
Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 243 

 

brechen, dass die Nationalsozialisten in den Konzentrationslagern verübt 

haben, jedoch aus dieser Geschichte nicht abzuleiten sei und aufgrund 

seines Bemühens, das eigentlich Menschliche am Menschsein auszulö-

schen, ein Verbrechen gegen die ganze Menschheit, dessen Potential, 

nun immer wieder in der Welt zu erscheinen
78

 die Notwendigkeit eines 

internationalen Strafgerichtshof begründe, auf dessen Schaffung das Ur-

teil in Jerusalem hätte hinwirken sollen.
79

  

 

 

4.2 DER ANGEKLAGTE 
 

Während die bereits getätigten Ausführungen dazu dienen, grundsätzli-

che Legitimitätsfragen der Kriegsverbrecherprozesse, wie sie nicht nur 

dem Verfahren Eichmanns zugrunde lagen, zu diskutieren, tat sich im 

weiteren Verlauf des Verfahrens gegen Eichmann ein anders gelagertes 

Problem auf. Dieses fand sich in der Person des Täters, über den in Jeru-

salem gerichtet werden sollte und dessen Persönlichkeit Arendt in dem 

vielkritisierten Prozessbericht als „banal“ beschrieb.
80

 Anders als zuvor 

viele erwartet hatten, stellte sich Eichmann nicht als Ungeheuer dar, 

sondern als Mensch, der nach Aussagen der Psychiater, die ihn unter-

suchten, eine „‘[...] höchst vorbildliche‘“
81

 Einstellung zu Familie und 

Freunden hatte und dem bescheinigt wurde, normaler als andere Men-

schen zu sein.
82

 Es saß also „nicht Jago und nicht Macbeth“
83

 in dem 

                                                             

78 Ebd., S. 396 f. 

79 Ebd., S. 395. 

80 Auch wenn neuere Forschung inzwischen einige von Arendt als Prämissen 

angenommene Aussagen Eichmanns, wie zum Beispiel, dass er selbst kein 

Antisemit gewesen sei, widerlegt hat (so z.B. Cesarani, Adolf Eichmann, S. 

28; Stanghet, Eichmann vor Jerusalem, S. 359), bleibt die Aktualität ihrer 

Analyse ungebrochen; Eichmann als Stereotyp des Bürokraten, der sich 

„niemals vorgestellt“ hatte, „was er eigentlich anstellt“ sei ein typischer Ver-

brecher der totalen Herrschaft, der ohne persönliche Motive Menschen in 

den Tod schickte. (so auch: Mommsen: Hannah Arendt und der Prozeß gegen 

Adolf Eichmann in: Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 9 (15)). 

81 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (761). 

82 Ebd. 

83 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


244 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Glaskasten, sondern ein „Gespenst, das dazu gerade den Schnupfen 

hat[...]“
84

 und dem es nicht gelang, eine eigene Sprache zu sprechen, 

sondern der auf Fragen in Klischees antwortete,
85

 selbst in dem Moment 

noch, als er seine letzten Worte vor der Vollstreckung der Todesstrafe 

äußerte.
86

 

Und doch sei dieser, so durchschnittliche Mensch, dem Strafrecht 

unbekannt, so Arendt, die ihn so dann als neuen Typus, jenen des „Ver-

waltungsmassenmörders“
87

 betitelte. Dies sei schon daran erkennbar, 

dass sein Bestreben, nämlich entsprechend der Vorgaben Hitlers,
88

 die 

„Vernichtung des jüdischen Volkes“
89

 durchzuführen, ihren Ursprung 

nicht in Eichmanns Antisemitismus fanden.
90

 An einem so unsagbaren 

und großen Verbrechen wie dem Völkermord war mit dem Funktionär 

jemand beteiligt, der frei von persönlichen Aversionen und allenfalls 

durch seinen Ehrgeiz motiviert, voranzukommen und in der Hierarchie 

des Nationalsozialismus aufzusteigen, abertausende Menschen nach 

Auschwitz deportieren ließ.
91

 Seine Verbrechen seien nicht „aus Ver-

zweiflung geboren“
92

. Anstelle eines Bösewichts, wie er bisher in der 

Tradition der Menschheitsgeschichte vorgestellt wurde, wurde das 

größtmögliche Böse hier von jemandem begangen, der „willentlich auf 

alle persönlichen Eigenschaften verzichtete[n]“
93

. 

Frappierender jedoch noch als das fehlende Motiv Eichmanns war 

sein nicht vorhandenes Unrechtsbewusstsein. Er beteuerte, bar jeder 

                                                             

84 Arendt/ Blücher, Briefe 1936-1968, S. 518. 

85 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (773). 

86 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 371. 

87 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 54. 

88 In diesem Zusammenhang sei nochmal auf die in Fn.1766 vorgenommenen 

Ausführungen verwiesen. 

89 Friedländer, Das Dritte Reich und die Juden, S. 376. 

90 Diese durchaus strittige These Arendts wurde inzwischen durch neuere For-

schung widerlegt. Nichts desto trotz wird der Stadtpunkt Arendts übernom-

men, da sich an Eichmann exemplarisch darstellen lässt, was auf viele Funk-

tionäre im Nationalsozialismus, insbesondere in der Shoa, zutreffen dürfte  

(vgl. Fn. 1842). 

91 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (765). 

92 Arendt, Über das Böse, S. 44. 

93 Augstein, Taten und Täter in: Arendt, Über das Böse, S. 187. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 245 

 

Schuld zu sein, da er stets nur seine Pflicht erfüllt habe.
94

 Diese Aussage 

bedarf einer näheren Erläuterung. Angeklagt und verurteilt wurde er für 

seine Handlungen im Zuge der Deportationen ab August 1941, also ab 

dem Moment, in dem er von dem Führerbefehl zur Vernichtung der Ju-

den Kenntnis erhielt.
95

 Bis dahin, so begründeten die Jerusalemer Rich-

ter ihr Urteil, hätten seine Maßnahmen nicht auf ebendiese Vernichtung 

gezielt.
96

 Der Führerbefehl, so Eichmanns Prämisse, habe die Deportati-

onen legitimiert.
97

 Dass die Shoa objektiv durch kein Recht legitimiert 

sein kann, wurde bereits im ersten Abschnitt des Kapitels dargelegt. Und 

doch rührte das fehlende Unrechtsbewusstsein des Funktionärs daher, 

dass er subjektiv stets seine Pflicht getan hatte, nämlich das geltende 

Gesetz ausgeführt. Durch die Identifikation der Quelle des Rechts, dem 

Willen des Führers, mit dem eigenen, hatte er die nationalsozialistische 

Pflicht der Treue sogar überobligatorisch ausgeführt indem er sich streng 

an den Frank’schen Imperativ „[H]andle so, dass der Führer, wenn er 

von deinem Handeln Kenntnis hätte, dieses Handeln billigen würde“
98

 

orientiert. Unrechtsbewusstsein basiert normalerweise eben darauf, dass 

man weiß, dass man sich zu den geltenden Regeln der Gemeinschaft in 

Widerspruch gesetzt hat; Eichmann hingegen hatte das Bewusstsein ge-

habt, sie zu befolgen. Das zeigt auf, dass seine Bemühung um Exkulpa-

tion die Wurzel des Rechts berührt, also die Frage, in welcher Beziehung 

der Mensch zum Recht steht. Den subjektiven Faktor immer in Rech-

nung zu stellen sei, so Arendt, der „Stolz zivilisierter Rechtsprechung“
99

. 

Das richterliche Urteil müsse in dieser Form grundsätzlich auch von der 

Angeklagten selbst gefällt werden können,
100

 ihr muss das verwirklichte 

Unrecht einsichtig sein. Dies verlange von Rechtssubjekten jedoch mehr 

als den bloßen Gehorsam, das Befolgen von Normen, es verlange, dass 

sie sich zu dem Recht in Beziehung setzen, Normen also vor ihrer 

Durchsetzung oder Anwendung reflektieren und nur dann handeln, wenn 

sie ihnen zustimmen.
101

 Zur Reflektion der Norm bedürfe es der Fähig-

                                                             

94 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 231. 

95 Kaul, Der Fall Eichmann, S. 324 ff. 

96 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 360 f. 

97 Ebd., S. 401. 

98 Zitiert nach Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 232. 

99 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401. 

100 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (583). 

101 Vgl. Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 404. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


246 | Integrität und Verantwortung 

 

 

keit des Denkens, der Betrachtung einer Sache von Standpunkt eines 

Gegenübers.
102

 Nur wenn reflektiert werde, wie sich die eigene, auf-

grund der Norm vollzogene Handlung auf die Gemeinschaft, innerhalb 

derer gehandelt wird, auswirkt, werde der Reziprozität und der Pluralität 

der Menschen genügt, das Denken und die damit einhergehende Ver-

antwortung für die Mitwelt sei Bedingung des Rechts
103

 – und somit der 

politischen Gemeinschaft der Menschheit.
104

 Der gegen Eichmann zu 

erhebende und von ihr auch erhobene Vorwurf ist, dass er gleichgültig 

gegenüber den Normen war, die er angewendet hat.
105

 Diese Gleichgül-

tigkeit verhinderte seine Konstitution als Person, die im Gegensatz zum 

bloßen „menschlichen Wesen“
106

 darauf beruht, dass man zu sich selbst 

und der Umwelt in Beziehung steht.
 107

 Doch ist nicht zu übersehen, dass 

die nationalsozialistische ‚Volksgemeinschaft‘, innerhalb derer Eich-

mann agierte, sich grundlegend von traditionellen politischen Zusam-

menschlüssen unterschied und eine Reflektion vom Standpunkt eines 

Mitmenschen aus möglicherweise unmöglich machte. Bereits in Elemen-

te und Ursprünge totaler Herrschaft extrahierte Arendt, dass die natio-

nalsozialistische Herrschaft ihren Nährboden in der Massengesellschaft, 

die Anfang des 20. Jahrhunderts entstanden war, gefunden hatte.
108

 Die-

se habe sich dadurch ausgezeichnet, dass die gemeinsame Welt zwi-

schen den Menschen in Stücke gebrochen war und sich das Individuum 

in der Verlassenheit zurückgeworfen auf sich selbst fand.
109

 Der Ge-

meinsinn, der sich nun nicht mehr auf offenbarte Standorte eines tatsäch-

lichen Gegenübers beziehen konnte, lief in Gefahr, durch die Ideologie 

ersetzt zu werden, die suggerierte, dass sich Recht und Unrecht nicht an 

den Mitmenschen, sondern einzig und allein am Volkswillen, artikuliert 

durch den ‚Führer‘, orientieren.
110

 Eine solche Argumentation würde je-

doch – konsequent fortgedacht – bedeuten, dass Menschen nur innerhalb 

                                                             

102 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (773). 

103 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (585). 

104 Ebd., S. 573 (582). 

105 Heuer, Citizien, S. 173. 

106 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

107 Augstein, Taten und Täter in: Arendt, Über das Böse, S. 187. 

108 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 668. 

109 Ebd., S. 685. 

110 Ebd., S. 963. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 247 

 

des richtigen Systems menschlich sein können, ein Gedanke, der auch 

empirisch nicht haltbar ist, wie Arendt betont, da es auch im Nationalso-

zialismus Menschen gegeben habe, die nicht mitgemacht haben.
111

 Die-

ser Rückzug aus der Öffentlichkeit sei zwar nach politischen Maßstäben 

unverantwortlich gewesen, da der Mensch nicht handelt, im 

Arendt’schen Sinne, also auch nicht auf die Veränderung der von ihm 

als unerträglich erkannten Verhältnisse hin agiert,
112

 verdeutlicht jedoch 

auch, dass es selbst in Zeiten der politischen Ohnmacht das Bewusstsein 

über „elementare Grundsätze menschlichen Zusammenlebens“
113

 gibt, 

deren Verletzung, selbst wenn das Unrecht staatlich installiert ist,
114

 zu 

erkennen jedem zumutbar ist.
115

 Eichmann hätte somit die Normen, auf-

grund derer er Menschen in den Tod schickte, zunächst reflektieren 

müssen und damit zu dem Schluss kommen, dass er sie nicht anwenden 

darf. Doch durch die vollkommene Identifikation des eigenen mit dem 

Willen des Führers, die dafür gesorgt hatte, dass „die Stimme des Ge-

wissens“
116

 mit der „Stimme der [nationalsozialistischen, B.B.] Gesell-

schaft“
117

 übereinstimmte, umging er jene Reflektion, die ihm die Gren-

ze zwischen „Normativität und Normalität“
118

 hätte aufweisen können. 

Der Vorwurf, der Eichmann also trotz seines fehlenden Unrechtsbe-

wusstseins habe gemacht werden können, ist dass er sich zum „Rädchen 

im Getriebe“
 119

 hat machen lassen,
120

 zum Instrument, dessen einziger 

Zweck es ist, den Führerwillen im Voraus bereits zu bestimmen und 

möglichst genau auszuführen.
121

 Im Gegensatz zu einer Maschine oder 

                                                             

111 Arendt, Über das Böse, S. 52. 

112 Ebd., S. 52. 

113 Ebert, Die „Banalität des Bösen“ – Herausforderung für das Strafrecht, S. 

29. 

114 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 64. 

115 Ebert, Die „Banalität des Bösen“ – Herausforderung für das Strafrecht, S. 

29. 

116 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 220. 

117 Ebd. 

118 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (584). 

119 Arendt, Über das Böse, S. 20; Arendt, Elemente und Ursprünge totaler 

Herrschaft, S. 787. 

120 Arendt, Was heißt persönliche Verantwortung unter einer Diktatur in: Nach 

Auschwitz, S. 81 (82 ff.). 

121 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 233. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


248 | Integrität und Verantwortung 

 

 

einem Menschen mit psychischer Erkrankung war Eichmann theoretisch 

sehr wohl dazu in der Lage, Richtig von Falsch zu unterscheiden, die 

Unwilligkeit dieses eigene Urteil zu fällen war politisch bedingt;
122

 er 

verkannte, „dass sein eigenes Leben mit dem der Menschen, die er ver-

nichtete, verbunden war; außerhalb des gesellschaftlichen und politi-

schen Rahmens, in dem jedes Leben gleich viel wert ist, hat das indivi-

duelle Leben keinen Sinn und besitzt keine Realität.“
123

 Durch seine 

Weigerung, sich in Beziehung zur Welt zu setzen, beging Eichmann 

auch an sich ein Verbrechen, „gegen seinen eigenen ‚Rang und Stand‘ 

als Mensch“
124

. Somit wurde das größte Verbrechen der Menschheit 

„von Niemandem getan“
 125

, „von Wesen, die sich weigern Personen zu 

sein.“
126

 Ein rechtstaatliches Verfahren diene, gerade in Fällen eines 

Verwaltungsmassenmordes dazu, aus den Funktionären, die sich selbst 

als Rädchen im Getriebe für nicht verantwortlich halten, wieder Men-

schen zu machen, ihnen also zuzurechnen, dass ihre Taten das staatliche 

Verbrechen erst möglich gemacht haben.
127

 Hier hätte es für Eichmann 

die Möglichkeit gegeben, durch Kommunikation mit der Mitwelt als 

Person in Erscheinung zu treten, sich der Erinnerung und Reue zugäng-

lich zu machen
128

 und dadurch bestrafbar zu werden.
129

 Es bleibt eine 

hypothetische Überlegung, ob Arendt der Tötung Eichmanns zuge-

stimmt hätte, wenn dieser im Prozess diese ‚Personwerdung‘ vorge-

nommen hätte, denn auch in Jerusalem antwortete Eichmann weiter in 

der Sprache des Bürokraten auf die ihm gestellten Fragen
130

 und habe 

deswegen im Sprechakt nicht adressiert werden können,
131

 perpetuierte 

somit seinen Ausschluss. 

                                                             

122 Butler, Am Scheideweg, S. 193. 

123 Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 

149. 

124 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (584). 

125 Arendt, Über das Böse, S. 101. 

126 Ebd. 

127 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 54. 

128 Arendt, Über das Böse, S. 77. 

129 Ebd., S. 101. 

130 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (773). 

131 Butler, Am Scheideweg, S. 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 249 

 

Die Weigerung zu denken machte es unmöglich, Eichmann zu be-

strafen, da Strafe, wie bereits im ersten Teil untersucht, auch die Ein-

sicht des Täters in das Unrecht verlangt, um nicht zu einem Akt der Ra-

che oder Notwehr zu verkommen. Nicht nur deswegen sorgte, wenn 

auch nicht die Verhängung, die juristisch zweifelsfrei geboten war, dann 

jedoch die Vollstreckung der Todesstrafe für Aufruhr sowohl in den 

Feuilletons als auch im philosophischen Diskurs. Besonders prominent 

in diesem Kontext ist die Stimme Martin Bubers, der fürchtete, dass 

junge Menschen in Deutschland durch die Tötung Eichmanns ihre 

Schuld als gesühnt ansehen könnten.
132

 Arendt greift in ihrem Prozess-

bericht vor allem ein Argument auf, wohl weil es ihren eigenen Überle-

gungen so nahe liegt: Jenes, dass „Eichmanns Taten die Grenzen mögli-

cher Bestrafung durch den Menschen überschritten, dass es absurd sei, 

die Todesstrafe für Verbrechen solchen Ausmaßes zu verhängen [...]“
133

, 

fügt jedoch direkt an, dass dies nicht der Grund dafür sein könne, Eich-

mann unbestraft zu lassen.
134

 Unbestritten ist ihres Erachtens, dass er 

habe sterben müssen,
135

 so dass es nun gilt, die von ihr angeführten 

Gründe zu profilieren. Dass „er in ein Unternehmen verwickelt war, das 

zugegebenerweise gewisse ‚Rassen‘ für immer vom Erdboden ver-

schwinden lassen wollte“
136

 habe die Ordnung der Menschheit verletzt, 

nämlich die Tatsache, dass man sich, aufgrund der Pluralität, nicht ent-

scheiden kann, mit wem zusammen man die Erde bewohnt.
137

 Dieses 

Verhalten habe nicht allein einen Prozess gegen den SS-Mann gerecht-

fertigt: „‘Daß ein großes Verbrechen der Natur Gewalt antut und die Er-

de selbst nach Vergeltung schreit; daß das Böse eine naturgegebene 

Harmonie zerstört, die nur durch Sühne wiederhergestellt werden kann; 

daß Unrecht der betroffenen Gruppe um der moralischen Ordnung wil-

                                                             

132 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 369, ein instruktiver Beitrag zur allge-

meinen Ansicht der Einwohner Jerusalems zur Vollstreckung des Todes-

strafe: http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43367930.html, zuletzt abge-

rufen am 17.10.2017.  

133 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 368. 

134 Ebd., S. 368, in beißender Sprache wendet sie sich auch gegen andere Ein-

wände gegen Verhängung der Todesstrafe, die hier jedoch keine Relevanz 

aufweisen. 

135 Ebd., S. 404. 

136 Ebd., S. 402. 

137 Ebd., S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43367930.html
https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43367930.html


250 | Integrität und Verantwortung 

 

 

len die Pflicht auferlegt, den Schuldigen zu bestrafen‘ – all das sind für 

uns antiquierte Vorstellungen, die wir als barbarisch ablehnen.“
138

 Doch 

nur aufgrund dieser Vorstellungen – hier spricht Arendt noch allgemein 

von Vorstellungen und affirmiert diese nicht – sei Eichmann ihres Er-

achtens vor Gericht gestellt worden.
139

 Semantisch ist hier eine Distan-

zierung von ebendiesen Begründungen erkennbar, die wohl auf Arendts 

größte Kritik an dem Prozess zurückzuführen ist. Sie betonte, dass allein 

Eichmanns de facto Staatenlosigkeit es möglich gemacht hatte, ihn ohne 

bedeutenden Protest Argentiniens zu entführen und in Israel vor Gericht 

zu stellen.
140

 Arendt greift dann jedoch das Yosal Rogat Zitat wieder auf 

und schreibt, dass „sie [die längst vergessenen Vorstellungen, B.B.] al-

lein schließlich die Todesstrafe rechtfertigen.“
141

 Hier scheint sie die zu-

vor als archaisch deklarierten Vorstellungen als Rechtfertigung der To-

desstrafe zu affirmieren, ein Verständnis, dass sich durch die Lektüre 

des englischen Originaltextes noch verstärkt. Während der Schlusssatz 

der deutschen Übersetzung lautet: „Dies ist der Grund, der einzige 

Grund, dass Sie sterben müssen“
142

 schreibt Arendt selbst: „This is the 

reason, the only reason you must hang.“ Doch in ihrem fiktiven 

Schlussplädoyer führt sie eine weitere Begründung an: „Er konnte nicht 

länger auf der Erde und unter den Menschen bleiben, weil „[k]einem 

Angehörigen des Menschengeschlechts“
 143

 zugemutet werden könne, 

mit Menschen, die andere Menschengruppen von der Erde verschwinden 

lassen wollen, und dies beginnen in die Tat umzusetzen, „die Erde zu-

sammen zu bewohnen.“
144

 Hier bemüht sie ebenfalls keinen der her-

kömmlichen Strafzwecke, sondern betont die Dimension, die Eichmanns 

Tod für die Zukunft hat.  

 

 

                                                             

138 Ebd., S. 402. 

139 Ebd. 

140 Ebd., S. 355. 

141 Ebd., S. 402. 

142 Ebd., S. 404. 

143 Ebd. 

144 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009 - am 14.02.2026, 09:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

