224 III. Methoden und Felder

3. Materielle Kultur: Die Sprache der Dinge

Wenn wir von Kultur sprechen, haben wir meist die Beziehungen
und Kommunikationsformen zwischen Menschen vor Augen und
vergessen dabei leicht, dal} zu dieser Kultur auch jene Dinge geho-
ren, in denen sich unsere sozialen Beziechungen materialisieren und
symbolisieren: als Produkte von Arbeit, als Gegenstinde des tiglichen
Gebrauchs, als bebaute Umwelten, als Objekte mit Zeichen- und
Erinnerungsfunktion. ,,Die Dinge® in diesem weiten Sinne sind Kri-
stallisationen unserer kulturellen Praxis, weil sich in ihnen Denkwei-
sen, Wertehorizonte und Nutzungsformen ,,verewigen®, die anson-
sten in Gesprich und Gebrauch so rasch wieder verschwunden sind,
wie wir sie zitieren und anwenden. Die isthetische Gestaltung eines
Schmuckstiicks, die architektonische Gliederung einer Hausfassade,
der von Hinden abgenutzte Stiel eines Hammers — das sind beab-
sichtigte wie ungeplante Spuren kultureller Titigkeit, die sich uns
entiullern, indem sie auf den Gegenstand iibergehen. Dieser nimmt
damit unseren Blick und unsere Handschrift in sich auf, gleichsam
Bestandteile unserer Identitit, die sich so auch auBerhalb unserer
selbst widerspiegeln. Wenn wir also von der ,,Sprache der Dinge*
reden, dann schreiben wir ihnen kein eigenes Leben, keine eigene
Artikulationsfihigkeit zu, sondern meinen diese eingeschriebene Tri-
ger- und Bedeutungsfunktion, die Gegenstinde durch unsere Nut-
zung und Gestaltung erhalten.

Zeugnis und Mythos

Diese besondere Eigenschaft der Dinge, Nutzungen und Bedeutun-
gen gleichsam in ihrer physikalisch-materiellen Beschaffenheit zu
speichern, haben sich schon die frithe Volkskunde und Vélkerkunde
in eigener Weise zunutze gemacht. Die Dinge, vor allem jene, die
von den Menschen einem besonderen symbolischen oder sakralen
Zweck gewidmet waren, wurden als sachhafte Zeugnisse einer ver-
gangenen Weltsicht betrachtet, die sich in eigenen Stimmen und
Texten ansonsten kaum tberliefert hatte. Afrikanische Amulette oder
germanische Runen schienen Schliisselsymbole vergangener kultu-
reller wie kultischer Praktiken zu verkorpern, deren mythologischer
Horizont sich anhand von Gestaltungsweisen und Gebrauchsspuren
rekonstruieren lassen muBte. Insbesondere die Konzeption der fri-
hen Vélkerkundemuseen zeugt von dieser Auffassung und einer da-
mit verbundenen Sammelpraxis, die das Sakrale und Kultische als
Kristallisationskern wie als Schliissel zum Verstindnis des Denkens

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

3. Materielle Kultur: Die Sprache der Dinge 225

und Glaubens in historisch oder geographisch ,,entfernter” Kultur
verstand.

Die Frithgeschichte der Volkskunde ist ebenfalls deutlich von die-
ser Vorstellung eines Museums- und Sammlungsfaches mit geprigt.
Nachdem das biuerliche Volk in seinen Traditionen und Uberliefe-
rungen als der geschichtliche Kern jeden gegenwirtigen ,,Volkstums*
bestimmt war, wurden nicht nur dessen Lieder und Sagen gesam-
melt, sondern systematisch auch sachhafte Zeugnisse einer Vergan-
genheit, die in ihrer Materialitit wie Symbolik noch bis in die Ge-
genwart dieses 19. Jahrhunderts hineinzureichen schien. Biuerliche
Arbeitsgerite und Hausrat, Nahrung und Kleidung, Schmuck und
Gebetbiicher schienen ein noch verliBlicherer Indikator vergangener
Lebensformen zu sein als manches, was dariiber in mundlicher Er-
zahlung durch ,,Gewihrsleute® tibermittelt wurde. Im Sammeln der
Dinge driickte sich also auch ein Wunsch nach ,,realistischeren Ge-
schichtsbildern aus, wenn anhand dieser Sachzeugnisse versucht wur-
de, Arbeits- und Lebensformen vorangegangener Jahrhunderte zu re-
konstruieren. An der Beschaffenheit etwa von Pfliigen lieBen sich
handwerkliches Geschick, Formen der Bodenbearbeitung, Einsatz-
moglichkeiten von Zugvieh sowie Formen der familidren Arbeitsor-
ganisation ablesen, also ergologische Erkenntnisse gewinnen. Die
Bauweise wie die Raumaufteilung von Bauernhiusern erbrachten
Aufschlisse tiber die Formen des Zusammenlebens, tiber hiusliche
Funktionsdifferenzierungen sowie iiber regionale Ahnlichkeiten oder
Unterschiede. Geschnitzte Kruzifixe oder bemalte Votivtafeln, die
Gott fur die Errettung aus einer Notsituation dankten, vermittelten
sowohl Hinweise auf dsthetische Empfindungen als auch auf tradierte
Formen der Frommigkeit und des Glaubens.

Allerdings blieb diese Sachkulturforschung in ihrer Deutung stets
an das ideologische Konzept eines nur auf Tradition und Archaik fi-
xierten Kulturverstindnisses gebunden. Gesucht und gesammelt wur-
den vorwiegend Gegenstinde, die in die Vormoderne zuriickwiesen,
deren vermutetes oder tatsichliches Alter sie mit einer historischen
Aura umgab, die tiberzeitliche Kontinuitit signalisierte, nicht Prozel3-
charakter und Wandel in der Zeit. Darin spiegelte sich der zweige-
teilte Gesellschaftshorizont der Volkskunde wider, der im sozialen
Oben die leitenden ,,Ideen des Lebens* vermutete, das geistig Refle-
xive und Innovative, wihrend man im sozialen Unten jene ,,.Dinge
und Symbole des Lebens” beheimatet wihnte, die in Vorgeschichte
und Mythologie wurzelten und so gleichsam ,,naturverbunden® blie-
ben. Was im Zuge des 19. Jahrhunderts als ,,Technik* oder als ,,tech-
nischer Fortschritt” apostrophiert wurde, schien sich daher dieser
Natur gegeniiberzustellen als etwas Fremdes, von auflen an den Men-
schen Herangetragenes, das jenes Bild einer traditionalen Volkskultur

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

226 III. Methoden und Felder

empfindlich storte. Dall von Technik spitestens mit dem steinzeitli-
chen Faustkeil zu sprechen ist und daB bauerliches Arbeiten auch in
der Frithen Neuzeit bereits eine vielfiltige technische Welt einfacher
Arbeitsgerite und -verfahren einschlof3, mochte man damals noch
nicht sehen. So wurde bezeichnenderweise noch in den 1930er Jah-
ren bei den Erhebungen zum <Atlas der deutschen Volkskunde> vor
allem nach ,,Sitte und Brauch® im dorflich-biuerlichen Milieu ge-
fragt, nicht nach dessen aktuellen Arbeits- und Lebensformen.

., Sachuniversen

Erst in den 1950er Jahren, zunichst unter dem Einflu} der ,,Miinch-
ner Schule® um Hans Moser und Karl Sigismund Kramer, dann ins-
besondere auch im Umfeld des Miinsteraner Instituts um Giinter
Wiegelmann, entwickelte sich eine biuerliche Sachkulturforschung,
die eine modernisierungstheoretische Konzeption sozial- und kultur-
wissenschaftlicher Agrargeschichtsschreibung zu ihrem Ausgangs-
punkt nahm. Geforscht wurde in drei Richtungen: Zum einen ging
es um die materielle Entwicklung der Arbeits- und Lebensweisen in
der Landwirtschaft, die anhand von Einzelobjekten wie von gesam-
ten Hausinventarien in ihren sozialen Standards und technischen Ver-
inderungen dokumentiert wurde. Zum zweiten wurde gefragt, wie
sich neue Arbeitstechniken und Arbeitsgerite regional ausbreiteten,
wie also Innovations- und Diftusionsprozesse in der Geschichte
raumlich verliefen. Zum dritten wurde — etwa im Rahmen der
Hausforschung — die soziale Differenzierung der lindlichen Bevélke-
rung untersucht, die sich vor allem im 18. und 19. Jahrhundert als
Pauperisierung und Proletarisierung vorher kleinbiuerlicher Produ-
zentengruppen darstellte, mit tiefgreifenden Folgen im Bereich der
Wohn- und Familienformen wie insgesamt in der materiellen und
kulturellen Lebensfiihrung.

In der universitiren wie der musealen Arbeit wurden also quanti-
tative und qualitative Forschung miteinander verbunden, indem ei-
nerseits die ,,Dingwelt* in threm Umfang und in ihrer Gestaltung re-
konstruiert wurde, andererseits deren sich wandelnde Funktion und
Bedeutung.?” Sicher blieb und bleibt dabei eine gewisse Skepsis be-
stehen, wie weit sich von den Dingen tatsichlich auf den mensch-
lichen Umgang mit ihnen riickschlieBen liBt. Wenn wir heute
dennoch recht genau Bescheid zu wissen glauben, in welcher Ar-
beitsorganisation, mit welchen Mobeln oder mit welchen raumlichen
Moglichkeiten bzw. Unmoglichkeiten ,,privaten Lebens” frithere
Generationen lebten, dann verdanken wir diesen Einblick vor allem
dieser mithsamen und aufwendigen Erforschung jenes ,,Sachuniver-
sums* biuerlicher und vereinzelt auch biirgerlicher Lebenswelten.®

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

3. Materielle Kultur: Die Sprache der Dinge 227

Ein anderes Sammel- und Suchgebiet, das bereits zum klassischen
Themenkanon der Volkskunde zihlte, in dem sich historische und
Gegenwartsforschung jedoch in den letzten Jahrzehnten in neuer
Weise verbunden haben, ist das Gebiet der Trachten- und Kleidungs-
forschung. Auch hier stand am Anfang die Suche nach textilen Tra-
ditionen im Vordergrund und damit ein Verstindnis, das ,, Tracht* als
eine historisch tiberkommene Verbindung einer regionalen mit einer
sozialen Kleidungsordnung sah, wie sie aus den Kleiderordnungen
der vormodernen Standesgesellschaft iiberliefert waren. Die Tracht
verkoOrperte regionale Materialien, Schnitte, Farben und Mentaliti-
ten, so dal} sich die Schwarzwalder oder die Uckermarker an ihrem
AuBeren identifizieren lieBen. Sie brachte zudem innerhalb der Re-
gionen soziale Unterschiede zum Ausdruck wie auch den Gegensatz
zwischen Stadt und Land. So lag es nahe, sie zu sammeln und zu ty-
pisieren, weil man sich dadurch Aufschluf} erhoftte tiber die ,,Gliede-
rung des Volkskorpers™ in regionalen Typen und sozialen Gruppen.
,, Rock und Kamisol”, also Uberjacke und Wams, das war der
Schlachtruf von Generationen volkskundlicher Trachtenforscher, die
fast mit geschlossenen Augen jedem Textilstiick seinen landsmann-
schaftlichen Platz in der Sammlung zuweisen konnten.

An diesen Uberlegungen war gewiB richtig, daf} Kleidung grund-
satzlich Zeichenfunktionen enthailt, tiber die sich Menschen nach au-
Ben ebenso selbst darstellen, wie sie die Selbstdarstellung anderer
wahrnehmen. Richtig war auch, dall die vormoderne Stindegesell-
schaft ein breites Spektrum von Kleidungsvorschriften nach Material,
Schnitt und Farben erlassen hatte, das die soziale Binnengliederung
der Gesellschaft gleichsam ,,auf der Haut™ sichtbar machen sollte, um
die Stinde in ihrer hierarchischen Gliederung zu erhalten. Fast alles
andere aber erweist sich dann im Rahmen einer ideologisch weniger
befangenen Forschung als Ausdruck des Wunsches nach einer heilen
und geordneten vergangenen ,,Volkswelt”. Die Tracht gleichsam als
Regionaluniform existierte wohl nirgendwo und nie, weil auch re-
gionale Materialien und Schnitte immer den wirtschaftlichen wie 4s-
thetischen Einfliissen unterlagen, die aus dem Handel, der handwerk-
lichen Produktion und der iberregionalen Mobilitit erwuchsen.
Auch die Kleiderordnungen des ,,Standeskleides” zeichneten sich
vielfach gerade dadurch aus, daB3 stindig gegen sie verstoBen wurde,
da auch die vorindustrielle Gesellschaft bereits soziale Aufstiegswiin-
sche kannte, die man sich am leichtesten iiber dulerliche Reprisen-
tationseffekte wie ,,bessere Farben oder Schnitte erfullen konnte.

Allerdings entwickelte sich im Laufe des 19. Jahrhunderts eine Art
,, Trachtenparadigma®, das unter das Kapitel invention of tradition fillt:
Nachdem die Tracht durch Politik, Volkskunde und Tourismus als
regionaler Identititsausweis entdeckt war, beeilte man sich natiirlich,

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

228 III. Methoden und Felder

im Rahmen von Trachtenvereinigungen oder biuerlichen Erzeuger-
genossenschaften mit einer entsprechenden Trachtenproduktion der
Wirklichkeit etwas nachzuhelfen.®” Die bekannte ,,Miesbacher
Tracht” in Bayern ist nur ein Beispiel dafiir, wie der Geschichte in
ihrer Unzulinglichkeit nachtriglich auf die Spriinge geholfen und
manches Dorf — zumindest sonntags fir die Touristen — doch recht
einheitlich kosttimiert wurde. Daf} sich der Trachtenmythos auch
spater nicht ausrotten lieB, weil ihn Trachtenmuseen, heimatbewul3te
Politiker und schlielich auch kulissenbediirftige Heimatfilme weiter
pflegten, zeigt allerdings, dal3 sich wissenschaftliche Erkenntnisse ge-
gen solche ,,Wirklichkeiten* oft nur ungentigend durchsetzen kon-
nen. Noch im Jahr 1996 fragte die bekannteste deutsche Boulevard-
zeitung nach dem Festzug der ,,deutschen Regionen® durch das
Brandenburger Tor anliBlich des ,, Tages der deutschen Einheit” bei
unserem Institut an, ob es denn nicht eine Berliner Tracht gebe.

In der volkskundlichen Sachforschung jedoch wurden diese Er-
kenntnisse bald umgesetzt, indem man das ,, Trachtenparadigma“ all-
mihlich verliel und feststellte, da} es zunichst generell um Kleidung
gehe. Sie sei ,,als Indikator kultureller Prozesse” (Helge Gerndt) zu
analysieren in ithren unterschiedlichen Formen von der Tracht bis zur
Mode und in ihren unterschiedlichen Funktionen als Zeichen, Em-
blem und Symbol. ,,Die Spannweite der moglichen Fragestellungen
in der Kleidungsforschung umfaB3t zwei Ebenen: Zum einen geht es
um die Rolle der Kleidung als Objekt, d.h. um ihre Herstellung, ih-
ren Gebrauch, ihre Funktion; der Gegenstand steht im Mittelpunkt
des Interesses. Zum anderen geht es um die Rolle der Kleidung als
Objektivation, d.h. um die Ideen-, Werte- und Vorstellungssysteme,
die sich in duBerlichen Kleidungsbildern festmachen lassen. Beide
Ebenen sind eng miteinander verflochten, sie konnen nicht getrennt
werden. Daraus resultiert eine Vielzahl von Themenstellungen, die in
der traditionellen Volkskunde nicht beriicksichtigt wurden: z. B.
Kleidungsverhalten aus der Perspektive des/r Trigers/Trigerin; Mo-
devorstellungen und Leitlinien; individuelles und gesellschaftlich do-
miniertes Kleidungsverhalten; Symbolhaftigkeit von Vereinskleidung
(,Trachtengruppen®, Schiitzenvereine etc.); Reinigung, Instandhal-
tung, -setzung und Aufbewahrung von Kleidung und Zubehor ...
Aber auch gesellschaftliche Verinderungen sind ausschlaggebend fuir
neue wissenschaftliche Frageperspektiven. Fragen zur ,Korperlichkeit®, zur
Hygiene, zu Krankheiten sind beispielsweise erst durch die Enttabui-
sierung dieser Themenkomplexe moglich. Erst der kulturelle Wandel
erlaubt Untersuchungen zu Phinomenen, die nicht unbedingt am
duleren Erscheinungsbild erkennbar sind, und zu Verhaltensweisen,
die vielfach ,unter AusschluB der Offentlichkeit’ abliefen. Fragen
nach dem Umgang mit Unterwische ... spielen hier beispielsweise

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
tersagt, m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

3. Materielle Kultur: Die Sprache der Dinge 229

ebenso eine Rolle wie nach der kleidungsmiBigen Vorsorge bei
Menstruation.” (Both 1988: 221) Die endgiiltige Wende in dieser
volkskundlichen Kleidungsforschung mag in eher spielerischer Weise
ein Sammelband mit dem schlichten Titel Jeans) symbolisieren, der
1985 veroftentlicht wurde und der die aktuelle, eigene Kleidungspra-
xis im Bereich von Jugendkulturen und -moden zum Ausgangspunkt
forschungstheoretischer wie -praktischer Fragen nahm (Scharfe
1985).

Diese Verinderung der Perspektiven in der Kleidungsforschung
vor allem in Richtung auf die Gebrauchs- und Zeichenfunktionen
laBt sich fiir die Sachkulturforschung insgesamt verallgemeinern. Die
Dinge werden in ihrem sozialen Kontext, in ihrem funktionalen Ge-
brauch und in ihrer symbolischen Bedeutung untersucht, um tber
die Dinge niher an die physische wie symbolische Praxis der Men-
schen heranzukommen (R. E. Mohrmann 1990).

Aura und Archaik

Allerdings erschopft sich jene ,,Sprache der Dinge darin noch kei-
neswegs. Was die frithen Volks- und Volkerkundler in ithrem Sam-
meltrieb so faszinierte, fasziniert auch heute noch: die Vorstellung
niamlich, daB} diese Dinge die Aura der Geschichte atmen, daf} es der
Hauch einer unbekannten Vergangenheit ist, der uns in Riumen
umweht, in denen diese Zeugnisse ausgestellt sind. Die Geschicht-
lichkeit des Materials und seines Gebrauchs scheint gleichsam in den
Poren des Gegenstandes enthalten und die Vergangenheit sinnlich er-
fahrbar zu machen. Etwas zu betrachten oder gar zu bertihren, das
hundert oder tausend Jahre alt ist, schafft einen besonderen astheti-
schen und taktilen Reiz, der uns kulturell anerzogen wurde und den
wir tatsichlich korperlich verspiiren. Der geschichtliche Lernort die-
ses Geflihls war das Museum als ein Sammlungs- und Ausstellungs-
raum, in dem uns Geschichte in ihren Sachzeugnissen physisch ge-
genubertritt. Kulturgeschichtlich fithrt hier eine lange Linie von den
frithen flirstlichen und stidtischen Schatzkammern als dem Aufbe-
wahrungsort herrschaftlicher Kostbarkeiten tiber die Kunst- und Mi-
neralienkabinette des 17. und 18. Jahrhunderts als den Schaurdumen
von ,,Merkwiirdigkeiten* zum modernen Museum als dem Begeg-
nungsort mit Kunst und Geschichte.

Dabei war es nicht die Geschichte ,,an sich®, die den Museumsge-
danken hervorbrachte, sondern vor allem der Bedarf an historisch
versichernden Identititsbildern, der im Verlauf des 19. Jahrhunderts
mit der Formierung der Nationalstaaten in Europa entstand (von
Plessen 1992). Sich als Gesellschaft in ihrer Kunst widergespiegelt zu
sehen, in nationalen Insignien und Symbolen, in ur- und frithneu-

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
tersagt, m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

230 III. Methoden und Felder

zeitlichen Spuren, das verliech der Idee der Nationalidentitit jene
Tiefe, derer sie als neue Errungenschaft im 19. Jahrhundert bedurfte:
Geschichtlichkeit als Legitimationsstrategie. Parallel dazu ergab sich
ein Bedarf an regionalen Identititsbildern, die zu jener langen Bliite
des deutschen , Heimatmuseums® fiithrte und der Volkskunde die
wesentliche Funktion eines heimatkundlichen Museumsfaches zu-
schrieb (Korff/Roth 1990).

Diese Aufgabenstellung des Bewahrens historischer Zeugnisse ge-
sellschaftlicher Identititsvorstellungen ist den Geschichts- und weit-
gehend auch den Kunstmuseen bis heute erhalten geblieben, ja die
Spirale der Musealisierung und Reprisentation von Vergangenheit
hat sich in den letzten Jahren noch dramatisch verengt und beschleu-
nigt. Vor allem der Museumsboom seit den 1970er Jahren verviel-
fachte die Zahl der Museen in Deutschland und fithrt inzwischen
jahrlich iiber hundert Millionen Besucher in diese Hiuser, die man-
che Beobachter mittlerweile skeptisch-salopp als ,,Identititsfabriken
bezeichnen.

Oftenbar sind wir Angehorige einer besonders geschichtsbewu(3-
ten oder besonders geschichtsbediirftigen Zeit. Der Philosoph Her-
mann Liibbe hat vor allem diese zweite Vermutung mit einer Rethe
scharfsichtiger Beobachtungen zu belegen versucht. Er sieht in der
wachsenden Attraktivitit des Museums einen Ausdruck grundlegen-
der Verunsicherung unserer Gegenwartskultur durch den beschleu-
nigten Wandel und Wechsel in unseren Erfahrungs- und Lebenswel-
ten. Aus dieser Verunsicherung entstehe eine Suche nach Sicherhei-
ten, nach Traditionen, nach einer ,,Herkunftstreue®, die uns unsere
Whurzeln bestitigen solle. Liibbe stellt fest, daB nicht ,,nur die Zahl
der Museen stindig wichst; auch die Menge der Objektklassen, aus
denen Dinge heute zur Ehre der Museums-Vitrinen erhoben wer-
den, wird immer groer.” Vor allem vollziehe sich eine Musealisie-
rung der Populdr- und Alltagskultur, die von den Jeans bis zum Miill
alles als ,ausstellungswiirdig® erscheinen lasse. Solche Objekte seien
dann Garanten der Erinnerung, die wir in einer fliichtigen Zeit of-
fenbar brauchten, damit wir ,,Vertrautheitserlebnisse® erfahren —
wenn schon nicht mehr zu Hause, dann wenigstens im Museum.
Denn das Museum werde so zum Ort der Sicherung und Vertraut-
heit auch ,,im Jetzt*. Damit setze sich die Spiralwirkung fort: ,,Mit
der Menge der Neuerungen wichst die Menge der Relikte, und mit
der Menge der Relikte wichst die Menge und GroBe der Institutio-
nen, die notig sind, diese Relikte zu ... sammeln.* (Liibbe 1983: of.)

Doch diese Hoffnung — darauf zielt Liibbes Argumentation — er-
weist sich als triigerisch, denn historische Objekte bringen uns die
Geschichte durch das Betrachten und Berithren eines ,,authenti-
schen* Gegenstandes nur scheinbar niher. Vielmehr entfernt sie

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
tersagt, m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

3. Materielle Kultur: Die Sprache der Dinge 231

diese ,,Authentizitit™ zugleich auch von uns: eben weil wir beim Se-
hen und Beruhren verstehen, daf3 sie uns unvertraut, fremd sind, dal3
sie anderen Menschen und einer anderen Zeit angehoren. Selbst
wenn wir Objekte unserer eigenen Alltagswelt in Vitrinen stellen,
tritt dieser Entfremdungseffekt ein, denn sie erhalten durch ihre mu-
seale Rahmung und isthetische Fassung plotzlich eine eigene, von
uns unabhingige Bedeutung. So gewinnt der verstaubte Clubsessel
aus den 1950er Jahren eine eigentiimliche Aura; er wird ,,veredelt*
und riickt uns dadurch fern, auch wenn wir ithn zu Hause weiter in
Gebrauch halten sollten. Nicht das Museum erscheint dann als das
eigene Wohnzimmer, sondern das eigene Wohnzimmer gerit gewis-
sermalen zum verlingerten Museum, zu einem vertrauten Unver-
trauten, in dem die uns selbstverstindlich umgebenden Dinge uns
zugleich wie in einen Rahmen oder in eine Vitrine gefalit gegen-
iibertreten. Kiinstler wie Joseph Beuys haben mit ihren provozieren-
den Verwandlungen von Alltagsdingen zu Kunstwerken auf die Ten-
denzen und Gefahren dieses kulturellen Verfremdungseffektes auf-
merksam gemacht.

Dal in diesem Musealisierungstrend Krisensymptome sichtbar
werden, Irritationen gesellschaftlicher Selbstbilder, darauf weisen Be-
obachter des spitmodernen Kulturbetriebs immer wieder hin. Sie
warnen vor der Briichigkeit solcher Identititskonstruktionen, die
uns im Spiegel einer Objekt- und Symbolwelt Versicherung verspre-
chen. Der amerikanische Kulturanthropologe James Clifford ver-
gleicht diese gesellschaftliche Sammelmanie mit kindlichen Verhal-
tensmustern, wenn er schreibt: ,,Ein gewisses ,Sammeln‘ rund um
die eigene Person und die Gruppe — das Zusammenfligen einer ma-
teriellen ,Welt‘, das Abgrenzen eines subjektiven Bereichs, der nicht
das ,Andere‘ ist — ist wohl ein universelles Phinomen. Solche Samm-
lungen schlieBen immer Wertehierarchien, AusschlieBungen und
von Regeln beherrschte Territorien des Selbst ein. Doch ist die Vor-
stellung, daB dieses Sammeln die Anhiufung von Besitztimern be-
deutet, die Idee, dal Identitit eine Art von Reichtum sei (von
Objekten, Wissen, Erinnerungen, Erfahrung), mit Sicherheit nicht
universell. (...) Im Westen hingegen ist das Sammeln seit langem
eine Strategie fur die Entwicklung eines possessiven Selbst, einer
ebensolchen Kultur und Authentizitit. Die Sammlungen von Kin-
dern erkliren in diesem Licht viel: die Spielzeugautosammlung eines
Jungen, die Puppen eines Midchens, die ,naturkundliche Sammlung’
eines Sommerurlaubs ... In diesen kleinen Ritualen beobachten wir
die Kanalisierungen der Obsession, eine Ubung darin, wie man sich
die Welt aneignet, auf geschmackvolle, passende Weise um sich her-
um Dinge versammelt. Der Inhalt aller Sammlungen spiegelt allge-
meinere kulturelle Regeln wider — rationaler Taxonomie, des Ge-

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

232 III. Methoden und Felder

schlechts, der Asthetik. Ein iibermiBiges, manchmal sogar habgieri-
ges Bediirfnis, etwas zu haben, wird in regelgeleitetes, sinnvolles Be-
gehren transformiert. Auf diese Weise lernt das Selbst, das besitzen
will, aber nicht alles haben kann, auszuwihlen, zu ordnen, in Hier-
archien zu klassifizieren — um ,gute’ Sammlungen zusammenzutra-
gen.* (Clifford 1990: 89f.)

Im Vergleich zur offentlichen Sammlungspraxis macht dieser Ge-
danke darauf aufmerksam, daB3 Kinder aus ihrem Sammeln keinen
,,Fetisch* machen, dal3 sie es nicht auf unendliche Dauer stellen, son-
dern sich von Gesammeltem wieder entfernen, trennen, etwas Neues
beginnen. Bei unserer ,,Musealisierung™ besteht hingegen die Ge-
fahr, dal3 obsessiv ,,verewigt* wird, daf letztlich nurmehr das so Ge-
sammelte unsere Herkunft markiert, als ein: ,,Dies sind wir!* Einer
der fithrenden Theoretiker der Postmoderne, Jean Baudrillard
(1991), hat gezeigt, wie eng mit diesem ,,System der Dinge* ein ,,Sy-
stem der Werte® verbunden ist, das uns Seh- und Erfahrungsweisen
vorgibt: Das Leben erscheint dann ,,wie im Museum‘ oder ,,wie im
Fernsehen® — nicht mehr umgekehrt.

Damit versucht diese Musealisierungsthese auch, auf umfassendere
Identititsstrategien in der Alltagskultur hinzuweisen. So 1463t sie sich
dahingehend erweitern, dal} wir uns nicht nur zunehmend mit Din-
gen und Symbolen umgeben, die uns eine geschichtliche Dimension
der Kontinuitit und Identitit vorspiegeln, sondern daf} wir uns gene-
rell in materiellen Reprisentanzen unserer Kultur darstellen, dal} wir
soziale Identitit durch die Wahl unserer Kleidungs-, Einrichtungs-,
Schmuck- und anderer Besitzgegenstinde definieren. Wie sehr wir
dadurch in der Tat ein ,,Selbst-Sein® vermitteln, wird uns einerseits
besonders deutlich, wenn wir uns verkleiden, wenn wir also unser
Ich bewulit verindern, es konterkarieren durch das Weglassen oder
den Austausch wesentlicher duBerer Identititsmerkmale. Und wir
begreifen es andererseits im Angesicht der Geschichte, wenn wir an-
hand materieller Hinterlassenschaften die Menschen der Vergangen-
heit als ,,andere* begreifen.

Asthetik und Distinktion

Nun sind zwei Dimensionen in unserem ,,Umgang mit den Dingen*
wichtig, die zugleich eine besondere soziale Semantik in sich tragen.
Das eine ist die dsthetische Dimension des Umgangs mit Gegenstin-
den, die zu uns formal und stilistisch passen sollen, die in unserem
Verstindnis funktional und niitzlich sein miissen, die uns also ,,ge-
miB* sind. Die andere und erginzende Ebene ist die der Abgren-
zung, der Distinktion gegeniiber anderen, zu denen wir nicht geho-
ren wollen und von denen wir uns auch durch den Gebrauch solcher

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

3. Materielle Kultur: Die Sprache der Dinge 233

Dinge unterscheiden, die sich jene nicht zu eigen machen. Mit dieser
dsthetischen und distinktiven Praxis befinden wir uns wieder im Be-
reich der Lebensstile, jenes Universums der Werte, Verhaltensmuster
und Dinge, in denen wir uns wiedererkennen, in denen uns andere
identifizieren und in denen wir uns von anderen absetzen. Hier ver-
korpern ,,Dinge die duBleren Zeichen, die als symbolisches Mittel
der Zuordnung und der Abgrenzung dienen und die als ,,symboli-
sche Praktiken® im Bereich der Kulturstile auch ein zentrales For-
schungsthema der Europiischen Ethnologie sind.

In der bereits skizzierten ,,Theorie der Lebensstile® von Pierre
Bourdieu ist diese Strategie der ,.feinen Unterschiede® im Bereich
des EB- und Konsumverhaltens, des Kleidungsstils und des Kunstge-
nusses prizise ausgeflihrt. Wir lesen die Dinge des Alltags als ,,di-
stinktive Zeichen®, die uns vertraut oder fremd erscheinen und da-
durch Wiedererkennen des Eigenen oder Abgrenzung vom Fremden
ermdglichen. Dies funktioniert als ein alltdgliches Klassifikationssy-
stem, dessen Zeichen wir in Sekundenbruchteilen ,,lesen® und in so-
ziales wie emotionales Verhalten umsetzen kénnen.

Wer so reagiert, orientiert sich gleichsam automatisch in jedem
Raum und in jeder Situation hin zur vertrauten und weg von der
fremden Geschmacksrichtung. Denn fiir jede soziale Gruppe existie-
ren klare Grundkoordinaten eines ,legitimen® und eines ,,illegiti-
men‘ Geschmacks, der innerhalb der eigenen Statusgruppe akzep-
tiert bzw. verworfen ist. Was dieser ,legitime Geschmack® etwa im
Blick auf Einrichtungsstile von Wohnungen bedeutet, zeigt eine Un-
tersuchung von Einrichtungsstilen als Signets bestimmter Sozialmi-
lieus und Lebenstile: ,,Vorherrschend ist das ,Ideal des leeren Rau-
mes, in dem ... die Mdbel ... so sparsam und transparent wie mog-
lich zu wihlen sind, damit der Raumeindruck nicht zerstort wird.
Ihre klare Form und einfache Linienfiihrung ergibt einen Stil der
Unpritentiositit und der Niichternheit. Um den praktischen ,Ge-
brauchswert® des Interieurs gegeniiber seinem ,Schauwert’ zu erho-
hen, werden leichte und flexible Mdobel bevorzugt. Das kompakte
Biiffet und die schweren Clubsessel sollen aus den Wohnungen ver-
schwinden; anstelle von kompletten Garnituren sollen Einzelmobel
aufgestellt werden. (...) Individualitit und Originalitit werden durch
Vermeidung alles Gemiitlichen und Dekorativen erreicht. Die konse-
quenteste Ausprigung findet dieser Stil bei Architekten und Desi-
gnern, bei Kunstlern und in den sog. Neuen Mittelschichten, also
Akademikern in neuen technischen, sozialen und kulturellen Beru-
fen. Gemeinsam ist diesen Einrichtungen, bei allen Unterschieden in
der Méblierung und in ihrer Aufstellung, dal3 sie selten Vorhinge
und kaum Teppiche haben und die Mdébelfarben schwarz, weill und
grau vorherrschen.” (Pallowski 1991: 182)

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

234 III. Methoden und Felder

Dieses Beispiel flir die Wirkung ,legitimen Geschmacks® ist zu
verallgemeinern: Die Untersuchung des ,,Umgangs mit Dingen® 140t
offene wie verborgene Zeichen- und Symbolbedeutungen zum
Vorschein kommen, die wiederum Aufschliisse geben iiber die
Menschen selbst. Denn Dinge sind immer polysemische Bedeu-
tungstriger, die eine Vielfalt von Zuschreibungen, Assoziationen und
symbolischen Funktionen ermdglichen. Mit dem Gebrauch, der
Inszenierung und der Asthetisierung der ,,Dingwelten* werden Be-
deutungskontexte geschaffen, deren Logiken sich in der Forschung
wiederum entziffern lassen — wenn auch oftmals als vielsinnige und
manchmal widerspriichliche. Die ,,Sprache der Dinge®” meint somit
stets die Sprache der Kultur, die bestimmten Regeln folgt und die
uns — wenn wir diese Regeln verstehen — vieles erzihlt tiber die
Menschen, weil diese durch die Dinge viel von sich erzihlen. Dieses
Prinzip hat auch die Werbung lingst erkannt, die gerade im Wohn-
stil- und Einrichtungssektor immer stirker mit den Prinzipien des
Hlegitimen Geschmacks® argumentiert.

,, Umgang mit ‘Technik

Wenn man die Formulierung von der ,,Sprache der Dinge* als Auf-
gabe volkskundlich-ethnologischer Forschung ernst nimmt, dann ist
unverkennbar, daf sich die Forschungen in diesem Bereich — soweit
es sich um Gegenwartsforschungen handelt — bislang auf wenige Seg-
mente und Objektbereiche beschrinken, die vor allem im Umfeld
der Lebensstil- und Konsumdebatte liegen. Forschungen zur Efkul-
tur, zu Kleidungsstilen, zu Korper- und Wandschmuck werden in-
zwischen hiufiger unternommen, wihrend der grofle gesellschaftli-
che Bereich des ,,Umgangs mit Technik® etwa, der die Sphiren der
Arbeit, der Kommunikation, der Mobilitat einschlieBt, ein Stiefkind
geblieben ist. Fast scheint es so, als ob hier noch jene Distanz zur
,technischen Welt” nachschwingt, die Hermann Bausinger bereits in
den 1960er Jahren einer Volkskunde vorhielt, die durch diese Tech-
nikdistanz ,,in eine immer zwielichtigere Haltung zur Wirklichkeit*
gedringt wiirde (Bausinger 1961: 19).

Vor kurzem hat der Berliner Kulturwissenschaftler Stefan Beck
diese Kritik aufgenommen, um darauf hinzuweisen, wie sehr diese
Einstellung immer noch einen aus der Fachgeschichte iibernomme-
nen ,,blinden Fleck® reprisentiere, wie wenig die sich gerne als ,,All-
tagswissenschaft® apostrophierende Volkskunde/Europiische Ethno-
logie doch von den Realititen einer Automations-, Kommunikati-
ons- und Informationsgesellschaft wahrnehme. Beck entfaltet ein
theoretisch ebenso anspruchsvolles wie schlissiges kulturwissen-
schaftliches Forschungsprogramm, das mit der Konzentration auf die

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und Argumentationsiweisen 235

kulturellen Praxen der Nutzung und der Anwendung technischen
Denkens und technischen Wissens flir die Zukunft helfen soll, diese
disziplindren ,,Flecken* auch durch interdiszipliniren Dialog — vor
allem mit der Soziologie — weiter aufzuhellen: ,,So erweist sich der
hier vorgeschlagene Weg, Technik und Technologie unter einer
praxistheoretischen Perspektive zu interpretieren, nicht nur fir das
Thema Technik im Alltag als gangbar, sondern erméglicht auch eine
praxistheoretische Reformulierung der traditionsreichen Fragestel-
lungen der Sachkulturforschung und damit diesem bedeutenden For-
schungszweig der ehemaligen Volkskunde eine innovative Analyse
der materiellen Kultur der Moderne und der mit ihr entwickelten
kulturellen Praxen.” (S. Beck 1997: 20)

In der Tat zeigt der Blick auf die einschligige Forschungsliteratur,
dal3 wir Gber Ackergerit und Bauernhaus immer noch besser infor-
miert sind als dartiber, wie Menschen heute mit Waschmaschinen,
Stereoanlagen oder Computern umgehen, wie sie gelernt haben,
sich das notige alltagspraktische Wissen zu deren Bedienung anzueig-
nen. Bis auf einige wenige Pionierstudien ist diese ,,Dingwelt” des
modernen oder postmodernen Alltags und seiner Technik- und Wis-
sensysteme kulturwissenschaftlich noch nicht erschlossen.” Ethnolo-
gische Dissertationen erscheinen inzwischen zwar im Internet, aber
die hinter diesem Medium stehende Kommunikationsidee wie -tech-
nologie selbst wird bisher kaum reflektiert.”!

4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und
Argumentationsweisen

Der Begrift Diskurs ist in den letzten Jahren zu einem modischen
Schlagwort avanciert, mit dem fast alles belegt wird, was in irgendei-
ner Form vermeintlich zur ,,6ffentlichen Rede gehort. Dieser infla-
tionire Gebrauch macht seine Anwendung nicht einfacher, weil man
sich erst mithsam wieder in Erinnerung rufen muf}, dal} damit ei-
gentlich eine durchaus systematische Kategorie der Kommunika-
tions- und Kulturanalyse gemeint ist. Entstanden in den Sprachwis-
senschaften und zunichst gefat in der ,,Diskurslinguistik®, die nach
festen Versatzstiicken und Regeln des sprachlichen Austauschs von
Informationen fragt, meint ein erweiterter Diskursbegriff heute die
Formen und Regeln offentlichen Denkens, Argumentierens und be-
grindungsnotwendigen Handelns als Grundprinzipien von Gesell-
schaftlichkeit. Es geht um das Austauschen und Aushandeln im Rah-
men von Wissensordnungen, die dariiber entscheiden, was wichtig
und unwichtig oder richtig und falsch ist, von Wertehorizonten, in

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:42. Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-223

	Zeugnis und Mythos
	„Sachuniversen"
	Aura und Archaik
	Ästhetik und Distinktion
	„Umgang mit Technik"

