XI.
NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG
ZUM KORPERBILD

Wenn die Stimme versagt ... | Stimme und Genitalitdit
Die Triebformationen und die kantschen Verstandeskategorien
Korperbilder der Stimme | Die depressive Position

In der Sitzung vor einer Woche wurde thematisiert, was die Folgen
sind, wenn das Korperbild des Spiegelstadiums nicht erreicht oder
verworfen wird. Wir haben gesehen, wie das Erreichen des Spiegel-
stadiums vor allem durch das Begehren des Andern zustandekommt.
Es manifestiert sich insbesondere als Blick und als Stimme. Néhren
und Pflegen des Kindes reichen nicht aus, um es zum Spiegelstadium
zu fithren. Erst Blick und Stimme des Andern sind konstitutiv fiir das
Spiegelstadium. Wir haben gesehen, wie sich das Subjekt zunéchst
gulerlich als Objekt erfasst. Mit diesem Schritt bemerkt es seine
Voraussetzung als sprachliches Subjekt noch nicht. Erst mit der Ent-
deckung seiner Unsichtbarkeit und seiner Korperlichkeit entdeckt es
sich als Subjekt, das im Spiegel als Objekt abgebildet ist. Wenn nun
das Spiegelstadium nicht realisiert oder wieder verworfen wird, tre-
ten diese Manifestationen des Andern, treten Blick und Stimme als
Halluzination oder als Wahn auf.

In diesem Zusammenhang l4sst sich der Versuch Freuds interpre-
tieren, das Feld der Psychosen in Paranoia und Paraphrenie zu unter-
teilen, wobei der Ausfall des einen Registers auch die Stérung der
beiden anderen Register nach sich zieht. Das ist der Grund, weshalb
Bleuler nicht Unrecht hat, wenn er sowohl Paranoia wie Paraphrenie,
bzw. Schizophrenie in seiner Terminologie, unter das selbe Krank-
heitsbild der Psychosen subsummiert.

Heute ist unser Hauptthema: Neurosen und Perversionen in ihrem
Bezug zum Korperbild; im Anschluss daran werde ich auf Depressi-

onen zu sprechen kommen. Ich beginne meine Ausfithrungen mit
einer These:

151

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Neurosen und Perversionen kennzeichnen sich dadurch, dass in ih-
nen die Artikulation der Stimme des Subjekts vom Anderen her ver-
leugnet oder verdrdngt wird.

Nur die Stimme als Stimme des Anderen, als artikulierte Stimme,
kann vom Subjekt verdriangt werden. Die Stimme ist jedoch nicht
festgebunden an den Anderen, sie manifestiert sich ja auch in der ar-
chaischen Oralitdt, als Schrei. Wenn sie sich mit dem sprachlichen
Anderen verbindet, wenn sie ihn artikuliert, zur Geltung bringt, so
wird aus dem mythischen Subjekt das sprachliche Subjekt. Selbst
dann, wenn sich die Stimme mit dem Anderen verbunden hat, ist es
moglich, dass sie andere Wege geht, als sich zu artikulieren. Die
Stimme kann unhorbar bleiben, sie kann sich als innere Phantasie
duBern. Oder sie kann sich als Schrei — diesmal nicht vorsprachlich
gedacht — bemerkbar machen. SchlieBlich kann sie sich konvertieren,
korperlich werden und dadurch verstummen; dann liee sich von
verkorperter Schrift sprechen. Wir begegnen hier den Symptomen;
sie enthalten die Stimme als verdringte. Das Symptom trigt etwas
zur Schau. Es ist fiir das Auge gemacht, aber man tduscht sich, wenn
man glaubt, dass die Bedeutung fiir das Auge ist. Es geht darum, dass
das Symptom artikuliert wird.

Die Stimme kann schlieBlich untertauchen. Wenn sie nicht mehr
da ist, untergetaucht, kénnte man wohl von Depressivitit sprechen.
Ich glaube, dass es hier eine Néhe zu dem gibt, was man Psychoso-
matik nennt. Auch psychosomatische Patienten haben eine Stimme,
sie duflert sich sehr sachbezogen, ohne Ausdruck einer Befindlich-
keit. Das Subjekt fiihlt sich wie eine Sache.

Wenn das stimmliche Subjekt, das vom Anderen her spricht, die-
se Position erreicht hat, dass es sich artikulieren kann, so erhalten
auch die fritheren Triebstufen eine neue Bedeutung. Die frithe Orali-
tit mit dem Schreien ist zu unterscheiden von der artikulierten Orali-
tat. Diese zeigt sich z.B., wenn wir eine Speisekarte lesen und uns
das Wasser im Munde zusammenlduft. Das ist eine andere Oralitéit
als die archaische, die nach der Brust verlangt. Auch die Analitit er-
hilt eine unterschiedliche Dignitét im Vergleich zu ihrem ersten Auf-
treten. Das gilt ebenfalls fiir den Blick, der nicht mehr derselbe ist
wie im Spiegelstadium, wo noch nicht unterschieden werden kann,
wer Subjekt und wer Objekt ist. Wenn die Stimme da ist, die zu-
nichst vom Anderen her kommt, kénnen die beiden Pole auseinander
gehalten werden, so dass das Schauen, das Blicken nichts Pathologi-
sches hat. In diesem Sinne impliziert die Stimme eine andere Positi-

152

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

on des Subjekts im Verhéltnis zu den Triebstufen. Man kénnte sagen,
dass die Triebstufen mit dem Auftreten des stimmlichen Anderen
von der Vernunft geleitet werden, weil die Stimme eben auch das
Medium ist, das das Subjekt zur Reflexion bringt. Die Stimme macht
also ebenfalls eine Metamorphose durch, von einem unmittelbaren
Ausdruck, dem Schrei, der schon eine Trennung anzeigt, zum Medi-
um des Anderen. Im Gefolge dieser grundlegenden Verwandlung
machen auch die anderen Triebstufen eine Metamorphose durch, sie
werden menschliche Objekte.

Nebenbei bemerkt: Wir haben bisher erst die beiden ersten Objekte,
Brust und Kot, innerhalb einer Triebstufe positioniert, d.h. wir haben
von Oralitdt und Analitit gesprochen. Nachher haben wir jedoch blof3
von Objekten, von Blick und Stimme gesprochen, sie jedoch nicht
einer Trieborganisation zugeordnet. Die Frage stellt sich: Welches
sind diese Triebstufen? Hier folgt meine zweite These dieses kurzen
Exkurses zu Neurosen und Perversionen:

Die Triebstufe des Blicks gehdrt zur phallischen Phase, die Triebstu-
fe der Stimme zu dem, was man bisher sehr missverstindlich Genita-
litdit genannt hat.

In der missverstdndlichen Auffassung setzt die Genitalitét einen bio-
logischen Trieb voraus. Sprechen wir jedoch zunichst von der Phal-
lizitdt und dem Blick! Wenn man den Blick mit der phallischen Pha-
se zusammenbringt, heifit das, dass Phallizitidt und der Ausgang des
Spiegelstadiums eng miteinander verbunden sind. Wenn das Subjekt
sich selber zu reflektieren vermag und dabei ist, den anderen als
Nicht-Ich zu entdecken, so mdchte es, dass dieser andere sich wie ein
Spiegelbild verhilt; auf diese Art versucht das sich selber entdecken-
de Subjekt den Verlust wettzumachen, den es durch die Wendung zu
sich selbst erleidet. Der andere wird zwar vom eigenen Ich unter-
schieden, aber er wird doch zum Triger des Ichs des Subjekts. D.h.
wenn der andere, das Gegeniiber, sich als ein eigenstindiges Subjekt
bewegt, so stimmt die Spiegelrelation nicht mehr; dann muss er zer-
stort oder zumindest unterworfen werden. Das Subjekt der phalli-
schen Phase kann den andern nicht in seiner Eigenstdndigkeit aner-
kennen, er wird zum phallischen Objekt, das dem Subjekt moglichst
auf eine Art und Weise gehorchen muss, die selbstverstindlich ist.
Tut der andere jedoch das selbe, versucht auch er, sich den andern
gefligig zu machen, resultiert eine Rivalitit aus dieser Konstellation.

153

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Der Konflikt zwischen Herr und Knecht hat hier seinen Ursprung,
wobei bei dieser Form der hegelschen Darstellung zufolge' die Riva-
litdt in eine Hierarchie miindet. Die Rivalitit wird nicht zu einem
Ende gefiihrt, das vielleicht eine gegenseitige Anerkennung ermog-
licht, sondern der eine unterwirft sich dem andern. Wir wollen diese
Geschichte aber nicht weiterverfolgen, sondern noch auf die Stimme
und die Genitalitit zu sprechen kommen.

Es ist die Stimme, die das Subjekt befahigt, den andern, den Ne-
benmenschen in seiner Andersheit anzuerkennen. Man kann hier an
die Bedeutung des Namens als Rufnamen denken. Wenn ich jeman-
den beim Namen nenne, so anerkenne ich ihn, so appelliere ich an
sein Sein. Daran sieht man, dass die Stimme als Objekt auf der Ebene
des Anderen nicht einer archaischen Triebstufe entspricht; die Stim-
me wird Ausdruck der Reflexion, der Vernunft, aber auch des Nicht-
Sinns. Die Reflexion ist nichts Substantielles, sondern das, was mir
eine Distanz zu etwas verschafft. In diesem Sinne bringt sie nicht ein
Mehr an Sinn, sondern ein Weniger. Wir haben frither schon gese-
hen, dass die Vernunft nicht zu einem Erkenntnisgewinn fiihrt, son-
dern zur Entdeckung des Begehrens. Dieses hat keine Objekte, die
ihm entsprechen; es kann sich gleichwohl nur mittels Objekten auf-
recht erhalten, die ithm aber nicht eingeschrieben sind. In bezug auf
die Stimme muss man sagen, dass die Stimme auch in der Oralitit, in
der Analitdt, in der phallischen Phase vorkommt. Was aber, wenn die
Stimme z.B. der Phallizitét untersteht? Dann ist sie nicht das Medium
der Reflexion, der Vernunft. Wenn sie der Herrschaft des Blicks un-
tersteht, wird sie zum Uber-Ich. Deshalb kann Lacan vom Uber-Ich
sagen, dass es interessiert ist am GenieBen.” Die Vorherrschaft der
Vernunft tiber die Phallizitit beinhaltet kein Genieen in diesem Sin-
ne, obwohl sie auch ein Genielen beinhaltet, jedoch eines mit einer
hoheren Dignitdt. Werte sind ihr inhédrent wie z.B. Achtung oder Re-
spekt. Beim anderen Genieflen, beim Genieflen des Triebs ist stets
eine Tendenz zum Einheitlichen da. Wenn die Stimme dem Blick
untersteht, steht sie im Dienste von Machtinteressen, aus Subjekten
werden Objekte.

Wenn Sie noch einmal an die kantschen Kategorien des Verstandes
denken, an Quantitit, Qualitit, Relation, Modalitit, so kann man sa-
gen, dass die Triebstufen des Subjekts, also Oralitét, Analitét, Phalli-
zitdt, Genitalitét, diese logischen Figuren verkorpern.

1 Vgl. dazu G.W.F. Hegel, Phcinomenologie des Geistes, S. 145 ff.
2 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XX, 1. Sitzung.

154

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

Die Quantitdt verkorpert sich in der Oralitdt, was sich darin zeigt,
dass sie nach Einheit tendiert. Das Subjekt ist anfanglich noch ganz
in der Natur eingelagert; auch in ihrer héheren Form ist die Herstel-
lung von Einheit ihr Ziel.

Die Qualitdt verkorpert sich in der Analitdt. Das Einheitliche, das
sich zuerst naturnah in der Oralitdt manifestiert, wird nun negiert; ein
Zeichen dafiir, dass der Signifikant ins Spiel kommt. Das Subjekt ist
im Signifikanten aufer sich, das macht seine Verzweiflung aus in der
Analitdt. Es ist in Opposition, im Nein, ohne wirklich zu wissen, was
es will. Es geht in der Analitit darum, sich aus der Einbettung in die
Oralitdt loszureilen. Spédter sind sublimere Formen der Negation
moglich, wenn die Analitdt vom Blick und vor allem von der Stimme
strukturiert wird.

Was in der Analitit getrennt wird — die Signifikanten und die Na-
tur — wird in der Relation wieder zusammengebracht. Es gibt hier
eine Stufung von Negationen. Die Analitit negiert zunéchst die Ora-
litdt, die Relation negiert die Negation. Sie bringt das Getrennte wie-
der zusammen, jedoch auf einer hoheren Stufe. Deswegen verkorpert
sich die Relation im Blick, und deshalb geht er eine Verbindung ein
mit dem Mund: Es gibt den hungrigen Blick, der sich etwas aneignen
mochte. Der Blick bringt Natur und Signifikanten wieder zusammen,
eben in einer Relation. Das Spiegelstadium kann das exemplarisch
zeigen, denn die Relation ist keine andere als diejenige zwischen
Subjekt und Objekt. Das zeigt sich im Gleichklang der Bewegungen
des Korpers und des Spiegelbildes, sogar im Wunsch, der andere
moge sich wie das eigene Ich verhalten.

Auch auf dieser dritten Stufe hat sich das Subjekt noch nicht als
solches manifestiert. In der Oralitdt ist es noch versunken in der Na-
tur, in der Analitét ist es Negation der Natur, in der Relation sieht es
sich als Objekt, es ist sich selber duBerlich, ohne dies zunichst zu
wissen, bevor es dazu kommt, sich diesseits des Spiegels zu erfassen
und damit sein Abbild zu erkennen, das der Kausalitit unterworfen
ist.

Ich habe versucht, das, was Kant tiber den Verstand gesagt hat,
auf das Spiegelstadium zu beziehen. Wenn wir verstehen, sind wir
bei einem Gegenstand auBerhalb uns selbst, nur wissen wir natiirlich
um diese Trennung von Subjekt und Objekt. D.h. die Stimme hat
schon ihre Wirkung getan. Aber zunichst, wenn wir in dieser Reihe
aufsteigen von der Oralitdt zur Phallizitdt, so weill das Subjekt zuerst
noch nichts von sich selber. Das Subjekt ist zuerst ganz beim andern,
selbstvergessen, aber man kann sagen: es versteht. Hier ist die Gefahr

155

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

des Verstehens, die darin besteht, dass wir allzusehr beim andern
sind. Da liegt wohl auch der Grund, weshalb Lacan stets vor dem
Verstehen, vor dem allzu viel Verstehen oder dem allzu schnell
Verstehenwollen gewarnt hat.

Die Modalitdt verkorpert sich in der Stimme. Durch die Stimme
des Anderen kommt das Subjekt zu sich, schélt es sich heraus. Erst
die Stimme gibt den vorangegangenen Triebstufen eine Wirklichkeit
als subjektive, priziser noch: als subjektivierte. In einem gewissen
Sinne kann man sagen, dass das Subjekt als Subjekt des Anderen zur
Artikulation verpflichtet ist. Wir haben eine Schuld der Sprache ge-
geniiber. Diese Schuld ist nichts Pathologisches, sondern die Patho-
logie setzt dort ein, wo wir nicht bereit sind, diese Schuld auf uns zu
nehmen. Wie zeigt sich diese Schuld? Wir haben als Analytiker und
Therapeuten eine privilegierte Position, dies zu beurteilen. In der
Psychoanalyse gibt es die Grundregel, die besagt, das zu artikulieren,
was einem durch den Kopf geht. Wenn jemand sagt: Mir geht nichts
durch den Kopf, so nehmen wir an, dass etwas verdringt wird oder
dass eine Verweigerung am Werk ist. Selbst wenn die Grundregel
nicht gesetzt wird, erfahren wir, dass uns immer wieder tausend Din-
ge durch den Kopf gehen. In einem Gesprach, dessen Verlauf nicht
vorhersehbar ist, werden wir von einem Thema zum anderen gefiihrt.
Man kann also sagen: es spricht. Nicht wir haben die Verfiigung iiber
das Sprechen, sondern wir sind das Werkzeug der Sprache. In diesem
Sinne hat Heidegger recht, wenn er sagt: Die Sprache spricht.> Man
muss nur noch dazufiigen: mittels des Subjekts, das eben Subjekt der
Sprache ist. Damit wird die Stimme von einem Ausdruck der Natur
zu einem Ausdruck der Kultur. Die Stimme als Objekt a wird im
Anderen der Sprache aufgehoben. Die Stimme als Stimme des Ande-
ren wird zum Ort der Vernunft. Sie vermag zu reflektieren, was sie
von den Triebstufen, die nun nachtréglich andere werden, empféngt.
Von dieser Grundlage her stellen sich die Fragen der Ethik als Ver-
héltnis zu den andern und zu sich selbst.

Nun stellt sich die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Stimme
und Korperbild. Muss man nicht sagen, dass die Stimme das Korper-
bild auflost? Wird nicht gerade am Ende des Spiegelstadiums deut-
lich, dass dem so ist, wenn sich das Subjekt als sprachlich Unsichtba-
res entdeckt? Hier folgt nun meine dritte These:

3 Vgl. dazu Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske
1979, S. 12.

156

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

Das, was Freud Wortvorstellungen und Sachvorstellungen nannte,
sind Korperbilder der Stimme.

Es gibt eine weitreichende Transformation vom Korperbild tiber das
Spiegelstadium zu den Metaphern, Wortern und Sachvorstellungen.
Hier kann ich noch einmal auf die Thesen zu den Kanjis verweisen,
die ja ebenfalls Ko6rperbilder sind. Der Signifikant ist zunéchst eine
Differenz, d.h. er ist im Grunde genommen eine Leere; die Laute, die
man in S1 und S2 unterteilen kann, sind Représentationen dieser Dif-
ferenz. Ich denke, dass dies im Kanji fiir das Tor (mon) sehr schon
dargestellt ist; es besteht aus zwei Seiten und einer leeren Mitte. Die
Leere ist einerseits bedingt durch die beiden Fliigel des Tores, aber
anderseits sind diese Fliigel des Tores auch konstituiert durch diese
Leere.

Nun stellt sich die Frage: Wie kommt der Signifikant zu einem
Sinn? Von sich aus hat er ja keinen Sinn, er ist das Medium der Re-
flexion, des Nicht-Sinns. Der Sinn kommt eben von der Sinnlichkeit.
Die Sinnlichkeit ist die Sinnlichkeit des Verstandes. Man kann auch
sagen, dass die Sinnlichkeit von den Triebstufen kommt, die nun mit
der Phallizitit und mit dem, was dariiber hinaus als Reflexion der
archaischen Oralitdt und Analitdt moglich ist, zur Grundlage der
Kreativitdit werden. In dieser Auffassung geht es also nicht darum,
die Triebe zu iiberwinden, sondern sie im Gegenteil als Material fiir
die Kreativitit zu verwenden.

Sie bleibt keineswegs auf Wort- und Sachvorstellungen be-
schriankt. Einerseits kann die Stimme verdringt werden, aber ander-
seits gibt es auch eine Art Stimme zweiten Grades. Dann ist sie nicht
verdringt, sondern sie wéhlt ein anderes Medium als die lautliche
Artikulation. Die Stimme kann ins Bildhafte einflieBen, dann sag?
uns das Bild etwas, das Bild bekommt eine Stimme, es spricht zum
Betrachter. Auch aus der Oralitit kann eine Kreativitit entstehen.
Dies ist ja auch sehr schon im Kanji fiir Kochen (riory) ausgedriickt.
Das ri ist das Zeichen fiir die Vernunft. Das Zubereiten von Speisen
ist nichts Animalisches, es braucht ein Wissen, ein Uberlegen, ein
Konnen. Aus den Signifikanten kann auch eine Schrift werden. Stets
geht es darum, dass die Reflexion, die auch den Mangel erzeugt,
wiederum gefiillt wird. Mit der Stimme als Ausdruck des Anderen ist
man bei dem angelangt, was in jedem Subjekt schon vor der Geburt
als Niederschrift von Stimmen eingelagert ist. Die Stimme ist ja
schon in der Oralitit, ja sogar vor ihr, als passiv aufgenommene da,
die das werdende Subjekt schon im Mutterleib hort. Sie wird aufge-

157

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

nommen, registriert, wobei es sie weder lesen noch artikulieren kann.
Erst iiber den Umweg der Triebstufen, des Spiegelstadiums, lernt es
das lesen, was schon in ihm angelegt ist.

Kommen wir damit auf die Pathologie zu sprechen, auf Neurosen,
Perversionen, Depressionen. Man kann sie als Ausdruck von beson-
deren Figurationen von Imaginationen oder auch von Erfahrungen
mit andern auffassen. Die Erfahrungen des Subjekts mit andern, die
Phantasien {iber sie, die Erinnerungen, sind fiir den Analytiker bzw.
Therapeuten wichtig, um zu sehen, an welchen Stellen sich das Ge-
nieBen von Neurotikern, Perversen, Depressiven festklammert. Dazu
einige Erlduterungen:

Bei den Neurosen ist Angst das vorherrschende Kennzeichen. Es
ist Angst vor dem Anderen. Andere werden idealisiert oder ddmoni-
siert. Das Subjekt mit seinen Trieben schamt sich und verharrt gerade
dadurch im Genieflen. Die Stimme, die die Wahrheit der Triebe aus-
driicken koénnte, wird verdringt, an ihre Stelle treten Symptome; vor
allem sind es Zwiénge und Konversionen. Darin manifestiert sich die
Wahrheit entstellt. Entweder bleibt die Stimme in der Phantasie —
man macht die Faust im Sack aus Angst vor einem Konflikt — oder
die Stimme verkdrpert sich als Konversion. Das ist vorwiegend bei
der Hysterie der Fall. Es kommt auch vor, dass sich die Stimme an
die Kausalitdt klammert, d.h. sie duflert sich nicht, solange das Sub-
jekt nicht von einer Kausalitit {iberzeugt ist. Vielleicht kann man auf
diese Art etwas mit den manchmal bemiihenden Zwéngen der
Zwangsneurose anfangen. Das Subjekt hat Angst, mitzuteilen, was in
ihm vorgeht. Stattdessen klammert es sich an eine Kausalitit, in der
es Schutz vor der Leere sucht. Alles muss fiir es seinen zwingenden
Grund haben, weshalb spontane AuBerungen vermieden werden. Da
sehen wir, dass die Kausalitdt mit der kantschen Kategorie der Rela-
tion in einer Beziehung steht. Alles muss seine Ordnung, seine Rich-
tigkeit und seine Berechenbarkeit haben — der Wiederholungszwang
ist eine logische Folge davon. Weil diese Kausalitét fiir das Subjekt
eben nicht zutrifft, der Zwangsneurotiker sich jedoch daran fest-
klammern méchte, hat er nie genug Ordnung fiir und um sich. Er
muss allem eine Notwendigkeit geben, er muss sich fiir alles
rechtfertigen. Das Schlimmste fiir ihn ist ein Akt, sich selber fiir
etwas zu legitimieren. In einem solchen Akt wiirde er sich als
Subjekt ohne Kausalitidt manifestieren. Das darf nicht sein, er muss
sich immer als bedingt vom anderen darstellen. Deswegen ist die
Position des Zwangsneurotikers so nahe bei derjenigen des Knechts
in der Herr- und Knechtkonstellation. Wiinsche des Herrn versucht er

158

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

und Knechtkonstellation. Wiinsche des Herrn versucht er als kausali-
tatsauslosend aufzufassen.

Ich kann vielleicht ein paar Andeutungen zu Hysterie und
Zwangsneurose geben. Es gibt bei Lacan ein kurzes Beispiel von ei-
nem Pianisten, der nicht mehr Klavier spielen konnte, der Krampfe in
den Fingern hatte.* Er war schon bei verschiedenen Analytikern ge-
wesen, und alle hatten versucht, irgendeinen Triebkonflikt ausfindig
zu machen. Es zeigte sich dann, dass der Konflikt anders gelagert
war. Der betreffende Patient gehorte namlich zum Islam, sein Vater
hatte einen Diebstahl begangen. Sie wissen, dass das Gesetz des Is-
lam einen Diebstahl mit Handabschlagen bestraft. Er war also ir-
gendwie mit seinem Vater, der ein Delikt begangen hatte, identifi-
ziert. Vom Moment an, in dem er dem eine Stimme geben konnte,
war es moglich, das Symptom aufzubrechen. Oder denken Sie an die
vielen Beispiele von Zwangsneurotikern mit Waschzwang. Da ist der
Glaube an Kausalitét greifbar; es ist auch die Angst dabei, dass dieser
Waschzwang ein Ende haben konnte, weil das Subjekt dann mit sich
selbst, mit seiner Leere konfrontiert wire. Daran erkennt man, dass
bei Zwanghaften der Zeitaspekt wichtig ist. Sie haben unendlich viel
Zeit, die Zwinge beanspruchen unglaublich viele Stunden und Tage.
Es ist, als wiren sie unsterblich, aber in Wirklichkeit verlieren sie
gerade dadurch ihre Zeit und dngstigen sich umso mehr vor der End-
lichkeit und vor ihrem unbewussten Begehren, ein Subjekt zu sein
und das Leben auflerhalb von deterministischen Kausalitdten zu le-
ben.

In der Hysterie ist die Beziehung der Hysterischen zu einem
Meister von entscheidender Bedeutung. Sie exponieren ihre Subjek-
tivitdt als eine leere. Sie wenden sich an andere, die thnen auf ihre
Frage nach sich selber, auf ihre Seinsfrage antworten sollen, wobei
sie diese andern in eine Meisterposition bringen. Versuche einer
Antwort stoflen auf Ablehnung. ,,Das ist es nicht und jenes auch
nicht“; auf diese Art und Weise halten die Hysterischen ihr Begehren
aufrecht. Die Position des Meisters erweist sich dabei als anfillig fiir
Téuschungen, sofern die Fragen nicht als Fragen sondern als Appel-
le, die Antworten verlangen, aufgefasst werden.

In Perversionen ist die Angst weniger greifbar. Wéhrend es dem
Neurotiker nicht gelingt, vor dem Andern zu bestehen und er sich zu-
riickzieht, geht der Perverse den umgekehrten Weg. Der Perverse tut
alles flir einen Andern, er gibt sich véllig auf fiir ihn. Er ist der porte-

4 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar I, S. 251.

159

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

parole eines Andern. Dass der Andere geniel3t, ist wichtig flir ihn,
dann kann er genieen, dass der Andere seinetwegen genielit. Dabei
stellt er sich den Andern ganz anders vor als der Neurotiker. Der
Perverse idealisiert den Andern nicht als Instanz des Guten
oder der Uberlegenheit, vor der er sich duckt. Es kann sogar sein,
dass er ihn als Verkorperung einer iiblen Macht oder des Bosen sieht.
Wenn es fiir den Perversen ein Gesetz gibt, so ist es ein perverses
Gesetz, d.h., es hat nicht den Sinn einer gerechten Regelung des
menschlichen Zusammenlebens, sondern es ist allein Instrument des
Genieflens. Man muss ihm gehorchen, weil der Andere es so will,
weil er sonst bose wird. Man konnte sich Leibwéchter als Verkorpe-
rung von solchen Figuren vorstellen. Sie diirfen iiberhaupt keinen
eigenen Willen haben. Allerdings liegt in dieser Aussage ein Wider-
spruch: Wenn man sagt, sie diirfen keinen eigenen Willen haben, so
sind sie nicht pervers, weil sie etwas haben, was sie nicht haben diirf-
ten. Kann man sagen, der Perverse wolle keinen eigenen Willen?
Auch das fiihrt nicht aus dem Paradox heraus, denn diese Einstellung
wire immer noch gleichbedeutend mit einer Willensposition. Diese
Widerspriiche verraten wohl etwas iiber die unbewusste, verleugnete
Seite des Perversen. Was sich bei ihm manifestiert, ist die Absicht,
uiber sich verfligen zu lassen, den andern zum Genief3en zu bringen.
Beispiele sind der Masochist und der Sadist. Beim Masochismus ist
es offensichtlich, dass der Masochist ein Objekt fiir den Andern sein
will. ,,Du kannst alles mit mir machen, du kannst verfiigen tiber
mich, so wie es dir beliebt”, ist seine Devise. Der Sadismus ist nicht
einfach die Umkehrung des Masochismus; da ist ndmlich ein Dritter
im Spiel, dem der Quélende Befriedigung verschafft. Derjenige, den
man einen Sadisten nennt, bleibt bei seiner Handlung kiihl. Es gibt
sogar das Ideal der Unbeteiligtheit, der Afaraxie. Der Sadismus
driickt einen Missbrauch der kantschen Kategorie der Vernunft aus.
Kant hat aus der Vernunft, aus der Moglichkeit der Reflexion, einen
kategorischen Imperativ abgeleitet.” Damit hat er aber auch die Mdg-
lichkeit impliziert, diesem nicht zu gehorchen und stattdessen die
Position des Bosen einzunehmen. D.h. all das, was im kantschen Ge-
baude sublimiert wird, wird im sadeschen Dispositiv als Trieb ausge-
lebt. Der andere wird dann zum Objekt des Genieflens, das letztlich
einem Dritten gilt. Das ist die Grundlage fiir eine wichtige Arbeit von
Lacan, die, wie ihr Titel sagt, Kant mit Sade in eine Bezichung
brachte.’

5 Vgl. dazu Fufinote 2, S. 70.
6 Vgl. dazu ,,Kant mit Sade®, S. 133-163.

160

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

Zu den Perversionen gehdren auch Exhibitionismus und Voyeuris-
mus. Bei letzterem ist die Regression oder das Verharren in der phal-
lischen Stufe evident, es geht um den Blick, um das Sehen und
Nicht-gesehen-Werden. Dabei kann man aber nicht stehen bleiben.
Es geht noch um mehr als um das Nicht-gesehen-werden-Wollen
beim Sehen. Eine erste Interpretation behauptet, dass es um die
Nicht-Respektierung des Gesetzes, um die Ubertretung des Gesetzes
geht. Diese Interpretation verengt sich auf die Frage, ob der Voyeur
dem Gesetz gehorcht oder nicht. Es geht jedoch viel mehr darum,
dass das Geschlecht beim Voyeur vom Andern keine Stimme erhal-
ten hat, nicht versprachlicht worden ist. Die Subjekt-Objekt-Position
ist nicht wirklich als eine getrennte etabliert, und das macht gerade
das GenieBlen des Voyeurs aus. Was also im Unbewussten des Vo-
yeurismus viel eher gesucht wird, ist die Stimme und die Sprache,
die ihn selbst in seiner Geschlechtlichkeit positioniert.

Beim Exhibitionisten ist es noch einmal anders. Er situiert sich
zwar auch in diesem Ubergang vom Phallischen zur Genitalitit, aber
bei ihm geht es eher um die Suche nach der Kastration seiner Phalli-
zitdt. Er stellt sich so hin, dass er immer wieder erwischt und mit
dem Gesetz konfrontiert wird. Ob er dadurch seine Phallizitdt mit
dem Gesetz des Andern in Ubereinstimmung bringen kann, ist eine
offene Frage. Die Blicke der andern haben fiir den Exhibitionisten
phallischen Wert, er will iiber sie verfiigen, sie durch Uberraschung
herausfordern, sein Geschlecht in ihnen spiegeln. In diesem Sinne
manipuliert er sie wie Objekte, die thm gehoren.

Der Depressive zieht sich vom andern zuriick, jedoch nicht aus
Angst oder Scham, sondern weil er sich den andern als teilnahmslos
vorstellt. Vielleicht hat er ihn auch so erfahren. Die Depression ge-
hort sicher nicht zu den Perversionen, eher zu den Neurosen. Wenn
der Neurotiker den andern idealisiert und glaubt, ihm nicht geniigen
zu konnen, wenn der Perverse den andern dagegen zu einer Figur
degradiert, die Lust haben will, so stellt sich der Depressive den an-
dern cher als teilnahmslos vor. Die gegenwirtige Zeit ist wohl durch
Depressivitit charakterisiert. Man kann die Depression als eine Figur
des Begehrens auffassen. Dem Depressiven gelingt es nicht, was dem
Fetischisten besonders ausgepragt gelingt, namlich ein Objekt zu ha-
ben. Das Begehren hat zwar kein Objekt, es hilt sich jedoch mittels
Objekten aufrecht. Es ist wichtig, Objekte zu haben, die man privile-
giert, die man, um mit Lacan zu sprechen, ,,zur Wiirde des Dings er-

161

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

hebt“.” Das ist es, was dem Depressiven nicht gelingt, er bleibt in der
Leere. An dieser Stelle kommt die Depressivitit der Melancholie na-
he. Die Depressivitit ist jedoch eher ein Ausdruck von Beziehungs-
losigkeit, Beziehungsarmut, die Melancholie dagegen eine Krankheit
der Beziehung, zu einem Zeitpunkt, wenn eine Beziehung zu Ende
geht.

Warum ist vor allem das weibliche Geschlecht von Depressionen
betroffen? Ich glaube, dass die weibliche Position mehr in der Positi-
on der Reflexion ist als die mannliche, das eher im Phallischen mit
seinen Objektbeziechungen situiert ist. Wiirde das heilen, dass De-
pression ein Ausdruck von Reflexion wire? Wenn dies zutrife, wiir-
de die Analyse in Depressivitdt miinden. Das kann man wohl nicht
sagen. Depression ist eher Ausdruck einer schwachen Reflexion, eher
ein Versinken im Sein, also ein schlechtes Genieen. Depression ist
Ausdruck von Nicht-Akzeptieren der Unsagbarkeit des Seins, der
Substanzlosigkeit. Der Depressive will gerade nicht aus der Position
der Reflexion, aus der Leere etwas Kreatives machen, er will am
Schmerz des Sinnlosen festhalten. Vielleicht fillt ihm eine Anderung
so schwer, weil er denkt, dass niemand Anteil daran nihme.

Die depressive Position ist jedoch auch fiir den Mann moglich,
wenn er — als Folge seines Seinsmangels — nicht an den Sinn von Ob-
jektbeziehungen glaubt. Dann versucht auch er, im Sein zu verharren,
alle produktiven Anst6Be des Mangels, der Nicht-Identitit gehen
dann verloren. Bei beiden Geschlechtern ist die Depression bezie-
hungsarm, das Leben wird schwer, die Gegenwart ewig, man emp-
findet das Leben als Last. Das wire die Kehrseite dessen, dass der
Mangel, die Reflexion nicht als Basis akzeptiert wird. Bei allen For-
men, bei den neurotischen, den perversen, den depressiven fillt auf,
dass sich das Subjekt nicht als singuldres mit seiner Stimme auf der
Ebene des Anderen manifestiert. Entweder verdringt es seine Stim-
me aus Scham oder aus Angst, wie in der Neurose, oder es stellt sich
in den Dienst eines andern, von dem es sich vorstellt, dass er genie-
Ben will — das Beispiel der Perversion; oder es zieht sich zuriick in
der Uberzeugung, dass der andere sich nicht fiir es interessiert, wie in
der Depression. Dieser Riickzug ist nicht nur das Ergebnis einer Er-
fahrung, sondern er bestitigt diese Erfahrung immer aufs neue. Der
Riickzug in die Teilnahmslosigkeit hat tatséchlich das zur Folge, was
die Depressiven beklagen, ndmlich, dass es sehr wahrscheinlich ist,
dass sich niemand fiir sie interessiert. In diesem Sinne sind Depressi-

7 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar VII, Quadriga 1996, S. 139.

162

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

onen Ausdruck der schonen Seele, wie Hegel sagt.® Sie tragen nicht
bei zur Bekdmpfung des Elends und des Leidens auf der Welt, son-
dern sie bestdtigen es mit ihren Klagen.

Vielleicht ist Thnen im Laufe meiner Ausfithrungen noch eine Frage
aufgestiegen?

Prof. Kadono: ,,Wie ldsst sich der Unterschied zwischen dem Kor-
perausdruck in der Konversion und der Psychosomatik auffassen?*

Antwort: Bei der Hysterie spielt das Unbewusste eine grofle Rolle;
die Vorstellungen im Unbewussten sind da, aber eben verdréngt oder
konvertiert. Bei der Psychosomatik fehlt das Subjekt weitgehend. Die
Psychosomatik ist eine eigenartige Form, sie ist nahe bei der Psycho-
se und doch von ihr unterschieden. Das Subjekt verdinglicht sich vol-
lig, macht sich zu einer Sache. Wenn der Arzt fragt, wo es weh tut,
so zeigen Psychosomatiker auf eine Stelle am Korper; werden sie
nach den Umstédnden des Aufkommens der Schmerzen oder gar nach
Vermutungen iiber deren Bedeutsamkeit gefragt, so konnen sie nichts
dazu sagen, oder sie erkldren, der Arzt werde es schon wissen oder
durch seine Untersuchungen herausfinden. Bei der Hysterie ist eher
eine Theatralik da, aber im Grunde genommen ist es ein Leiden, das
irgendwo seine Ursache hat, die verdrangt ist. Es gibt wahrscheinlich
sehr viele Patienten, die mit unspezifischen Leiden zu den Allge-
mein-Medizinern gehen, die nicht sagen konnen, wann ihr Leiden
entstanden ist, was es fiir einen Sinn haben kénnte, die dazu oder ii-
ber sich selber auch keine Phantasien duflern. Gleichwohl ist es keine
Psychose, weil das Subjekt doch irgendwo vorhanden ist. Die Kunst
der Behandlung besteht dann darin, dass man die Psychosomatiker
zuerst ,.hysterisiert, d.h. dass man ihnen ein Gespiir gibt fiir sich
selber, auch wenn sie nicht wissen, was in ihnen vorgeht. Im giins-
tigsten Fall zeigt sich dann eine Ubertragung auf den Arzt, zuvor ist
alles blof} eine sachliche Angelegenheit. Die Frage stellt sich, ob die
Psychosomatiker nicht das Pendant des medizinischen Diskurses, in
dem es kein Subjekt gibt, verkorpern. Sie erfiillen genau die Anfor-
derungen einer objektiven Untersuchung, die nichts vom Subjekt
wissen will. Aber so zu denken, heifit im Grunde genommen, dass sie
sich schon anpassen, was impliziert, dass das Subjekt doch irgendwo
sein muss. Diese Eingefrorenheit des Subjekts irgendwie aufzubre-

8 Vgl. dazu G.W.F. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, S. 464 ff.

163

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

chen, auch wenn dies vielleicht voriibergehend mit einem Mehr an
Leiden verbunden ist, das wire schon wichtig.

Prof. Kadono: ,,Es klingt ein bisschen optimistisch, wenn du sagst,
irgendwo muss das Subjekt sein, aber manchmal ist es viel schwieri-

113

ger.
Antwort: Ich habe noch gedacht, ohne es zu artikulieren, dass die Ge-
fahr dann sehr grof3 ist, wenn Psychosomatiker spiiren, dass sich der
Arzt nicht auf eine objektive Untersuchung einlédsst; dann kommt es
hiufig vor, dass sie den Arzt wechseln.

Student: ,,Sie haben die Transsexualitit nicht erwdhnt.

Antwort: Das trifft zu, das ist viel zu kurz gekommen. Vielleicht
kann ich etwas von der Frage fiir das nichste Mal mitnehmen.

164

https://dol.org/10:14361/9783839404676-011 - am 14.02.2026, 07:44:43. /e i@



https://doi.org/10.14361/9783839404676-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

