
ESSAY

Catherine Colliot-Thélène

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte1

Der Titel könnte suggerieren, dass ich die Geschichte und Theorien des Sozialstaats
darlegen und diskutieren werde. Die Analysen, die ich Ihnen vorstelle, beruhen
jedoch auf etwas anderem, sie sind eine Weiterentwicklung der These, die ich in
meinem Buch über Demokratie ohne Volk2 verteidigt habe, nämlich dass der Begriff
der subjektiven Rechte für das Verständnis der modernen Demokratie von zentraler
Bedeutung ist. Unter »moderner Demokratie« verstehe ich die Gesellschaften, die
wir heute als liberale Demokratien bezeichnen. Die Alternative »politische« versus
»soziale« Demokratie gehört der Vergangenheit an. Es wird heute allgemein aner-
kannt, dass die zivilen und politischen Rechte, die den Kern des politischen Libera-
lismus bilden, für die Demokratie unentbehrlich sind, aber auch (wenn wir die
Libertären, die in Europa weniger Einfluss als in den Vereinigten Staaten haben,
beiseitelassen), dass eine demokratische Gesellschaft in irgendeiner Weise »sozial«
sein soll. Meine Fragestellung lässt sich in die Reihe der Reflexionen einordnen, die
durch die zeitgenössischen Reformen des Sozialstaats hervorgerufen worden sind,
das heißt durch das, was von den einen als Umbau, von anderen als Erosion, sogar
als der programmierte Abbau des Sozialstaats vorgestellt beziehungsweise interpre-
tiert wird. Diese Veränderungen haben eine alte Frage, die während der drei Jahr-
zehnte nach dem Zweiten Weltkrieg vergessen beziehungsweise verdrängt worden
war, nämlich die Frage nach der Kompatibilität beziehungsweise Inkompatibilität
von Demokratie und Kapitalismus, zu neuer Aktualität verholfen. Diese Frage wird
heute sowohl von Wirtschafts- und Politikwissenschaftlern als auch von Soziologen
und Philosophen wieder heftig diskutiert. Ich bin nicht kompetent, um mich in die
Streitigkeiten über die Zahlen einzumischen, beispielsweise um zu diskutieren, ob
der »Arme« heute in den westlichen Ländern, insbesondere im Kern Europas, trotz
der durch die Statistiken belegten Zunahme der ökonomischen und sozialen
Ungleichheiten dennoch unvergleichbar besser lebt als der Arme in denselben Län-
dern im 19. Jahrhundert oder heute noch in anderen Gebieten der Welt. Das ist
wahrscheinlich, so unbestreitbar es ist, dass die Reformen des Sozialstaats, selbst
wenn sie als Erosion interpretiert werden, nicht bedeuten, dass von diesem Sozial-
staat in Frankreich, Deutschland beziehungsweise in den nordischen Ländern Euro-
pas nichts übrig bleibt. Es ist aber genauso wahr, dass eine breite Literatur, von
Zeitungsartikeln bis zu wissenschaftlichen Studien, welche die Zunahme der
 
1 Diesem Essay liegt ein Vortrag vom 26. Oktober 2015 an der Goethe-Universität

Frankfurt, Fachbereich Geisteswissenschaften, zugrunde, der im Rahmen der Alfred-
Grosser-Gastprofessur für Bürgergesellschaftsforschung gehalten wurde und von der
Stiftung Polytechnische Gesellschaft, Frankfurt a. M., unterstützt wurde.

2 Colliot-Thélène 2011.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016, S. 328 – 342, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-2-328

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


Ungleichheiten, die Prekarisierung der Arbeit beziehungsweise die Entwicklung der
Armut thematisieren, zeigt, dass die »soziale Frage« – um die Terminologie des 19.
Jahrhunderts zu verwenden –, die durch den keynesianischen Kompromiss des
Nachkriegs als gelöst galt, heute wieder gestellt ist. Die Rückkehr des Themas der
Armut, insbesondere des »armen Arbeiters«, ist in dieser Hinsicht symptomatisch.
Marx sah in dieser gesellschaftlichen Figur eine Erfindung des Kapitalismus. »Die
freien ›arbeitenden Armen‹«, schrieb er in dem Abschnitt des Kapitals über die
ursprüngliche Akkumulation, sind ein »Kunstprodukt der modernen Geschichte«,
und er fügte eine lange Fußnote über das Auftauchen des Ausdrucks »labouring
poor« hinzu. Mehr als eine halbes Jahrhundert später bemerkte Polanyi in The great
transformation in Bezug auf das Gesetz über die Armen von 1834 in England: »Eine
völlig neue Kategorie von Armen erscheint auf der gesellschaftlichen Bühne: die
Arbeitslosen«. An diesem sozialen Zustand (demjenigen des armen Arbeiters bezie-
hungsweise des Arbeitslosen) wird das Skandalöse an den kapitalistischen industri-
ellen Gesellschaften sichtbar: Trotz ihres Reichtums gibt es in diesen Gesellschaften
eine Armut, die weder als Überbleibsel der Vergangenheit noch als marginal gelten
kann. »SDF« in Frankreich, »Hartz 4« in Deutschland bezeichnen Kategorien von
Personen, die aus dem normalen Leben (ein Dach über dem Kopf zu haben) bezie-
hungsweise aus dem regulären Arbeitsmarkt ausgeschlossen sind, und diese Exklu-
sion bedroht die unteren Schichten der Lohnarbeiter und beunruhigt durch Konta-
mination auch diejenigen, die anscheinend besser gestellt sind. Die Arbeit wird von
einigen Politikern als »Wert« gepriesen, aber nicht jede Arbeit, selbst Vollzeitarbeit,
garantiert ein Einkommen, das hinreicht, um Lebensbedingungen zu haben, die
nach den Maßstäben unserer Gesellschaften als angemessen betrachtet werden.

Themen und Texte des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts erleben eine
Renaissance. Marx: die industrielle Reservearmee, die ursprüngliche Akkumulation
(das heißt die gewaltsame Enteignung, von der David Harvey behauptet, dass sie
kein spezifisches Phänomen der Vorgeschichte des Kapitalismus, sondern Bestand-
teil seines normalen Funktionierens ist3). Polanyi, der heute Konjunktur hat. Und
dazu noch die französischen Solidaristen des Anfangs des 20. Jahrhunderts, die ver-
sucht hatten, einen Mittelweg zwischen Liberalismus und Sozialismus zu denken.
Gleichzeitig tauchen Klassiker des Liberalismus des 19. Jahrhundert wieder auf, so
zum Beispiel die berühmte Rede von Tocqueville an der Assemblée Constituante in
1848, in der er gegen das Recht auf Arbeit argumentiert und die neulich im Verlag
Les Belles Lettres wiederveröffentlicht worden ist, mit einer Einleitung von einem
gewissen Pierre Bessard, der sich als Direktor des »Institut libéral« in der Schweiz
vorstellt.4

Ich werde die Frage der Spannung zwischen Kapitalismus und Demokratie (die
ich selbstverständlich nicht erschöpfend beantworten kann) unter dem Blickwinkel
der Rechte betrachten, insbesondere des Rechts auf Arbeit in Bezug auf sein Ver-
hältnis zum Eigentumsrecht. Die Formen des Eigentums sind heute vielfältig und
komplex. Das Privateigentum bleibt aber immer noch die zentrale Form, und man
 
3 Harvey 2003.
4 Tocqueville 2015 [1848].

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte 329

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


begegnet nur einigen Exzentrikern, die dessen totale Aufhebung schlechthin verlan-
gen. Die Kritik am Neoliberalismus begnügt sich heute hauptsächlich damit, juris-
tische und institutionelle Einrichtungen (staatliche Unternehmen, kollektive Versi-
cherungen) zu befördern beziehungsweise zu verteidigen, die den Lohnarbeitern eine
gewisse existenzielle Sicherheit garantieren. Diese Einrichtungen, die seit dem
Anfang des 20. Jahrhunderts in den okzidentalen Gesellschaften schrittweise
geschaffen worden sind, haben als Ersatz für das Recht auf Arbeit funktioniert −
ein Recht, das von der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 formal
anerkannt worden ist, aber nie den Status eines einklagbaren Rechts erlangt hat.
Diese Einrichtungen garantieren das, was üblicherweise als soziale Rechte bezeich-
net wird.

Meine Fragen lauten also: In welchem Sinn können die sozialen Schutzmechanis-
men als Rechte gelten, und was sind die Implikationen einer solchen Interpretation?
Diese Fragen bringen uns zunächst dazu, die Eigentümlichkeit der sozialen Rechte
im Vergleich zu den Rechten der ersten Generation (so werden sie häufig auf Fran-
zösisch bezeichnet), das heißt den zivilen und politischen Rechten, zu diskutieren.
Aber mehr noch. Sowohl die als Umbau vorgestellten Reformen dieser Rechte als
auch die Argumente, mit welchen gegen ihre Erosion gekämpft wird, setzen unter-
schiedliche Vorstellungen der Begründung der Rechte – das heißt dessen, was »ein
Recht zu haben« bedeutet – voraus. Die Frage nach der Begründung der sozialen
Rechte führt uns also notwendig dazu, die Bedeutung der subjektiven Rechte über-
haupt und ihre Beziehung zur Demokratie erneut zu diskutieren. Von meinem
Standpunkt aus ist diese Frage ein Anlass, die von mir vorgeschlagene Interpretation
der Beziehung von subjektiven Rechten und Demokratie auf die Probe zu stellen.

Zunächst ein kurzer historischer Abriss: Der Begriff der »subjektiven Rechte«
taucht in der juristischen Terminologie erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts auf, obwohl er natürlich in den Erklärungen der Menschenrechte des 18. Jahr-
hunderts bereits antizipiert worden ist. Die Ideengeschichte geht so weit, ihre Genea-
logie bis zum 16., sogar bis zum 12. Jahrhundert zurückzuführen. Die theoretische
Legitimität dieses Begriffs wurde von Anfang an und wird bis heute noch von vielen
Juristen und Philosophen bestritten, obwohl sich die subjektiven Rechte als techni-
sches Instrument der Justiz und der Verwaltung durchgesetzt haben. Mit der Errich-
tung der ersten sozialen Rechte Ende des 19. Jahrhunderts hat diese Kritik wieder
Aufschwung bekommen. Selbst diejenigen, die bereit waren, die zivilen und politi-
schen Freiheiten als subjektive Rechte zu denken, haben sich gefragt, ob die sozialen
Schutzmechanismen zum gleichen Rang erhoben werden können. Andere haben den
Anlass genutzt, um erneut die Berechtigung des Begriffs der subjektiven Rechte
überhaupt infrage zu stellen.

Der französische Jurist Léon Duguit (1859-1928) ist dafür ein gutes Beispiel.
Duguit gilt neben Maurice Hauriou als einer der Begründer des französischen
öffentlichen Rechts (droit public), insbesondere als der Erfinder des Begriffs »service
public« (öffentlicher Dienst). Da es anscheinend keine deutsche Übersetzung seiner
Werke gibt, vermute ich, dass er in Deutschland wenig bekannt ist. Wenn das
stimmt, so gäbe es gute Gründe für dieses Desinteresse. Duguits Kritik an dem
Begriff der subjektiven Rechte ist nämlich mit einer scharfen Polemik gegen die

330 Catherine Colliot-Thélène

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


deutsche Rechtstheorie, insbesondere gegen Ihering und Jellinek (Autor eines »Sys-
tem der subjektiven öffentlichen Rechte«, 1892, wie man weiß), assoziiert.5 Duguit
vertritt die scheinbar paradoxe These, dass die Anerkennung subjektiver Rechte mit
einer autoritären Vorstellung des Staates notwendig einhergehen soll. Sein Ziel ist,
den Rechtsstaat gegen den Rechtspositivismus zu verteidigen (»es gibt ein Recht
gegen den Staat«, schreibt er). Bekanntlich war auch Jellinek ein Verfechter des
Rechtsstaats. Eben deshalb ist Duguits Kritik an dem Theoretiker der subjektiven
öffentlichen Rechte besonders hartnäckig. Nach seiner Meinung sei eine soziologi-
sche Begründung des Rechts das einzig geeignete Mittel, um die Unabhängigkeit des
Rechts gegenüber dem Staat zu rechtfertigen. Nicht die individualistischen Rechte,
sondern die faktische soziale Solidarität sei der Grund des Rechts und folglich des
Rechtsstaats. Zur Zeit von Duguit war »Solidarität« in Frankreich das Stichwort
einer langen Reihe von Intellektuellen, die – ich habe sie bereits erwähnt – als »Soli-
daristen« bekannt geworden sind. Mit einigen Abstrichen kann man Durkheim die-
ser Bewegung zurechnen. Duguit (er war Professor in Bordeaux, wo Durkheim sel-
ber seine akademische Karriere begonnen hat) beruft sich explizit auf die zentrale
These von Durkheims (1893 erschienenen) Teilung der sozialen Arbeit, nämlich
dass sich die modernen Gesellschaften durch eine immer größere gegenseitige
Abhängigkeit zwischen den Individuen auszeichnen, die mit einer parallel zuneh-
menden Entwicklung der individuellen Persönlichkeit einhergeht. Ob Duguit in
Bezug auf den Kern seiner theoretischen Ambition – die Normativität des Rechts
auf das soziologische Faktum der Interdependenz zu gründen – bei den französi-
schen Rechtswissenschaftlern wirklich Schule gemacht hat, ist zweifelhaft. Von
besonderem Interesse ist aber eines der wichtigsten Motive seines Unterfangens, und
zwar die Idee, dass diese soziologische Begründung das einzige Mittel ist, um posi-
tive Pflichten des Staats gegenüber den Individuen zu rechtfertigen. Dieses Problem
– ob Forderungen nach einer »positiven« Intervention des Staats als echte Rechte
gelten können – findet sich immer noch in dem Gegensatz, den die französische
Jurisprudenz üblicherweise zwischen den »droits liberté« (beziehungsweise »libertés
civiles et politiques« − zivile und politische Freiheitsrechte) und den »droits créance«
(soziale Rechte) macht. Der Vorteil einer soziologischen Begründung des Rechts sah
Duguit darin, dass sie sowohl positive als auch negative Pflichten rechtfertigen kann,
die den Regierten und den Regierenden auferlegt sind. Das objektive Recht – und
das Recht kann nur objektiv sein – institutionalisiert Pflichten, die von der (histo-
risch veränderbaren) Form der Kooperation herkommen, die für den Zusammen-
halt einer Gesellschaft jeweils notwendig ist. Die Objektivität des Rechts und folg-
lich seine verpflichtende Kraft hängen nicht von der Garantie des Staates, sondern
von einer faktischen sozialen Solidarität ab, die das (staatliche) Recht nur explizit
machen soll.

Wie schon gesagt, hat Duguit nicht Schule gemacht, zumindest in Bezug auf diesen
Punkt. Bei ihm wird aber eine Besonderheit in der Argumentation gegen die sub-
jektiven Rechte sichtbar, die sich bei sonst sehr unterschiedlichen französischen
Autoren wiederfindet. In dieser Kritik laufen ein konservativer, sogar reaktionärer
 
5 Duguit 2003 [1901].

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte 331

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


Einwand gegenüber dem Begriff der Menschenrechte (Michel Villey), eine an die
nationale Souveränität gebundene republikanische Orthodoxie (mit Nuancen, bei
allen diesen Autoren) und neulich − obwohl schon bei Duguit antizipiert − die Ver-
teidigung der sozialen Rechte (Alain Supiot) zusammen. Der gemeinsame Punkt
zwischen diesen Autoren besteht in der These, dass das Recht nur als objektives
Recht verstanden werden kann, und in der an diese These gebundenen Ablehnung
der Begriffe der subjektiven Rechte und des Rechtsubjekts. Eine Formulierung von
Michel Villey fasst den Kern des Arguments zusammen: »Das Recht kennt kein
Subjekt, sondern Empfänger der Rechte.« Der Philosoph Vincent Descombes greift
diese Formulierung in seinem Buch Le complément de sujet6 auf, das im Rahmen
einer pauschalen Kritik der Philosophien der Subjektivität dem »Streit über die sub-
jektiven Rechte« ein gesondertes Kapitel widmet. Analoge Formulierungen finden
sich auch bei Supiot. Nicht alle Autoren, die ich dieser französischen »Tradition«
zurechne, gehen so weit wie Michel Villey, der ein Pamphlet gegen die Menschen-
rechte geschrieben hat,7 aber sie weigern sich, diese Rechte als subjektive Rechte
anzuerkennen.

Mit einer gewissen Vorsicht und ohne die Unterschiede zwischen nationalen
»Traditionen« zu überziehen, möchte ich vorschlagen, dass hier ein Kontrast zwi-
schen den Argumenten vorliegt, die in Frankreich und Deutschland für die Vertei-
digung der sozialen Rechte vorgebracht werden. In seinem Buch Das Recht der
Freiheit8 relativiert Axel Honneth die Bedeutung der subjektiven Rechte für das
Verständnis der modernen Demokratie. Im Gegensatz zu den zuvor zitierten Auto-
ren verwirft er diese Rechte nicht pauschal, aber er interpretiert sie als den liberalen
Bestandteil der modernen liberalen Demokratie, das heißt als Ausdruck jener »nega-
tiven« Freiheit, die es jedem Individuum ermöglicht, eine vor der Einmischung des
Kollektivs, sei es des Staats beziehungsweise der Gesellschaft, geschützte Privat-
sphäre zu bilden. Mit anderen Worten: Diese Rechte sind zwar für die Freiheit der
Moderne unentbehrlich, aber sie sind mit einem individualistischen Subjektivismus
verbunden, der mit einer Indifferenz gegenüber der Solidarität zwischen den Mit-
bürgern einhergehen kann. Mir erschien prima facie (bevor ich die ganze Struktur
der Argumentation von Honneth verstanden hatte) die Art und Weise merkwürdig,
in der er die zivilen, politischen und sozialen Rechte verteilt. Er fasst die zivilen und
sozialen Rechte (die letzten bezeichnet er als Teilhaberechte) auf einer Seite zusam-
men, um sie den politischen Rechten (als Teilnahmerechte) auf der anderen Seite
entgegenzusetzen. Nach meiner Kenntnis verorten üblicherweise französische
Rechtswissenschaftler und Juristen die bedeutendste Trennung woanders: zwischen
den als Freiheitsrechten verstandenen zivilen und politischen Rechte einerseits und
den sozialen Rechten als »droits-créance« (Rechte auf Forderungen) andererseits.
Kurz: zwischen Rechten, etwas zu tun (»droits de«), und Rechten, etwas zu bekom-
men (»droits à«). In dieser Verteilung sind die zivilen Rechte nicht als Schutz einer
als »privacy« verstandenen Privatsphäre konzipiert, sondern unter der gemeinsa-
 
6 Descombes 2004.
7 Villey 1983.
8 Honneth 2011.

332 Catherine Colliot-Thélène

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


men Bezeichnung der »libertés publiques« zusammen mit den explizit »politisch«
genannten Rechten als Bedingungen für die Unabhängigkeit und die freie Handlung
des Staatsbürgers. Dagegen bedeuten die Rechte der zweiten Generation (die sozia-
len Rechte) die Forderung nach einem positiven Beitrag des Staats zum Wohlstand
der Individuen, denen so droht, auf den Status geschützter Subjekte degradiert zu
werden. Hier liegt das Problem, das Duguit versuchte zu lösen, indem er den Staat
durch die Gesellschaft ersetzte und alle Kategorien von Rechten in Verhaltensregeln
(»règles de conduite«), die aus der sozialen Solidarität herrühren, umwandelte.

Ich komme jetzt auf das Recht auf Privateigentum zurück, das oft als Paradigma
der subjektiven Rechte betrachtet wird. Seine zentrale Bedeutung ist nicht zu bestrei-
ten. Es steht nämlich, obgleich jeweils mit unterschiedlichem Rang, immer auf der
kurzen Liste der von allen amerikanischen und französischen Erklärungen der revo-
lutionären Zeit genannten Menschenrechte. Wir sollten aber vermeiden, auf diese
Texte eine Vorstellung des Privateigentums zu projizieren, die erst im 19. Jahrhun-
dert als Ergebnis der Entwicklung des industriellen Kapitalismus – das heißt (um es
mit den Worten von Marx zu formulieren) mit der Umkehrung des Rechts auf Pri-
vateigentum im Rahmen einer einfachen Marktwirtschaft in das Recht auf kapita-
listische Akkumulation – zutage getreten ist. Für Marx im Kapital (anders in Zur
Judenfrage) besteht das Fragwürdige am Privateigentum nicht in seinem individua-
listischen Charakter, auch nicht in der Ungleichheit seiner Verteilung, sondern
darin, dass es als notwendiges Korrelat das Nichteigentum impliziert – das heißt die
Enteignung und die dauernde und erweiterte Produktion und Reproduktion einer
Klasse von Menschen, die gezwungen werden, für andere zu arbeiten, weil die Logik
der kapitalistischen Produktion diese Klasse von Eigentumslosen produziert. Nicht
das Privateigentum, sondern die Eigentumslosigkeit als strukturelle Bedingung des
wirtschaftlichen Systems ist das Skandalöse am Kapitalismus. Diese späte Vorstel-
lung des Rechts auf Privateigentum wird in dem berühmten Buch von MacPherson
über den »possessiv individualism« vorausgesetzt, in dem er Theorien des Eigen-
tums des 17. und 18. Jahrhundert analysiert und diskutiert. MacPhersons Interpre-
tation dieser Theorien ist anachronistisch und teleologisch (als ob diese Theoretiker
die »Umkehrung« der Implikationen des Privateigentums im nächsten Jahrhundert
vorausahnen konnten). Damit wird vergessen, dass das Recht auf Privateigentum
in diesen Theorien wie auch in den Erklärungen der Rechte der revolutionären Zeit
mit der Freiheit und der Gleichheit inhaltlich verknüpft war. Es wurde nämlich als
Bedingung der »Nondomination« (Nichtbeherrschung) konzipiert. Kurz: Damit ein
Individuum frei sein kann, soll es unabhängig sein, womit gemeint ist, dass sein
Zugang zu den Mitteln, derer es zum Leben bedarf, nicht dem guten Willen bezie-
hungsweise der Autorität eines Dritten (sei es eines anderen Individuums bezie-
hungsweise einer öffentlichen Behörde) unterworfen werden soll. In diesem Sinn hat
Kant das Eigentumsrecht interpretiert. Er hat übrigens dieses Recht extensiv gedeu-
tet: Wenn er als der Theoretiker der subjektiven Rechte katexochen gelten kann,
dann deshalb, weil der Besitz für ihn nicht ein besonderes Recht neben anderen ist,
sondern jedes Recht als Besitz konzipiert wird. Ein Recht zu besitzen, schreibt er an
einer Stelle in seiner Rechtslehre, ist kein angemessener Ausdruck, da »[...] das Recht

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte 333

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


[...] schon ein intellektueller Besitz eines Gegenstandes [ist]; einen Besitz zu besitzen
würde ein Ausdruck ohne Sinn sein«.9

Im Laufe einiger Jahrzehnte hat die Entwicklung der kapitalistischen Industriali-
sierung eine Ausbreitung und allgemeine Durchsetzung der Lohnarbeit verursacht.
Als sich der Traum einer Gesellschaft, in der jeder Mensch Eigentümer sein würde,
definitiv als illusorisch erwies, wurde die Forderung nach Unabhängigkeit als For-
derung nach einem Recht auf Arbeit umformuliert. Die liberale Bourgeoisie hat diese
Forderung als Eingriff in das Eigentumsrecht wahrgenommen. Für diese Interpre-
tation ist die schon genannte Rede von Tocqueville vor der Assemblée Constituante
von 1848 ein Paradebeispiel. Diese Rede − ein Beleg für die große Angst der Besit-
zenden im Jahre 1848 − zeigt eindeutig, dass das Eigentumsrecht, das von nun an
verteidigt wurde, nicht mehr dasjenige der Erklärungen der Rechte der Revolution
war, das heißt dass seine Begründung nicht mehr die Unabhängigkeit aller war,
sondern das Recht der Besitzenden gegen die Nicht-Besitzenden. Tocquevilles Rede
ist aber allzu sehr polemisch, um auf theoretischer Ebene von großem Interesse zu
sein. Interessanter ist aus meiner Sicht das »Mémoire sur le paupérisme«, das Toc-
queville im Jahr 1835 geschrieben hat.10 Zuerst zeigt dieser Text, dass die Behand-
lung der »sozialen Frage« bei Tocqueville in der Linie der (von Robert Castel in den
Metamorphosen der sozialen Frage11 gründlich studierten) Philanthropie der fran-
zösischen Liberalen des 19. Jahrhunderts steht. Tocqueville lehnt die Hilfe für die
Bedürftigen nicht generell ab, aber seines Erachtens soll diese Hilfe Sache der christ-
lichen Wohlfahrt sein und eine exklusive Beziehung zwischen Individuen bleiben.
Gleichzeitig mit der Ablehnung des Rechts auf Arbeit wird auch die staatliche
Wohlfahrt (»charité légale«), das heißt die öffentliche Sozialhilfe, zurückgewiesen.
Die »charité publique« (öffentliche Wohlfahrt), sagt er in der Rede von 1848, ist
schon Sozialismus. Das »Mémoire« von 1835 zeigt aber auch, dass Tocqueville,
obwohl er sich auf die Prinzipien der Revolution beruft, in Bezug auf seine Vorstel-
lung dessen, was ein Recht ist, fundamental Aristokrat bleibt. Die Wohlfahrt soll
individuell bleiben, weil sie kein Recht ist. Das »Mémoire über den Pauperismus«
beginnt mit einem Lob auf die »Idee der Rechte«: »Es gibt überhaupt nichts, das
den menschlichen Geist so hoch hebt und trägt wie die Idee der Rechte. In dieser
Idee findet sich etwas Großes und Männliches, das der Bitte ihren flehenden Cha-
rakter nimmt und denjenigen, der um Hilfe bittet, auf dasselbe Niveau stellt wie
denjenigen, der gibt.« Das Recht als Ausdruck der Gleichheit: Bis zu diesem Punkt
bleibt man anscheinend im Rahmen der revolutionären Doxa. Das ändert sich aber
in der Folge. Die Bitte des Bedürftigen soll nämlich nicht in der Terminologie der
Rechte formuliert werden, weil »normale Rechte den Menschen aufgrund eines
persönlichen Vorteils, den sie gegenüber ihren Mitmenschen erworben haben, zuge-
wiesen werden«. Rechte »heben diesen Vorteil hervor und stellen ihn fest«. Dagegen
macht die Hilfe, die der Bedürftige verlangt, auf seine Unterlegenheit aufmerksam
und bestätigt sie. Zusammenfassend: Die Rechte sind Privilegien, die auf eine Über-
 

9 Kant 1999 [1797], § 5.
10 Tocqueville 2009 [1835].
11 Castel 2008 [1995].

334 Catherine Colliot-Thélène

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


legenheit gegründet sind. Diese aristokratische Einstellung ist noch in der Folge dort
zu spüren, wo Tocqueville die gesellschaftlichen Auswirkungen der individuellen
Wohltätigkeit preist. Die Wohltätigkeit solle zwischen dem Reichen, der gibt, und
dem Armen, dem gegeben wird, eine »moralische Verbindung« herstellen, die aber
asymmetrisch gestaltet ist: Der Reiche interessiert sich für den Zustand des Armen,
während der Arme dem Reichen gegenüber dankbar ist. Diese moralische Verbin-
dung, die dazu tendiert, »diese zwei feindlich gegenüberstehenden Nationen, die seit
dem Anfang der Welt existieren und Reiche und Arme genannt werden, in einem
einheitlichen Volk zu vereinigen«, würde durch eine öffentliche Organisierung der
Hilfe für die Armen zerstört werden.

Es gibt heute kaum jemanden, der das Prinzip einer öffentlichen Organisation der
Hilfe für die Armen noch infrage stellt. Bei den jüngsten Reformen der Sozialleis-
tungen in einigen Ländern Europas und noch mehr in den Argumenten, mit denen
sie politisch gerechtfertigt worden sind, ist aber oft ein Echo von Tocquevilles Auf-
fassung des gesellschaftlichen Bands wahrnehmbar. Robert Castel hat gezeigt, dass
die sozialen Schutzmechanismen (Kranken-, Arbeitslosen- und Rentenversicherun-
gen) in Frankreich als Analogon zum Privateigentum konstruiert worden sind.
Indem sie mit der Arbeit verknüpft waren, sollten sie den Eigentumslosen (den
Arbeitern) die gleiche Lebenssicherheit gewährleisten, die das Privateigentum dessen
Besitzer garantiert. Um diese Bedeutung der sozialen Schutzmechanismen zu beto-
nen, übernimmt Castel von den Solidaristen den Begriff des »Sozialeigentums«.
Wohlgemerkt: Unter diesem Ausdruck wird kein kollektives Eigentum verstanden,
sondern individuelle Rechte, die allen Menschen garantiert werden. Im Gegensatz
dazu belegen Reformen der letzten Zeit − wie zum Beispiel die Reduzierung des
Niveaus beziehungsweise der Dauer des Arbeitslosengelds, seine tendenzielle Ver-
schmelzung mit der Sozialhilfe oder Reformen der Rentenversicherungen, die Ren-
ten nur als Last für das Staatsbudget wahrnehmen – einen Wandel, der suggeriert,
dass die sozialen Rechte − selbst wenn sie immer noch in der Form von juristisch
garantierten Rechten gewährt werden − als Fürsorge verstanden werden und nicht
als Mittel, um den Besitzlosen die Lebenssicherheit, die für ihre Freiheit notwendig
ist, zu gewährleisten.

Dieser Wandel − vom Sozialversicherungsstaat zum Fürsorgestaat − ist heute
reichlich kommentiert, und ich werde nicht länger dabei verweilen. Meine Frage
betrifft nämlich weniger die Argumente, mit welchen diese Reformen gerechtfertigt
werden, als vielmehr die theoretischen Strategien der Kritiker dieser Reformen. In
einer höchst vereinfachten Weise kann man sie in zwei Gruppen aufteilen. Die einen
bleiben im Rahmen der subjektiven Rechte, sei es, dass sie diesen Begriff als ausrei-
chend betrachten beziehungsweise ihn mit demjenigen einer wie auch immer kon-
zipierten Solidarität zu ergänzen wünschen. Die anderen berufen sich auch auf die
Solidarität, aber sie weisen die subjektiven Rechte entschieden zurück.

Ich fange mit den ersten an, zu denen ich (unter vielen anderen) sowohl Gøsta
Esping-Andersen als auch Robert Castel zähle. Trotz der offensichtlich großen
Unterschiede zwischen den beiden Autoren sind sie sich darin einig, dass die sozialen
Rechte missverstanden werden, wenn sie als Schutzmechanismen interpretiert wer-
den. Aus demselben Grund wies Castel die traditionelle französische Bezeichnung

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte 335

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


»Etat Providence«, deren Konnotationen ihm fragwürdig erschienen, zurück und
sprach lieber von dem »Etat social« (einem Ausdruck, der in den Texten der fran-
zösischen Solidaristen belegt ist, der aber zur Zeit der Veröffentlichung der Meta-
morphosen (1995) in Frankreich ungebräuchlich war). Ich mache hier nur auf die
unausgesprochenen Andeutungen in Begriffen unseres üblichen Wortschatzes auf-
merksam und werde dennoch nicht vermeiden können, diese geläufigen Worte und
Ausdrücke selber zu benutzen. Gøsta Esping-Andersen − wie man weiß Autor eines
meisterhaften Buchs über die verschiedenen Modi der Konstruktion des »Welfare
Capitalism«12 – preist den Wohlfahrtsstaat als die große Innovation des 20. Jahr-
hunderts. Natürlich gab es schon lange vor dem 19. und 20. Jahrhundert politische
Maßnahmen, die den Armen galten, indem sie Fürsorge und Disziplinierung in ver-
schiedenen Proportionen miteinander kombinierten. Lassen wir hier die Diszipli-
nierungsmaßnahmen beiseite. Esping-Andersen betont, dass eine Sozialpolitik nicht
ausreicht, um den Staat, der sie durchsetzt, als Wohlfahrtsstaat zu charakterisieren.
Die Eigenart des letzteren besteht vielmehr darin, eine völlig neue Auffassung der
Staatsbürgerschaft begründet zu haben. Neu war die Inklusion der sozialen Schutz-
mechanismen in das Paket der Rechte, die der Bürger demokratischer Gesellschaften
beanspruchen kann: Rechte, die gleichermaßen allen Bürger gewährt werden, im
Gegensatz zu gezielten Hilfsmitteln und Maßnahmen, welche die betroffenen sozia-
len Schichten durch ihren »Mangel« stigmatisieren und sie explizit beziehungsweise
implizit von der vollständigen Staatsbürgerschaft ausschließen. So gesehen, machen
die Reformen von Bismarck (Renten-, Kranken- und Arbeitslosenversicherungen)
keinen Wohlfahrtsstaat aus, da Bismarcks politisches Ideal (ich zitiere Esping-
Andersen) eine Monarchie von »subservient subjects, not of citizens endowed with
democratic rights«13 war.

In der Linie dieser Interpretation ist der Kampf gegen den Abbau des Sozialstaats
nur eine neue Episode in dem nie beendeten Kampf um die Verteidigung und Erwei-
terung der Rechte, welche die Staatsbürgerschaft der demokratischen Gesellschaften
ausmachen. Es muss behauptet werden − entgegen der Deutung der sozialen Schutz-
mechanismen als Fürsorge −, dass diese Schutzmechanismen gleichrangig mit den
zivilen und politischen Rechten als echte Rechte gelten sollen. Der Kampf um ihre
Verteidigung vereint juristische, politische und anthropologische Aspekte. Die poli-
tischen und juristischen Aspekte sind untrennbar, da die aktuellen Reformen selbst-
verständlich nicht intendieren, soziale Schutzmechanismen als Rechte generell abzu-
schaffen. Sie bestehen immer noch, wenn auch ausgedünnt, und sie werden auch
weiter in der administrativ-juristischen Form von individuellen Rechten gewährt.
Deswegen ist es möglich, von einem Umbau statt von einem Abbau des Sozialstaats
zu sprechen. Wichtiger aber als ihre formal-juristische Form ist die Interpretation
dessen, was ein Recht ist und wie es begründet ist. Damit die sozialen Rechte als
»Rechte« im Sinne der Erklärungen der revolutionären Zeit weiter gelten, sollen sie
als Korrelate der Freiheit des Individuums verstanden werden. Eine solche Inter-
pretation hat Auswirkungen auf die Art und Weise, in welcher diese Rechte juris-
 
12 Esping-Andersen 1990.
13 Esping-Andersen 1999, S. 34.

336 Catherine Colliot-Thélène

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


tisch konstruiert werden sollen, und sie ist offensichtlich unvereinbar mit einer Auf-
fassung, die sie tendenziell mit einer Hilfe für die Bedürftigen verschmilzt.

Anders formuliert: Der Streit um die Interpretation der Begründung der sozialen
Rechte ist mit der Vorstellung des Subjekts (beziehungsweise, nach dem terminolo-
gischen Vorschlag von Etienne Balibar, des »sujet-citoyen«14) der demokratischen
Gesellschaften innig verbunden. Das führt uns zu der anthropologischen Dimension
unserer Frage, die insbesondere Robert Castel hervorgehoben hat. Er selbst sprach
lieber vom Individuum als vom Subjekt. Seines Erachtens ging es bei den sozialen
Rechten um die »Möglichkeit beziehungsweise Unmöglichkeit für das Individuum,
positiv zu existieren«. Als er gebeten wurde, diese Formulierung zu präzisieren,
antwortete er: »[…] das heißt, die Fähigkeit zu besitzen, persönliche Strategien zu
entwickeln, über eine gewisse Wahlfreiheit in der Führung seines Lebens zu verfü-
gen, da man nicht von einem anderen abhängig ist«.15 Anthropologisch ist diese
Fragestellung deshalb, weil eine solche Vorstellung des Individuums spezifisch
modern ist: Sie ist das Ergebnis der Abschaffung der hierarchischen Strukturen der
alten Gesellschaften. Moderne Gesellschaften haben das Individuum nicht erfunden,
sondern eine besondere Form der Individualität geprägt. Castels Charakterisierung
dieser Form ähnelt der Bestimmung des »Subjekts« im deutschen Idealismus, mit
dem Unterschied, dass er an den materiellen Bedingungen der Freiheit des Subjekts
und nicht an deren transzendentalen Bedingungen interessiert ist. In seiner Rechts-
lehre bestimmte aber Kant die Freiheit als die »Unabhängigkeit von eines Anderen
nötigender Willkür«, eine Definition, die von Castels Bestimmung der »positiven
Individualität« nicht weit entfernt ist.

Ich erlaube mir also, Castels Interpretation der sozialen Rechte in die Kategorie
ihrer Verteidigung als »subjektive Rechte« einzuordnen, obwohl dieser Begriff in
seinen Schriften nicht explizit thematisiert worden ist. Indem er diese Rechte an die
Arbeit knüpfte und sie als Ersatz für das Privateigentum interpretierte, blieb er der
liberalen Tradition verhaftet. John Locke war immerhin seine bevorzugte philoso-
phische Referenz. Eine völlig andere Strategie der Verteidigung des Sozialstaats ver-
folgt heute Alain Supiot. Zunächst einige Elemente über seine Person, da er bisher
in Deutschland wenig bekannt ist. Es gibt zwar eine deutsche Übersetzung seines
Buchs L’esprit de Philadelphie. La justice sociale face au marché total (Der Geist
von Philadelphia. Soziale Gerechtigkeit in Zeiten entgrenzter Märkte),16 aber keine
von dem vorhergehenden, Homo Juridicus,17 in dem er die theoretischen Grundla-
gen seiner Position darlegt. Alain Supiot ist ein Rechtstheoretiker, als Spezialist für
Arbeitsrecht bekannt. Er ist seit 2012 Professor am Collège de France, wo er den
Lehrstuhl »Sozialstaat und Globalisierung« innehat. Wie durch den Untertitel von
Homo Juridicus (»Essay über die anthropologische Funktion des Rechts«) ange-

 
14 Balibar 2012.
15 Laroche, Castel 2001, S. 48.
16 Auf Französisch: Supiot 2010; auf Deutsch: Supiot 2011.
17 Supiot 2005.

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte 337

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


deutet, basiert seine Theorie des Rechts auf einer Anthropologie, die sich aber von
Castels Anthropologie grundsätzlich unterscheidet.

Nach erster Lektüre scheint Supiots Kritik an den heutigen wirtschaftlichen und
sozialen Veränderungen mit dem allgemeinen Trend der Kritik am Neoliberalismus
viel gemeinsam zu haben. Er denunziert die Entgrenzung des finanziellen Wettbe-
werbs, die Erweiterung des Vertragsrechts auf Kosten des Statusrechts, die Verrin-
gerung der öffentlichen Dienste, die Privatisierung von bisher staatlichen Leistungen
und die Umwandlung des Arbeitsrechts, die mit allen diesen Veränderungen ein-
hergeht. Er insistiert auch darauf, dass die sozialen Rechte nicht im Sinne der Wohl-
fahrt verstanden werden sollen. »Ni assurance, ni charité, la solidarité« (»Weder
Versicherung noch Wohlfahrt, sondern Solidarität«) war der Titel eines Artikels,
den er in Le Monde Diplomatique im November 2014 veröffentlicht hat. Bereits
dieser Titel sollte aber stutzig machen. Dass die sozialen Rechte mit Wohlfahrt
nichts zu tun haben, damit sind viele einverstanden. Aber warum auch nicht mit
einer Versicherung? In der Folge seiner Argumentation bezieht sich Supiot zwar nur
auf die privaten Versicherungen. Seine Kritik betrifft aber die Interpretation der
Solidarität als Versicherung überhaupt, egal ob sie privat oder öffentlich organisiert
wird. Seines Erachtens soll Solidarität nämlich nicht vom Standpunkt des Interesses
der Individuen verstanden werden, sondern als eine Pflicht, die die Mitglieder einer
Gemeinschaft miteinander verbindet und die Festigkeit dieser Gemeinschaft
bezeugt. Mit seinen Worten: Sie ist ein juristisches Prinzip, das den Grund der
Menschwerdung bildet.

Supiots Kritik an den Reformen des Neoliberalismus ist mit einer radikalen Kritik
des modernen Individualismus verknüpft, die sich in seiner scharfen Ablehnung der
subjektiven Rechte ausdrückt. Er beklagt ein »Pulverisieren« des Rechts in subjek-
tive Rechte, das aus der Dominanz des Utilitarismus herrührt. Nicht nur die Wirt-
schaftsexperten, sondern auch die Juristen sind

»vom Kalkül besessen. Sie versuchen, die Gesellschaft der Menschen auf eine Summe indi-
vidueller Nutzen zu reduzieren. Von diesem Standpunkt aus gibt es nur individuelle Rechte.
Jede Regel wird in subjektive Rechte umgewandelt: Recht auf Sicherheit, auf Information,
auf den Respekt des Privatlebens, auf Würde, auf ein Kind, auf ein gerechtes Gerichtsver-
fahren, auf die Kenntnis seiner Herkunft usw. Rechte werden wie Waffen verteilt, der Beste
soll gewinnen. Indem das Recht in individuelle Rechte zerschnitten wird, verschwindet es
als Gemeingut.«18

Was bedeutet es aber, das Recht als Gemeingut zu verstehen? Das bedeutet zunächst,
dass das Recht die Mitgliedschaft in einer bestimmten Gemeinschaft voraussetzt.
Die solidarischen Gemeinschaften erstrecken sich von den familiären und den beruf-
lichen bis hin zur Solidarität der Nation, und Supiot bemüht sich darüber hinaus,
eine Entwicklung der Solidarität jenseits der nationalen Grenzen zu denken. Der
Titel seines Lehrstuhls am Collège de France (»Sozialstaat und Globalisierung« −
der Titel jedes Lehrstuhls wird von jedem neuen Professor bestimmt) bezeugt seinen
Willen, den republikanischen Nationalismus zu überwinden. Die (französische)
republikanische Vorstellung der staatlichen Gemeinschaft ist aber in manchen seiner

 
18 Supiot 2005, S. 26.

338 Catherine Colliot-Thélène

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


Formulierungen zu finden, wie zum Beispiel in dem Text, der auf die oben zitierte
Kritik der subjektiven Rechte folgt:

»Das Recht hat zwei Seiten, die eine ist subjektiv, die andere objektiv, und das sind die
beiden Seiten derselben Medaille. Damit jeder Mensch seine Rechte genießen kann, müssen
die vielen kleinen Rechte (im Plural) in ein großes Recht (im Singular) eingeschrieben wer-
den, das heißt in einen gemeinsamen und allen bekannten und von allen anerkannten Rah-
men. Das Recht ist die normative Architektur, in der sich alle individuelle Rechte installieren,
es geht aus dem Staat, aus der gesetzgebenden Souveränität eines Fürsten oder aus einer
Nation hervor.«19

Ich verzichte hier auf weitere Zitate und werde deswegen auch der Komplexität von
Supiots Argumentation nicht völlig gerecht werden können. Da ich zwischen seiner
Position und derjenigen von Michel Villey eine gewisse Nähe suggeriert habe, soll
zumindest erwähnt werden, dass er sich − im Gegensatz zu Villey − für eine »kor-
rekte Verwendung der Menschenrechte« einsetzt. Ich komme aber zu dem Punkt,
der für meine Fragestellung von besonderer Bedeutung ist. Die Spezifität der Posi-
tion von Supiot liegt nicht so sehr in ihrer Prägung durch den republikanischen
Nationalismus, sondern in ihrer anthropologischen Begründung. Supiot gibt sich
offen als Schüler des französischen Rechtshistorikers und Psychoanalytikers Pierre
Legendre und durch ihn indirekt als Schüler von Lacan zu erkennen. Von Legendre
übernimmt er die These, dass jede Gesellschaft auf einer jeweils bestimmten
»anthropologischen Montage« beruht, die für die Konstitution der Individualität
des Individuums in dieser Gesellschaft entscheidend ist. Sowohl der Zusammenhang
jeder Gesellschaft als auch das jeweilige Selbstverständnis des Menschen und seine
Beziehung zur Welt hängen von einem »Dritten« (auch als »Referenz« bezeichnet)
ab. In den alten Gesellschaften wurden die Regeln, die sich aus der Autorität dieses
Dritten herleiten lassen, meistens durch die Religion vermittelt. In den säkularisier-
ten modernen Gesellschaften ist diese Aufgabe dem Recht übertragen worden. Die
Priorität des objektiven Rechts gegenüber den subjektiven Rechten folgt aus einer
Heteronomie des Subjekts, die nicht (wie bei Durkheim oder Duguit) soziologisch,
sondern »dogmatisch« (ein Lieblingswort von Legendre und Supiot) begründet
wird.

Diese theoretische Konstruktion ist beeindruckend und sogar faszinierend, und
sie darf sicher nicht pauschal zurückgewiesen werden. Sie lässt aber die Frage offen,
wer die autorisierte Deutung der jeweils geltenden Dogmatik geben soll. Supiots
Hauptanliegen besteht in der Verteidigung der sozialen Rechte gegen ihre heute
tendenzielle Reduzierung. Solange er sich auf diese Aufgabe beschränkt, werden
sicher viele bereit sein, ihm zu folgen. Da aber die »Dogmatik« sowohl die Frei-
heitsrechte als auch die sozialen Rechte bestimmen soll, wird es in diesem theoreti-
schen Rahmen schwierig, den Kampf der Individuen um eine Erweiterung ihrer
Rechte zu legitimieren. Pierre Legendre gilt in Frankreich als konservativ. Er hat
sich entschieden gegen das Recht auf Differenz, gegen das Recht für ein Individuum,
seine Identität (insbesondere seine Geschlechtsidentität) zu ändern, und gegen die
Ehe für Homosexuelle ausgesprochen. Ich will hier nicht diese heiklen Fragen
behandeln, und ich weiß auch nicht, ob Supiot in Bezug auf diese Fragen mit
 
19 Ebd., S. 27.

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte 339

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


Legendre einig ist. Die Positionen von Legendre stellen aber die Gefahren deutlich
heraus, die mit einer radikalen Ablehnung der subjektiven Rechte einhergehen. Die
Dogmatik fixiert einen bestimmten Zustand der Rechte und lässt jeden Versuch,
diesen Zustand zu ändern, verdächtig erscheinen. Mit einem solchen Ansatz hätte
die Infragestellung des untergeordneten Status der Frauen in unseren Gesellschaften
vor einigen Jahrzehnen wahrscheinlich als illegitim gegolten.

Man wird vielleicht sagen, dass Supiot mit seiner Position allein steht und diese
nicht als repräsentativ für die breite Strömung der Verteidiger der sozialen Rechte
gelten kann. An seinem Beispiel lässt sich aber die Ambiguität des Begriffs der Soli-
darität aufzeigen. Der Gegensatz, den ich zwischen ihm und Castel vielleicht ein
bisschen forcierend konstruiert habe, sollte nur die zwei Extreme einer Skala sche-
matisieren, innerhalb derer sich die Strategien zur Verteidigung der sozialen Rechte
entfalten. Die Frage nach der autorisierten Deutung der Solidarität stellt sich näm-
lich bei jeder Theorie, die das Recht als »Gemeingut« bestimmt und die subjektiven
Rechte entweder generell zurückweist oder als sekundär betrachtet. Nach Duguit
war »die Gesellschaft« – und damit meinte er jedes Individuum in dieser Gesellschaft
− für die Deutung der Solidarität zuständig. Alle Individuen einer Gesellschaft kön-
nen sich aber natürlich über diese Deutung nicht einig sein. So musste er letztendlich
– trotz seines Misstrauens gegenüber dem »Staat« – die »Regierenden« mit der
Aufgabe betrauen, die richtige Deutung festzustellen.

Ob dem objektiven Recht beziehungsweise den subjektiven Rechten Priorität
zugewiesen wird, ist also keine nebensächliche Frage in Bezug auf das Verständnis
der Demokratie. Die sozialen Rechte als Analogon zum Eigentum zu verstehen und
erst recht – wie ich es in einem anderen Kontext versucht habe20 – sie auf der Basis
von Kants Berechtigung des Privateigentums zu interpretieren, kann paradox
erscheinen. Ein solches Unterfangen hat aber den Vorteil, die Autonomie des Sub-
jekts ins Zentrum der Demokratie zu stellen, während die entgegengesetzte Position
eine prinzipielle Heteronomie des Menschen voraussetzt und normativ legitimiert.
Supiots Kritik des Individualismus ist gegen den Utilitarismus der Libertären gerich-
tet. Wo er aber die subjektiven Rechte anprangert, greift seine Kritik auf den idea-
listischen Begriff der Freiheit über. Mit diesem Begriff wird aber auf ein emanzipa-
torisches Potenzial verzichtet, ohne das sich der Sozialstaat leicht in ein »Etat-
Providence« (in Kants Worten: einen väterlichen Staat) verwandeln lässt. Sofern der
idealistische Begriff der Freiheit die Gleichheit mit impliziert, soll es möglich sein,
aus ihm heraus eine Form von Solidarität zu entwickeln und zu begründen. Aber
das wäre das Thema für einen anderen Vortrag.

Literatur

Balibar, Etienne 2012. Citoyen sujet et autres essais d’anthropologie philosophique. Paris: PUF.
Castel, Robert 2008 [1995]. Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der Lohnar-

beit. Konstanz: UVK.
Colliot-Thélène, Catherine 2011. Demokratie ohne Volk. Hamburg: Hamburger Edition.
 
20 »Das Recht auf Eigentum als universelles Recht«, Vortrag im Kolloquium des Instituts

für Sozialforschung, Frankfurt a. M., April 2009 (bisher unveröffentlicht).

340 Catherine Colliot-Thélène

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


Descombes, Vincent 2004. Le complément de sujet. Paris: Gallimard.
Duguit, Léon 2003 [1901]. L’Etat, le droit objectif et la loi positive. Paris: Dalloz.
Esping-Andersen, Gøsta 1990. The three worlds of welfare capitalism. Princeton: Princeton Uni-

versity Press.
Esping-Andersen, Gøsta 1999. Social foundations of post-industrial economics. Oxford: Oxford

University Press.
Harvey, David 2003. The new imperialism. Oxford: Oxford University Press.
Honneth, Axel 2011. Das Recht der Freiheit. Berlin: Suhrkamp.
Kant, Immanuel 1999 [1797]. Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, hrsg. v. Ottfried

Höffe. Berlin: De Gruyter.
Laroche, Claudine; Castel, Robert 2001. Propriété privée, propriété sociale, propriété de soi.

Paris: Fayard.
Supiot, Alain 2005. Homo Juridicus. Essai sur la fonction anthropologique du droit. Paris:

Seuil.
Supiot, Alain, 2010. L’esprit de Philadelphie. La justice sociale face au marché total. Paris:

Seuil.
Supiot, Alain, 2011. Der Geist von Philadelphia. Soziale Gerechtigkeit in Zeiten entgrenzter

Märkte. Hamburg: Hamburger Edition.
Tocqueville, Alexis de 2009 [1835]. Mémoire sur le paupérisme. L’édition numérique

européenne, Collection »Economie-Politique«. Kanada.
Tocqueville, Alexis de 2015 [1848]. Contre le droit au travail. Genf: Editions Les Belles Lettres,

Bibliothèque classique de la liberté.
Villey, Michel 1983. Le droit et les droits de l’homme. Paris: PUF.

Demokratie, Eigentum und soziale Rechte 341

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328


Zusammenfassung: Seit zwei Jahrzehnten ist die Reform des Sozialstaats im europäischen
Raum auf der Tagesordnung. Die Art und Weise, in der diese Reform vorangetrieben wird,
droht den Unterschied zwischen sozialen Rechten und der Fürsorge für die Bedürftigen zu
beseitigen. Die Kritiker an diesen Reformen berufen sich auf die Solidarität, die für die
moderne Demokratie von zentraler Bedeutung sein soll. Der Begriff der Solidarität kann aber
unterschiedliche Auffassungen der Begründung der Rechte implizieren. Es wird hier für eine
Deutung plädiert, welche die sozialen Rechte als subjektive Rechte versteht, die sich genauso
wie die zivilen und politischen Rechte aus der Freiheit der Individuen herleiten und legiti-
mieren lassen.

Stichworte: Demokratie, subjektive Rechte, soziale Rechte, Eigentumsrecht, Recht auf
Arbeit, Solidarität

Democracy, property and social rights

Summary: For the past two decades reforming the social state has been on the European
agenda. The way these reforms are practiced threatens to extinguish the difference between
social rights and providence for the poor. Critics of these reforms base their arguments on a
solidarity which should be of central importance for modern democracies. But the concept
of solidarity can imply divergent views for defining these rights. This is a plea for an inter-
pretation that views social rights as being subjective rights which are legitimized from the
freedom of individual, similar to civil and political rights.

Keywords: democracy, subjective rights, social rights, privacy rights, labour right, solidarity

Autorin

Catherine Colliot-Thélène
Professeure émérite
Université Rennes 1
UFR de Philosophie
Campus de Beaulieu
263 av. du Général Leclerc
CS 74205
35042 Rennes Cedex
Frankreich

342 Catherine Colliot-Thélène

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:52:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-328

