
3. Heideggers Verabschiedung
des selbstbestimmten Subjekts zugunsten 
seiner Bestimmung durch das „Sein“

§31. Der seinsgeschichtliche und
der fundamentalontologische Blick
auf den Menschen als animal practicum

Der Brief „Uber den Humanismus“, den Heidegger 
im Herbst 1946 an Jean Beaufret richtet, beginnt wie 
folgt: „Wir bedenken das Wesen des Handelns noch 
lange nicht entschieden genug. Man kennt das Han­
deln nur als das Bewirken einer Wirkung. Deren Wirk­
lichkeit wird geschätzt nach ihrem Nutzen. Aber das 
Wesen des Handelns ist das Vollbringen. Vollbringen 
heißt: etwas in die Fülle seines Wesens entfalten, in die­
se hervorgeleiten, producere. Vollbringbar ist deshalb 
eigentlich nur das, was schon ist. Was jedoch vor al­
lem ,ist‘, ist das Sein. Das Denken vollbringt den Be­
zug des Seins zum Wesen des Menschen. Es macht 
und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt 
ihn nur als das, was ihm selbst vom Sein übergeben ist, 
dem Sein dar. Dieses Darbieten besteht darin, daß im 
Denken das Sein zur Sprache kommt.“1
Auf den ersten Blick ist deutlich, daß Heidegger das 
klassische Verständnis von Handeln und Handlung 
angreift: die Überzeugung, daß es uns im Handeln um 
die Veränderung dessen, was ist, geht und daß wir des­

1 Martin Heidegger, Über den Humanismus, Frankfurt a. M. 
«1981, S. 5.

369

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halb mit unserem Tun auf Wirkung abzielen, ohne die 
sich nichts ausrichten und damit verändern ließe. Vor 
allem wendet sich Heidegger gegen den Anspruch des 
Menschen, der sich mit einem so verstandenen Han­
deln verbindet: gegen den ihm zugute kommenden 
„Nutzen“, den er sich von seinem Tun verspricht und 
dessen Vorstellung ihn leitet und bewegt.
Gegen die skizzierte Praktizität des Menschen setzt 
Heidegger das, was er „vollbringen“ nennt. Das Voll­
bringen soll nicht darin bestehen, hervorzubringen, 
was noch nicht ist, sondern - umgekehrt - zu „entfal­
ten“, was immer schon ist. Eine praktische Einstellung 
zur Wirklichkeit gibt es nach Heidegger für den Men­
schen, sofern er sich selbst nur angemessen versteht, al­
lenfalls als defizienten Modus seines Weltverhältnis­
ses. Dies zeigt sich in dem zitierten Anfangspassus des 
Humanismusbriefes auch daran, daß Heidegger wie 
selbstverständlich dazu übergeht, nur noch vom Den­
ken zu sprechen und das Wort „Handeln“ nicht mehr 
zu benutzen. Die eigentliche Beziehung des Menschen 
zur Welt gestaltet sich für Heidegger als Denken und 
im Verzicht auf deren Bearbeitung zu eigenen Zwek- 
ken. Heidegger ignoriert die Tradition neuzeitlichen 
Philosophierens, die in der Praktizität des Menschen 
sein Wesentliches erblickt hatte; dies gilt auch und ins­
besondere für den deutschen Idealismus.2

2 Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 797/B 825 ff.; Kritik 
der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 119-121. 
Vgl. J. G. Fichte, Die Bestimmung des Menschen, in: Werke, ed. I. 
H. Fichte, Berlin 1971, Bd. II, S. 248 ff (= Drittes Buch), bes. S. 263. 
Vgl. G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 4, in: 
Theorie-Werkausgabe, Bd. 7, S. 46-49. Vgl. auch M. Heidegger, 
Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. I, S. 73 f.

370

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidegger richtet sich mit seiner späten Philosophie, 
wie sie im Humanismusbrief komprimiert formuliert 
ist, gegen die Auffassung vom Menschen als „Subjekti­
vität".3 Unter diesem Titel suchte der deutsche Idealis­
mus das den Menschen Auszeichnende zu begreifen. 
Subjektivität gilt Kant und seinen Nachfolgern4 als In­
begriff von Leistungen des Menschen, die aus seiner 
Spontaneität: aus seiner Selbsttätigkeit entspringen 
und sein Weltverhältnis in theoretischer, praktischer 
und ästhetischer Hinsicht von vornherein, a priori, 
strukturieren. Legt der Mensch sich auf diese Weise 
aus, so beansprucht er, seine Existenz wesentlich aus 
sich selbst zu begründen. Zwar betont insbesondere 
Kant zugleich die Endlichkeit des Menschen; diese 
Einsicht aber in die Grenzen des Menschen tut Kants 
Argumentation für die Wirklichkeit und Wirksam­
keit seiner Selbstbestimmung keinerlei Abbruch. 
Denn werden wir auch bei allem, was uns begegnet, 
materialiter mit etwas konfrontiert, das nicht auf uns 
selbst als Urheber zurückgeht und das uns deshalb ge­
geben und aufgegeben ist, so liegt doch die Art, wie 
wir mit ihm umgehen und was wir aus ihm machen,5 
in unserer Hand. Hier liegt der Spielraum unserer 

3 Vgl. Heidegger, Über den Humanismus, a. a. O. S. 9 f., 32, 39 f., 42 
f., 50.
4 Zu bemerken ist, daß Kant den Begriff „Subjektivität“ nicht be­
nutzt, sehr häufig dagegen Hegel (vgl. Theorie-Ausgabe, Bd. 20; Re­
gister, S. 632-638). Gleichwohl arbeitet Kant - unter Verwendung 
des schlichteren Terminus „Subjekt“ - an derselben Sache.
5 Vgl. im Hinblick auf Kants theoretische Philosophie: Konrad Cra­
mer, „Gegeben“ und „Gemacht“. Vorüberlegungen zur Funktion 
des Begriffs „Handlung“ in Kants Theorie der Erkenntnis von Ob­
jekten, in: Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, ed. 
Gerold Prauss, Frankfurt a. M. 1986, S. 41-81.

371

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit im Hinblick auf jede der uns möglichen Hal­
tungen zur Welt: der theoretischen wie praktischen 
und ästhetischen Einstellung ihr gegenüber.
Gegen ein Verständnis des Menschen als Subjektivität 
im beschriebenen Sinn argumentiert Heidegger in sei­
nem Humanismusbrief. Das für unseren Zusammen­
hang wie für die interne Entwicklung der Philosophie 
Heideggers gleichermaßen Interessante aber besteht 
darin, daß Heidegger im Zuge seiner Kritik am Bild 
des Menschen, das die Subjektivitätsphilosophie ent­
wirft, auch Selbstkritik übt. Sie aber, so soll im folgen­
den gezeigt werden, hat eine ihrer Hauptwurzeln in 
seiner intensiven Auseinandersetzung mit Nietzsches 
Philosophie der Macht. Aus ihr zieht Heidegger Kon­
sequenzen, die ihn zur Revision von Positionen füh­
ren, die er in Sein und Zeit selbst noch vertreten hatte.6 
Die in seinem frühen Hauptwerk ausgearbeitete Fun­
damentalontologie nämlich kann als eine sogar poten­
zierte Subjektivitätstheorie gelesen werden, insofern 
sie die vom späten Heidegger aufs schärfste abgelehn­
te Praktizität als Spezifikum menschlicher Existenz in 
noch stärkerem Maß betont, als dies Kant, Fichte und 
Hegel tun. Die Terminologie allerdings, die diese ver­
wenden, lehnt schon der frühe Heidegger ab. Die 

6 Diese Revision ist Thema eines Aufsatzes von Gerold Prauss, der 
freilich Nietzsche als Gesprächspartner Heideggers nicht in Erwä­
gung zieht. Vgl. Gerold Prauss, Heidegger und die Praktische Philo­
sophie, in: Annemarie Gethmann-Siefert/Otto Pöggeler (Hg.), Hei­
degger und die praktische Philosophie, Frankfurt a. M. 1988, S. 177— 
190. - Zu Heideggers Auseinandersetzung mit Nietzsche vgl. jetzt 
auch die (erst nach Abfassung dieser Arbeit erschienene) Dokumen­
tation einer 1993 stattgefundenen Tagung der Martin-Heidegger- 
Gesellschaft: „Verwechselt mich vor Allem nicht!“ Heidegger und 
Nietzsche, ed. Hans-Helmuth Gander, Frankfurt a. M. 1994.

372

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rede vom Subjekt zum Beispiel scheint ihm der Ver­
dinglichung dessen Vorschub zu leisten, was als Geisti­
ges, als Bewußtsein, als Wille, und das heißt als nicht­
empirische Dimension menschlichen Seins doch - ge­
rade umgekehrt - als Nichtsubstantielles zu denken 
sei.7 Um den Fallstricken einer verfestigten Terminolo­
gie und den mit ihr verbundenen theoretischen Vor­
entscheidungen zu entgehen, spricht Heidegger von 
menschlicher Existenz als „Dasein", als „In-der-Welt­
sein“, das sich strukturell als „Sorge“ begreifen lasse. 
Trotz der neuen Sprache aber, die Heidegger in Abset­
zung gegen die Versuche der deutschen Idealisten be­
müht, handelt er doch in dem von ihm fertiggestellten 
fundamentalontologischen Teil seines ursprünglich 
weiter angelegten Projekts über Sein und Zeit von der­
selben Sache, um die es zum Beispiel auch Kant geht:8 
um die Beantwortung der Frage nach der Eigentüm­
lichkeit menschlichen Lebens, wie sie den empiri­
schen Wissenschaften grundsätzlich nicht in den 
Blick treten kann, weil dieses Eigentümliche nicht auf 
das reduzierbar ist, was schlicht „vorhanden“ ist, was 
sich messen, wiegen, physiologisch analysieren läßt.
Daß es die Praktizität des Menschen ist, die den Mittel­
punkt von Heideggers Fundamentalontologie bildet, 

7 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 151979, S. 46, 114-117, 
317-323 (§10, §25, §64).
8 Heidegger sieht Kant - und dies nicht zu Unrecht - in Sein und 
Zeit durchaus als Vorläufer der eigenen Anstrengungen um eine an­
gemessene Auslegung menschlichen Seins an. Vgl. Sein und Zeit, 
S. 318 ff. (§ 64); Vgl. auch Heideggers Marburger Vorlesung aus 
dem Wintersemester 1925/1926, in der er die „Sorge“-Struktur des 
Daseins in die Nähe des Kantischen Gedankens vom Menschen als 
Zweck an sich selbst rückt (in: Logik. Die Frage nach der Wahrheit, 
Frankfurt a. M. 1976 [Gesamtausgabe, Bd. 21], § 17, S. 220 f.).

373

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt sich sofort am Ansatz der Daseinsanalytik. Was 
die Tradition Subjekt oder res cogitans oder Bewußt­
sein nennt, faßt Heidegger als Dasein in der Art des 
„In-der-Welt-seins“ und unterläuft damit von vorn­
herein die Dichotomie zwischen Subjekt und Objekt, 
Ich und Welt, die seit Descartes ein großes Problem 
der Philosophie ist, das unter anderem die berüchtigte 
Frage nach der Existenz der Außenwelt aufwirft.9 Hei­
degger sieht den Menschen in seiner ursprünglichen 
Bezogenheit auf eine Welt, deren „Realität“ erst be­
weisen zu wollen er in Umdeutung eines Kant- 
Worts10 für den eigentlichen „Skandal der Philoso­
phie“ erklärt.11 „Welt“ gilt Heidegger nicht als Sum­
me der in ihr vorhandenen Dinge, die umständlich 
und gleichsam absichtslos zu erkennen seien, um 
dann zu überlegen, ob man auch etwas mit ihnen an­
fangen könne. Sondern Heidegger begreift „Welt“ als 
ursprünglichen Zusammenhang von Wirklichem, das 
„Bedeutsamkeit“ für menschliches Dasein in seiner 
Bedürftigkeit hat und das ihm primär allein auf diese 
Weise begegnet.12 Eine Welt haben wir vorrangig als 
„Umwelt“.13 Die traditionelle Erkenntnistheorie, die 
von diesem - immer schon anzusetzenden - Eingebun­

9 Vgl. Rene Descartes, Meditationes de prima philosophia, in: CEuv- 
res, edd. Ch. Adam und P. Tannery, Paris 1897-1913, Bd. 7, 
S. 18 ff. (= Meditatio I). Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, 
B XXXIX (Anm.), A 366-A 380 (= Vierter Paralogismus), B 274-B 
279 (= Widerlegung des Idealismus). Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, 
a. a. O. S. 202 ff. (§ 43); vgl. auch S. 89 ff. (§ 19-21).
10 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XXXIX (Anm.).
11 Heidegger, Sein und Zeit, S. 203 und 205 (§ 43).
12 Vgl. Sein und Zeit, S. 63 ff. (§ 14 ff.).
13 Vgl. ebd. S. 66 ff. (§ 15 ff.).

374

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


densein in eine Wirklichkeit gerade absieht, wird von 
Heidegger verworfen.14
Menschliches Dasein ist nach Heidegger wesentlich 
durch dreierlei ausgezeichnet: Es geht ihm „in seinem 
Sein um dieses Sein selbst“,15 dabei ist es als Bedürftig­
keit auf eine Welt ursprünglich „angewiesen“, an die 
es immer schon „verfallen“ ist,16 und es ist in seine Exi­
stenz als endliches In-der-Welt-sein „geworfen“: daß 
es überhaupt ist, was es ist, hat es als Faktum zu über­
nehmen.17 Zusammenfassend läßt sich sagen: „Die 
fundamentalen ontologischen Charaktere dieses 
Seienden (sc. des Daseins) sind Existenzialität, Faktizi­
tät und Verfallensein.“18 Diese grundlegenden Bestim­
mungen menschlichen Daseins aber gehören nach 
Heidegger „nicht als Stücke zu einem Kompositum, 
daran zuweilen eines fehlen könnte, sondern in ihnen 
webt ein ursprünglicher Zusammenhang, der die ge­
suchte Ganzheit des Strukturganzen ausmacht. In der 
Einheit der genannten Seinsbestimmungen des Da­
seins wird dessen Sein als solches ontologisch faß­
bar.“19 Die - wie beschrieben - in sich differenzierte 
Seinsverfassung des Menschen nennt Heidegger „Sor­
ge“.20 Mit diesem Titel betont er eine Eigenart mensch­
licher Existenz besonders: daß der Mensch ein Selbst­
verhältnis ausbildet, das darin besteht, bei allem Tun 
um sich selbst besorgt zu sein.

14 Vgl. ebd. S. 59-61 (§ 12 £).
15 Ebd. S. 12 (§ 4).
16 Vgl. ebd. S. 83 ff., bes. S. 87 (§ 18) und S. 175 ff. (§ 38).
17 Vgl. ebd. S. 135 (§ 29).
18 Ebd.S. 191 (§41).
19 Ebd.
20 Vgl. ebd. S. 191 ff. (§ 41 ff).

375

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlichter als in Sein und Zeit formuliert Heidegger 
in einer parallel zum frühen Hauptwerk geschriebe­
nen Vorlesung, was unter „Sorge“ zu verstehen ist: 
„Das Dasein ist in seinem In-der-Welt-sein, in seinem 
Sein bei der Welt auf sein eigenstes Sein aus, um wel­
ches es ihm geht. Die Grundart von Sein eines 
Seienden, das so ist, daß es ihm in seinem Sein um die­
ses selbst geht, bezeichnen wir als Sorge.“2' Heidegger 
verweist auf Kant, der offenbar genau dasselbe Phä­
nomen im Auge habe, wenn er „mit überlieferten on­
tologischen Kategorien“ sage: „Der Mensch gehöre 
zu den ,Dingen, deren Dasein an sich selbst Zweck 
ist 21 22
Daß es die „Sorge“-Struktur ist, die das Dasein des 
Menschen bestimmt und trägt, zeigt sich für Heideg­
ger in seinem Weltverhältnis. Fundamental und pri­
mär ist der Mensch in seiner Welt für sich und um- 
willen seiner selbst tätig: indem er mit etwas zu tun 
hat, etwas herstellt, pflegt, verwendet, indem er etwas 
unternimmt, durchsetzt, erkundet, befragt, betrach­
tet, bespricht; kurz: indem er um etwas besorgt ist. 
Das „Besorgen“ gilt Heidegger als grundlegende Wei­
se des „In-der-Welt-seins“.23
Die Welt als Inbegriff dessen, was in seiner Gegen­
ständlichkeit wirklich ist, tritt menschlichem Dasein 
primär als das zu Gebrauchende, als das zu Nutzende 
in den Blick, dies ist Heideggers These.24 Sie wird also - 
fast radikaler noch als von Kant und seinen Nachfol­

21 Heidegger, Logik. Die Frage nach der Wahrheit, Frankfurt a. M.
1976 (Gesamtausgabe, Bd. 21), § 17, S. 220.
22 Ebd.
23 Sein und Zeit, S. 56 f. (§ 12).
24 Vgl. ebd. S. 52 ff. (§ 12 ff.).

376

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gern - vom Subjekt und seiner Struktur her gedacht 
und ausgelegt. Was auch immer dem Menschen als 
Seiendes begegnet, es erscheint ihm von vornherein 
als etwas, das ihm und seinen Absichten zupaß 
kommt oder - im Gegenteil - sich als widerständig er­
weist. Heidegger faßt solches Seiende, das die Grie­
chen npaYpaia genannt hätten, terminologisch als 
„Zeug“.25 Zeug ist „das, womit man es im besorgen­
den Umgang (npä^iq) zu tun hat.“26
Ein Verhältnis zu den Dingen, das als betrachtendes 
im Sinne der öecopia der Griechen zu bezeichnen wä­
re, oder auch eine ästhetische Haltung ihnen gegen­
über ist für Heidegger in Sein und Zeit nur als „ab­
künftiger“ Modus unseres „In-der-Welt-seins“ zu 
denken. Um in ihn einzutreten, bedarf es „vorgängig 
einer Defizienz des besorgenden Zu-tun-habens mit 
der Welt“.27 So sehr ist der Mensch nach Heidegger 
von den Dingen als den zu benutzenden „benom­
men“ und auch von sich selbst als „Sorge“ benom­
men, daß er sich geradezu frei machen muß für ein 
„Nur-noch-verweilen“ bei ihnen, für ein bloßes „Ver­
nehmen“ dieser Dinge in ihrem Eigenwert und Eigen­
sinn.28
Gänzlich zentriert auf menschliches Dasein als „Sor­
ge“ also thematisiert Heidegger die Welt in Sein und 
Zeit. Keine Rede ist davon, das Wirkliche in „die Fülle 
seines Wesens zu entfalten“, wie er zwanzig Jahre spä­

25 Ebd. S. 68 (§ 15).
26 Ebd.
27 Ebd. S. 61 (§ 13).
28 Vgl. ebd. S. 61 f. (§ 13); vgl. auch S. 138 (§ 29), S. 149 (§ 32), S. 172 
(§ 36).

377

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter im Humanismusbrief fordert,29 sondern - umge­
kehrt - diese Wirklichkeit dient dazu, menschliche 
Existenz zu entfalten. Mit dem, was da ist und uns in 
seiner Dinglichkeit begegnet, hat es deshalb immer ir­
gendeine auf unsere jeweiligen Absichten bezogene 
„Bewandtnis“: es erscheint als „Zuhandenes“ oder - 
im ungünstigen Fall - als unverwendbares „Unzuhan- 
denes“.30 Vom fundamentalontologischen Stand­
punkt aus betrachtet, hat die Welt ihren Sinn allein im 
Bezug auf menschliches Dasein als „dem eigentlichen 
und einzigen Worum-willen“.31
Was Heidegger in Sein und Zeit als grundlegenden 
Modus unseres „In-der-Welt-seins“ herausgestellt 
und „Besorgen“ genannt hatte, wertet er im Humanis­
musbrief zu einem „bloßen Wollen und Betreiben“ 
ab, in Gestalt dessen wir über das Seiende Herrschaft 
ausübten.32 Programmatisch formuliert er: „Der 
Mensch ist nicht der Herr des Seienden. Der Mensch 
ist der Hirt des Seins.“33
Heidegger artikuliert hier auch Selbstkritik, läßt sich 
doch der ausgearbeitete Teil von Sein und Zeit als phi­
losophische Analyse der Herrschaft des Menschen 
über das zum „Zuhandenen“ erklärte Seiende lesen. 
Dabei ist es die von Heidegger so stark betonte End­
lichkeit des Menschen, die der Ursprung jener maß­
losen Verfallenheit an das zum bloß Vorgestellten und 
Hergestellten degradierte Seiende ist, welche der spä­
te Heidegger anprangert.

29 Uber den Humanismus, a. a. O. S. 5; vgl. oben.
30 Vgl. Sein und Zeit, S. 84 (§ 18) mit 73 f. (§ 16).
31 Ebd. S. 84 (§ 18).
32 Vgl. Über den Humanismus, a. a. O. S. 10.
33 Ebd. S. 32.

378

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Umkehrung oder „Kehre“34 des Denkens aber be­
steht darin, nun nicht mehr vom menschlichen Dasein 
ausgehend philosophisch zu fragen, sondern beim 
Sein anzusetzen und von dort her den Menschen als 
„Hirten des Seins“ in den Blick zu nehmen. Zwar 
weist der späte Heidegger darauf hin, schon in Sein 
und Zeit zu dieser „Kehre“ unterwegs gewesen zu 
sein.35 Und tatsächlich ist das Thema von Sein und 
Zeit, wie es Heidegger in der Einleitung skizziert, 
nicht die ontologische Analyse spezifisch mensch­
lichen Seins, sondern die Frage nach dem „Sinn von 
Sein“ im allgemeinen.36 Die von ihm schließlich unter 
dem Titel Sein und Zeit veröffentlichte Daseinsanaly­
tik stellt nur einen Torso des ursprünglich Beabsichtig­
ten dar, wie sich Heideggers „Aufriß der Abhand­
lung“, den er im letzten Paragraphen der Einleitung 
gibt, entnehmen läßt.37 Der „Hermeneutik des Da­
seins“,38 über die Heidegger in Sein und Zeit nicht hin­
ausgelangt, war allein der Stellenwert einer grund­
legenden, einer fundamentalen Ontologie zugedacht, 
aus der alle anderen entspringen sollten.39
Menschliches Sein, so Heidegger im frühen Haupt­
werk, ist als erstes zu thematisieren, weil ihm ein „Vor­
rang“ zukomme. Weil der Mensch als Selbstverhält­
nis, dem es „in seinem Sein um dieses Sein selbst 
geht“, existiert, versteht er sich immer schon irgend­

34 Zum Begriff der „Kehre“ vgl. Über den Humanismus, a. a. O.
S. 19.
35 Vgl. ebd.
36 Vgl. Sein und Zeit, a. a. O. S. 1,5 et passim.
37 Vgl. ebd. S. 39 f. (§ 8).
38 Ebd. S. 38 (§ 7).
39 Vgl. ebd. S. 13 (§4).

379

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie: als der so oder so Agierende, dies oder jenes Wol­
lende, um dies oder jenes Besorgte. Er bildet immer 
schon ein „Seinsverständnis“ im Sinne eines Selbstver­
ständnisses aus, das stets auf irgendeine Weise aus­
drücklich wird.40 Deshalb hält es Heidegger für ge­
boten, primär und grundlegend menschliches Dasein 
ontologisch zu untersuchen. Mit seiner fundamental­
ontologischen Auslegung menschlicher Existenz 
aber, wie er sie in Sein und Zeit entfaltet, präsentiert 
Heidegger erneut und auf hohem Niveau eine Subjek­
tivitätstheorie. Er würde diesen Namen für sein Un­
ternehmen zurückweisen, jedoch der Sache nach legt 
er sie vor.
Vor allem die in den dreißiger Jahren einsetzende in­
tensive Beschäftigung mit Nietzsche, dafür soll im fol­
genden argumentiert werden, bewegt Heidegger zu 
einer „Kehre“ seiner Auffassung vom Menschen. In 
Sein und Zeit hatte er ihn als praktisch ausgerichtetes 
Dasein gezeichnet und als Zentrum einer Welt, die er 
ganz auf ihn als „Sorge“ bezogen hatte. Nun zeigt sich 
für Heidegger: Der Gedanke der um sich selbst krei­
senden und alles andere in Hinsicht auf die eigenen 
Zwecke abschätzenden Subjektivität ist mit Nietz­
sches Philosophie auf seine Spitze getrieben und da­
mit zugleich in die Umkehrung. Sie, die von Nietz­
sche nicht mehr angegangen worden sei, zu denken, 
begreift Heidegger jetzt als seine Aufgabe.

40 Ebd. S. 12 f. (§ 4).

380

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 32. Heideggers Nietzschelektüre:
Subjektivität als „ Wille zur Macht“

Ab dem Wintersemester 1936/1937 hält Heidegger 
eine Reihe von Vorlesungen, die dem Werk Nietz­
sches gewidmet sind. Bis zum Sommer 1940 ergibt 
sich eine fortlaufende Serie; allein im Wintersemester 
1937/1938 wird sie unterbrochen: Heidegger liest 
über Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte „Pro­
bleme“ der „Logik“. Dann wendet er sich, 1941, Schel­
ling und dessen Freiheitsabhandlung zu, die er bereits 
unmittelbar vor Aufnahme der Nietzschevorlesun- 
gen, im Sommer 1936, behandelt hatte. Es folgen Vor­
lesungen über Hölderlin, über Parmenides und Hera­
klit. Für das Wintersemester 1944/1945 kündigt Hei­
degger erneut eine Vorlesungsveranstaltung über 
Nietzsche unter dem Titel Einleitung in die Philo­
sophie - Denken und Dichten an. Sie muß Anfang No­
vember 1944 abgebrochen werden, weil Heidegger 
zum Volkssturm eingezogen wird.41 Es handelt sich 
um die letzte Vorlesung, die er als amtlicher Inhaber 
eines Lehrstuhls vorträgt.
Aus diesen Vorlesungen erarbeitet Heidegger sein 
zweibändiges Werk Nietzsche, das er 1961 veröffent­
licht und das nicht nur die Nietzscheforschung stark 
beeindruckt und beeinflußt.42 Welche Bedeutung die 
Philosophie Nietzsches für ihn besitzt, sagt Heideg­

41 Vgl. Heidegger, Einleitung in die Philosophie - Denken und 
Dichten, Frankfurt a. M. 1990 (Gesamtausgabe, Bd. 50), S. 88 und 
162. Vgl. Hugo Ott, Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biogra­
phie, durchgesehene und mit einem Nachwort versehene Neuaus­
gabe Frankfurt a. M. 1992, S. 279.
42 Zu Heideggers Wirkung auf die Nietzscheinterpretation vgl. Vol­
ker Gerhardt, Hundert Jahre nach Zarathustra. Zur philosophi- 

381

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger selbst im Vorwort. Es heißt dort: „Die Veröffent­
lichung möchte, als Ganzes nachgedacht, zugleich 
einen Blick auf den Denkweg verschaffen, den ich seit 
1930 bis zum ,Brief über den Humanismus* (1947) ge­
gangen bin. Denn die zwei kleinen, während der ge­
nannten Zeit gedruckten Vorträge ,Platons Lehre von 
der Wahrheit* (1942) und ,Vom Wesen der Wahrheit* 
(1943) sind bereits in den Jahren 1930/31 entstanden. 
Die ,Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung* (1951), 
die eine Abhandlung und Vorträge aus der Zeit zwi­
schen 1936 und 1943 enthalten, lassen nur mittelbar 
etwas vom Weg erkennen. Woher die Auseinander­
setzung mit der Sache Nietzsches kommt, wohin sie 
geht, möchte sich dem Leser zeigen, wenn er sich auf 
den Weg begibt, den die folgenden Texte eingeschla­
gen haben.**43
Nach Abfassung seines frühen Hauptwerks wird 
Nietzsche für Heidegger zum bedeutendsten philoso­
phischen Widerpart. Bemerkenswert aber ist, daß 
auch der philosophische Aufbruch des jungen Heideg­
ger, der gegen die Starre neukantianischen Systemden­
kens gerichtet war,44 sich im Zeichen Nietzsches voll­
zogen hatte. In seiner frühen Freiburger Vorlesung 
Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles 
aus dem Wintersemester 1921/1922, die in vielem auf 
Sein und Zeit vorausdeutet, führt er Nietzsche neben 

sehen Aktualität Nietzsches, in: Ders., Pathos und Distanz. Studien 
zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1988, S. 197-202.
43 Martin Heidegger, Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. I, S. 10.
44 So wurde Heideggers Philosophie damals verstanden; vgl. Hans- 
Georg Gadamer, Der eine Weg Martin Heideggers (1986), in: Ge­
sammelte Werke, Bd. 3, Tübingen 1987, S. 419 ff.; vgl. auch Ders., 
Kant und die hermeneutische Wendung (1975), ebd. S. 214 ff.

382

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bergson und Dilthey als Gewährsmann der von ihm 
gesuchten Philosophie an, die beim Phänomen der 
Faktizität menschlichen Lebens ansetzt und eine als 
nichtssagend und abstrakt empfundene Terminologie 
neukantianischen Musters vermeidet.45 Nietzsche, 
der das Leben als Experiment des Denkenden be­
greift, ist dem jungen Heidegger Vorbild einer Philo­
sophie, der es nicht um „eine Verrenkung des Geistes, 
die zum Prinzip erhobene Phantastik des Lebens und 
Denkens“ geht, sondern um die Herausarbeitung der 
„kategorialen Zusammenhänge“, die „zm konkreten 
eigenen Leben am Leben sind“.46 Es könne nicht Sinn 
des Philosophierens sein, sich in einem „bequemen“ 
System einzurichten, „sich außerhalb der Welt und 
des Lebens gleich ins Land der Seligen und des Abso­
luten zu setzen“. Warum man überhaupt noch philo­
sophiere, wenn man schon „soweit“ sei, spottet der 
junge Heidegger, sei gar nicht mehr verständlich zu 
machen.47
Gerade der Ernst und die Emphase einer Haltung zur 
Philosophie aber, der diese nicht als bloß akademische 
Disziplin gilt, sondern als Explikation dessen, was - 
unausdrücklich und hinter allem je aktuellen Tun und 
Treiben zurücktretend - das eigene Leben ausmacht,48 

45 Vgl. Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu Aristo­
teles. Einführung in die phänomenologische Forschung, Frankfurt 
a. M. 1985 (Gesamtausgabe, Bd. 61), S. 80.
46 Ebd. S. 99.
47 Ebd.
48 Diese Haltung faszinierte seine Studenten. Vgl. z. B. Hans- 
Georg Gadamer, Der eine Weg Martin Heideggers (1986), a. a. O. 
S. 418 ff.; vgl. auch Ders., Der Denker Martin Heidegger (1969), Ge­
sammelte Werke, Bd. 3, a. a. O. S. 223 ff. Vgl. Hannah Arendt, Mar­
tin Heidegger zum 80. Geburtstag, in: Merkur 10 (1969) S. 893-902.

383

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewegt Heidegger in den dreißiger Jahren erneut und 
intensiver noch als zuvor zur Auseinandersetzung 
mit Nietzsche.
Nun ist es Nietzsches Einsicht in die Struktur des Le­
bens als Wille zur Macht, die Heidegger entdeckt. Wo 
immer aber sich dieser Wille zur Macht in Gestalt des 
Menschen zeigt, offenbart er sich nach Heidegger in 
seiner zerstörerischen und auch selbstzerstörerischen 
Qualität. Der Mensch scheint Heidegger in sich 
schon so abgründig zu sein, daß die Katastrophe 
schlechthin darin läge, ihm auch noch das Andere sei­
ner selbst zu überantworten. Im Gegenteil hat der 
Mensch sich in seinem ureigenen Interesse in die Ob­
hut eines Anderen zu begeben. Heidegger nennt die­
ses Andere, Unverfügbare das „Sein“. Bevor wir zu er­
gründen versuchen, was er unter dem Titel „Sein“ ver­
standen wissen will, werden wir uns seiner Nietz- 
scheinterpretation zuwenden, um zu sehen, warum 
die Zuflucht zum „Sein“ Heidegger zufolge geboten 
ist.
Menschliches Dasein in seiner Alltäglichkeit zu analy­
sieren, dieses Programm absolviert Heidegger in Sein 
und Zeit. Es führt ihn zur „Sorge“ als der grundlegen­
den Struktur, die alles Verhalten des Daseins fundiert. 
Heidegger legt den Menschen in Sein und Zeit phäno­
menologisch aus, aber er befragt und bewertet ihn in 
seinem „Sorge“-Sein nicht. Er weist selbst darauf hin, 
daß seine „Interpretation“ menschlichen Seins „eine 
rein ontologische Absicht“ habe und „von einer morali­
sierenden Kritik des alltäglichen Daseins und von ,kul­
turphilosophischen4 Aspirationen weit entfernt“ sei.49 

49 Sein und Zeit, S. 167 (§ 34).

384

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So ist es auch zu verstehen, daß man, wie Heidegger 
selbst berichtet,50 kurz nach Erscheinen von Sein und 
Zeit wissen wollte: „Wann schreiben Sie eine Ethik?" 
Nietzsche stößt Heidegger auf ein Problem, das in die 
Existenz des Menschen verwoben ist und das darin be­
steht, daß er mit allem, was er an Anderem seiner 
selbst tut, um seiner selbst willen zu handeln bean­
sprucht. Den Willen zur Macht, als der sich der in Sein 
und Zeit als „Sorge" begriffene Mensch nun präsen­
tiert, analysiert Heidegger durchaus im Sinne Nietz­
sches als Willen, der mit allem, was er im einzelnen 
will, die Steigerung seiner eigenen Potenz will.51 „Wol­
len ist sich-selbst-Wollen", so macht Heidegger sich 
mit Nietzsche klar, und Wille zur Macht heiße: 
„Macht zur Macht, oder wie wir gleich gut sagen kön­
nen, Wille zum Willen, zum Obenbleiben und Befeh­
lenkönnen".52
In Sein und Zeit hatte Heidegger menschliches Dasein 
vor allem in seiner Endlichkeit gezeichnet: als „Sein 
zum Tode",53 das das Bodenlose seiner Existenz in der 
„Angst“ erfährt, wenn die Welt als Inbegriff der zu be­
sorgenden Angelegenheiten plötzlich in die „Unbe­
deutsamkeit" zurücktritt und „versinkt" und nichts 
den Menschen mehr beschäftigt und umtreibt.54 In sol­
chen Momenten erlebt er sich als Wesen, das in die 

50 Vgl. Über den Humanismus, a. a. O. S. 43.
51 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. I, S. 51 f., 72 f. und Bd. II, S. 65, 
382 et passim. Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der Wille zur Macht als 
Kunst, Frankfurt a. M. 1985 (= Freiburger Vorlesung Winterseme­
ster 1936/37; Gesamtausgabe, Bd. 43), S. 69 ff.
52 Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 65.
53 Sein und Zeit, S. 234 (§ 45), S. 260 ff. (§ 53).
54 Ebd.S. 186 f. (§ 40).

385

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichtigkeit hineingehalten ist, das seinen Stand ver­
liert und dem der Boden unter den Füßen entgleitet. 
Das Abgründige seiner Existenz tritt hervor:55 radikal 
sieht sich der Mensch auf sich zurückgeworfen und 
mit seiner Freiheit konfrontiert, die darin besteht, er 
selbst sein zu müssen und an nichts Halt finden zu 
können.
Nietzsche nun lenkt Heideggers Aufmerksamkeit 
auf die andere Seite der Freiheit. Nicht daß der 
Mensch als Faktizität der eigenen Freiheit ausgesetzt 
ist, ist nun für Heidegger zentral, sondern daß das 
Andere seiner selbst ihm und seiner Freiheit ausge­
setzt ist, tritt jetzt in den Blick Heideggers. Vom Wil­
len zur Macht, den ihm Nietzsche als diese andere Sei­
te der Freiheit vor Augen stellt, gilt nach Heidegger 
folgendes: „Nicht das Hervorbringen im Sinne des 
Verfertigens ist entscheidend, sondern das Hinauf­
bringen und Verwandeln, dieses Anders als ..., und 
zwar im wesentlichen anders. Deshalb gehört zum 
Schaffen wesentlich das Zerstörenmüssen.“56 Der 
Wille zur Macht läßt nichts, wie es ist: er greift auf das 
Seiende über, verändert es, benutzt es für die eigenen 
Zwecke, kurz: bemächtigt sich seiner. Die „Sorge“ 
verwandelt sich in den „Willen zur Macht“. Auf­
schlußreich in diesem Zusammenhang ist, daß der 
späte Heidegger zwar dem Begriffe nach an der „Sor­

55 Zur Metaphorik von „Boden“ und „Abgrund“ vgl. Heideggers 
Ausführungen in seiner „Davoser Disputation“ mit Ernst Cassirer. 
Vgl. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, Anhang IV, 
5. vermehrte Ausgabe Frankfurt a. M. 1991 (Gesamtausgabe, Bd. 3), 
S. 288-291.
56 Heidegger, Nietzsche, Bd. I, S. 73.

386

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge“ festhält, sie jedoch stillschweigend vollkommen 
umdeutet.57
Der Mensch als Wille zur Macht aber zeigt sich Hei­
degger als Verhängnis und als etwas zu Überwinden­
des. Nietzsches Philosophie liest er als „Metaphysik 
der Subjektivität“ in ihrer Endgestalt,58 die in einen 
„anderen Anfang“ treibt. Subjektivität als Wille zur 
Macht gründet nach Heidegger „im Unbedingten der 
Vergegenständlichung“ des Seienden, „die alle Bestän­
de, gleichviel welcher Art sie sind, in ihren Besitz brin­
gen und diesen Besitz sichern muß“.59 Wille zur 
Macht ist Wille zur Herrschaft.
Zum Herrn über das Ganze des Seienden schwingt 
der Mensch, begriffen als Wille zur Macht, sich auf; er 
beansprucht von sich her den „Sinn“ des Seienden im 
ganzen zu bestimmen. Er tritt gleichsam das Erbe Got­
tes als summum ens an. Dabei geht es ihm um nichts 
als sich selbst und den bloßen Zuwachs an Macht: 
„Auf Macht-Steigerung zu rechnen, auf Übermächti­
gung der jeweiligen Machtstufe, ist das Wesen des Wil­
lens zur Macht.“60 Als die Leere schlechthin, der die 
Welt in ihrem Eigenwert gleichgültig ist, kreist Subjek­
tivität als Wille zur Macht um sich selbst und reißt al­
les andere mit hinein in den Sog ihrer „Machenschaf­
ten“.61 In diesen „Nihilismus“ sieht Heidegger den

57 Vgl. Über den Humanismus, a. a. O. S. 11, 22, 33.
58 Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der europäische Nihilismus, Frank­
furt a. M. 1986 (= Freiburger Vorlesung II. Trimester 1940; Gesamt­
ausgabe, Bd. 48), S. 266.
59 Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 387.
60 Ebd. S. 103.
61 Zum Begriff „Machenschaft“ vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, 
S. 21-28.

387

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufbruch der neuzeitlichen Philosophie seit Descar­
tes, die das Subjekt zu sich selbst hatte befreien wol­
len, münden.62

5 33. Der „andere Anfang“:
der Mensch in der „Hut“ des Seins

Für die Idee der Autonomie gibt es im Denken des spä­
ten Heidegger keinen Ansatzpunkt. Überall dort, wo 
sich der Mensch in seinem Anspruch auf Selbstbestim­
mung als Praktizität zur Geltung bringt, das heißt, wo 
er auf die Welt ausgreift und in sie eingreift, wo er das 
andere Seiende antastet, offenbart er sich Heidegger 
als Wesen des Unheils. Begriffen ihn die Philosophen 
als animal rationale und sahen sie seit Descartes in sei­
ner Vernunft den unerschütterlichen Grund für die 
Bestimmung der „Wahrheit" des Seienden und für ein 
Anrecht auf Verfügung über dieses Seiende, so scheint 
Heidegger die Endgestalt der Geschichte der „Er­
mächtigung" des Menschen zum fundamentum abso- 
lutum inconcussum mit Nietzsches Philosophie der 
Macht erreicht. Im Rückblick auf die Geschichte der 
„Metaphysik der Subjektivität" zeigt sich in Heideg­
gers Augen die mit ihr verbundene Hybris. Die „über­
lieferte Leitfrage" der Metaphysik: „Was ist das 
Seiende?" habe sich zu Beginn der neuzeitlichen Meta­
physik verwandelt in die Frage nach „der Methode, 
nach dem Weg, auf dem vom Menschen selbst und für 

62 Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der Europäische Nihilismus (= Frei­
burger Vorlesung II. Trimester 1940), a. a. O. S. 259 ff. Vgl. Heideg­
ger, Nietzsche, Bd. II, S. 142 ff.

388

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Menschen ein unbedingt Gewisses und Sicheres 
gesucht [...] und umgrenzt wird“.63 Um sich selbst 
Halt zu geben, diese Tendenz habe sich immer deut­
licher abgezeichnet, verweise sich der Mensch an 
Anderes seiner selbst, dessen er sich umso blinder und 
ungehemmter zu bemächtigen suche, je unsicherer er 
in sich sei.64 Am Ende der Metaphysik der Subjektivi­
tät steht deshalb für Heidegger der - auf Nietzsches 
Philosophie der Macht gemünzte - Satz: „Homo est 
brutum bestiale.“65
Aus dieser Lage, die er in Sein und Zeit noch nicht er­
kannt hatte, kann nach Heidegger nur ein „Schritt zu­
rück“, der aus der Metaphysik heraus66 - und in einen 
„anderen Anfang“ hineinführt,67 befreien. Metaphy­
sik ist für Heidegger alle bisherige Philosophie, inso­
fern sie jeweils ein bestimmtes Seiendes - sei es die Na­
tur, verstanden als Objekt, sei es der Mensch, begrif­
fen als Subjekt, sei es Gott als summum ens - zum Aus­
gangspunkt ihres Fragens macht. Solches Seiende ver­
suche sie in seinem „Wesen“ zu bestimmen und von 
ihm her die Welt im ganzen zu deuten. Die letzte For­
mation, in der Metaphysik auftritt und in der sie sich 
schließlich ad absurdum führt, ist in den Augen Hei­

63 Heidegger, Nietzsche: Der Europäische Nihilismus, a. a. O.
S. 181.
64 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 20 ff.
65 Heidegger, Nietzsche: Der Europäische Nihilismus, a. a. O.
S. 267.
66 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 389.
67 Vgl. ebd. S. 23, 29; vgl. Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), 
a. a. O. S. 4 ff. und S. 176 ff.; vgl. Grundfragen der Philosophie. Aus­
gewählte „Probleme“ der Logik, Frankfurt a. M. 1984 (= Freibur­
ger Vorlesung Wintersemester 1937/38; Gesamtausgabe, Bd. 45), 
S. 151 ff.

389

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deggers die „Metaphysik der Subjektivität“ in Gestalt 
von Nietzsches Philosophie des Willens zur Macht. 
Sie ist für ihn Ausdruck der vollendeten „Sinnlosig­
keit“. Denn wo allein dem Streben nach purer Macht­
steigerung Bedeutung und Wert zugemessen werde, 
gleichgültig wie es sich äußere und was es bewirke, 
seien Selbst und Welt zu völlig leeren Größen verkom­
men; es gebe sie nurmehr als Titel, die bloße Fassaden 
transportieren. Die Welt im ganzen in ihrem Sinn aus­
zulegen, wie es die Metaphysik nach Heidegger seit je 
beanspruchte, kann nicht mehr gelingen.68
Ein „anderer Anfang“, der dem Menschen nicht mehr 
auf dem Wege einer Metaphysik, sondern neu und an­
ders einen Stand verschafft, scheint Heidegger unaus­
weichlich. Mit dieser Überzeugung knüpft er direkt 
an einen Text Nietzsches an, den er in allen seinen 
Nietzscheinterpretationen immer wieder behandelt:69 
gemeint ist ein Stück aus der Götzen-Dämmerung, 
das uns bereits beschäftigte, nämlich „Wie die ,wahre 
Welf endlich zur Fabel wurde“.70 Als „Geschichte 
eines Irrthums“ präsentiert Nietzsche dort die Ge­
schichte der Metaphysik. Die Annahme einer in das 
menschliche Dasein hineinragenden Dimension des 
Nichtempirischen, nicht sinnlich Wahrnehmbaren, 
die Nietzsche das „Wahre“ nennt, scheint ihm über­
holt und als Fundament unseres Selbstverständnisses 

68 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 20 ff.
69 Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst (= 
Freiburger Vorlesung Wintersemester 1936/37; Gesamtausgabe, 
Bd. 43), S. 251 ff.; vgl. Heidegger, Nietzsches Lehre vom Willen zur 
Macht (= Freiburger Vorlesung Sommersemester 1939; Gesamtaus­
gabe, Bd. 47), S. 244 ff.; vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. I, S. 235 ff.
70 Vgl. oben, § 28. Vgl. KSA 6, S. 80 f.

390

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unwiederbringlich verloren. Damit aber, so Nietz­
sche, ist auch das nur komplementär zum Nichtsinn­
lichen zu denkende Sinnliche, ist mit der „wahren 
Welt“ auch die „scheinbare abgeschafft“ .71 Diese Ein­
schätzung Nietzsches macht sich Heidegger zu eigen; 
Metaphysik ist für ihn nicht mehr möglich, weil das 
Schema entfällt, das sie in all ihren verschiedenen Aus­
prägungen trug und das darin besteht, das empirisch 
vorfindliche Seiende in seinem nichtempirischen 
Sinn, und das heißt in seinem Sein zu bestimmen. So 
verstanden, ist noch die Daseinsanalytik in Sein und 
Zeit Metaphysik.
Der „andere Anfang“ als Überwindung des Nihilis­
mus, der mit dem Ende der Metaphysik als Ende bis­
heriger Selbst- und Weltdeutungen bevorsteht, soll 
nun den Menschen in das zu einer geheimnisvollen 
und philosophisch nicht mehr faßbaren Größe erho­
bene „Sein“ einbinden, oder em-fügen, wie Heideg­
ger vielleicht sagen würde. In seinem frühen Haupt­
werk hatte Heidegger über das Sein noch verständlich 
und nachvollziehbar gehandelt: „Sein besagt Sein von 
Seiendem“, heißt es dort.72 In der Durchführung der 
Daseinsanalytik hatte sich diese Formel konkretisiert: 
Heidegger zeigt, was den Menschen in seiner Exi­
stenz auszeichnet und bestimmt; er analysiert seine 
Weise zu sein.
Der späte Heidegger nun redet vom Sein, das er in den 
dreißiger Jahren als „Seyn“ notiert,73 ohne attributive 

71 Ebd.S. 81.
72 Sein und Zeit, a. a. O. S. 6 (§ 2).
73 Vgl. z. B. Beiträge zur Philosophie, passim. Vgl. Grundfragen 
der Philosophie. Ausgewählte „Probleme“ der Logik (Gesamtaus­
gabe, Bd. 45), a. a. O. passim.

391

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmung; er thematisiert es als völlig losgelöste, 
für sich bestehende Entität. Deshalb läßt es sich nie­
mals fassen. In seiner Nietzschevorlesung vom Som­
mer 1940 stellt Heidegger zum Schluß die Frage „Was 
heißt Sein?“, und er beantwortet sie mit einer Reihe 
von Antithesen, die er jeweils kurz erläutert: „Das 
Sein ist das Leerste und zugleich der Reichtum“; „Das 
Sein ist das Allgemeinste und das Einzige“; „Das Sein 
ist das Verständlichste und sich allem Begriff Widerset- 
zendste“; „Das Sein ist das Gebräuchlichste und das 
erst Ankünftige“; „Das Sein ist das Verläßlichste und 
das Ab-gründigste“; „Das Sein ist das Vergessenste 
und das Erinnerndste“; „Das Sein ist das Gesagteste 
und das Verschwiegenste“.74
Das Sein ist also etwas, das sich aller Bestimmung ent­
zieht. Dennoch soll es für den Menschen die weitrei­
chendste Bedeutung haben. Damit aber ist es unver­
kennbar als etwas Göttliches gezeichnet.75 Das „Ereig- 
niss“, das Nietzsche umgetrieben hatte:76 der „Tod 
Gottes“ und der Fall des Menschen in die Haltlosig­
keit ist für Heidegger Katalysator eines anderen „Er­
eignisses“: des „Ereignisses“ der „Ankunft“ oder „We- 
sung“ des Seins77 und den Übergang des Menschen in 
dessen „Hut“.78 Während Nietzsche in verzweifelter 
Angestrengtheit auf die Ermächtigung des Menschen 

74 Heidegger, Nietzsche: Der Europäische Nihilismus (Gesamtaus­
gabe, Bd. 48), a. a. O. S. 322-328.
75 Vgl. hierzu Heidegger, Beiträge zur Philosophie, a. a. O. S. 23 ff.
76 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 125 und § 343; KSA 3, S. 481 
und 573 f.
77 Vgl. Beiträge zur Philosophie, S. 30 f. et passim mit: Nietzsche, 
Bd. II, S. 379 f. und: Über den Humanismus, S. 53.
78 Über den Humanismus, S. 51.

392

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesetzt hatte, sieht Heidegger unter dem Eindruck 
der Philosophie Nietzsches den Menschen mit der 
Aufgabe der Selbstbestimmung heillos überfordert 
und einen Ausweg allein in dessen Bindung an ein Au­
ßersubjektives, Unverfügbares: an das Sein.
Im Humanismusbrief zeigt sich besonders deutlich, 
daß Heidegger die Idee der Autonomie des Menschen 
verabschiedet hat. Befragt nach dem Verhältnis von 
Ontologie und Ethik, antwortet er: „Soll nun gemäß 
der Grundbedeutung des Wortes nöoc der Name 
Ethik dies sagen, daß sie den Aufenthalt des Men­
schen bedenkt, dann ist dasjenige Denken, das die 
Wahrheit des Seins als das anfängliche Element des 
Menschen als eines eksistierenden denkt, in sich 
schon die ursprüngliche Ethik.“79
Die „Grundbedeutung des Wortes nöoq“ hatte Hei­
degger einem „Spruch“ Heraklits entnommen: 
nöoc ävöpcbno) öaipcov.80 Der Rückbezug auf einen 
Vorsokratiker scheint Heidegger für das Philosophie­
ren im nachmetaphysischen Zeitalter unerläßlich, 
weil die Philosophie seit Platon und Aristoteles zur Sa­
che von Wissenschaft und Schulbetrieb verkommen 
sei und das „Denken“ sich seitdem verflüchtigt habe.81 
Die vergleichsweise schlichte Übersetzung des Hera­
klit-Fragments: „Seine Eigenart ist dem Menschen 
sein Dämon“,82 weist Heidegger als „modern, aber 

79 Ebd. S. 47.
80 Vgl. ebd. S. 45. Vgl. Heraklit, Frg. B 119 (Diels/Kranz).
81 Vgl. Uber den Humanismus, S. 44.
82 Dies ist die - von Heidegger zitierte (vgl. Humanismusbrief, 
S. 45) - Übersetzung, die Hermann Diels und Walther Kranz bie­
ten. Vgl. Die Fragmente der Vorsokratiker, a. a. O. Bd. 1, S. 177. 
Eine andere Übersetzung schlägt Diels in einer Einzelausgabe der 

393

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht griechisch“ gedacht zurück.83 Seine eigene Über­
tragung, die man als gewagt wird bezeichnen dürfen, 
lautet: „Der Mensch wohnt, insofern er Mensch ist, in 
der Nähe des Gottes.“84 Heidegger sieht sich durch 
eine von Aristoteles berichtete Anekdote über Hera­
klit bestätigt, der zufolge Heraklit, am Backofen sich 
wärmend, die hinzutretenden Fremden zum Bleiben 
ermutigt: denn auch hier gebe es Götter (eivcn ydp 
Kai evraüöu ösoüq).85
An die Heraklit abgewonnene Auslegung des Wortes 
nöoq als „Ort des Wohnens“ anknüpfend, versucht 
Heidegger Ethik als „Aufenthalt“ des Menschen plau­
sibel zu machen, der sich im Denken der „Wahrheit 
des Seins“ herstelle.86 In solchem Denken soll der hei­
matlos gewordene moderne Mensch eine „Behau­
sung“ finden.87
Nun stellt Heidegger sich der - naheliegenden - Fra­
ge, in welchem Verhältnis dieses Denken, das sich als 
ein „Andenken an das Sein“ gestalten soll, zu dem 
steht, was traditionell Theorie und Praxis genannt 
wird. Er antwortet: „Dieses Denken ist weder theore­
tisch noch praktisch. Es ereignet sich vor dieser Unter­
scheidung.“88 Und weiter führt er aus: „Solches Den­
ken hat kein Ergebnis. Es hat keine Wirkung. Es ge­
nügt seinem Wesen, indem es ist. Aber es ist, indem es 

Fragmente Heraklits vor; vgl. Herakleitos von Ephesos, Griechisch 
und deutsch, ed. Hermann Diels, Berlin 21909, S. 45.
83 Uber den Humanismus, S. 45.
84 Ebd.
85 Vgl. Über den Humanismus, S. 45. Vgl. Aristoteles, De partibus 
animalium 645 a 17 = Frg. 22 A 9 (Diels/Kranz).
86 Vgl. Über den Humanismus, S. 46-48.
87 Vgl. ebd. S. 28 f. mit S. 51.
88 Ebd. S. 48.

394

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Sache sagt."89 Allein negativ also vermag Heideg­
ger das Denken des Seins zu bestimmen. Die Figur 
des Weder-Noch, aber ebenso die des Sowohl-Als- 
auch, die er im oben zitierten Passus der Nietzschevor- 
lesung des Sommers 1940 bevorzugt,90 beläßt das Sein 
im Leeren und Unbestimmten, im Bereich des Un­
durchsichtigen und Rätselhaften, über das man treff­
lich und ohne Ende spekulieren und orakeln kann.
Doch soll es eine Ethik sein, über die Heidegger han­
delt und die aller bisherigen Ethik, die den Menschen 
in die Orientierungslosigkeit und „Verzweiflung" 
und die Welt in die „Verdüsterung" und „Wirrnis" ge­
führt habe,91 überlegen sei. Heidegger legt sich des­
halb die Fragen vor: „Woher nimmt das Denken sein 
Maß? Welches ist das Gesetz seines Tuns?"92 Wenn 
der Mensch denkend an die „Wahrheit des Seins" rüh­
re, soll nach Heidegger „aus dem Sein selbst die Zu­
weisung derjenigen Weisungen kommen, die für den 
Menschen Gesetz und Regel werden müssen.“ Er 
erläutert: „Zuweisen heißt griechisch vepeiv. Der 
vojioq ist nicht nur Gesetz, sondern ursprünglicher 
die in der Schickung des Seins geborgene Zuweisung. 
Nur diese vermag es, den Menschen in das Sein zu ver­
fügen. Nur solche Fügung vermag zu tragen und zu 
binden."93 Das Gesetz, das der Mensch sich selbst gibt 
und dem sein eigenes Urteil über Recht und Unrecht, 
über Gut und Böse zugrundeliegt, tut Heidegger als 
bloßes „Gemächte menschlicher Vernunft" ab.94 Die 

89 Ebd.
90 Vgl. S. 392.
91 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 392 ff.
92 Uber den Humanismus, S. 55.
93 Ebd. S. 51.

395

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit, mit einem „Ja“ oder einem „Nein“ zu allem 
Stellung nehmen und so stets einen Standpunkt bezie­
hen zu können, diskriminiert er als „eigenwilliges Po­
chen auf die Setzungskraft der Subjektivität“, in dem 
sie sich selbst mißverstehe.94 95 Gut und Böse wie auch 
Ja und Nein gehen für Heidegger „keineswegs“ auf 
den Menschen und seine Spontaneität zurück, son­
dern wurzeln im Sein und werden ihm von dorther zu­
gewiesen.96 Er dekretiert: „Wesentlicher als alle Auf­
stellung von Regeln ist, daß der Mensch zum Aufent­
halt in die Wahrheit des Seins findet.“97 Was sich auf 
diesem Wege an Orientierung gewinnen läßt, sind 
„Sprüche“ wie der folgende: „Den Halt für alles Ver­
halten verschenkt die Wahrheit des Seins.“98
Es ist überdeutlich, daß Heidegger dem Menschen 
Selbstbestimmung rundherum abspricht und an des­
sen Stelle ein ominöses „Hören“ auf das Sein setzt. 
Das ist der Ausweg, den Heidegger aus dem von 
Nietzsche diagnostizierten Nihilismus bietet und sei­
ne Alternative zu Nietzsches Hoffnung, aus dem Wil­
len zur Macht als fundamentaler Struktur mensch­
licher Subjektivität eine neue Wertordnung abzulei­
ten. Hatte Nietzsche im Vergleich zu den Versuchen 
Kants und des deutschen Idealismus eine Philosophie 
formuliert, die den Gedanken der Autonomie in for­

94 Ebd.
95 Ebd. S. 49.
96 Vgl. ebd. S. 49 f. Im Zusammenhang dieser Überlegungen ist für 
Heidegger Schelling und seine Abhandlung Über das Wesen der 
menschlichen Freiheit interessant. Er liest über sie, wie oben ange­
führt (vgl. S. 381), unmittelbar vor Beginn und unmittelbar nach Ab­
schluß seiner Vorlesungsreihe über Nietzsche.
97 Über den Humanismus, S. 51.
98 Ebd.

396

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cierter Weise zur Geltung bringt, so steuert Heideg­
ger in die entgegengesetzte Richtung. Nichts mehr 
traut er dem Menschen noch zu; die einzige Rettung, 
die noch möglich sei, erblickt er in dessen Veranke­
rung in einem Anderen, im Sein.
Damit ein „Andenken“ an dieses Sein, das heißt ein 
Denken, das sich zu ihm hin bewegt, gelinge, hält Hei­
degger bestimmte Vorkehrungen für nötig. Die Be- 
grifflichkeit, die die Philosophie im Laufe ihrer Ge­
schichte ausgebildet hat, scheint Heidegger „ver- 
nutzt“ und eine Sprache unentbehrlich, in der „das 
einfache Sagen“99 sich vollziehen kann. Offenbar 
meint die von Heidegger geforderte Einfachheit nicht 
auch schon Verständlichkeit. Im letzten Hauptkapitel 
der Beiträge zur Philosophie formuliert er - nicht bei­
läufig, sondern mit Bedacht - den in seiner Art unge­
heuerlichen Satz: „Das Sichverständlichmachen ist 
der Selbstmord der Philosophie.“100 Denn Verständ­
lichkeit zwänge „ja alles in den Umkreis des bisheri­
gen Vorstellens zurück“,101 wo doch das ganz Andere, 
nie Dagewesene, schlechthin Neue und Zukünftige 
auf dem Spiel stehe, von dem des Menschen Heil und 
Rettung einzig abhänge.
Heidegger will also die Philosophie durch eine Seins- 
theologie mystischen Zuschnitts ersetzen; uns war be­
reits aufgefallen, daß er sich in seinem Seinsdenken 
formaler Mittel bedient, die für die Mystik typisch 
sind: die Figuren des Weder-Noch, des Sowohl-Als- 

99 Ebd. S. 54; vgl. ebd. S. 19, 34, 47 f. Vgl. Beiträge zur Philosophie, 
a. a. O. S. 18-20 et passim.
100 Beiträge zur Philosophie, S. 435.
101 Ebd.

397

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch, und auch das Schweigen,102 das er empfiehlt, ge­
hören dazu.103 Philosophie als Verständigung des Men­
schen über sich selbst, als Prüfung der Grundlagen 
seiner Überzeugungen und seines Tuns, als die sie seit 
Sokrates betrieben wird, habe ausgespielt, so meint 
Heidegger. Denn wo der Mensch auf sich gestellt sei, 
zeige er sich in seiner Nichtigkeit und in seinem Schei­
tern; er präsentiert sich für Heidegger als unauslot­
barer „Abgrund“.104 Den Gedanken, er könne durch 
Philosophie an Selbstdurchsichtigkeit gewinnen und 
in diesem Sinn für das eigene Tun und Lassen profitie­
ren, wertet Heidegger als Hybris.
Die Fackel der Philosophie, für die Kant beansprucht 
hat, daß sie der Theologie das Licht voranträgt,105 
bläst Heidegger nicht zuletzt unter dem Eindruck 
Nietzsches aus. Aber es ist die Frage, ob wir auf diese 
Weise und überhaupt jemals der mit unserer Existenz 
selbst verwobenen Aufgabe der Selbstbestimmung 
ausweichen können. Kein Gott und kein Sein kann 
uns von ihr entlasten.

102 Vgl. Beiträge zur Philosophie, S. 510. Vgl. auch Über den Huma­
nismus, S. 10 f.
103 Vgl. Alois Maria Haas, Sermo mysticus. Studien zu Theologie 
und Sprache der deutschen Mystik, Freiburg (Schweiz) 1979, bes. 
S. 19-36 und 128 ff. Vgl. auch Kurt Ruh, Geschichte der abendländi­
schen Mystik, München 1990, Bd. I, S. 30-82 (über Ps.-Dionysios 
Areopagita).
104 Vgl. „Davoser Disputation“ zwischen Ernst Cassirer und Mar­
tin Heidegger, in: Heidegger, Kant und das Problem der Metaphy­
sik, a. a. O. S. 288-291. Vgl. Beiträge zur Philosophie, S. 13 ff.
105 Vgl. Kant, Der Streit der Fakultäten, Akademie-Ausgabe, Bd. 
VII, S. 28.

398

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369 - am 17.01.2026, 14:44:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 31. Der seinsgeschichtliche und der fundamentalontologische Blick auf den Menschen als animal practicum
	§ 32. Heideggers Nietzschelektüre: Subjektivität als „Wille zur Macht“
	§ 33. Der „andere Anfang“: der Mensch in der „Hut“ des Seins

