3. Heideggers Verabschiedung
des selbstbestimmten Subjekts zugunsten
seiner Bestimmung durch das ,Sein“

§ 31. Der seinsgeschichtliche und
der fundamentalontologische Blick
auf den Menschen als animal practicam

Der Brief ,Uber den Humanismus®, den Heidegger
im Herbst 1946 an Jean Beaufret richtet, beginnt wie
folgt: , Wir bedenken das Wesen des Handelns noch
lange nicht entschieden genug. Man kennt das Han-
deln nur als das Bewirken einer Wirkung. Deren Wirk-
lichkeit wird geschitzt nach ithrem Nutzen. Aber das
Wesen des Handelns ist das Vollbringen. Vollbringen
heifdt: etwas in die Fiille seines Wesens entfalten, in die-
se hervorgeleiten, producere. Vollbringbar ist deshalb
eigentlich nur das, was schon ist. Was jedoch vor al-
lem ,ist’, ist das Sein. Das Denken vollbringt den Be-
zug des Seins zum Wesen des Menschen. Es macht
und bewirkt diesen Bezug nicht. Das Denken bringt
ithn nur als das, was ihm selbst vom Sein iibergeben ist,
dem Sein dar. Dieses Darbieten besteht darin, dafl im
Denken das Sein zur Sprache kommt.“!

Auf den ersten Blick ist deutlich, daf} Heidegger das
klassische Verstindnis von Handeln und Handlung
angreift: die Uberzeugung, dafl es uns im Handeln um
die Verinderung dessen, was ist, geht und daf} wir des-

! Martin Heidegger, Uber den Humanismus, Frankfurt a.M.
81981, S.. 5.

369

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halb mit unserem Tun auf Wirkung abzielen, ohne die
sich nichts ausrichten und damit verindern liefle. Vor
allem wendet sich Heidegger gegen den Anspruch des
Menschen, der sich mit einem so verstandenen Han-
deln verbindet: gegen den ihm zugute kommenden
»Nutzen®, den er sich von seinem Tun verspricht und
dessen Vorstellung ihn leitet und bewegt.

Gegen die skizzierte Praktizitit des Menschen setzt
Heidegger das, was er ,,vollbringen“ nennt. Das Voll-
bringen soll nicht darin bestehen, hervorzubringen,
was noch nicht ist, sondern — umgekehrt — zu ,entfal-
ten“, was immer schon ist. Eine praktische Einstellung
zur Wirklichkeit gibt es nach Heidegger fiir den Men-
schen, sofern er sich selbst nur angemessen versteht, al-
lenfalls als defizienten Modus seines Weltverhaltnis-
ses. Dies zeigt sich in dem zitierten Anfangspassus des
Humanismusbriefes auch daran, dafl Heidegger wie
selbstverstandlich dazu iibergeht, nur noch vom Den-
ken zu sprechen und das Wort ,Handeln“ nicht mehr
zu benutzen. Die eigentliche Beziehung des Menschen
zur Welt gestaltet sich fiir Heidegger als Denken und
im Verzicht auf deren Bearbeitung zu eigenen Zwek-
ken. Heidegger ignoriert die Tradition neuzeitlichen
Philosophierens, die in der Praktizitit des Menschen
sein Wesentliches erblickt hatte; dies gilt auch und ins-
besondere fiir den deutschen Idealismus.?

2 Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 797/B 825 {f.; Kritik
der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 119-121.
Vgl. J. G. Fichte, Die Bestimmung des Menschen, in: Werke, ed. I.
H. Fichte, Berlin 1971, Bd. I1, S. 248 ff (= Drittes Buch), bes. S. 263.
Vgl. G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 4, in:
Theorie-Werkausgabe, Bd. 7, S. 46—49. Vgl. auch M. Heidegger,
Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. 1, S. 73 {.

370

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidegger richtet sich mit seiner spaten Philosophie,
wie sie im Humanismusbrief komprimiert formuliert
ist, gegen die Auffassung vom Menschen als ,,Subjekti-
vitat“.> Unter diesem Titel suchte der deutsche Idealis-
mus das den Menschen Auszeichnende zu begreifen.
Subjektivitat gilt Kant und seinen Nachfolgern* als In-
begriff von Leistungen des Menschen, die aus seiner
Spontaneitit: aus seiner Selbsttitigkeit entspringen
und sein Weltverhaltnis in theoretischer, praktischer
und asthetischer Hinsicht von vornherein, a priori,
strukturieren. Legt der Mensch sich auf diese Weise
aus, so beansprucht er, seine Existenz wesentlich aus
sich selbst zu begriinden. Zwar betont insbesondere
Kant zugleich die Endlichkeit des Menschen; diese
Einsicht aber in die Grenzen des Menschen tut Kants
Argumentation fir die Wirklichkeit und Wirksam-
keit seiner Selbstbestimmung keinerlei Abbruch.
Denn werden wir auch bei allem, was uns begegnet,
materialiter mit etwas konfrontiert, das nicht auf uns
selbst als Urheber zuriickgeht und das uns deshalb ge-
geben und aufgegeben ist, so liegt doch die Art, wie
wir mit thm umgehen und was wir aus ihm machen,’
in unserer Hand. Hier liegt der Spielraum unserer

3 Vgl. Heidegger, Uber den Humanismus, a. a. O.S. 9., 32,39f., 42
f., 50.

4 Zu bemerken ist, daff Kant den Begriff ,,Subjektivitit nicht be-
nutzt, sehr hiufig dagegen Hegel (vgl. Theorie-Ausgabe, Bd. 20; Re-
gister, S. 632-638). Gleichwohl arbeitet Kant — unter Verwendung
des schlichteren Terminus ,,Subjekt“ — an derselben Sache.

5 Vgl. im Hinblick auf Kants theoretische Philosophie: Konrad Cra-
mer, ,,Gegeben“ und ,,Gemacht®. Voriiberlegungen zur Funktion
des Begriffs ,Handlung* in Kants Theorie der Erkenntnis von Ob-
jekten, in: Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, ed.
Gerold Prauss, Frankfurt a. M. 1986, S. 41-81.

371

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Hinblick auf jede der uns méglichen Hal-
tungen zur Welt: der theoretischen wie praktischen
und asthetischen Einstellung ihr gegeniiber.

Gegen ein Verstindnis des Menschen als Subjektivitat
im beschriebenen Sinn argumentiert Heidegger in sei-
nem Humanismusbrief. Das fiir unseren Zusammen-
hang wie fiir die interne Entwicklung der Philosophie
Heideggers gleichermaflen Interessante aber besteht
darin, daff Heidegger im Zuge seiner Kritik am Bild
des Menschen, das die Subjektivititsphilosophie ent-
wirft, auch Selbstkritik tibt. Sie aber, so soll im folgen-
den gezeigt werden, hat eine ihrer Hauptwurzeln in
seiner intensiven Auseinandersetzung mit Nietzsches
Philosophie der Macht. Aus ihr zieht Heidegger Kon-
sequenzen, die ihn zur Revision von Positionen fiih-
ren, die er in Sein und Zeit selbst noch vertreten hatte.®
Die in seinem frithen Hauptwerk ausgearbeitete Fun-
damentalontologie nimlich kann als eine sogar poten-
zierte Subjektivititstheorie gelesen werden, insofern
sie die vom spaten Heidegger aufs schirfste abgelehn-
te Praktizitit als Spezifikum menschlicher Existenz in
noch stirkerem Maf§ betont, als dies Kant, Fichte und
Hegel tun. Die Terminologie allerdings, die diese ver-
wenden, lehnt schon der frilhe Heidegger ab. Die

6 Diese Revision ist Thema eines Aufsatzes von Gerold Prauss, der
freilich Nietzsche als Gesprichspartner Heideggers nicht in Erwi-
gung zieht. Vgl. Gerold Prauss, Heidegger und die Praktische Philo-
sophie, in: Annemarie Gethmann-Siefert/Otto Poggeler (Hg.), Hei-
degger und die praktische Philosophie, Frankfurt a. M. 1988, S. 177
190. — Zu Heideggers Auseinandersetzung mit Nietzsche vgl. jetzt
auch die (erst nach Abfassung dieser Arbeit erschienene) Dokumen-
tation einer 1993 stattgefundenen Tagung der Martin-Heidegger-
Gesellschaft: ,,Verwechselt mich vor Allem nicht!“ Heidegger und
Nietzsche, ed. Hans-Helmuth Gander, Frankfurt a. M. 1994.

372

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rede vom Subjekt zum Beispiel scheint ihm der Ver-
dinglichung dessen Vorschub zu leisten, was als Geisti-
ges, als Bewuftsein, als Wille, und das heifit als nicht-
empirische Dimension menschlichen Seins doch - ge-
rade umgekehrt — als Nichtsubstantielles zu denken
sei.” Um den Fallstricken einer verfestigten Terminolo-
gie und den mit ihr verbundenen theoretischen Vor-
entscheidungen zu entgehen, spricht Heidegger von
menschlicher Existenz als ,,Dasein®, als ,,In-der-Welt-
sein®, das sich strukturell als ,,Sorge“ begreifen lasse.
Trotz der neuen Sprache aber, die Heidegger in Abset-
zung gegen die Versuche der deutschen Idealisten be-
miiht, handelt er doch in dem von ihm fertiggestellten
fundamentalontologischen Teil seines urspriinglich
weiter angelegten Projekts tiber Sein und Zeit von der-
selben Sache, um die es zum Beispiel auch Kant geht:®
um die Beantwortung der Frage nach der Eigentiim-
lichkeit menschlichen Lebens, wie sie den empiri-
schen Wissenschaften grundsitzlich nicht in den
Blick treten kann, weil dieses Eigentiimliche nicht auf
das reduzierbar ist, was schlicht ,, vorhanden® ist, was
sich messen, wiegen, physiologisch analysieren lafit.

Dafl es die Praktizitit des Menschen ist, die den Mittel-
punkt von Heideggers Fundamentalontologie bildet,

7 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 151979, S. 46, 114-117,
317-323 (§ 10, § 25, § 64).

8 Heidegger sieht Kant — und dies nicht zu Unrecht - in Sein und
Zeit durchaus als Vorldufer der eigenen Anstrengungen um eine an-
gemessene Auslegung menschlichen Seins an. Vgl. Sein und Zeit,
S. 318 ff. (§ 64); Vgl. auch Heideggers Marburger Vorlesung aus
dem Wintersemester 1925/1926, in der er die ,Sorge“-Struktur des
Daseins in die Nihe des Kantischen Gedankens vom Menschen als
Zweck an sich selbst riickt (in: Logik. Die Frage nach der Wahrheit,
Frankfurt a. M. 1976 [Gesamtausgabe, Bd. 21], § 17, S. 220 {.).

373

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigt sich sofort am Ansatz der Daseinsanalytik. Was
die Tradition Subjekt oder res cogitans oder Bewuf3t-
sein nennt, faflt Heidegger als Dasein in der Art des
»In-der-Welt-seins“ und unterliuft damit von vorn-
herein die Dichotomie zwischen Subjekt und Objekt,
Ich und Welt, die seit Descartes ein grofles Problem
der Philosophie ist, das unter anderem die bertichtigte
Frage nach der Existenz der Auflenwelt aufwirft.” Hei-
degger sieht den Menschen in seiner urspriinglichen
Bezogenheit auf eine Welt, deren ,Realitit“ erst be-
weisen zu wollen er in Umdeutung eines Kant-
Worts™ fir den eigentlichen ,Skandal der Philoso-
phie® erklirt.!! ,Welt“ gilt Heidegger nicht als Sum-
me der in ihr vorhandenen Dinge, die umstindlich
und gleichsam absichtslos zu erkennen seien, um
dann zu uberlegen, ob man auch etwas mit ihnen an-
fangen konne. Sondern Heidegger begreift ,,Welt“ als
urspriinglichen Zusammenhang von Wirklichem, das
»Bedeutsamkeit® fiir menschliches Dasein in seiner
Bediirftigkeit hat und das ithm primir allein auf diese
Weise begegnet.’? Eine Welt haben wir vorrangig als
LSUmwelt“.”® Die traditionelle Erkenntnistheorie, die
von diesem — immer schon anzusetzenden — Eingebun-

9 Vgl. René Descartes, Meditationes de prima philosophia, in: Euv-
res, edd. Ch. Adam und P. Tannery, Paris 1897-1913, Bd. 7,
S. 18 ff. (= Meditatio I). Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft,
B XXXIX (Anm.), A 366-A 380 (= Vierter Paralogismus), B 274-B
279 (= Widerlegung des Idealismus). Vgl. Heidegger, Sein und Zeit,
a.2.0.8S.202 ff. (§ 43); vgl. auch S. 89 ff. (§ 19-21).

10 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XXXIX (Anm.).

11 Heidegger, Sein und Zeit, S. 203 und 205 (§ 43).

12 Vgl. Sein und Zeit, S. 63 ff. (§ 14 ff.).

13 Vgl. ebd. S. 66 ff. (§ 15 ff.).

374

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

densein in eine Wirklichkeit gerade absieht, wird von
Heidegger verworfen.!*

Menschliches Dasein ist nach Heidegger wesentlich
durch dreierlei ausgezeichnet: Es geht ihm ,,in seinem
Sein #m dieses Sein selbst*,!> dabei ist es als Bedurftig-
keit auf eine Welt urspriinglich ,angewiesen®, an die
es immer schon ,,verfallen® ist,'¢ und es ist in seine Exi-
stenz als endliches In-der-Welt-sein ,,geworfen®: dafd
es Uberhaupt ist, was es ist, hat es als Faktum zu tber-
nehmen.” Zusammenfassend liflt sich sagen: ,Die
fundamentalen ontologischen Charaktere dieses
Seienden (sc. des Daseins) sind Existenzialitat, Faktizi-
tit und Verfallensein.“!® Diese grundlegenden Bestim-
mungen menschlichen Daseins aber gehoren nach
Heidegger ,nicht als Stiicke zu einem Kompositum,
daran zuweilen eines fehlen konnte, sondern in thnen
webt ein urspriinglicher Zusammenhang, der die ge-
suchte Ganzheit des Strukturganzen ausmacht. In der
Einheit der genannten Seinsbestimmungen des Da-
seins wird dessen Sein als solches ontologisch fafi-
bar.“! Die — wie beschrieben - in sich differenzierte
Seinsverfassung des Menschen nennt Heidegger ,,Sor-
ge“.2 Mit diesem Titel betont er eine Eigenart mensch-
licher Existenz besonders: dafl der Mensch ein Selbst-
verhiltnis ausbildet, das darin besteht, bei allem Tun
um sich selbst besorgt zu sein.

14 Vgl. ebd. S. 59-61 (§ 12 f.).

15 Ebd. S. 12 (§ 4).

16 Vgl. ebd. S. 83 ff., bes. S. 87 (§ 18) und S. 175 ff. (§ 38).
17 Vgl. ebd. S. 135 (§ 29).

18 Ebd. S. 191 (§ 41).

19 Ebd.

20 Vgl. ebd. S. 191 ff. (§ 41 ff).

375

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlichter als in Sein und Zeit formuliert Heidegger
in einer parallel zum frithen Hauptwerk geschriebe-
nen Vorlesung, was unter ,Sorge“ zu verstehen ist:
,Das Dasein ist in seinem In-der-Welt-sein, in seinem
Sein bei der Welt auf sein eigenstes Sein aus, um wel-
ches es thm geht. Die Grundart von Sein eines
Seienden, das so ist, daf} es thm in seinem Sein um die-
ses selbst geht, bezeichnen wir als Sorge. “?' Heidegger
verweist auf Kant, der offenbar genau dasselbe Phi-
nomen im Auge habe, wenn er ,,mit tiberlieferten on-
tologischen Kategorien® sage: ,Der Mensch gehore
zu den ,Dingen, deren Dasein an sich selbst Zweck
ist*“.2

Daf} es die ,Sorge“-Struktur ist, die das Dasein des
Menschen bestimmt und trigt, zeigt sich fir Heideg-
ger in seinem Weltverhiltnis. Fundamental und pri-
mir ist der Mensch in seiner Welt fiir sich und um-
willen seiner selbst titig: indem er mit etwas zu tun
hat, etwas herstellt, pflegt, verwendet, indem er etwas
unternimmt, durchsetzt, erkundet, befragt, betrach-
tet, bespricht; kurz: indem er um etwas besorgt ist.
Das ,Besorgen” gilt Heidegger als grundlegende Wei-
se des ,, In-der-Welt-seins“.2

Die Welt als Inbegriff dessen, was in seiner Gegen-
staindlichkeit wirklich ist, tritt menschlichem Dasein
primir als das zu Gebrauchende, als das zu Nutzende
in den Blick, dies ist Heideggers These.?* Sie wird also —
fast radikaler noch als von Kant und seinen Nachfol-

21 Heidegger, Logik. Die Frage nach der Wahrheit, Frankfurt a. M.
1976 (Gesamtausgabe, Bd. 21), § 17, S. 220.

22 Ebd.

23 Sein und Zeit, S. 56 {. (§ 12).

24 Vgl. ebd. S. 52 ff. (§ 12 ff.).

376

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gern — vom Subjekt und seiner Struktur her gedacht
und ausgelegt. Was auch immer dem Menschen als
Seiendes begegnet, es erscheint thm von vornherein
als etwas, das ithm und seinen Absichten zupafl
kommt oder — im Gegenteil - sich als widerstandig er-
weist. Heidegger faflt solches Seiende, das die Grie-
chen npdypata genannt hitten, terminologisch als
»Zeug“.?® Zeug ist ,das, womit man es im besorgen-
den Umgang (npafic) zu tun hat.“%

Ein Verhiltnis zu den Dingen, das als betrachtendes
im Sinne der dewpia der Griechen zu bezeichnen wi-
re, oder auch eine dsthetische Haltung ihnen gegen-
tber ist fir Heidegger in Sein und Zeit nur als ,ab-
kiinftiger Modus unseres ,In-der-Welt-seins“ zu
denken. Um in ihn einzutreten, bedarf es ,vorgingig
einer Defizienz des besorgenden Zu-tun-habens mit
der Welt“.?” So sehr ist der Mensch nach Heidegger
von den Dingen als den zu benutzenden ,benom-
men“ und auch von sich selbst als ,Sorge“ benom-
men, daf er sich geradezu frei machen muf fiir ein
,Nur-noch-verweilen“ bei ihnen, fiir ein blofles ,,Ver-
nehmen® dieser Dinge in ihrem Eigenwert und Eigen-
sinn.?

Ganzlich zentriert auf menschliches Dasein als ,Sor-
ge“ also thematisiert Heidegger die Welt in Sein und
Zeit. Keine Rede ist davon, das Wirkliche in ,,die Fiille
seines Wesens zu entfalten®, wie er zwanzig Jahre spa-

25 Ebd. S. 68 (§ 15).

26 Ebd.

27 Ebd. S. 61 (§ 13).

28 Vgl.ebd. S. 61 f. (§ 13); vgl. auch S. 138 (§ 29), S. 149 (§ 32), S. 172

(5 36).

377

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ter im Humanismusbrief fordert,” sondern — umge-
kehrt — diese Wirklichkeit dient dazu, menschliche
Existenz zu entfalten. Mit dem, was da ist und uns in
seiner Dinglichkeit begegnet, hat es deshalb immer ir-
gendeine auf unsere jeweiligen Absichten bezogene
,Bewandtnis“: es erscheint als ,,Zuhandenes“ oder —
im ungunstigen Fall - als unverwendbares ,,Unzuhan-
denes“.*® Vom fundamentalontologischen Stand-
punkt aus betrachtet, hat die Welt ihren Sinn allein im
Bezug auf menschliches Dasein als ,,dem eigentlichen
und einzigen Worum-willen®.!

Was Heidegger in Sein und Zeit als grundlegenden
Modus unseres ,In-der-Welt-seins“ herausgestellt
und , Besorgen” genannt hatte, wertet er im Humanis-
musbrief zu einem ,bloflen Wollen und Betreiben
ab, in Gestalt dessen wir iiber das Seiende Herrschaft
ausiibten.’? Programmatisch formuliert er: ,Der
Mensch ist nicht der Herr des Seienden. Der Mensch
ist der Hirt des Seins.“3

Heidegger artikuliert hier auch Selbstkritik, liflt sich
doch der ausgearbeitete Teil von Sein und Zeit als phi-
losophische Analyse der Herrschaft des Menschen
iber das zum ,,Zuhandenen® erklirte Seiende lesen.
Dabei ist es die von Heidegger so stark betonte End-
lichkeit des Menschen, die der Ursprung jener maf3-
losen Verfallenheit an das zum blof§ Vorgestellten und
Hergestellten degradierte Seiende ist, welche der spa-
te Heidegger anprangert.

29 Uber den Humanismus, a. a. O. S. 5; vgl. oben.
30 Vgl. Sein und Zeit, S. 84 (§ 18) mit 73 {. (§ 16).
31 Ebd. S. 84 (§ 18).

32 Vgl. Uber den Humanismus, a. a. O. S. 10.

33 Ebd. S. 32.

378

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Umkehrung oder ,Kehre“3* des Denkens aber be-
steht darin, nun nicht mehr vom menschlichen Dasein
ausgehend philosophisch zu fragen, sondern beim
Sein anzusetzen und von dort her den Menschen als
,Hirten des Seins“ in den Blick zu nehmen. Zwar
weist der spite Heidegger darauf hin, schon in Sein
und Zeit zu dieser ,Kehre“ unterwegs gewesen zu
sein.® Und tatsichlich ist das Thema von Sein und
Zeit, wie es Heidegger in der Einleitung skizziert,
nicht die ontologische Analyse spezifisch mensch-
lichen Seins, sondern die Frage nach dem ,Sinn von
Sein“ im allgemeinen.’ Die von thm schliefflich unter
dem Titel Sein und Zeit veroffentlichte Daseinsanaly-
tik stellt nur einen Torso des urspriinglich Beabsichtig-
ten dar, wie sich Heideggers ,,Aufriff der Abhand-
lung®, den er im letzten Paragraphen der Einleitung
gibt, entnehmen liflt.” Der ,Hermeneutik des Da-
seins“,* Uber die Heidegger in Sein und Zeit nicht hin-
ausgelangt, war allein der Stellenwert einer grund-
legenden, einer fundamentalen Ontologie zugedacht,
aus der alle anderen entspringen sollten.*

Menschliches Sein, so Heidegger im frithen Haupt-
werk, ist als erstes zu thematisieren, weil thm ein ,,Vor-
rang“ zukomme. Weil der Mensch als Selbstverhilt-
nis, dem es ,in seinem Sein #m dieses Sein selbst
geht, existiert, versteht er sich immer schon irgend-

34 Zum Begriff der ,Kehre“ vgl. Uber den Humanismus, a. a. O.
S. 19.

35 Vgl. ebd.

36 Vgl. Sein und Zeit, a.2. O. S. 1, 5 et passim.

37 Vgl. ebd. S. 39 1. (§ 8).

38 Ebd. S. 38 (§ 7).

39 Vgl. ebd. S. 13 (§ 4).

379

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie: als der so oder so Agierende, dies oder jenes Wol-
lende, um dies oder jenes Besorgte. Er bildet immer
schon ein ,Seinsverstindnis“ im Sinne eines Selbstver-
stindnisses aus, das stets auf irgendeine Weise aus-
dricklich wird.* Deshalb hilt es Heidegger fiir ge-
boten, primir und grundlegend menschliches Dasein
ontologisch zu untersuchen. Mit seiner fundamental-
ontologischen Auslegung menschlicher Existenz
aber, wie er sie in Sein und Zeit entfaltet, prisentiert
Heidegger erneut und auf hohem Niveau eine Subjek-
tivititstheorie. Er wiirde diesen Namen fir sein Un-
ternehmen zuriickweisen, jedoch der Sache nach legt
er sie Vor.

Vor allem die in den dreifliger Jahren einsetzende in-
tensive Beschiftigung mit Nietzsche, dafiir soll im fol-
genden argumentiert werden, bewegt Heidegger zu
einer ,Kehre“ seiner Auffassung vom Menschen. In
Sein und Zeit hatte er ihn als praktisch ausgerichtetes
Dasein gezeichnet und als Zentrum einer Welt, die er
ganz auf ihn als ,Sorge“ bezogen hatte. Nun zeigt sich
fur Heidegger: Der Gedanke der um sich selbst krei-
senden und alles andere in Hinsicht auf die eigenen
Zwecke abschitzenden Subjektivitit ist mit Nietz-
sches Philosophie auf seine Spitze getrieben und da-
mit zugleich in die Umkehrung. Sie, die von Nietz-
sche nicht mehr angegangen worden sei, zu denken,
begreift Heidegger jetzt als seine Aufgabe.

40 Ebd. S. 12 f. (§ 4).

380

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 32. Heideggers Nietzschelektiire:
Subjektivitat als , Wille zur Macht“

Ab dem Wintersemester 1936/1937 hilt Heidegger
eine Reihe von Vorlesungen, die dem Werk Nietz-
sches gewidmet sind. Bis zum Sommer 1940 ergibt
sich eine fortlaufende Serie; allein im Wintersemester
1937/1938 wird sie unterbrochen: Heidegger liest
uber Grundfragen der Philosophie. Ausgewabhlte ,, Pro-
bleme“ der , Logik“. Dann wendet er sich, 1941, Schel-
ling und dessen Freiheitsabhandlung zu, die er bereits
unmittelbar vor Aufnahme der Nietzschevorlesun-
gen, im Sommer 1936, behandelt hatte. Es folgen Vor-
lesungen iber Holderlin, iiber Parmenides und Hera-
klit. Fir das Wintersemester 1944/1945 kiindigt Hei-
degger erneut eine Vorlesungsveranstaltung iber
Nietzsche unter dem Titel Einleitung in die Philo-
sophie — Denken und Dichten an. Sie muf§ Anfang No-
vember 1944 abgebrochen werden, weil Heidegger
zum Volkssturm eingezogen wird.*" Es handelt sich
um die letzte Vorlesung, die er als amtlicher Inhaber
eines Lehrstuhls vortragt.

Aus diesen Vorlesungen erarbeitet Heidegger sein
zweibindiges Werk Nietzsche, das er 1961 veroffent-
licht und das nicht nur die Nietzscheforschung stark
beeindruckt und beeinflufit.*? Welche Bedeutung die
Philosophie Nietzsches fiir ihn besitzt, sagt Heideg-

41 Vgl. Heidegger, Einleitung in die Philosophie — Denken und
Dichten, Frankfurt a. M. 1990 (Gesamtausgabe, Bd. 50), S. 88 und
162. Vgl. Hugo Ott, Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biogra-
phie, durchgesehene und mit einem Nachwort versehene Neuaus-
gabe Frankfurt a. M. 1992, S. 279.

42 Zu Heideggers Wirkung auf die Nietzscheinterpretation vgl. Vol-
ker Gerhardt, Hundert Jahre nach Zarathustra. Zur philosophi-

381

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ger selbst im Vorwort. Es heifit dort: ,,Die Veroffent-
lichung mochte, als Ganzes nachgedacht, zugleich
einen Blick auf den Denkweg verschaffen, den ich seit
1930 bis zum ,Brief iber den Humanismus* (1947) ge-
gangen bin. Denn die zwei kleinen, wihrend der ge-
nannten Zeit gedruckten Vortrige ,Platons Lehre von
der Wahrheit‘ (1942) und ,Vom Wesen der Wahrheit*
(1943) sind bereits in den Jahren 1930/31 entstanden.
Die ,Erlduterungen zu Holderlins Dichtung® (1951),
die eine Abhandlung und Vortrige aus der Zeit zwi-
schen 1936 und 1943 enthalten, lassen nur mittelbar
etwas vom Weg erkennen. Woher die Aus-einander-
setzung mit der Sache Nietzsches kommt, wohin sie
geht, mochte sich dem Leser zeigen, wenn er sich auf
den Weg begibt, den die folgenden Texte eingeschla-
gen haben.“#

Nach Abfassung seines frithen Hauptwerks wird
Nietzsche fir Heidegger zum bedeutendsten philoso-
phischen Widerpart. Bemerkenswert aber ist, daf}
auch der philosophische Aufbruch des jungen Heideg-
ger, der gegen die Starre neukantianischen Systemden-
kens gerichtet war,* sich im Zeichen Nietzsches voll-
zogen hatte. In seiner frithen Freiburger Vorlesung
Phianomenologische Interpretationen zu Aristoteles
aus dem Wintersemester 1921/1922, die in vielem auf
Sein und Zeit vorausdeutet, fithrt er Nietzsche neben

schen Aktualitit Nietzsches, in: Ders., Pathos und Distanz. Studien
zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1988, S. 197-202.

43 Martin Heidegger, Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. I, S. 10.

4 So wurde Heideggers Philosophie damals verstanden; vgl. Hans-
Georg Gadamer, Der eine Weg Martin Heideggers (1986), in: Ge-
sammelte Werke, Bd. 3, Tiibingen 1987, S. 419 ff.; vgl. auch Ders.,
Kant und die hermeneutische Wendung (1975), ebd. S. 214 ff.

382

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bergson und Dilthey als Gewahrsmann der von ithm
gesuchten Philosophie an, die beim Phinomen der
Faktizitait menschlichen Lebens ansetzt und eine als
nichtssagend und abstrakt empfundene Terminologie
neukantianischen Musters vermeidet.® Nietzsche,
der das Leben als Experiment des Denkenden be-
greift, ist dem jungen Heidegger Vorbild einer Philo-
sophie, der es nicht um ,eine Verrenkung des Geistes,
die zum Prinzip erhobene Phantastik des Lebens und
Denkens“ geht, sondern um die Herausarbeitung der
skategorialen Zusammenhinge®, die ,im konkreten
eigenen Leben am Leben sind“.* Es konne nicht Sinn
des Philosophierens sein, sich in einem ,bequemen®
System einzurichten, ,sich auflerhalb der Welt und
des Lebens gleich ins Land der Seligen und des Abso-
luten zu setzen“. Warum man tiberhaupt noch philo-
sophiere, wenn man schon ,soweit” sei, spottet der
junge Heidegger, sei gar nicht mehr verstindlich zu
machen.*

Gerade der Ernst und die Emphase einer Haltung zur
Philosophie aber, der diese nicht als blof§ akademische
Disziplin gilt, sondern als Explikation dessen, was —
unausdriicklich und hinter allem je aktuellen Tun und
Treiben zurticktretend — das eigene Leben ausmacht,*

4 Vgl. Heidegger, Phinomenologische Interpretationen zu Aristo-
teles. Einfithrung in die phinomenologische Forschung, Frankfurt
a. M. 1985 (Gesamtausgabe, Bd. 61), S. 80.

46 Ebd. S. 99.

47 Ebd.

48 Diese Haltung faszinierte seine Studenten. Vgl. z.B. Hans-
Georg Gadamer, Der eine Weg Martin Heideggers (1986), a.a. O.
S. 418 ff.; vgl. auch Ders., Der Denker Martin Heidegger (1969), Ge-
sammelte Werke, Bd. 3,a.2. O. S. 223 {f. Vgl. Hannah Arendt, Mar-
tin Heidegger zum 80. Geburtstag, in: Merkur 10 (1969) S. 893-902.

383

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bewegt Heidegger in den dreiffiger Jahren erneut und
intensiver noch als zuvor zur Auseinandersetzung
mit Nietzsche.

Nun ist es Nietzsches Einsicht in die Struktur des Le-
bens als Wille zur Macht, die Heidegger entdeckt. Wo
immer aber sich dieser Wille zur Macht in Gestalt des
Menschen zeigt, offenbart er sich nach Heidegger in
seiner zerstorerischen und auch selbstzerstorerischen
Qualitit. Der Mensch scheint Heidegger in sich
schon so abgriindig zu sein, daff die Katastrophe
schlechthin darin lage, ihm auch noch das Andere sei-
ner selbst zu iberantworten. Im Gegenteil hat der
Mensch sich in seinem ureigenen Interesse in die Ob-
hut eines Anderen zu begeben. Heidegger nennt die-
ses Andere, Unverfiigbare das ,Sein“. Bevor wir zu er-
griinden versuchen, was er unter dem Titel ,,Sein“ ver-
standen wissen will, werden wir uns seiner Nietz-
scheinterpretation zuwenden, um zu sehen, warum
die Zuflucht zum ,,Sein“ Heidegger zufolge geboten
ist.

Menschliches Dasein in seiner Alltaglichkeit zu analy-
sieren, dieses Programm absolviert Heidegger in Sein
und Zeit. Es fihrt ithn zur ,Sorge“ als der grundlegen-
den Struktur, die alles Verhalten des Daseins fundiert.
Heidegger legt den Menschen in Sein und Zeit phino-
menologisch aus, aber er befragt und bewertet ihn in
seinem ,Sorge“-Sein nicht. Er weist selbst darauf hin,
dafl seine ,Interpretation“ menschlichen Seins ,eine
rein ontologische Absicht“ habe und ,,von einer morali-
sierenden Kritik des alltiglichen Daseins und von ,kul-
turphilosophischen® Aspirationen weit entfernt sei.®

49 Sein und Zeit, S. 167 (§ 34).

384

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So ist es auch zu verstehen, dafl man, wie Heidegger
selbst berichtet,’® kurz nach Erscheinen von Sein und
Zeit wissen wollte: ,Wann schreiben Sie eine Ethik?“
Nietzsche stofit Heidegger auf ein Problem, das in die
Existenz des Menschen verwoben ist und das darin be-
steht, dafl er mit allem, was er an Anderem seiner
selbst tut, um seiner selbst willen zu handeln bean-
sprucht. Den Willen zur Macht, als der sich der in Sein
und Zeit als ,Sorge“ begriffene Mensch nun prisen-
tiert, analysiert Heidegger durchaus im Sinne Nietz-
sches als Willen, der mit allem, was er im einzelnen
will, die Steigerung seiner eigenen Potenz will.>! ,,Wol-
len ist sich-selbst-Wollen“, so macht Heidegger sich
mit Nietzsche klar, und Wille zur Macht heifie:
»Macht zur Macht, oder wie wir gleich gut sagen kon-
nen, Wille zum Willen, zum Obenbleiben und Befeh-
lenkonnen“.52

In Sein und Zeit hatte Heidegger menschliches Dasein
vor allem in seiner Endlichkeit gezeichnet: als ,Sein
zum Tode“,%* das das Bodenlose seiner Existenz in der
»Angst“ erfahrt, wenn die Welt als Inbegriff der zu be-
sorgenden Angelegenheiten plotzlich in die ,Unbe-
deutsamkeit® zuricktritt und ,versinkt* und nichts
den Menschen mehr beschaftigt und umtreibt.>* In sol-
chen Momenten erlebt er sich als Wesen, das in die

50 Vgl. Uber den Humanismus, a.a. O. S. 43.

51 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. [, S. 51 {., 72 f. und Bd. II, S. 65,
382 et passim. Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der Wille zur Macht als
Kunst, Frankfurt a. M. 1985 (= Freiburger Vorlesung Winterseme-
ster 1936/37; Gesamtausgabe, Bd. 43), S. 69 ff.

52 Heidegger, Nietzsche, Bd. I, S. 65.

53 Sein und Zeit, S. 234 (§ 45), S. 260 ff. (§ 53).

5 Ebd. S. 186 f. (§ 40).

385

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtigkeit hineingehalten ist, das seinen Stand ver-
liert und dem der Boden unter den Fiflen entgleitet.
Das Abgriindige seiner Existenz tritt hervor:> radikal
sieht sich der Mensch auf sich zuriickgeworfen und
mit seiner Freiheit konfrontiert, die darin besteht, er
selbst sein zu miissen und an nichts Halt finden zu
konnen.

Nietzsche nun lenkt Heideggers Aufmerksamkeit
auf die andere Seite der Freiheit. Nicht dafl der
Mensch als Faktizitdt der eigenen Freiheit ausgesetzt
ist, ist nun fir Heidegger zentral, sondern daf} das
Andere seiner selbst thm und seiner Freiheit ausge-
setzt ist, tritt jetzt in den Blick Heideggers. Vom Wil-
len zur Macht, den ihm Nietzsche als diese andere Sei-
te der Freiheit vor Augen stellt, gilt nach Heidegger
folgendes: ,Nicht das Hervorbringen im Sinne des
Verfertigens ist entscheidend, sondern das Hinauf-
bringen und Verwandeln, dieses Anders als ..., und
zwar im wesentlichen anders. Deshalb gehért zum
Schaffen wesentlich das Zerstorenmiissen.“*¢ Der
Wille zur Macht 138t nichts, wie es ist: er greift auf das
Seiende tiber, verindert es, benutzt es fir die eigenen
Zwecke, kurz: bemichtigt sich seiner. Die ,Sorge®
verwandelt sich in den ,Willen zur Macht“. Auf-
schlufireich in diesem Zusammenhang ist, daf} der
spate Heidegger zwar dem Begriffe nach an der ,Sor-

55 Zur Metaphorik von ,Boden® und ,Abgrund“ vgl. Heideggers
Ausfihrungen in seiner ,Davoser Disputation mit Ernst Cassirer.
Vgl. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, Anhang IV,
5. vermehrte Ausgabe Frankfurt a. M. 1991 (Gesamtausgabe, Bd. 3),
S. 288-291.

56 Heidegger, Nietzsche, Bd. I, S. 73.

386

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge“ festhilt, sie jedoch stillschweigend vollkommen
umdeutet.”’

Der Mensch als Wille zur Macht aber zeigt sich Hei-
degger als Verhingnis und als etwas zu Uberwinden-
des. Nietzsches Philosophie liest er als ,Metaphysik
der Subjektivitit“ in ihrer Endgestalt,’® die in einen
sanderen Anfang® treibt. Subjektivitit als Wille zur
Macht griindet nach Heidegger ,,im Unbedingten der
Vergegenstindlichung® des Seienden, ,,die alle Bestan-
de, gleichviel welcher Art sie sind, in ihren Besitz brin-
gen und diesen Besitz sichern muf}“.* Wille zur
Macht ist Wille zur Herrschaft.

Zum Herrn tber das Ganze des Seienden schwingt
der Mensch, begriffen als Wille zur Macht, sich auf; er
beansprucht von sich her den ,,Sinn“ des Seienden im
ganzen zu bestimmen. Er tritt gleichsam das Erbe Got-
tes als summum ens an. Dabei geht es thm um nichts
als sich selbst und den bloflen Zuwachs an Macht:
»Auf Macht-Steigerung zu rechnen, auf Ubermichti-
gung der jeweiligen Machtstufe, ist das Wesen des Wil-
lens zur Macht.“¢° Als die Leere schlechthin, der die
Welt in ihrem Eigenwert gleichgiltig ist, kreist Subjek-
tivitat als Wille zur Macht um sich selbst und reifit al-
les andere mit hinein in den Sog ihrer ,Machenschaf-
ten“.*! In diesen ,Nihilismus“ sieht Heidegger den

57 Vgl. Uber den Humanismus, a.a. O. S. 11, 22, 33.

58 Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der europiische Nihilismus, Frank-
furt a. M. 1986 (= Freiburger Vorlesung II. Trimester 1940; Gesamt-
ausgabe, Bd. 48), S. 266.

59 Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 387.

60 Ebd. S. 103.

61 Zum Begriff ,Machenschaft“ vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. 11,
S. 21-28.

387

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufbruch der neuzeitlichen Philosophie seit Descar-
tes, die das Subjekt zu sich selbst hatte befreien wol-
len, miinden.¢?

§ 33. Der ,andere Anfang“:
der Mensch in der , Hut“ des Seins

Fir die Idee der Autonomie gibt es im Denken des spa-
ten Heidegger keinen Ansatzpunkt. Uberall dort, wo
sich der Mensch in seinem Anspruch auf Selbstbestim-
mung als Praktizitit zur Geltung bringt, das heiflt, wo
er auf die Welt ausgreift und in sie eingreift, wo er das
andere Seiende antastet, offenbart er sich Heidegger
als Wesen des Unbheils. Begriffen ihn die Philosophen
als animal rationale und sahen sie seit Descartes in sei-
ner Vernunft den unerschiitterlichen Grund fiir die
Bestimmung der ,, Wahrheit“ des Seienden und fiir ein
Anrecht auf Verfligung tber dieses Seiende, so scheint
Heidegger die Endgestalt der Geschichte der ,Er-
michtigung des Menschen zum fundamentum abso-
Iutum inconcussum mit Nietzsches Philosophie der
Macht erreicht. Im Rickblick auf die Geschichte der
»Metaphysik der Subjektivitat zeigt sich in Heideg-
gers Augen die mit ithr verbundene Hybris. Die , iiber-
lieferte Leitfrage“ der Metaphysik: ,Was ist das
Seiende?“ habe sich zu Beginn der neuzeitlichen Meta-
physik verwandelt in die Frage nach ,der Methode,
nach dem Weg, auf dem vom Menschen selbst und fiir

62 Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der Europiische Nihilismus (= Frei-
burger Vorlesung II. Trimester 1940), a. a. O. S. 259 ff. Vgl. Heideg-
ger, Nietzsche, Bd. II, S. 142 ff.

388

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Menschen ein unbedingt Gewisses und Sicheres
gesucht [...] und umgrenzt wird“.®> Um sich selbst
Halt zu geben, diese Tendenz habe sich immer deut-
licher abgezeichnet, verweise sich der Mensch an
Anderes seiner selbst, dessen er sich umso blinder und
ungehemmter zu bemichtigen suche, je unsicherer er
in sich sei.* Am Ende der Metaphysik der Subjektivi-
tit steht deshalb fiir Heidegger der — auf Nietzsches
Philosophie der Macht gemiinzte — Satz: ,Homo est
brutum bestiale.“¢

Aus dieser Lage, die er in Sein und Zeit noch nicht er-
kannt hatte, kann nach Heidegger nur ein ,Schritt zu-
riick®, der aus der Metaphysik heraus® — und in einen
»anderen Anfang® hineinfihrt,*” befreien. Metaphy-
sik ist fiir Heidegger alle bisherige Philosophie, inso-
fern sie jeweils ein bestimmtes Seiendes - sei es die Na-
tur, verstanden als Objekt, sei es der Mensch, begrif-
fen als Subjeke, sei es Gott als summum ens— zum Aus-
gangspunkt ihres Fragens macht. Solches Seiende ver-
suche sie in seinem ,,Wesen“ zu bestimmen und von
thm her die Welt im ganzen zu deuten. Die letzte For-
mation, in der Metaphysik auftritt und in der sie sich
schlielich ad absurdum fihrt, ist in den Augen Hei-

63 Heidegger, Nietzsche: Der Europiische Nihilismus, a.a.O.
S. 181.

64 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 20 ff.

65 Heidegger, Nietzsche: Der Europiische Nihilismus, a.a.O.
S. 267.

66 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 389.

67 Vgl. ebd. S. 23, 29; vgl. Beitrage zur Philosophie (Vom Ereignis),
a.2.0.S. 4 ff. und S. 176 {f,; vgl. Grundfragen der Philosophie. Aus-
gewahlte ,Probleme“ der Logik, Frankfurt a. M. 1984 (= Freibur-
ger Vorlesung Wintersemester 1937/38; Gesamtausgabe, Bd. 45),
S. 151 ff.

389

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deggers die ,Metaphysik der Subjektivitit“ in Gestalt
von Nietzsches Philosophie des Willens zur Macht.
Sie ist fir thn Ausdruck der vollendeten ,Sinnlosig-
keit“. Denn wo allein dem Streben nach purer Macht-
steigerung Bedeutung und Wert zugemessen werde,
gleichgiiltig wie es sich duflere und was es bewirke,
seien Selbst und Welt zu vollig leeren Grofen verkom-
men; es gebe sie nurmehr als Titel, die blofle Fassaden
transportieren. Die Welt im ganzen in threm Sinn aus-
zulegen, wie es die Metaphysik nach Heidegger seit je
beanspruchte, kann nicht mehr gelingen.®®

Ein ,anderer Anfang“, der dem Menschen nicht mehr
auf dem Wege einer Metaphysik, sondern neu und an-
ders einen Stand verschafft, scheint Heidegger unaus-
weichlich. Mit dieser Uberzeugung kniipft er direkt
an einen Text Nietzsches an, den er in allen seinen
Nietzscheinterpretationen immer wieder behandelt:
gemeint ist ein Stick aus der Gotzen-Diammerung,
das uns bereits beschiftigte, nimlich ,,Wie die ,wahre
Welt* endlich zur Fabel wurde“.”® Als ,Geschichte
eines Irrthums® prisentiert Nietzsche dort die Ge-
schichte der Metaphysik. Die Annahme einer in das
menschliche Dasein hineinragenden Dimension des
Nichtempirischen, nicht sinnlich Wahrnehmbaren,
die Nietzsche das ,,Wahre“ nennt, scheint thm iiber-
holt und als Fundament unseres Selbstverstindnisses

68 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 20 ff.

69 Vgl. Heidegger, Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst (=
Freiburger Vorlesung Wintersemester 1936/37; Gesamtausgabe,
Bd. 43), S. 251 ff.; vgl. Heidegger, Nietzsches Lehre vom Willen zur
Macht (= Freiburger Vorlesung Sommersemester 1939; Gesamtaus-
gabe, Bd. 47), S. 244 ff.; vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. I, S. 235 ff.
70 Vgl. oben, § 28. Vgl. KSA 6, S. 80 {.

390

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unwiederbringlich verloren. Damit aber, so Nietz-
sche, ist auch das nur komplementar zum Nichtsinn-
lichen zu denkende Sinnliche, ist mit der ,wabren
Welt“ auch die ,scheinbare abgeschafft“.’" Diese Ein-
schitzung Nietzsches macht sich Heidegger zu eigen;
Metaphysik ist fiir ihn nicht mehr moglich, weil das
Schema entfillt, das sie in all ihren verschiedenen Aus-
pragungen trug und das darin besteht, das empirisch
vorfindliche Seiende in seinem nichtempirischen
Sinn, und das heifit in seinem Sein zu bestimmen. So
verstanden, ist noch die Daseinsanalytik in Sein und
Zeit Metaphysik.

Der ,andere Anfang“ als Uberwindung des Nihilis-
mus, der mit dem Ende der Metaphysik als Ende bis-
heriger Selbst- und Weltdeutungen bevorsteht, soll
nun den Menschen in das zu einer geheimnisvollen
und philosophisch nicht mehr faflbaren Grofle erho-
bene ,Sein“ einbinden, oder ein-fiigen, wie Heideg-
ger vielleicht sagen wiirde. In seinem frithen Haupt-
werk hatte Heidegger iiber das Sein noch verstindlich
und nachvollziehbar gehandelt: ,Sein besagt Sein von
Seiendem®, heifdt es dort.”? In der Durchfithrung der
Daseinsanalytik hatte sich diese Formel konkretisiert:
Heidegger zeigt, was den Menschen in seiner Exi-
stenz auszeichnet und bestimmt; er analysiert seine
Weise zu sein.

Der spate Heidegger nun redet vom Sein, das er in den
dreifliger Jahren als ,Seyn® notiert,”® ohne attributive

71 Ebd. S. 81.

72 Sein und Zeit, a.2. 0. S. 6 (§ 2).

73 Vgl. z. B. Beitrage zur Philosophie, passim. Vgl. Grundfragen
der Philosophie. Ausgewahlte ,,Probleme“ der Logik (Gesamtaus-
gabe, Bd. 45), a.a. O. passim.

391

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bestimmung; er thematisiert es als vollig losgeloste,
tir sich bestehende Entitit. Deshalb lifit es sich nie-
mals fassen. In seiner Nietzschevorlesung vom Som-
mer 1940 stellt Heidegger zum Schlufl die Frage ,,Was
heiflt Sein?“, und er beantwortet sie mit einer Reihe
von Antithesen, die er jeweils kurz erliutert: ,Das
Sein ist das Leerste und zugleich der Reichtum®; ,Das
Sein ist das Allgemeinste und das Einzige®; ,Das Sein
ist das Verstindlichste und sich allem Begriff Widerset-
zendste“; ,Das Sein ist das Gebriuchlichste und das
erst Ankiinftige“; ,,Das Sein ist das Verlafllichste und
das Ab-griindigste“; ,Das Sein ist das Vergessenste
und das Erinnerndste“; ,Das Sein ist das Gesagteste
und das Verschwiegenste“.”*

Das Sein ist also etwas, das sich aller Bestimmung ent-
zieht. Dennoch soll es fiir den Menschen die weitrei-
chendste Bedeutung haben. Damit aber ist es unver-
kennbar als etwas Gottliches gezeichnet.”” Das , Ereig-
niss“, das Nietzsche umgetrieben hatte:’¢ der ,, Tod
Gottes“ und der Fall des Menschen in die Haltlosig-
keit ist fiir Heidegger Katalysator eines anderen ,Er-
eignisses“: des ,, Ereignisses der ,,Ankunft“ oder ,, We-
sung“ des Seins’”” und den Ubergang des Menschen in
dessen ,,Hut“.”® Wihrend Nietzsche in verzweifelter
Angestrengtheit auf die Ermichtigung des Menschen

74 Heidegger, Nietzsche: Der Europiische Nihilismus (Gesamtaus-
gabe, Bd. 48), a.a. O. S. 322-328.

75 Vgl. hierzu Heidegger, Beitrige zur Philosophie, a.a. O. S. 23 ff.
76 Vgl. Die frohliche Wissenschaft, § 125 und § 343; KSA 3, S. 481
und 573 {.

77 Vgl. Beitrage zur Philosophie, S. 30 f. et passim mit: Nietzsche,
Bd. I, S. 379 f. und: Uber den Humanismus, S. 53.

78 Uber den Humanismus, S. 51.

392

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesetzt hatte, sieht Heidegger unter dem Eindruck
der Philosophie Nietzsches den Menschen mit der
Aufgabe der Selbstbestimmung heillos tiberfordert
und einen Ausweg allein in dessen Bindung an ein Au-
Bersubjektives, Unverftigbares: an das Sein.

Im Humanismusbrief zeigt sich besonders deutlich,
dafl Heidegger die Idee der Autonomie des Menschen
verabschiedet hat. Befragt nach dem Verhaltnis von
Ontologie und Ethik, antwortet er: ,Soll nun gemaf}
der Grundbedeutung des Wortes n8oc der Name
Ethik dies sagen, dafl sie den Aufenthalt des Men-
schen bedenkt, dann ist dasjenige Denken, das die
Wahrheit des Seins als das anfingliche Element des
Menschen als eines eksistierenden denkt, in sich
schon die urspriingliche Ethik.“”

Die ,,Grundbedeutung des Wortes ndoc“ hatte Hei-
degger einem ,Spruch“ Heraklits entnommen:
ndoc avdpone OSaipwv.*® Der Rickbezug auf einen
Vorsokratiker scheint Heidegger fiir das Philosophie-
ren im nachmetaphysischen Zeitalter unerlifilich,
weil die Philosophie seit Platon und Aristoteles zur Sa-
che von Wissenschaft und Schulbetrieb verkommen
sei und das ,Denken sich seitdem verfliichtigt habe.®!
Die vergleichsweise schlichte Ubersetzung des Hera-
klit-Fragments: ,Seine Eigenart ist dem Menschen
sein Damon*“,*? weist Heidegger als ,,modern, aber

79 Ebd.S. 47.

80 Vgl. ebd. S. 45. Vgl. Heraklit, Frg. B 119 (Diels/Kranz).

81 Vgl. Uber den Humanismus, S. 44.

82 Dies ist die — von Heidegger zitierte (vgl. Humanismusbrief,
S. 45) — Ubersetzung, die Hermann Diels und Walther Kranz bie-
ten. Vgl. Die Fragmente der Vorsokratiker, a.a.O. Bd. 1, S. 177.
Eine andere Ubersetzung schligt Diels in einer Einzelausgabe der

393

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht griechisch® gedacht zuriick.® Seine eigene Uber-
tragung, die man als gewagt wird bezeichnen diirfen,
lautet: ,Der Mensch wohnt, insofern er Mensch ist, in
der Nihe des Gottes.“®* Heidegger sieht sich durch
eine von Aristoteles berichtete Anekdote iiber Hera-
klit bestatigt, der zufolge Heraklit, am Backofen sich
wirmend, die hinzutretenden Fremden zum Bleiben
ermutigt: denn auch hier gebe es Gotter (eivar yap
Kai évtadda deoug).®

An die Heraklit abgewonnene Auslegung des Wortes
ndo¢ als ,,Ort des Wohnens“ ankniipfend, versucht
Heidegger Ethik als ,,Aufenthalt“ des Menschen plau-
sibel zu machen, der sich im Denken der ,,Wahrheit
des Seins“ herstelle.® In solchem Denken soll der hei-
matlos gewordene moderne Mensch eine ,Behau-
sung“ finden.?¥

Nun stellt Heidegger sich der — naheliegenden — Fra-
ge, in welchem Verhiltnis dieses Denken, das sich als
ein ,Andenken an das Sein“ gestalten soll, zu dem
steht, was traditionell Theorie und Praxis genannt
wird. Er antwortet: ,,Dieses Denken ist weder theore-
tisch noch praktisch. Es ereignet sich vor dieser Unter-
scheidung.“®® Und weiter fiihrt er aus: ,Solches Den-
ken hat kein Ergebnis. Es hat keine Wirkung. Es ge-
niigt seinem Wesen, indem es ist. Aber es ist, indem es

Fragmente Heraklits vor; vgl. Herakleitos von Ephesos, Griechisch
und deutsch, ed. Hermann Diels, Berlin 21909, S. 45.

83 Uber den Humanismus, S. 45.

84 Ebd.

85 Vgl. Uber den Humanismus, S. 45. Vgl. Aristoteles, De partibus
animalium 645 a 17 = Frg. 22 A 9 (Diels/Kranz).

86 Vgl. Uber den Humanismus, S. 46-48.

87 Vgl. ebd. S. 28 f. mit S. 51.

88 Ebd. S. 48.

394

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Sache sagt.“*’ Allein negativ also vermag Heideg-
ger das Denken des Seins zu bestimmen. Die Figur
des Weder-Noch, aber ebenso die des Sowohl-Als-
auch, die er im oben zitierten Passus der Nietzschevor-
lesung des Sommers 1940 bevorzugt,” belafit das Sein
im Leeren und Unbestimmten, im Bereich des Un-
durchsichtigen und Ritselhaften, Giber das man treff-
lich und ohne Ende spekulieren und orakeln kann.

Doch soll es eine Ethik sein, tiber die Heidegger han-
delt und die aller bisherigen Ethik, die den Menschen
in die Orientierungslosigkeit und ,Verzweiflung®
und die Welt in die ,,Verdiisterung® und ,,Wirrnis“ ge-
fihrt habe,”" iiberlegen sei. Heidegger legt sich des-
halb die Fragen vor: ,,Woher nimmt das Denken sein
Maf}? Welches ist das Gesetz seines Tuns?“*? Wenn
der Mensch denkend an die ,,Wahrheit des Seins“ riih-
re, soll nach Heidegger ,aus dem Sein selbst die Zu-
weisung derjenigen Weisungen kommen, die fir den
Menschen Gesetz und Regel werden miussen.“ Er
erldutert: ,Zuweisen heiflt griechisch vépeiv. Der
vopoc ist nicht nur Gesetz, sondern urspriinglicher
die in der Schickung des Seins geborgene Zuweisung.
Nur diese vermag es, den Menschen in das Sein zu ver-
fugen. Nur solche Fiigung vermag zu tragen und zu
binden.“® Das Gesetz, das der Mensch sich selbst gibt
und dem sein eigenes Urteil iber Recht und Unrecht,
tiber Gut und Bése zugrundeliegt, tut Heidegger als
blofles ,,Gemichte menschlicher Vernunft“ ab.%* Die

89 Ebd.

% Vgl. S. 392.

91 Vgl. Heidegger, Nietzsche, Bd. II, S. 392 ff.
92 Uber den Humanismus, S. 55.

93 Ebd. S. 51.

395

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit, mit einem ,,Ja“ oder einem ,,Nein“ zu allem
Stellung nehmen und so stets einen Standpunkt bezie-
hen zu konnen, diskriminiert er als ,eigenwilliges Po-
chen auf die Setzungskraft der Subjektivitit“, in dem
sie sich selbst mifiverstehe.”” Gut und Bose wie auch
Ja und Nein gehen fir Heidegger ,keineswegs“ auf
den Menschen und seine Spontaneitit zuriick, son-
dern wurzeln im Sein und werden ihm von dorther zu-
gewiesen.” Er dekretiert: ,, Wesentlicher als alle Auf-
stellung von Regeln ist, daff der Mensch zum Aufent-
halt in die Wahrheit des Seins findet.“”” Was sich auf
diesem Wege an Orientierung gewinnen laflt, sind
»Spriiche wie der folgende: ,Den Halt fir alles Ver-
halten verschenkt die Wahrheit des Seins.“%

Es ist tiberdeutlich, dafl Heidegger dem Menschen
Selbstbestimmung rundherum abspricht und an des-
sen Stelle ein omindses ,,Horen“ auf das Sein setzt.
Das ist der Ausweg, den Heidegger aus dem von
Nietzsche diagnostizierten Nihilismus bietet und sei-
ne Alternative zu Nietzsches Hoffnung, aus dem Wil-
len zur Macht als fundamentaler Struktur mensch-
licher Subjektivitit eine neue Wertordnung abzulei-
ten. Hatte Nietzsche im Vergleich zu den Versuchen
Kants und des deutschen Idealismus eine Philosophie
formuliert, die den Gedanken der Autonomie in for-

9 Ebd.

9 Ebd. S. 49. :

9% Vgl. ebd. S. 49 f. Im Zusammenhang dieser Uberlegungen ist fiir
Heidegger Schelling und seine Abhandlung Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit intcressant. Er liest Uber sie, wie oben ange-
fuhrt (vgl. S. 381), unmittelbar vor Beginn und unmittelbar nach Ab-
schluf} seiner Vorlesungsreihe iiber Nietzsche.

97 Uber den Humanismus, S. 51.

9% Ebd.

396

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cierter Weise zur Geltung bringt, so steuert Heideg-
ger in die entgegengesetzte Richtung. Nichts mehr
traut er dem Menschen noch zu; die einzige Rettung,
die noch moéglich sei, erblickt er in dessen Veranke-
rung in einem Anderen, im Sein.

Damit ein ,,Andenken“ an dieses Sein, das heifit ein
Denken, das sich zu ihm hin bewegt, gelinge, hilt Hei-
degger bestimmte Vorkehrungen fiir notig. Die Be-
grifflichkeit, die die Philosophie im Laufe ihrer Ge-
schichte ausgebildet hat, scheint Heidegger ,ver-
nutzt“ und eine Sprache unentbehrlich, in der ,das
einfache Sagen“” sich vollziehen kann. Offenbar
meint die von Heidegger geforderte Einfachheit nicht
auch schon Verstindlichkeit. Im letzten Hauptkapitel
der Beitrige zur Philosophie formuliert er — nicht bei-
laufig, sondern mit Bedacht — den in seiner Art unge-
heuerlichen Satz: ,Das Sichverstindlichmachen ist
der Selbstmord der Philosophie.“'® Denn Verstind-
lichkeit zwinge ,ja alles in den Umbkreis des bisheri-
gen Vorstellens zurtick“,'*" wo doch das ganz Andere,
nie Dagewesene, schlechthin Neue und Zukiinftige
auf dem Spiel stehe, von dem des Menschen Heil und
Rettung einzig abhinge.

Heidegger will also die Philosophie durch eine Seins-
theologie mystischen Zuschnitts ersetzen; uns war be-
reits aufgefallen, daff er sich in seinem Seinsdenken
formaler Mittel bedient, die fur die Mystik typisch
sind: die Figuren des Weder-Noch, des Sowohl-Als-

99 Ebd. S. 54; vgl. ebd. S. 19, 34, 47 f. Vgl. Beitrage zur Philosophie,
a.a.O.S. 18-20 et passim.

100 Beitridge zur Philosophie, S. 435.

101 Ebd.

397

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch, und auch das Schweigen,'? das er empfiehlt, ge-
héren dazu.'® Philosophie als Verstindigung des Men-
schen tber sich selbst, als Priifung der Grundlagen
seiner Uberzeugungen und seines Tuns, als die sie seit
Sokrates betrieben wird, habe ausgespielt, so meint
Heidegger. Denn wo der Mensch auf sich gestellt sei,
zeige er sich in seiner Nichtigkeit und in seinem Schei-
tern; er prasentiert sich fiir Heidegger als unauslot-
barer ,,Abgrund“.!* Den Gedanken, er konne durch
Philosophie an Selbstdurchsichtigkeit gewinnen und
in diesem Sinn fiir das eigene Tun und Lassen profitie-
ren, wertet Heidegger als Hybris.

Die Fackel der Philosophie, fiir die Kant beansprucht
hat, daf} sie der Theologie das Licht vorantrigt,'%
blast Heidegger nicht zuletzt unter dem Eindruck
Nietzsches aus. Aber es ist die Frage, ob wir auf diese
Weise und iiberhaupt jemals der mit unserer Existenz
selbst verwobenen Aufgabe der Selbstbestimmung
ausweichen konnen. Kein Gott und kein Sein kann
uns von ihr entlasten.

102 Vgl. Beitrige zur Philosophie, S. 510. Vgl. auch Uber den Huma-
nismus, S. 10 {.

103 Vgl. Alois Maria Haas, Sermo mysticus. Studien zu Theologie
und Sprache der deutschen Mystik, Freiburg (Schweiz) 1979, bes.
S.19-36 und 128 ff. Vgl. auch Kurt Ruh, Geschichte der abendlandi-
schen Mystik, Minchen 1990, Bd. I, S. 30-82 (tiber Ps.-Dionysios
Areopagita).

104 Vgl. ,Davoser Disputation® zwischen Ernst Cassirer und Mar-
tin Heidegger, in: Heidegger, Kant und das Problem der Metaphy-
sik, a.a. O. S. 288-291. Vgl. Beitrige zur Philosophie, S. 13 ff.

105 Vgl. Kant, Der Streit der Fakultiten, Akademie-Ausgabe, Bd.
VIL S. 28.

398

17.01.2026, 14:44:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 31. Der seinsgeschichtliche und der fundamentalontologische Blick auf den Menschen als animal practicum
	§ 32. Heideggers Nietzschelektüre: Subjektivität als „Wille zur Macht“
	§ 33. Der „andere Anfang“: der Mensch in der „Hut“ des Seins

