Ethnopolitik

Landschaften sind nichts objektiv Gegebenes. Sie erschliefien sich mit den
darauf geworfenen Blicken, mit dem, was ins Auge fillt, mit dem, was in Er-
innerung und Wiedererkennung iibergeht. Landschaften kénnen sich somit
erginzen, sie konnen ineinander verfliefRen, sich aber auch widersprechen
oder im Extremfall sogar gegeneinander ankimpfen. In einer stringenten, li-
nearen Analyse wiirden historische Durchdringungen, politische Marktplat-
ze und ethnopolitische Mechanismen konkurrierende Erklirungsansitze dar-
stellen. Ganz so, als wire ein Ansatz richtiger oder erklirungsmichtiger als
die anderen. Die hier angebotene Sichtweise verweist hingegen auf das Ele-
ment der Perspektive. Es betont die Uberlappung und die Méglichkeit von
landschaftlichen Ubergingen.

In einer solchen Sichtweise reprisentiert Ethnopolitik eine eigene Kon-
fliktlandschaft im Stiidsudan. Mitunter korrespondiert sie mit transaktiona-
len politischen Mechanismen. Kaum je ist sie jedoch ohne die historische In-
stitutionalisierung von Differenzen zu verstehen, die durch die kolonialisti-
sche Epoche iiberhaupt erst angestofRen wurde.

Ethnopolitik basiert auf der soziopolitischen Essentialisierung von Diffe-
renz. Das Erkennen einer solchen Differenz setzt wiederum vergesellschaf-
tende Institutionalisierungsprozesse voraus, Prozesse, die allerdings abgeris-
sen, segmentiert, fragmentiert bleiben. Nie ist Vergesellschaftung allumfas-
send und abgeschlossen. Dies wire ein zutiefst totalitirer Prozess, der kein
Auflen akzeptieren konnte. Die plurale Gesellschaft ist deshalb immer Gesell-
schaft im Plural — Gesellschaften. Und doch liegt irgendwo am Weg soziopo-
litischer Institutionalisierung ein, die Referenz auf die marxistische Dialektik
sei mir verziehen, doppelter qualitativer Umschlag. Ein Umschlag ist die auf
okonomischer und sozialer Ebene vollzogene Integration in eine unperson-
liche, in ihrer Ausdehnung nur abstrakt erfassbare Meta-Gemeinschaft, ein
weiterer die Anbindung an ein Amalgam aus politischer Institutionalisierung

12.02.2026, 21:11:34. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T .


https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Konfliktlandschaften des Siidsudan

und ideologischer Vision, den Nationalstaat. Wenngleich seine teleologische
Fixierung irritiert, ist die von Max Weber (1922) angedachte Verbindung von
Gesellschaft und Nationalstaat folgerichtig.

Die spezifische Problematik der abgerissenen siidsudanesischen Verge-
sellschaftung ist ihr extern ausgeloster und angeschobener Charakter. Zwar
werden verschiedenste im Gebiet des heutigen Siidsudan lebende Gemein-
schaften von Sklavenjagden arabischer Stimme in Mitleidenschaft gezogen.
Ohne die durch die Kolonialherrschaft hergestellte Verbindung hitte dies je-
doch nicht zur Herausbildung einer die einzelnen Gemeinschaften tibergrei-
fenden Identitit gefithrt. Die kolonialistisch verankerte Unterscheidung zwi-
schen den beiden Uberidentititen »Araber:innen« und »Afrikaner:innen« war
letzten Endes nichts anderes als ein koloniales Herrschaftsinstrument. »The
classification Arab vs African is an example of racial formation as a state prac-
tice in the Sudanese context.« (Jok, 2016: 10) Eine oft vergessene Konsequenz
dieser abgerissenen Vergesellschaftung ist, dass erst sie itberhaupt die unter-
schiedlichen Gemeinschaften in eine institutionelle Beziehung gesetzt hat.
Durch die Formalisierung dieser institutionellen Beziehung, konkret durch
die koloniale Verwaltung mit ihrer Systematisierung der »Indirect Rule«, wird
die Basis fiir die Ethnopolitisierung geschaffen.

Der liberal verfasste Nationalstaat steht immer im Zentrum modernen
politischen Denkens. Er ist, wie Joel Migdal (1988: 15) so richtig bemerkt hat,
»part of our natural landscape«. Er bestimmt, warum eine plurale Sichtweise
auf soziale Konflikte, ein Denken in Landschaften, fir modern gepolte Ana-
lyst:innen unmoglich ist. Jede Form eines bewaffnet ausbrechenden Konflik-
tes ist ein Resultat eines mangelnden Nation-Building, oder sogar ein Weg
dahin. »Derived from a strategic and somewhat parsimonious analysis of Eu-
ropean history, this rational has been used to describe the dynamics of con-
flict all around the world. Yet it represents a reductionist logic, based on the
understanding that violence is a biological imperative.« (Richmond, 2014: 33)
Vielmehr ist es die Mission der Verstaatlichung selbst, die insbesondere eth-
nopolitisch kodierte Gewalt als Folge einer gesellschaftlichen Institutionali-
sierung auslost.

Die historische Entwicklung und Konfiguration dieser Institutionalisie-
rung erfuhren im siiddsudanesischen Fall besonders ungliickliche Interventio-
nen. Immer als Peripherie institutionalisiert, arbeiteten die kolonial wie post-
kolonial Herrschenden im heutigen Stidsudan kontinuierlich daran, durch
eine konkurrenzierende, segmentierte Integration der im designierten Ter-
ritorium lebenden Gemeinschaften ihre Herrschaft abzusichern. Dies fithrte

12.02.2026, 21:11:34. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T .


https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopolitik

nicht nur zu der Konfiguration des Stidsudan als einem Staat in Fragmen-
ten, es fithrte auch zu der hochproblematischen Konstellation, dass sich die
in diesen Fragmenten entspannenden politischen Prozesse nicht zuletzt an-
hand der Fragen gemeinschaftlicher Identitit institutionalisierten — und lei-
der teilweise essenzialisierten.

Eine Frage der Diktion

Diese ethnopolitischen Gegebenheiten machen eine Benennung sozialer Ge-
gebenheiten zu einer herausfordernden Aufgabe. Die offenkundige Falle be-
steht in der angesprochenen Essenzialisierung sozialer und kultureller Konfi-
gurationen. Und gerade dies geschieht im siidsudanesischen Kontext schnell
und oft. Die Dinka. Die Nuer. Die Zande. Selbst aufgeklart liberale Diskur-
se benutzen und befeuern derartige Denkweisen. Es ist unméglich, ihnen zu
entkommen. Auch in diesem Buch nicht. Ein derartiges Beispiel liegt schon
in der Quantifizierung von Diversitit. 65 Sprachen, 65 Gemeinschaften. Doch
diese Zahl ist fluide. Der Wikipedia-Eintrag zu »Ethnic Groups in South Su-
danc listet 63 derselben auf. Offizielle siidsudanesische Dokumente sprechen
von 64 sogenannten »tribes, also Stimmen. Der Nationality Act 2011 verwen-
det als Zuschreibung den hybriden Begriff der »indigenous ethnic commu-
nities of South Sudan«.

Die Fluiditit von Zahlen und Begrifflichkeiten ist der Problematik inhi-
rent. Im Gegensatz zur ordnenden Natur moderner Analyse ist Identitit kei-
neswegs klar und eindeutig: »the Sudanese popular notions of race are not
based on phenotypes alone, and they are not fixed« (Jok, 2016: 3). Selbst bei
den grofiten Gruppen gibt es Zweifel. Dinka? Nuer? Kommen die Dinka iber-
haupt aus dem Siiden des Sudan? Entstammen gar die Nuer von den Dinka?
Ein alter Text von Aidan Southall (1976: 463) gibt auf diese Frage die einzig
mogliche Antwort: »the Nuer are not Nuer and the Dinka are not Dinkac.

Diese Aussage bezieht sich zunichst auf die historische Namensgebung
von »Naath« fiir Nuer und »Jieng« fitr Dinka. Zugleich sind aber Unterschie-
de zwischen und Diversifizierung innerhalb dieser soziokulturellen Gruppie-
rungen nicht dazu angetan, von einer bindren Unterscheidung auszugehen.
Bor Dinka, Twic Dinka, Bahr el-Ghazal Dinka. Ihre Dialekte unterscheiden
sich, sind sich aber dhnlich genug fiir eine Verstindigung. Wie auch von Nu-
er. »Natiirlich verstehe ich Dinkax, erzihlt meine Freundin Nyibol, aufgrund
ihres Namens eindeutig als Nuer identifizierbar. »Der Unterschied ist nicht

12.02.2026, 21:11:34. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T .

175


https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Konfliktlandschaften des Siidsudan

so grofR.« Oder, in der eigentiimlichen Diktion der kolonialen Anthropologie
erzahlt: »Nuer and Dinka are too much alike physically and their languages
and customs are too similar for any doubt to arise about their common ori-
gin.« (Evans-Pritchard, 1940: 3) Und dennoch: die Unterscheidung zwischen
Dinka und Nuer hat sich in den vergangenen Jahrzehnten in einem Mafie eth-
nopolitisiert, dass sie zu einer wesentlichen Triebkraft der siidsudanesischen
Gewaltkonflikte angeschwollen ist.

Dieser Prozess demonstriert die Funktionalitit von Ethnopolitik in Kurz-
fassung: Es geht um die politische Instrumentalisierung von Unterschieden,
die sich in weiterer Folge institutionalisiert. So fluide die Fixierung von
Dinka- und Nuer-Identititen letztlich ist, so wichtig ist es, sie zu kennen
und tber sie Bescheid zu wissen. Sie verleihen politische Positionalitit, zum
Teil erméglichen sie sie erst. Und zugleich verkomplizieren diese Unter-
scheidungen jede Auseinandersetzung, die kritisch darauf bedacht ist, die
Essenzialisierung von ethnopolitischen Grofien im Widerstreit zu anderen
Formen identititspolitischer Vergesellschaftung nicht zu performieren.

Die in diesem Buch verwendete Diktion baut auf dem Begriff der Gemein-
schaft auf, in bewusstem Gegensatz zu einem soziodkonomischen Prozess der
Vergesellschaftung, der sich im Stidsudan ohnehin nur in Fragmenten vollzo-
gen hat. Gemeinschaft ist kein simpler Begriff, lisst er sich doch auf sprach-
lich und kulturell abgrenzbare grofiere ethnopolitischen Gruppen wie Dinka,
Nuer oder Zande, Bari oder Murle nicht einfach unreflektiert anwenden. Es
gibt keine Gemeinschaft der Dinka, sehr wohl aber Dinka-Gemeinschaften.
Vielleicht wiirde es analytisch Sinn ergeben, von einer Dinka-Gesellschaft zu
sprechen. Das wiirde freilich weitreichende Annahmen voraussetzen, die die
soziologische und historische Analysetiefe dieser Arbeit iibersteigen.

Cherry Leonardi (2015: 22) weist darauf hin, dass sich die »oral history«
von Gemeinschaften nahezu immer auf Migrationsbewegungen bezieht. Ge-
meinschaft wird am ehesten in Klan-Strukturen gedacht, in Familienverbin-
den, die derartige Migrationen gemeinsam unternehmen. Ethnische Zuord-
nungen, die in institutionalisierte Differenzen iibergehen kénnen, entwickeln
sich erst in Bezug auf ein spezifisches Territorium, »so that a tribe« like the
Mundari was made up of various groups of immigrants to a particular ter-
ritory« (ebd.).

Dementsprechend sind ethnische Selbstbezeichnungen uniiblich. Viel-
mehr sind die spiter durch koloniale Verwaltungspraxis und Anthropologie
entwickelten Namensgebungen das Produkt ganz profaner Begriffe. Die
Dinka-Eigenbezeichnung »Jieng« und der Nuer-Eigenname »Naath« be-

12.02.2026, 21:11:34. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T .


https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnopolitik

deuten mehr oder minder dhnliches, Menschen oder Leute. Eine daraus
abgeleitete Nomenklatur von Eigennamen entwickelt sich erst durch die
koloniale Anthropologie, deren Aufgabe unter anderem darin besteht, fir das
moglichst effiziente Funktionieren der Kolonialverwaltung unabdingbare
soziokulturelle Unterschiedlichkeiten zu benennen und zu objektivieren. Zu-
gleich konnen solche Fremdbezeichnungen ein weites Feld von Beziehungen
abdecken. So kennt die Sprache der Murle, wie schon kurz ausgefiihrt, keine
Unterscheidung zwischen »Fremden« und »Feindenc, beide sind »moden«
(Arensen, 1964: 1).

Eine ethnopolitische Verortung setzt gemeinsame Institutionalisierungen
voraus. Diese waren vor den zuvor beschriebenen Durchdringungen, die auf
eine rudimentire Vergesellschaftung hinwirken, nicht gegeben. Eine kom-
plexere Identititsfragen aufwerfende subjektive Positionalitit jenseits einer
pragmatischen Einteilung in ein enges, nicht mit der heutigen ethnopoli-
tischen Konfiguration zu verwechselndes »wir« und »die anderen« ist also
vergleichsweise jungen Datums. Dennoch fokussieren selbst konstruktivisti-
sche Interpretationen von Ethnizitit im afrikanischen Kontext (etwa Roessler,
2016: 48-49) oftmals mehr auf Kontinuitit und Ahnlichkeit denn auf konti-
nuierliche Wandlung und Differenz. »Sociologically, ethnicity’s attributes of
common descent, including dense social connections [...] and shared norms
that are passed down from generation to generation.«

Doch diese Weitergabe von Generation zu Generation geht nicht so weit,
wie die Formulierung vermuten lassen wiirde. Grof3viter heute alterer Siid-
sudanes:innen haben noch eine Zeit vor der verankerten ethnopolitischen
Typologisierung erlebt. Die allzu oft routinemifiig lange zuriickreichenden
Traditionen zugerechneten »ethnischen Konflikte« sind in den meisten Fil-
len jiingerer Herkunft und haben sich zum Teil iiberhaupt erst im Zuge der
Biirgerkriege entwickelt.

Meine Entscheidung, fiir den vorliegenden Band auf den Begriff von Ge-
meinschaft zuriickzugreifen, ist vor diesem Hintergrund zu verstehen. Ge-
meinschaft hat als Begrifflichkeit zwei weitere Vorteile. Erstens steht der Be-
griff im expliziten Gegensatz zu Gesellschaft. Dies ist im stidsudanesischen
Kontext eine nicht zu unterschitzende Aussage, die die meines Erachtens we-
nig hilfreiche analytische Feststellung konterkariert, wonach der Siidsudan
durch eine gespaltene oder fragmentierte Gesellschaft gekennzeichnet wire.
Vielmehr wiirde ich behaupten, dass ein erfolgreicher Prozess der Vergesell-
schaftung nie vollzogen wurde, es also gar keine sitdsudanesische Gesellschaft
gibt, der solche problematische Attribute umzuhingen wiren. Vielmehr war

12.02.2026, 21:11:34. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T .

171


https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Konfliktlandschaften des Siidsudan

und ist Vergesellschaftung fragmentarisch verlaufen. Statt von einer frag-
mentierten Gesellschaft wire es daher zweckmiRiger, von gesellschaftlichen
Fragmenten zu sprechen.

Zweitens eroffnet der Begriff der Gemeinschaft die Moglichkeit von Zu-
schreibungen, die ethnopolitische Kategorien in ihrer empirisch auftretenden
Form, anhand real existierender, Klan-artiger Netzwerke beschreibt, ohne sie
zu essenzialisieren. Denn natiirlich sind im gegenwirtigen politischen Kon-
text Zuschreibungen wie Dinka, Nuer oder, wie beim derzeitigen Oberkom-
mandierenden der SSPDF, Acholi, von Belang. Die bestindige Reflexion des
fluiden, in permanenter Rekonstruktion befindlichen Charakters derartiger
Zuschreibungen ist aber unumginglich. Die folgenden beiden Vignetten, die
Ausschnitte aus der ethnopolitischen Konfliktlandschaft bieten wollen, un-
terstreichen das in aller Deutlichkeit.

Dinka-Dominanz?

Das Narrativ einer angeblichen Dominanz der Dinka, vor allem der Dinka-
Gemeinschaften aus Bahr el-Ghazal, ist ein langjihriger Vorhalt gegeniiber
der SPLM/A. Doch das Narrativ ist alter. Schon wihrend der Zeit des Addis
Ababa Agreement und der Auseinandersetzungen zwischen der von Equatori-
ans dominierten Anya-nya und den den Siiden reprisentierenden Politikern
in Khartum, die zumeist aus den nordlichen Regionen stammen, kommt es
erstmals zu derartigen Vorwiirfen (Rolandsen und Daly, 2016: 95). In der spi-
teren Phase des Krieges steht die SPLM/A-Fithrung nahezu permanent unter
dem Verdacht, in erster Linie eine Dinka-Agenda zu verfolgen. Deren eth-
nopolitische Komposition rund um den aus Jonglei stammenden Twic Dinka
John Garang oder den aus Gogrial stammenden Awan-Chan Dinka Salva Kiir
tragt zu diesem Bild bei. Die Spaltung der Organisation durch den Nasir-
Split im Jahr 1991, wihrend der der Dok Nuer aus Unity State, Riek Machar,
versucht, eine ethnopolitisch argumentierte Nuer-Shilluk-Allianz gegen die
Dinka-Fithrung zu etablieren, verstirkt und verstetigt dieses Image. Nach-
dem die im Zuge des Nasir-Split aufbrechenden Spannungslinien in den fol-
genden Jahrzehnten nicht mehr transzendiert werden konnten, ist die Ein-
stellung der Nuer-Gemeinschaften zur heutigen SPLM iiberwiegend distan-
ziert.

Diese Distanziertheit darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass es Machar
und seinen verschiedenen organisatorischen Vehikeln nie gelingt, eine ethno-

12.02.2026, 21:11:34. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T .


https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

