
Ethnopolitik

Landschaften sind nichts objektiv Gegebenes. Sie erschließen sich mit den

darauf geworfenen Blicken, mit dem, was ins Auge fällt, mit dem, was in Er-

innerung und Wiedererkennung übergeht. Landschaften können sich somit

ergänzen, sie können ineinander verfließen, sich aber auch widersprechen

oder im Extremfall sogar gegeneinander ankämpfen. In einer stringenten, li-

nearen Analyse würden historische Durchdringungen, politische Marktplät-

ze und ethnopolitischeMechanismen konkurrierende Erklärungsansätze dar-

stellen. Ganz so, als wäre ein Ansatz richtiger oder erklärungsmächtiger als

die anderen. Die hier angebotene Sichtweise verweist hingegen auf das Ele-

ment der Perspektive. Es betont die Überlappung und die Möglichkeit von

landschaftlichen Übergängen.

In einer solchen Sichtweise repräsentiert Ethnopolitik eine eigene Kon-

fliktlandschaft im Südsudan. Mitunter korrespondiert sie mit transaktiona-

len politischen Mechanismen. Kaum je ist sie jedoch ohne die historische In-

stitutionalisierung von Differenzen zu verstehen, die durch die kolonialisti-

sche Epoche überhaupt erst angestoßen wurde.

Ethnopolitik basiert auf der soziopolitischen Essentialisierung von Diffe-

renz. Das Erkennen einer solchen Differenz setzt wiederum vergesellschaf-

tende Institutionalisierungsprozesse voraus, Prozesse, die allerdings abgeris-

sen, segmentiert, fragmentiert bleiben. Nie ist Vergesellschaftung allumfas-

send und abgeschlossen. Dies wäre ein zutiefst totalitärer Prozess, der kein

Außen akzeptieren könnte. Die plurale Gesellschaft ist deshalb immer Gesell-

schaft im Plural – Gesellschaften. Und doch liegt irgendwo amWeg soziopo-

litischer Institutionalisierung ein, die Referenz auf die marxistische Dialektik

sei mir verziehen, doppelter qualitativer Umschlag. Ein Umschlag ist die auf

ökonomischer und sozialer Ebene vollzogene Integration in eine unpersön-

liche, in ihrer Ausdehnung nur abstrakt erfassbare Meta-Gemeinschaft, ein

weiterer die Anbindung an ein Amalgam aus politischer Institutionalisierung

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025 - am 12.02.2026, 21:11:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Konfliktlandschaften des Südsudan

und ideologischer Vision, den Nationalstaat. Wenngleich seine teleologische

Fixierung irritiert, ist die von Max Weber (1922) angedachte Verbindung von

Gesellschaft und Nationalstaat folgerichtig.

Die spezifische Problematik der abgerissenen südsudanesischen Verge-

sellschaftung ist ihr extern ausgelöster und angeschobener Charakter. Zwar

werden verschiedenste im Gebiet des heutigen Südsudan lebende Gemein-

schaften von Sklavenjagden arabischer Stämme in Mitleidenschaft gezogen.

Ohne die durch die Kolonialherrschaft hergestellte Verbindung hätte dies je-

doch nicht zur Herausbildung einer die einzelnen Gemeinschaften übergrei-

fenden Identität geführt. Die kolonialistisch verankerte Unterscheidung zwi-

schen den beiden Überidentitäten »Araber:innen« und »Afrikaner:innen« war

letzten Endes nichts anderes als ein koloniales Herrschaftsinstrument. »The

classification Arab vs African is an example of racial formation as a state prac-

tice in the Sudanese context.« (Jok, 2016: 10) Eine oft vergessene Konsequenz

dieser abgerissenen Vergesellschaftung ist, dass erst sie überhaupt die unter-

schiedlichen Gemeinschaften in eine institutionelle Beziehung gesetzt hat.

Durch die Formalisierung dieser institutionellen Beziehung, konkret durch

die koloniale Verwaltungmit ihrer Systematisierung der »Indirect Rule«, wird

die Basis für die Ethnopolitisierung geschaffen.

Der liberal verfasste Nationalstaat steht immer im Zentrum modernen

politischen Denkens. Er ist, wie Joel Migdal (1988: 15) so richtig bemerkt hat,

»part of our natural landscape«. Er bestimmt, warum eine plurale Sichtweise

auf soziale Konflikte, ein Denken in Landschaften, für modern gepolte Ana-

lyst:innen unmöglich ist. Jede Form eines bewaffnet ausbrechenden Konflik-

tes ist ein Resultat eines mangelnden Nation-Building, oder sogar ein Weg

dahin. »Derived from a strategic and somewhat parsimonious analysis of Eu-

ropean history, this rational has been used to describe the dynamics of con-

flict all around the world. Yet it represents a reductionist logic, based on the

understanding that violence is a biological imperative.« (Richmond, 2014: 33)

Vielmehr ist es die Mission der Verstaatlichung selbst, die insbesondere eth-

nopolitisch kodierte Gewalt als Folge einer gesellschaftlichen Institutionali-

sierung auslöst.

Die historische Entwicklung und Konfiguration dieser Institutionalisie-

rung erfuhren im südsudanesischen Fall besonders unglückliche Interventio-

nen. Immer als Peripherie institutionalisiert, arbeiteten die kolonial wie post-

kolonial Herrschenden im heutigen Südsudan kontinuierlich daran, durch

eine konkurrenzierende, segmentierte Integration der im designierten Ter-

ritorium lebenden Gemeinschaften ihre Herrschaft abzusichern. Dies führte

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025 - am 12.02.2026, 21:11:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethnopolitik 175

nicht nur zu der Konfiguration des Südsudan als einem Staat in Fragmen-

ten, es führte auch zu der hochproblematischen Konstellation, dass sich die

in diesen Fragmenten entspannenden politischen Prozesse nicht zuletzt an-

hand der Fragen gemeinschaftlicher Identität institutionalisierten – und lei-

der teilweise essenzialisierten.

Eine Frage der Diktion

Diese ethnopolitischen Gegebenheiten machen eine Benennung sozialer Ge-

gebenheiten zu einer herausfordernden Aufgabe. Die offenkundige Falle be-

steht in der angesprochenen Essenzialisierung sozialer und kultureller Konfi-

gurationen. Und gerade dies geschieht im südsudanesischen Kontext schnell

und oft. Die Dinka. Die Nuer. Die Zande. Selbst aufgeklärt liberale Diskur-

se benutzen und befeuern derartige Denkweisen. Es ist unmöglich, ihnen zu

entkommen. Auch in diesem Buch nicht. Ein derartiges Beispiel liegt schon

in der Quantifizierung von Diversität. 65 Sprachen, 65 Gemeinschaften. Doch

diese Zahl ist fluide. Der Wikipedia-Eintrag zu »Ethnic Groups in South Su-

dan« listet 63 derselben auf. Offizielle südsudanesische Dokumente sprechen

von 64 sogenannten »tribes«, also Stämmen.Der Nationality Act 2011 verwen-

det als Zuschreibung den hybriden Begriff der »indigenous ethnic commu-

nities of South Sudan«.

Die Fluidität von Zahlen und Begrifflichkeiten ist der Problematik inhä-

rent. Im Gegensatz zur ordnenden Natur moderner Analyse ist Identität kei-

neswegs klar und eindeutig: »the Sudanese popular notions of race are not

based on phenotypes alone, and they are not fixed« (Jok, 2016: 3). Selbst bei

den größten Gruppen gibt es Zweifel. Dinka? Nuer? Kommen die Dinka über-

haupt aus dem Süden des Sudan? Entstammen gar die Nuer von den Dinka?

Ein alter Text von Aidan Southall (1976: 463) gibt auf diese Frage die einzig

mögliche Antwort: »the Nuer are not Nuer and the Dinka are not Dinka«.

Diese Aussage bezieht sich zunächst auf die historische Namensgebung

von »Naath« für Nuer und »Jieng« für Dinka. Zugleich sind aber Unterschie-

de zwischen und Diversifizierung innerhalb dieser soziokulturellen Gruppie-

rungen nicht dazu angetan, von einer binären Unterscheidung auszugehen.

Bor Dinka, Twic Dinka, Bahr el-Ghazal Dinka. Ihre Dialekte unterscheiden

sich, sind sich aber ähnlich genug für eine Verständigung. Wie auch von Nu-

er. »Natürlich verstehe ich Dinka«, erzählt meine Freundin Nyibol, aufgrund

ihres Namens eindeutig als Nuer identifizierbar. »Der Unterschied ist nicht

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025 - am 12.02.2026, 21:11:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Konfliktlandschaften des Südsudan

so groß.« Oder, in der eigentümlichen Diktion der kolonialen Anthropologie

erzählt: »Nuer and Dinka are too much alike physically and their languages

and customs are too similar for any doubt to arise about their common ori-

gin.« (Evans-Pritchard, 1940: 3) Und dennoch: die Unterscheidung zwischen

Dinka undNuer hat sich in den vergangenen Jahrzehnten in einemMaße eth-

nopolitisiert, dass sie zu einer wesentlichen Triebkraft der südsudanesischen

Gewaltkonflikte angeschwollen ist.

Dieser Prozess demonstriert die Funktionalität von Ethnopolitik in Kurz-

fassung: Es geht um die politische Instrumentalisierung von Unterschieden,

die sich in weiterer Folge institutionalisiert. So fluide die Fixierung von

Dinka- und Nuer-Identitäten letztlich ist, so wichtig ist es, sie zu kennen

und über sie Bescheid zu wissen. Sie verleihen politische Positionalität, zum

Teil ermöglichen sie sie erst. Und zugleich verkomplizieren diese Unter-

scheidungen jede Auseinandersetzung, die kritisch darauf bedacht ist, die

Essenzialisierung von ethnopolitischen Größen im Widerstreit zu anderen

Formen identitätspolitischer Vergesellschaftung nicht zu performieren.

Die in diesemBuch verwendete Diktion baut auf demBegriff der Gemein-

schaft auf, in bewusstemGegensatz zu einem sozioökonomischen Prozess der

Vergesellschaftung, der sich im Südsudan ohnehin nur in Fragmenten vollzo-

gen hat. Gemeinschaft ist kein simpler Begriff, lässt er sich doch auf sprach-

lich und kulturell abgrenzbare größere ethnopolitischen Gruppen wie Dinka,

Nuer oder Zande, Bari oder Murle nicht einfach unreflektiert anwenden. Es

gibt keine Gemeinschaft der Dinka, sehr wohl aber Dinka-Gemeinschaften.

Vielleicht würde es analytisch Sinn ergeben, von einer Dinka-Gesellschaft zu

sprechen. Das würde freilich weitreichende Annahmen voraussetzen, die die

soziologische und historische Analysetiefe dieser Arbeit übersteigen.

Cherry Leonardi (2015: 22) weist darauf hin, dass sich die »oral history«

von Gemeinschaften nahezu immer auf Migrationsbewegungen bezieht. Ge-

meinschaft wird am ehesten in Klan-Strukturen gedacht, in Familienverbän-

den, die derartige Migrationen gemeinsam unternehmen. Ethnische Zuord-

nungen, die in institutionalisierte Differenzen übergehen können, entwickeln

sich erst in Bezug auf ein spezifisches Territorium, »so that a ›tribe‹ like the

Mundari was made up of various groups of immigrants to a particular ter-

ritory« (ebd.).

Dementsprechend sind ethnische Selbstbezeichnungen unüblich. Viel-

mehr sind die später durch koloniale Verwaltungspraxis und Anthropologie

entwickelten Namensgebungen das Produkt ganz profaner Begriffe. Die

Dinka-Eigenbezeichnung »Jieng« und der Nuer-Eigenname »Naath« be-

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025 - am 12.02.2026, 21:11:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethnopolitik 177

deuten mehr oder minder ähnliches, Menschen oder Leute. Eine daraus

abgeleitete Nomenklatur von Eigennamen entwickelt sich erst durch die

koloniale Anthropologie, deren Aufgabe unter anderem darin besteht, für das

möglichst effiziente Funktionieren der Kolonialverwaltung unabdingbare

soziokulturelle Unterschiedlichkeiten zu benennen und zu objektivieren. Zu-

gleich können solche Fremdbezeichnungen ein weites Feld von Beziehungen

abdecken. So kennt die Sprache der Murle, wie schon kurz ausgeführt, keine

Unterscheidung zwischen »Fremden« und »Feinden«, beide sind »moden«

(Arensen, 1964: 1).

Eine ethnopolitische Verortung setzt gemeinsame Institutionalisierungen

voraus. Diese waren vor den zuvor beschriebenen Durchdringungen, die auf

eine rudimentäre Vergesellschaftung hinwirken, nicht gegeben. Eine kom-

plexere Identitätsfragen aufwerfende subjektive Positionalität jenseits einer

pragmatischen Einteilung in ein enges, nicht mit der heutigen ethnopoli-

tischen Konfiguration zu verwechselndes »wir« und »die anderen« ist also

vergleichsweise jungen Datums. Dennoch fokussieren selbst konstruktivisti-

sche Interpretationen von Ethnizität im afrikanischen Kontext (etwa Roessler,

2016: 48-49) oftmals mehr auf Kontinuität und Ähnlichkeit denn auf konti-

nuierliche Wandlung und Differenz. »Sociologically, ethnicity’s attributes of

common descent, including dense social connections […] and shared norms

that are passed down from generation to generation.«

Doch diese Weitergabe von Generation zu Generation geht nicht so weit,

wie die Formulierung vermuten lassen würde. Großväter heute älterer Süd-

sudanes:innen haben noch eine Zeit vor der verankerten ethnopolitischen

Typologisierung erlebt. Die allzu oft routinemäßig lange zurückreichenden

Traditionen zugerechneten »ethnischen Konflikte« sind in den meisten Fäl-

len jüngerer Herkunft und haben sich zum Teil überhaupt erst im Zuge der

Bürgerkriege entwickelt.

Meine Entscheidung, für den vorliegenden Band auf den Begriff von Ge-

meinschaft zurückzugreifen, ist vor diesem Hintergrund zu verstehen. Ge-

meinschaft hat als Begrifflichkeit zwei weitere Vorteile. Erstens steht der Be-

griff im expliziten Gegensatz zu Gesellschaft. Dies ist im südsudanesischen

Kontext eine nicht zu unterschätzende Aussage, die die meines Erachtens we-

nig hilfreiche analytische Feststellung konterkariert, wonach der Südsudan

durch eine gespaltene oder fragmentierte Gesellschaft gekennzeichnet wäre.

Vielmehr würde ich behaupten, dass ein erfolgreicher Prozess der Vergesell-

schaftung nie vollzogenwurde, es also gar keine südsudanesische Gesellschaft

gibt, der solche problematische Attribute umzuhängen wären. Vielmehr war

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025 - am 12.02.2026, 21:11:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Konfliktlandschaften des Südsudan

und ist Vergesellschaftung fragmentarisch verlaufen. Statt von einer frag-

mentierten Gesellschaft wäre es daher zweckmäßiger, von gesellschaftlichen

Fragmenten zu sprechen.

Zweitens eröffnet der Begriff der Gemeinschaft die Möglichkeit von Zu-

schreibungen, die ethnopolitische Kategorien in ihrer empirisch auftretenden

Form, anhand real existierender, Klan-artiger Netzwerke beschreibt, ohne sie

zu essenzialisieren. Denn natürlich sind im gegenwärtigen politischen Kon-

text Zuschreibungen wie Dinka, Nuer oder, wie beim derzeitigen Oberkom-

mandierenden der SSPDF, Acholi, von Belang. Die beständige Reflexion des

fluiden, in permanenter Rekonstruktion befindlichen Charakters derartiger

Zuschreibungen ist aber unumgänglich. Die folgenden beiden Vignetten, die

Ausschnitte aus der ethnopolitischen Konfliktlandschaft bieten wollen, un-

terstreichen das in aller Deutlichkeit.

Dinka-Dominanz?

Das Narrativ einer angeblichen Dominanz der Dinka, vor allem der Dinka-

Gemeinschaften aus Bahr el-Ghazal, ist ein langjähriger Vorhalt gegenüber

der SPLM/A. Doch das Narrativ ist älter. Schon während der Zeit des Addis

Ababa Agreement und der Auseinandersetzungen zwischen der von Equatori-

ans dominierten Anya-nya und den den Süden repräsentierenden Politikern

in Khartum, die zumeist aus den nördlichen Regionen stammen, kommt es

erstmals zu derartigen Vorwürfen (Rolandsen und Daly, 2016: 95). In der spä-

teren Phase des Krieges steht die SPLM/A-Führung nahezu permanent unter

dem Verdacht, in erster Linie eine Dinka-Agenda zu verfolgen. Deren eth-

nopolitische Komposition rund um den aus Jonglei stammenden Twic Dinka

John Garang oder den aus Gogrial stammenden Awan-Chan Dinka Salva Kiir

trägt zu diesem Bild bei. Die Spaltung der Organisation durch den Nasir-

Split im Jahr 1991, während der der Dok Nuer aus Unity State, Riek Machar,

versucht, eine ethnopolitisch argumentierte Nuer-Shilluk-Allianz gegen die

Dinka-Führung zu etablieren, verstärkt und verstetigt dieses Image. Nach-

dem die im Zuge des Nasir-Split aufbrechenden Spannungslinien in den fol-

genden Jahrzehnten nicht mehr transzendiert werden konnten, ist die Ein-

stellung der Nuer-Gemeinschaften zur heutigen SPLM überwiegend distan-

ziert.

Diese Distanziertheit darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass es Machar

und seinen verschiedenen organisatorischen Vehikeln nie gelingt, eine ethno-

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025 - am 12.02.2026, 21:11:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455807-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

