EINLEITUNG
1.3.2 Merleau-Ponty und die Soziologie

Die Frage nach der Beziehung von Merleau-Ponty und der Soziologie ist
eine doppelte: Sie bezieht sich auf seine Bezugnahmen auf die Soziologie
und die soziologische Rezeption Merleau-Pontys. Beide Seiten dieser Be-
ziehung konnen hier nur skizziert werden.

Merleau-Ponty erwihnt in seinen Werken immer wieder >die< Soziolo-
gie und einzelne Soziolog:innen. Oftmals bleibt es jedoch bei bloflen Er-
wihnungen, vor allem in seinem Frithwerk (SC, PP)"". In diesem nimmt er
oft eine global ablehnende Haltung gegeniiber dem Soziologismus (nicht
notwendigerweise der Soziologie) ein. Abgesehen von einigen frithen, pau-
schalisierenden Auflerungen gilt Merleau-Ponty jedoch als Philosoph, der
Erkenntnisse aus den Einzelwissenschaften wohlwollend und systematisch
in seine Arbeiten integriert hat (und tiber umfassende Kenntnisse fran-
zosisch-, deutsch- und englischsprachiger psychologischer, soziologischer
etc. Literatur verfiigte). Diese positive Beziehung von Merleau-Ponty zu
den Einzelwissenschaften und v.a. auch den Sozialwissenschaften betonte
auch Pierre Bourdieu (Bourdieu [1984] 2014: 25, [1997] 2013: 53, [2004]
2008: 12). Eine ausfithrlichere Auseinandersetzung mit der Soziologie sei-
ner Zeit findet sich vor allem in Merleau-Pontys Aufsitzen (etwa in Le mé-
taphysique dans ’homme oder De Mauss a Claude Lévi-Strauss) sowie in
seinen politischen Schriften (Les aventures de la dialectique).

Die Rezeption Merleau-Pontys in der Soziologie ist vielfiltig, dabei je-
doch selten direkt, werkbezogen und systematisch. Merleau-Ponty war
(und ist?) in soziologischen Debatten und Theorieentwicklungen der
sprichwortliche Elefant im Raum. Seine Philosophie war und ist zumin-
dest in Teilen bekannt und in Diskursen prasent, sie wurde grundsatzlich
als wesentlich anerkannt, wurde jedoch nur in wenigen Kontexten sys-
tematisch und vertiefend bearbeitet. Zum einen hat Merleau-Ponty eine
Generation von Wissenschaftler:innen (mit-)gepragt, die in der gegenwir-
tigen Soziologie breit rezipiert wird. Aufgrund von Merleau-Pontys Tatig-
keit am College de France in den 19 50ern wurde ihm im Feld der Pariser
Philosophie seiner Zeit einige Aufmerksamkeit zuteil. Der Natur dieser
Institution geschuldet, trat Merleau-Ponty jedoch nicht in eine klassi-
sche Lehrer-Schiiler:innen-Beziehung (was die genauen Beziehungen auch
schwerer nachvollziehbar macht). Zur (inhaltlich-konzeptuellen und his-
torischen) Beziehung von Merleau-Ponty und Pierre Bourdieu gibt es ei-
nige Schriften, dennoch scheint diese Beziehung (vor allem vor dem Hin-
tergrund von neueren Erscheinungen aus dem Nachlass beider Personen)

11 Wenn im Folgenden Merleau-Pontys Werke (im franzosischsprachigen Ori-
ginal oder in der deutschen Ubersetzung) zitiert werden, so werden die je-
weiligen Verweise mithilfe von Siglen ausgewiesen. Eine Liste der verwen-
deten Siglen findet sich am Beginn des Literaturverzeichnisses.

26

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

noch nicht vollstandig aufgearbeitet (siche auch Kapitel 2.3.2.4.3). In
den inzwischen publizierten Schriften zu Bourdieus Vorlesungen am Col-
lege de France finden sich eindeutige Hinweise auf historische Begeg-
nungen (also darauf, dass Bourdieu Merleau-Pontys Vorlesungen an die-
ser Institution besucht haben muss) sowie auf eine konzeptuelle Nihe
(allen voran mit Bezug auf den Habitus und Praktiken). Diese histori-
sche und konzeptuelle Nihe beschrinkt sich nicht auf Bourdieu, sondern
trifft auch auf weitere Soziolog:innen und Philosoph:innen zu. So scheint
es auch eine gewisse Nihe zwischen Merleau-Ponty und Michel Fou-
cault gegeben zu haben'. Zum Zweiten haben sich einige Autor:innen
(oftmals an der Grenze der Philosophie, Sozialtheorie, Soziologie) um-
fangreich mit Merleau-Pontys Werk beschaftigt. Dazu zihlen etwa Bern-
hard Waldenfels (bspw. 1985), Judith Butler (bspw. 1989), Nick Cross-
ley (bspw. 1995), Jack Katz (bspw. [1999] 2015) und Hans Joas ([1992]
2012). Die daraus entstandenen Rezeptionslinien zeichnen sich durch
eine grofle inhaltliche Breite aus. Sie reichen von der Korpersoziologie bis
zur Strukturtheorie, von einer Soziologie der Emotionen uber Theorien
der Verletzbarkeit und Gewalt bis hin zu Arbeiten zur multisensorischen
Wahrnehmung, der Medientheorie und Technikforschung. Diesen diver-
sen Strangen kann hier nicht hinreichend Geniige getan werden; diese
Arbeit setzt sich auch nicht zu Ziel, simtliche in der Soziologie prisente
Strange der Merleau-Ponty Rezeption zu rekonstruieren. Vielmehr wird
auf einzelne Striange der Rezeption (vor allem aus diesem zweiten Bereich)
im weiteren Verlauf dieser Arbeit eingegangen, jeweils im Kontext von
Konzepten, die in der Soziologie aufgegriffen wurden. Zum dritten wird
Merleau-Ponty von einer grofSen Anzahl von Autor:innen genannt, ohne
dass seine Philosophie en détail diskutiert wird.

1.3.3 Begrifflichkeiten

Die im Titel dieser Arbeit stehenden Konzepte sind erklarungsbeduirftig.
Warum wird von Menschen (menschlichen Begegnungen) gesprochen?
Warum von Begegnungen? Und was meint Distanz? Die Kliarung dieser
Fragen und die Definition dieser Begriffe ist ein Vorgriff auf eine Reihe
von Konzepten, die erst im Laufe der Arbeit weiter detailliert und er-
klart werden konnen.

12 Dies wird etwa durch den Umstand nahegelegt, dass Foucault Merleau-
Ponty das Buch Le réve et Pexistence (inklusive Widmung) zusandte, das
Foucault (sehr ausfiihrlich) eingeleitet hat (siehe Fonds Merleau-Ponty in
der Ecole normale supérieure, Paris/Ulm). Weitere Hinweise auf diese enge
Beziehung finden sich in Foucaults Nachlass (Bibliothéque nationale de
France, Fonds Michel Foucault (NAF 28730)).

27

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Warum menschliche Begegnungen?

Durch die Einschrankung auf den Menschen soll nicht unterstellt wer-
den, dass Menschen nicht auch nicht-menschlichen Tieren und Dingen
begegnen wiirden und mit diesen in wesentlichen Beziehungsverhiltnis-
sen stehen, mit ihnen koexistieren. Insbesondere die Materialitit und die
Sinnstrukturen der >Welt« (in einem weiten Sinne) werden im Folgenden
eine wesentliche Rolle spielen. Nicht-menschliche Tiere finden immer
wieder Erwdhnung, weder ihre anthropologische Beschaffenheit noch
ihr Verhaltnis zu Menschen kann in dieser Arbeit hinreichend behandelt
werden. Warum also (nur) Menschen? Mit Merleau-Ponty wird im Fol-
genden das Argument entwickelt, dass Menschen (grundsitzlich) dazu in
der Lage sind, bestimmte Fahigkeiten zu entwickeln, die eine notwendi-
ge Bedingung fur die Moglichkeit von Begegnungen auf Distanz (so wie
Menschen — und eben nur Menschen - sie erleben konnen) sind. Er un-
terstellt dabei keine strikte Differenz zwischen den Menschen einerseits
und den Tieren andererseits oder eine hierarchische, additive Anthro-
pologie (Natu3z 277). Vielmehr geht er von einer Kontinuitit (und einer
Vielzahl von Gemeinsamkeiten) der Spezies aus. Dies zeigt er besonders
deutlich in seinem Frithwerk, La structure du comportement (SC, SdV),
in dem er argumentiert, dass das Verhalten nicht strikt in tierisches und
menschliches zu trennen sei. Er differenziert verschiedene Gestalten; das
Verhalten der unterschiedlichen Spezies entspriche jeweils primir ei-
ner dieser Gestalten, sei jedoch nicht darauf zu reduzieren (SdV 120,
SC 113-14, siehe Kapitel 2.3.2.3).

Der Begriff >menschlich« wird im Folgenden in diesem anthropolo-
gischen Sinne — also im Sinne von >dem Menschen eigentiimlich< — ge-
braucht, wobei dieses Menschliche in Kontinuitit zu anderen Tieren und
Dingen gefasst wird. Es handelt sich hierbei also nicht um eine kategoria-
le Unterscheidung des Menschlichen und des Nicht-Menschlichen. Nicht
mitgemeint ist zudem die moralische Seite des Begriffs smenschlich« (im
Sinne von einer menschlichen oder menschenwiirdigen Begegnung, etwa
im Sinne von Luc Boltanskis Souffrance a distance (2007)).

Warum menschliche Begegnungen?

Der Begriff der Begegnung wurde aus theoretischen Griinden gewahlt.
Prima facie wire der Begriff der >Interaktions, wie er in der Soziologie viel-
fach genutzt wird, eine geeignetere Wahl gewesen. Dieser Begriff scheint
im gegebenen Kontext jedoch aus zumindest zwei Grunden problema-
tisch: Zum einen verbirgt sich im Begriff der >Interaktion« eine aktivisti-
sche Konnotation. Auch wenn dieser Begriff in klassischen soziologischen
Arbeiten in einem nicht nur aktiven Sinne gebraucht wurde (eine schwi-
chere Form der Aktivitit findet sich beispielsweise in Goffmans Beschrei-
bung wechselseitiger Ignoranz), ist der Begriff vor allem in einem interdis-
ziplindren Projekt wie diesem irrefithrend. Der Begriff der >Interpassivitat<

28

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

(Seyfert 2019) setzt sich kritisch mit diesem aktivistischen Bias auseinan-
der, triagt jedoch die umgekehrte einseitige Konnotation in sich. Zum an-
deren verweist der Begriff der >Interaktion< zwar auf eine Wechselseitig-
keit und Verschrankungen von Aktionen mehrerer Individuen, geht dabei
jedoch von Einzelhandlungen durch getrennte Individuen aus, die mitei-
nander verkettet sind. Nahert man sich dem Problem der menschlichen
Begegnungen mit Merleau-Ponty, dann ist eine solche primire Trennung
jedoch der falsche Ausgangspunkt. Nicht nur lehnt Merleau-Ponty es ab,
von einer strikten Trennung der Einzelhandlungen auszugehen. Merle-
au-Ponty geht — noch tiefergehend — nicht von einer primiren Trennung
der Individuen aus, sondern von der grundlegenden menschlichen Ko-
existenz. Da die Koexistenz der Individuen der Ausgangspunkt der nach-
folgenden Uberlegungen zu Begegnungen ist, werden in der Begriffswahl
auch die Prifixe >zwischen< (wie in >zwischenmenschlich<) sowie »inter«
(wie in >Interaktion< oder >interagieren<) vermieden, die beide eine ur-
sprungliche Trennung suggerieren. Der Begriff der Begegnung umgeht die
beiden genannten Probleme — er ist gegenuber der Aktivitit und Passivi-
tit, die an ihrem Beginn und in ihrem Verlauf passieren, neutral. Ebenso
ist sie neutral gegentiber der theoretischen Bestimmung der Natur der sich
Begegnenden (ob diese nun aus ihrer primaren Koexistenz heraus oder
zuvorderst als Individuen verstanden werden).™

Begegnung meint jede Art des unmittelbaren rdumlich-physischen
oder distanzierten Aufeinandertreffens von zwei oder mehr konkreten
Menschen (nicht mitgemeint ist also beispielsweise das Lesen, Sehen und/
oder Horen von Nachrichten, die sich an ein grofSeres, unspezifisches Pu-
blikum richten oder eine Begegnung mit Kollektiven, beziehungsweise
anonymen Gruppen). Der Begriff der Begegnung, wie er im Folgenden
verwendet wird, ist neutral gegeniiber der spezifischen Qualitit der Be-
gegnung. Anders als in Frederik J.]J. Buytendijks Zur Phianomenologie
der Begegnung meint Begegnung hier also nicht: »Im Ritus der magi-
schen und religiosen Handlungen sucht und findet der Mensch Begeg-
nung und Gemeinschaft mit einer Wirklichkeit, die in den Erscheinun-
gen mit Angst oder mit Ehrfurcht geahnt wird.« (Buytendijk 1951: 4371)

Entgegen dem Begriff der Beziehung ist der Begriff der Begegnung zu-
dem neutraler gegenuiber der Zeitlichkeit. Eine Beziehung ist neu und
frisch, im Aufbau oder langjdhrig, konstant oder durch Briiche gezeich-
net. Begegnungen konnen gemeinsame Momente (auf >Nahe« oder >Dis-
tanz<) an allen Punkten von Beziehungen sein; als Momente sind sie kiir-
zere zeitliche Ausschnitte (variabler Dauer).

13 Fiir eine genauere Darstellung eines solchen Interaktionsbegriffs, der von
Einzelhandlungen oder Elementen eines Prozesses, den gentrennten Inter-
agierenden und dem >Zwischen« ausgeht, sieche Schmidt (2018).

29

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Was bedeutet Distanz?

Der Begriff der Distanz evoziert in der Regel Gedanken an raumli-
che Entfernung, gegebenenfalls auch an soziale Entfernung. Vor diesem
Hintergrund wird Distanz als defizitir, als weniger und/oder qualitativ
schlechter als die Nihe verstanden™. Die soziale Distanz, im Sinne eines
>sich der:dem Anderen plotzlich ganz fremd«Fiihlens oder keinen Zugang
zu ihr:ihm und ihren:seinen Denkweisen, Meinungen, Haltungen und Le-
ben zu haben oder zu finden, ist ein fiir die Soziologie relevantes Phano-
men und ein Phinomen, das viele Begegnungen — nahe und ferne — pragt.
Da es sich bei dieser sozialen Distanz jedoch um ein eigenstiandiges Pha-
nomen handelt, das sich von der im Folgenden analysierten Distanz we-
sentlich unterscheidet, wird diese soziale Distanz nicht Inhalt der folgen-
den Betrachtungen sein.

Nabheliegend scheint es, die Distanz als das Gegenstuck zur raumlichen
Nihe zu verstehen. Dies wirft jedoch zunichst das folgende Problem auf:
Wo sind die Grenzen der Nihe anzusetzen oder, anders gesagt, wo >be-
ginnt< die Distanz? Klassische soziologische Ansitze haben insbesonde-
re die Nahe beziehungsweise Begegnungen in Situationen der Nahe in
den Blick genommen. Eine klassische Definition von sozialen Situationen
(der Nahe) bietet der oben bereits erwihnte Erving Goffman. Wie bereits
zitiert, versteht Goffman eine soziale Situation als physischen Raum, in
dem mehrere Menschen unmittelbar physisch co-prisent sind, in dem sie
sich wechselseitig wahrnehmen und in dem sich die anwesenden Perso-
nen unmittelbar wechselseitig ausgesetzt sind (Goffman 1977: 3015 vgl.
auch Goffman 1956: 8). Zunichst einmal sind soziale Situationen laut
Goffman also dadurch charakterisiert, dass mehrere Personen gleichzeitig
anwesend, m.a.W. koprasent sind. Die Koprasenz setzt raumliche Nihe
voraus, doch ist die riumliche Nihe hinreichend, um das von Goffman
Gemeinte zu charakterisieren? Dies scheint bereits in alltaglichen Situatio-
nen oft nicht der Fall zu sein. So etwa scheint es, bei derselben Entfernung,
einen wesentlichen Unterschied zu machen, ob die Begegnung durch Hin-
dernisse, eine Wand und Tiir zwischen zwei Zimmern, ein Fenster, durch
das man sich beobachtet oder zuwinkt etc., gekennzeichnet wird.*s Die-
se Hindernisse konnen zeitlich befristet sein (etwa, wenn jemand etwas
aus dem Nebenzimmer holt, ohne dabei das davor begonnene Gespriach

14 Eine solche Darstellung findest sich auch in einer jiingeren Arbeit von Johan-
nes Burow, der wihrend den aufrechten Kontaktbeschrankungen aufgrund
der SARS-COV2-Pandemie Interaktionen in Videokonferenzen untersuchte
und vor allem die Rolle des Leibes in diesen analysierte (Burow 2022).

15 Goffman selbst zeigt eine gewisse Sensibilitit fiir die Art von Hindernissen,
er befragt sie jedoch nicht niher in Bezug auf ihre Bedeutung fiir Face-to-
Face Begegnungen und Distanz (Goffman 1956). Stefan Laube versucht die-
ses Problem der Hindernisse in Teilen mithilfe von Goffmans Konzepten der
Vorder- und Hinterbiihne zu lsen (Laube 2016).

30

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

zu unterbrechen) oder dauerhafter bestehen (wenn eine Begegnung etwa
nur aus dem Zuwinken durch ein geschlossenes Fenster besteht). Diesen
Hindernissen kommt im Alltiglichen teils eine stiarkere, teils eine gerin-
gere Bedeutung zu. So etwa mag es im Alltagsplausch keine Verianderung
bedeuten, wenn eine Person fiir einen Moment in ein Nebenzimmer geht
und in dieser Zeit nicht gesehen — sehr wohl aber gehort — werden kann.
Demgegeniiber kann das Aus-dem-Gesichtsfeld treten in einem Streitge-
sprach als Affront erlebt werden (auch wenn diese Begegnung ebenso wie
der Alltagsplausch letztlich primir auf wechselseitigem Sprechen und Ho-
ren, nicht etwa auf Bertthrung oder Sehen und Gesehen-Werden, beruht).
Noch prisenter scheint ein Hindernis dann zu werden, wenn es dauerhaft
ist und seine Beseitigung nicht in der Macht der an der Begegnung Betei-
ligten (oder einiger der daran Beteiligten) liegt (wie dies bei Glastrennwen-
den in diversen >Anstalten< der Fall ist). Auch wenn die raumliche Entfer-
nung der sich Begegnenden in den genannten Beispielen gering sein mag
und es weiterhin moglich ist, die andere Person unmittelbar zu horen, im
Falle der Glastrennwand oder eines Fensters sie auch unmittelbar zu se-
hen, scheint diese Unmittelbarkeit eine andere zu sein als im Falle der hin-
dernislosen Begegnung. Es gilt also, ein anderes Kriterium fur die Nihe
respektive Distanz in Begegnungen zu finden. Ein solches kann ebenfalls
im oben wiedergegebenen Ausschnitt aus Goffmans The Arrangement bet-
ween the Sexes gefunden werden. Goffman definiert soziale Situationen
nicht nur durch die unmittelbare Nihe der sich Begegnenden, sondern un-
ter anderem auch dadurch, dass sich die Begegnenden in einer unmittel-
baren Priasenz anderer finden*é, denen sie (wechselseitig) ausgesetzt (expo-
sed) sind. Wenn im Folgenden von Nihe in Begegnungen gesprochen wird,
dann ist damit gemeint, dass die sich Begegnenden einander wechselsei-
tig ausgesetzt sind. Das Ausgesetzt-Sein meint, dass die sich Begegnen-
den einander in ihrer Sensibilitdt berithren konnen. Die Sensibilitat um-
fasst die Fahigkeit, die:den Anderen durch alle Sinne wahrzunehmen und
durch sie:ihn wahrgenommen zu werden'” sowie die Fahigkeit, durch an-

16 Prisenz meint hier, wie Marie-Kristin Dobler (2020: 27) in ihrer Arbeit rich-
tig anmerkt, vor allem korperliche Prisenz, nicht notwendigerweise kogniti-
ve Prasenz. Die Unterscheidung der physischen und kognitiven Prasenz wird
im Folgenden nicht explizit tibernommen; vielmehr wird die physische Pra-
senz niher bestimmt und, iiber die Moglichkeit sinnlicher Wahrnehmung,
von Affizierbarkeit und Verletzbarkeit auch an einer Basis firr bestimmte
Momente einer kognitiven Prisenz gearbeitet. Im Vordergrund stehen also
weder die »Moglichkeit und Fahigkeit zu sinnlicher Prasenz« im Sinne ei-
ner »einfithlenden« »mitfihlenden« oder »empfindenden« Wahrnehmung
(Klein/Liebsch 2022: 10), noch die Teleprisenz oder Tele-Absenz, wie bspw.
in einer Studie von Norm Friesen (2014).

17 Auf die Bedeutsamkeit der multisensorischen Wahrnehmung in Face-to-Face
Begegnungen weist auch Jirgen Raab (2008: 235) hin ohne jedoch vor

31

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

dere affiziert zu werden und andere zu affizieren, durch diese verletzt zu
werden und diese zu verletzen. Dieses Verstindnis von »in der Sensibili-
tit berithrbar< ist durchaus im Sinne Goffmans (siehe die oben genannten
Merkmale die Face-to-Face-Situationen charakterisieren). Ein dauerhaf-
tes Hindernis schrankt dieses Einander-Ausgeliefert-Sein ein, ein tempo-
rares Hindernis fiir den Moment ebenfalls, es mag dabei jedoch insofern
wenig bedeutsam sein, als das Einander-Ausgesetzt-Sein nicht durch eine
umfangreiche reale wechselseitige Berithrung gekennzeichnet ist, sondern
durch ein Berithren-Kénnen und Beriihrt-Werden-Konnen. Gerade diese
Potentialitit macht es moglich, die Nihe und Distanz umfassend zu ver-
stehen, denn die meisten nahen Begegnungen sind nicht durch vollum-
fangliche wechselseitige Berithrungen, sondern die Moglichkeit der Be-
ruhrung gekennzeichnet. So ist die Situation, die sich in dichtgedringten
offentlichen Verkehrsmitteln zutrigt, in denen man sich sieht, (ungewollt)
beriihrt und riecht auch dadurch gekennzeichnet, dass man sich anspre-
chen konnte; die unmittelbare physische Drohung ist dadurch besonders
spurbar, ebenso wie das knisternde Spiel der beginnenden Liebesbeziehung
dadurch gezeichnet ist, dass die:der Andere mich physisch beriihren konn-
te. Diese umfangliche Beriihrbarkeit ist auf Distanz nicht gegeben. Wie
soeben gezeigt wurde, ist dies jedoch kein Unikum von Begegnungen auf
raumliche Distanz; vielmehr kann eine umfangreiche Bertihrbarkeit auch
in raumlich nahen Begegnungen dauerhaft bestehen (durch Hindernisse,
wie Trennwinde und -scheiben, geschlossene Raume oder Schutzanziige).
Mit Distanz ist im Folgenden also auch nicht unmittelbar die raumliche
Distanz gemeint. Vielmehr werden auf einer darunterliegenden Ebene die
Moglichkeitsbedingungen und Strukturen von diversen Begegnungen auf
Distanz befragt.

Der bisherigen Kritik an der Bedeutsamkeit und Besonderheit raum-
licher Nahe liefe sich entgegnen, dass die raumliche Nahe lediglich wei-
ter eingeschrankt wurde, namlich auf jene Kontexte, in denen keine Hin-
dernisse vorliegen. Dieser moglichen Kritik ist insoweit zuzustimmen, als
jenen Begegnungen, in denen eine vollumfangliche Bertihrbarkeit gege-
ben ist, tatsachlich eine Sonderstellung zukommt. Diese ist jedoch nicht
durch die unmittelbare Nihe, sondern durch die unmittelbare, umfang-
liche Bertihrbarkeit gekennzeichnet. Auch wenn nicht langer von raumli-
cher Nahe ausgegangen wird, wird diese spezifische Form der Begegnung
im Folgenden als nahe Begegnung bezeichnet. Unterschiedliche Faktoren
konnen bedingen, dass diese umfangreiche Beriihrbarkeit nicht gegeben
ist. Die bereits mehrfach angesprochenen Hindernisse sind einer davon,
die raumliche Distanz kann ein weiterer sein. Im klassischen Sinne wiirde
Distanzierung bedeuten, dass die Beriihrbarkeit abnimmt. Diverse (und

diesem Hintergrund die Nihe und die Grenzen der Face-to-Face Begegnung
weiter zu befragen.

32

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

nicht nur neue) >Medien« oder Technologie der Begegnung auf Distanz
diversifizieren dieses Bild, so dass Distanzierung nicht nur fiir ein Defizit
steht (sondern teils im Gegenteil fiir eine Ausweitung). Briefe und Pake-
te (inklusive der mitgesandten Dinge und Spuren) ermoglichen es, etwas
von anderen zu sehen, zu fithlen, zu riechen, zu schmecken, wenn auch die
zeitliche Unmittelbarkeit fehlt, Telefone ermoglichen ein wechselseitiges
Einander-Horen, Videotelefonie ermoglicht horen und sehen, Erweiterun-
gen ermOglichen Berithrung und Geschmack in Ansitzen zu tibertragen.
Welche Formen der Beriihrbarkeit in welchen Kontexten wann abneh-
men ist eine komplexe Frage, keinesfalls handelt es sich um einen gerad-
linigen Prozess (in dem Sinne, dass eine groflere raumliche Distanz oder
eine geringere Zahl an eingesetzten Technologien bzw. iltere Technolo-
gien weniger Berithrbarkeit bedeuten). Selbst die physische Unversehrt-
heit, die am stirksten an die physische Unmittelbarkeit der Begegnungs-
situation gebunden zu sein scheint, ist auf raumliche Distanz beriihrbar,
wie etwa Briefbomben, Giftsendungen und Drohnenangriffe zeigen. Dies
gilt vor allem deshalb, weil durch Technologien manche Beriihrbarkeiten
vertieft und auch neue hervorgebracht werden konnen. Ersteres ist etwa
der Fall, wenn Telefone das tiefe Atmen von Benutzer:innen uibertragen,
wenn Videokonferenzsoftware das Tippen auf der Laptoptastatur (etwa,
weil man parallel E-Mails beantwortet) tibertragen, Saalmikrophone bei
Hybridformaten Nebengespriche fiir andere horbar machen oder private
Riume und Kontexte im Hintergrund mitauftreten (Einrichtung, mensch-
liche und tierische Familienmitglieder etc.). Zweiteres ist der Fall, wenn
Technologien Zugang zu separierten Details erlauben, die sonst in die-
ser Reinform nicht auftreten wiirden (ggf. Geschmacksiibertragung, die
nur Geschmack tibertragt, ohne das breitere sensomotorische Gefiihl, das
sonst mit Schmecken einhergeht) oder wenn neue Sensibilititen geschaf-
fen werden (Phinomene wie shitstorms und ghosting sind an bestimmte
technologisch-gesellschaftliche Settings gebunden).

Zusammengefasst heifst dies, dass nahe Begegnungen, also Begegnun-
gen, in denen eine umfangreiche wechselseitige Berithrbarkeit der sich
Begegnenden besteht, eine Sonderstellung genieflen. Alle anderen Be-
gegnungen (die allesamt als Begegnungen auf Distanz bezeichnet wer-
den) stehen in Kontinuitit zu diesen nahen Begegnungen, sie zeichnen
sich jedoch durch eine andere Konstellation der Berithrbarkeit aus (die-
se ist in der Regel eingeschrankt, teils zugespitzt/in Bereichen erhoht).
Diese verinderte Berithrbarkeit ist nicht starr als ein Defizit zu verste-
hen, vor allem wird sie nicht immer und nicht notwendigerweise als de-
fizitar erlebt. Wann dieses >Weniger« in den Vordergrund riickt, mag von
der Dauerhaftigkeit (Anruf, der die baldige Ankunft ankiindigt vs. Anruf
aus einem anderen Land in Zeiten pandemiebedingter Reisebeschrin-
kungen), der Natur der Beziehung (Videokonferenz mit Personen im be-
ruflichen Kontext vs. Videokonferenz mit engen Familienmitgliedern),

33

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

dem spezifischen Kontext (durch die noch geschlossene Zugtiire unbe-
kannte Personen am Bahnsteig sehen vs. durch dieselbe Ture eine lange
abwesend gewesene, nahestehende Person sehen) u.v.m. abhingen. Die-
ses qualitative Erleben wird im Folgenden ausgeklammert. Im Vorder-
grund steht die grundsitzliche Moglichkeit zu diesen Begegnungen, die
das Fundament des kontextspezifischen Erlebens bietet.

Distanz meint also weder die objektive oder raumliche Distanz noch
die kulturelle und/oder soziale Distanz. Begegnungen auf Distanz sind
auch nicht dadurch bestimmt, dass sie auf den Einsatz neuerer Interak-
tions- und Kommunikationstechnologien angewiesen sind, wihrend dies
auf andere Begegnungen nicht zutrife. Distanz meint, der:dem Ande-
ren nicht vollstindig ausgesetzt zu sein. Ausgesetzt sein heifst, dass man
die:den Anderen durch alle Sinne wahrnehmen kann, durch sie:ihn durch
alle Sinne wahrgenommen werden kann, sich wechselseitig in der Sensi-
bilitit (Affizierbarkeit und Verletzbarkeit) ausgeliefert zu sein.

Die Verbindung von Begegnung und Distanz wirft zudem das Problem
der Begrenzung von Begegnungen auf. Begegnungen konnen zumindest
durch die physische Nihe von Korpern und/oder die wechselseitige Ge-
richtetheit (Reziprozitit) begrenzt werden. Eine Begrenzung durch die
physische Nihe von Korpern ist — im Falle von Begegnungen auf (auch)
raumliche Distanz — ausgeschlossen. Die wechselseitige Gerichtetheit ist in
vielen Kontexten nicht unmittelbar oder nicht dauerhaft gegeben (wenn
eine Person wihrend einer personlichen Begegnung voriibergehend tele-
foniert und ganz >dort< in der gemeinsamen Gesprachssituation tiber das
Telefon ist, oder wenn man ein Paket erhilt, das zwar auf einer Gerich-
tetheit mir gegeniiber beruht, die jedoch im Moment meines Offnens des
Pakets nicht unmittelbar gegeben sein muss). Zugleich ginge es zu weit,
wenn man jegliche Form der Wahrnehmung von anderen — etwa das mas-
senmediale Sehen von Leid, wie es etwa Boltanski (2007) beschreibt — als
Begegnung fassen wiirde. Kriterium fiir Begegnung ist im Folgenden die
(unmittelbare) Moglichkeit fiir eine Reziprozitit der Begegnung (dass die
Person also das Telefongesprach beenden und sich wieder mir zuwenden
kann oder wihrend des Telefongesprachs mit mir gestikulierend kommu-
niziert, oder dass ich die Paketsendung unmittelbar erwidern kann etc.*®).

1.3.4 Theoriebegriff und theoretischer Anspruch

Nicht nur aufgrund der interdisziplindren Natur der im Folgenden dar-
gestellten Theoriearbeit, sondern aufgrund der allgemeinen Pluralitit

18 Dies ist ein wesentlicher Unterschied zwischen einem Paketaustausch im
Kreise von Freund:innen oder Familie und dem (anonymen) Versenden von

humanitaren Hilfspaketen.

34

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

von Theorie in der Soziologie (im Hinblick auf Fundament, Anspruch,
Reichweite, Ebene, Zugang etc.), ist der Theoriebegriff klarungsbedurf-
tig.” Ein Unterfangen wie das vorliegende reiht sich in die Tradition
kontinentaleuropdaischer (nicht nur deutschsprachiger) Theoriearbeit in
den (philosophienahen) Sozialwissenschaften ein. Es greift deutlich iiber
das hinaus, was tiblicherweise als soziologische Theorie oder Soziologie-
theorie verstanden wird. Als solche werden in der Regel jene Theorien
verstanden, die einen klar umgrenzten Phinomenbereich (basierend auf
empirischen Studien) — im Sinne von Robert K. Mertons middle range
theories — theoretisch zu fassen suchen. Die abstraktere und zugleich
breitere Theorieebene stellt die social theory dar, die im deutschspra-
chigen Theoriekontext in die Sozialtheorie und die Gesellschaftstheo-
rie unterteilt wird (Reckwitz 2021: 26-27; dhnlich argumentiert Knob-
lauch 2017: 11-16)%*°. Oftmals changieren Theorien zwischen diesen
verschiedenen Theorieformen, dies gilt auch fur die gegenwirtige. Als
Theorie des grundsitzlichen Zusammenseins von Menschen und Din-
gen, als Theorie, die auf einer abstrakten Ebene nach der Natur des So-
zialen fragt und dieses zu verstehen sucht, ist sie Sozialtheorie (Reck-
witz 2021: 27, Lindemann 2009: 19)*'. Die Sozialtheorie hat tiber ihren
Bezug zur empirischen Sozialwissenschaft hinaus einen eigenen Wert als
Reflexion tiber das Soziale (Reckwitz 2021: 31). Als Sozialtheorie stellt
sie indes auch der empirischen Forschung und phianomennahen Theo-
riearbeiten Begrifflichkeiten und Konzepte zur Verfugung, gibt Impulse

19 Fiir die folgende Beschreibung des Theoriebegriffs und -anspruchs ist die
prominente Theorieunterscheidung von Gabriel Abend (2008) wenig hilf-
reich. Abend setzt sich mit der Verwendung des Theoriebegriffs ausein-
ander und unterscheidet Theorien folglich anhand der Bedeutung des Be-
griffs der Theorie. Er unterscheidet dabei insgesamt sieben Verwendungen
des Theoriebegriffs (die er als »Theory « bis »Theory_« bezeichnet), etwa
das Verstiandnis von Theorie als allgemeine Proposition, die eine Beziehung
zwischen zwei oder mehreren Variablen herstellt (Theory ), als Erklirung
fiir ein bestimmtes soziales Phinomen (Theory,) oder als Weltanschauung
(Theory ). Die im Folgenden entwickelte Theorie entspricht keinem der Ty-
pen eindeutig. Ein Versuch, sie zwischen den verschiedenen Bedeutungen des
Theoriebegriffs zu verorten, wiirde dem Verstehen der Theorie wenig dien-
lich sein.

20 Unterscheidungen von Theorien sind keinesfalls nur ein Projekt der jiingeren
Vergangenheit. Die hier zitierte Beschreibung der Unterschiede von Sozial-
theorie, Gesellschaftstheorie und Soziologietheorie innerhalb der deutsch-
sprachigen Soziologie geht, so Knoblauch (Knoblauch 2017: 11), auf die (in
dieser Form unpublizierte) Habilitationsschrift von Martin Endref§ zuriick.

21 Gesa Lindemann bezieht sich in ihrer Unterscheidung von Sozialtheorien,
Theorien begrenzter Reichweite und Gesellschaftstheorien auf Georg Sim-
mels Soziologie (Lindemann 2009: 19-26; Simmel [1908] 2013).

35

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

(verarbeitet zugleich auch Impulse der empirischen Sozialwissenschaf-
ten), sie versteht sich also primir als Theorieangebot (Reckwitz 2021:
29). Sie ist (auch) Werkzeug fiir die empirische Sozialwissenschaft (Lin-
demann 2009: 21, Reckwitz 2021: 30).

In einem gewissen AusmafS ist die gegenwirtige Theorie jedoch selbst
soziologische Theorie, die sich mit einem eingeschrankten (sozialen, ge-
sellschaftlichen) Phanomen — Begegnungen auf Distanz — beschiftigt,
wenn sie auch abstrakter und der unmittelbaren Empirie ferner bleibt
als manch andere Soziologietheorie. Zugleich birgt die vorliegende The-
orie, in einem eingeschrankten Sinn, gesellschaftstheoretische Ziige. Die
Gesellschaftstheorie ist jene Art der Theorie, die » Grundannahmen tiber
gesamtgesellschaftliche Strukturen, Phinomene und Mechanismen« auf-
stellt (Reckwitz 2021: 27). Kerngegenstand der Gesellschaftstheorie sind
konkrete »historische Grofsformationen« (Lindemann 2009: 20), also
etwa moderne, postmoderne oder spitmoderne Gesellschaften (Reck-
witz 2021: 32). Die im Folgenden dargelegte Theorie ist insofern eine
Theorie der spatmodernen Gesellschaft, als sie sich mit einem Phiano-
menbereich beschiftigt, der diese Gesellschaft (im Gegenzug zu mo-
dernen Gesellschaften, erinnert sei an die einleitend zitierten Verse Ro-
seggers, und vormodernen Gesellschaften) wesentlich durch physische
Distanzen und Begegnungen iiber diese hinweg prigt, genauer, dass viele
Teile der Gesellschaftsorganisation in der Spatmoderne ohne dies nicht
moglich wiren (globale Firmenkonstellationen, hohe Zahl an Fernrei-
sen etc.). Sie ist jedoch insofern keine Gesellschaftstheorie, als sie weder
ausdriicklich nach den Unterschieden zu anderen Gesellschaften fragt,
noch dezidiert auf Fragen der Gesellschaft (entgegen dem Sozialen) ein-
geht (wie es der Fall wire, wenn nach den gesellschaftlichen und gesell-
schaftsstrukturellen Folgen von Begegnungen auf Distanz gefragt wer-
den wiirde). Wenn also — eher am Rande — argumentiert wird, dass das
Phinomen der Begegnungen auf Distanz in den letzten Jahrzehnten und
besonders seit 2020 zugenommen hat, dann wird dadurch nicht argu-
mentiert, dass es das Phanomen frither gar nicht gegeben hitte oder dass
eine solche Theorie erst vor dem Hintergrund dieser gesellschaftlichen
Entwicklungen moglich wire.*

Auch wenn sich die folgende Theorie mit Entwicklungen in der gegen-
wartigen Gesellschaft auseinandersetzt, ist sie keine Gesellschafts- oder

22 So konnte man etwa argumentieren, dass eine solche Theorie erst mog-
lich wiirde, wenn die Bedingungen der Globalisierung und Digitalisierung
im heutigen Ausmaf$ gegeben sind. Dem ist jedoch entgegenzuhalten, dass
Theorieentwicklung oftmals iiber die gegebenen Moglichkeiten des aktu-
ellen Standes technischer Entwicklung hinausgreift. So etwa gehen Post-
und Transhumanismus auf Fragen ein, die Probleme aufwerfen, die sich
am gegenwartigen Stand der Technik praktisch (noch) nicht auftun kénnen
oder die auf technologischen Entwicklungen beruhen, die bis dato wenig

36

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

Zeitdiagnose. Zeit- und Gesellschaftsdiagnosen sind oftmals zugespitz-
te Generalisierungen von spezifischen soziologischen Erkenntnissen, sie
rufen mitunter eine neue Gesellschaftsform aus und haben oftmals ei-
nen reduzierteren theoretischen Anspruch (Reckwitz 2021: 36; Bog-
ner 2018). Die jiingeren technologischen Entwicklungen sowie die zu-
nehmende Verbreitung moderner Kommunikationstechnologie gelten
nicht als Méglichkeitsbedingung fiir die folgende Theorie. Diese Ent-
wicklungen geben zwar den AnstofS fiir die folgende Theorie, sie greift
jedoch tiefer und befragt letztlich auch Bedingungen menschlicher Be-
gegnungen, die weder »digital< noch >technologisch« bedingt oder ver-
mittelt sind. Die folgende Theorie wurde zudem nicht durch die Be-
schleunigung der Verbreitung von neueren Kommunikationstechnologie
im Zuge des Ausbruchs der SARS-COV2-Pandemie angestofsen, viel-
mehr wurde das Projekt vor diesen Entwicklungen begonnen. Die fol-
gende Theorie ist zudem keine Theorie der >Digitalisierung< oder der
»digitalen Gesellschaft«.

Wihrend in der deutschsprachigen Soziologie metatheoretische Be-
trachtungen haufig bei der Nihe von Theorie zur Empirie ansetzen
(bspw. Kalthoff/Hirschauer/Lindemann 2008), stehen im anglo-ameri-
kanischen Raum heute haufig jene Ansitze im Vordergrund, die das The-
oretisieren selbst reflektieren (Farzin/Laux 2014: 6). Auch abstrakte So-
zialtheorien sind nicht von ihrem Entstehungskontext losgelost und sind
etwas, das >getan« und/oder >gemacht« wird. Theorie wird nicht aus der
Perspektive eines ganzlich neutralen Beobachters geschaffen, sondern sie
ist »eine durch und durch praktische und interpretative Angelegenheit
— gewissermafSen eine Kulturtechnik des generalisierenden Weltverste-
hens« (Reckwitz 2021: 25). Im Sinne Richard Swedbergs soll der Pro-
zess der Theoriearbeit (das theorizing) offengelegt werden (Swedberg
2014) (wenn dies im Folgenden auch nicht im Sinne einer rein datenge-
leiteten Theorieentwicklung verstanden wird, wie es in Swedbergs Sinne
wire (Swedberg 2014: 8)*3). Im Vordergrund stehen dabei weder selbst-

verbreitet sind. Auch wenn sich die vorliegende Theorie — als Sozialtheorie —
mit Fragen der grundsitzlichen Fihigkeit und Moglichkeit beschiftigt, lasst
sich argumentieren, dass die Fihigkeit zur Begegnung auf Distanz zumin-
dest ein gewisses Wissen iiber die Welt und ihre Bestiandigkeit erfordert. Nur
wenn fiir mich verstehbar ist (oder ich mich zumindest in einem Umfeld be-
finde, in dem andere diesbeziiglich Sicherheit vermitteln), dass die Welt nicht
am Ende des sichtbaren Weges endet, dass Welt >dort« nicht ginzlich anders
ist als >hier« (die Welt >dort« weder eine Welt von Ungeheuern noch eine von
Gottern ist), wenn fiir mich verstehbar ist, dass Riickkehr und koprisente
Begegnungen anderswo ebenso wie auf Distanz méglich sind, dann kann es
Begegnungen auf Distanz geben.

23 Swedberg pladiert dafir, dass Daten in zwei Phasen des Forschungsprozesses
die Arbeit anleiten: Zum einen am Beginn der Forschung und zum anderen in

37

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

referentielle Theoriearbeit noch Theorien, die aus methodisch kontrol-
lierten Hypothesentests hervorgehen, sondern » Ansitze, die methodisch
unkontrollierte Erfahrungen und vorempirische Beobachtungen sozialer
Situationen nutzen, um theoretische Aussagen zu formulieren« (Farzin/
Laux 2016: 243). Theoriearbeit sollte also in fortwihrender Auseinan-
dersetzung mit der sozialen Wirklichkeit entwickelt, weiterentwickelt
und adaptiert werden; diese Auseinandersetzung ist jedoch nicht in ei-
nem engen Sinne als methodisch kontrollierte Empiriearbeit zu verste-
hen oder auf diese zu reduzieren. Auch wenn Swedberg die unmittelbare
Arbeit mit empirischen Daten fiir unabdingbar hilt, ist fur ihn die krea-
tive Arbeit mit unspezifischeren Wirklichkeitseindriicken (die aus Inter-
views, Autobiographien, Traumen, Filmen, Musik etc. stammen konnen)
ein wesentliches Moment des Theoretisierens (Farzin/Laux 2016: 243).
Was diese kreative Arbeit mit diversen Wirklichkeitseindriicken angeht,
entspricht die vorliegende Arbeit Swedbergs Idee des Theoretisierens.
Entgegen Swedberg ist das folgende Projekt jedoch in einem gewissen
AusmafS auch ein selbstreferentielles Theorieprojekt, und es verzichtet
auf die unmittelbare hypothesenpriifende Empiriearbeit.

Die drei Strange, die in dieser Arbeit ineinanderfliefSen, finden sich auch
in der Frage nach dem Theorieanspruch dieser Arbeit wieder. (1) Als Ar-
beit, die das Phanomen der menschlichen Begegnungen auf Distanz be-
schreibt, ist sie gegenstandsbezogene (wenn auch nicht unmittelbar em-
pirisch fundierte) Sozialtheorie; (2) als Arbeit, die mit der Philosophie
Merleau-Pontys auf dieses Phinomen hinarbeitet, ist sie exegetisch und
interpretierend; (3) als Arbeit, die die Philosophie Merleau-Pontys (in ei-
nem weiteren Bereich) fiir die Soziologie/soziologische Theorie 6ffnen
mochte und der Soziologie eine Theorie zum Verstehen von Begegnungen
auf Distanz anbietet, ist sie Sozialtheorie und Soziologietheorie.

In ihrer Befragung des Phinomens menschlicher Begegnungen auf Dis-
tanz (siche Punkt 1) und damit indirekt auch in dem Weiterdenken von
Merleau-Pontys Philosophie in Richtung der Distanz orientiert sich die
folgende Arbeit selbst an der Phinomenologie Merleau-Pontys (PP/PdW).

(1) Merleau-Ponty versteht Phinomenologie als Wesensforschung,
also als Bestreben das Wesen, etwa der Wahrnehmung oder des
Bewusstseins, zu bestimmen (PdW 3). Als Wesensforschung greift

der spiteren Uberpriifung von Hypothesen (Swedberg 2014: 8) Erstere Pha-
se entspricht dem Entdeckungszusammenhang (context of discovery) und
dieser Prozess der Entdeckung ist jener Kontext, in dem Theoriebildung (im
Zusammenspiel mit Daten die grofSste Rolle spielt). Im Rechtfertigungszu-
sammenhang (context of justification) kann Theoriebildung ebenfalls wich-
tig sein (etwa im Sinne einer Anpassung einer Theorie, die im Entdeckungs-
kontext entwickelt wurde und die sich nun als >falsch< herausstellt), er ist
jedoch nicht ihre grundlegende Phase (Swedberg 2014: 10).

38

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUM MATERIAL

Phanomenologie tiefer als eine unmittelbare empirische Beschrei-
bung; sie ist eine Art des Essentialismus (Zahavi 2019: 64). Fragt
Phianomenologie nach dem Wesen des Sozialen oder nach dem
Wesen von bestimmten Momenten des sozialen Seins, dann kann
Phinomenologie als Wesensforschung Sozialtheorie sein, bezie-
hungsweise dann kann phianomenologische Arbeit sozialtheo-
retische Theoriearbeit sein. Dies gilt auch fiir die gegenwirtige
Theorie, die nach dem Wesen (der Essenz) des Phinomens von
menschlichen Begegnungen auf Distanz fragt und im Zuge des-
sen auch das Wesen der (nicht nur raumlich verstandenen) Nihe
und Distanz sowie von menschlichen Begegnungen allgemein be-
fragt und nach ihren invariablen Strukturen fragt.
Phianomenologie geht von der Erfahrung aus (die im Sinne
Merleau-Pontys sowohl die unmittelbare eigene Erfahrung sein
kann als auch Erfahrungen umfassen kann, wie sie von anderen in
den Wissenschaften und Kiinsten beschrieben werden). Sie versetzt
das Wesen zurtck in die Existenz und fordert »ein Verstehen von
Mensch und Welt in der >Faktizitat« (PdW 3; Zahavi 2019: 64).
Phanomenologie als Form der Transzendentalphilosophie fragt
nach den Bedingungen der Moglichkeit von Erfahrung (Zahavi
2019: 64—65). Sie geht dazu von der natiirlichen Erfahrung aus,
die sie jedoch einklammert oder voriibergehend »aufler Geltung
setzt« (PdW 3). In diesem Sinne sucht die folgende Arbeit nach
den Bedingungen der Moglichkeit von Begegnungen auf Distanz.
Diese findet sie in Kérper und Welt, Wahrnehmung und Ausdruck
beziehungsweise in einem Verstidndnis dieser Konzepte, wie es in
der Philosophie Merleau-Pontys gefunden werden kann.
Phinomenologie wird im Folgenden, so wie dies zumeist der Fall
ist, als deskriptives Vorgehen verstanden (Zahavi 2019: 65). De-
skriptiv bedeutet, dass sie sich nicht als kausal-erklirend, noch als
normativ versteht. Im Sinne Merleau-Pontys kann eine historisch
beschreibende Phinomenologie jedoch in einem gewissen Ausmafs
gegenwirtige institutionelle Bedingungen und Strukturen sozial
erklaren.

1.4 Anmerkungen zum Material

Das primire Material, das fiir die folgenden Beschreibungen bearbei-
tet wurde, ist die Philosophie Merleau-Pontys. Merleau-Pontys Werk
ist nicht immer leicht zuginglich; dies ist zum einen dem Aufbau seines
Werks und seinem Stil geschuldet, und zum anderen auf den Zugang zu
und die Herausgaben von seinem Werk zurtickzufithren.

39

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Die Einflusse auf Merleau-Pontys Werk waren vielfaltig. Merleau-Ponty
war auch Phinomenologe, es wire jedoch eindeutig zur kurz gegriffen, ihn
nur als solchen zu klassifizieren. Merleau-Ponty war zweifelsohne durch
Husserl beeinflusst, dieser Einfluss war jedoch kein direkter, wie er in Le
philosophe et son ombre beschreibt — er selbst stand nicht in regelmafsi-
gem, dialogischem Austausch mit Husserl und wurde nicht von diesem
unterrichtet (S(PhiOmb) 202-3). Entdeckt hatte er die Phinomenologie
Husserls jedoch bereits (spatestens) Anfang der 1930er-Jahre. In seinem
Antrag auf Verlangerung der Subventionen der Caisse nationale des scien-
ces im Jahr 1934 zeigt er auf, welche Erkenntnisse er aus seinen Studien
der Gestaltpsychologie gewinnen konnte und wie die dahinterliegenden
philosophischen Probleme mitunter durch die Phinomenologie Husserls
besprochen werden konnen (NaPer 16). In diesem Kontext diskutiert er
auch die Relation von Husserls Phanomenologie und der Psychologie
(NaPer 17-18). Der wohl erste phinomenologische Text, den Merleau-
Ponty bearbeitete, war jedoch ein Text von Max Scheler (P(ChRe)). Ne-
ben diesem und Husserl waren auch Heidegger und Sartre fiir Merleau-
Pontys Werk wesentlich. Hinzu kommen Klassiker der Philosophie, wie
Pascal und Descartes, sowie neuere Literatur aus diversen Bereichen (Ge-
staltpsychologie, Psychoanalyse, Kinderpsychologie, Neurologie, Natur-
wissenschaften, Linguistik, Soziologie, Literatur etc.) (Saint Aubert 2011:
7-8). Merleau-Ponty arbeitete zwar mit dieser vielfiltigen Literatur, er
selbst blieb dabei Philosoph. Dies soll heifSen, dass er sich fiir die Ent-
wicklung einer Philosophie auf Basis einzelwissenschaftlicher Erkenntnis-
se interessierte, die letztlich unabhingig von der empirischen Giiltigkeit
einzelner Ergebnisse steht. In diesem Sinne werden seine Beschreibungen
und Gedanken im Folgenden aufgegriffen.

Bemerkenswert ist (vor allem, aber nicht nur, firr einen Wissenschaft-
ler seiner Zeit) die Zahl an Wissenschaftlerinnen, auf die Merleau-Ponty
Bezug nimmt. Allein in Les relations avec autrui (P(RAE)) nennt und zi-
tiert Merleau-Ponty Else Frenkel-Brunswik, Mélanie Klein, Simone de
Beauvoir, Francoise Dolto-Marette, Charlotte Biihler und Elsa Kohler.

Aufgrund der vielfiltigen Einflusse auf sein Werk und einige Ei-
gentiimlichkeiten seines Werkes meint Saint Aubert: »Il est vrai que
Merleau-Ponty n’a pas toujours facilité ’interprétation de sa pensée.«
(Saint Aubert 2008: 8)*# Labels, wie jene des Phanomenologen oder des
Leibphilosophen, sind im Kontext von Merleau-Pontys Philosophie selten
hilfreich. »In den Nachkriegsjahren wurde es Brauch, Merleau-Ponty als
Existentialisten einzustufen, heute [1976; A.S.] konnte man vielleicht ver-
sucht sein, ihn umzutaufen in einen Strukturalisten avant la lettre, doch
das eine Etikett wire so fragwiirdig wie das andere.« (Waldenfels 1976a:

24 »Es stimmt, dass Merleau-Ponty die Interpretation seines Denkens nicht im-
mer leicht gemacht hat.« (eigene Ubersetzung)

40

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUM MATERIAL

17) Gegenwirtig lieflen sich neue Einordnungen suchen. Demgegeniiber
wird hier jedoch ein Verzicht auf eine Zuordnung vorgezogen.

In der allgemeinen Wahrnehmung wird Merleau-Pontys Habilitations-
schrift Phénoménologie de la perception oftmals als dessen Hauptwerk
gelesen. Sein weiteres Werk wird zumeist auf das Frithwerk (Structure
du comportement), einige Artikel und ein fragmentarisches Spatwerk
reduziert. Eine solche Lesart mag durch die (lange Zeit eingeschriankte)
Verfugbarkeit von Merleau-Pontys Werk begriindet sein, sie iibersieht
jedoch die wesentliche Entwicklung seines Werkes ab dem Abschluss
seiner Habilitation (Saint Aubert 2013: 15). Saint Aubert unterschei-
det drei Werkphasen Merleau-Pontys: die Phase seiner Qualifikations-
arbeiten (1938-1945), eine lange Ubergangsphase (1945-1953) und das
Spatwerk (1953-1961) (Saint Aubert 2008: 14-15). Vor allem die >lan-
ge Ubergangsphase, die hiufig iibersehen wurde und wird, wird im Fol-
genden Berticksichtigung finden.

Die Natur und Qualitdt der Texte Merleau-Pontys, auf denen diese
Arbeit in grofSen Teilen beruht, ist dufSerst heterogen. Nur wenige der
Texte wurden von Merleau-Ponty selbst publiziert (SC, PP, Humanis-
me et terreur, Les aventures de la dialectique, der Sammelband Signes
sowie weitere Aufsitze und Artikel), viele jener Texte, auf denen diese
Arbeit sehr wesentlich beruht, wurden jedoch erst posthum herausge-
geben. Grofler Bekanntheit in der Fachgemeinschaft erfreuen sich vor
allem jene Texte, die relativ bald nach Merleau-Pontys Ableben publi-
ziert wurden und Ausschnitte aus seinen — zum Zeitpunkt seines plotz-
lichen Todes laufenden — Buchprojekten darstellen. Dies trifft allen vo-
ran auf Le visible et I'invisible (bzw. Origine de la Vérité oder Etre et
monde*’) zu, aber auch auf La prose du monde. Bei diesen Texten han-
delt es sich um Schriften, die Merleau-Ponty grundsitzlich zum Zwecke
einer Publikation verfasste; an dem Projekt Le visible et I'invisible ar-
beitete er in der Zeit vor seinem Tode aktiv, La prose du monde stam-
mt aus den frithen 1950ern und ist ein Projekt, dass er in den Jahren
darauf nicht weiterverfolgte, wenn er auch selbst wieder auf dieses Ma-
nuskript zurtickgriff. Teile des Projekts fanden Eingang in andere Pu-
blikationen (vor allem in Le langage indirect et les voix du silence). Es
ist jedoch unklar, inwiefern jene Zeilen, die wir heute lesen konnen, fiir
ein Publikum gedacht waren — hitte Merleau-Ponty diesen oder jenen
Absatz doch noch streichen oder erginzen wollen? Thn tiberarbeiten
wollen? Hatte er eine neue Version eines Kapitels im Kopf? Diese Fra-

25 Urspriinglich hatte Merleau-Ponty vorgesehen das spiter als Le visible et
Iinvisible publizierte Manuskript unter den Titel Origin de la Vérité zu stel-
len (sieche Anmerkung des Herausgebenden in VI 219). Neben Le visible et
Pinvisible fungierte dann auch Etre et monde als méglicher Titel fiir dieses
unvollendete Werk (Saint Aubert 2013: 225).

41

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

gen treffen sowohl auf die verfassten Absitze und Kapitel als auch auf
die publizierten Arbeitsnotizen zu.

Als eine sehr reichhaltige Ressource erweisen sich seit 1992 (dem Jahr,
in dem grofSe Teile von Merleau-Pontys Nachlass an die Bibliotheque
national de France tibergeben wurden) auch — oder gerade — die Vorbe-
reitungen seiner Kurse. Selbst wenn es sich dabei, ebenfalls wie bei den
Arbeitsnotizen, um Notizen fiir Merleau-Ponty selbst handelt, wurden
diese Notizen so verfasst, dass diese Gedanken einem Publikum zuging-
lich gemacht werden konnen und dies auch wurden. Der Status der Re-
daktion dieser Gedanken ist also zumeist wesentlich eindeutiger als je-
ner der Notizen zu den Buchprojekten. Zu bedenken gilt es auch, dass
Merleau-Ponty ab 1952 am Collége de France arbeitete und lehrte. Da
es sich bei dieser Einrichtung um keine gewohnliche Volluniversitit han-
delt und Merleau-Ponty daher auch keine >gewohnlichen« Studierenden
hatte, unterlag er im Planen und Abhalten seiner Lehrveranstaltungen
also nicht den gewohnlichen universitiren Zwingen (Abstimmung von
Inhalten mit anderen Lehrenden, Abstimmung von Inhalten auf ein Stu-
dienprogramm, Anpassen von Ausdruck und Inhalt an den Wissensstand
von Studierenden etc.). Merleau-Ponty diskutierte in diesen Lehrveran-
staltungen jene Fragen, die ihn in seiner Forschungsarbeit beschiftigten,
und er reagierte auf wesentliche Debatten seiner Zeit.

Die Qualitit der Manuskripte sowie jene der daraus hervorgegange-
nen Publikationen variiert stark, wie die folgenden drei (im Weiteren
wesentlichen) Kursmaterialien zeigen. In den Vorbereitungen zu seinem
ersten Kurs, den Merleau-Ponty am Collége de France abhielt und der
unter dem Titel Le monde sensible et le monde de I'expression (1953)
stand, kehrte Merleau-Ponty nach einigen Jahren an der Sorbonne, in
denen aufgrund der Denomination seiner Professuren anderen Fragen
im Vordergrund standen, zu seinen Uberlegungen in seiner Habilitation,
dem darauf aufbauenden Vortrag bei der Société francaise de philoso-
phie und die Kritik daran zuriick. Die Notizen zu diesem Kurs sind pra-
zise verfasst, die Herausgabe dieser Notizen halt sich eng an die Struk-
tur des Manuskripts (sowohl was die Struktur des Textes als auch was
Hervorhebungen, Formen des Ausdrucks etc. betrifft). Demgegeniiber
waren Herausgeber und die beiden Personen, die die Manuskripte von
Linstitution et la passivité (1954-1955) fur die Publikation verschrift-
licht haben, bemiiht, einen fiir Lesende zugdnglichen Text zu schaffen.
Die Struktur des Manuskripts (bspw. Aufzahlungen, Einrtickungen etc.)
wurde dabei oftmals iibergangen, die oft unfertigen Sitze und stichwort-
artigen Uberlegungen Merleau-Pontys wurden durch Ergidnzungen in
eckigen Klammern zu ganzen Sitzen vervollstindigt. Diese Ergdnzungen
deuten jedoch von einer bestimmten Interpretation von Merleau-Pontys
Uberlegungen, die keinesfalls immer die einzig mogliche oder nahelie-
gendste zu sein scheint. Sehr unterschiedlicher Natur und Qualitit ist

42

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN ZUM MATERIAL

die herausgegebene Fassung von La nature (1956-1957, 1957-1958,
1959-1960). Der erste Teil von Merleau-Pontys dreiteiligem Kurs zur
Natur, Le concept de nature, wurde Interessierten erstmals durch eine
anonyme (auf der Schreibmaschine getippte) Vorlesungsmitschrift, die
in der Bibliothek der Ecole normale supérieure (Saint-Cloud) gefunden
wurde, zugédnglich. Die originale Mitschrift verschwand im Zuge des
Umzugs der Bibliothek, die Herausgabe beruht im Wesentlichen auf ei-
ner (schlecht lesbaren) Kopie dieser Mitschrift, ergianzt durch einige (im
Text nicht gekennzeichnete) Passagen aus Merleau-Pontys Manuskript
zum Kurs. Vergleicht man die Herausgabe (1995) mit dem Vorlesungs-
manuskript Merleau-Pontys, so wird deutlich, dass seine eigenen Uberle-
gungen sehr viel reichhaltiger waren, als die Herausgabe vermuten lasst.
Demgegenuber wurde das Manuskript von Le concept de nature. Na-
ture et logos: le corps humain, dem dritten Teil der Vorlesungen, in der
Herausgabe vollstandig abgebildet (Erganzungen Merleau-Pontys wur-
den in Fufinoten eingefiigt), Ausstreichungen und Unterstreichungen
blieben unberiicksichtigt. Teile des Manuskripts sind ohne nennenswer-
te Ausstreichungen durchgehend geschrieben, andere Teile wurden von
Merleau-Ponty stark redigiert und mit Stiften unterschiedlicher Farben
erginzt, ausgestrichen, unterstrichen etc. Eine Schwierigkeit dieses Ma-
nuskripts ist es jedoch, dass Merleau-Ponty einige Teile mehrfach ver-
fasste, ohne dass deutlich wird, welche dieser Versionen letztlich die pra-
ferierte war oder ob diese sich ergianzend gemeinsam prasentiert wurden.
Alle Versionen wurden in der Herausgabe beriicksichtigt.

Viele von Merleau-Pontys Werken wurden in der Zwischenzeit in das
Deutsche (und in viele andere Sprachen) tibersetzt. So wie es im Franzo-
sischen keine Merleau-Ponty Gesamtausgabe (sondern lediglich ein zu-
sammengefasstes Taschenbuch einiger Werke, Oeuvres, Gallimard 2010)
gibt, sondern seine Werke bei unterschiedlichen Verlagen erschienen sind,
wurden auch die Ubersetzungen im Deutschen bei unterschiedlichen Ver-
lagen publiziert. In vielerlei Hinsicht fehlt es diesen Ubersetzungen an
Stringenz. Die frithen und daher bekanntesten Ubersetzungen sind in
zweierlei Hinsicht veraltet: Erstens entsprechen sie in ihrem sprachlichen
Ausdruck dem Sprachgebrauch der 1960er und 1970er, und zweitens be-
ruhen sie auf einer eingeschriankten Einordnung der Werke in Merleau-
Pontys Gesamtwerk (das zum Zeitpunkt der Ubersetzungen noch un-
zuganglich war). Vor dem Hintergrund dieser Problematik werden im
Folgenden immer wieder Fragen der Ubersetzung und des Begriffsver-
standnisses aufgeworfen. Da sich diese Arbeit zum Ziel gesetzt hat, mit
dem Potenzial von Merleau-Pontys Philosophie in einem moglichst un-
mittelbaren Sinne zu arbeiten und auch mit seinem Sprachspiel produk-
tiv weiter zu spielen, wird i.d.R. mit Zitaten und Begriffen im franzosi-
schen Original gearbeitet; Ubersetzungen finden sich in Fuflnoten bzw.
in Klammern im Text.

43

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

1.5 Ausblick: Aufbau des Buches

Es gibe viele Arten und Weisen, um sich Merleau-Pontys Philosophie zu
nihern. Wahrend es sich in manchen Fillen empfehlen mag, eine werk-
chronologische Darstellung zu wihlen, wurde im Folgenden ein ande-
rer Zugang gewihlt: eine konzeptuelle Arbeit — beginnend mit den bei-
den sensibles, hin zur Kulturwelt und dem Ausdruck. Werkgeschichtliche
Entwicklungen werden auf allen Ebenen mitberiicksichtigt und inner-
halb der einzelnen Konzepte mit nachgezeichnet. Erschwert wird dieses
Projekt durch die enge Verschriankung dieser einzelnen Momente von
Merleau-Pontys Philosophie, so dass Verweise, Vor- und Riickgriffe hau-
fig sind. Zugleich ist eben diese Verschrankung einer der faszinierenden
Aspekte von Merleau-Pontys Philosophie, der durch die gewahlte Dar-
stellungsform keineswegs untergraben werden soll.

Die folgende Annaherung an die Distanz beginnt mit den sensibles,
also mit Merleau-Pontys Beschreibung der Relation von corps und mon-
de sensible (Kapitel 2). Dahinter steht das Argument, dass es eines be-
stimmten Verstindnisses des Korpes und seiner Einbettung in die Welt
und Sozialitat bedarf, um verstehen zu konnen, warum Distanz proble-
matisch ist und gegebenenfalls als problematisch erlebt wird sowie wie
mit dieser Problematik umgegangen werden kann. Am Beginn steht eine
Beschreibung des monde sensible (Kapitel 2.1), gefolgt von jener des
corps (Kapitel 2.2) sowie ihrer unmittelbaren Beziehung (Kapitel 2.3) in
Wahrnehmung (Kapitel 2.3.1), Ausdruck (Kapitel 2.3.2) und der situa-
tiven Verortung von Korpern in der Welt (Kapitel 2.3.3). Uber die Figu-
ren der Koexistenz und der Interkorporalitit beginnt eine Anniherung
an das Soziale (Kapitel 2.4). Merleau-Ponty prazisierte und radikalisierte
seine Beschreibung der Beziehung der sensibles in seinem Spatwerk (sie-
he Kapitel 2.5). Die Beschreibung der sensibles endet vorldufig mit der
Ambiguitit, tiber die auch die Affizierbarkeit sowie Fragilitit, Verletz-
barkeit und Vulnerabilitit eingefithrt werden (Kapitel 2.6).

Der monde sensible ist nur eine Schicht der Welt, die zweite ist der
monde culturel, der ebenso in einer Beziehung zum Korper steht (Kapi-
tel 3). Der Abschnitt zum monde culturel beginnt mit der Frage nach der
Relation der beiden Schichten von Welt und jener von Natur und Kultur
(Kapitel 3.1). Die bereits begonnene Anniherung an Sozialitit wird nun
prazisiert, indem die anderen in ihrem Sein, ihrer Bedeutung und Rolle
in Wahrnehmung und Ausdruck eingefithrt werden (Kapitel 3.2). Auch
der Ausdruck wird hier weiter erganzt: der allgemeine verhaltende und
bewegende Bezug zur Welt wird durch die Sprache und das Schweigen
(Kapitel 3.3), sowie den gemeinsamen Dialog (Kapitel 3.4) erweitert.
Auch die Affizierbarkeit wird nun weitergedacht, indem Emotionen und
Institutionen eingefithrt werden (Kapitel 3.5). Der Abschnitt zum monde
culturel endet ebenfalls mit einer Weiterfithrung bereits begonnener

44

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUSBLICK: AUFBAU DES BUCHES

Uberlegungen: mit der Situation und Situierung (Kapitel 3.6). Wie der
monde sensible und der monde culturel, so ergianzen sich auch die beiden
Kapitel zwei und drei wechselseitig. Auch wenn diese beiden Teile der
Arbeit vor allem rekonstruktiv sind, beruhen sie auf einer spezifischen
Lesart von Merleau-Pontys Philosophie (die zwar in groflen Teilen an-
deren Lesarten nicht radikal widerspricht, die aber durchaus neue An-
sdtze zeigt). Mit diesen rekonstruktiven Elementen verbunden ist, bereits
in den Kapiteln zwei und drei, eine Erweiterung (Ergdnzung, Verlinge-
rung, Zuspitzung) von Merleau-Pontys Philosophie auf die behandelte
Fragestellung hin. Eingeflochten in dieses in den Kapiteln zwei und drei
aufgespannte Theoriegerust sind deskriptive Auseinandersetzungen mit
dem Phinomen menschlicher Begegnungen auf Distanz. Mit dem Kapi-
tel zur Situation im monde culturel (Kapitel 3.6) beginnt das explizite-
re Zusammenziehen der bis dahin ausgerollten argumentativen Faden.
Das Kapitel vier fasst die Theorie menschlicher Begegnungen (auf Dis-
tanz und Nihe), die in den vorangegangenen Kapiteln aus einer Befra-
gung des Phinomens und der Philosophie Merleau-Pontys entstanden
ist, zusammen. Dazu wendet sich dieses Kapitel vor allem erneut vertie-
fend der Wahrnehmung zu. Das Fazit (Kapitel §) geht noch einmal auf
die dreiteilige Fragestellung ein. Phinomenbeschreibend befasst es sich
noch einmal mit einer Begegnung in unmittelbarer Nihe, einer fernen
Begegnung durch Briefe und mit Videokonferenzen. Auch die Lesart von
Merleau-Pontys Philosophie, die bis dahin entwickelt wurde, wird noch
einmal aufgegriffen, indem die unterschiedlichen vorgenommenen Er-
weiterungen zusammengefasst werden. Nicht zuletzt wird die Bedeutung
dieser Arbeit fiir die Soziologie thematisiert.

45

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Le(s) sensible(s): Le corps et le monde

Der Weg hin zu einer merleau-pontyschen Theorie der Begegnung (auf
Distanz und Naihe) beginnt mit den beiden sensibles — le corps sensi-
ble und le monde sensible. Dieser Ausgangspunkt entspricht dem Auf-
bau einiger Werke Merleau-Pontys, allen voran von Phénoménologie
de la perception und seiner Vorlesung Le monde sensible et le monde
de Pexpression, wo er jeweils von der natiirlichen Welt ausgeht und da-
rauf aufbauend das dialektische Gegenstiick, die Kulturwelt (siehe Ka-
pitel 3), beschreibt.

Merleau-Pontys Verstindnis von sensible ist vielschichtig. Auch wenn
der Begriff das mitumfasst, was fiir gewohnlich als sinnliche Welt be-
zeichnet wird, gibt Merleau-Ponty dem Begriff eine Wendung und er er-
weitert die Bedeutung, so dass bezweifelt werden kann, ob die deutsche
Begrifflichkeit der sinnlichen Welt diese Bedeutung hinreichend abzu-
bilden vermag. Eine erste Annidherung an den Begriff ist daher sprachli-
cher Natur, bevor in den folgenden Unterkapiteln auf die verschiedenen
Seiten des sensible eingegangen wird. Der Begriff sensible ist aufgrund
seiner Bedeutungsvielfalt innerhalb der franzosischen Sprache und der
nicht vollstindigen Ubereinstimmung mit deutschen Begrifflichkeiten
sprachlich komplex. Zweisprachige Worterbuicher schlagen etwa die
Begriffe empfindsam, spurbar, problematisch (heikle Frage), empfind-
lich, empfanglich oder — im Sinne von »perceptible« — »sensible a qqch
— fir etw. wahrnehmbar« (Larousse Online 2021a) fiir eine Uberset-
zung in die deutsche Sprache vor. Sensible kann also eine Eigenschaft
des Wahrgenommenen (es ist spiirbar) und des Wahrnehmenden (sie:er
ist empfanglich) sein. In Verbindung des Begriffs sensible mit der Welt
— also le monde sensible — scheint die Bedeutung, einem franzosischen
Worterbuch entsprechend, zunichst relativ eindeutig: »Qui est, qui peut
étre percu par les sens: Le monde sensible.« (Larousse Online 2021¢)*
Im entsprechenden zweisprachigen Worterbuch Franzosisch-Englisch
(nicht jedoch im Worterbuch Franzosisch-Deutsch) findet sich explizit
der Ausdruck »le monde sensible« mit der Ubersetzung beziehungswei-
se Erklarung: »the world as perceived by the senses« (Larousse Online
2021b). Eine solche Lesart von sensible entspricht der klassischen Vor-
stellung einer wahrnehmbaren Welt (monde per¢u, monde perceptible,
monde sensible), die im Sinne von Empfindungen (sensation) von Wahr-
nehmenden erfasst werden kann. Die Relation des Erfassens der Welt
ist eine einseitige. Das sensible wird durch die Sinne erfasst, Affekte
und Emotionen konnen sekundire Effekte dieses Erfassens sein, sie sind

1 »Dasist, das mit den Sinnen wahrgenommen werden kann: die sensible Welt/
die Welt des Sinnlichen. « (eigene Ubersetzung)

46

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

jedoch nicht gleich urspriinglich. Merleau-Pontys Verstandnis des sensible
ist ein grundlegend anderes, wie sich — den naheren Ausfithrungen vorgrei-
fend — zunichst mithilfe eines Zitats von Paul Valéry (einer jener Autor:in-
nen, der Merleau-Pontys Denken nachhaltig prigte) zeigen lasst:

D’art moderne tend a exploiter presque exclusivement la sensibilité sen-
sorielle, aux dépens de la sensibilité générale ou affective, et de nos fa-
cultés de construction, d’addition des durées et de transformation par
esprit. [...] Ce que j’appelle >Le Grant Art¢, C’est simplement Part qui
exige que toutes les facultés d’un homme s’y emploient, et dont les
ceuvres sont telles que toutes les facultés d’un autre soient invoquées
et se doivent intéresser a les comprendre ... (Valéry [1938] 1965/2019:
187-89; Hervorhebung i.0.).>34

Valéry kritisiert in jenem kurzen Text, dem dieses Zitat entstammt, die
Einseitigkeit und das Streben nach >mehr« (im Sinne von neuer, grofler,
schneller, intensiver) der damals modernen Kunst. Sein Verstindnis des
sensible geht nun in mehrerlei Hinsicht iiber das vorhin Genannte hin-
aus: (1) beschreibt er nicht den monde sensible, sondern eine sensibili-
té, die nicht nur (durch die Sinne) erfasst wird, sondern durch diese oder
durch das Zusammenspiel mit diesen bearbeitet wird; (2) ist die sensibli-
té sensorielle (also Sinnlichkeit der funf Sinne) nur eine verkiirzte Form
dieser sensiblité, die den Menschen als Ganzen mit all seinen Fahigkei-
ten und Vermogen (facultés) betrifft; (3) ist Sensibilité auch nicht als
sensiblerie, als Gefuhlsduselei, als reines oder iiberspitztes Momentum

2 Das Kapitel, aus dem das Zitat stammt, ist eines, das Merleau-Ponty selbst in
seiner Ausgabe von Degas Danse Dessin als wesentlich kennzeichnete (also auf
der Innenseite des Umschlags als eine der wesentlichen Seitenzahlen nennt). Die
hier zitierte Stelle markierte er nicht separat, er strich jedoch einige Stellen, die
kurz darauf folgten, an. Es ist also davon auszugehen, dass Merleau-Ponty selbst
die hier zitierte Stelle kannte. Merleau-Pontys Exemplar von Degas Danse Des-
sin ist Teil des Fonds Merleau-Ponty, der der Bibliothek (Ulm/Lettres) der Ecole
normale supérieure (Paris) iibergeben wurde.

3 »Die moderne Kunst sucht fast ausschliefflich die sinnhafte Seite unseres
Empfindungsvermogens auszuwerten auf Kosten der allgemeinen oder ge-
miithaften Sensibilitit, auf Kosten auch unserer konstruktiven Krifte, so-
wie unserer Befihigung, Zeitintervalle zu addieren und mit Hilfe des Geis-
tes Umformungen zu vollziehen. [...] Das, was ich die »Grofle Kunst« nenne,
ist, mit einem Wort, die Kunst, die gebieterisch alle Fahigkeiten eines Men-
schen fiir sich beansprucht und deren Werke so sind, daf$ alle Fihigkeiten
eines anderen sich von ihnen angesprochen fiihlen und aufgeboten werden
miissen, um sie zu begreifen...« (Valéry [1938] 1940: 136-38).

4 In Zitaten werden nur jene Stellen durch >[sic.]< gekennzeichnet, bei denen
es sich um offensichtlich falsche Schreibweisen (auch im jeweiligen histori-
schen Kontext) handelt. Begriffe in dlteren Schreibweisen (bspw. sBewuf3t-
sein< oder »daf3<) werden wiedergegeben und nicht gekennzeichnet.

47

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

der Affektivitit oder als eine affektive Uberempfindlichkeit zu verstehen
(siehe auch S(LIVS) 85). Alle drei Punkte sind im Sinne Merleau-Pontys.
Merleau-Ponty verwendet den Begriff sensible jedoch (so zumindest mei-
ne Lesart) in einem noch weiteren Sinne.

Merleau-Ponty verwendete den Begriff des monde sensible bereits in
Phénoménologie de la perception (PP 212,217,224, 230, 239, Inhaltsver-
zeichnis). In der deutschen Ubersetzung der Phdnomenologie der Wabr-
nehmung greift Rudolf Boehm auf den Begriff »sinnliche Welt« (PdW
242, Inhaltsverzeichnis 3. Teil, Kap. IIL, § 29) zuriick. Auch der Titel von
Merleau-Pontys Vorlesung Le monde sensible et le monde de I'expressi-
on wurde bis dato als Die Welt der Sinnlichkeit und die Welt des Aus-
drucks tibersetzt (siehe VL1). Diese Ubersetzungen scheinen insofern zu-
treffend, als Merleau-Ponty die Welt (auch) als »durch die Sinnesorgane
wahrnehmbar« versteht. Vor allem in sozialen Kontexten verleitet diese
Ubersetzung aber dazu, den Begriff >sinnlich« in seiner zweiten Bedeutung
- »den Sinnengenuss, besonders den geschlechtlichen Genuss, betreffend «
(DWDS Worterbuch 2021) — zu lesen und/oder vorschnell ein affekti-
ves Moment zu unterstellen.’ Die Verbindung der sinnlichen Wahrneh-
mung mit dem Affektiven hat im Kontext von Merleau-Pontys Philoso-
phie (wie spiter noch gezeigt wird) in einem gewissen Ausmaf durchaus
seine Richtigkeit. Dennoch kann diese Verbindung nicht schlicht vor-
ausgesetzt werden, sondern sie bedarf einer Thematisierung und weite-
ren Theoretisierung. Zudem ist dieses affektive Moment auch, aber nicht
ganzlich, im Sinne Merleau-Pontys — wie sich noch zeigen wird — weniger
als Genuss, sondern stirker als desir zu lesen. Der Begriff der sinnlichen
Welt birgt also die Gefahr, dass dieser je nach theoretischem Bezugspunkt
der Lesenden unterschiedlich aufgefasst wird: in der philosophischen Tra-
dition als durch die fiinf Sinne wahrnehmbare Qualititen, in der neueren
Soziologie als (zumindest auch) affektives Moment.

Andere mogliche Ubersetzungen, beispielsweise eine Ubersetzung von
monde sensible als -wahrnehmbare Welt«, sind zum einen theoretisch ir-

5 Ein Beispiel fur diese voreilige Verbindung von sinnlicher Wahrnehmung
und Affektivitit kann man im Sammelband Die Sinnlichkeit des Sozialen
von Sophia Prinz und Hanna Katharina Gobel sehen. Thre Einleitung begin-
nen sie mit der Diagnose, dass der sinnlichen Wahrnehmung in der Sozio-
logie (trotz ihrer Bedeutsamkeit, bspw. fiir das Praktizieren) bis dato kaum
Aufmerksamkeit geschenkt wurde, und meinen weiter, dass die Soziologie
das »sinnlich-affektive Erleben« nicht als ihren Gegenstandsbereich ansah
(Prinz/Gobel 2015: 9). Diese Diagnose soll hier keinesfalls in Frage gestellt
werden. Im Folgenden soll die Sinnlichkeit jedoch nicht vorschnell mit der
Affektivitat gleich- oder in Verbindung gesetzt werden.

6  Diese Ubersetzung wurde in Phinomenologie der Wahrnebhmung (angemes-
sener Weise) fiir le monde per¢u verwendet (siche PAW, Zweiter Teil /PP 2™
partie), siehe auch nichster Abschnitt.

48

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

refihrend (siehe dazu den folgenden Abschnitt), zum anderen nehmen
sie dem Begriff seine zweifache Doppelseitigkeit: Einerseits ist nicht le-
diglich die Welt oder lediglich der Korper sensible, sondern beide sind
gleichermafSen durch ihr étre sensible charakterisiert (bspw. VI 309).
Der Korper (corps sensible) ermoglicht den Zugang zum sensible (Welt
inklusive andere Korper) und ist dabei zugleich selbst sensible (fur sich
und andere/anderes). Andererseits hat das sensible eine aktive und eine
passive Seite, so dass es zur Wahrnehmung fihig, empfindsam, empfin-
dungsfihig und fir Wahrnehmung zuginglich oder empfindbar meint
(dhnlich argumentiert Kastl 2021: 115)7. Auch wenn Merleau-Ponty ver-
sucht, mithilfe des Vokabulars des sensibles die Wahrnehmung zu verste-
hen (und vice versa), er also auch am monde sensible als monde percu
(als wahrnehmbarer Welt) sowie am wahrnehmbaren Korper (corps vi-
sible, corps touché, corps touchable) interessiert ist, ist das Herzstiick
seiner Philosophie die dialektische Beziehung der sensibles in ihrer Ver-
schranktheit. Wahrnehmung ist keine einseitige Beziehung eines Akti-
ven mit einem Passiven, sondern ein Zusammenspiel von mehreren, im-
mer schon aktiv-passiven Subjekt-Objekten. Der monde sensible verfolgt
mich (me hante), verfolgt nicht nur mich, sondern auch die anderen Kor-
per (S(Préf) 23). So ist die Wahrnehmung immer schon auch Ausdruck
durch das Wahrgenommene (perception est expression (MSME)). Dem
Wahrgenommenen (sensible) ist daher eine gewisse Ausdrucksfahigkeit
wesentlich, denn ohne diese wiare Wahrnehmung (die auch am Ausdruck
ansetzt) nicht moglich. Wahrnehmung kann folglich als ein (aktiv-passi-
ves) >Lesen« des Wahrgenommenen verstanden werden.

Bereits innerhalb der Philosophie Merleau-Pontys, vor allem aber
wenn man an einer Weiterentwicklung des Begriffs in einem Sinne, wie
dem hier intendierten, interessiert ist, scheinen die potenziellen Fehlin-
terpretationen des Begriffs des >Sinnlichen< sowie die Einseitigkeit des
Begriffs des »Wahrnehmbaren«< zu gravierend, um an einem dieser Be-
griffe festzuhalten. Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen und un-
ter Einbezug der Begriffswahl der englischsprachigen Ubersetzung von
Le monde sensible et le monde de U'expression (The Sensible World and
the World of Expression) wird im Folgenden von der sensiblen Welt und
dem sensiblen korperlichen Wesen beziehungsweise dem sensiblen Kor-
per gesprochen.?

7 Jorg Michael Kastl tibersetzt sensible nicht einheitlich, verwendet aber mit-
unter ebenfalls den Begriff der »sensiblen Welt« (bspw. Kastl 2021: 51), an
anderen Stellen auch den Begriff » Welt des Sensiblen« (Kastl 2021: 192).

8  Es gilt zudem zu bedenken, dass der franzosische Begriff le monde alltags-
sprachlich bereits eine >menschliche« Note hat. Le monde meint etwa auch die
Ganzheit der Menschen, die auf der Erde leben, eine unbestimmte Zahl an Per-
sonen, eine grofse Zahl an Personen, Personen, mit denen man tiblicherweise
verkehrt (Larousse Online 2022a). Dies kommt auch in Begriffen wie tout le

49

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

2.1 Le monde sensible

Wenn im Folgenden die Welt(en) als le monde sensible (die sensible Welt)
und le monde de P'expression (die Welt des Ausdrucks) bezeichnet wird
(werden), dann halt sich diese Wortwahl an Merleau-Pontys eigene Be-
grifflichkeiten der frithen 1950er-Jahre.® Eine der Vorlesungen, die er
1953, in seinem ersten Jahr am Collége de France hielt, trug den Titel
Le monde sensible et le monde de I'expression (MSME). Was Merleau-
Ponty im Manuskript zu dieser Vorlesung als monde sensible bezeich-
net, steht zugleich fur le monde naturel (die Naturwelt) und le monde
muet (die stumme Welt) (MSME 63). Den erstgenannten dieser Begriffe
verwendete Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la perception,
bedeutsam wurde er dann erneut und vor allem in der zweiten Hailfte
der 1950er-Jahre, als Merleau-Ponty iiber drei Jahre hinweg Vorlesungen
zur Natur hielt (Natur, Natuz, Natu3). Das Stumme war ebenfalls be-
reits in Phénoménologie de la perception angelegt (bspw. PP X, PAW 12),
an eine zentrale Stelle seiner Uberlegungen riickte es jedoch erst Anfang
der 1950er (siehe Le langage indirect et les voix du silence (S(LIVS)), La
prose du monde (PM) und Le monde sensible et le monde de I'expression
(MSME)). In fritheren Werken spricht Merleau-Ponty auch vom monde
percu (PP 2¢m partie, PPCP 58), also der wahrgenommenen Welt. Wenn
Merleau-Ponty von der sensiblen Welt spricht, so meint er damit jedoch
grundsitzlich nicht das wahrnehmbare Gegenstiick oder eine Erginzung
zu einer intelligiblen Welt.™ Die so verstandene wahrgenommene Welt
ist also mehr als nur eine sensorische, sinnliche Welt (sie ist »plus que
sensoriel« (PbPassiv 214), mehr als sensorisch).

Ausgangspunkt von Merleau-Pontys Beschreibung der Welt ist ihre
Faktizitit, also der Umstand, dass sie unabhangig davon, ob Menschen

monde oder le/du monde (alle), beaucoup du monde (viele Menschen) zu Aus-
druck. Merleau-Ponty entwickelte seine Philosophie im Spiel mit der franzo-
sischen Sprache und somit auch aus dem franzosischsprachigen Verstiandnis
der auch-menschlichen Welt heraus. Auch diese grundlegende Beziehung von
Mensch und Welt, der immer schon auch menschlichen Welt, soll durch die
gemeinsame Bezeichnung als die sensibles zum Ausdruck gebracht werden.

9 Es sei vorweggenommen, dass Merleau-Ponty keine strikte Trennung meh-
rerer Welten einfiihrt, dass er nicht streng zwischen Natur und Kultur, zwi-
schen Dingen und Bedeutungen unterscheidet, sondern geradezu das Gegen-
teil leistet (siehe Kapitel 3.1).

10 Merleau-Pontys Verstindnis des monde sensible beruht auf anderen Annah-
men und zielt auf andere Momente der Wahrnehmung ab als klassische pha-
nomenologische Konzeptionen, wie diese etwa im Rahmen das DFG-Pro-
jekts A Sensible World: The Problem of Secondary Qualities in and around
the School of Brentano (siehe https://a-sensible-world.net/ [18.05.2022]) ex-
pliziert werden.

5O

24.01.2026, 08:31:47. D



https://a-sensible-world.net/
https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://a-sensible-world.net/

LE MONDE SENSIBLE

sie wahrnehmen, sie analysieren oder uiber sie urteilen, immer schon »dac
ist (PP I; siche auch PdW 185). Die natiirliche Welt ist also nicht von
den Menschen allgemein, noch von dem bestimmten wahrnehmenden
Menschen geschaffen (konstruiert oder konstituiert). Sie ist viel umfang-
reicher als jener Ausschnitt, den ein Mensch in einem Moment von ihr
wahrnehmen kann, und sie ist eine Einheit, die tiber das hinausgeht, was
Menschen durch eine geistige Verkniipfung von Momenten herstellen
konnten. »Le monde a son unité sans que I’esprit soit parvenu a relier
entre elles ses facettes et a les intégrer dans la conception d’un géomé-
tral.« (PP 378)' Sie vervielfacht sich nicht mit der Zahl der Wahrneh-
menden, sondern ist eine >intersubjektive Einheit< (Dupond 2008: 148).
Ebenso bleibt die Welt im Zeitverlauf prinzipiell dieselbe, sie ist also
nicht an sich zeitlich (PP 378). Trotzdem dass die Welt eine Einheit ist, ist
sie nicht »fertig« oder abgeschlossen, sondern offen (Dupond 2008: 149).

Merleau-Pontys Manuskript zu seiner Vorlesung Le monde sensi-
ble et le monde de I'expression beginnt mit einer knappen Definition
der sensiblen Welt: »Monde sensible = les choses« (MSME 45). Wenn
Merleau-Ponty an dieser Stelle die Welt durch die Dinge (les choses, im
Plural) charakterisiert, so mochte er damit zum Ausdruck bringen, dass
die Welt nicht losgeldst von den Dingen ist (vgl. Dupond 2008: 146-47),
er mochte dadurch jedoch nicht zum Ausdruck bringen, dass die Welt
»une somme de choses« (PP 384), also eine »Summe der Dinge« (PdW
384) sei. Vielmehr ist die Welt eine Einheit — eine offene und unbestimm-
te Einheit (PP 351). Diese Einheit ist anderen Einheiten iibergeordnet —
die Welt ist »I’horizon de tous les horizons« (PP 381), der »Horizont
aller Horizonte« (PdW 381), »le style de tous les styles« (PP 381), der
»Stil aller Stile« (PdW 381) und als solche der Einheit des menschlichen
Individuums (PdW 38) und des menschlichen Stils (PP 378) vergleich-
bar. Als tibergeordnete Einheit ermoglicht die sensible Welt die Einheit
der Erfahrungen eines Individuums (PP 381). Auch die Einheit der Welt
ist keine Syntheseleistung des Wahrnehmenden, »la synthése n’est pas a
faire, toujours déja faite« (MSME 46), die Synthese ist also immer be-
reits vollzogen. Dies macht bereits deutlich, dass die sensible Welt zu-
mindest die aktuell wahrnehmbare Welt, m.a.W. den aktuell wahrnehm-
baren Ausschnitt der Welt, ibersteigt.

Merleau-Pontys Interesse gilt jedoch auch der internen Struktur dieser
Einheit Welt. In Phénoménologie de la perception meint Merleau-Ponty,
Gegenstande seien durch »relations extérieures et mécaniques« (PP 87;
»dufserlich-mechanische Beziehungen« (PdW 97)) miteinander verbun-
den. Die Struktur der Welt und die Relation der Dinge zueinander blieben

11 »Die Welt hat ihre Einheit, ohne daf§ der Geist dazu gelangte, all ihre Facet-
ten miteinander zu verkniipfen und in der Konzeption eines Geometrals zu
vereinigen.« (PdW 378)

ST

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

in Phénoménologie de la perception jedoch unterthematisiert. Spates-
tens in der ersten Halfte der 1950er-Jahre (MSME) beginnt Merleau-
Ponty die Welt als ein System zu verstehen. Er verwendet ab den frithen
1950er-Jahren das Konzept des écart (also ein Konzept des >Abstands
S(LIVS) 49, MSME). Es ist wohl seine Vorlesung zu Le monde sensible
et le monde de I'expression, in der Merleau-Ponty das Konzept des écart
erstmals auf den monde sensible anwendet (Smyth 2020: xix)."* Findet
écart zunichst vor allem tiber Merleau-Pontys Rezeption von Ferdinand
de Saussures Sprachtheorie Einzug in seine Philosophie (siche dazu den
Beginn von Le langage indirect et les voix du silence; (S(LIVS) 49)) und
spricht er demnach von der Sprache als System von écarts, wendet er das
Konzept kurz darauf auch auf >Gegenstiande« an. Er expliziert sein Ver-
stindnis von écart besonders deutlich am Beispiel eines Kreises:

Le cercle = mode d’écart. Ce par rapport a quoi il y a écart (la tangente
au point considéré) n’est pas posé, est sous-entendu comme fond. Uécart
lui-méme n’est donc pas posé, défini. Simplement tout point qui ne I’ob-
servait pas est senti comme aberrant par rapport a cet usage du mou-
vement. De méme verticale et horizontale non saisies pour elles-mémes
mais dans écart des choses avec elles. Donc comme niveaux. (MSME
56; Hervorhebung i.0.)™

Diese Darstellung des Kreises als bestimmter Modus des Abstands nimmt
in ersten Ziigen bereits eine Diskussion vorweg, die spater noch einmal auf-
gegriffen werden wird, die Frage der Erfassung von Sinn in der Wahrneh-
mung. Merleau-Ponty argumentiert an der hier zitierten Stelle gegen die
Idee, dass das wahrgenommene Ding einem Wesen (essence) subsumiert
wird (MSME 56). Fiir Merleau-Ponty sind nicht nur die einzelnen Dinge
durch bestimmte innere (und dufSere) Abstande charakterisiert, selbiges gilt
auch fiir groflere Systeme wie die Welt. Da die Welt ein System ist, ist sie
Dinge (les choses) und nicht Ding (la chose); zugleich ist sie mehr als das:

Le sensible, ce ne sont pas seulement les choses, c’est aussi tout ce qui
s’y dessine, méme en creux, tout ce qui y laisse sa trance, tout ce qui y

12 Die vermehrte Verwendung des Begriffs écart verweist, wie Kastl richtig an-
merkt, auf eine allgemeinere Verinderung des Vokabulars — von einer exis-
tentialistischen zu einer differenztheoretischen, diakritischen Begrifflichkeit
(Kastl 2021: 173).

13 »Der Kreis = Modus der Divergenz. Das, in Beziehung zu dem es die Di-
vergenz gibt (die Tangente am in Betracht gezogenen Punkt), wird nicht ge-
setzt, wird als Hintergrund impliziert. Die Abweichung selbst ist also nicht
gesetzt, definiert. Es wird schlicht jeder Punkt, der nicht beobachtet wird,
als in Bezug auf diese Verwendung von Bewegung abweichend empfunden.
Ebenso werden Vertikale und Horizontale nicht fiir sich selbst erfasst, son-
dern als Divergenz zu den Dingen, die mit ihnen sind. Also als Ebenen. « (ei-
gene Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

52

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

figure, méme a titre d’écart et comme une certaine absence: >Ce qui peut
étre saisi par expérience au sens originaire du mot, I’étre qui peut étre
donné en présence originaire (das urprdsentierbare Sein) n’est pas tout
’étre, et pas méme tout étre dont il y a expérience.< (S(PhiOmb) 217).™

Das Sensible, die sensible Welt, umfasst also nicht nur die Dinge selbst,
sondern auch die Abstinde oder Relationen zwischen diesen und Spu-
ren auf ihnen, also das, was sie verindert hat. Die sensible Welt ist ein
diakritisches oder relationales System. Da die Welt als ein solches Sys-
tem von Abstanden und Anspielungen (allusions) zu verstehen ist, ist der
Sinn nicht geschlossen (clos), sondern eben in Differenz, im Abstand zu
allem anderen zu sehen (Insti 46; PbPassiv 214).

2.2 Le corps sensible

Das zweite sensible ist der Korper oder >Leib«. Wahrend der Begriff monde
sensible ein in der franzosischen Sprache (und Philosophie) gangiger Begriff
ist, ist der Ausdruck corps sensible eher ungewohnlich's. Merleau-Ponty

14 »Wahrnehmbar[/Sensibel; A.S.] sind nicht nur die Dinge, sondern auch al-
les, was sich an ihnen abzeichnet [auch zu verstehen als >émergers, also >her-
vorgehen aus A.S.], selbst ihre Hohlungen, alles, was seine Spur zuriick-
1a83t, alles, was dort auftritt, selbst als Unterschied [oder Abstand; A.S.] und
als eine bestimmte Abwesenheit: >Nun ist aber zu beachten, daf§ das im ur-
spriinglichen Sinne Erfahrbare, das urprasentierbare Sein, nicht alles Sein ist,
auch nicht alles erfahrbare Sein.<« (Z(PhiScha) 251) Diese Stelle gibt auch
einen Teil von Merleau-Pontys Zitat aus Husserls Ideen II (Husserl 1952:
163) wieder.

15 Diesen Gedanken verdanke ich Jocelyn Benoist. Benoist (2013) selbst geht
der Wahrnehmung oder genauer dem Sinn der Wahrnehmung nach. Er ent-
wickelt dabei zugleich eine Kritik an gegenwirtigen Wahrnehmungsphilo-
sophien und an Merleau-Pontys Philosophie der Wahrnehmung. An letz-
tere schliefSt er zwar zunichst produktiv an, kritisiert dann aber, dass fiir
Merleau-Ponty die Welt eine Welt der Stille (monde du silence) sei (ebd.
177). Das sensible sei auf diese Weise zwar nicht durch die Abwesenheit von
Bedeutungen charakterisiert, diese Bedeutungen seien aber nicht sprachlich,
sondern stumm, sie seien nicht-positive Bedeutungen in dem Sinne, als sie
urteilsfreie Bedeutungen sind (ebd. 178). Benoist beschreibt demgegeniiber,
dass das sensible jenes plastische Element der Wahrnehmung sei, in dem
wir »etwas machen< konnen, das uns in das Jenseits der Intentionalitit mit-
reifse; es sein ein Feld des Echos und der Schwingungen. Benoist ruft also
dazu auf, wieder zu lernen, den Lirm des sensible (Le bruit du sensible) zu
verstehen (ebd. 189). Mit Lévinas beschreibt er den >Lirm« als jene Dimen-
sion des sensible, die nicht mit dem Ausdruck in Verbindung steht und da-
her nicht Teil der Form/Gestalt, das nicht formalisiert ist (ebd. 194); gerade

53

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

spricht keinesfalls mit derselben Haufigkeit vom corps sensible wie
vom monde sensible, dennoch verwendet er diesen Ausdruck (bspw. in
Natu3z 340, Natu3z 285, MEX 316, S(Préf) 22, hier spricht Merleau-
Ponty von »mon étre passif et sensible«, also »meinem passiven und
sensiblen Sein« (Z(VW) 20)). Dem corps sensible kommen dabei zwei
Bedeutungen zu: Einmal ist sensible nur eine von zwei Seiten der Re-
lation mit der Welt (wenn Merleau-Ponty von sentant-sensible spricht
(bspw. OE 21)), und es entspricht hier zumindest weitgehend >sinnlich«
im klassischen Sinne von wahrnehmbar, zugleich kann sensible beide
Seiten dieser Relation mit der Welt abdecken (bspw. Natu3z 285). Im
Folgenden wird der Begriff in der zweiten, breiteren Lesart verwendet.
Dass Merleau-Ponty neben dem monde sensible auch vom corps sensi-
ble spricht, zeigt, dass er die beiden sensibles nicht von ihrer Getrennt-
heit her betrachtet, sondern dass diese aus seiner Perspektive durch ihre
Gemeinsamkeit und dialektische Wechselseitigkeit zu verstehen sind.
Eine umfassende gegenwartige Bestimmung des Menschen als sensibles
Wesen entwickelte beispielsweise Burkhard Liebsch (2008). Die Argu-
mentationen von Liebsch und Merleau-Ponty laufen zumindest insofern
in dieselbe Richtung, als beide menschliche Sensibilitit in einem wei-
ten Sinne definieren.*¢ Sensibilitit meint nicht schlicht »Reizbarkeit oder
Empfindungsvermogen«, vielmehr er6ffnen die menschliche Sensibilitat
oder das Nervensystem »Spielraume des Verhaltens« (ebd. 20). In den
Blick genommen wird dabei der Mensch in seiner gesamten vielschichti-
gen Affizierbarkeit, nicht nur in seiner Wahrnehmungsfahigkeit oder -sen-
siblitdt in einem engen Sinne (ebd. 20). Liebsch stellt seine Argumenta-
tion jedoch insofern breiter auf, als er unterschiedlichste Denktraditionen

der Ton zeige sein Fremdsein (étrangeté) gegentiber der Intentionalitit (ebd.
196-97). Das Wahrgenommene (per¢u) sei intentional, das sensible hinge-
gen reell (ebd. 222).
Auch wenn mein Begriff des sensible oder vielmehr der sensibles weiter
reicht als jener von Benoist, stimme ich ihm in seiner Suche nach dem
»Larme« des sensible zu. Weniger deutlich scheint, dass sich dieser >Larmc¢
nicht auch in Merleau-Pontys Wahrnehmungsphilosophie finden lasst. Zwei
Griinde sprechen fiir ein Vorhandensein dieses >Larms«< bei Merleau-Ponty:
(1) Merleau-Ponty spricht in verschiedenen Kombinationen von Stimmen
und Schweigen. Schweigen ist bei ihm nicht in einem vollstandig stummen
(muet) Sinne zu verstehen (siehe unten, Kapitel 3.3.3); (2) stellt Merleau-
Ponty dem monde sensible den monde culturel dialektisch gegeniiber. Die
beiden Welten sind — aufgrund ihrer dialektischen Beziehung oder ihrer Be-
schaffenheit als zwei Schichten von Welt — nicht streng voneinander getrennt
und der monde sensible tritt nicht in seiner Reinheit auf. Auch in dieser Hin-
sicht >spricht« der monde sensible.

16 Diese Ubereinstimmung iiberrascht nicht, greift Liebsch doch — in einem
durchaus positiven Sinn — auf Merleau-Pontys Philosophie zuriick.

54

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

—von Lévinas bis Rawls und von Kirkegaard bis Merleau-Ponty — zusam-
menbringt.’” Auch seine Zielsetzung des Verstehens von »Spielraumen der
[...; A.S.] Sensibilitit in ethisch-politischer Hinsicht auszuloten« (ebd.
38) weicht von der hier vorliegenden (und von jener Merleau-Pontys)
ab. In dieser Hinsicht ist seine Argumentation enger als jene, die hier ver-
folgt wird.

Merleau-Pontys Philosophie steht an zentraler Stelle der soziologi-
schen Debatten zu den Ausformulierungen und Konzeptualisierungen
des Korpers und des Leibes (sieche bspw. Gugutzer 201 5b; Gugutzer/
Klein/Meuser 2017). Die dabei hervorgehobenen Potentiale und Gren-
zen seiner Philosophie fiir die Soziologie sowie die auf seine Philosophie
aufbauenden Ansitze sind jedoch kritisch zu betrachten, beruhen sie
doch oftmals auf sehr eingeschrankten Werkausschnitten und/oder Les-
arten Merleau-Pontys.

2.2.1 Le corps und la chair: Korper, Leib, Fleisch?

Ebenso wie der Begriff sensible sind auch die Begriffe le corps und la
chair selbst, genauso wie ihre Ubersetzung, komplex. Die mit dieser Viel-
schichtigkeit einhergehenden Probleme zeigen sich besonders deutlich in
der soziologischen Rezeption. Seit einiger Zeit scheinen der Korper be-
ziechungsweise der Leib ihren Platz in soziologischen Betrachtungen ge-
funden zu haben. Zum einen zeigt sich dies an der Positionierung der
Korpersoziologie als eigenstindige Bindestrichsoziologie (siehe bspw.
Gugutzer 2006; Gugutzer/Klein/Meuser 2017). Zum anderen werden
Korper und Leib zusehends auch in anderen soziologischen Feldern,
etwa der Handlungstheorie, Praxistheorie, Affekttheorien, der Emoti-
onssoziologie oder der soziologischen Gewaltforschung, als zentral be-
trachtet. Die Soziologie des Korpers ist so einerseits eine spezifische Per-
spektive, die bestimmte eingeschrankte Phinomene in den Blick nimmt;
andererseits stellt sie eine allgemeine soziologische Perspektive dar, die
die Analyse unterschiedlichster Phanomene mit pragt. Einer der ersten
deutschsprachigen Soziolog:innen, der die Unterthematisierung des Kor-
pers vor allem in der Handlungstheorie aufzeigte, war Hans Joas. Er
stellte die Frage, »welche biologischen Voraussetzungen beim Menschen
vorliegen miissen, damit iberhaupt Handeln moglich ist« und versuch-
te, »die Entwicklung der Selbstgegebenheit des Korpers fiir den Han-
delnden aufzukliren« (Joas [1992] 2012: 252). Darauf wird unten im

17 Auffillig sind seine wiederholten Beziige auf Paul Valéry (bspw. Liebsch
2008: Kap. IX, 2). Dies ist insofern von Interesse, da sich auch Merleau-
Ponty (u.a. im Kontext der Entwicklung seiner Idee von Sensibilitdt) viel-
mals auf Valéry bezieht (siehe Kapitel 2).

55

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Kontext des Korperschemas (siehe Kapitel 2.2.2.2) noch einmal zuriick-
zukommen sein.

Die deutschsprachige Literatur zu Merleau-Ponty riickt zumeist sei-
nen Leibbegriff ins Zentrum, sodass von Merleau-Pontys Leibphdnome-
nologie gesprochen wird (bspw. Gugutzer 2006: 22; Haller 2014: 170;
Meyer 2021: 153)."® So etwa greift Rudolf Boehm, der Ubersetzer von
Merleau-Pontys Phénoménologie de la perception in das Deutsche, auf
den Begriff des Leibes zuriick und streicht dessen Bedeutung in Merleau-
Pontys Philosophie hervor, etwa wenn er in der Einleitung seiner Uber-
setzung meint: In diesem Werk »findet eine Phinomenologie der Wahr-
nehmung ihre Grundlegung in der Phinomenologie des Leibes. Der Leib
ist die Bedingung der Moglichkeit des Wahrnehmens« (Boehm 1966: V).
Auch wenn Boehm und anderen zuzustimmen ist, dass Merleau-Pontys
Wahrnehmungsphilosophie nicht ohne den Korper oder Leib gedacht
werden kann, ist die Darstellung von Merleau-Pontys Philosophie als
Leibphanomenologie allgemein in dreierlei Hinsicht kritisch zu betrach-
ten: (1) sollte seine Philosophie nicht auf eine des Leibes reduziert wer-
den, (2) scheint es ebenso wenig angebracht, sie auf phinomenologisches
Denken zu reduzieren, vereinigte Merleau-Ponty doch unterschiedlichste
Zuginge und entwickelte sowohl Momente einer Phanomenologie, ei-
ner Anthropologie, einer Ontologie (die im Einklang mit seiner Anthro-
pologie entstand (Saint Aubert 2013: 22)), einer politischen Philosophie
und einiges mehr, (3) vor allem aber liuft man durch die Ubersetzung
von Merleau-Pontys Begrifflichkeiten durch den deutschen Begriff >Leib«
Gefahr, vorschnell andere Deutungen des Leibes (auch in seiner Diffe-
renz zum Korper oder als zweites Konzept neben jenem des Korpers) in
Merleau-Pontys Philosophie hineinzulesen. An dieser Stelle soll das drit-
te der genannten Probleme diskutiert werden.

Der franzosische Begriff le corps, den Merleau-Ponty in all seinen
Werkphasen gebraucht, kann in das Deutsche sowohl als >Korper« als
auch als >Leib< ibersetzt werden. Sieht man sich Merleau-Pontys eigene
Begriffsunterscheidungen an, so wird deutlich, dass er im strengen Sinne
keine Philosophie des Leibes, sondern eine verdnderte Form einer Kor-
perphilosophie entwickelt.” Dies zeigt etwa folgendes Zitat: »Ce n’est

18 Eine wesentliche Ausnahme stellt Jorg Michael Kastl dar, dessen Kritik an der
Charakterisierung von Merleau-Pontys Philosophie als >Leibphinomenolo-
gie« (Kastl 2021: 68) im Wesentlichen in dieselbe Richtung schligt, wie die im
Folgenden entwickelte. Auch Kastl spricht sich dagegen aus, le corps durch
>Leib« zu iibersetzen (ebd. 27). Kastl verbindet damit jedoch, anders als dies
im vorliegenden Werk der Fall ist, eine Kritik an einer Lesart des Korpers im
Sinne eines »romantischen Korperkonzepts«, also einer Vereinseitigung des
Korpers auf seine subjektive oder phinomenologische Seite (ebd. 25).

19 Dies gilt in jedem Fall fir Merleau-Pontys frithes Werk (in La structure du
comportement und Phénoménologie de la perception sowie in kiirzeren

56

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

jamais notre corps objectif que nous mouvons, mais notre corps phé-
noménal« (PP 123).>° Merleau-Ponty grenzt an dieser Stelle den >ob-
jektiven Korper< (corps objectif) vom >phianomenalen Korper« (corps
phénoménal) ab und zeigt dadurch auf, dass er den Korper nicht in
einem objektiven Sinne versteht oder als Sache begreift. Er entwickelt
dabei nicht zwei distinkte Perspektiven auf den Korper/Leib; eine Un-
terscheidung von Korper und Leib nimmt er nicht vor (siehe unten).
Selin Gerlek schreibt pointiert: »Merleau-Ponty verwendet den Aus-
druck >Leiblichkeit« schlicht nicht.« (Gerlek 2020: 14)** In La Structure

20

21

Texten aus dieser Zeit verwendet Merleau-Ponty den Begriff le corps, bzw.
den Begriff le corps in Kombination mit weiteren Begriffen, bspw. als le
corps animé) und sein spates Werk (in Texten wie Le philosophe et son om-
bre, L'ceil et I'esprit oder der Préface von Signes verwendet Merleau-Ponty
den Begriff le corps fiir sein Konzept des menschlichen Korpers, den Be-
griff la chair fir das gemeinsame Element von Welt und Korper/Mensch).
Eine gewisse Unsicherheit dahingehend, ob Merleau-Ponty eine solche Un-
terscheidung in seinem Spitwerk doch angedacht hatte, mag in Le visible
de linvisible aufkommen (v.a. VI 157). In den frithen 1950ern befindet sich
das Konzept im Umbruch und Merleau-Ponty verwendet vereinzelt den Be-
griff la chair fur den Leib, also fir sein verandertes Korperverstiandnis. Ein
besonders deutliches Beispiel findet sich etwa im Text zu seinem Vortrag
L’homme et 'adversité: »Pour beaucoup de penseurs, a la fin du XIX¢ siécle,
le corps c’était un morceau de matiére, un faisceau de mécanismes. Le XX¢
siecle a restauré et approfondi la notion de la chair, c’est-a-dire du corps ani-
mé.« (S(HoAdv) 287; Hervorhebung A.S.); »Gegen Ende des neunzehnten
Jahrhunderts war der Korper (corps) fiir viele Denker ein Stiick Materie, ein
Biindel von Mechanismen. Das zwanzigste Jahrhundert hat den Begriff des
Leibes (chair), d.h. des lebendigen Korpers (corps animé), wiederhergestellt
und vertieft.« (AuG(MWD) 75)) Hier stellt Merleau-Ponty dem Korper (le
corps) den Leib (hier: la chair) gegentiber und setzt la chair mit dem corps
animé gleich.

»Nie ist es unser objektiver Korper, den wir bewegen, sondern stets unser
phanomenaler Leib« (PdW 131). Terminologisch korrekt wire jedoch eben-
so folgende Ubersetzung: »Nie ist es unser objektiver Kérper, den wir bewe-
gen, sondern unser phinomenaler Korper« (eigene Ubersetzung).

Gerlek rekonstruiert dennoch die Leib-Kérper-Differenz in Merleau-Pontys
Werk, streicht jedoch vor allem die Bedeutung, die dem Konzept der Korpo-
ralitit darin zukommt, hervor (in dhnlicher Weise, wie einst Herman Coenen
den Begriff der Leiblichkeit gegentiber dem Begriff des Leibes betonte (Coe-
nen 1979: 245)). Vielen Befunden von Gerlek ist zuzustimmen, etwa jenem,
dass es einen gewissen »blinden Fleck« (Gerlek 2020: 215) in der Fremder-
fahrung, aber auch in der Erfahrung des eigenen erfahrenden Korpers gibt
(siche bspw. SAV 256). Die Rekonstruktion einer Leib-Korper-Differenz ist
jedoch keine unmittelbare Widergabe von Merleau-Pontys Uberlegungen,
sondern eine mogliche Rekonstruktion der in seiner Philosophie angelegten

57

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

du comportement etwa spricht Merleau-Ponty von einem corps vi-
vant (tubersetzt als >lebendiger Leib¢, moglich wire aber auch >leben-
diger Kérper<; corps vivant ist zudem eine der iiblichen Ubersetzungen
von Husserls Begriff des Leibes in das Franzosische (Saint Aubert 2013:
354), weshalb corps vivant auch schlicht als Leib riickiibersetzt wer-
den konnte) oder dem corps phénoménal (iibersetzt als sphanomenaler
Leib<, moglich wire auch >phinomenaler Korper<) (SC 1695 SAV 179).
Zudem verwendet er den Begriff corps propre** (libersetzbar als >eige-
ner Leib< oder eigener Korper<) (bspw. in Proj 10), zumeist schreibt er
jedoch schlicht von le corps. Worauf Merleau-Ponty abzielt ist also we-
niger eine Abgrenzung vom Begriff des Korpers, noch eine Zuruckwei-
sung dessen, dass Menschen korperliche Wesen sind und daher auch
Materialitat haben. Vielmehr geht es ihm um eine Ablehnung eines tra-
ditionell statischen Korperverstindnisses und einer dualistisch-reduk-
tionistischen Philosophie. In den Ubersetzungen von Merleau-Pontys
Werken wird zwar zumeist der Leibbegriff verwendet, stellenweise wird
jedoch auch auf den Begriff des Korpers zuruckgegriffen. Kastl spricht
in diesem Zusammenhang von einer »gewissen Willkurlichkeit« der Be-
griffsverwendung in der deutschen Ubersetzung (nicht nur von Merleau-
Pontys Werk, sondern auch von jenem Pierre Bourdieus) (Kastl 2021:
68). Diese vermeintliche Willkiir scheint jedoch, zumindest in Teilen,
auf bewusste Entscheidungen zurtickzugehen. Bernhard Waldenfels, der
an Ubersetzungen und Herausgaben von Merleau-Pontys Werk beteiligt
war und wesentlich zur Bekanntmachung von Merleau-Pontys Philoso-
phie im deutschsprachigen Raum beigetragen hat, meinte 19835:

Konzepte. Problematisch erscheint sie vor allem aus zwei Griinden: Merleau-
Pontys Begrifflichkeiten sind weniger eindeutig, als in dieser Rekonstruktion
dargestellt (so etwa meint Merleau-Ponty, dass auch die Biologie nicht auf
den objektiven Korper abziele (SAV 207; siehe Kapitel 2.2.2.1)) und da sie
eine Zweiheit einfiihrt, die selbst wiederum Fragen aufwirft (etwa jene nach
der Relation der beiden >Dinge«, >Phinomene« oder Perspektiven). Im Folgen-
den wird diese Zweiheit nicht ibernommen, sondern der Begriff Korper fiir
le corps in all seinen Facetten verwendet (siehe unten; Ende des Unterkapi-
tels). Dadurch soll nicht unterstellt werden, dass es keine (systematischen)
perspektivischen Unterschiede auf den Korper — zwischen mir und anderen,
zwischen dem Vollzug und der Reflexion — geben wiirde. Diese werden je-
doch als perspektivische Differenzen, nicht auf der Ebene der Begrifflich-
keiten rekonstruiert. Auf dieser inhaltlichen Ebene trifft sich die vorliegende
Arbeit also an unterschiedlichen Stellen mit der Argumentation von Gerlek,
deren Arbeit — trotz der eben beschriebenen Differenz der Lesarten — abso-
lute Wiirdigung verdient.

22 Diese Ubersetzungen scheinen im gegebenen Kontext angemessen. In ande-
ren Kontexten wire corps propre als »sauberer Korper<, sreiner Korper< oder
gegebenenfalls »gepflegter Korper« zu tibersetzen.

58

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Der Leib, der eigene wie der fremde, ist uns zweifach gegeben, einmal
in der Funktion der Vermittlung, zum zweiten als Ding unter Dingen.
Im ersten Fall spricht Merleau-Ponty, wo Eindeutigkeit geboten ist, vom
>corps vivant, phénoménal, fonctionel< oder, mit G. Marcel, vom >corps
propres, im zweiten Fall vom >corps objectiv< oder >physical«. Das ent-
spricht im Ansatz, in der konkreten Analyse freilich nur zum Teil, der
Sartreschen Unterscheidung von >corps-sujet< und >corps-objet«. Wir ma-
chen uns den Vorzug der deutschen Sprache zunutze und sprechen, wie
schon Husserl und nach ihm Scheler und Plessner, einerseits vom >Leibs,
andererseits vom >Korper< oder verdeutlichend vom >fungierenden Leib«
und vom >Korperding«. (Waldenfels 1985: 156; Hervorhebung i.0.)*

Waldenfels ist sich also durchaus bewusst, dass er durch die Verwendung
der Begriffe Korper und Leib im Kontext von Merleau-Pontys Philoso-
phie eine begriffliche Unterscheidung einfiihrt, die so im franzosischspra-
chigen Original nicht vorliegt und in der franzosischen Sprache in ihrer
gegenwirtigen Form nicht moglich ist. Dennoch fillt es Lesenden teils
schwer, die Systematik der Begriffswahl in der Ubersetzung nachzuvoll-
ziehen. Wesentlicher ist jedoch, dass Merleau-Ponty eine solche Unter-
scheidung selbst nicht vorgenommen hat (auch wenn es die Unterschei-
dung von Leib und Ko6rper im Franzosischen nicht gibt, hitte er entweder
die deutschen Begriffe oder durchgangig zwei verschiedene, zusammen-
setzte Begriffe, wie corps objectif und corps propre, verwenden kénnen
(siehe auch Gerlek 2020: 15)). Damit geht ein noch schwerwiegende-
res Problem einher: Die Verwendung der Begriffe Korper und Leib in
der deutschsprachigen Ubersetzung und Rezeption von Merleau-Pontys
Philosophie legt nahe, dass er selbst in einem positiven Sinne von zwei
»Dingens, »Phinomenen< oder analytisch trennbaren Perspektiven (wie
Waldenfels es beschreibt: »einmal in der Funktion der Vermittlung,
zum zweiten als Ding unter Dingen« (Waldenfels 1985: 156; siehe Zitat
oben)) spreche. Eine solche parallele Verwendung von zwei Begriffen (in
einem positiven Sinne) ldsst sich in Merleau-Pontys Philosophie jedoch
keinesfalls (systematisch) finden. Wenn Merleau-Ponty vom corps ob-
jectif oder durch dhnliche Begrifflichkeiten vom >Korper< im naturwis-
senschaftlich-physiologischen Sinn spricht, dann ausschliefSlich in einem
negativen Sinne — als Zuriickweisung anderer Konzeptionen. Keinesfalls
fithrt Merleau-Ponty einen Korper-Leib-Dualismus ein, wie er in der ge-
genwartigen deutschsprachigen Soziologie immer wieder diskutiert wird.
Protagonist:innen dieses Diskurses sind allen voran Robert Gugutzer
und Gesa Lindemann, die sich in diesen Unterscheidungen auf Hermann

23 Auch Hermann Schmitz, dessen Unterscheidung von Leib und Kérper im
folgenden Absatz besprochen wird, bezeichnet es als ein »ganz ungewohn-
liche[s] Gliick«, dass die deutsche Sprache tiber die beiden Begriffe >Leib<
und >Korper« verfiige (Schmitz 20171: 5).

59

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Schmitz und Helmuth Plessner berufen. Lindemann arbeitet Plessners Un-
terscheidung von >Leibsein< und >Korperhaben«< aus, wobei ersteres fiir
das »eigene leibliche Erleben« steht, letzteres fiir den Korper im Raum,
den Korper im naturwissenschaftlichen Sinne (Lindemann 2017: 63). Fiir
Plessner sind Menschen >unaufhebbar< Korper und Leib; Leib und Kor-
per beziehen sich zwar nicht auf materiell verschiedene Dinge, sie fallen
jedoch nicht zusammen (Plessner 1928: 294—95). Im Hintergrund steht
das — iiberaus I6bliche — Ansinnen, die »quasimentalistische Borniert-
heit« der Soziologie aufzuheben und »Verkérperung grundlegend in die
Konzeption von Sozialitit« einzubeziehen (Lindemann 2005: 115). Gu-
gutzer beschreibt, dass sich die Korpersoziologie unter anderem fiir den
»Korper als Ort von Leiberfabrungen« (Gugutzer 2006: 16; Hervorhe-
bung i.0.) interessiere. Zentraler Bezugspunkt dieser korpersoziologi-
schen Forschungsrichtung sei Merleau-Pontys »Korper in der Selbstwahr-
nehmung« (nicht »sichtbarer Effekt gesellschaftlicher Strukturen«), also
der >lived body« oder >Leib« (ebd. 16). Auch wenn Merleau-Pontys Phi-
losophie von Gugutzer (zurecht?) als Ausgangspunkt dieser Forschungs-
bemuhungen angesehen wird, arbeitet er selbst mit den Konzepten und
Unterscheidungen von Schmitz (bspw. in Gugutzer 201 5a). Schmitz Inte-
resse gilt primar dem »eigenleiblichen Spuren« (Schmitz 1985: 71). Seine
Unterscheidung von Leib und Korper ist insofern komplex, als er noch
einmal zwei Bedeutungen des Korpers unterscheidet — den »sinnfilligen
Korper« (der »an der Oberfliche sichtbar und tastbar ist«) und den »na-
turwissenschaftlichen Menschenkorper« (Schmitz 2011: 143). Keiner
von beiden ist mit dem Leib ident; vielmehr kommt der Leib ohne »Be-
sehen und Betasten des materiellen Korpers« aus (ebd. 2), und auch eine
» Ausfahrt des Leibes aus dem Korper« wire vor diesem Hintergrund
nicht »erstaunlich« (ebd. 144). Bedeutsamkeit, Nutzen und Angemessen-
heit einer solchen Unterscheidung durch die genannten Protagonist:in-
nen und in der Soziologie allgemein konnen hier nicht niher diskutiert
werden.>* Auch wenn manche Traditionen der Kérpersoziologie oder der
soziologischen Beschiftigung mit dem Korper produktiv an Merleau-
Pontys Philosophie anschliefSen, gilt es festzuhalten: Wenn Merleau-Ponty
also den corps, wie Waldenfels (bspw. Waldenfels 1985: 163-69) richtig
beobachtet, als etwas Zweideutiges oder Ambigues einfiihrt, dann ist die
Pointe gerade, dass es sich bei dem corps um ein zweideutiges Gebilde
handelt, nicht um zwei wie auf immer aufeinander bezogene oder mitei-
nander verbundene Gebilde (siehe auch Kastl 2021: 70—71). Der grund-
satzlich begruflenswerte Versuch, die Stirken der deutschen Sprache in
diesem Kontext zu nutzen, fuhrt zu wenig wiinschenswerten Unstimmig-
keiten. Dies lasst sich anschaulich an einigen praktischen Beispielen, die

24 Fir eine Kritik an der propagierten geschichtlichen Entwicklung der begriff-
lichen Unterscheidung von Leib und Korper siehe (Kastl 2021: 69-86).

60

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Lucy Osler (2021: 7) in diesem Kontext nennt, explizieren: Wenn eine
Chirurgin eine Blindarmoperation durchfihre oder ein Schneider den
Hosenbund abmesse dann wende sie:er sich — so Osler — dem Korper (0b-
jective body) zu, nicht dem Leib. Doch ebenso liefSe sich die Erfahrung
dieser Personen wie folgt beschreiben: Die:der Chirurgin arbeitet an ei-
nem Korper, der wesentlich lebender Organismus und Korper mit Bewe-
gungsfihigkeit ist. Wahrend sie:er schneidet, steht sie:er in Austausch mit
Kolleg:innen, die Lebenszeichen und kiinstlichen Schlaf iberwachen; ih-
re:seine Arbeit ist auch darauf gerichtet, dass Schnitte und Nihe gut ver-
wachsen konnen, keine bewegungseinschrankenden Narben hinterlassen
etc. Die:der Schneider:in legt das Mafband um die Hufte, versucht den
Umfang, trotz der Bewegung des Bauches durch die Atmung zu messen,
bedenkt beim Messen und Berechnen von Umfang und Linge des Klei-
dungsstiicks gekonnt die tiblichen Bewegungen der Person (gehen, sitzen,
beugen etc.). Thre:Seine Arbeit unterscheidet sich wesentlich von jener, die
vielleicht an den Tag gelegt werden konnte, wenn man Kleidungen fiir
Puppen oder einen Leichnam schneidert.

Die Komplexitat der Begrifflichkeit erhoht sich weiter, wenn man den
Begriff la chair mit einbezieht, der ab Anfang der 1950er Eingang in
Merleau-Pontys Werk findet (zuerst verwendet er den Begriff in S(Ho-
Adv)/AuG(MWD)/MEX; vgl. Saint Aubert 2013: 138)*. Dieser Begriff
ersetzt le corps nicht, wie etwa Le visible et I'invisible zeigt (bspw. VI
180; SuU 1805 SuU 157). La chair ist in der franzosischen Phanomeno-
logie eine der iiblichen Ubersetzungen von Husserls Begriff des >Leibes«
(Dupond 2008: 17). Die Ubersetzung von Leib in das Franzosische ist
ebenso komplex wie die Ubersetzung der Begriffe corps und chair in das
Deutsche. Die beiden méglichen Ubersetzungen von Leib — corps prop-
re und chair — decken jeweils nur einen Teil der Bedeutung des Leibbe-
griffs ab, ersterer die Bedeutung des Leibes als mein Leib, letzterer die
Bedeutung des Leibes als sensibel im Sinne von spiirend-spiirbar (Saint
Aubert 2004: 148); ein geeigneter Kompromiss scheint eine Ubersetzung
als corps-de-chair (ebd. 149). Auch wenn Husserls Begriff des Leibes
teils mit la chair tibersetzt wird, fihrt Merleau-Ponty seinen Begriff von
la chair ausdriicklich als einen neuen Begriff und nicht als eine Uberset-
zung von Husserls Leibbegriff ein (ebd. 147—-48). In seiner Bearbeitung
von Husserls Werk verwendet Merleau-Ponty den Begriff la chair nicht
fiir dessen Leibbegriff (ebd. 148-58).

In der Ubersetzung von Merleau-Pontys Werk in das Deutsche wird
fur la chair teils der Begriff des >Leibes< gebraucht (bspw. Z(PhiScha)

25 Vereinzelt verwendet Merleau-Ponty den Begriff bereits in Phénoménologie
de la perception, dort allerdings noch in anderen Bedeutungen (wenn er etwa
von »une personne en chair et en os«, also einer »Person von Fleisch und
Bein« (PP 394, PAW 393) spricht), wie auch Dupond (2008: 17) feststellt.

61

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

244 — hier >leibhaft« fiir >dans sa chair< — diesen Begriff verwendet auch
Merleau-Ponty selbst an dieser Stelle i.O. (S(PhiOmb) 211)), teils jener
des >Fleisches«. In Le visible et I'invisible, dem oftmals als wesentliches
Element von Merleau-Pontys Spatwerk beschriebenen fragmentarischen
Werk, ist die Ubersetzung als >Fleisch« vorherrschend. Hervorzuheben ist,
dass die Ubersetzenden die Unklarheit der Ubersetzung thematisieren:
So etwa meint Bernhard Waldenfels in einer FuSnote in Das Sichtbare
und das Unsichtbare, dass die Ubersetzung durch >Fleisch« geeignet sei,
»um den elementaren, textuellen, prozesshaften Charakter dieses >Mi-
lieus< zu wahren und eine anthropologisch verengte Auffassung fernzu-
halten« (SuU 193). Waldenfels betont jedoch auch die »uniiberhérbare«
Nihe zu Husserls Leibbegriff (SuU 193).

La chair ist auch im Franzosischen kein simpler Begriff. La chair ist ein
eigenwilliger Stoff — nicht fest wie Knochen, nicht flissig wie Blut, nicht
Oberflache wie die Haut (Saint Aubert 2018: 102). Der Begriff hat bibli-
schen Ursprung und meint ein chair, das die konkrete Manifestation ei-
ner Seele ist (die davon untrennbar ist) (ebd. T03—4). Daher konne man
letztlich auch nicht davon sprechen, dass der Mensch la chair habe, son-
dern einzig davon, dass er la chair sei (ebd. 104).2¢ Diese Charakterisierung
trifft sich mit Merleau-Pontys Beschreibung, dass der Mensch sein Korper
sei, nicht einen Korper habe (PP 175; PP 9o; siehe Kapitel 2.2). La chair
hat heute weiterhin eine theologische Bedeutung, eine dsthetische und mo-
ralische Bedeutung sowie eine empirische Bedeutung, die im Wesentlichen
als Korper, Leib und Fleisch iibersetzbar sind (Saint Aubert 2004: 149).

Merleau-Ponty selbst schien sich in seiner Verwendung des Begriffs
la chair nicht immer sicher zu sein. Dies zeigt sich etwa an seinen syste-
matischen Korrekturen des Begriffs la chair in schéma corporel in den
unterschiedlichen Manuskriptversionen von L'ceil et I'esprit (Saint Au-
bert 2013: 193). Manche Verwendungen des Begriffs la chair durch
Merleau-Ponty legen nahe, diesen durch >Fleisch« zu ibersetzen. Dies
ist einerseits dann der Fall, wenn er von »chair et os« (also Fleisch und
Knochen oder Bein) spricht (wie etwa in PP 394; oder »animal de chair«
(PbPassiv 2.54)). Dies scheint zudem eine Ubersetzung, die es ermoglicht,
Merleau-Pontys Gedankengang eines chair du monde in Einheit mit dem
chair im korperlichen Sinne zu folgen (siehe Kapitel 2.5.1). Problema-
tisch ist der Begriff des Fleisches zunichst, da dieser Merleau-Pontys Phi-
losophie terminologisch befremdlicher erscheinen lisst, als sie dies sein
wiirde, wenn man schlicht am Begriff des Leibes festhalten wiirde. Auch
wenn sich die Ubersetzung von »Leib« fiir le corps und von >Fleischc« fiir
la chair eingeburgert hat, soll im Folgenden der Begriff des sKorpers« fir

26 Sowohl die Verwendung in katholisch-religiosen Kontexten als auch das
Sein und nicht Haben von la chair deuten (einmal mehr) auf Ahnlichkeiten
mit dem deutschen Begriff des Leibes hin.

62

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

le corps verwendet werden; was la chair angeht, wird am franzosischen
Originalbegriff festgehalten.>” Damit ist das Argument verbunden, dass
Merleau-Ponty mit le corps einen anderen oder konsequenteren Korper-
begriff entwickelte, durch la chair eine weitgehend neue Begrifflichkeit.
Durch die erste Wahl wird der problematische Dualismus von Korper
und Leib vermieden und stiarker an Merleau-Pontys eigener begrifflicher
Entwicklung festgehalten, die zweite Wahl ist dadurch begriindet, dass
Merleau-Ponty mit la chair zwar auch den Leib meint, jedoch dariiber hi-
nausgeht. Wiirde man la chair konsequent durch >Leib« tibersetzen, wiir-
den teils schwer verstiandliche Formulierungen (wie >der Leib der Welt«
(la chair du monde)) entstehen.

Die Problematik des Korpers und/oder des Leibes in Merleau-Pontys
Philosophie ist jedoch weit umfangreicher als das bislang beschriebene
Problem der Ubersetzung. Ein Grund fiir die teils unklare und vielfiltige
Begrifflichkeit Merleau-Pontys zum Thema scheint darin zu liegen, dass
Merleau-Ponty die Begriffe des Korpers beziehungsweise des Leibes in
Auseinandersetzung mit unterschiedlichsten Werken und Entwicklungen
seiner Zeit formulierte. Die Bedeutung dieses historischen Kontextes fiir
genau dieses Korperverstandnis streicht Merleau-Ponty selbst mehrfach
hervor. Dies beschrankt sich nicht nur auf wissenschaftliche Entwick-
lungen, wie jene in der Psychologie (S(HoAdv)), sondern bezieht sich
etwa auch auf das Kino und die dazugehorigen technischen Entwicklun-
gen (S(CNP)) und die Literatur (S(HoAdv)). Er spricht in diesem Kon-
text auch von einer »bestimmten Weltsicht«, die einer » Generation« ge-
meinsam sei (S(CNP)).

Die Entwicklung eines anderen Korperverstindnisses ist, wie die fol-
genden Abschnitte zeigen werden, auf jeden Fall eines der zentralen Mo-
tive Merleau-Pontys. Die begrifflich-terminologische Problematik, die
weit iiber Merleau-Pontys Philosophie hinausgeht (sondern etwa auch
das Werk Pierre Bourdieus betrifft), zeigt sich auch in gegenwartigen Su-
chen nach einem dritten Weg zwischen Korper und Geist, Materie und
rein innerlichem Leib-Sein. Den inhaltlichen Fragen zum Korper ist eine
weitere Einschrankung voranzustellen: Wenn im Folgenden vom Kor-
per die Rede ist, dann ist damit der menschliche Korper beziehungswei-
se der Mensch als korperliches Wesen gemeint. Durch diese Beschran-
kung auf den Menschen soll keinesfalls argumentiert oder angedeutet
werden, dass nur Menschen korperliche Wesen (im Sinne Merleau-Pon-
tys) sind. In Merleau-Pontys Werken finden sich Anhaltspunkte fiir
eine Philosophie aller korperlichen Wesen, dies ist jedoch nicht Thema

27 Auffillig ist, dass Kastl zwar die Ubersetzung von le corps ausfiihrlich und
kritisch diskutiert, sich jedoch hinsichtlich la chair unkritisch dem tiblichen
Sprachgebrauch — also weitgehend der Ubersetzung als >Fleisch« — anschlief3t
(bspw. Kastl 2021: 115).

63

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

der vorliegenden Bearbeitung seiner Philosophie hin zu einer Theorie
menschlicher Begegnungen auf Distanz.

2.2.2 Le corps sensible

Was zeichnet also den Korper aus und wie unterscheidet sich dieser aus
der Perspektive Merleau-Pontys vom >objektiven Korper<? Eines der we-
sentlichen Merkmale des Korpers ist es, dass er fiir den jeweiligen Men-
schen nicht einfach ein Objekt unter anderen ist. Ein Gegenstand sei
»vor< mir, sei etwas, das sich langsam weiter entfernen und das letzt-
lich auch zur Ginze aus meinem Gesichtsfeld verschwinden kann (PP
106); das soll heiflen, dass seine Abwesenheit immerzu (eine notwendi-
ge) Moglichkeit ist (PP 106, SAV 247). Den Korper zeichnet hingegen
eine gewisse >Stiandigkeit< aus, die Merleau-Ponty als »une permanence
de mon coté« (PP 106), also eine Stindigkeit »meinerseits« (PAW 115),
beschreibt. Der Korper ist also immer >da< bei mir, fir mich und mit mir
(PP 106). Dahingegen kann ich die Perspektive, die ich auf Objekte habe,
in einem gewissen Ausmaf$ mitbestimmen (ich kann etwa um sie herum-
gehen). Dieser so verstandene Korper ist nicht lediglich im Besitz des je-
weiligen Menschen; vielmehr ist der jeweilige Mensch sein Korper — »je
suis mon corps« (PP 175; PP 90). Der Korper ist weder reines Objekt
noch reines Subjekt, sondern ein »troisiéme genre d’étre« (PP 402), eine
»dritte Seinsweise« (PdW 4o071).

Wie die Welt, so ist auch der Korper sensibel. Der Korper ist allen an-
deren Objekten gegeniiber ein >objet sensible< (PP 273) oder >chose sen-
sible« (Natu3 374), also ein »empfindlicher Gegenstand« (PdW 276), eine
»sensible Sache«. Er wird von uns als sensibler Korper erlebt (Alloa 2017:
36). Um die volle Bedeutung dieser ambiguen Begrifflichkeit zu erfassen,
bedarf es einer etwas umfangreicheren Beschreibung von Merleau-Pontys
Korperverstiandnis.

Wenn im Folgenden mit Merleau-Ponty der Korper als sensibel re-
konstruiert wird, so meint diese Sensibilitit zunachst eine unabdingbare
Eigenschaft des Korpers. Es sei jedoch vorweggenommen, dass die ge-
naue Ausgestaltung, Intensitit, Latenz und Bedeutsamkeit von Momen-
ten oder Formen der Sensibilitit historisch und kulturell variabel sind.>*

28 Ob die historische Verinderung im Sinne einer allgemeinen, richtungsoffe-
nen Transformation (Liebsch 2008: 24) oder eines »Vorriicken der Scham-
und Peinlichkeitsschwellen« (Elias 1978) (was Liebsch kritisiert) zu verste-
hen ist, ist eine empirische Frage.

64

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE
2.2.2.1 Ein anti-dualistisches Korperverstindnis

Die Uberwindung des Kérper-Geist-Dualismus sieht Merleau-Ponty nicht
nur als ein Ziel seiner eigenen Philosophie, sondern als eine allgemeinere
Entwicklung seiner Zeit.*® So meint er in einer Rede im Jahr 1951 {iber
die damals nihere Vergangenheit: »Notre siécle a effacé la ligne de par-
tage du >corps« et de I»esprit« et voit la vie humaine comme spirituelle et
corporelle de part en part« (S(HoAdv) 287).3° Fiir Merleau-Ponty selbst
ist die Uberwindung dieses Dualismus bereits in seiner Dissertation (La
structure du comportement) ein zentrales Motiv, auf das er in den da-
rauffolgenden zwei Jahrzehnten regelmifSig zurtickkommt. Ein wesent-
liches Argument Merleau-Pontys ist es, dass es nur moglich sei, diesen
Dualismus zu iiberkommen, wenn man sowohl den Korper als auch das
Bewusstsein anders denke, als dies klassischerweise der Fall ist. Hinsicht-
lich des Korpers richten sich seine Abgrenzungsbemuhungen vor allem
gegen die Anatomie sowie die Physiologie und deren Idee eines >objek-
tiven< (PdW 402) oder >realen< (SdV 219) Korpers, vor allem da sie den
Korper isoliert betrachteten (SAV 219). Dieser >objektive« Korper werde
als » Ansammlung von Organen« (SAdV 219) als édifice de molécules
(»Molekulargebaude«) oder als amas de cellules (»Zellhaufen«) (PAW
402, PP 408) verstanden. Ein so verstandener Korper entspreche jedoch
nicht dem Korper, so wie wir ihn erfahren (SdV 219), und er konne nicht
von einem Bewusstsein »bewohnt« sein (PdW 402). Spricht Merleau-
Ponty vom Korper, so wie er erfahren wird, so fihrt er damit keine Tren-
nung zwischen einem >von innen< und einem >von aufSen< Erfahrbaren ein
und ebenso keine Unterscheidung von Erfahrung/Erfahrbarem und Phy-
sischem; er fiihrt also, wie oben (siehe Kapitel 2.2.1) bereits ausgefiihrt,
keine Trennung von Korper und Leib ein. Merleau-Ponty argumentiert

29 An dieser Stelle weicht die hier vorliegende Argumentation wesentlich von
jener Kastls ab, der >festhilt¢, »dass bei allen wohlfeilen Beteuerungen einer
Uberwindung des Cartesianischen Dualismus auch heute niemand ehrlicher-
weise fiir sich in Anspruch nehmen kann, wesentlich tiber den Diskussions-
stand dieser beiden [gemeint sind Elisabeth von der Pfalz und René Des-
cartes; A.S.] bemerkenswerten Personlichkeiten des 17. Jahrhunderts hinaus
gekommen zu sein.« (Kastl 2021: 91) Dies gilte auch fiir Merleau-Ponty, bei
dem er eine »Teil-Rehabilitation des Cartesianismus« ausmacht (ebd. 1o5-
7). Merleau-Ponty sei kein Dualist, bleibe aber »redlicherweise [...; A.S.] bei
den klassischen dichotomen/dualen Kategorien, wo sie phanomenologisch
und generell mit wissenschaftlichen Mitteln nicht aufhebbar sind«. Kastl
spricht von einer »Cartesianischen Differenz«, um dies und das Nicht-Du-
alistische hervorzustreichen (ebd. 106).

30 »Unser Jahrhundert hat die Trennungslinie zwischen dem >Korper« (corps)
und dem >Geist< (esprit) ausradiert und sieht das menschliche Leben als
durch und durch geistig und korperlich.« (AuG(MWD) 75)

65

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

dabei auch, dass selbst die Biologie letztlich auf den phianomenalen Kor-
per, als » Zentrum vitaler Aktionen« (und nicht den objektiven Korper im
klassischen Sinne) abziele (SdV 207). Spater meint Merleau-Ponty, dass
der Korper psycho-physisch sei (SuU 217).

Merleau-Ponty gesteht anderen philosophischen Traditionen also zu,
dass eine Verbindung von »objektivem« Kérper und Bewusstsein nicht
denkbar ist, sehr wohl moglich ist diese Verbindung jedoch mit dem im
nicht-objektiven Sinne verstandenen Korper:

Le corps phénoménal, avec les déterminations humaines qui permettaient
a la conscience de ne pas se distinguer de lui, va passer a la condition d’ap-
parence; le >corps réel’ sera celui que ’anatomie ou plus généralement les
méthodes d’analyse isolante nous font connaitre: un ensemble d’organes
dont nous n’avons aucune notion dans Pexpérience immédiate et qui in-
terposent entre les choses et nous leurs mécanismes, leurs pouvoirs in-
connus. (SC 204)3"

Wahrend also der sphanomenale Korper<immer bereits mit dem Bewusst-
sein verbunden ist, wire eine solche Verbindung mit dem >objektiven Kor-
per< fur Merleau-Ponty nicht denkbar. Es bedarf fiir diese Verbindbarkeit
jedoch nicht nur eines verinderten Korperverstandnisses, sondern auch
eines anderen Verstindnisses des Bewusstseins. Fiir Merleau-Ponty ist
das Bewusstsein keine »conscience constituante et comme un pur étre-
pour-soi« (PP 404)3* oder ein »je pense que« (PP 1605 i.O. unter Anfiih-
rungszeichen; also ein »Ich denke zu ...« (PdW 166)). Das Bewusstsein
steht fur ihn in einer sich-verhaltenden Beziehung zur Welt. Es ist als ein
wahrnehmendes Bewusstsein (conscience perceptive, PP 404) und als »je
peux« (PP 160; »ich kann« PAW 166) zu verstehen. Als solches ist es »le
sujet d’'un comportement« (PP 404; »Subjekt des Verhaltens« oder eines
Verhaltens (PAW 403)), ein »étre au monde ou existence« (PP 404; »Sein-
zur-Welt oder Existenz« (PAW 403)); m.a.W. »La conscience est étre a
la chose par Pintermédiaire du corps.« (PP 161)33 Das so verstandene
Bewusstsein ist »verwurzelt« mit dem Korper, es ist also »verleiblicht«
(AuG(KS) 99). Und dies bedeutet andererseits auch, dass der Korper »sei-
nerseits durch und durch beseelt« (AuG(KS) 1o1) ist.

31 »Der phinomenale Leib [bzw. Korper; A.S.] mit seinen menschlichen Bestim-
mungen, die es dem BewufStsein erlauben, zwischen ihm und sich selbst kei-
nen Unterschied zu machen, geht iiber in den Zustand blofSen Scheins [ap-
parence; i.0.]; der >reale Korper«ist nun jener Korper, den die Anatomie und
ganz allgemein die Methoden der isolierten Analyse uns erkennen lassen: eine
Ansammlung von Organen, von denen wir uns in der unmittelbaren Erfah-
rung keinen Begriff machen und die zwischen die Dinge und uns ihre Me-
chanismen, ihre unbekannten Vermogen einschieben.« (SdV 219—20)

32 »[K]onstituierendes Bewusstsein und reines Fiir-sich-sein« (PdW 403).

33 »Bewufitsein ist Sein beim Ding durch das Mittel des Leibes.« (PdW 168)

66

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Mon >psychisme« n’est pas une série d>états de conscience« rigoureuse-
ment fermés sur eux-mémes et impénétrables pour tout >autre<. Ma
conscience est d’abord tournée vers le monde, tournée vers les choses,
elle est avant tout rapport au monde. La conscience d’autrui, elle aussi,
est avant tout, une certaine maniére de se comporter a I’égard du monde.
C’est alors dans sa conduite, dans la maniére dont autrui traite le monde
que je vais pouvoir le trouver. [i.O. Absatz; A.S.] Si je suis une conscience
tournée vers les choses, je peux y rencontrer des actions qui sont les ac-
tions d’autrui, trouver a ces actions un sens, parce qu’elles sont pour
mon propre corps des thémes d’activité possibles. (P(RAE) 176)3+

In dieser Vorlesung an der Sorbonne (1951), in der sich Merleau-Ponty
mit der Relation des Kindes zur:zum Anderen beschiftigt, argumentiert
Merleau-Ponty also, dass das Bewusstsein nicht in sich geschlossen ist,
sondern als ein mit dem Korper verbundenes — verkorperlichtes — Be-
wusstsein der Welt zugewandt oder >zur-Welt< ist und sich dort verhalt
(das Bewusstsein der:des Anderen ist dann in einem gewissen Ausmaf3
mittels ihres:seines Verhaltens in der Welt zuganglich).

Dass Merleau-Ponty den Korper nicht als >geistloses< Objekt ver-
steht, bedeutet letztlich auch, dass Merleau-Ponty den Korper als fahi-
gen, praktizierenden Korper versteht: »nous avons vu que le corps n’est
pas un mécanisme fermé sur soi, sur lequel ’ame pourrait agir du de-
hors. Il ne se définit que par son fonctionnement qui peut offrir tous les
degrés d’intégration.« (SC 218)3s Fihigkeit und Offenheit prigen nicht
nur den Korper selbst, sondern mit diesem auch die Relation des Kor-
pers zur Welt.

34 »Mein >Psychismus« ist keine Reihe von >Bewusstseinszustianden, streng in
sich geschlossen und fiir jedes >Andere« undurchdringlich. Mein Bewusst-
sein ist zuerst der Welt zugewandt, den Dingen zugewandt, es ist vor allem
Beziehung zur Welt. Das Bewusstsein der:des Anderen, es ist auch vor allem
eine bestimmte Weise, sich mit Bezug zur Welt zu verhalten. Es ist also in sei-
nem:ihrem Verhalten, in der Art und Weise wie die:der Andere mit der Welt
umgeht, in der ich sie:ihn finden konnen werde. [i.O. Absatz; A.S.] Wenn
ich ein den Dingen zugewandtes Bewusstsein bin, kann ich dort die Hand-
lungen finden, die die Handlungen der:des Anderen sind, in diesen Hand-
lungen einen Sinn finden, weil sie fiir meinen eigenen Korper die Themen
méglicher Handlungen sind. « (eigene Ubersetzung)

35 »Wir haben gesehen, daf§ der Leib [bzw. Korper; A.S.] kein in sich geschlos-
sener Mechanismus ist, auf den die Seele von aufSen her einwirkten konnte.
Er wird ausschlieSlich definiert durch seine Tatigkeit, die alle moglichen In-
tegrationsstufen aufweisen kann.« (SdV 235)

67

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE
2.2.2.2 Der fahige Korper und das Korperschema

Die vorangegangenen Beschreibungen zeigen nicht nur, dass Merleau-
Ponty sowohl klassische Konzeptionen des Bewusstseins als auch des
Korpers ablehnt, sondern auch, dass er den Korper als etwas versteht,
das in einer bewegend-wahrnehmenden Beziehung zur Welt und zu an-
deren steht (Natu3 270). Diese Beziehung zur Welt verdeutlich zum einen
das Problem der Distanz (wie ist Distanz moglich, wo der Korper doch in
einer unmittelbaren Beziehung zur Welt steht?), zum anderen ist sie der
Ausgangspunkt fur die Losung des Problems (denn das Problem der Dis-
tanz, die auch raumliche Distanz ist, kann nur vor dem Hintergrund der
Beziehung von Korper und Welt gelost werden). Merleau-Ponty versteht
den Korper in einem aktiv-passiven Sinne als »fahig zu« — fihig sich zu
bewegen und wahrzunehmen (PdW 184), fahig zu handeln (PP 122) oder
fahig zu bestimmten Verhaltensweisen (PP 406) und fahig sensibel zu sein
(P(RAE) 204). Den Korper als >fahig zu ...< zu verstehen, setzt eine be-
stimmte Beschaffenheit oder Struktur des Korpers voraus.

Der Korper im Sinne Merleau-Pontys hat zwei Seiten (beziehungs-
weise »Blattseiten« ((SuU 179)) oder Schichten — er ist, wie spiter noch
ndher ausgefiihrt werden wird (siehe Kapitel 2.3.1.8), in einem senso-
motorisch, bewegt und wahrnehmend, ist zugleich empfindend und emp-
findbar (SuU 180), zugleich berithrend und berithrbar (touchant-tou-
ché), zugleich sichtbar und sehend (voyant-visible) (bspw. VI 307-10).
Der Korper ist Ding unter Dingen (chose parmi les choses) und dasjeni-
ge, das die Dinge (sehend und beriihrend) wahrnimmt (VI 180).3¢ Ist der

36 Ahnlich lauten Pierre Bourdieus Beschreibungen in seinen Méditations pas-
caliennes: »Le monde me comprend, m’inclut comme une chose parmi les
choses, mais, chose pour qui il y a des choses, un monde, je comprends
ce monde; et cela, faut-il ajouter, parce qu’il m’englobe et me comprend «
(Bourdieu 1997: 157; Hervorhebung i.0.) bzw. »Die Welt erfaflt mich,
schlief§t mich als Ding unter Dingen ein, aber als Ding, fiir das es Dinge gibt,
ja eine Welt, erfasse ich diese Welt; und dies, wie man hinzufiigen muf, ge-
rade weil sie mich umfiangt und erfaSt« (Bourdieu [1997] 2013: 167; Her-
vorhebung i.0.). Ob die erstaunlich gleiche Beschreibung an dieser Stelle
auf Bourdieus Kenntnis von und Nihe zu Merleau-Ponty zuriickzufithren
ist oder auf ihre geteilte Wertschatzung der Philosophie von Blaise Pascal,
bleibt unklar. Einerseits bezieht sich Bourdieu in diesem Kapitel der Medi-
tationen mehrfach — und durchaus positiv — auf Merleau-Ponty. So etwa
meint er im Zuge seiner Kritik, dass phinomenologische Beschreibungen
der Relation von Mensch und Welt ahistorisch seien: »Il faut donc repren-
dre I’analyse de la présence au monde, mais en I'historicisant, c’est-a-dire en
posant la question de la construction sociale des structures ou des schemes
que ’agent met en ceuvre pour construire le monde (et qu’excluent aussi
bien une anthropologie transcendantale de type kantien qu’une eidétique

68

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Korper auch Ding unter Dingen, so ist er es doch nicht ganz in jenem
Sinne, wie die Dinge selbst es sind: Er hebt sich von den Dingen ab (!
se détache sur elles) und entfernt oder entfremdet sich dabei von ihnen
(il se détache d’elles) (VI 181). Letztlich ist der Korper weder das eine
noch das andere zur Ginze, sondern immer zugleich teilweise Sehender
und teilweise sichtbares Ding (VI 181). Die zwei Seiten des Korpers ver-
deutlichen, dass das Fihig-Sein des Korpers immer zugleich eine akti-
ve und passive Fahigkeit meint. So etwa sei auch die Bewegung zugleich
eine Fahigkeit der Nicht-Bewegung, der Ruhestellung (SuU 285, VI 278).

Die genaue Beschaffenheit des Korpers in seiner grundlegenden Be-
ziehung zur Welt (und zu anderen) versucht Merleau-Ponty Zeit seines
Lebens auszubuchstabieren. Merleau-Ponty entwickelt diese Fragen mit-
hilfe des Begriffs des schéma corporel, des Korperschemas. Das Korper-
schema ist nicht lediglich eine zusatzliche Charakterisierung, eine Eigen-
schaft oder ein Vermogen des Korpers oder einzelner seiner Elemente,
vielmehr ist es Teil des Wesens des Korpers in seiner uns bekannten Be-
schaffenheit (der Korper ist — nicht hat — Korperschema). Obgleich der

a la maniére de Husserl et Schiitz, et, a leur suite, I’ethnométhodologie, ou
méme I'analyse, par ailleurs trés éclairante, de Merleau-Ponty)« (Bourdieu
1997: 175; Hervorhebung A.S.) bzw. »Es gilt daher, die Untersuchung des
Daseins in der Welt wiederaufzunehmen, sie aber zu historisieren, das heifdt,
die Frage nach der sozialen Konstruktion der Strukturen oder Schemata
zu stellen, mit deren Hilfe die Akteure die Welt konstruieren (eine Frage,
die eine transzendentale Anthropologie Kantschen Typs ebenso ausklam-
mert wie eine Eidetik Husserlschen oder Schiitzscher und in ihrer Folge
ethnomethodologischer Observanz oder selbst die ansonsten sebr erbellen-
de Analyse Merleau-Pontys)« (Bourdieu [1997] 2013: 188; Hervorhebung
A.S.). Andererseits ist auffillig, dass Bourdieu unmittelbar vor dem Zitat
oben (»Die Welt erfafSt mich...«) eine Stelle von Pascal wiedergibt: »[...]
par Pespace, Punivers me comprend et m’engloutit comme un point; par la
pensée, je le comprends« (Bourdieu 1997: 157) bzw. »Durch den Raum er-
fafst und verschlingt das Universum mich wie einen Punkt: Durch das Den-
ken erfasse ich es.« (Bourdieu [1997] 2013: 167) Bourdieu entwickelt an
dieser Stelle basierend auf dem Begriff des physischen Raumes jenen des so-
zialen Raumes. Dieses Zitat Pascals findet sich auch bei Merleau-Ponty an
zentraler Stelle in Phénoménologie de la perception (PP 467, PdW 464). Das
im Deutschen als Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft er-
schienene Werk trigt im Original den Titel Méditations pascaliennes; Bour-
dieu meint einleitend, dass er, miisste er sich unbedingt einer Tradition zu-
ordnen, sich eher als >Pascalianer« (als etwa als Marxist) bezeichnen wiirde
(Bourdieu [1997] 2013: 7). Merleau-Ponty wurde nach seinem Tod in einer
Erinnerung von Sartre ebenfalls als >Pascalianer« bezeichnet (Sartre 1962:
6). Die Beschreibung des Korpers als auch »Ding unter Dingen« findet sich
jedoch auch bei Plessner (Plessner 1928: 295) und dhnlich lautend bei Hus-
serl (Husserl 1952: 144).

69

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Begriff des schéma corporel bereits in Phénoménologie de la perception
von grofSer Bedeutung ist, entwickelt er sich erst in den 19 50ern zu einem
der zentralen Begriffe in Merleau-Pontys Philosophie, und es zeigt sich
erst dort die volle Reichweite dieses Konzepts (Saint Aubert 2013: 17).
Der Begriff Korperschema ist keine Begriffsschopfung Merleau-Pontys,
vielmehr iibernimmt er den Begriff sowie die Beschreibungen des mensch-
lichen Vermogens, das sich aus dem Korperschema ergibt, aus der Psycho-
analyse. In seinen frithen Schriften finden sich erste Annaherungen iiber
die Gestalttheorie im Allgemeinen (bspw. SAV 42—43; 49—53). In Phéno-
ménologie de la perception bezieht sich Merleau-Ponty dabei zunichst
auf Head, Lhermitte, Pick, Konrad und einige andere. In Les relations
avec autrui chez 'enfant (P(RAE) sind es wiederum Head, Lhermitte und
Wallon. Einmal erwahnt er bereits in Phénoménologie de la perception
Paul Schilder (PP t15); erst spater (1953 in MSME) sollte sich zeigen,
dass gerade das Denken Schilders jenes war, das Merleau-Ponty mit Be-
zug auf dieses Konzept am nachhaltigsten beeinflusste.’” Merleau-Ponty
denkt das Korperschema jedoch philosophisch weiter und »entpsycho-
logisiert« dieses (Kastl 2021: 154).

In Phénoménologie de la perception ist das Konzept noch weniger
ausgearbeitet (und auch noch nicht der Logik des écart entsprechend for-
muliert), dennoch deutet Merleau-Ponty dort bereits an, welche Reich-
weite dieser Begriff einst haben wird (kénnen):

Si I’on a éprouvé le besoin d’introduire ce mot nouveau, ¢’était pour ex-
primer que I’'unité spatiale et temporelle, Punité intersensorielle ou I’unité
sensori-motrice du corps est pour ainsi dire de droit, qu’elle ne se limite
pas aux contenus effectivement et fortuitement associés dans le cours
de notre expérience, quelle les précéde d’une certaine maniére et rend
justement possible leur association. (PP 115-16; Hervorhebung A.S.)®

An der zitierten Stelle in Phénoménologie de la perception skizziert
Merleau-Ponty drei Definitionen des Konzepts des Korperschemas, die
einander historisch ablosten. Das Zitat entstammt Merleau-Pontys Be-
schreibung des zweiten, seiner Ansicht nach bereits iiberholten Konzepts

37 In Le monde sensible et le monde de I'expression hatte Merleau-Ponty ur-
springlich nicht vorgesehen, sich mit dem Korperschema zu beschiftigen.
Auch wenn der Plan fiir die Lehrveranstaltung dieses Thema nicht vorsah,
widmete sich Merleau-Ponty dem Korperschema dann doch ausfiihrlich
(Smyth 2020: XXII).

38 »Die Einfithrung dieses Ausdrucks entsprang dem Bediirfnis, die riumliche
und zeitliche, die intersensorische oder sensorisch-motorische Einheit des
Leibes als eine gleichsam de jure herrschende zu bezeichnen, als eine Ein-
heit, die sich nicht auf die tatsichlich zufillig im Laufe unserer Erfahrung
assoziierten Inhalte beschrinkt, sondern diesen in gewissem Sinne vorgin-
gig ist und ihre Assoziation erst ermoglicht.« (PAW 124-25)

70

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

des Korperschemas. Doch auch wenn Merleau-Ponty im Folgenden zeigt,
wie sich das Konzept in Ubereinstimmung mit neuen Entwicklungen
weiterentwickelte, bleibt es dem Korperschema wesentlich, fiir die ge-
nannten Einheiten zu stehen. Das Korperschema ist also eine (1) situative
Einheit (nicht im engen Sinne raum-zeitliche Einheit), (2) eine intersen-
sorielle Einheit und (3) eine sensomotorische Einheit (auch intermoda-
le Einheit< (Saint Aubert 2013: 86)). In den folgenden Jahren kommt
noch das Korperschema als (4) intrasensorielle Einheit hinzu. Ein sol-
ches Verstindnis des Korper(-schemas) ist die Basis fiir ein gleichzeiti-
ges Sein von Menschen in virtuell-digitalen und physischen Welten, fiir
ihr Zusammenspiel mit Technologien und letztlich fiir Begegnungen auf
Distanz (siehe Kapitel 2.2.2.2.5).

Das Korperschema ist nicht schlicht >gegebens; >gegebenc« ist vielmehr
die Fahigkeit zur Entwicklung eines Korperschemas im Zuge der On-
togenese/Psychogenese, wie Merleau-Ponty insbesondere in Les rela-
tions avec autrui chez I'enfant (P(RAE)) zeigt. In diesem Punkt geht
Merleau-Pontys Argumentation in eine dhnliche Richtung wie jene des
amerikanischen Pragmatismus (in seiner klassischen Form bei George
Herbert Mead ebenso wie im Neopragmatismus von Hans Joas).>* Im
Zuge seiner Argumentation, dass gangige Handlungstheorien die Fahig-
keit zur Korperbeherrschung unhinterfragt voraussetzten und deren Ent-
stehungsprozess in der kindlichen Entwicklung nicht thematisierten, re-
kurriert Joas auf das Konzept des Korperschemas. Das Korperschema
versteht Joas als »das BewufStsein des Handelnden von der morpholo-
gischen Struktur des eigenen Korpers, seiner Teile und seiner Haltung,
seiner Bewegungen und seiner Grenzen« (Joas [1992] 2012: 257). Joas
beschreibt vier Schritte der Entwicklung des Konzepts des Korpersche-
mas: (1) eine frithe Phase, die er bei Head und Bonnier sieht (ebd. 258);
(2) einen zweiten Entwicklungsschritt, der vor allem durch Paul Schilder
getragen wurde; (3) den nichsten Schritt erkennt er in Merleau-Pontys
Philosophie. Joas streicht hervor, dass dieser sich auf Schilder bezog, je-
doch nur sein erstes deutschsprachiges Werk gekannt zu haben schien
(eine Deutung, die darauf zuriickzufiihren sein durfte, dass Joas sich an
dieser Stelle auf Phénomeénologie de la perception bezog und wesentli-
che Texte aus den 19 50ern noch nicht kennen konnte, da diese zur Zeit
des Entstehens von Joas Kreativitit des Handelns weder publiziert noch
die entsprechenden Manuskripte zugdnglich waren). Den dritten Schritt
der Entstehung sieht Joas also darin, dass Merleau-Ponty »existentielle«

39 Die konzeptuellen Gemeinsamkeiten von Merleau-Ponty und Mead, vor
allem auf Basis von Merleau-Pontys Vorlesungen zur Kinderpsychologie,
haben Sandra B. Rosenthal und Patrick L. Bourgeois in den 1990ern in
mehreren Werken, vor allem in der Monographie Mead and Merleau-Ponty
(1991), ausgearbeitet.

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Analysen von pathologischen Fillen entwickelt habe (ebd. 262). Positiv
streicht Joas Merleau-Ponty Ausarbeitung der intersubjektiven Dimen-
sion des Korperschemas hervor. »Nicht nur die Korperlichkeit, sondern
die Verschriankung meiner Korpererfahrung mit meiner Erfahrung des
anderen Korpers wird als Fundament aller Erfahrung freigelegt.« (ebd.
264) Joas stofSt sich jedoch an Merleau-Pontys Rezeption von Jacques
Lacans Interpretation der Spiegel-Erfahrung (ebd. 265). (4) Es brauche
daher noch einen vierten Schritt, und diesen rekonstruiert Joas mittels
der Theorie von George Herbert Mead (ebd. 265). Joas Interpretation
kann wohl nur durch die damals noch weniger vollstindige Zuganglich-
keit von Merleau-Pontys Werk und seine primidr pragmatistische Per-
spektive gerechtfertigt werden, sie wird jedoch, wie die nidchsten Seiten
zeigen werden, Merleau-Pontys Philosophie und Theorie des Korper-
schemas keinesfalls gerecht.

Nicht nur Joas rezipiert Merleau-Pontys Theorie des Korperschemas
an zentraler Stelle seines Werkes, dieses Konzept findet sich heute in
sehr heterogenen wissenschaftlichen Kontexten wieder. Trotz Bezugs auf
Merleau-Ponty scheinen viele dieser Rezeptionen an Merleau-Pontys
Konzeption vorbeizugehen. Dabei wird oftmals eine Unterscheidung von
Kérperschema (schéma corporel) und Korperbild (image du corps) einge-
fithrt.* Im gegenwartigen Diskurs propagiert vor allem Shaun Gallagher
eine solche Unterscheidung. Wie de Saint Aubert deutlich zeigt, beruht
diese Deutung von Merleau-Pontys Ausfithrungen jedoch auf mehreren
Missverstandnissen. Wie bereits erwihnt, war fir Merleau-Pontys Ent-
wicklung des Konzeptes des Korperschemas vor allem das Werk Paul
Schilders von Bedeutung. Auch Schilder hat keine konzeptuelle Diffe-
renzierung von Korperschema und Korperbild eingefiihrt. Schilder hat
jedoch nach seiner Emigration aus Osterreich in die USA sein Werk Das
Korperschema als The Image and Appearance of the Human Body tiber-
setzt (Saint Aubert 2013: 40). Merleau-Ponty und Schilder wollten eine
Trennung von >Wahrnehmung haben< und >Fihigkeit zum Ausdrucks
gerade vermeiden (ebd. 49). Merleau-Ponty verwendet den Begriff
body image niemals (ebd. 40), sehr vereinzelt spricht er im Franzosi-
schen vom image corporel, dies jedoch in sehr spezifischen Kontexten
(und Materialien), etwa im Zusammenhang mit dem image spéculaire
(P(RAE) 195). Eine Unterscheidung von body image und body sche-
ma in Merleau-Pontys Philosophie hineinzulesen, liuft Merleau-Pontys
Projekt der Konzeptualisierung eines Systems (als explizite Nicht-Tren-
nung) entgegen und wird daher im Folgenden nicht verfolgt. Auch wenn
Gallagher also einen fiir die heutige Philosophie wesentlichen Gedanken

40 Zueiner Kritik an Schmitz dhnlich gelagerter Unterscheidung eines >perzep-
tiven< und eines >motorischen« Korperschemas siehe (Gugutzer 2015a: 117,
Fuf$note).

72

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

entwickelt, ist seine Unterscheidung nicht geeignet Merleau-Pontys Be-
grifflichkeit zu verstehen (Saint Aubert 2013: 49—50).

2.2.2.2.1 Das Korperschema als situative Einheit

Das Konzept des Korperschemas dient Merleau-Ponty zunichst dazu,
die Frage nach der Einheit des Korpers zu explizieren. In Merleau-Pontys
Philosophie ergibt sich das Problem der Einheit des Korpers daraus, dass
er den Korper nicht als ein Objekt versteht (MSME 128). Daher habe
der Korper eine einzigartige Raumlichkeit, was sich im Erleben des ei-
genen Korpers zeigt, sich aber nicht darauf beschriankt. Menschen spre-
chen von der Raumlichkeit ihres Korpers nicht in derselben Art und Wei-
se, wie sie von der Raumlichkeit von Gegenstianden sprechen (PP 114).
Unser Korper ist nicht etwas, das vor (devant) uns ist (MSME 128). So
etwa sagen wir, dass das Telefon neben dem Laptop stehe, nicht aber,
dass der Korper neben dem Telefon stehe (PP 114). Was also macht die
spezifische Raumlichkeit des Korpers aus?

Le contour de mon corps est une frontiére que les relations d’espace or-
dinaires ne franchissent pas. C’est que ses parties se rapportent les unes
aux autres d’'une maniére originale: elles ne sont pas déployées les unes
a cOté des autres, mais enveloppées les unes dans les autres. (PP 114)4

Entgegen gewohnlicher Objekte gilt fiir den Korper:

Il n’est pas déployé devant nous comme objet: il a lacunes, - qui indi-
quent que nous sommes avec lui, collés a lui, situés en lui, - donc que son
ici n’est pas relation interobjective mais contact de moi avec le dehors, -
donc que son unité n’est pas, comme celle du cube, participation de tous
les moments a un sens ou a une idée, mais unité latérale, d’implication
mutuelle, vécue. (MSME 132-33; Hervorhebung i.0.)+

Doch auch wenn der Korper nicht Ding im Raum ist, steht er in ei-
ner engen Beziehung zum Raum. So beschreibt Merleau-Ponty die

41 »Der Umrif§ meines Leibes [bzw. Korpers; A.S.] bildet eine Grenze, die von
den gewohnlichen Raumbeziehungen untiberschritten bleibt. Der Grund ist
der, daf$ die Teile des Leibes [bzw. Korpers; A.S.] in einem urspriinglich ei-
genen Verhaltnis zueinander stehen: sie sind nicht nebeneinander ausgebrei-
tet, vielmehr ineinander eingeschlossen.« (PdW 123)

42 »Erist nicht vor uns ausgebreitet/positioniert wie ein Objekt: Er hat Liicken,
— die darauf hinweisen, dass wir mit/bei ihm sind, an ihm haften, in ihm si-
tuiert sind, — also dass sein Hier keine interobjektive Beziehung, sondern
Kontakt von mir mit dem AufSen ist, — also dass seine Einheit nicht, wie die
des Wiirfels, die Partizipation aller Momente an einem Sinn oder einer Idee
ist, sondern laterale Einheit, der gegenseitigen Verwicklung, erlebt.« (eigene
Ubersetzung)

73

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Raumlichkeit des Korpers als incrustation dans 'espace (Natu3 346), als
»Einnistung in den Raum« (Natur3 371), es ist eine Seinsbeziehung von
Korper und Welt (Natu3 346); der Korper bewohnt den Raum (babiter),
verfolgt ihn oder spukt in ihm herum (hanter) (P2(Inéd) 39, AuG(KS)
101). Zugleich ist die Architektur der Welt, das System der Welt in das
Korperschema eingeschrieben (wie die folgenden Abschnitte noch wei-
ter zeigen werden; Saint Aubert 2013: 18).

In der Wahrnehmung des eigenen Korpers steht dessen Grenze nicht
immerzu im Vordergrund. Im Ruhezustand werde, so meint Merleau-
Ponty, der Korper kaum gefithlt und die Haut sei nicht die Oberflache
oder Grenze (la peau n’est pas surface; MSME 129). Sie wird es erst dann,
wenn der Korper beriihrt wird und vor allem selbst bertihrt (Elle ne le
devient que quand le corps est touché et surtout touche. MSME 129).43

Die verschiedenen Punkte des Korpers sind nicht Punkte, aus denen
sich die Korperteile wie ein Mosaik zusammensetzen (PP 114). Ebenso
sind die einzelnen Korperteile nicht einfach eine Anordnung von Teilen,
sondern: »Je le tiens dans une possession indivise et je connais la po-
sition de chacun de mes membres par un schéma corporel ou ils sont
tous enveloppés.« (PP 114; Hervorhebung i.0.)#* Das Korperschema ist
nicht lediglich die Summe seiner Teile, sondern eine Totalitit; eine »to-
talité qui prescrit leur sens aux parties« (MSME 129), also eine Tota-
litat, die den Teilen ihren Sinn ein- oder vorschreibt. Das Korpersche-
ma versteht Merleau-Ponty also als eine Totalitdt oder als ein System.
Dieses System ist nicht im Sinne einer (intellektuellen) Synthese zu verste-
hen (MSME 127); es muss nicht gedacht und nicht interpretiert wer-
den (MSME 133). Vielmehr ist das Korperschema ein »systéme d’équi-
valences, cet invariant immédiatement donné par lequel les différentes
taches motrices sont instantanément transposables. « (PP 165, siche auch
PP 216, Natu3 285-86)* Ein Schema ist konkret und sichtbar, unmit-
telbar verstehbar (MSME 133). Es ist also nicht nur ein System, das

43 In diesem fiir Merleau-Pontys Philosophie wesentlichen Punkt unterschei-
det sich sein Verstandnis des Korpers einmal mehr von jenem Plessners. Wie
Merleau-Ponty versteht Plessner den Korper, der eine Seite des »unaufheb-
baren Doppelaspekts seiner Existenz« ist, auch als »Ding unter Dingen«;
er fahrt dann aber fort, »als Ding unter Dingen an beliebiger Stelle des Ei-
nen Raum-Zeitkontinuums und als um eine absolute Mitte konzentrisch
geschlossenes System in einem Raum und einer Zeit von absoluten Rich-
tungen.« (Plessner 1928: 294). Merleau-Ponty hingegen setzt keine solche
Abgeschlossenheit des Systems voraus.

44 »Ich habe ihn [den Korper; A.S.] inne in einem unteilbaren Besitz, und die
Lage eines jeden meiner Glieder weifS ich durch ein sie alle umfassendes Kor-
perschema.« (PAW 123)

45 »Was wir das Korperschema nannten, ist eben dieses System von Aqui-
valenzen, diese unmittelbar gegebene Invariante, auf Grund derer die

74

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

die aktuellen Positionen der Teile des Korpers umfasst, sondern ein Sys-
tem, das fiir »une infinité de positions équivalentes dans d’autres orien-
tations« (PP 165) — »eine Unendlichkeit gleichwertiger Stellungen in an-
deren Orientierungen« (PdW 171) — offen ist. Es ist nicht abgeschlossen
(MSME 133).

Merleau-Ponty beschreibt die Einheit der Teile des Korperschemas
auch als zentrifugal, nicht zentripetal (MSME 129).4¢ Seine integrierende
Kraft verldauft also vom Zentrum zur Peripherie, nicht umgekehrt. Dies
ermoglicht es, dass nach aufSen hin Teile integriert werden konnen, de-
ren Anbindung an das System jedoch weniger stark ausgepragt ist als
jene der inneren Teile. »De 1a vient qu’elle [’unité; A.S.] peut se réaliser
par-dessus lacunes (régions accentuées du corps: points de tension peau-
os, points de contact avec le monde, points touchés par les vétements).«
(MSME 129)# Auf diese Moglichkeit des Korperschemas, sich zu erwei-
tern, wird spater noch naher einzugehen sein (siehe die Kapitel 2.2.2.2.3,
2.2.2.2.5, 2.3.2.4). Wesentlich ist vorerst, dass die Beziehung von Kor-
per(-schema) und Welt als eine Beziehung der Inkorporation zu verste-
hen ist (Natu3 346). Ein solches Verstandnis der Inkorporation, der
Erweiterung des Korperschemas, greift tiefer als ein »leiblich-affektives
Betroffensein« (Gugutzer 201 5a: 107) des >Leibes/Korpers durch Dinge,
die dadurch zu Interaktionspartner:innen werden. Wihrend Merleau-
Ponty durch die Erweiterung den Korper als eine durch Dinge erginzte
sensomotorische Einheit verstehen kann, bleiben Dingen in Gugutzers
Beschreibung letztlich mir externe Dinge, die mit mir in eine mehr oder
weniger harmonische Beziehung treten konnen. Der Korper kann sich
auf weitere Dinge (etwa die Kleidung) ausdehnen und kann Teile aus-
oder abstofsen (Natu3 346). Insofern ist es nicht ein aus Teilen zusam-
mengesetztes Ganzes, sondern es ist liickenhaft (lacunaire) (Natu3z 346).

verschiedensten Bewegungsaufgaben augenblicklicher Transposition fihig
sind.« (PdW 171)

46 Bereits in Phénoménologie de la perception greift Merleau-Ponty auf die
Begriffe zentrifugal und zentripetal zuriick, um Verhalten zu beschreiben.
Er meint dort etwa: »Le mouvement concret est donc centripéte, tandis que
le mouvement abstrait est centrifuge, le premier a lieu dans ’étre ou dans
’actuel, le second dans le possible ou dans le non-étre, le premier adhére a
un fond donné, le second déploie lui-méme son fond.« (PP 129; »Die konk-
rete Bewegung ist zentripetal, die abstrakte Bewegung ist zentrifugal, die
erste hat statt in der Wirklichkeit oder im Sein, die zweite im Moglichen
oder Nicht-sein, die erste heftet an einen gegebenen Hintergrund sich an,
die zweite entfaltet ihren Hintergrund selbst.« (PdW 137))

47 »Daher kann sie [die Einheit; A.S.] tber die Liicken hinweg realisiert wer-
den (betonte Korperregionen: Spannungspunkte Haut-Knochen, Kontakt-
punkte mit der Welt, von der Kleidung beriihrte Punkte).« (eigene Uberset-
zung)

75

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Das Korperschema ist >dynamisch« (MSME 129). Spricht man mit Be-
zug auf den Korper von einem shier« so ist dies kein >hier< in Relation zu
anderen Positionen oder Koordinaten, vielmehr ist er der Ausgangspunkt
oder Nullpunkt aller Koordinaten (PdW 117, SuU 314 hier >Nullpunkt«
auf Deutsch) oder »zéro d’écart« (MSME 131). In diesem Sinne ist er
»ici absolu« und ein »systéme de référence« (MSME 129); er ist dort, wo
ich bin (o# je suis) (MSME 129). Spricht man mit Bezug auf den Korper
von einem >hier<, so bedeutet dies also nicht, dass er fix in der Relation zu
anderen Objekten positioniert wire, sondern die Einrichtung der sersten
Koordinaten< im relationalen weltlichen System (PP 117). Die Raumlich-
keit des Korpers sei daher keine spatialité de position (>Positionsraumlich-
keit<), sondern eine spatialité de situation (>Situationsraumlichkeit<) (PP
1165 PAW 1275, siche auch MSME 139). Den Korper zeichnet also kein
blofSes raumliches Nebeneinander seiner Teile oder der Einheit dieser Teile
in Relation zu allen anderen Objekten aus, sondern ein gemeinsames Be-
reithalten auf eine aktuelle oder kunftige Aufgabe hin (PP 116). Der Kor-
per ist dort, in Bezug auf was hin wir ihn positionieren, nicht wo er ob-
jektiv ist (MSME 139). So bilden auch der espace corporel (-Korperraumv)
und der espace extérieur (>AufSenraumc) ein System (PP 119, PAW 128):

Si Pespace corporel et ’espace extérieur forment un systéme pratique,
le premier étant le fond sur lequel peut se détacher ou le vide devant le-
quel peut apparaitre ’objet comme but de notre action, c’est évidemment
dans I’action que la spatialité du corps s’accomplit et ’analyse du mouve-
ment propre doit nous permettre de la comprendre mieux. (PP 119)+

Das Korperschema ist eine »zone de non-étre« (PP 117; »Zone des
Nicht-seins [sic.]« (PdW 126), vor der andere Seiende erscheinen kon-
nen. Er selbst ist keine Form (i.S. der Gestaltpsychologie); der Korper
ist »le troisiéme terme, toujours sous-entendu, de la structure figure et
fond« (PP 117; »das bestindig mitanwesende dritte Moment in der
Struktur Figur-Hintergrund« (PdW 126)). Dass der Korper nicht »fest«
in ein Koordinatensystem, fest in seine Umgebung eingebunden ist, ist
auch eines der Grundelemente fiir seine Fahigkeit, sich aus dem materi-
ellen Umfeld zu losen. Diese Fihigkeit unterscheidet den menschlichen
Korper grundlegend von Gegenstanden. Merleau-Ponty zeigt dies deut-
lich etwa am Beispiel der konkreten und virtuellen Bewegung (siehe Ka-
pitel 2.3.2.2). Diese Fahigkeit wird auch fir die Frage der Begegnung auf
Distanz noch relevant werden.

48 »Wenn Korperraum und Auffenraum zusammen ein praktisches System bil-
den, in dem jener der Untergrund ist, von dem ein Gegenstand sich erst ab-
heben kann, oder die Leere, vor der ein Gegenstand erst erscheinen kann
als Ziel unseres Handelns, dann vollzieht sich offenbar die Riumlichkeit
des Leibes [bzw. Korpers; A.S.] im Handeln und wird sie besser verstand-
lich werden auf Grund einer Analyse der Eigenbewegung.« (PdW 128)

76

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Einige >pathologische Fille« (die fiir Merleau-Ponty allgemein, vor al-
lem aber in Phénoménologie de la perception von grofser Bedeutung
sind) zeigen, dass das Auf-etwas-Zeigen und das Danach-Greifen mit
Bezug auf den eigenen Korper nicht dieselbe Bedeutung haben. Einige
dieser Personen, auf die sich Merleau-Ponty in seinen Ausfithrungen be-
zieht, sind zwar dazu in der Lage, ein bestimmtes Korperteil zu beriih-
ren, wenn sie dort etwa einen Miickenstich wahrnehmen, sie sind jedoch
nicht dazu in der Lage, auf Aufforderung auf dieses Korperteil zu zeigen
oder es dann gezielt zu bertihren (PdW 129). Es liegt kein physiologi-
sches Problem vor, es geht also nicht um die fehlende Moglichkeit, den
Arm auf eine bestimmte Art und Weise zu bewegen.

De méme le sujet placé en face de ses ciseaux, de son aiguille et de ses
taches familiéres n’a pas besoin de chercher ses mains ou ses doigts,
parce qu’ils ne sont pas des objets a trouver dans P’espace objectif, des
os, des muscles, des nerfs, mais des puissances déja mobilisées par la per-
ception des ciseaux ou de ’aiguille, le bout central des >fils intentionnels«
qui le relient aux objets donnés. (PP 123)#

Was bewegt wird, ist der corps phénoménal, nicht der corps objectif; ers-
terer ist bereits die »puissance de telles et telles régions du monde, qui
se levait vers les objets a saisir et qui les percevait« (PP 123).5° Der Kor-
per ist nur ein Element im System von Subjekt und seiner Welt, und sei-
ne (Arbeits-)Aufgaben rufen die notwendigen Bewegungen hervor durch
eine Art der attraction a distance (PP 124). »Dans le mouvement concret
le malade n’a ni conscience thétique du stimulus, ni conscience thétique
de la réaction : simplement il est son corps et son corps est la puissan-
ce d’un certain monde.« (PP 124)5* Im Vordergrund steht also nicht das
thetische Bewusstsein von Stimulus und Reaktion, sondern das Sein als
Korper(-schema), als Vermogen, in der Welt zu sein (auf die Bedeutung
der >konkreten< Bewegung wird unten niher eingegangen; siche Kapi-
tel 2.3.2.2).

49 »Und so hat der Kranke auch angesichts seiner Scheren und Nadeln und sei-
ner gewohnten Arbeit nicht erst seine Hinde und Finger zu suchen notig, weil
sie nicht im objektiven Raum befindliche Gegenstinde sind, Knochen, Mus-
keln und Nerven, sondern durch die Wahrnehmung von Schere und Nadel
schon in Bewegung gesetzte Vermogen, End- und Mittelpunkt >intentionaler
Fidens, die ihn mit den gegebenen Dingen verbinden.« (PdW 131)

so »[Ulnser Leib [bzw. Korper; A.S.] als Vermogen der oder jener Weltregion
selbst schon war, der den greifbaren Gegenstinden sich entgegentrug und
sie wahrnahm.« (PdW 131)

51 »In der konkreten Bewegung hat der Kranke kein thetisches ReizbewufStsein
und kein thetisches Reaktionsbewuf3tsein: er ist einfach sein Leib [bzw. Kor-
per; A.S.], und sein Leib [bzw. Korper; A.S.] ist das Vermogen einer Welt«
(PAW 132)

77

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE
2.2.2.2.2 Das Korperschema als intersensorielle Einheit

Das Wahrnehmungsvermogen verortet Merleau-Ponty im Korper
(S(PhiOmb) 210); das Zusammenspiel beziehungsweise die Einheit der
Sinne genauer im Korperschema, wie er bereits in Phénoménologie de
la perception beschreibt. Insofern ist die Theorie des Korperschemas
implizit auch eine Theorie der Wahrnehmung (PP 239). Ausgangspunkt
ist Merleau-Pontys Kritik an Versuchen, die einzelnen sinnlichen Wahr-
nehmungen getrennt voneinander zu betrachten oder die Wahrnehmun-
gen bestimmter Dinge und Phanomene als Wahrnehmungen mittels ei-
nes bestimmten Sinnes zu charakterisieren. Ein wesentlicher Kontext, in
dem Merleau-Ponty diesen Gedanken entwickelt, ist das binokulare Se-
hen, worin er ein erstes Zusammenspiel paralleler Sinneswahrnehmun-
gen erkennt (SAV 91; PdW 270—72, VI 22). Die Bilder der beiden Augen
sind nicht zu einem verschmolzen, ihre Einheit beruht aber auch nicht
auf einer geistigen, bewussten Syntheseleistung. Die Synthese wird un-
mittelbar vom Korper vollzogen, der sich seiner Zerstreuung verwehrt,
sich sammelt und all seine Teile auf die Bewegung auf ein Ziel hin kon-
zentriert. Das ZusammenfliefSen der Bilder beruht darauf, dass die Teile
des Korpers »se connaissent dynamiquement ’une Pautre et que ses ré-
cepteurs se disposent de maniére a rendre possible par leur synergie la
perception de I’objet« (PP 269).5*

Menschen nehmen zumeist mittels mehrerer Sinne gleichzeitig wahr,
und diese Sinne kommunizieren in einem urspriinglichen Sinne mitein-
ander. In den 1950er-Jahren bezeichnet Merleau-Ponty den Korper da-
her auch explizit als »systeme intersensoriel« (MSME 135). Nicht nur
beruht das Zusammenspiel der Sinne (dhnlich wie jenes der Korperteile)
nicht auf einem Urteil, es sind auch keine grundsitzlich getrennten Ein-
driicke; der Korper ist kein »agglomérat de sensations (visuelles, tacti-
les, >ténesthésiquess, >cénesthésiques« etc.)«, sondern ein interozeptives
und exterozeptives System (P(RAE) 177). Merleau-Ponty versteht das
Korperschema als »intersensorielle Totalisierung«, als »einheitliches Sys-
teme, das es uns ermoglicht, dass wir durch verschiedene Sinne gleich-
zeitig die Welt lesen (Natu3 285).

Dennoch gibt es Momente, in denen die Wahrnehmung mittels nur ei-
nes Sinnes im Vordergrund steht, weil eine Wahrnehmung mittels ande-
rer Sinne aufgrund personlicher Eigenschaften oder aufgrund der Merk-
male der Situation nicht moglich ist. Deutlich diskutiert Merleau-Ponty
dies etwa am Beispiel der (vermeintlich) reinen Tasterfahrung. Mit Kurt
Goldstein argumentiert Merleau-Ponty, dass die reine Tasterfahrung ein

52 »[E]inander dynamisch vertraut sind und seine Empfinger dergestalt sich
einstellen, dafs ihre Synergie die Wahrnehmung des Gegenstandes ermogli-
cht« (PdW 272).

78

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

>pathologisches Phinomenc sei (PAW 145). Die Erfahrung von Blinden,
die sich in einem ganz anderen AusmafS auf das Taktile stiitzt als die Er-
fahrung von nicht blinden Menschen, sei ein >besonderer Erfahrungs-
typ« (PdW 256). Dabei sei die »I’experience entiére du sujet« (PP 138;
»gesamte Erfahrungsweise des Subjekts« (PdW 1435)) modifiziert. In der
Regel ist die Erfahrung mittels eines Sinnes jedoch in die Gesamterfah-
rung integriert (PdW 256). Mit dieser Integration meint Merleau-Ponty
nicht lediglich ein Zusammenfassen der verschiedenen Sinneserfahrun-
gen oder die Summe dieser, sondern eine integrierte Ganzheit, aus der die
einzelnen Sinnesbeitrage nicht >herausgerechnet« werden konnen (PdW
145). Die Einheit der Sinne ist also als fortwahrende (und daher nie-
mals abgeschlossene) Integration in einen »seul organisme connaissant«
(PP 270; »einzigen Erkennungsorganismus« (PdW 273)) zu verstehen.
Dieses Zusammenspiel der Sinne macht die Reichhaltigkeit der sinnli-
chen Wahrnehmung, wie wir sie grundsatzlich erleben, aus, und sie er-
laubt es, dass sich Wahrnehmungen in einem gewissen Ausmaf$ wech-
selseitig substituieren konnen.s> Merleau-Ponty beschreibt etwa, dass
man die Biegsamkeit und Elastizitit eines diinnen Astes eines Baumes
nicht nur erspiiren, sondern, wenn man beispielsweise beobachtet, wie
ein Vogel auffliegt und der Zweig schwingt, die Biegsamkeit und Elas-
tizitit auch sehen konne. Die verschiedenen Eindriicke (das Sehen des
Schwingens des Astes, das Horen des Knackens des briichigen Astes
im Wind etc.) sind nicht voneinander getrennt (PdW 268; siehe auch
SNS(CNP) 1oo-101). Die gesamte Wahrnehmung ist nicht die Summe
der Einzelwahrnehmungen. Es wiirde Merleau-Pontys Philosophie wi-
dersprechen, verstiinde man die Eindriicklichkeit einer Wahrnehmung
als starker gegeben, wenn die unmittelbare Symptomfiille im Sinne ei-
ner Summe von Wahrnehmungsmomenten grofSer wire. In dieser Hin-
sicht steht Merleau-Pontys Philosophie jener von Schiitz entgegen (sie-
he Kapitel 1.3). Der Korper ist kein Agglomerat der unterschiedlichen
Eindriicke, sondern ein System (P(RAE) 177). Merleau-Ponty beschreibt
die Relation der Sinne auch als s>Kommunikation« der Sinne (PdW 269).
Synisthetische Wahrnehmungen, also beispielsweise Horen von Farben
oder Sehen von Tonen, seien tiberaus haufig (PdW 268). Die Sinne er-
offnen sich gemeinsam der Struktur von Dingen und der Welt (PdW
268), die einzelnen Sinne unterscheiden sich in der Art und Weise, wie
sie das Objekt darbieten (PP 133). Die verschiedenen Sinne sind jedoch
nicht ginzlich gleich: So zeigt Merleau-Ponty etwa auf, dass das Gese-
hene nicht unmittelbar »demselben Sinne« zugehort, wie das Betastete

53 In der gegenwirtigen Forschung zeigt sich dies etwa am Beispiel des Erle-
bens von Kunstwerken durch blinde Personen (Cekaite/Mondada 2021:
12); Merleau-Ponty diskutiert an anderer Stelle die Farbwahrnehmung von
Blinden (SNS(CNP) 105).

79

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

(VI 176; siehe Doppelberiihrung, Kapitel 2.3.1.8). Die Sinne und die Sin-
neswahrnehmungen beschreibt Merleau-Ponty zwar als verschieden, je-
doch als gleichwertig.

Si dong, prises comme des qualités incomparables, les sdonnées des dif-
férents sens« relévent d’autant de mondes séparés, chacune, dans son es-
sence particuliére, étant une maniére de moduler la chose, elles commu-
niquent toutes par leur noyau significatif. (PP 266)5+

Was diese Gleichwertigkeit der Sinne angeht, unterscheidet sich Merleau-
Pontys Philosophie systematisch von jener Georg Simmels, der wohl als
erster einen soziologischen Text zu den Sinnen verfasste, in diesem aber
zwischen >hoheren< und >niederen« Sinnen unterscheidet (Simmel 1993).

In der Regel nehmen Menschen also mittels verschiedener Sinne
gleichzeitig wahr. Dennoch gibt es Momente in denen wir — auch im
nicht pathologischen Sinne — (versuchen), mit nur einem der Sinne wahr-
zunehmen (PP 260). Eine solche Wahrnehmung entspricht jedoch nicht
der normalen oder >natiirlichen<« Wahrnehmung, vor allem aber ist sie
>instabil«< (PP 260).

Si un phénomene - soit par exemple un reflet ou un souffle léger du vent
—ne s’offre qu’a un de mes sens, c’est un fantome, et il n’approchera de
’existence réelle que si, par chance, il devient capable de parler a mes
autres sens, comme par exemple le vent quand il est violent et se fait vi-
sible dans le bouleversement du paysage. Cézanne disait qu’un tableau
contient en lui-méme jusqu’a Podeur du paysage. (PP 368)55

Es sind jedoch nicht immerzu Merkmale der Situation, die uns dazu ver-
leiten, mittels nur eines der Sinne wahrzunehmen.

Si je veux m’enfermer dans un de mes sens et que, par exemple, je me
projette tout entier dans mes yeux et m’abandonne au bleu du ciel, je
n’ai bientot plus conscience de regarder et, au moment ou je voulais me
faire tout entier vision, le ciel cesse d’étre une >perception visuelle< pour
devenir mon monde du moment. U’expérience sensorielle est instable
et elle est étrangeére a la perception naturelle qui se fait avec tout notre
corps a la fois et s’ouvre sur un monde intersensoriel. Comme celle de
la qualité sensible, ’expérience des >sens< séparés n’a lieu que dans une

54 »Als unvergleichbare Qualititen genommen, gehoren die Gegebenheiten der
verschiedenen Sinne ebensovielen verschiedenen und getrennten Welten zu;
insofern aber eine jede ihrem eigensten Wesen nach eine Weise der Modu-
lation der Dinge ist, kommunizieren sie simtlich miteinander durch ihren
Bedeutungskern.« (PdW 269)

55 »Ein Phinomen, das, wie etwa ein Lichtreflex oder ein leichter Windhauch,
nur einem meiner Sinne begegnet, ist ein Phantom, einer realen Existenz
kommt es erst nahe, wenn es etwa fihig wird, auch meine anderen Sinne
anzusprechen, wie etwa wenn ein Wind so stark wird, das [sic.] er sich in
der Bewegtheit der Landschaft sichtbar macht.« (PdW 368-69)

8o

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

attitude trés particuliére et ne peut servir a analyse de la conscience di-
recte. (PP 260—61; Hervorhebung A.S.)s¢

Es ist also grundsitzlich moglich, fir eine kurze Zeit mit nur einem der
Sinne wahrzunehmen. Eine solche Wahrnehmung ist jedoch instabil und
entspricht nicht der natiirlichen Wahrnehmung. Die Moglichkeit die-
ses Versinkens in nur einem der Sinne oder in dem mit nur einem Sinn
Wahrgenommenen ist ein wesentlicher Puzzlestein fiir die Moglichkeit
zur Begegnung auf Distanz, ist doch, zumindest am gegenwirtigen Stand
der Technik, eine Wahrnehmung von anderen und Situationen auf Dis-
tanz mittels aller Sinne nicht moglich. Die Wahrnehmung ist dennoch
moglich, weil sie manche der Sinne beriihrt und weil grundsitzlich eine
Wahrnehmung durch jeden Sinn gleichwertig ist. Der Umstand, dass die
Sinne kommunizieren und sich in einem gewissen Ausmaf$ wechselseitig
substituieren konnen, erlaubt es, dass auch jene Begegnungen, in denen
nicht alle Sinne angesprochen werden, nicht immerzu als defizitir oder
als unwirklich und fern wahrgenommen werden.s”

2.2.2.2.3 Das Korperschema als sensomotorische Einheit

Auch im Hinblick auf die Bewegung unterscheidet sich der Korper von
Objekten:

1l n’est pas m comme un objet, i.e. par un autre objet: c’est finalement
par lui que je meus les instruments et son mouvement n’est pas instru-
mental. C’est transport magique au but sans connaissance des moyens,
avec insight qui n’attend pas messages regus pour étre réglé. (MSME
133; Hervorhebung 1.0.)s®

56 »Suche ich mich ganz in einen meiner Sinne einzuschliefSen, etwa mich gianz-
lich in meine Augen zu verlegen und mich dem Blau des Himmels hinzuge-
ben, so habe ich bald schon nicht mehr das BewufStsein, zu blicken, und im
gleichen Augenblick, in dem ich ganz Sehen sein wollte, hort der Himmel
auf, eine >visuelle Wahrnehmung« zu sein, und wird zu meiner Welt dieses
Augenblicks. Eine solche Sinneserfahrung ist instabil und der natiirlichen
Wahrnehmung, die sich mit unserem ganzen Leibe in eins vollzieht und ei-
ner intersensorischen Welt sich 6ffnet, fremd. Wie die Erfahrung der Sinnes-
qualitdten findet auch die der getrennten >Sinne« nur in einer sehr besonde-
ren Einstellung statt und vermag zur Analyse des unmittelbaren BewufStseins
nicht zu dienen.« (PdW 264)

57 Ein dhnliches Argument hinsichtlich der synasthetischen Wahrnehmung ent-
wickelt Sobchack, allerdings mit Bezug auf das Filmerleben (bspw. Sobchack
1992, 78).

58 »Er wird nicht wie ein Gegenstand bewegt, d. h. durch einen anderen Ge-
genstand: SchliefSlich bewege ich die Instrumente durch ihn und seine Bewe-
gung ist nicht instrumentell. Es ist ein magischer Transport zum Ziel ohne

81

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Wihrend ein Ding bewegt wird (est mue), bewegt sich der Korper (se
meut); er »entfaltet« seine Bewegung und diese entfaltet sich (OE 18;
AuG(AuG) 279). Bewegen und Wahrnehmen greifen notwendig inei-
nander. »Le corps humain, donc, est corps qui se meut et cela veut dire
corps qui percoit — C’est la un des sens du >schéma corporel< humain.«
(Natujz 270)% So setzt Greifen voraus, dass das, wonach gegriffen wird,
wahrgenommen wurde und wird. Dies trifft auch auf habituelle Bewe-
gungen zu. Besonders deutlich zeigt dies das Beispiel des routinemafsi-
gen Fahrens eines Autos: Das Wahrnehmen der Fahrumgebung, das
Fahren und das routinemifige Einschitzen der Moglichkeit, in einer
bestimmten Umwelt zu mandvrieren (Engstellen wie >automatische« als
passierbar oder nicht passierbar wahrzunehmen), spielen unproblema-
tisch zusammen (PdW 172~73). Zugleich impliziert die Bewegung eine
Wahrnehmung des eigenen, sich bewegenden Korpers. Greife ich nach
einem Objekt, so weif$ ich (implizit) auch, dass sich mein Arm dabei
ausstreckt, bewege ich die Augen, so habe ich ein Bewusstsein von ihrer
Bewegung etc. (PP 196-97).

Der praktizierend-wahrnehmende Bezug zur Welt (im Sinne des Kor-
perschemas als sensomotorische Einheit) ist zudem wesentlich fiir die
Wahrnehmung der Einheit des Korpers (im Sinne des Korperschemas als
situative Einheit). Der Korper, der sich in einem wahrnehmend-prakti-
zierenden Bezug zu den Dingen befindet, wird durch das Ineinanderflie-
Ben der Eindriicke der unterschiedlichen Organe, sozusagen durch die
Dinge vor ihm, als Einheit erlebt. Der ruhende Korper hingegen sei eine
sobskure Masse« (PP 372). In Le monde sensible et le monde de I’expres-
sion meint Merleau-Ponty gar, der Korper sei aufgrund seines motori-
schen Vermogens Einheit (MSME 131). Der Korper sei Mittel des Tuns
(moyen d’action)® (MSME 131). Das Korperschema ist im Wesentli-
chen »attitude envers ...« (Haltung gegeniiber), »ouverture a des buts
...« (Offnung auf Ziele hin) und »fond d’une praxis« (Hintergrund einer
Praxis) (MSME 133). Das Korperschema selbst ist nicht das Bewegende,
als System steht es im Hintergrund von Bewegung und Praxis. Verandern
sich Gewohnheiten, so verwandelt und erneuert sich auch das Korper-
schema (PdW 172). Dies gilt auch fur Fille, in denen sich Gewohnheiten
durch drastische Einschnitte verandern, wie Merleau-Ponty am Beispiel

Kenntnis der Mittel, mit Einsicht/insight, die nicht auf empfangene Nach-
richten wartet, um geregelt zu werden. « (eigene Ubersetzung)

59 »Der menschliche Korper ist also Korper, der sich bewegt, und das heifst
Korper, der wahrnimmt — Das ist also eine der Bedeutungen des menschli-
chen >Kérperschemas«.« (Natur3 285; Ubersetzung adaptiert)

60 Auch wenn Merleau-Ponty an dieser Stelle vom Korper als »moyen d’ac-
tion«, also dem Mittel zu handeln, spricht, weist er an spaterer Stelle in der-
selben Vorlesung den Handlungsbegriff zurtick und ersetzt ihn durch jenen
der Praxis (MSME 66, MSME 138-49; siche Kapitel 2.3.2.4).

82

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

des Phantomglieds (nach Verlust eines Armes oder Beines) zeigt (PdW
100-11, MSME 129-30, 136-37). Ahnlich beschreibt er auch verschie-
dene Formen der Agnosie, wie etwa die Fingeragnosie. Verstiinde man
den Korper rein als Objekt, dann wire die Agnosie, die entgegen dem
Phantomglied nicht auf einem objektiven Verlust beruht, nicht versteh-
bar. Begreifbar wird die Agnosie erst, wenn man den Korper als (grund-
satzlich) fahigen Korper und als Korperschema versteht (MSME 20713
siehe auch Kastl 2021: 156). Das Korperschema steht also nicht nur fiir
die Einheit der Sinne und somit im Hintergrund der Wahrnehmung, son-
dern es steht auch im Zusammenhang mit der Bewegung (es ist le fond,
der Hintergrund, der Bewegung; MSME 127) und fiir die Verbindung
von Wahrnehmung und Bewegung (zum Zusammenspiel von Wahrneh-
mung und Bewegung siehe auch P(RAE)).

In seiner Habilitationsschrift beschreibt Merleau-Ponty eine Reihe
von sensomotorischen Gewohnheiten, die ein Zusammenspiel von Kor-
per und Objekten im Sinne einer Erweiterung des Korperschemas erfor-
dern oder mit sich bringen; so etwa beschreibt er die Praxis des Autofah-
rens, des Tanzens, der Bewegung einer Person, die einen Hut trigt, des
Hantierens mit einem Blindenstock (PdW 172~73; siehe Kapitel 2.3.2.4).
Wie im Abschnitt zum Korperschema als situative Einheit bereits ange-
merkt, versteht Merleau-Ponty dieses Zusammenspiel, das sich im Zuge
des Erwerbs einer sensomotorischen Gewohnbheit etabliert, als Vergro-
Berung des Volumens des Korperschemas (auch Einengungen sind mog-
lich). Dieses grofSere Volumen ist jedoch eines, das bis zu seinen Enden
hin (also bis an das Endes des Blindenstocks, bis an die Spitze der Hutfe-
der, bis an die dufSere Seite der Kleidung) Teil des sensomotorischen Ver-
mogens des Korpers wird. Das will heifSen, dass sie als Teil der GrofSe des
Korpers gesplirt werden (man also dazu in der Lage ist, einen Hut tra-
gend einen niedrigen Turrahmen zu durchschreiten, ohne mit dem Hut
an den Rahmen zu stoflen) und selbst Teil von Wahrnehmung und Be-
wegung werden (wie am Beispiel des Autofahrens bereits gezeigt). Die
Wahrnehmung des erweiterten Korperschemas beschrinkt sich nicht da-
rauf, dass das vergroflerte gemeinsame Volumen wahrgenommen wird,
oder dass das motorische Vermogen des Autos gespurt wird, vielmehr
kann sich die Wahrnehmung selbst auf diese Erweiterung hin ausdeh-
nen. Dies zeigt vor allem das Beispiel des Blindenstocks, den Merleau-
Ponty als eine Form der Erweiterung versteht, die es ermoglicht, etwas zu
fithlen, das mir durch die unmittelbaren, nicht erweiterten Sinnesorgane
nicht zugdnglich wire (ich fuhle nicht linger den Stock iz meiner Hand,
sondern Gegenstiande >dort< mit dem Stock) (PAW 172-173).

83

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE
2.2.2.2.4 Das Korperschema als intrasensorielle Einheit

In den vorangegangenen Abschnitten wurde das Korperschema in einem
pluralen Sinne als System und Einheit >des Korpers« eingefithrt — als Sys-
tem, das die situative Einheit des Korpers ausmacht, als System, das die un-
terschiedlichen Sinne umfasst und fiir die sensomotorische Einheit des Kor-
pers steht. Das Korperschema ist jedoch auch eine intrasensorielle Einheit,
ein Aspekt, der in Phénoménologie de la perception noch unterthematisiert
und untertheoretisiert bleibt. Die Charakterisierung des Korperschemas als
intrasensorielle Einheit meint dort zunichst, dass das Korperschema in Re-
lation zur (sensiblen und kulturellen) Welt steht. Als jemand, die:der ein
Gesichtsfeld hat, »j’ai accés et ouverture a un systéme d’étres« (PP 250;
bin »ich je schon einem System von Seiendem erschlossen« (PAW 254))
und habe Zugang zu diesem Seienden. Vor dem Hintergrund des bislang
Besprochenen und vor dem Hintergrund von Merleau-Pontys Frithwerk
kann die Relation von Mensch und Welt als eine Beziehung zweier Syste-
me (dem Korperschemas als System mit dem System Welt) mit- und zu-
einander beschrieben werden. In seinem mittleren und spiten Werk geht
Merleau-Ponty diesbeziiglich einen Schritt weiter und versteht das Korper-
schema in einem stiarkeren Sinne als intrasensorielle Einheit, die tiber das
eigentliche Korperschema im Sinne einer situativen Einheit — die durch an-
deres in der Regel nicht tiberschritten wird, wenn sie auch Dinge mit auf-
nehmen und in der Folge umfassen kann — hinausgreift.

Das intrasensorielle Kérperschema zeigt sich zunichst in Merleau-
Pontys Beschreibungen der Ontogenese sowie in Fragen des Erlebens des
eigenen Seins und jenem von anderen. Das Bewusstsein des eigenen Kor-
pers und des Korpers der anderen sind nicht zwei verschiedene Vorginge
und auch nicht lediglich logisch verbundene Vorginge, sondern Vorgin-
ge, die ein System bilden (P(RAE) 181), gemeinsam und ineinander ver-
schachtelt vor sich gehen. Die Erfahrung des eigenen Korpers und jene des
anderen sind eine Totalitit, eine Gestalt (P(RAE) 181); die beiden Pha-
nomene sind in sich verbunden (intérieurement liés) (P(RAE) 182). In-
sofern entsteht mit dem eigenen Korperschema auch die Wahrnehmung
der:des Anderen als Andere:n (P(RAE) 185). Die Entstehung des Korper-
schemas (sowohl als situative als auch als intrasensorielle Einheit) kop-
pelt Merleau-Ponty also in dhnlicher Weise wie George Herbert Mead
(bspw. Mead 1912, 1913) an das Sein und Praktizieren mit und unter an-
deren. Ebenfalls dhnlich wie Mead verkniipft Merleau-Ponty die Wahr-
nehmung des eigenen Selbst mit jenem der:des Anderen. Neugeborene
hatten, so fuhrt Merleau-Ponty aus, keine wirkliche exterozeptive Wahr-
nehmung ihrer Bezugspersonen, sondern wiirden eine korperliche Bezie-
hung zu diesen als Unterschiede in ihrem eigenen Korper wahrnehmen (i.S.
von Unterschieden des Wohlbefindens, je nachdem ob die Bezugsperson
anwesend oder abwesend ist und das Kind hilt oder nicht (P(RAE) 186)).

84

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Merleau-Ponty unterstellt nicht, dass das Kind die Korperteile der Be-
zugsperson gleich fuhle, wie sie:er diese selbst wahrnimmit; es erlebt die-
se jedoch aus seinem eigenen Korper heraus und nicht als etwas Externes.
Der erste exterozeptive Reiz sei die Stimme (P(RAE) 186). Wie anhand
der >sociabilité syncretique« spater noch gezeigt werden wird (siehe Kapi-
tel 2.3.2.3), verdndert sich das Erleben zwar im Laufe der kindlichen Ent-
wicklung, die enge Beziehung zu anderen ist jedoch mehr als eine friih-
kindliche Phase; vielmehr bleibt sie in veranderter Form erhalten.

Car il faut considérer la relation avec autrui non pas seulement comme
’un des contenus de notre expérience, mais comme une véritable struc-
ture, et ’on peut admettre que ce que nous appelons intelligence n’est
qu’un autre nom pour désigner un type original de relations avec au-
trui (les relations de >réciprocité<), et que d’un bout a ’autre du déve-
loppement, la relation vivante avec autrui est le support, le véhicule, ou
le stimulant de ce que on appelle abstraitement 1»intelligence«. [Ab-
satz i.0.; A.S.] Ainsi compris, le phénoméne sera nécessairement fragile
et variable, comme le sont nos relations affectives avec autrui et avec le
monde. Les anticipations aussi bien que les régressions sont plus aisé-
ment concevables. (P(RAE) 208; Hervorhebung i.0.)

Merleau-Pontys Vorlesungen zur Kinderpsychologie entstammen einer
Zeit, in der seine Theorie einem starken Entwicklungsprozess unterliegt.
In seinem spiteren Werk geht Merleau-Ponty diesbeziiglich noch einen
Schritt weiter, und das Kérperschema als intrasensorielle Einheit gewinnt
eine ontologische Dimension. Merleau-Ponty versteht das Korpersche-
ma nun nicht mehr nur als ein System von Aquivalenzen, das in Relati-
on zu einem oder mehreren anderen Systemen von Aquivalenzen steht,
sondern als ein gemeinsames System der Aquivalenzen mit anderen und/
oder anderem. Dies macht Merleau-Ponty deutlich, wenn er etwa tiber
das Korperschema meint: »rapport a un espace extérieur qui fait systeme
avec lui, qu’il fréquente« (MSME 129; Hervorhebung A.S.).5* Korper
und AufSenwelt bilden ein System. Als intrasensorielles Schema steht das

61 »Denn man muss die Beziehung mit der:dem Anderen nicht nur als einen der
Inhalte unserer Erfabrung, sondern als eine wirkliche Struktur betrachten
und man kann einrdumen, dass das, was wir Intelligenz nennen, nur ein an-
derer Begriff dafiir ist, um eine urspriingliche Art der Beziehung mit der:dem
Anderen zu bestimmen (die Beziehungen der >Reziprozitit<), und dass die le-
bendige Beziehung zu der:dem Anderen in der gesamten Entwicklung die
Stiitze, das Vehikel oder der Anreiz fiir das ist, was wir abstrakt als >Intelli-
genz« bezeichnen. [Absatz i.0.; A.S.] So verstanden wire das Phinomen not-
wendigerweise fragil und variabel, wie es unsere affektiven Beziehungen mit
der:dem Anderen und der Welt sind. Antizipationen sind genauso wie Regres-
sionen ohne weiteres denkbar.« (eigene Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

62 »Beziehung mit einem dufSeren Raum, der mit ihm ein System bildet, mit
dem es in regelmiBigem Kontakt steht/zusammen ist« (eigene Ubersetzung).

85

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Kérperschema jedoch auch fiir ein System der Aquivalenzen zwischen
den Kérpern (vgl. Saint Aubert 2013: 131). Dies zeige sich auch am Bei-
spiel von Personen mit bestimmten Psychopathologien, wenn Personen
Korperteile (bspw. ihren Arm) nicht lediglich nicht als ihre eigenen er-
kennen, sondern diese als Korperteile eines anderen wahrnehmen (das
sei der Arm der:des Anderen, nicht der eigene) (MSME 158-59). Das
Korperschema steht nicht nur fiir die Beziehung zum eigenen Sein, son-
dern auch zu anderen. Im eigenen Korperschema sind bereits Prasenta-
tionen des eigenen Selbst enthalten, die nur vom Standpunkt der:des An-
deren erlangt werden konnen (das eigenen Gesicht von vorne gesehen).
Das Korperschema als intrasensorielle Einheit fliefSt spater auch in wei-
tere wesentliche Konzepte Merleau-Pontys ein, die die Relation mit an-
deren beschreiben (intercorporéité, promiscuité).

2.2.2.2.5 Vom Korperschema zum Korper
zwischen Physischem und Digitalem

Die Spannungsverhiltnisse des Korpers, aus denen heraus Merleau-
Ponty (den Einzelwissenschaften folgend) das Korperschema beschrieb,
waren vor allem psychopathologischer Natur. Auch wenn viele der von
Merleau-Ponty diskutierten Phinomene nach wie vor bedeutsam sind,
stehen Korper heute (auch) in anderen Spannungsverhaltnissen, die von
Merleau-Ponty noch nicht vorhergesehen werden konnten. Diese neu-
en Spannungsverhiltnisse sind allen voran durch die Digitalisierung
und das Uberlappen von Virtuellem und Physischem bedingt. Teile da-
von — und somit auch ein Teil des Weges hin zu einem Verstandnis der
Distanz — konnen mithilfe des Korperschemas beschrieben werden. Ba-
sierend auf Merleau-Pontys Philosophie wurden mehrere — inzwischen
teils klassische — Perspektiven auf das Verhaltnis von Korper und Tech-
nik entwickelt. Dazu zahlt etwa die Kritik an kunstlicher Intelligenz
von Hubert Dreyfus (bspw. 1972), die sich nicht nur, aber auch auf die
Philosophie von Merleau-Ponty stiitzt. Vivian Sobchack (bspw. 1992)
ist bekannt fiir ihre filmtheoretische Darstellung, die auf dem Denken
von Merleau-Ponty basiert. In jiingerer Zeit haben vor allem Aud Sissel
Hoel und Annamaria Carusi eine Theorie des Verhiltnisses von Korper
und Technik vorgelegt, die auf Merleau-Pontys Spatwerk beruht. Die
folgende Argumentation geht uber die Frage der Relation von Mensch
und Technik/Technologie hinaus, beriihrt diese jedoch wiederholt. Ganz
im Sinne von Hoel und Carusi (2015, 2018) wird argumentiert, dass
Merleau-Pontys Philosophie einen wesentlichen Beitrag zum Verstehen
der Relation von Mensch und Technik/Technologien leisten kann, ent-
gegen Hoel und Carusi ist der Ausgangspunkt dieser Argumentation
jedoch nicht Merleau-Pontys spate Ontologie, um das umfangreiche

86

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Potenzial seiner Philosophie fur eine Analyse von Begegnungen auf Dis-
tanz im Zusammenspiel der verschiedenen Momente hinreichend erfas-
sen zu konnen.

Online und offline, >virtuell< und >real-physisch< sind nicht als zwei
getrennte >Welten< oder >Schichten« zu verstehen. So etwa bleiben Men-
schen Korper, auch wenn sie sich in online-virtuellen Raumen (bspw. in
VR-Chats oder Videokonferenzraumen) bewegen, sie inszenieren ihre
Korper physisch und digital, um sie tiber Social Media sichtbar zu ma-
chen und direkt oder indirekt auf andere Korper zu wirken, ihre Exis-
tenzen stehen zugleich und in stindiger Wechselwirkung — online und
offline. Diese Verschlungenheit von >Digitalem« und >Analogem« im kor-
perlichen Sein kann aus mehreren Perspektiven betrachtet werden, die
sich teils auf bestimmte Phanomenbereiche beziehen und teils weite Teile
des gegenwirtigen Lebens umfassen. Eine Perspektive ist jene auf die Di-
gitalisierung des >analogen< Lebens und die Verschlungenheit mit ande-
ren mittels Daten. Das Ineinandergreifen von Analogem und Digitalem
kann aus der Perspektive der >Datafizierung« der korperlich-leiblichen
Existenz beschrieben werden. Lindemann etwa meint tiber den Korper
in der »Verschrankung von Leib und Nexistenz«:

Der Korper wird weniger unter dem Aspekt relevant, dass er ein drei-
dimensional ausgedehnter Gegenstand ist der ortsraumlich bestimmt
existiert, vielmehr wird der Korper relevant als ein zu vermessender
Korper, von dem ausgehend immer neue Daten erhoben werden kon-
nen, die ihn mit einer Vielzahl anderer Daten in Beziehung setzen. (Lin-
demann 2015: 57)

Was Lindemann als >Nexistenz< bezeichnet, ist verwandt mit dem Be-
griff des >Lifeloggings«, das »unterschiedliche Formen digitaler Selbst-
vermessung und Lebensprotokollierung« (Selke 2016: 1) umfasst. Kor-
perliche Bedingungen und Verhalten (Puls, Schritte etc.) werden messbar
gemacht und in Echtzeit erfasst (ebd. 3). Die Aufzeichnung erfolgt in
der Regel automatisiert und beinahe unmerkbar (ebd. 3). Dabei findet
(zumindest auf der Ebene der Daten) ein fortwahrender Austausch mit
anderen — den Daten der anderen — statt. Die Bezlige, in die man da-
bei mit anderen gestellt wird, bleiben oftmals anonym (Kaufempfehlun-
gen in Online-Shops, Routenempfehlungen aufgrund von Vorhersagen
des Verkehrsaufkommens etc.) (Lindemann 2015: 57). Aus diesen Aus-
tauschprozessen ergibt sich laut Lindemann auch eine Losung aus dem
unmittelbaren korperlich-physisch-weltlichen Kontext, denn der Leib
sei »dauerhaft sensibilisiert fiir Ansprachen von irgendwo« durch das
Medium des Smartphones (ebd. 57). Insofern gehe mit dieser »Ubertra-
gung« der korperlichen Existenz in Daten (und der Ruckwirkung die-
ser Daten auf den Korper) eine gewisse Zeit- und Ortlosigkeit des Kor-
pers einher (vgl. Lindemann 201 5). Gewissermaflen in Fortsetzung dieser

87

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Perspektive kann auch die Relation von >realem< Korper und Avataren
beschrieben werden, die es erlauben, mittels eines dem Korper nach-
empfundenen oder kreativ geschaffenen digitalen Doubles mit anderen
zu interagieren.

Mithilfe von Merleau-Pontys Begriff des Korperschemas kann die di-
gital-analoge Verflechtung des Korpers noch aus einer anderen Perspek-
tive angegangen werden. Die Basis hierfiir sind das Kérperschema als
situative-zentrifugale Einheit sowie die Erweiterbarkeit des Korpersche-
mas als sensomotorisches System. Als System, das sich ausweiten kann,
und als zentrifugale Einheit (die nach aufSen hin wiederum unabgeschlos-
sen ist) kann sich das Korperschema erweitern und in seiner Wahrneh-
mungs- und Bewegungsfiahigkeit tiber den Korper im organischen Sinne
hinausgreifen. Ahnlich wie blinde Personen mittels ihres Blindenstocks
die Welt wahrnehmen (und in ihrer Wahrnehmung der Welt nicht lan-
ger den Stock in ihrer Hand wahrnehmen) (PdW 172—73), konnen Men-
schen zumindest zeitweise unter Einbezug von analogen oder digitalen
Technologien andere und Situationen in der Ferne wahrnehmen, ohne
dabei in diesem Moment das Tool zu spiiren. In dieser Hinsicht stehen
Blindenstocke, Brillen und Kontaktlinsen, Horgerate, Bildschirme und
(klassische wie moderne) Telefone auf einer Ebene. Sie alle — und noch
unzihlige weitere Gerdtschaften — ermoglichen oder unterstiitzen eine
Wahrnehmung von etwas, das tiber sie hinausgeht. Auch wenn, wie noch
ndher zu zeigen sein wird, diese Wahrnehmung mitunter fragil sein kann
und sich die verwendeten Tools in manchen Momenten durchaus in den
Vordergrund dringen konnen, handelt es sich also nicht primar um eine
Wahrnehmung des Tools, sondern um eine Wahrnehmung von ande-
ren und anderem, das jenseits des Tools liegt. Werden diese Tools klas-
sischerweise als Vermittler beschrieben (daher wird beispielsweise von
smedial vermittelten Interaktionen< gesprochen), sind sie mit Merleau-
Ponty als Erweiterung des Systems Korperschema zu verstehen. Medi-
um bedeutet etymologisch >Mittel¢, »Mittler< oder »Mitte«. Die klassische
Medientheorie fasste Medien demnach als transparente >Mittler<, die
eine Nachricht uibertragen, ohne dabei selbst wahrgenommen zu wer-
den (Krdmer 2013: 332). Herbert Marshall McLuhan entwickelte eine
andere, neue Perspektive auf Medien, indem er die Medien selbst in
den Vordergrund ruckte und sie als die Botschaft (the message) begreift
([1964]1992: [1967]2001). Ahnlich wie Merleau-Ponty interessiert sich
auch McLuhan fur das Zusammenspiel von Menschen und Dingen, und
ebenfalls dhnlich wie Merleau-Ponty begreift er dieses Zusammenspiel
als eine Beziehung der Inkorporierung. McLuhans Fokus liegt aber auf
dem >Ding< und seiner Botschaft, sowie auf der Frage, wie diese Din-
ge, bzw. Medien, die Gesellschaft formen. Demgegentiber ist der Fokus
Merleau-Pontys — und jener des folgenden Arguments — die grundle-
gende menschliche Fahigkeit mit diesen umzugehen. Wie die folgenden

88

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE

Seiten zeigen werden, ist das inkorporierte >Ding« trotz der »untrennba-
ren Verschmelzung von Korper und Technik im alltdglichen Gebrauch«
(Rammert/Schubert 2019: 129) dabei weder immer und ginzlich trans-
parent, wie in der klassischen Medientheorie, noch immerzu selbst die
Botschaft, wie bei McLuhan (eine dhnliche Argumentation wie die im
Folgenden entwickelt findet sich auch in Gugutzer (2015a)).

Fasst man sie als eine solche Ergidnzung des Korperschemas, so sind
verschiedene Formen der Begegnung und der Wahrnehmung (in der
Nihe und auf Distanz) auch nicht mehr durch das jeweilige Tool zu
charakterisieren (Videokonferenz vs. Telefonkonferenz vs. analoge Kon-
ferenz etc.). In den Vordergrund drangt sich vielmehr die Wahrnehmbar-
keit (und in weiterer Folge die >Berithrbarkeit< oder »Angreifbarkeit<) als
solche. Um diesen Weg hin zu einem merleau-pontyschen Verstindnis
von Begegnungen weiterzugehen, bedarf es also einer genaueren Aus-
einandersetzung mit seinem Verstindnis von Wahrnehmung. Vorweg-
genommen sei noch, dass die Gradualitit der >Nahe« auf Distanz nicht
— oder zumindest nicht nur — durch die Zahl der jeweils angesproche-
nen Sinne zu beschreiben und zu verstehen ist. Das Korperschema steht
auch fir eine unmittelbare prireflexive Kommunikation der Sinne und
ermoglicht es, dass Wahrnehmungen auch dann als voll(-stindig) emp-
funden werden konnen, wenn nicht alle Sinne angesprochen werden oder
werden konnen.

2.2.2.2.6 Le corps comme puissance: Der Korper als >Vermogen zu«

Ein Charakteristikum des Korpers im Sinne Merleau-Pontys, das die-
sen vom »objektiven Korper«< unterscheidet, ist, dass er grundlegende Fa-
higkeiten (puissance) besitzt, also etwas anderes als ein nur von aufsen
bewegliches und unempfindliches Ding ist. Diese Fihigkeiten sind dem
Korper wesentlich; sie sind also ein essenzielles Moment des Korpers
und nicht lediglich eine Erganzung zu einem auf andere Weise bestimm-
ten Konzept des Korpers. Es handelt sich also um ein Vermogen, das
sich grundsitzlich in der menschlichen Konstitution grundgelegt findet,

63 Anders als von Lucy Osler argumentiert, scheint eine Erweiterung des Kor-
perschemas durch moderne Technologie denkbar und real erlebbar. Dies
mag daran liegen, dass Osler versucht, die Kamera als einen Teil des Kor-
perschemas der:des Anderen — jedoch aus meiner wahrnehmenden Perspek-
tive —zu denken (ich nehme die:den Andere:n auf meinem Bildschirm wahr
miisste demnach die Kamera als Teil ihres:seines Korperschemas sehen) (Os-
ler 2021: 11-12). Im vorliegenden Argument wird der Bildschirm als Erwei-
terung meines wahrnehmenden Korperschemas gedacht (die Kamera gege-
benenfalls als Erweiterung meines ausdriickenden — nicht wahrnehmenden
- Korperschemas).

89

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

das jedoch (1) nicht in allen Fillen die Moglichkeit bekommt, sich auch
tatsdchlich zu entwickeln oder aufrecht erhalten zu bleiben und daher
nicht immerzu als situative Ressource zur Verfugung steht und (2) nicht
in allen Situationen zum Einsatz kommt. Ersteres zeigt sich deutlich an
Merleau-Pontys Beschreibung des Erlernens von Sprache, die zunichst
wieder auf empirisch-psychologische Befunde seiner Zeit zuriickgreift,
fur Merleau-Ponty und im Kontext des hier entwickelten Arguments
aber in einem allgemeinen philosophischen Sinne von Bedeutung sind.
Mit Bezug auf Frangois Rostand beschreibt Merleau-Ponty, dass Kinder
in einem gewissen Alter der Sprache gegentiber sensibel sind. Findet das
Kind in dieser Zeit (im Alter von null bis zwei Jahren) kein Umfeld vor,
in dem gesprochen wird, so wiirde es die Sprache nie so sprechen, wie
andere dies tun. Zugleich habe der Spracherwerb jedoch auch einiges mit
der Beziehung (zur Mutter) zu tun (P(RAE) 164-635).

Merleau-Ponty beschreibt eine Reihe von grundlegenden Vermogen:
Der Korper als Korperschema hat oder besser gesagt ist ein System von
puissances motrices ou de puissances perceptives (PP 179, »Bewegungs-
und Wahrnehmungsvermogen« (PdW 184; siche auch 207)), und er hat
eine puissance d’action (PP 122, also ein » Vermogen zu Handeln« (PdW
130)) beziehungsweise zu certaines conduites (PP 406, also zu »gewissen
Verhaltensweisen« (PdW 405)). Merleau-Ponty spricht auch davon, dass
der Korper »la puissance d’un certain monde« (PP 124; »das Vermogen
einer [bestimmten]| Welt« (PdW 132); sieche auch PP 406) sei. Am grund-
legendsten ist jedoch, dass der Korper zur Sensibilitdt fibig ist: »Uen-
fant humain est cet étre qui est capable d’étre sensible a autrui®4, et de
se considérer comme un semblable parmi les autres hommes, bien avant
I’état de maturité physiologique véritable.« (P(RAE) 204; Hervorhebung
A.S.)% Der Begriff der Fahigkeit oder des Vermogens ist nicht in einem
aktivistischen Sinne zu verstehen — fihig sein steht nicht oder nicht nur
fiir ein Einwirken-Konnen auf die Welt und auf andere. Vielmehr sind
auch die Offenheit und Empfinglichkeit fir andere und anderes eine
grundlegende Fahigkeit des Korpers.

Dass Merleau-Ponty den Korper als »fihig zu ...« begreift, birgt ein-
mal mehr einen Hinweis darauf, dass der Korper nicht isoliert existiert.
Seine Fahigkeiten sind nur verstehbar, wenn man den Korper in seiner
Relation zur Welt und zu anderen begreift (so etwa ist er fihig, in und
mit der Welt, vor und mit anderen zu handeln oder zu praktizieren).

64 Aufgrund dieser Fihigkeit wurde der Korper eingangs gemeinsam mit der
Welt als sensible, also als sensibel (nicht lediglich sinnlich wahrnehmbar)
bezeichnet.

65 »Das menschliche Kind ist jenes Sein, das dazu fihig ist, der:dem Anderen
gegeniiber sensibel zu sein und sich selbst als ein Mitmensch unter den an-
deren Menschen zu verstehen, lange bevor es den Zustand wirklicher psy-
chologischer Reife erreicht hat.« (eigene Ubersetzung)

90

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Dies zeigt also, dass selbst die grundlegendste Bestimmung des Korpers
(und damit des Menschen) eine ist, die ihn immer schon in Beziehung
zur Welt und zu weiteren Korpern versteht. Wenn im Folgenden von der
Beziehung der sensibles gesprochen wird, dann handelt es sich dabei
also keinesfalls um eine Beziehung von zwei oder mehreren getrennten
Entitdten, sondern um eine Beziehung, die im Sinne des Korperschemas
als intrasensorielles System vor jeder Trennung und Trennbarkeit steht.

2.3 Die Beziehung der sensibles

Die Verbindung der sensibles ist eine grundlegende. Menschen bewoh-
nen die Dinge oder wohnen ihnen bei (OE 9). In der vorangegangenen
Darstellung wurden einige Grundziige der sensiblen Welt und des sen-
siblen Korpers besprochen; vor allem Merleau-Pontys Konzept des Kor-
perschemas weist bereits auf eine enge Beziehung der sensibles hin. Die
bisherige Darstellung ist nun dahingehend zu erweitern, dass der Kor-
per in seinem Sein nicht ohne die Welt verstehbar ist, die bisherige Dar-
stellung also eine Abstraktion des Korpers in seinem Sein zur Welt ist.
Entgegen dem kantianischen Subjekt (in der Lesart Merleau-Pontys), das
eine Welt setzt, hat der Mensch im Sinne Merleau-Pontys immer schon
eine Welt (PP 150). Auch wenn das Korperschema (als situative Einheit)
zunichst einmal eine Einheit fur sich ist, stellt sich die Frage der Einheit
erst, weil der Korper nicht isoliert von anderen und der Welt ist (wire der
Korper isoliert, dann gébe es nichts, von dem er sich abgrenzten musste,
nichts, das er zusitzlich umfassen konnte). Stiinde der Korper fiir sich,
so gabe es nichts, das er in >Kommunikation« mit diesem Etwas wahr-
nehmen konnte, nichts, auf das hin er sich bewegen konnte. Der Kor-
per, so wie Merleau-Ponty ihn versteht, ist jedoch wesentlich eine nicht
vollends abgeschlossene Einheit, eine multisensorische Einheit, eine sen-
somotorische Einheit etc. Ergo, ohne Welt und ohne andere gibe es kei-
nen Korper in jenem Sinne, in dem Merleau-Ponty ihn versteht. Dasselbe
gilt fiir das Korperschema als intersensorielle Einheit: Die Kommuni-
kation der Sinne, etwa die Kommunikation des Sehens und Beriihrens,
ist nicht nur eine Beziehung aufseiten der Sinne, vielmehr entspricht ihr
eine multisensorische Gegebenheit aufseiten der Welt: Das Sichtbare sei
aus dem Beriihrbaren »geschnitzt« wie das Beriihrbare aus dem Sicht-
baren (VI 176-77).

C’est une merveille trop peu remarquée que tout mouvement de mes
yeux — bien plus, tout déplacement de mon corps — a sa place dans le
méme univers visible que par eux je détaille et ’explore, comme, inverse-
ment, toute vision a lieu quelque part dans I’espace tactile. Il y a reléve-
ment double et croisé du visible dans le tangible et du tangible dans le

91

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

visible, les deux cartes sont complétes, et pourtant elles ne se confon-
dent pas. Les deux parties sont parties totales et pourtant ne sont pas
superposables. (VI 177)%

Das Sichtbare und das Bertithrbare tiberschneiden sich. » Puisque le méme
corps voit et touche, visible et tangible appartiennent au méme mon-
de.« (VI 177)% Weil es derselbe Korper ist, der sieht und bertihrt, der
also die Welt zugleich mit verschiedenen Sinnen wahrnimmt oder wahr-
nehmen kann, gehoren die sichtbaren und bertihrbaren Dinge nicht ver-
schiedenen Sinnwelten, sondern ein und derselben Welt zu. Zugleich ist
es die Welt selbst, die die intersensorielle Wahrnehmung hervorbringt.
Die Welt ist nicht nur passiv und undurchsichtig. »Le grain de la cou-
leur est déja une certaine maniére de promettre aux autres sens leurs
qualités, est un certain rapport de toute notre chair avec le porteur de
cette couleur (Flichengarbe)« (PbPassiv 334)%. Das Farbkorn, das wir
zunichst vielleicht als etwas ansehen wiirden, das sich dem Sehsinn an-
bietet, bietet sich bereits den anderen Sinnen mit an. Es ist nicht nur ein
Objekt, das tiber den Sehsinn mit uns verbunden ist, vielmehr ist die-
se Wahrnehmung eine tiefgreifende Verbindung der sensibles. Insofern
kann Merleau-Ponty tiber Cézanne sagen, dass dieser meinte, »on doit
pouvoir peindre jusqu’aux odeurs« (P2(Inéd) 41; »man miisse sogar den
Duft malen konnen« (AuG(KS) 104)). Der monde sensible selbst ist die
Typik intersensorieller Beziehungen (Saint Aubert 2013: 115).

Der Korper ist in seiner Einheit (seinem situativen Sein, seiner sen-
somotorischen Offenheit und seinem Fahig-Sein), so wie wir ihn ken-
nen, nur als Korper in einer dialektischen Beziehung zur Welt versteh-
bar. Ahnliches gilt auch fiir die Welt, auch wenn diese, wie eingangs
beschrieben (siehe Kapitel 2.1), nicht vom Menschen konstruiert oder
konstituiert ist. Ihr grundlegender Bestand ist also nicht vom Sein des
Kérpers oder der Kérper im Plural abhingig. Ahnlich wie im Falle des
Korpers wiren jedoch auch wesentliche Momente der Welt nicht ver-
stehbar, gibe es keine Korper. Dies gilt etwa fiir Raum und Zeit, die nicht

66 »Allzu selten ist das Wunder beachtet worden, daf§ jede Bewegung meiner
Augen — mehr noch, jede Bewegung meines Leibes [bzw. Korpers; A.S.] —
ihren Ort hat in demselben sichtbaren Universum, das ich durch sie prazi-
siere und erkunde, ebenso wie umgekehrt jedes Sehen innerhalb des takti-
len Raumes statthat. Es gibt eine doppelte und tiberkreuzte Eintragung des
Sichtbaren in das Beriihrbare und des Beriihrbaren in das Sichtbare, beide
Karten sind vollstindig und vermengen sich dennoch nicht. Beide Teile sind
Teilganze, aber dennoch nicht deckungsgleich.« (SuU 177)

67 »Derselbe Leib [bzw. Korper; A.S.] sieht und beriihrt, und deshalb gehoren
Sichtbares und Beriihrbares derselben Welt an.« (SuU 177)

68 »Das Farbkorn ist bereits eine bestimmte Art, den anderen Sinnen ihre Qua-
litdt zu versprechen, es ist ein bestimmtes Verhiltnis unseres gesamten chair
mit dem Triger dieser Farbe (Flichengarbe [sic.] i.0.).« (eigene Ubersetzung)

92

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

objektiv bestehen, sondern Charakteristika der Beziehung von Mensch
und Welt sind.

Bevor einige wesentliche Momente dieser Beziehung von Mensch und
Welt niher beleuchtet werden, einige Worte zur grundlegenden Natur die-
ser Relation. »[I]l n’y a pas d’homme intérieur, ’homme est au monde,
c’est dans le monde qu’il se connait« (PP V)*, meint Merleau-Ponty in
Phénomeénologie de la perception. Dem Menschen als korperliches Sein
ist es wesentlich, in einer fortwiahrenden Beziehung zur Welt zu stehen. Er
ist jedoch nicht lediglich >in< der Welt oder ein Teil der Welt (bspw. PP 1I),
sondern steht in einer dialektischen Beziehung (nicht einer mechanischen
Beziehung) mit der Welt (SdV 184). Um diese dialektische Beziehung von
Korper und Welt auszuriicken, wird in Merleau-Pontys Texten das Wort
szur< (étre au monde) anstelle von »>in« (étre dans le monde) verwendet —
der Korper ist also zur Welt (PP V, 175; PdW 7, 170). Diese Unterschei-
dung von >zur< und »in< bringt Merleau-Ponty etwa an folgender Stelle
deutlich zum Ausdruck (auch wenn er sich hier nicht auf die Welt, son-
dern auf Raum und Zeit bezieht): »je ne suis pas dans ’espace et dans le
temps, je ne pense pas espace et le temps; je suis a ’espace et au temps,
mon corps s’applique a eux et les embrasse« (PP 164)7°.

Die Beziehung von Mensch und Welt ist eine tiefgreifende. Wenngleich
der Mensch in die Welt geworfen (jeté dans) ist, ist die Beziehung zur
Welt keine dufserliche. Die sensible Welt ist Teil des Subjekts. Zugleich
greift die Welt jedoch immerzu tiber uns hinaus:

Nous sommes au monde, c’est-a-dire: des choses se dessinent, un im-
mense individu s’affirme, chaque existence se comprend et comprend
les autres. Il n’y a qu’a reconnaitre ces phénoménes qui fondent toutes
nos certitudes. La croyance en un esprit absolu ou en un monde en soi
détaché de nous n’est qu’une rationalisation de cette foi primordiale.
(PP 468)7

69 »[E]s gibt keinen inneren Menschen: der Mensch ist zur Welt, er kennt sich
allein in der Welt« (PdW 7).

70 »[I]ch bin nicht im Raum und in der Zeit, ich denke nicht Raum und Zeit;
ich bin vielmehr zum Raum und zur Zeit, mein Leib [bzw. Korper; A.S.]
heftet sich ihnen an und umfingt sie« (PdW 170). In englischsprachigen
Ubersetzungen verliert sich diese Unterscheidung. So etwa iibertrigt Donald
A. Landes in seiner Neuiibersetzung der Phénoménologie de la perception
»étre au monde« als »being in the world« (Merleau-Ponty [1945] 2012: 77;
Hervorhebung A.S.).

71 »Wir sind zur Welt, das heifst: Dinge zeichnen sich ab, ein unermefliches In-
dividuum behauptet sich, jede Existenz umfafSt sich selbst und umfaft eine
jede andere. Es bleibt uns nichts, als diese alle unsere GewifSheit begriinden-
den Phinomene anzuerkennen. Der Glaube an einen absoluten Geist oder
an eine von uns losgeloste Welt an sich ist selbst nur Rationalisierung jenes
Urglaubens.« (PdW 465)

93

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

In seinen frithen Werken beschreibt Merleau-Ponty die Beziehung von
Mensch und Welt also als eine von zwei Individuen oder zwei Existen-
zen. Merleau-Ponty schreibt jedoch bereits in Phénoménologie de la per-
ception auch von einer Relation mit einem systéme de significations (PP
150). In Le monde sensible et le monde de I'expression spricht Merleau-
Ponty dann davon, dass der Kérper und die sensible Welt ein System bil-
den (MSME 63). Wie im weiteren Verlauf dieses Buches noch deutlich
werden wird, gibt es fiir Merleau-Ponty jedoch mehr als diese eine Welt
und damit auch mehr als das eine System Welt, zu dem der Mensch in
Beziehung steht (siehe Kapitel 3). Auch diese Unterscheidung zieht sich
durch Merleau-Pontys gesamtes Werk, selbst wenn er sie in unterschied-
lichen Werkphasen durch unterschiedliche Begriffe beschreibt.

Tandis qu’un systéme physique s’équilibre a ’égard des forces données
de Pentourage et que ’organisme animal s’aménage un milieu stable
correspondant aux a priori monotones du besoin et de I’instinct, le tra-
vail humain inaugure une troisieme dialectique, puisqu’il projette en-
tre ’homme et les stimuli physico-chimiques des >objets d’usage« (Ge-
brauchsobjekte), - le vétement, la table, le jardin, - des >objets culturelss,
- le livre, Pinstrument de musique, le langage, - qui constituent le milieu
propre de ’homme et font émerger de nouveaux cycles de comporte-
ment. De méme qu’il nous a paru impossible de réduire le couple situa-
tion vital-réaction instinctive au couple stimulus-réflexe, de méme il
faudra sans doute reconnaitre 1’originalité du couple situation pergu-
travail. (SC 175-76)7

Nicht nur ist die Beziehung von Mensch und Welt — ebenso wie die Be-
ziehung von anderen Korpern und deren Umgebung — nicht in einem
einfachen kausalen Sinne zu verstehen, sie ist durch den gestaltenden
Einfluss des menschlichen Verhaltens auf die Welt — und damit die Ko-
existenz der zwei Schichten der Welt — auch sehr komplex. In seinem
Spatwerk begreift Merleau-Ponty die Beziehung von Mensch und Welt
nicht mehr als eine von zwei Individuen, sondern als gemeinsames Sein
der sensibles (VI 179).

72 »Wihrend ein physisches System ein Gleichgewicht herstellt mit den gege-
benen Kriften der Umgebung und wihrend der tierische Organismus sich
eine stabile Umwelt einrichtet, die dem jeweiligen monotonen Apriori von
Bediirfnis und Instinkt entspricht, inauguriert die menschliche Arbeit eine
dritte Form der Dialektik, denn sie entwirft zwischen Mensch und physiko-
chemischen Reizen »Gebrauchsobjekte« wie Kleidung, Tisch oder Garten
und »Kulturobjekte« wie Buch, Musikinstrument oder Sprache, die die ei-
gentiimliche Umwelt des Menschen bilden und neue Verhaltenszyklen auf-
tauchen lassen. Genauso, wie es uns als unmoglich erschien, das Paar Le-
benssituation — Instinktreaktion auf das Paar Reiz — Reflex zu reduzieren,
genauso miussen wir nun gewif$ auch die Eigenstiandigkeit des Paares Wahr-
nehmungssituation — Arbeit anerkennen.« (SdV 185-86)

94

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Die Kommunikation oder Kommunion der sensibles hat verschiede-
ne Facetten oder kann zumindest aus verschiedenen Perspektiven be-
schrieben werden. Versteht man die Begriffe im weiten merleau-ponty-
schen Sinne, so konnen sie — zumindest in Teilen — als Ineinandergreifen
von Wahrnehmung und Ausdruck begriffen werden. Laut Joas (Joas
[1992] 2012: 113) verwenden wir (im alltidglichen Sprachgebrauch) den
Begriff des Ausdrucks tiblicherweise nur mit Bezug auf Menschen. Fiir
Merleau-Ponty hingegen ist der Ausdruck nicht nur eine Aktivitit eines
Menschen oder von Tieren. Der Ausdruck ist nicht das aktive Gegen-
stlick zur (passiven) Wahrnehmung, bleibt aber ihre Erganzung. Mensch-
liche Begegnungen sind eine Form des wechselseitigen Ausdrucks und
der wechselseitigen Wahrnehmung vor und mit anderen in der Welt. Um
die Moglichkeit von Begegnungen auf Distanz verstehen zu konnen, be-
darf es also zunichst einer tieferen Auseinandersetzung mit diesen bei-
den Seiten der Beziehung der sensibles.

2.3.1 Wahrnehmung: Die Kommunikation der sensibles

Das Phinomen der Wahrnehmung (in all seiner Breite, mit seinen grund-
legenden Bedingungen und philosophischen Konsequenzen) war zweifels-
ohne eines jener Phinomene (oder das Phinomen), das Merleau-Ponty
am nachhaltigsten beschiftigte. Wahrnehmung ist in Merleau-Pontys Phi-
losophie kein »Phanomen unter anderen, sondern [sie ist; A.S.] ein zu-
gleich exemplarisches und grundlegendes Phinomen« (Waldenfels 1983:
160). Ersteres ist sie, da sich ihre wesentlichen >Eigenarten< auch in allen
anderen Bereichen menschlicher Existenz wiederfinden, letzteres, da sie
»einen spezifischen Zugang eroffnet zu allem, was tiberhaupt in Erschei-
nung treten kann, und sofern sie als Grundvoraussetzung in alle Erleb-
nis- und Verhaltensweisen eingeht« (ebd. 160). Sie ist also nicht ein Akt
unter anderen, sondern Hinter- und Untergrund aller Akte (ebd. 160).
Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnehmung ist demnach keine
Auseinandersetzung mit einem beliebigen Phanomen.

Die Bedeutung der Wahrnehmung in und fiir Merleau-Pontys Phi-
losophie zeigt sich auch daran, dass sie jenes Phinomen war, das sein
Frithwerk dominierte. 1934 reichte er die Themen »La nature de la per-
ception« und »Le probléme de la perception dans la phénoménologie
et dans la >Gestaltpsychologie«« fiir sein zweiteiliges Doktorat (Dok-
torat und Habilitation) ein (Waldenfels 1976b, VI; Proj; NaPer). Wih-
rend seine Dissertation letztlich unter dem Titel La structure du com-
portement erschien und somit den Begriff der Wahrnehmung nicht
mehr im Titel trug (auch wenn Wahrnehmung in diesem Werk weiter-
hin an zentraler Stelle stand), ist der zentrale Stellenwert von Wahr-
nehmung in seiner Habilitationsschrift bereits aus dem Titel des Werks

95

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

— Phénoménologie de la perception — klar ersichtlich. Zu dieser Themen-
wahl meint Merleau-Ponty 1933, am Beginn eines Antrags fiir eine Sub-
vention durch die Caisse nationale des sciences:

Il m’a semblé que, dans I’état présent de la neurologie, de la psychologie
expérimentale (particulierement de la psychopathologie) et de la philo-
sophie, il serait utile de reprendre le probléme de la perception et parti-
culierement de la perception du corps propre. (Proj 9)7

Das Problem der Wahrnehmung drangt sich ihm nicht lediglich als phi-
losophisches Problem auf, sondern als ein Problem, das zugleich in ver-
schiedenen Einzelwissenschaften und der Philosophie virulent wird. Man
miisse daher insbesondere die damals neuere Literatur zur Wahrnehmung
des Korpers (du corps propre) weiter studieren (Proj 1o). Merleau-Ponty
greift in seiner Philosophie der Wahrnehmung (aber auch in seiner wei-
teren Philosophie), also zunichst tiber die Philosophie im engen Sin-
ne hinaus und arbeitet explizit mit Erkenntnissen aus und den Diskur-
sen in den Einzelwissenschaften, vor allem aus der Psychologie, genauer
der Gestaltpsychologie. Auch wenn seine Thesen in Bezug auf Wahrneh-
mung teils weitreichend sein mogen, so sieht Merleau-Ponty selbst seine
Philosophie der Wahrnehmung weniger als >neus, sondern vielmehr als
eine, die die Konsequenzen aus den Arbeiten der philosophischen und
wissenschaftlichen Ahn:innen konsequent zieht und bis an ihr Ende ver-
folgt (PPCP 61).

2.3.1.1 Gestaltpsychologischer Hintergrund

Einer der wesentlichen Ausgangspunkte fiir Merleau-Pontys Annéhe-
rung an das Phinomen der Wahrnehmung ist also die Gestaltpsycho-
logie beziehungsweise Gestalttheorie. Er beschiftigt sich eingehend mit
den Werken von Adhémar Gelb, Kurt Goldstein, Kurt Koffka, Wolfgang
Kohler und einigen anderen. Merleau-Ponty liest gestaltpsychologische
Schriften als fiir die Erkenntnisse der Einzelwissenschaften offener Phi-
losoph, nicht etwa als Psychologe. Er erkennt in gestaltpsychologischen
Arbeiten wesentliche philosophische Einsichten; die Gestalttheorie sei
mit philosophischen Voraussetzungen beladen (»chargée de présupposés
philosophiques«) (NaPer 16) und habe selbst philosophische Konse-
quenzen. Merleau-Ponty gelangt jedoch zu dem Schluss, dass die Gestalt-
theorie selbst die philosophischen Konsequenzen aus ihren Lehren nicht

73 »Mir scheint, dass es im gegenwirtigen Zustand der Neurologie, der expe-
rimentellen Psychologie (insbesondere der Psychopathologie) und der Philo-
sophie von Nutzen wire, das Problem der Wahrnehmung und insbesondere
der Wahrnehmung des eigenen Leibes [bzw. Korpers; A.S.] wieder aufzuneh-

men.« (ANW 7)

96

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

oder nur unzureichend gezogen habe (PPCP 53). Merleau-Ponty wiede-
rum geht es nicht primir darum, mit seiner Philosophie der Psychologie
(oder allgemeiner den Wissenschaften) zu dienen; dennoch ist er der An-
sicht, dass seine Philosophie (indirekt) der Psychologie diene (PPCP 82).

Um verstehen zu konnen, welche Bedeutung der Gestalttheorie in
Merleau-Pontys Wahrnehmungsphilosophie zukommt, gilt es zuerst
zu verstehen, wie er die Gestalt(en) begreift. Folgen wir dazu zunichst
Merleau-Pontys Entwicklung des Konzepts in La structure du compor-
tement:

La notion de la forme qui nous a été imposée par les faits se définissait
comme celle d’un systéme physique, c’est-a-dire d’un ensemble de forces
en état d’équilibre ou de changement constant, tel qu’aucune loi ne soit
formulable pour chaque partie prise a part et que chaque vecteur soit
déterminé en grandeur et en direction par tous les autres. Chaque chan-
gement local se traduira donc dans une forme par une redistribution
des forces qui assure la constance de leur rapport, c’est cette circulation
intérieure qui est le systéme comme réalité physique, et il n’est pas plus
composé des parties qu’on peut y distinguer que la mélodie, toujours
transposable, n’est faite des notes particuliéres qui en sont expression
momentanée. (SC 147-48)7+

Die Gestalt versteht Merleau-Ponty also als ein System, als eine Ganz-
heit, die nicht auf ihre Teile (oder die Summe ihrer Teile) reduzierbar ist.
Die Elemente sind von einer Ganzheit abhingig, die selbst wieder Ele-
ment groferer Ganzheiten ist (NW 17; NaPer 20). Eine Figur auf einem
Hintergrund ist nicht die Summe von wahrgenommenen oder gegebenen
Qualitdten (PdW 32). Fiir die interne Struktur der Gestalt ist das Zusam-
menspiel von Kriften, ihre Verteilung und Beziehung entscheidend (SC
147-48). Jede Gestalt bildet ein chamyp de forces (ein Kraftfeld) (SC 148;
SdV 156). Dieses Kraftfeld ist »caractérisé par une loi qui n’a pas de sens
hors des limites de la structure dynamique considérée, et qui par contre
assigne a chaque point intérieur ses propriétés, si bien qu’elles ne seront

74 »Der Begriff der Gestalt, der sich uns von den Tatsachen her aufgedringt
hat, wurde definiert wie der eines physikalischen Systems, d. h. einer Ge-
samtheit von Kriften, die sich im Zustand des Gleichgewichts oder der kon-
stanten Anderung befinden, dergestalt, daf$ sich kein Gesetz fiir jeden Teil
gesondert formulieren 145t und daf$ jeder Vektor nach Grofle und Richtung
durch alle anderen bestimmt ist. Jede lokale Verdnderung duflert sich also
in einer Gestalt aufgrund einer Verteilung der Krifte, die die Konstanz ih-
rer Verhiltnisse garantiert; dieser innere Kreislauf ist das System als physi-
kalische Realitit, und dieses System ist ebensowenig aus unterschiedlichen
Teilen zusammengesetzt, wie die Melodie, angesichts ihrer standigen Trans-
ponierbarkeit, nicht aus den besonderen Noten besteht, in denen sie ihren
momentanen Ausdruck findet.« (SdV 156)

97

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

jamais des propriétés absolues, des propriétés de ce point.« (SC 148)75 In
jenem Abschnitt von La structure du comportement, in dem Merleau-
Ponty diese Beschreibungen prisentiert, diskutiert er die Struktur in
der Physik. Am Beispiel von Kohlers Besprechung von physikalischen
Gesetzen zeigt Merleau-Ponty, dass die Strukturgebundenheit von Ge-
setzen auch in der Physik ihre Giiltigkeit hat (SdV 157). Die Beziehung
von Struktur und Gesetz verlduft jedoch auch in die entgegengesetzte
Richtung; so wie die Gesetze in der Struktur »beschlossen« sind, ist die
Struktur in den Gesetzen »beschlossen« (SdV 160). Keines von beidem
geht dem anderen voraus; Merleau-Ponty spricht daher auch von einer
dialektischen Beziehung von Gesetz und Struktur (SdV 1671).

Die Struktur ist nicht »in< der Natur, sie ist keine »physikalische Re-
alitat«, vielmehr ist sie ein objet de la perception (SC 155; »Wahrneh-
mungsobjekt« (SAV 164)). Die Gestalt begreift Merleau-Ponty als spon-
tane Organisation des champ sensoriel (des »sensorischen Feldes« (NW
17)); Gestalten sind also epistemologisch als etwas, das in der Wahr-
nehmungserfahrung existiert (SAV 244), nicht ontologisch zu verstehen.

C’est donc a 'univers des choses pergues que la Gestalttheorie emprunte
sa notion de forme, et elle ne se rencontre dans la physique qu’autant
que la physique nous renvoi aux choses pergues, comme a ce que la
science a pour fonction d’exprimer et de déterminer. Loin donc que la
>forme physique« puisse étre le fondement réel de la structure du com-
portement et en particulier de sa structure perceptive, elle n’est elle-
méme concevable que comme un objet de perception. (SC 156)7¢

Physikalische Gestalten sind also wesentlich von anderen Gestalten ver-
schieden. Physikalische Gestalten sind Gleichgewichte, die sich in Rela-
tion zu aufSerlichen Bedingungen ergeben (SdV 167). Dies unterscheidet
sie von vitalen Gestalten:

Nous parlons au contraire de structures organiques, lorsque 1’équilibre
est obtenu, non pas a ’égard de conditions seulement virtuelles que le
systéme améne lui-méme a I’existence, - lorsque la structure, au lieu de
procurer, sous la contrainte des forces extérieures, une détente a celles

75 »[Clharakterisiert durch ein Gesetz, das aufSerhalb der Grenzen der jeweili-
gen dynamischen Struktur keinen Sinn hat und das im Gegenteil jedem in-
ternen Punkt seine Eigenschaften zuteilt, und zwar derart, daf§ diese nie ab-
solute Eigenschaften, Eigenschaften von diesem Punkt sind« (SdV 156).

76 »Die Gestalttheorie entnimmt also ihren Gestaltbegriff der Welt der Wahr-
nehmungsdinge, und in der Physik findet er sich nur insofern, als die Phy-
sik uns zuriickverweist auf die Wahrnehmungsdinge also auf das, was die
Wissenschaft ihrer Funktion nach auszudriicken und zu bestimmen hat. Die
>physische Gestalt< kann also nie und nimmer das Fundament abgeben fiir
die Struktur des Verhaltens und speziell fir dessen Wahrnehmungsstruktur,
sie ist vielmehr selbst nur denkbar als ein Wahrnehmungsobjekt.« (SdV 164)

98

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

dont elle est traversée, exécute un travail hors de ses propres limites et
se constitue un milieu propre. (SC 157; Hervorhebung A.S.)77

Wihrend also physikalische Gestalten lediglich auf die Umwelt reagieren
und versuchen, ein Gleichgewicht mit dieser aufrechtzuerhalten, schaf-
fen sich vitale Gestalten eine Umwelt. Sie reagieren so nicht lediglich
auf reale, sie unmittelbar umgebende Bedingungen, sondern auch auf
jene Konditionen, die lediglich virtuell sind. Diese Virtualitit wird spa-
ter (siche Kapitel 2.3.2.2) noch zum Thema werden. Die Beziehung von
Organismus und Umwelt ist eine »wahrhaft dialektische«; das Verhal-
ten entspricht keinem Gesetz (SdV 170). Auch wenn Gestalten also nicht
ontologisch, sondern epistemologisch zu fassen sind, sind sie Entitaten,
die sich nicht erst in der unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung bil-
den (SdV 193).

Hinsichtlich der Wahrnehmung ist die wesentlichste Uberlegung, die
Merleau-Ponty aus der Gestalttheorie iibernimmt, jene des Zusammen-
spiels von Figur und Hintergrund bzw. Horizont.

[Clhaque point 4 son tour ne peut étre pergu que comme une figure sur
un fond. Quand la Gestalttheorie nous dit qu’une figure sur un fond est
la donnée sensible la plus simple que nous puissions obtenir, ce n’est
pas la un caractére contingent de la perception de fait, qui nous lais-
serait libres, dans une analyse idéale, d’introduire la notion d’impres-
sion. (PP 10)78

77 »Wir sprechen dagegen von organischen Strukturen, wenn das Gleichge-
wicht nicht in Bezug auf gegenwirtige und reale Bedingungen erreicht wird,
sondern in Bezug auf blof§ virtuelle Bedingungen, die das System selbst in
die Wirklichkeit einfiithrt —, wenn die Struktur nicht unter dem Druck du-
ferer Krifte eine Entspannung bei den Kriften herbeifiihrt, die in ihr selbst
am Werk sind, sondern vielmehr eine Arbeit aufSerhalb ihrer eigenen Gren-
zen ausfiihrt und sich eine eigene Umwelt bildet.« (SdV 167)

78 »[E]in jeder Punkt [kann] seinerseits nicht anders denn als Figur auf einem
Untergrund wahrgenommen werden [...]. Wenn die Gestaltpsychologie lehrt,
dafs eine Figur auf einem Untergrund das Einfachste ist, was uns sinnlich ge-
geben zu sein vermag, so kontrastiert sie nicht lediglich einen kontingenten
Charakter faktischen Wahrnehmens, der es etwa noch zuliefSe, gleichwohl
in die »Wesens« Beschreibung der Wahrnehmung den Begriff der Impression
aufzunehmen.« (PdW 22) Eine dhnliche Beschreibung findet sich in Merleau-
Pontys Manuskript zu Le monde sensible et le monde de I'expression: »Ge-
stalt: la formation la plus simple est une figure sur un fond. Ceci veut dire:
la position méme de la figure comme en soi, comme quelque chose de déter-
miné, suppose toujours présence simultanée d’un fond. Le fond fait partie
de la définition de I’étre (sans lui pas de figure, pas de contours).« (MSME
51; Hervorhebung i.0.; » Gestalt: die einfachste Formation ist eine Figur
auf einem Hintergrund. Das soll heifsen: die Position selbst der Figur, als an
sich, als etwas Determiniertes, setzt immer die gleichzeitige Prasenz eines

929

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Was Figur und was Hintergrund ist, ist nicht durch die Welt bestimmt,
sondern abhingig vom Zusammenspiel von Mensch und Welt. Die Din-
ge sammeln sich im Kraftfeld um mich als wahrnehmendes Zentrum (VI
192). Der wahrnehmende Mensch fixiert ein Objekt, ldsst seinen Blick
auf diesem ruhen, erkundet dieses Objekt naher; dabei wird das Umlie-
gende zum Horizont.

[D]ans la vision, j’appuie mon regard sur un fragment du paysage, il
s’anime et se déploie, les autres objets reculent en marge et entrent en
sommeil, mais ils ne cessent pas d’étre la. Or, avec eux, j’ai 2 ma dispo-
sition leurs horizons, dans lesquels est impliqué, vu en vision marginale,
’objet que je fixe actuellement. Lhorizon est donc ce qui assure I’identi-
té de Pobjet au cours de ’exploration, il est le corrélatif de la puissance
prochaine que garde mon regard sur les objets qu’il vient de parcou-
rir et qu’il a déja sur les nouveaux détails qu’il va découvrir. (PP 82)7°

Schwenkt man den Blick, so verdandert sich die Figur (etwas anderes wird
zur Figur) und das, was zuvor Figur war, riickt nun in den Hintergrund
und wird gemeinsam mit weiteren Dingen als Horizont wahrgenommen
(PP 82). Dass ein Objekt oder, allgemeiner gesprochen, ein Ausschnitt
der Welt zur Figur wird, liegt nicht an der bestimmten Bedeutung (si-
gnification, meaning) dieses Objekts, sondern daran, dass es der Struk-
tur von Figur und Hintergrund entspricht (NaPer 21). Die Reaktionen
des Organismus auf einen Reiz hiangen also nicht von bestimmten Ge-
setzen ab, sondern von der Bedeutung, die der Reiz fur den Organismus
hat. Der Reiz ist nicht die Totalitdt von Kriften, die auf den Organismus
einwirken (SdV 169). Was Figur und was Hintergrund ist, ist zwar va-
riabel, jedoch nicht vollends frei wahlbar. Das Figur-Sein ist bestimmten
Elementen von Welt vorbehalten, wie Merleau-Ponty am Beispiel eines
Spaziergangs auf dem Boulevard zeigt. Dabei konnten zwar die Baume,
nicht aber die Zwischenrdume zwischen diesen, als Figur gesehen wer-
den, die Bium wiederum nicht als Hintergrund fiir die (nicht mogliche)
>Figur« des Zwischenraums (PdW 306-7; SNS(CNP) 98-99).

Hintergrunds voraus. Der Hintergrund ist der der Definition des Seins (ohne
ihn keine Figur, kein Umriss).« (eigene Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

79 »Wenn ich hingegen im Sehen meinen Blick auf eine Einzelheit der Umge-
bung richte, so belebt und entfaltet sich dieses Detail, und die anderen Dinge
riicken an den Rand oder verwischen sich véllig, doch bleiben sie bestiandig
mit da. Mit ihnen aber verfige ich wiederum auch iiber ihre Horizonte, die
ihrerseits als am Rande sichtbar den gegenwartig fixierten Gegenstand im-
plizieren. Der Horizont also ist es, der im Forschen des Blickes die Identitit
des Gegenstandes gewihrleistet, als Korrelat der meinem Blick noch verblei-
benden Verfiigung tiber die soeben betrachteten Gegenstinde und der ihm
zum voraus schon eigenen Verfiigung tiber neue Einzelheiten, die zu entde-
cken er sich erst anschickt.« (PdW 92)

I00

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Auch wenn in der folgenden, ebenso wie in Merleau-Pontys eigener
Beschreibung visuell wahrnehmbare Gestalten im Vordergrund stehen,
sind Gestalten nicht nur visuell wahrnehmbare Figuren. Vielmehr kann
etwa Gehor auf dhnliche Weise mithilfe des gestalttheoretischen Voka-
bulars beschrieben und verstanden werden. Auch die auditive Wahrneh-
mung ist ein Zusammenspiel von Form und Hintergrund (etwa eine Me-
lodie und Nebengerdusche) (SNS(CNP) 99).

In Merleau-Pontys spiten Notizen zeigt er sich durchaus kritisch ge-
geniiber der Gestalttheorie. Diese sei an einem »toten Punkt angelangt«
(au point mort; SuU 38; VI 39). Was sie rerklaren< konne, gelte nur un-
ter Laborbedingungen, nicht in der natiirlichen Erfahrung (SuU 39). Dies
zeige etwa das Sehen von Tiefe (la profondeur; siehe Kapitel 2.5.3); die-
ses sei letztlich nicht durch die disparaten Netzhautbilder zu bestimmen,
da dies nicht der Wahrnehmungswelt entspreche (SuU 40—41). Im vor-
liegenden Zusammenhang bleiben Merleau-Pontys Uberlegungen zum
Zusammenspiel von Figur und Hintergrund dennoch wesentlich. Dabei
handelt es sich weniger um seine unmittelbare Wiedergabe der psycholo-
gischen Erkenntnisse, sondern um seine philosophischen Einsichten, vor
allem zum Unterschied zwischen der unmittelbaren Wahrnehmung der
Umgebung und der Wahrnehmung von etwas auf der Leinwand Gezeig-
tem. Daher werden seine fritheren gestalttheoretischen Beschreibungen
als solche tibernommen und nicht im Detail auf die theoretische Starke
der Gestaltpsychologie (iiber die Merleau-Ponty in seiner Philosophie —
nicht Psychologie — ohnehin hinausgreift) befragt.

2.3.1.2 Die Wahrnehmung und die Welt:
Kommunikation der beiden sensibles

Merleau-Pontys Beschreibung der Wahrnehmung ist wesentlich durch
sein Verstandnis des Verhaltnisses von Mensch und Welt gepragt und
selbst wiederum wesentlich fiir sein Verstandnis dieser Relation.® Wie
bereits der gestalttheoretische Hintergrund seiner Uberlegungen zeigt,
geht Merleau-Ponty entgegen Empirismus und Intellektualismus nicht
von der >objektiven Welt< aus, da eine solche Perspektive es nicht er-
mogliche, die Wahrnehmung, so wie Menschen sie erleben, zu verste-
hen. Beide stinden in einer gewissen Distanz zum tatsiachlichen Phano-
men der Wahrnehmung (SdV 217, SC 202, PAW 47). Menschen leben

8o Dupond geht so weit zu sagen: »Perception est le nom que Phénoménolo-
gie de la perception donne a ce >contact naif avec le monde« que la phéno-
ménologie cherche a >réveiller«« (Dupond 2008: 166) Wahrnehmung ist der
Name, den Phidnomenologie der Wabhrnehmung dem >naiven Kontakt mit
der Welt« gibt, den die Phanomenologie zu erwecken« sucht.

I0I

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

in einem universe d’expérience (SC 204; »in einer Welt der Erfahrung«
(SdV 219)). Dennoch beschreibt Merleau-Ponty die Welt, wie eingangs
bereits gesagt, als Individuum, als Stil, als etwas, das die Erfahrung, die
Menschen von ihr machen, mit anleitet oder die Erfahrung im Men-
schen eroffnet.

Merleau-Ponty wendet sich ebenso gegen die >klassische Reflexlehres,
also jene Lehre, die Wahrnehmung und Verhalten in eine Reihe von Re-
aktionen auf bestimmte Reize zerlegen wiirde. Dabei ist der Reiz die Ur-
sache, auf die der Korper passiv reagiert (SdV 8—9). Die genaue Reakti-
on auf einen Reiz sei jedoch nicht immer vorhersagbar, vor allem da eine
Reaktion nicht eine Reaktion auf einen Einzelreiz, sondern auf ein kom-
plexes Zusammenspiel vieler Reize ist (SdV 11). Wahrgenommen wird
nicht ein Mosaik von Qualitdten (une mosaique de qualités) (NaPer 20;
siche auch PP 89), ein Mosaik der Empfindungen (une mosaique de sen-
sations) (SNS(CNP) 97) oder von »visuellen, taktilen, auditiven Gege-
benheiten« (AUG(KINO) 31; S(CNP) ro1). Wahrnehmung ist also nicht
lediglich das Erfassen von Sinnesdaten im Sinne der sensation oder des
puren Empfindens (sentir (PP 9, bzw. Kapitel I der PP)). Fiir eine jewei-
lige Reaktion entscheidend ist vielmehr die Geszalt, in der sich dieses
komplexe Zusammenspiel zeigt — auch wenn sich der >Inhalt< der Rei-
ze unterscheidet, kann dieselbe Reaktion hervorgerufen werden (SdV
12). Wahrnehmung und Verhalten kénnen also nicht verstanden werden,
wenn nur das >AufSerliche:, also die Reize und ihr Zusammenspiel in den
Blick genommen werden. Vielmehr gilt es sich mit dem wahrnehmen-
den und sich-verhaltenden Organismus auseinanderzusetzen (SC 10).
»’organisme, justement, ne peut étre comparé a un clavier sur lequel
joueraient les stimuli extérieurs et ou ils dessineraient leur forme propre
pour cette simple raison qu’il contribue a la constituer.« (SC 11)% Die
Reaktion auf >Reize< oder allgemeiner, auf sich darbietende Gestalten,
ist also nicht passiv, sondern sie ist eine >Verwertung« derselben durch
den Korper (SAV 30). Der Korper ist also kein >blinder Mechanismus«
(mécanisme aveugle) (SC 30). Die Erregung durch einen >Reiz« ist be-
reits eine (auch aktive) Reaktion eines Organismus und nicht lediglich
ein >AufSeres:, das sich des Korpers bedient (SdV 33). Eine Beschreibung
von Verhalten und Wahrnehmung kann nicht auf den Reflexbogen redu-
ziert werden, da auch dessen Einbettung und der Kérper mit einbezogen
werden miissen (SdV 18).%*

81 »Der Organismus lafst sich eben nicht vergleichen mit einer Klaviatur, auf
der duflere Reize spielen und ihre eigentiimliche Gestalt abzeichnen, aus dem
einfachen Grunde, weil er selbst dazu beitrigt, die Gestalt zu bilden.« (SdV
13)

82 Merleau-Pontys Argumentation gegen das Modell des Reflexbogens er-
innert an John Deweys klassische Kritik an eben diesem Modell (Dewey
1896). Zum Zeitpunkt des Erscheinens von Structure du comportement

I02

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Wahrnehmung ist zunichst ein prireflexives (und un- oder vor-
sprachliches) Leben mit den Dingen (SAV 215) und ein unmittelbarer
Zugang zur Welt. Gerade die Gestaltpsychologie zeige, so argumen-
tiert Merleau-Ponty, dass Wahrnehmung keine intellektuelle Opera-
tion sei (Proj 9). Der Inhalt der Wahrnehmung — das Wahrgenommene
— ist kein Effekt von Prozessen im Gehirn (SdV 251). Das Gesehene ist
nicht »nur in uns« (SdV 7). Es gibt kein »Privatleben des Bewusstseins«
(PAW 48), vielmehr ist das Bewusstsein wahrnehmend auf die Welt be-
zogen. Die Wahrnehmung bringt immer schon weltliche Anhénge (»at-
taches« (Natu3 280; Anfuhrungszeichen i.0.)) mit sich. Die Welt be-
ziehungsweise das >Sichtbare« (le visible) ruht nicht in sich selbst, auch
wenn es so scheinen mag (VI 173). Dabei bedeute Wahrnehmen »en-
trer dans un univers d’étres qui se monirent« (PP 82; Hervorhebung
i.0.).% Merleau-Ponty geht es darum, die erlebte Relation von Dingen
(bzw. ihrer gesehenen Seiten; siehe unten) und den Wahrnehmenden zu
verstehen (SAV 254). Auch wenn die sichtbaren Dinge selbst wahrge-
nommen werden, ist Wahrnehmung nicht ein vollstindiges Aufgehen in
der Welt. Wahrnehmung ist eine Beziehung von Welt und Wahrnehmen-
den, bei dem der Wahrnehmende (mit seinem Blick) die Dinge abtastet
und umhille (VI 173, 175). »Il suffit que je voie quelque chose pour sa-
voir la rejoindre et I’attendre, méme si je ne sais pas comment cela se
fait dans la machine nerveuse. Mon corps mobile compte au monde vi-
sible, en fait partie, et c’est pourquoi je peux le diriger dans le visible.«
(OE 16-17)% Dieses Zitat aus Merleau-Pontys spatem Text L'ceil et Ies-
prit zeigt erstens, dass Wahrnehmung ohne ein Verstehen der Ablaufe
des Nervensystems auskommt. Es zeigt zweitens, dass Wahrnehmung

war Merleau-Ponty nur in einem sehr geringen Ausmaf$ mit der amerika-
nischen Psychologie und Philosophie vertraut. Er kam vor allem durch Le
Behaviorisme. Origine et Developpement de la Psychologie de Reaction en
Amerique von André Tilquin (1942), das kurz vor der Fertigstellung von
Structure du comportement erschienen ist und das Merleau-Ponty nur noch
beildufig zur Kenntnis nahm (SdV 2-3; Fufinote 3), in Kontakt mit dem US-
amerikanischen Denken. Tilquin zitiert in dieser Monographie Deweys Auf-
satz zum Reflexbogen, Merleau-Ponty scheint diesen Text jedoch nicht wei-
ter recherchiert zu haben, denn in Phénoménologie de la perception bezieht
er sich erneut auf seine Kritik am Modell des Reflexbogens in Structure du
comportement, doch auch dort erwihnt er Deweys Aufsatz nicht.

83 »Sehen heifit ein Feld von sich zeigendem Seienden betreten« (PdW 92; Her-
vorhebung i.0.).

84 »Ich brauche nur etwas zu sehen, um es treffen und erreichen zu konnen,
auch wenn ich nicht weifs, wie das im Nervensystem vor sich geht. Mein be-
weglicher Leib [bzw. Korper; A.S.] zahlt zur sichtbaren Welt, ist ein Teil von
ihr, und deshalb kann ich ihn in dem Sichtbaren ausrichten.« (AuG(AuG)
278-79)

103

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

fiir Merleau-Ponty etwas ist, das nicht an der Oberflache der Dinge und
der Welt stehenbleibt, sondern dass dabei die Dinge selbst erreicht wer-
den. Der Blick sei meine Kraft oder Macht, mit den Dingen zusammen-
zutreffen, wie Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la percep-
tion ausfihrt (PP 322).

1l ne faut donc pas se demander si nous percevons vraiment un monde,
il faut dire, au contraire: le monde est cela que nous percevons. Plus gé-
néralement, il ne faut pas se demander si nos évidences sont bien des
vérités, ou si, par un vice de notre esprit, ce qui est évident pour nous ne
serait pas illusoire a ’égard de quelque vérité en soi: car si nous parlons
d’illusion, c’est que nous avons reconnu des illusions, et nous n’avons
pu le faire qu’au nom de quelque perception qui, dans le méme moment,
s’attestit comme vrai, de sorte que le doute, ou la crainte de se tromper
affirme en méme temps notre pouvoir de dévoiler ’erreur et ne saurait
donc nous déraciner de la vérité. (PP XI; Hervorhebung i.0.)s

Es ist also der Gegenstand selbst, der wahrgenommen wird.

Il me semble plutdt que ma perception est comme un faisceau de lu-
miére qui réveéle les objets 1a ou ils sont et manifeste leur présence, la-
tent jusque-la. Que je percoive moi-méme ou que je considére un autre
sujet percevant, il me semble que le regard >se pose« sur les objets et les
atteint a distance, comme I’exprime bien I'usage latin de >lumina< pour
désigner le regard. (SC 200)%¢

Die Gegenstinde werden dort wahrgenommen, »wo sie sind« (o# ils
sont); auch wenn ihr Abstand zur:zum Wahrnehmenden gering sein mag,
fillt ihre Ortlichkeit nicht mit jener der:des Wahrnehmenden zusammen.
Wahrnehmung ist so immer eine Wahrnehmung auf Distanz, mag diese

85 »Nicht also ist zu fragen, ob wir eine Welt denn auch wirklich wahrneh-
men, vielmehr ist zu sagen: Die Welt ist das, was wir wahrnehmen. Allgemei-
ner noch ist nicht die Frage, ob, was fiir uns Evidenz ist, denn wirklich auch
Wahrheit ist, oder ob nicht vielleicht irgendein Mangel unseres Geistes, was
fiir uns evident ist, an einer Wahrheit-an-sich gemessen, illusorisch macht;
denn da wir von Illusionen sprechen, haben wir solche doch schon kennenge-
lernt und als solche durchschaut, und wie vermochten wir es, wenn nicht auf
Grund einer Wahrnehmung, die in eins sich als wahr bezeugte, so dass also
Zweifel und Furcht vor dem Irrtum selber unser Vermogen beweisen, Irrti-
mer zu enthiillen, nicht also uns der Wahrheit entwurzeln kénnen. « (PdW 13)

86 »Es scheint mir vielmehr, daf§ meine Wahrnehmung wie ein Lichtkegel ist,
der die Objekte dort enthiillt, wo sie sind, und ihre Gegenwart offenbart, die
bis dahin latent war. Ob ich mich selbst wahrnehme oder ein fremdes Wahr-
nehmungssubjekt betrachte, es scheint mir, daf§ der Blick auf den Objekten
>ruht<und sie a distance erreicht, wie es der lateinische Sprachgebrauch tref-
fend zum Ausdruck bringt, wenn er das Augenlicht als >lumina< bezeichnet. «
(SdV 215)

104

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

auch gering sein (siehe Kapitel 2.3.1.9). Durch seine >mobilen< Organe
(Augen, Hand) hat der Korper die Fahigkeit, auch >dort< zu sein (d’étre
ailleurs) (Nat3 273).

Wahrgenommen wird also die Welt selbst (VI 17), auch wenn sie sich
nicht unmittelbar in die:den Wahrnehmenden einschreibt. Die Welt ist
kein Objekt, nicht die Summe oder Totalitit der wahrnehmbaren Dinge,
sie ist »le styl universel de toute perception possible« (PPCP 41), also der
universelle Stil jeder moglichen Wahrnehmung. Insofern ist die Welt weit
mehr als jene Perspektive, die wir aktuell von ihr wahrnehmen konnen.
Die Welt ist weniger ein >Anziehungspunkt< (pdle d’attraction) als ein
Pol, an dem sich der wahrnehmende Korper abstofit (pdle de répulsion),
und gerade diese >Ignoranz< macht das Ding zum Ding (PP 374). Auf
diese Beschreibung der Auseinandersetzung der sensibles — Mensch und
Welt — in der Wahrnehmung nimmt spater auch Bourdieu Bezug. In sei-
ner Theoriesprache ldsst sich dieser Bezug dann folgendermafien fassen:
Der Mensch »se sent chez lui dans le monde parce que le monde est aus-
si en lui sous la forme de I’habitus, nécessité faite vertu qui implique une
forme d’amour de la nécessité, d’amor fati«. (Bourdieu 1997: 170)*7.

Anfang der 1950er-Jahre radikalisiert Merleau-Ponty seine Wahr-
nehmungsphilosophie. Er greift die vor allem durch Jean Hyppolite
und Jean Beaufret geduflerte Kritik an der von ihm 1946 prisentierten
Wahrnehmungstheorie auf (siehe PPCP 84—91). Beaufret merkte etwa
an: »Rien ne m’apparait moins pernicieux que la phénoménologie de la
perception. Le seul reproche que j’aurais a faire a Pauteur, ce n’est pas
d’étre allé >trop loin’, mais plutdt de n’avoir pas été assez radical.« (PPCP
89)% Diese Kritik an der fehlenden Radikalitit seines Zugangs tibernimmt
Merleau-Ponty. Er hilt an der These eines »Primats der Wahrnehmung«
fest, anerkennt jedoch, dass seine fritheren diesbeziiglichen Formulierun-
gen fiir Lesende missverstandlich gewesen sein konnten (MSME 46). Er
gesteht zu, dass Horer:innen und Leser:innen seinen Zugang leicht hatten
falsch verstehen konnen, denn (a) »Il[/elle; A.S.] pouvait croire que c’était
primat de la perception au sens ancien: primat du sensoriel, du donné na-
turel« (MSME 46; Hervorhebung i.0.)*, (b) man hatte ebenso filschlich
glauben konnen, es handle sich »lediglich« um eine Phanomenologie, (c)

87 »[F]uhlt sich in der Welt zu Hause, weil die Welt in Form des Habitus auch
in ihm zu Hause ist: eine Not, aus der man eine Tugend gemacht hat, die eine
Art Liebe zur Not einschlief3t, ein amor fati.« (Bourdieu [1997] 2013: 183)

88 »Nichts scheint mir weniger schidlich zu sein als die Phanomenologie der
Wabrnehmung. Der einzige Vorwurf, den ich dem Autor machen wiirde, be-
steht nicht darin, dass er >zu weit< gegangen ist, sondern eher darin, dass er
nicht radikal genug gewesen ist.« (Primat 82)

89 »Primat der Wahrnehmung im alten Sinne: ein Primat des Sinnlichen [hier
sensoriel, nicht sensible; A.S.], des natiirlich Gegebenen« (eigene Uberset-
zung).

105

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

und man hitte glauben konnen, er reduziere das Sein auf den »>positi-
visme« de la perception« (MSME 46; »Positivismus< der Wahrnehmu-
ng«). Dabei verstand Merleau-Ponty die Wahrnehmung doch als »un
mode d’accés a I’étre« (MSME 46; »einen Modus des Zugangs zum
Sein«) beziehungsweise zum »leibhaftgegeben[en]« (MSME 46; dt. i.0.).
Die Wahrnehmung basiert auf und ist eine Beziehung der sensibles. Die
Verbindung von Korper und Welt, also die Verbindung der beiden sen-
sibles, macht Merleau-Ponty etwa deutlich, wenn er meint: »le sensible
nous parle un certain langage que nous comprenons tous comme si entre
notre appareil perceptif et lui était établi un pacte linguistique, comme si
nous parlions son langage sans I’avoir appris = expression« (MSME 50)°.
Eine Seite der Wahrnehmung ist also die Welt, die andere ist der Korper
(nicht das Bewusstsein) — »C’est le corps qui >comprend«« (PP 169); es ist
also der Korper, der versteht und der uns in der Welt verankert (PP 169).
Dass dies moglich ist, ergebe sich erst dadurch, dass der Korper kein Ob-
jekt ist und Verstehen etwas anderes ist, als sinnlich Gegebenes einer Idee
unterzuordnen (PP 169). Wahrnehmung ist also eine Offnung fiir das
Jenseits des Bewusstseins selbst, also fiir die Welt (Insti 45).

Die wechselseitige Beziehung der sensibles in der Wahrnehmung bringt
Merleau-Ponty auch dadurch zum Ausdruck, dass er die Wahrnehmung
als »Kommunikation« oder »Kommunion« mit der Welt beschreibt
(PdW 370; PP 370). Wahrnehmung ist »la reprise ou ’achévement par
nous d’une intention étrangere ou inversement ’accomplissement au de-
hors de nos puissances perceptives et comme un accouplement de notre
corps avec les choses« (PP 370)°'. Die Idee einer perzeptiven/wahrneh-
menden Kommunikation weist bereits darauf hin, dass Merleau-Ponty
ein weites Verstindnis des Begriffs der Wahrnehmung hat. »Tout est
perception, mais la perception est tout, c’est-a-dire que notre idée de la
perception doit étre élargie de maniére a rendre possible une analyse de
I’entendement.« (MSME 55)9* Alles ist Wahrnehmung und die Wahr-
nehmung ist alles; unser grundlegender Bezug zur Welt ist eine wahr-
nehmende Kommunikation (Kommunikation im Sinne des Zusammen-
spiels zweier Aktiva-Passiva).

90 »Das sensible spricht zu uns in einer bestimmten Sprache, die wir verstehen,
so als ob zwischen unserem Wahrnehmungsapparat und ihm ein linguisti-
scher Pakt etabliert wire, so als ob wir seine Sprache sprachen, ohne sie er-
lernt zu haben = Ausdruck. « (eigene Ubersetzung)

91 »Aufnahme und Vollendung einer fremden Intention in uns, oder umgekehrt
duflere Vollendung unseres Wahrnehmungsvermogens, uns also gleich einer
Paarung unseres Leibe [sic.; bzw. Kérper; A.S.] mit den Dingen. « (PdW 370)

92 »Alles ist Wahrnehmung, doch die Wahrnehmung ist alles, das bedeutet,
dass unsere Idee/Vorstellung von der Wahrnehmung erweitert werden muss,
auf eine Art und Weise, die eine Analyse des Auffassungsvermogens moglich
macht.« (eigene Ubersetzung)

106

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Wir stehen also immerzu in einer (wahrnehmenden) Beziehung zur
Welt — wir sind und bleiben »zur Welt«. Auch wenn sich die Welt in der
Wahrnehmung nur in Ausschnitten zeigt — wie bereits der Begriff der
zwar nicht klar umgrenzten, aber dennoch nicht allumfassenden Gestalt
nahelegt und der kommende Abschnitt noch niher zeigen wird —, be-
steht und zeigt sich in der Wahrnehmung ein allgemeinerer Bezug zum
»Ganzen« der Welt durch das >Ganze« des Korpers. So >sehe« nicht nur
das Auge, sondern der gesamte Korper als totalité ouverte (Natusz 280).
Diese grundlegende Beziehung der sensibles ist in einem gewissen Sinne
die gemeinsame Basis fiir Begegnungen auf Distanz, denn sie stellt sicher
und zeigt, dass wir, auch wenn wir nicht dieselben Gegenstinde sehen
und/oder diese nicht aus derselben Perspektive sehen, wenn wir unter-
schiedliche Dinge fokussieren und damit unterschiedliche Horizonte ein-
hergehen, dennoch zur selben Welt sind.

2.3.1.3 Perspektivitit der Wahrnehmung

Die Wahrnehmung ist, wie die Beschreibung dieser als » Lichtkegel « (fais-
ceau de lumiere) bereits zeigt, perspektivisch (SdV 246) und daher nicht
svollstandig< (SAV 215). Und obwohl in der Wahrnehmung nur Seiten
des Dings gegeben sind, nur Seiten erscheinen, verwechselt das wahrneh-
mende Bewusstsein diese Erscheinung nicht mit dem Ding (SdV 216; SC
201). Der Gegenstand selbst wird nicht auf seine wahrgenommene Seite
oder auf das Moment der Wahrnehmung reduziert, er ist der Gegenstand
»vue de toutes parts« (PP 83, der »von tiberallher gesehene« Gegenstand
(PAW 93)). Letztlich ist die Perspektivitdt auch im Ding angelegt und ge-
hort zu dessen Wesensmerkmalen.

Les >choses< dans I’expérience naive sont évidentes comme étres perspec-
tifs: il leur est essentiel a la fois de s’offrir sans milieu interposé et de
ne se révéler que peu a peu et jamais complétement; elles sont médiati-
sées par leurs aspects perspectifs mais il ne s’agit pas d’une médiation
logique, puisqu’elle nous introduit a leur réalité charnelle; je saisis dans
un aspect perspectif, dont je sais qu’il n’est qu’un de ses aspects possi-
bles, la chose méme qui le transcende. (SC 202)%

93 »Die>Dinge« sind in der naiven Erfahrung evident als perspektivische We-
sen: es gehort zu ihrem Wesen, sich ohne ein zwischengeschaltetes Medium
darzubieten und sich zugleich nur nach und nach und nie vollstandig zu ent-
hiillen; sie sind vermittelt durch ihre Wahrnehmungsaspekte, doch handelt
es sich nicht um eine logische Vermittlung, da sie uns an ihre leibhaftige Re-
alitat heranfiihrt; i# einem Wahrnehmungsaspekt, von dem ich weif$, daf§
er nur einer von seinen moglichen Aspekten ist, erfasse ich das Ding selbst,
das ihn transzendiert.« (SdV 217)

107

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Merleau-Ponty greift zur Erklarung der Perspektivitit der Wahrneh-
mung (wiederum) auf die Gestalttheorie zuriick. Man kénne Dinge bei-
laufig wahrnehmen oder sie fixieren. Doch einen Gegenstand fixieren
bedeutet nicht, dass andere Gegenstinde ginzlich aus dem Blickfeld ver-
schwinden und nicht wahrgenommen werden.

[R]egarder I’objet c’est s’enfoncer en lui, et que les objets forment un
systéme ou I’un ne peut se montrer sans en cacher d’autres. Plus précisé-
ment, ’horizon intérieur d’un objet ne peut devenir objet sans que les
objets environnants deviennent horizon et la vision est un acte a deux
faces. (PP 82)%+

Wahrnehmen bedeutet nicht, dass ich mir das, was ich gerade nicht sehe
(die Ruckseite meines Computerbildschirmes, das Regal hinter mir etc.),
reprasentiere (PPCP 36). Ebenso wenig antizipiere ich diese gerade nicht
sichtbaren Seiten (PPCP 36). »Le c6té non vu est saisi par moi comme
présent, et je n’affirme pas que le dos de la lampe existe dans le sens ot
je dis: la solution du probléeme existe. Le coté caché est présent a sa ma-
niére. Il est dans mon voisinage.« (PPCP 37)5 Die gerade nicht gesehenen
Seiten (les cotes non visibles) sind also nicht nur mogliche Wahrnehmun-
gen. Die Zusammenfiigung der Seiten ist keine intellektuelle Synthese,
sondern eine praktische Synthese (PPCP 37). Wahrnehmen ist kein Ent-
ziffern und auch keine Inferenz (PPCP 38). Das Wahrgenommene selbst
ist nicht auf das zu reduzieren, was man von ihm sieht oder sehen kann;
es wire nicht es, hitte es nicht auch seinen Innenhorizont (PbPassiv 285).

Wenn ich einen Gegenstand oder ein Detail eines Gegenstandes fixie-
re, dann riicken andere Dinge an den Rand?®¢, ohne dadurch aufzuhoren,
da zu sein (PP 82). Auch diese anderen Gegenstinde haben ihren Hori-
zont, und wihrend ich den einen Gegenstand fixiere, nehme ich den Ho-
rizont der anderen wahr (PP 82). Es ist also der Horizont, der es moglich
macht, dass die Wahrnehmung konstant eine« ist und die Identitit des
Gegenstandes gewahrt bleibt, auch wenn ich den Gegenstand zunachst
nur am Rande wahrnehme und ihn dann fixiere oder umgekehrt (PP 82).
Fixiere ich einen Gegenstand, so werde ich in ihm >heimisch« (habiter)

94 »[D]a einen Gegenstand betrachten heifSt, sich in ihn versenken, die Gegen-
stinde aber ein System bilden, in dem der eine sich nur zeigen kann, indem
er andere verdeckt. Genauer gesprochen kann der Innenhorizont eines Ge-
genstandes nur selbst Gegenstand werden, indem die umgebenden Gegen-
stinde zum Horizont werden: Sehen ist ein doppelgesichtiger Akt.« (PdW
91-92)

95 »Die nicht gesehene Seite wird von mir als gegenwirtig erfasst, und ich be-
haupte nicht, dass die Riickseite der Lampe in dem Sinne existiert, in dem
ich sage: Die Losung des Problems existiert. Die verborgene Seite ist auf ihre
Weise gegenwirtig. Sie ist in meiner Umgebung.« (Primat 30)

96 1.0. »reculent en marge et entrent en sommeil« (PP 82).

108

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

und begreife alle anderen Dinge von diesem Gegenstand aus, also »nach
ihrer ihm zugewandten Seite« (PdW 92; PP 82). Daher meint Merleau-
Ponty, jeder Gegenstand sei der Spiegel aller anderen (PP 82).

Die Perspektivitit der Wahrnehmung ist kein bedauerlicher Zufall, eine
Unvollkommenheit oder eine »Degradierung einer wahren Erkenntnis«
(SdV 216; »dégradation d’une connaissance vrai« (SC 201)). Merleau-
Ponty beschreibt die Perspektivitit vielmehr als die wesentliche Eigen-
schaft der Dinge firr das Objekt-Sein des Objekts. Ein Holzwiirfel etwa,
der von allen Seiten gleichzeitig wahrgenommen wiirde, dessen vordere
Seite durchsichtig wire und so auch die dahinterliegenden Seiten (wenn
auch aus einer Perspektive) zeigte, wire kein Holzwiirfel (SdV 247; dhn-
lich PdW 239). Die Beschreibung der Wahrnehmung als perspektivisch ist
nicht zu verwechseln mit einer Reduktion der Wahrnehmung auf das Er-
fassen von Erscheinungen. Wahrnehmung ist weiterhin als eine unmittel-
bare Kommunikation mit der Welt beziehungsweise den Gegenstinden
zu verstehen. Die Wahrnehmung von Gegenstinden aus einer Perspekti-
ve ist also >mehr« oder >etwas anderes« als die Art und Weise, wie sich Ge-
genstiande (optisch) aus einer Perspektive fur uns darstellen. So etwa wird
ein runder Gegenstand (beispielsweise ein Teller) zwar als Ellipse gesehen,
dennoch aber als runder Teller wahrgenommen (SNS(DC) 25).

Das Phinomen der Wahrnehmung im Sinne einer sKommunikation¢
mit der Welt (communication perceptive; PP 372) ist fiir Merleau-Ponty
untrennbar mit seinem Verstindnis des Korpers verbunden. Auch wenn
Menschen — als korperliche Wesen — einen Gegenstand zu einem Zeit-
punkt nur aus einer Perspektive wahrnehmen konnen, kénnen sie ihn
nacheinander aus verschiedenen Perspektiven erfassen (PP 235).

2.3.1.4 Wabrnehmung und die Struktur der Welt:
Le monde comme mode d’écart ou systeme d’équivalences

Schon friih, in seinem Vortag bei der Société francaise de philosophie im
Jahr 1946, beschreibt Merleau-Ponty die Welt als System:

Le point de départ de ces remarques [a la Société frangaise de philoso-
phie; A.S.] pourrait étre que le monde per¢u comporte des relations, et
d’une facon générale un type d’organisation, qui ne sont pas classique-
ment reconnus par le psychologue ou le philosophe. (PPCP 35)7

Die hier beschriebenen Relationen, die in der wahrgenommenen Welt
einbegriffen sind, buchstabiert Merleau-Ponty einige Jahre nach diesem

97 »Den Ausgangspunkt meiner Bemerkungen konnte die Tatsache darstellen,
dass die wahrgenommene Welt Beziehungen und allgemein eine Art von Or-
ganisation umfasst, die traditionellerweise weder von Psychologen noch von
Philosophen anerkannt werden.« (Primat 28)

109

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Vortrag, niher aus. Er beschreibt die Relation als eine Relation von
Aquivalenzen, »une syntaxe du contexte, une vertu de la coexistence
ou de la proximité spatiale. Le monde per¢u est un monde ou les pro-
priétés d’un élément tiennent a son situs.« (MSME 57) 9% Die Bedeutun-
gen der einzelnen Elemente sind folglich nicht frei, sondern gebunden,
stillschweigend (tacite), nicht sprechend (non parlante) (MSME 57). Zur
Beschreibung dieser Aquivalenzbeziehungen greift Merleau-Ponty auf
Saussures Zeichenbegriff zuriick. Er beschreibt Zeichen als:

[R]éalisations diverses d’une seule puissance de variation, qui ont moins
existence séparée qu’existence oppositive et diacritique — et qui corres-
pondent moins a significations qu’a différences de significations — et qui
par suite sont moins coordonnées a significations qu’ils ne I’articulent &
partir d’une totalité, de sorte que la signification est toute immanente a
la chaine verbale (comme sa structure) et toute transcendante (comme
au-dela des signes un a un). (MSME 117-18; Hervorhebung i.0.)%

Die Bedeutung ergibt sich also nicht aus dem isolierten Zeichen — oder dem
isolierten Ding beziehungsweise Ausschnitt der Welt — selbst, sondern aus
dem Unterschied oder Abstand (I’écart) zwischen den Zeichen oder Dingen
(MSME 178). Wahrnehmung versteht Merleau-Ponty in Analogie zum Er-
fassen der Differenz schriftlicher Zeichen als Lesen (lecture) (MSME 117—
18, 196). Korper und wahrgenommene Welt bilden ein System, sie sind
miteinander oder ineinander verkettet (engrenage) (MSME 178), das Sys-
tem ist also nichts dem Wahrnehmenden Externes (wie auch schon die Idee
des Korperschemas als offen, unabgeschlossen und inkorporierend zeigte).

2.3.1.5 Wahrnebmung und Bewegung

Das Thema Bewegung — ihre Darstellbarkeit in den Kiinsten, ihre Wahr-
nehmbarkeit — identifiziert Merleau-Ponty als eines der zentralen Proble-
me seiner Zeit, und er versucht selbst, im Rahmen seiner Philosophie ei-
nen Zugang zur Bewegung zu finden. Merleau-Ponty erkennt etwa in der

98 »[E]ine Syntax des Kontextes, eine Tugend der Koexistenz oder der raumli-
chen Nihe. Die wahrgenommene Welt ist eine Welt, in der die Eigenschaften
eines Elements von ihrer Situierung [situs] abhingen« (eigene Ubersetzung).

99 »Verschiedene Realisierungen einer einzigen Kraft oder Macht der Varia-
tion, die weniger getrennte Existenz haben als eine oppositive und diakri-
tische Existenz — und die weniger Bedeutungen als Differenzen von Bedeu-
tungen entsprechen — und die folglich weniger mit Bedeutungen abgestimmt
sind, als sie diese aus einer Totalitit heraus artikulieren, derart, dass die Be-
deutung der Kette verbaler Ausdriicke ganz immanent (als ihre Struktur)
und ganz transzendent (als jenseits der Zeichen eins nach dem anderen) ist.«
(eigene Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

IIO

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

technischen Entwicklung des Kinos und der wissenschaftlichen Entwick-
lung der Gestaltpsychologie und der neueren Philosophie eine Verwandt-
schaft. Auch wenn keine dieser Entwicklungen aus der anderen hervor-
ging (SNS(CNP) 121), die Gemeinsamkeit ergebe sich daraus, dass sie
eine gewisse Weise des Seins gemeinsam hitten, ebenso wie eine generati-
onsspezifische, gemeinsame Perspektive auf die Welt. Auch wenn es keine
kausale Verbindung zwischen diesen Entwicklungen gebe, so griffen die
Entwicklungen von Denken und Technik ineinander (SNS(CNP) 122).

Merleau-Ponty wendet sich gegen (zumindest) zwei klassische Auffas-
sungen der Wahrnehmung von Bewegung (einmal mehr handelt es sich
dabei um seine Lesarten einer empiristischen und einer idealistischen
Philosophie): (1) gegen ein Verstindnis von Bewegung als >an sich< (en
soi) oder objektiv. Diesem Verstindnis nach wire Bewegung eine reine
Variation von Relationen (Saint Aubert 2011: 23; vgl. MSME 125, 181);
(2) gegen die Position, dass Bewegung aus der Perspektive der Wahrneh-
mung zu erfassen sei (»le mouvement envisagé du coté de la conscience«;
Hervorhebung i.0). Dieser Position zufolge gebe es ein Bewusstsein tber
die Ungeteiltheit/Einheit des Bewegten, die sich auf die Ungeteiltheit von
Raum und Zeit stiitze. Dies stelle jedoch die Ungeteiltheit auf der fal-
schen Seite her; es ist die Ungeteiltheit meiner Zeitlichkeit, nicht jene des
Bewegten (Saint Aubert 2011: 24). Wahrnehmung von Bewegung wire
eine Syntheseleistung des Wahrnehmenden (PdW 320).

Merleau-Pontys dritter Weg, mittels dessen Bewegung treffend erfasst
werden konne, fithrt Giber sein Verstindnis des Ausdrucks:

Dongc: s’il doit y avoir mouvement, il faut (1) que le quelque chose qui se
meut soit lui-méme en mouvement (2) que le mouvement sortant pour
ainsi dire de lui, fait par lui, ne soit pas simple relation entre une série
de positions et une série d’instants définis dans un espace et un temps
des choses, relation interobjective qui laisse extérieures I'une a ’autre
les positions et les phases temporelles, et quoi est dénomination exté-
rieure pour le mobile, que le mouvement soit absolu, dans le mobile et
non ailleurs. Donc qu’il y ait mélange de I’avant et de ’apres, de Iici et
du 13, empiétement.

Et cela n’est possible que si (3) le mouvement n’est pas en soi i. e. dans
des choses, ni pour moi comme sujet spectateur d’'un monde objectif, et
par une sorte de mélange de moi et des >choses«. (MSME 9o; Hervor-
hebung i.0.)

100 »Also: Wenn es dort Bewegung geben soll, muss (1) das sich bewegende Et-
was selbst in Bewegung sein, (2) die Bewegung, die sozusagen aus ihm he-
rauskommt und von ihm gemacht wird, nicht lediglich eine einfache Rela-
tion zwischen einer Reihe von Positionen und einer Reihe von Zeitpunkten
sein, die in einem Raum und einer Zeit der Dinge definiert sind, eine inter-
objektive Beziehung, die die Positionen und die zeitlichen Phasen einander

ITII

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

In dieser Auffassung der Wahrnehmung von Bewegung findet sich in al-
ler Deutlichkeit die Beziehung der sensibles wieder. Diese Verbindung
wird an dieser Stelle (Manuskript aus 1953) bereits nahe an der spite-
ren Begrifflichkeit des la chair beschrieben (siehe dazu Kapitel 2.5.1).
Diese Beziehung ist durch das »empiétement, le mélange qui caractérise
le charnel — mélange spatial, temporel, mélange de moi et des choses«
(Saint Aubert 2011: 26)™" zu verstehen; sie ist also durch das Ineinan-
dergreifen oder die Vermengung™> von Zeit, Raum, Mensch und Dingen,
die diese Verbindung der sensibles, die la chair ausmacht, zu begreifen. In
einer Weise, wie man sie auch bereits in La structure du comportement
finden konnte, meint Merleau-Ponty weiter:

Mouvement des choses — mouvement des vivants — gestes, langages,
straces< — Dans tous les cas le mouvement est la trace d’un >comporte-
mentc les Erscheinungen font apparaitre un creux pour lequel ce mouve-
ment est et se déploie. D’ol capacité expressive indéfinie du mouvement.
Expression définie ici comme apparition d’une existence. (MSME 183,
Hervorhebung i.0.)™3

Bewegung ist also die Spur eines Verhaltens, sofern man Verhalten in
jenem weiten Sinne fasst, wie Merleau-Ponty selbst, also als etwas, das
auch die >unbelebte« Natur nicht ausschliefSt. In eben diesem Sinne dis-
kutiert Merleau-Ponty die Bewegung von Objekten anhand des Beispiels
einer Murmel/Kugel, die iiber seinen Biirotisch rollt: »Je regarde la bille

aufSerlich lasst, und was eine dufere Bezeichnung fiir das Bewegliche wire,
dass die Bewegung absolut ist, in dem Beweglichen und nicht anderswo.
Dass es also eine Vermischung von vorher und nachher, von hier und dort,
ein Ineinandergreifen gibt.

Und das ist nur moglich, wenn (3) die Bewegung nicht »an sich« ist, d.h. in
Dingen, noch fiir mich als betrachtendes Subjekt einer objektiven Welt, und
durch eine Art Vermischung von mir und den >Dingenc.« (eigene Uberset-
zung; Hervorhebung i.0.)

101 »[[|neinander, die (Ver-)Mischung die, »das Fleischliche« (le charnel) charak-
terisiert — raumliche, zeitliche Vermischung, Vermischung von mir und den
Dingen« (eigene Ubersetzung).

102 Empiétement tbersetzt Christian Bermes im Vorwort zu Signes/Zeichen
(bspw. Z(VW) 17/ S(Préf) 20) als Ineinandergreifen. In seinen Vorlesungen
zur Natur verwendet Merleau-Ponty selbst den Ausdruck »rapport d’Inei-
nander« (Natuz 281). Diese Begrifflichkeit findet Merleau-Ponty wohl bei
Freud (Saint Aubert 2013: 308-10).

103 »Bewegung der Dinge — Bewegung der Lebenden — Gesten, Sprache, >Spu-
ren< — In allen Fillen ist Bewegung die Spur eines >Verhaltens« Die Erschei-
nungen [deutsch i.0.] lassen eine Vertiefung [creux] erscheinen, fiir die die-
se Bewegung ist und sich entfaltet. Daher unbestimmte Ausdrucksfihigkeit
der Bewegung. Ausdruck hier als Erscheinung einer Existenz definiert.« (ei-
gene Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

I12

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

qui roule sur ce bureau — Que se passe-t-il2« (MSME 89), sie rollt iiber
den Tisch, was passiert hier? Ganz offensichtlich gebe es hier Bewegung.
Bewegung sei aber weder die Reproduktion der Bewegung in mir noch
eine intellektuelle Synthese (MSME 89), die versucht statische Wahrneh-
mungen zusammenzusetzen (PdW 316) und eine Identitit des Gegen-
standes all dieser Einzelwahrnehmungen herzustellen.

Bewegung in diesem Sinne konne es nur geben, wenn Zeit und Raum
trennbar sind, aber nicht unmittelbar getrennt werden, sondern durch
einen Korper als (teilbare) Einheit erlebt werden (MSME 91). Mit Be-
zug auf klassische experimentelle Untersuchungen zur Wahrnehmung,
etwa eines aus Punkten bestehenden Bogens, der einmal mit enger zu-
sammenliegenden Punkten dargestellt wird, einmal mit weiter ausei-
nanderliegenden (sie sich also >auseinander bewegt« zu haben scheinen),
stellt Merleau-Ponty fest: Die wahrgenommene Bewegung einer Entitat
ist nicht die Summe der Bewegungen ihrer Einzelteile, sondern ein (nicht
additives) Ensemble. Die Bewegung ist Teil der Struktur des Dings und
selbst aufgrund der Bewegung nicht stabil. Die Figur selbst ist Ort oder
Spur einer bestimmten Form der Bewegung oder Dynamik (MSME 98).
Im Vordergrund steht also nicht die Wahrnehmung von objektiven Posi-
tionen (im objektiven Raum), sondern die unmittelbare Wahrnehmung
einer Figur vor einem Hintergrund. Was sich in dieser Figur (es geht
noch immer um visuell wahrnehmbare Veranderungen in gezeichneten
Darstellungen in psychologischen Untersuchungen) bewegt, wird als ein
»fragiles« oder »sensibles« Seiendes (un étre >fragile< ou >sensible<) wahr-
genommen, die Bewegung sei demnach nichts anderes als »I’embléme de
cette >sensiblité«« (MSME 99; »das Sinnbild dieser >Sensibilitit««). Nicht
nur die Bewegung, auch die Wahrnehmung von Bewegung ist motorisch.
Wir verstehen die Bewegung und ihren Sinn durch die motorischen Mog-
lichkeiten des Korpers (ebenso wie nur la chair dazu in der Lage ist la
chair zu verstehen, wie ein Ausdruck nicht einfach als Information ent-
schliisselt werden kann, sondern als Ausdruck empfangen werden muss)
(Saint Aubert 2011: 26).

Das Sehen von Bewegung ist jedoch nicht nur von der grundsitzlichen
Moglichkeit zur Bewegung des Korpers abhiangig; Sehen und Bewegung
sind in einem noch direkteren Sinne verbunden. Merleau-Ponty argu-
mentiert, dass jedes Sehen von Bewegung abhange. Man stelle sich nur
Sehen ohne jegliche Bewegung der Augen vor (OE 17). Die Bewegung
selbst sei nicht Ortsveranderung — wie die Wahrnehmung von Bewegung
dargestellt in der Kunst zeigt (OE 77; siche auch MSME 70). Der Film
sei nicht niher an der Bewegung, indem er den Ortswechsel der Lebe-
wesen genauer kopiere, als dies in anderen (kiinstlerischen) Ausdrucks-
formen der Fall ist (OE 78).

Die Wahrnehmung von Bewegung, verstanden aus der unmittelba-
ren Beziehung von Korper und Welt, des motorischen Erfassens von

113

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

motorischen Vorgingen, verweist auf mogliche Grenzen der Wahrneh-
mung auf Distanz. Auch wenn der Wahrnehmung des sich Bewegenden
bereits ein Moment der Distanz inhdrent ist — es ist die Figur dort, die
sich vor dem Horizont, zu dem auch ich gehoren kann, bewegt; es sind
zwar meine motorischen Fahigkeiten, die mich verstehen lassen, wie sich
»das dort« bewegen kann, es bin aber nicht ich, die:der sich bewegt — geht
es Merleau-Ponty um das unmittelbare korperliche Erfassen (Erfassen
durch das Korperschema) von Bewegung. In einer Nicht-Face-to-Face-
Situation stof$t diese Erfassbarkeit an ihre Grenzen. Sie kann zwar wei-
terhin korperlich (durch das Korperschema) nachvollzogen werden —
nachvollzogen in einem nicht (nur) reflexiven Sinne, sondern unmittelbar
so verstanden werden, wie dies auch bei der Beobachtung von Punkten
am Papier moglich ist. Die Grenze zeigt sich jedoch darin, dass die Be-
wegungen einander duflerlich bleiben — nicht ineinanderfliefSen konnen.
Die Kugel rollt iber den Schreibtisch, bewegt sich auf die Kante zu, ich
greife nach ihr, kann sie erreichen oder bin zu weit weg.

2.3.1.6 Halluzinationen und die Frage
nach der >Wahrbeit« der Wabrnehmung

Wie die vorangegangenen Abschnitte deutlich gemacht haben, ist Wahr-
nehmung fiir Merleau-Ponty kein rein kognitives Phinomen. Sie ist zu-
néchst und zuvorderst eine Weise des grundlegendenden Bezugs der sen-
sibles. Wahrnehmung ist nicht nur geistig, sie ist, wie die Wahrnehmung
von Bewegung gezeigt hat, auch motorisch; sie nimmt mich und meinen
ganzen Korper in Beschlag (»m’occupe«) (PP 275). Im Sinne dieses un-
mittelbaren Bezugs der sensibles ist das Wahrgenommene tatsichlich das
Ding und nicht eine Vorstellung vom Ding oder die Wahrnehmung als Er-
fahrung. Merleau-Ponty lehnt andere, gangige Auffassungen von Bewusst-
sein und wahrnehmendem Bewusstsein (»conscience perceptive«) ab. Die-
sen Auffassungen zufolge sei Bewusstsein eine Offenheit gegeniiber Werten
oder Bedeutungen (MSME 5 5); Merleau-Ponty spricht hingegen von einer
Offenheit fiir Seiendes (étres) und Existierendes (existants) (MSME 56).
Merleau-Ponty versteht das Bewusstsein als »conscience perceptive«,
also als >-wahrnehmendes Bewusstsein« (PP 404; PAW 403). Dies zeigt
sich auch noch einmal deutlich in seiner Zielsetzung fiir seine Vorle-
sung zu Le monde sensible et le monde de I'expression : »Faire nouvelle
analyse de la conscience perceptive comme conscience figure-fond et
par suite comme conscience ambigué.« (MSME 175)™+ Insofern meint

104 »Eine neue Analyse des wahrnehmenden Bewusstseins als Bewusstsein von
Figur und Hintergrund und infolge als zweideutiges Bewusstsein durchfiih-
ren. « (eigene Ubersetzung)

114

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Merleau-Ponty, dass es keine »Intimitit des BewufStseins« gebe, sondern
dass Bewusstsein »aktives Transzendieren« sei (PAW 429).

Wenn nun von der unmittelbaren Beziehung der sensibles die Rede war,
dann konnte man daraus den falschen Schluss ziehen, dass T4auschung,
Halluzinationen, Imaginires und dhnlich >Nicht-Reales< im Rahmen von
Merleau-Pontys philosophischer Konzeption von Wahrnehmung nicht
moglich wiren. Dies wire jedoch eine positivistische Lesart der Rela-
tion der sensibles, die Wahrnehmung einseitig beim Ding ansiedelte, der
Aspekt der Kommunikation der sensibles ginge dabei verloren. Fragen
der Tduschung, des Irrtums, der Halluzination und Imagination waren
fiir Merleau-Ponty jedoch — gerade auch in der Abgrenzung zu Positi-
vismus und Empirismus — wesentlich. Die Moglichkeit zur Tduschung
fasst Merleau-Ponty als eine Fahigkeit des Menschen (»je suis capable
d’illusion« (PP 343)). An anderer Stelle prazisiert er die Frage nach dem
Zugang zur Welt und zur Wahrheit weiter:

Je m’ai jamais dit que la perception, par exemple la vision des couleurs
ou des formes, en tant qu’elle nous donne accés aux propriétés les plus
immédiates des objets, efit le monopole de la vérité. J’ai voulu dire que
’on trouve en elle un mode d’accés a ’objet qui se retrouve a tous les
niveaux, et, en parlant d’une perception d’autrui, j’ai justement marqué
qu’il s’agit, sous le nom de perception, de toute expérience qui nous
donne la chose méme. (PPCP 75; Hervorhebung i.0.)™s

Wahrnehmung ist zwar eine unmittelbare Kommunikation mit dem Ge-
genstand, mit der Welt, sie ist aber nicht notwendigerweise >wahr. Ist
sich die wahrnehmende Person gewiss, vor sich einen bestimmten Gegen-
stand zu sehen, so ist sie sich zugleich gewiss, dass dieser bestimmte Ge-
genstand »da«< vor ihr ist. Wenn einer dieser Aspekte zutrifft, so gilt dies
auch fiir den anderen. Sehe ich etwas im vollen Sinne von >sehen¢, dann
muss das gesehene Ding auch dort, wo es gesehen wird, sein; es muss
vorhanden sein (PdW 427). Merleau-Ponty beschreibt diesen Umstand
auch, indem er sagt, dass die beiden Gewissheiten — die Gewissheit, et-
was Bestimmtes zu sehen und die Gewissheit, dass das Gesehene da ist —
miteinander »solidarisch« sind (PdW 454). Wenn dem so ist, wie ist dann
Tauschung moglich? Beispiele fiir Tauschungen wiren etwa das Sehen
von zwei getrennten Gegenstianden, bei denen es sich aber letztlich um

105 »Ich habe nie behauptet, dass die Wahrnehmung, z.B. das Sehen von Farben
oder Formen, insofern sie uns Zugang zu den unmittelbarsten Eigenschaften
der Dinge verschafft, das Monopol der Wahrheit besifle. Ich habe gemeint,
dass man in ihr eine Zugangsweise zum Gegenstand findet, die sich auf al-
len Ebenen feststellen lasst, und als ich von der Wahrnehmung des anderen
sprach, habe ich gerade angemerkt, dass es sich unter dem Titel der Wahr-
nehmung um jede Erfahrung handelt, in der uns die Sache selbst gegeben
ist.« (Primat 68)

115§

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Teile eines einzigen Gegentandes — beispielsweise eines Schiffs mit Mast
(PP 24-25) — handelt, das Gefiihl, einen Stein auf einem Waldweg zu se-
hen, wenn sich der Stein auch spiter als Sonnenfleck herausstellt (PdW
344—45) oder das Gefiihl, ein Stiick Holz am Strand zu sehen, das sich
spater als Klippe erwies (SuU 63-64). Auch in diesen Fillen handelt es
sich um eine Kommunikation mit der Welt und ein Erfassen von Bedeu-
tungen, die im Zusammenspiel von Welt und Korper angelegt sind, es
handelt sich jedoch nicht um ein wahres Sehen eines Steins oder Holz-
stiicks. Wahrnehmungen seien unbestindig und nicht sicher, sondern
lediglich wahrscheinlich; Merleau-Ponty beschreibt sie daher auch als
»nur eine Meinung« (SulU 64; »qu'une opinion« (VI 64)).

Um seine Beschreibungen der Welt zu >prufen<, beschreibt Merleau-
Ponty die Wahrnehmungen in der Halluzination. Merleau-Ponty meint,
dass Halluzinierende zwar etwas wahrnehmen wiirden, sich zugleich je-
doch bewusst seien, dass dieses Wahrgenommene nicht real sei. Dies zeige
sich vor allem dann, wenn das Wahrgenommene >real< nachgestellt wird
(jemand gibt an, einen Mann im Garten zu sehen, der dort nicht ist; man
stellt dort einen solchen hin, um die Wahrnehmung nachzustellen etc.)
(PdW 386). Halluzinationen sind weder sinnliche Inhalte noch Urteile
noch Annahmen (PdW 386-87). Merleau-Ponty stimmt anderen Positi-
onen in der Feststellung zu, dass wir die Situation der:des Anderen (die
Halluzination, die Krankheit etc.) nicht so erleben, wiedererleben oder
nacherleben konnen wie die:der Andere (PdW 388). Doch bin ich mir
selbst nicht zuginglicher, als die:der Andere es ist und es gebe kein »Privi-
leg der Selbsterkenntnis« (PdW 389).°¢ Halluzinationen seien kein Bruch
mit der Welt, sondern konnten erst aufgrund des Bezugs zur Welt sein:

Il y a des hallucinations parce que nous avons par le corps phénoménal
une relation constante avec un milieu ou il se projette, et que, détaché
du milieu effectif, le corps reste capable d’évoquer par ses propres mon-
tages une pseudo-présence de ce milieu. (PP 392)*7

Was sich in der Halluzination, entgegen der nicht halluzinatorischen Wahr-
nehmung andert, ist (teils) die Bedeutung. So etwa meine eine halluzinierende

106 Auch wenn Merleau-Ponty festhilt, dass ich die Situation der:des Ande-
ren nicht so erlebe wie meine eigene, zeigt er doch an verschiedenen Stel-
len seines Werks eine grofSe Nihe der beiden Positionen auf. So etwa meint
Merleau-Ponty, dass wir — die:der Andere und ich — uns so nahe stehen kon-
nen, dass unsere Gefiihle eine gemeinsame Gestalt bilden und wir wirklich
iibereinstimmen (SC 238).

107 »Es gibt Halluzinationen, weil wir durch unseren phinomenalen Leib [bzw.
Korper; A.S.] einen bestdndigen Bezug zu einer Umwelt unterhalten, in die
er sich entwirft, und weil der Leib [bzw. Korper; A.S.], von seiner wirklichen
Umwelt losgelost, fahig bleibt, auf Grund seines Eigengefiiges eine Schein-
gegenwart in dieser Umwelt hervorzurufen.« (PdW 391-92)

116

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Person, die von einer >vergifteten Speise« spreche, nicht >Gift< im che-
mischen Sinne mit seiner toxischen Wirkung, sondern »une entité af-
fective, une présence magique comme celle de la maladie et du mal-
heur« (PP 392)8,

2.3.1.7 Ambiguitdt in der Wahrnehmung

Die Moglichkeit zur Tduschung und des Irrtums ist in einem Phinomen
grundgelegt, das fiir Merleau-Ponty Wahrnehmung unabdingbar charak-
terisiert: der Ambiguitit. Merleau-Ponty setzt sich mit (zumindest) zwei
Seiten der Ambiguitdt auseinander: der (notwendigen) Ambiguitit der
Wahrnehmung und der menschlichen Fahigkeit zum Ertragen von Am-
biguitdt und dem Umgang mit Ambiguitat.

Klassische Positionen der Wahrnehmungsphilosophie setzten voraus,
dass zwei Dinge gleich oder ungleich sind, bestimmte geometrische For-
men haben etc. und dementsprechend wahrgenommen werden. Die cha-
rakteristische Ambiguitit sowie der Kontext und die Schwankungen
wurden dabei ginzlich iibersehen (PdW 30). Merleau-Ponty argumen-
tiert dafiir, die Ambiguitat nicht nur als eine Gegebenheit, sondern auch
als »positives Phanomen« (PdW 25) der Wahrnehmung anzuerkennen.
Merleau-Ponty unterscheidet zwischen einer >guten< und einer >schlech-
ten< Ambiguitat (AuG(KS) 110). Das »Gut«Sein respektive >Schlecht«Sein
der Ambiguitit liegt nicht in ihr selbst begriindet, sondern im Umgang
mit ihr. So ist die Ambiguitit laut Merleau-Ponty dann >schlecht<, wenn
sie einfach hingenommen oder erduldet wird. Findet demgegentiber eine
Auseinandersetzung mit der Ambiguitit statt — wird sie zum Thema —
dann spricht Merleau-Ponty von einer >guten< Ambiguitit. Sie ist dann
keine Bedrohung, sondern »contribue a fonder les certitudes« (EP 14).
Merleau-Ponty charakterisiert diese beiden Formen der »Ambiguitit<« im
Anschluss an Melanie Klein und Else Frenkel-Brunswik mitunter als Am-
biguitit (ambiguité, >gute« Ambiguitit) und Ambivalenz (ambivalence,
sschlechte« Ambiguitit) (P(RAE) 156). Philosoph:innen wiirden nicht bei
der Ambivalenz stehenbleiben, sondern hitten einen Sinn fiir die Ambi-
guitit. Bedeutende Philosoph:innen beschreibt er als jene, die sich mit der
Ambiguitit auseinandersetzen (AuG(LP) 178). Entgegen dem allgemei-
nen Sprachgebrauch erscheint Ambiguitat in Merleau-Pontys Philosophie
nicht als das Andere der Gewissheit, sondern als ihre Bedingung. Die Ge-
wissheit, die aus der >guten< Ambiguitit hervorgeht, ist keine immerwih-
rende Gewissheit, sondern eine voriibergehende (Waldenfels 1983: 174).

108 »[A]ffektive Wesenheit, eine magische Gegenwart nach Art von Krankheit
und Ungliick« (PdW 392).
109 Trigt »zur Begrindung der GewifSheiten bei« (AuG(LP) 178).

117

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Die Voraussetzung fiir den menschlichen Umgang mit Ambiguitit
kann in der Fihigkeit zur Ambiguititstoleranz gesehen werden, die
Merleau-Ponty vor allem in seinen Vorlesungen zur Kinderpsycholo-
gie im Anschluss an Else Frenkel-Brunswik und Melanie Klein disku-
tiert. Frenkel-Brunswik, die diese Uberlegungen im Kontext der Studien
tiber The Authoritarian Personality, die sie gemeinsam mit Nevitt San-
ford, Daniel J. Levinson und Theodor W. Adorno durchgefiihrt hat (sie-
he bspw. Adorno et al. [1950] 1982) entwickelt, versteht die (bestehende
oder fehlende) Ambiguitatstoleranz als Personlichkeitsmerkmal, dessen
(fehlende) Ausbildung auf die Sozialisation zuriickzufiihren sei (P(RAE)
154—56). Wachse ein Kind in einer autoritiren Atmosphire auf, so ler-
ne es, seine Mutter als gute Mutter (bonne mére) oder schlechte Mut-
ter (mauvaise mere) — im Sinne von Melanie Klein — wahrzunehmen, sei
aber nicht dazu in der Lage, diese beiden als ein und dieselbe Person zu
sehen (P(RAE) 156). Die Ambiguititstoleranz — oder allgemeiner: der
Weg zur Ambiguitit, entgegen dem Verbleib in der Ambivalenz — sei ein
Phanomen der Erwachsenen, ein Phanomen der Reife. Entgegen der Am-
bivalenz gilt fiir die Ambiguitat:

[E]lle consiste a2 admettre que le méme étre, qui est bon, généreux, peut
étre agacant, imparfait. Cambigiité, c’est ’ambivalence a laquelle on
fait face, que ’on ose regarder, et ce qui manque aux sujets rigides, c’est
cette capacité de regarder en face les contradictions dans lesquelles ils
se trouvent a ’égard des étres (P(RAE) 156).7°

Frenkel-Brunswik interessiert sich — so Merleau-Pontys Darstellung —
fir die sozialen Bedingungen und Konsequenzen der Ambiguitats-(in-)
toleranz. Auch Merleau-Ponty zeigt in dieser Vorlesung eine Sensibili-
tat fur soziale Beziehungen und soziologische Phinomene*'*. Merleau-
Ponty integriert diese Erkenntnisse in seine allgemeinere Philosophie
der Wahrnehmung. Ambiguititstoleranz wird (oder bleibt) Bedingung

110 »[S]ie besteht darin, zuzugeben, dass das gleiche Seiende, das gut ist, grof3-
ziigig [ist, A.S.], auch irgerlich sein kann, unvollkommen [sein kann; A.S.].
Die Ambiguitit ist die Ambivalenz, der man sich stellt, die man anzusehen
wagt, und was den rigiden Subjekten fehlt, ist diese Fahigkeit, den Wider-
spriichen, in denen sie sich in Bezug auf die Seienden finden, ins Gesicht zu
sehen. « (eigene Ubersetzung)

111 Dies zeigt sich nicht nur in seiner unmittelbaren Wiedergabe von Frenkel-
Brunswiks Beobachtungen, sondern vor allem in seinen Beschreibungen von
sozial konstruierten stigmatisierenden Vorstellungen iiber Nicht-WeifSe so-
wie Judinnen:Juden oder weitere Formen der Marginalisierung (bspw. dass
Neureiche ebenso marginalisiert seien wie unlingst Verarmte, »en se sens
qu’il prend place dans une catégorie a laquelle il ne se sent pas profondé-
ment incorporé«) (P(RAE) 156—57; »in dem Sinne, dass sie Teil einer Kate-
gorie werden, in die sie sich nicht stark inkorporiert/integriert fithlen«).

118

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

von nicht-pathologischer Wahrnehmungsfahigkeit. Auch wenn sich
Merleau-Ponty zunichst und vor allem mit der Ambiguitit der Wahr-
nehmung auseinandersetzt, stellt er fest, dass sich die Ambiguitit (und
Ambivalenz) nicht auf dieses Phinomen beschriankt (beschrinken),
sondern ebenso im Affektiven und der Beziehung zu anderen wirke(n)

(P(RAE) 160).

2.3.1.8 Selbstwahrnehmung und Doppelberiibrung

Grundsitzlich ist Wahrnehmung ein Phinomen der/auf Distanz, m.a.W.,
es gibt in der Regel einen Abstand zwischen dem Wahrnehmenden und
dem Wahrgenommenen. In seiner Selbstkritik an seinen fritheren, inkon-
sequenten Formulierungen meint Merleau-Ponty, dass man seine fri-
heren Formulierungen zur Relation zum Sein/zum Ding auch hitte als
Positivismus lesen konnen, aber »[c]e rapport [a ’étre; A.S.] est en réa-
lité distant: la chose méme n’est jamais prise par le philosophe: elle est
la concrétion d’une expérience infinie, elle n’est donc pas possédée. «
(MSME 47; Hervorhebung i.0.)"*>* Obwohl Merleau-Ponty die Wahr-
nehmung als eine Relation der Distanz beschreibt, versteht er die Wahr-
nehmung von Aspekten der Welt oder von Gegenstanden und die Wahr-
nehmung des eigenen Korpers als »deux faces d’'un méme act« (PP 237;
»zwei Seiten ein und desselben Aktes« (PdW 2471)). Sie sind also nicht
zwei grundsatzlich unterschiedliche Phanomene. Die Wahrnehmung des
eigenen Korpers beschreibt Merleau-Ponty am eindrucksvollsten am Bei-
spiel der Doppelberiihrung — also der Beruhrung einer Hand mit der an-
deren. »[Q]Jand je touche ma main droite avec ma main gauche, I’objet
main droit a cette singuliére propriété de sentir, lui aussi« (PP 109).'"3
So ist nicht nur die Wahrnehmung (von korper-externen Dingen) ambi-
gue, auch der Korper ist es. Er ist ambigue, da er zugleich wahrnehmbar
und fahig zur Wahrnehmung ist, da er beriihrt werden und beriihren, ge-
sehen werden und sehen kann. Den Grundgedanken zu dieser Zweisei-
tigkeit des Korpers iibernimmt Merleau-Ponty von Husserl, vor allem
aus dessen Ideen I1.**+ Husserl versucht die Konstitution des Korpers

112 »Diese Beziehung [zum Sein; A.S.] ist in Realitit distant: Die Sache selbst wird
durch den Philosophen [/die Philosophin; A.S.] nie eingenommen (prise): Sie
ist die Konkretion einer unendlichen Erfahrung, sie ist also nicht besessen.«
(eigene Ubersetzung)

113 »Beriihre ich meine rechte Hand mit der linken, so hat der Gegenstand rech-
te Hand die Eigentiimlichkeit, auch seinerseits die Berithrung zu empfin-
den.« (PdW 118)

114 Es gilt zu bedenken, dass (1) Merleau-Ponty 1939 die Moglichkeit hatte, Hus-
serls Manuskripte in Leuven zu studieren, (2) er im Laufe der Jahre unterschied-

liche Texte Husserls und iiber Husserl gelesen hat (3) Husserls Ideen II jedoch

119

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

— in Husserls Theoriesprache, des Leibes — als »Wahrnehmungsorgan« zu-
ndchst mittels des Sonderfalls der Wahrnehmung des eigenen Leibes zu
verstehen (Husserl 1952: 144). Manche Teile des Korpers konnten be-
tastet und gesehen werden, andere nur betastet. Die sehende und beriih-
rende Wahrnehmung des eigenen Leibes sei jedoch in einem wesentlichen
Punkt unterschiedlich: Beriihre ich mit einer Hand meine andere Hand,
so habe ich >Tasterscheinungen« (ebd. 144). » Aber die linke Hand betas-
tend finde ich auch in ihr Serien von Tastempfindungen, sie werden in ihr
>lokalisierts, sind aber nicht Eigenschaften konstituierend (wie Rauhig-
keit [sic.] und Glitte der Hand, dieses physischen Dinges).« (ebd. 145)
Vom >physischen Ding« linke Hand kann nur gesprochen werden, wenn
man von diesen Empfindungen abstrahiert. Bezieht man sie mit ein, so
ist die Hand kein Ding mehr, sondern Leib (ebd. 145).

Der Leib konstituiert sich also urspriinglich auf doppelte Weise: einer-
seits ist er physisches Ding, Materie, er hat seine Extension, in die sei-
ne realen Eigenschaften, die Farbigkeit, Glatte, Hirte, Warme und was
dergleichen materielle Eigenschaften mehr sind, eingehen; andererseits
finde ich auf ihm, und empfinde ich >auf< ihm und >in< ihm (Husserl
1952: 145).

Das Visuelle und das Taktile sind wesentlich verschieden. (Nur) im Tak-

tilen

liegt also jene Doppelauffassung vor: dieselbe Tastempfindung, aufge-
faflt als Merkmal des >dufleren< Objekts und aufgefaf3t als Empfindung
des Leib-Objekts. Und in dem Fall, wo ein Leibesteil zugleich dufSe-
res Objekt wird fiir den anderen, haben wir die Doppelempfindungen
(jedes hat seine Empfindungen) und die Doppelauffassung als Merk-
mal des einen oder anderen Leibesteils als physischen Objekts. (Hus-
serl 1952: 147)

Beim Sehen ist dies fur Husserl — im Unterschied zu dem spaten Merleau-
Ponty (siehe unten) — anders: »Ich sehe mich selbst, meinen Leib, nicht,
wie ich mich selbst taste. Das, was ich gesehenen Leib nenne, ist nicht
gesehenes Sehendes, wie mein Leib als getasteter Leib getastetes Tasten-
des ist.« (Husserl 1952: 148) Auch mein Auge, das ich selbst im Spiegel
betrachte, ist nicht mit der betastenden Hand vergleichbar, »denn mein
Auge, das sehende als sehendes, nehme ich nicht wahr« (ebd. 148; Fufs-
note).

Merleau-Ponty beschreibt die wesentlichen Merkmale der Doppel-
berthrung bereits in Phénoménologie de la perception; dieses Motiv

erst 1952 publiziert wurde. Merleau-Ponty besafs (zumindest) ein Exemplar der
Ideen 11, dem Buch (das als Teil der Fonds Merleau-Ponty an die Bibliothek Ulm-
Lettres der Ecole normale supérieure iibergeben wurde) ist anzusehen, dass es
durchgearbeitet wurde, Anstreichungen und Anmerkungen halten sich jedoch
in Grenzen. Die Seiten zur Doppelberiihrung wurden sehr >sparsam« bearbeitet.

I20

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

begleitet ihn jedoch durch seine weiteren Werke bis hin zu seinem frag-
mentarischen Spatwerk. Ende der 19 50er beschreibt er die Doppelberiih-
rung folgendermafSen:

Il'y a un rapport de mon corps a lui-méme qui fait de lui le vinculum du
moi et des choses. Quand ma main droite touche ma main gauche, je la
sens comme une >chose physique<, mais au méme moment, si je veux, un
événement extraordinaire se produit: voici que ma main gauche aussi se
met a sentir ma main droite, es wird Leib, es empfindet. La chose phy-
sique s’anime, - ou plus exactement elle reste ce qu’elle était, ’événement
ne I’enrichit pas, mais une puissance exploratrice vient se poser sur elle
ou I’habiter. Donc je me touche touchant, mon corps accomplit >une sorte
de réflexion«. En lui, par lui, il n’y a pas seulement rapport a sens unique
de celui qui sent a ce qu’il sent: le rapport se renverse, la main touchée
devient touchante, et je suis obligé de dire que le toucher ici est répandu
dans le corps, que le corps est >chose sentant, >sujet-objet<. (S(PhiOmb)
210; zum Korper als touché touchant siche auch OE 18)*

Selbst wenn die berithrende Hand die Beriithrung auch empfindet, kon-
nen niemals beide Hinde zur selben Zeit berithrend oder bertihrt sein
und sie sind wechselseitig/fabwechselnd, niemals zugleich, Subjekt und
Objekt der Berithrung (PdW 118). Die kérperliche Offnung hin auf die
Tastwelt (monde tactile) ist nur moglich, weil die tastende Hand zugleich
>von innenc erlebt werden kann und >von auflen< fur anderes empfind-
bar ist, m.a.W., wenn fiir sie die Doppelberithrung moglich ist (VI 176).

Ein solches Verstindnis habe auch Auswirkungen auf unsere Vorstel-
lung von der Sache und der Welt (siehe unten — La chair). Merleau-
Ponty entwickelt dies weiter zur Wahrnehmung der anderen. »Ma main
droite assistait a ’avénement du toucher actif dans ma main gauche. Ce
n’est pas autrement que le corps d’autrui s’anime devant moi, quand
je serre la main d’un autre homme ou quand seulement je la regarde.«

115 »Es gibt einen Bezug meines Leibes [bzw. Korpers; A.S.] zu ihm selbst, die
ihn zum vinculum meiner selbst und der Dinge macht. Wenn meine rechte
Hand meine linke beriihrt, empfinde ich sie als ein >physisches Ding<, aber
im selben Augenblick tritt, wenn ich will, ein auflerordentliches Ereignis ein:
Auch meine linke Hand beginnt meine rechte Hand zu empfinden, das Ding
verdndert sich es wird Leib [bzw. Korper; A.S.], es empfindet. Das physische
Ding belebt sich — oder genauer, es bleibt, was es war, das Ereignis bereichert
es nicht, aber eine erkundende Kraft legt sich auf es oder bewohnt es. Ich
beriihre mich also beriihrend, mein Leib [bzw. Korper; A.S.] vollzieht seine
Art Reflexion«. In ihm, durch ihn besteht nicht nur eine Beziehung in einer
Richtung, von dem der fiihlt, zu dem, was er fiihlt: Das Verhiltnis kehrt sich
um, die beriihrte Hand wird zur beriihrenden, und ich muf§ sagen, daf§ das
Beriihren hier im ganzen Leib [bzw. Korper; A.S.] sich verbreitet ist und daf§
der Leib [bzw. Korper, A.S.] sempfindendes Dings, >subjektives Objekt« ist.«
(Z(PhiScha) 243)

I2T

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

(S(PhiOmb) 212)"** Wenn ich mich selbst als reizbares oder empfind-
bares Wesen erkenne, dann bin ich bereit, auch andere als solche zu er-
kennen. Spater konkretisiert er noch einmal »Je vois que cet homme la-
bas voit, comme je touche ma main gauche en train de toucher ma main
droite.« (S(PhiOmb) 215)''7 Ein solches Verstandnis der Beriithrung der
Hand der:des Anderen mit meiner Hand und die grundlegende Reversi-
bilitiat zwischen uns beiden sind in der Koexistenz der Menschen — der
ontogenetischen und situativen primiren Ungeteiltheit aller — angelegt.
Am eingingigsten beschreibt Merleau-Ponty diese Verbundenheit gerade
mit Bezug auf bertihrend-beriihrbare, sichtbare-sehende Korperteile in
seiner Vorlesung zur Kinderpsychologie: Spricht ein Kind in gleicher
Weise von seiner Hand, der Hand seiner Eltern, der Hand, die es auf ei-
nem Foto sieht und der >Hand« eines Tieres, so sei dies keine Abstrak-
tionsleistung, sondern: »Simplement, il n’y a pas chez I’enfant distinc-
tion radicale entre sa propre main et celle d’autrui.« (P(RAE) 221)*
Das Kind erlebt die Korper der anderen durch seinen Korper, vor jeder
konkret empfundenen Teilung zu/von diesen.

Die Doppelberithrung als doppeltes taktiles Erlebnis ist einzigartig
und nur fur diesen Sinn moglich. Ein zwar qualitativ anderes, aber den-
noch im Zusammenspiel vergleichbares Erleben zeigt sich in Bezug auf
das Sehen. Diese Ahnlichkeit streicht Merleau-Ponty insbesondere in
Lceil et Iesprit hervor, wo er den Korper als »voyant et visible« (»sehend
und sichtbar«) und als etwas beschreibt, das »se voit voyant« (»sieht
sich sehend«) (OE 18; AuG(AuG) 279-80; VI 324, SuU 339). Der Kor-
per »n’est pas simplement chose vue en fait (je ne vois pas mon dos), il
est visible en droit, il tombe sous une vision a la fois inéluctable et dif-
férée.« (VI 181)'* Dies ldsst uns nun auch die Frage nach der Relation
zu den Dingen und die Frage der Nihe und Distanz zu den Dingen ver-
tiefen. Die Dinge, die der Korper in der Welt wahrnimmt, sind nicht ein-
fach nur >dort¢, sondern

ils sont autour de lui, ils entrent méme dans son enceinte, ils sont en
lui, ils tapissent du dehors et du dedans ses regards et ses mains. S’il les
touche et les voit, c’est seulement que, étant de leur famille, visible et

116 »Meine rechte Hand wohnte dem Auftreten der aktiven Berithrung meiner
linken Hand bei. Es ist nichts anderes, wenn sich der Korper des Anderen
vor mir belebt, wenn ich die Hand eines anderen Menschen driicke, oder
wenn ich sie einfach betrachte.« (Z(PhiScha) 245)

117 »Ich sehe, daf$ jener Mensch dort sieht, wie ich meine linke Hand beriihre,
wenn ich gerade meine rechte Hand beriihre.« (Z(PhiScha) 249)

118 »Es gibt beim Kind einfach keine radikale Unterscheidung zwischen seiner
eigenen Hand und jener der:des Anderen.« (eigene Ubersetzung)

119 Der Korper »ist nicht einfach de facto gesebenes Ding (ich sehe nicht meinen
Riicken), er ist de iure sichtbar, er unterliegt einer Sicht, die unausweichlich
und zugleich aufgeschoben ist.« (SuU 181)

I22

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

tangible lui-méme, il use de son étre comme d’un moyen pour partici-
per au leur, que chacun des deux étres est pour I’autre archétype, que
le corps appartient a I’ordre des choses comme le monde est chair uni-
verselle. (VI 181)r2°

Der Sehende erleide zudem das Sehen des Gesehenen: Sehen sei narziss-
tisch, da der Sehende auch sein Sehen sehe und zudem das Gefiihl habe,
»von den Dingen beobachtet« zu werden (SuU 183).

Eine besondere Form der Selbstwahrnehmung bietet das Spiegelbild,
wie Merleau-Ponty im Anschluss an Psycholog:innen seiner Zeit, vor al-
lem in seinen Vorlesungen zur Kinderpsychologie, beschreibt. So etwa
gibt Merleau-Ponty wieder, dass Kinder ab einem Alter von etwa sechs
Monaten dazu in der Lage seien, ihren eigenen Korper (allgemein und)
im Spiegel als ihren eigenen Korper wahrzunehmen (P(RAE) 188). Er
vergleicht diese Fihigkeit, den eigenen Korper im Spiegel wahrzuneh-
men, mit der Fihigkeit verschiedener, nicht-menschlicher Spezies (Hun-
de, Primaten), sich im Spiegel selbst (als sie selbst) wahrzunehmen.
Merleau-Ponty zufolge gelinge ihnen dies nicht, wenn auch bei Prima-
ten weitere Forschung erforderlich wire (P(RAE) 189—90).

Das Besondere an der Erfahrung des Spiegelbildes sei nun, dass es das
eigene Korperbild (image corporelle) auf eine Art und Weise zuganglich
mache, die ohne den Spiegel nicht moglich sei (P(RAE) 188). Auch wenn
er dem Spiegelbild daher eine wesentliche Bedeutung in der Ontogenese
zuspricht, versteht Merleau-Ponty die Konfrontation mit dem eigenen
Spiegelbild nicht als integrale Erfahrung der Ontogenese. Insofern ist der
Vorwurf, den Joas an Merleau-Pontys Beschreibungen der Entwicklung
des Selbst (im Kontext der Entwicklung des Korperschemas) formuliert,
zuruckzuweisen. Entgegen der Darstellung von Joas versteht Merleau-
Ponty die Spiegelerfahrung nicht als »konstitutive]...; A.S.] Vorausset-
zung fur die Herausbildung des eigenen Korperschemas« (Joas [1992]
2012: 265). Merleau-Ponty sieht im Erkennen-Konnen des eigenen Spie-
gelbildes (dann aber auch ganz allgemein in malerischen Darstellungen
des image corporelle) eine besondere Fihigkeit, die Fihigkeit etwas an-
deres wahrzunehmen als schwarz oder Farbe auf weifs, sondern gerade
das eigene oder fremde image eines Menschen (P(RAE) 197-98).

In seinem Spitwerk fiigt Merleau-Ponty das Spiegelbild in seine Uber-
legungen zum voyant-visible und allgemein der Masse des sensible ein.

120 »[S]ie sind um ihn herum, sie dringen sogar in seine Umfriedung ein, sie sind
in ihm, sie tapezieren von aufSen und von innen seine Blicke und seine Hande.
Er kann sie nur deshalb beriihren und sehen, weil er — verwandt mit ihnen und
als solcher selbst sichtbar und beriihrbar — sein eigenes Sein als Mittel benutzt,
um an ihrem Sein teilzunehmen, weil eine jede der beiden Seinsweisen Arche-
typ der anderen ist, weil also der Leib [corps; i.0.] zur Ordnung der Dinge ge-
hort, so wie die Welt universelles Fleisch [chair; i.0.] ist.« (SuU 181).

123

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Den Spiegel versteht Merleau-Ponty als Technik, als Korpertechnik
(technique du corps; ohne konkreten Verweis auf Marcel Mauss), die
»figure et amplifie la structure métaphysique de notre chair. Le miroir
apparait parce que je suis voyant-visible, parce qu’il y a une réflexivité
du sensible, il la traduit et la redouble« (OE 33)'*; darauf kommen wir
unten (siehe Kapitel 2.5.1) noch einmal zuriick.

2.3.1.9 Wahrnebmung der Welt als Distanz und Nibe

Nihe und Distanz sind der Wahrnehmung in mehrerlei Hinsicht inha-
rent: Ndhe und Distanz bestimmen das Ding selbst, sie spielen auf Sei-
ten der:des Wahrnehmenden eine entscheidende Rolle, und sie sind es-
senzielles Moment der Relation von Mensch und Welt. Zunichst ist also
schon das Ding in sich durch Nihe und Distanz gepragt. Wie oben (sie-
he Kapitel 2.3.1.4) bereits ausgefithrt, versteht Merleau-Ponty zumindest
ab den frithen 19 50er-Jahren Figuren, Dinge, allgemein Wahrgenomme-
nes selbst als bestimmte Modi des Abstands (»mode d’écart« (MSME
56)). Insofern ist das Ding in sich bestimmt durch bestimmte Nahe-Dis-
tanz-Relationen.

Zudem ist die Beziehung von Mensch und Welt eine von Nihe und Dis-
tanz (MSME 181). Mit Bezug auf Blaise Pascal spricht Merleau-Ponty
von einem wechselseitigen Verstehen von Mensch und Welt, das nur mog-
lich sei, weil es fiir mich Nahe und Distanz, Figur und Hintergrund gebe
(PP 467). Vor dem Hintergrund des Vokabulars des écart verandert sich
Merleau-Pontys Darstellung der Relation von Welt und Mensch. In die-
sem Kontext beschreibt Merleau-Ponty die Wahrnehmung als Ausdruck
der Welt — als »expression, expression du monde« (MSME 48). Wie spi-
ter noch starker zum Thema werden wird (siehe Kapitel 3), meint Aus-
druck in diesem Sinne nicht nur, dass sich Menschen in einem — wie auch
immer gearteten —>Produkt< ausdriicken, sondern auch, dass diese >Pro-
dukte« selbst die Welt ausdriicken und Menschen Zeugen dieses Prozesses
sind (MSME 48, 57). Dieses Wahrnehmungsverstiandnis riickt nun auch
die Frage der Ndhe und Distanz zwischen Mensch und Ding an zentrale
Stelle. Wahrnehmung meint, dass dieser weltliche Ausdruck vor dem
Dunkel des Menschen (»devant le noir du sujet«; MSME 48) etwas zur
Erscheinung bringt, sich ihm aufdringt, ihn dazu bewegt, sich mit ihm
und seiner Bedeutung auseinanderzusetzen. Wahrnehmung ist in diesem
Sinne der Auseinandersetzung mit einem sich Ausdriickenden, das »da«

121 »[V]erkorpert und erweitert die metaphysische Struktur unseres Leibes
(chair). Der Spiegel erscheint, weil ich ein Sehend-Sichtbarer bin: weil es
eine Reflexivitdt des Sinnlichen gibt, die er wiedergibt und verdoppelt.«

(AuG(AuG) 287)

124

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

— beziehungsweise >dort< in der Welt — ist und nicht als Vorstellung ei-
nes Dinges (das >in< mir und damit >nahe« wire) zu verstehen. Vielmehr
ist Wahrnehmung ein Haben auf Distanz — »[V]oir c’est avoir a distan-
ce« (OE 27; PP 306—7) oder — in einer radikaleren Formulierung — »pé-
nétration a distance des sensibles par mon corps« (Natu3 281)'22. Das
Ding als in sich durch bestimmte Modi der Abstinde (laterale Differenz,
diakritische Zeichen) strukturiert, bringt diese interne Struktur und da-
mit etwas anderes als das aktuell Gesehene, mehr als die aktuell gese-
hene Seite oder Perspektive zum Ausdruck; es driickt mir iiber die Dis-
tanz hinweg sein ganzes Sein als Ding aus, das es fiir mich ist, nicht nur
eine bestimmte Perspektive (MSME 57, 181). Ohne dass die Struktur des
Wahrgenommenen mit mir und meiner Struktur eine feste Einheit bilden
wirde, verketten sich die Strukturen in einem gewissen Ausmaf$ mitein-
ander, ist das Ding, das von mir eingenommen wird, ein Etwas, das mir
fehlte, um meinen Kreislauf zu schliefSen (Natu3 281). Im Sinne dieses
Habens auf Distanz spricht Merleau-Ponty (mit Paliard) von einer »sen-
siblité a la distance« — einer Sensibilitat auf Distanz (MSME 123). Auch
wenn ich ganz beim Ding — in seiner Nahe - bin, bleibt es fern. »[L]a
chose est distante en ce sens qu’elle ne livre ces messages qu’a conditi-
on de rester horizon, fond, inaccessible, style indiqué par la convergence
des Erscheinungen.« (MSME 181)™3 Das Ding kann also nur Ding sein,
weil es mir fern bleibt, nicht mit mir zusammenfillt.

Auf Seiten der:des Wahrnehmenden spielen Nihe und Distanz ebenso
eine entscheidende Rolle. Das Sehen, so wie wir es in der Regel kennen,
ist durch eine (nicht bewusst vollzogene) Synthese zweier leicht ferner
und sich doch iiberschneidender Wahrnehmungen geprigt: die zunichst
getrennten Wahrnehmungen durch jedes der beiden Augen (binokula-
re Wahrnehmung). Die beiden Augen sind nicht eins, die beiden Bilder
sind in einem gewissen Ausmaf$ unvereinbar, und doch ist ihre Wahr-
nehmung eine Wahrnehmung desselben Gegenstandes. Das Auseinan-
derfallen der beiden Bilder macht es moglich, Tiefe zu sehen. Die Einheit
ergibt sich dadurch, dass sie der Wahrnehmung als gemeinsames, ein-
heitliches Organ dienen (so wie man dies auch iiber unterschiedlichere
Wahrnehmungsorgane, beispielsweise die Augen und Nase, sagen kann)
(PP 266—70, VI 22; siche auch PbPassiv 261). Trotz der relativen Nihe
der beiden Augen (und gegebenenfalls auch der Augen und dem Objekt)
ist das Zusammenspiel der Wahrnehmungsorgane also dennoch ein Spiel

122 »[D]urchdringen [Penetration] des sensible auf Distanz durch meinen Kor-
per« (Natur3, 297; Ubersetzung adaptiert).

123 »[D]as »Dingc ist insofern distanziert, als es diese Nachrichten nur unter der
Bedingung liefert, dass es Horizont, Hintergrund, unerreichbar bleibt, ein
Stil, der durch die Konvergenz der Erscheinungen angedeutet wird.« (eige-
ne Ubersetzung)

125

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

von Nihe und Distanz, wie sich besonders deutlich im Sonderfall der
Doppelberithrung (siehe Kapitel 2.3.1.8) zeigt. Auch wenn die Doppel-
beriithrung eine besondere Form der Nihe ist — nicht nur weil es sich da-
bei (zunichst) um eine unmittelbare tastende Berithrung Haut an Haut
handelt, sondern auch weil es sich um eine Beriihrung zweier Teile, die
demselben Korperschema angehoren (im engeren oder weiteren Sinne,
je nachdem ob es tatsichlich eine Berithrung der eigenen Hand mit der
anderen oder der Hand der:des Anderen mit meiner Hand ist), handelt,
ist sie als Phanomen nur moglich, weil ein Abstand zwischen Beriihrtem
und Beriithrendem besteht, die beiden Hiande also nicht eins sind (bzw.
die Augen nicht eins sind mit dem Gesehenen). So wie meine Hinde und
der durch sie beriihrte Laptop oder meine Augen und das durch sie gese-
hene Buch in einer wechselseitigen Beziehung des Ausdrucks und Erfas-
sens dieses vor sich gehenden Ausdrucks innerhalb eines gemeinsamen
Systems (von Nihe und Distanz, von Abstinden) des sensibles stehen,
stehen auch die beiden Hinde (meine beiden Hinde, meine Hand und
die der:des Anderen) in einem gemeinsamen System.

Distanz ist fiir Merleau-Ponty also ein Phanomen, das jeglicher Wahr-
nehmung — zumeist im beschriebenen doppelten Sinne — inharent ist. Die
(rdumliche) Distanzierung eines Dings erscheint vor diesem Hintergrund
als ein weiterer Sonderfall. Merleau-Ponty beschreibt diese Distanzierung
als graduell und ohne eindeutige Grenzen. Unser Wahrnehmungsfeld ist
nicht einfach ein Weltausschnitt. Das Wahrnehmungsfeld hat keine klare
Umgrenzung; es endet nicht dort, wo die visuelle Wahrnehmung ver-
schwommen zu sein beginnt, und es schliefst das hinter uns Situierte
nicht vollstindig aus. »Quand on arrive aux limites du champ visuel, on
ne passe pas de la vision a la non-vision: le phonographe qui joue dans
la piéce voisine et que je ne vois pas expressément compte encore 3 mon
champ visuel; réciproquement, ce que nous voyons est toujours a cer-
tains égards non vu« (PP 321)**. Mit dem Nicht-Gesehenen im Gesehe-
nen meint Merleau-Ponty die notwendig und zufallig verdeckten Seiten
und Perspektiven des Dings. Wesentlicher ist jedoch, dass Merleau-Ponty
in dieser Beschreibung einmal mehr auf eine gewisse wechselseitige Er-
setzbarkeit der Sinne zuriickgreift, die jedoch nicht einen bewussten oder
vollstindigen Ubertritt von einem Sinn in einen anderen darstellt. Riickt
das Grammophon langsam aus dem Gesichtsfeld, so dass es visuell nicht
mehr gesehen werden kann (weil es durch die Wand, die die Zimmer vo-
neinander trennt, verdeckt ist), dann ist es dennoch nicht vollstindig aus

124 »Gelangt man an die Grenzen des Gesichtsfeldes, so geht man nicht vom
Sehen zum Nichtsehen iiber: das im Nebenzimmer spielende Grammophon,
das ich nicht explizit sehe, zihlt in meinem Gesichtsfeld gleichwohl noch
mit; umgekehrt ist, was wir sehen, immer auch in gewisser Hinsicht unge-

sehen« (PAW 323).

126

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

meinem visuellen Feld (champ visuel) verschwunden. Die Grenzen des
Gesichtsfeldes beschreibt Merleau-Ponty folglich als »moment néces-
saire de "organisation du monde« (PP 321; »notwendiges Moment der
Weltorganisation« (PdW 323)), da unsere Welt im gegebenen Sinne nicht
moglich wire, wenn immer alles und von allen Seiten zugleich und voll
zuginglich wire. Das Gesichtsfeld ist jedoch nicht objektiv umgrenzt
oder begrenzbar (PdW 323).

Die Relation (im weiten Sinne des merleau-pontyschen Wahrnehmungs-
begriffs) von Mensch und Welt ist also immer schon und — im Kontext
unserer Welt — notwendigerweise ein Spiel von Nihe und Distanz, von
Abstanden. Die Distanz, wie sie aus manch anderer Perspektive in der
(wo auch immer beginnenden) weiteren raumlichen Entfernung beginnt,
ist aus dieser Sicht nur eine graduelle Veridnderung, eine, die die Formen
und Systeme, die sich aus dem jeweiligen Aquivalenz- und Abstands-
beziehungen ergeben, vielleicht etwas loser (weniger fest zusammenge-
halten) sein ldsst, diese aber nicht komplett neu zeichnet. Die Distanz
ist vor diesem Hintergrund kein grundlegend befremdliches Phanomen.

2.3.2 Der Ausdruck dans le monde sensible:
Verhalten, Bewegung, Praktiken

Die Wahrnehmung, die Gegenstand des vorangegangenen Abschnitts
war, ist nur eine Seite der Beziehung von Mensch und Welt, die ande-
re Seite ist der Ausdruck (I’expression). Die Welt formt den Menschen
durch seine Wahrnehmung, dieser wendet sich der Welt zu und bedeutet
(le signifier) sie durch den Ausdruck (P2(Inéd) 42); die Bewegung ist die
snatiirliche« Fortfithrung oder die Fortsetzung im >Reifungsprozess« (ma-
turation) der Wahrnehmung (OE 18; AuG(AuG) 279). Wahrnehmung
und Ausdruck sind auch die zwei Seiten der aktiv-passiven Beziehung
von Menschen untereinander sowie von Mensch und Welt, die menschli-
che Begegnungen auf Distanz priagen (etwa im Sinne von einem Sprechen
und einem Héren iiber das Telefon oder dem Vorfiihren von Yoga-Ubun-
gen vor der Kamera und dem Sehen der Ubung iiber den Bildschirm). Die
Welt, die ich wahrnehme und jene, in der ich mich bewege und in der ich
praktiziere, sind Teil desselben Seins (OE 17, AuG(AuG) 279). Die erleb-
ten Unstimmigkeiten in Wahrnehmung und Ausdruck, andererseits aber
auch die Moglichkeiten und Stirken von Begegnungen auf Distanz, wi-
ren nicht verstehbar, wenn man das komplexe Zusammenspiel der sen-
sibles nicht bemerken wiirde. In dieser Aufmerksamkeit fur dieses kom-
plexe Zusammenspiel liegt die Stirke von Merleau-Pontys Philosophie.
Bevor naher auf die Vorziige dieser Perspektive im Kontext von Begeg-
nungen auf Distanz eingegangen wird, gilt es zuniachst das Ausdrucks-
phdnomen allgemein aus Merleau-Pontys Perspektive zu beschreiben.

127

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Der niheren Bestimmung von Merleau-Pontys Begriff des Ausdrucks
sei vorweggenommen, dass er damit nicht (nur) das bewusst gewahlte
Ausdriicken wohlgewihlter Worte meint. Zum einen umfasst der Aus-
druck neben dem Sprechen (das Merleau-Ponty, ebenso wie andere For-
men des Ausdriickens, als prireflexiven Prozess versteht (S(LIVS) 94))
auch diverse andere Formen des Praktizierens, Verhaltens und Bewe-
gens. Zum anderen fasst Merleau-Ponty den Ausdruck nicht im Sin-
ne des alltagssprachlichen Verstindnisses dieses Begriffs, demzufolge im
Ausdruck, metaphorisch gesprochen, etwas >Inneres< nach »AufSen< tiber-
tragen wird (Joas [1992] 2012: 113)."*5 Ebenso wie die Wahrnehmung
ist auch der Ausdruck nicht lediglich ein Phinomen unter anderen, son-
dern eine grundlegende Seite der Beziehung der sensibles, mehr noch, der
Ausdruck greift iiber den monde sensible hinaus und reicht in den mon-
de culturel hinein. Insofern beschrankt sich die folgende Diskussion des
Ausdrucks nicht auf den gegenwirtigen Abschnitt, sondern sie begleitet
durch den verbleibenden Teil dieses Textes.

Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen zum Ausdruck sind
die nicht unmittelbar oder nicht notwendigerweise sprachlichen For-
men: Bewegung, Verhalten und Praxis. Sein erstes grofleres Werk wid-
met Merleau-Ponty, zumindest wenn man dem Titel folgt, dem Phano-
men des Verhaltens, auch wenn La structure du comportement (SC, Die
Struktur des Verhaltens (SdV)) uber dieses Phinomen hinausgreift und
der darin propagierte Verhaltensbegriff ein weiter ist. Wenn Merleau-
Ponty von Verhalten spricht, so entwirft er damit weder ein Gegenstiick
zum >sinnhaften Handeln« (Weber 1984), noch versteht er Verhalten in
einem streng behavioristischen Sinne — was letztlich genau das Gegen-
teil des alltagssprachlichen Ausdrucksverstindnisses wire — als reines
»AufSen< ohne (bedeutsames) >Innen<. Merleau-Ponty fithrt zunachst eine
Neubestimmung des Begriffs durch; Bewegung (des Korpers) und Ver-
halten sind Begriffe, die sich nahestehen. 1953 verwendet er erstmals den
Begriff der Praxis. In seiner Einfuhrung dieses Begriffs wendet er sich ex-
plizit gegen den Begriff der Handlung.

2.3.2.1 Bewegung und Verhalten

Merleau-Ponty begreift Verhalten nicht als radikales Gegenstuck der
Wahrnehmung, sondern als ihre dialektische Erganzung und in Tei-
len als integrales Moment der Wahrnehmung. Vieles dessen, was oben
iiber die Wahrnehmung gesagt wurde, findet sich in Merleau-Pontys

125 Wie Joas zeigt, verstanden schon Herder und spiter auch Dewey den Aus-
druck nicht in diesem Sinne der Ubertragung von »innen«<nach »aufen« (Joas
[1992] 2012: 119, 208).

128

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Beschreibungen des Verhaltens wieder. Im vorangegangenen Abschnitt
zur Wahrnehmung war mitunter auch die Bewegung bereits Thema (sie-
he Kapitel 2.3.1.5). Wihrend dort jedoch die Wahrnehmung der Bewe-
gung des Dings im Vordergrund stand, liegt der Fokus nun auf der Bewe-
gung des Menschen selbst. Die Bewegung stiitzt sich in einem zweifachen
Sinne auf das kérperliche Sein des Menschen: Zum einen bedarf es ei-
nes >fahigen< Korpers (eines Korpers, der fihig zur Bewegung ist), und
zum anderen bedarf die Bewegung eines Gegenstiicks, also eines Hin-
tergrunds der Bewegung, der im Verstindnis Merleau-Pontys nicht im
engen raumzeitlichen Sinne einer Ortsverdnderung zu fassen ist, aber
dennoch eine Veranderung im Kontext korperlich-weltlicher Zusam-
menhinge darstellt. Die Bewegung ist also nur einem Zur-Welt-Seien-
den korperlichen Wesen moglich. Wie Merleau-Ponty in seinen spiten
Notizen vermerkt, ist der Korper in anderer Form in Bewegung und in
Ruhe, als Dinge es sind. Bewegungen seien fir ihn immer auch mogliche
Rubhestellungen. Moglich meint dabei nicht einen bestimmten Ort, an
dem er in Ruhe sein konnte, sondern ein »je peux«, ein »ich kann«, also
eine Moglichkeit zum Verweilen in Ruhe (SuU 285, VI 278).

In seinem Fruhwerk geht Merleau-Ponty noch von einer rein dufSer-
lichen und mechanischen Beziehung von Gegenstinden untereinander
aus (PdW 97). Die Beziehung von Korper und Gegenstinden/Welt be-
schreibt er jedoch bereits dort in anderen Termini als jenen der klassi-
schen Beschreibungen von Bewegung. Diese gingen, entgegen Merleau-
Ponty, von einer rein mechanischen Folge von Reiz und Reaktion aus,
wobei ein Reiz immer — quasi automatisch — eine bestimmte Reaktion
auslose. Der menschliche Korper werde dabei als »wohlgereinigte Ma-
schine« (PdW r1oo0) dargestellt. Merleau-Ponty lehnt die Idee eines sol-
chen mechanisch agierenden Korpers ab und spricht stattdessen von
zwei Polen des Verhaltens — der Umwelt und der Fahigkeit (SdV 184).
In der Regel zielen Bewegungen nicht auf Vorstellungen ab, sondern sie
sind intentional auf etwas in der Welt gerichtet. In diesem Sinne kann
Merleau-Ponty sagen: »La conscience est Pétre a la chose par intermé-
diaire du corps.« (PP 161; »Bewusstsein ist Sein beim Ding durch das
Mittel des Leibes.« (PdW 167-68)) Die Bewegung setzt voraus und ver-
deutlicht, dass der Korper in einer dialektischen Beziehung zur Welt steht
—er >wohnt< Raum und Zeit ein (PP 162; PAW 169). In Le visible et I’in-
visible beschreibt Merleau-Ponty, dass der Korper durch seine Bewegun-
gen die Welt in Schwingung versetzen konne (»mes mouvements |...]
font vibrer le monde« (VI 22)). Dies zeigt die Wechselwirkung der Bewe-
gung an: Bewegung ist nicht nur eine Aktivitit des Korpers auf die Welt
hin, sondern auch eine >sReaktion< der Welt auf den Korper.

Die intentionale Beziehung zwischen Koérper und Welt in der Bewe-
gung macht Merleau-Ponty in seinem Vorlesungsmanuskript Le monde
sensible et le monde de I'expression besonders deutlich.

129

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Notre mobilité = simple fait constaté que nous nous déplagons comme
un objet se déplace. Notre mobilité = éclatement d’un projet moteur en
mouvements effectués, immanence du résultat a ’initiative, jonction ma-
gique de la main au but, et non de la pensée de la main et de la pensée
du but. Donc notre mobilité = participable par autre chose que corps,
non définissable méme sans référence a espace méta-corporel. (MSME
118; Hervorhebung A.S.)*¢

Bewegung ist zwar eine Bewegung eines Korpers, der zur Welt ist, sie ist
jedoch keine (bzw. nicht primir eine) Ortsverdnderung (MSME 184-85;
MSME 188). Merleau-Ponty diskutiert, ebenfalls in seinem Manuskript
zu Le monde sensible et le monde de I'expression, verschiedene Konzep-
tionen der Bewegung, wobei er die gestalttheoretische Konzeption als
Ausgangspunkt oder Vorbedingung fiir seine Konzeption von Bewegung
ansieht. Die gestalttheoretische Konzeption von Bewegung beschreibt er
als einen Begriff der reinen Bewegung (mouvement pur) oder Realitat des
Sich-Bewegenden (réalité du mouvant). Es handelt sich um die Analy-
se des »mouvement d’un sujet engagé par un corps dans ’étre« (MSME
183; »die Bewegung eines Subjekts, das durch den Korper im Sein enga-
giert ist« (eigene Ubersetzung)). Bewegung wird hier und in weiterer Fol-
ge auch von ihm als Ausdruck verstanden, Ausdruck als Auftreten oder
Erscheinen einer Existenz (MSME 183).

2.3.2.2 Konkrete und >virtuelle« Bewegung

Bewegung ist, wie das Vorangegangene gezeigt hat, die Bewegung eines
zur-Welt-seienden, korperlichen Menschen. So wie sich Bewegung bis
dato dargestellt hat, findet sie vor und mit Dingen statt; sie ist eine Aus-
einandersetzung mit der Welt. Nicht jede Bewegung ist jedoch im gleich
engen Sinne an die Welt gebunden — unmittelbarer an die Welt gebunden
wire etwa das Auffangen einer Kugel, die tiber den Tisch rollt, sich auf
die Kante zubewegt und auf den Boden zu fallen droht (MSME 89, siehe
Kapitel 2.3.1.5), weniger unmittelbar an die Welt gebunden ist etwa das
Fingieren (>so tun, als ob< man an eine Tir klopfen wiirde (PdW 144)).
Insofern ist nicht jede Bewegung grundsatzlich und immer eine unmit-
telbare Reaktion auf die gegebenen weltlichen Umstinde. Die Bewegung

126 »Unsere Bewegung/Mobilitit = die einfach festgestellte Tatsache, dass wir
uns bewegen, wie ein Objekt sich bewegt. Unsere Bewegung/Mobilitit =
Ausbruch eines motorischen Projekts in ausgefithrte Bewegungen, Imma-
nenz des Ergebnisses gegentiber der Initiative, magische Verbindung der
Hand mit dem Ziel, und nicht des Denkens an die Hand und des Denkens
an das Ziel. Daher [ist] unsere Bewegung/Mobilitit = fiir/durch etwas an-
deres als den Korper teilhabbar, nicht definierbar, auch ohne Bezug auf ei-
nen meta-kérperlichen Raum. « (eigene Ubersetzung)

130

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

ist dadurch jedoch nicht weniger korperlich und in einem abstrakteren
Sinne auch nicht weltlos oder dem Zur-Welt-Sein enthoben. Hinter die-
ser stirkeren und weniger starken Bindung an unmittelbare weltliche
Bedingungen verbirgt sich eine bestimmte Fihigkeit, die Merleau-Ponty
unter den Stichworten konkrete und virtuelle Bewegung sowie des Syn-
kretismus diskutiert. Sie beruht ebenfalls auf einer bestimmten Konzep-
tion von Welt (siehe Kapitel 2.3.2.3).

Die konkrete und die virtuelle Bewegung unterscheiden sich dadurch,
dass der Hintergrund (fond) der zuerst genannten die gegebene Welt (le
monde donné) ist, jener der zuletzt genannten ein konstruierter (PP128).
Die konkrete Bewegung zieht sich durch die Welt selbst, in der die Be-
wegung verlauft.

Le mouvement concret est donc centripéte, tandis que le mouvement
abstrait est centrifuge, le premier a lieu dans I’étre ou dans I’actuel, le
second dans le possible ou dans le non-étre, le premier adhére a un fond
donné, le second déploie lui-méme son fond. (PP 129)'*7

Die konkrete Bewegung ist zentripetal, da sie ihre Kraft von aufen ge-
winnt und da diese Kraft bis in den innersten Kern des Korpers wirkt.
Die virtuelle Bewegung hingegen ist zentrifugal, in dem Sinne, dass ihre
Kraft von ihrem Kern nach aufSen hin diffundiert.

Merleau-Ponty erarbeitet die Unterscheidung und die spezifische Be-
deutsambkeit der Fahigkeit zur virtuellen Bewegung in Phénoménologie
de la perception anhand der Bewegungen von Personen mit bestimm-
ten Psychopathologien, insbesondere anhand des Falles eines gewissen
Herrn Schneider'2®. Mithilfe neurowissenschaftlicher beziehungsweise

127 »Die konkrete Bewegung ist zentripetal, die abstrakte Bewegung ist zentrifu-
gal, die erste hat statt in der Wirklichkeit oder im Sein, die zweite im Mog-
lichen oder im Nicht-sein, die erste heftet an einen gegebenen Hintergrund
sich an, die zweite entfaltet ihren Hintergrund selbst.« (PdW 137)

128 Merleau-Ponty setzt sich (vor allem in seinem frithen Werk) ausfiihrlich mit
Studien der Gestaltpsychologie und aufkommenden Neurowissenschaften
auseinander (insbesondere mit Studien aus dem Umfeld des Instituts fiir die
Erforschung der Folgeerscheinungen von Hirnverletzungen, das Adhémar
Gelb und Kurt Goldstein in Frankfurt am Main aufbauten) und diskutiert
in diesem Kontext einige der dort untersuchten >pathologischen Fille, ins-
besondere dem >Fall< Schneider. An das Frankfurter Institut war wahrend
des Ersten Weltkriegs ein Lazarett fir Hirnverletzte angegliedert (Wolfradt
2015: 141-42; Gelb/Goldstein 1920: 3). Gelb und Goldstein beschiftigen
sich in einzelnen Schriften meist mit ein- bis zwei konkreten Fillen (Gelb/
Goldstein 1920: 4). Im ersten Band der von Gelb und Goldstein herausge-
gebenen Psychologischen Analysen hirnpathologischer Fille dominiert der,
von Merleau-Ponty wiederholt rezipierte, Fall des Herrn Schneider. Diesen
Fall beschreibt Mitchell Ash als » paradigmatisch« fiir das Vorgehen und die
schriftliche Darstellung der Untersuchungen von Gelb und Goldstein (Ash

I31

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

gestaltpsychologischer Literatur seiner Zeit zeigt Merleau-Ponty, dass
diese Personen zwar zum konkreten Verhalten, nicht aber zum virtuel-
len Verhalten in der Lage sind.™*

Mais chaque stimulation corporelle chez le normal éveille, au lieu
d’un mouvement actuel, une sorte de »mouvement virtuels, la partie
du corps interrogée sort de ’anonymat, elle s’annonce par une tension
particuliére, et comme une certaine puissance d’action dans le cadre du
dispositif anatomique. Le corps chez le sujet normal n’est pas seulement
mobilisable par les situations réelles qui Pattirent a elles, il peut se dé-
tourner du monde, appliquer son activité aux stimuli qui s’inscrivent sur
ses surfaces sensorielles, se préter a des expériences, et plus généralement
se situer dans le virtuel. C’est parce qu’il est enfermé dans I’actuel que le
toucher pathologique a besoin de mouvements propres pour localiser les
stimuli, et c’est encore pour la méme raison que le malade remplace la
reconnaissance et la perception tactiles par le déchiffrement laborieux
des stimuli et par la déduction des objets. (PP 126)%°

1998: 278). Gelb und Goldstein selbst stellen den Fall Schneider folgender-
mafSen vor: »Hinterhauptsverletzung mit Seelenblindheit. Schn., Musketier,
24 Jahre alt, Arbeiter. Frither nie krank. Familienangehorige gesund. Mitt-
lerer Schiiler. Im Felde keine besonderen Strapazen, alles gut vertragen. Kein
Alkohol. Verwundet am 4. Juni 1915 durch Minensplitter; sofort bewuf3t-
los. 4 Tage in diesem Zustand« (Gelb/Goldstein 1920: 9).

129 Merleau-Ponty spricht in diesem Kontext wiederholt vom Verhalten eines/
des >Kranken< und vergleicht dieses teils mit dem Verhalten von >Primitiven.
Die Wahl des Begriffs >primitiv< ist nicht als Wertung zu verstehen, wie der
gegenwirtige Sprachgebrauch nahelegt (Duden online 2022), vielmehr greift
Merleau-Ponty Diskurse in den Einzelwissenschaften, vor allem in der Ge-
staltpsychologie, auf und er greift auf deren Begrifflichkeiten zuriick. Der Ver-
wendungsweise des >Primitiven< in der Gestaltpsychologie kann hier nicht hin-
reichend nachgegangen werden. In einem Aufsatz aus dem Jahr 1925, den
Merleau-Ponty in Phénoménologie de la perception zitiert, verstehen Gelb und
Goldstein unter >primitivem Verhalten< ein »der Wirklichkeit naheres Verhal-
ten« (Gelb/Goldstein 1925: 149). So etwa erscheint das Verhalten von »Th.«,
einem Herrn der 1918 durch einen Granatsplitter am linken Scheitelbein ver-
wundet wurde, beim Versuch Farben zuzuordnen »unrationeller, lebensniher
insofern, als er das Muster und den Farbhaufen nicht von vornherein unter ei-
nem bestimmten Gesichtspunkt betrachtete, etwa unter dem Gesichtspunkt der
Bliue, Rote usw., unabhingig davon, ob die vorgelegten Farben die Bldue oder
Rote stark oder schwach hervortreten liefSen. « (Gelb/Goldstein 1925: 149).

130 »Beim Normalen aber erregt jede leibliche Reizung statt einer aktuellen Be-
wegung eine Art >virtueller Bewegungy, die betroffene Korperstelle tritt aus
ihrer Anonymitit heraus, zeigt sich durch eine gewisse Spannung und gleich
einem Handlungsvermoégen im Rahmen der anatomischen Anlage an. Beim
normalen Subjekt ist der Leib [bzw. Korper; A.S.] in Bewegung zu setzen
nicht nur durch wirkliche Situationen, die gleichsam ihn an sich ziehen, er

132

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Wihrend Menschen also tiblicherweise dazu in der Lage sind, sich auf
das Mogliche hin oder diesem entsprechend zu bewegen, bleibt die:der
Kranke in ihrem:seinem Tun auf das aktuell Gegebene beschriankt (PP
127). Das fehlende Bewegungsvermogen der >Krankenc« sei nicht durch
die Motorik bedingt, ebenso wenig durch ein fehlendes oder unzurei-
chendes Denken, das (manchen Positionen zufolge) fir die Bewegung
notig wire. Es miisse also, so argumentiert Merleau-Ponty in seiner Su-
che nach einer dritten Position, eine »intentionnalité motrice« (PP 12.8;
» Bewegungsintentionalitit« (PdW 136)) oder ein »project moteur« (ei-
nen Bewegungsentwurf — deutscher Begriff i.O. in Klammer; PP 128,
PdW 136) geben, welche als Form der Antizipation des Bewegungsziels
zu verstehen sind (PP 128). Insofern »ist« die:der Kranke schlicht ihr:sein
Korper und der Korper die »puissance d’un certain monde« (PP 124;
»das Vermégen einer bestimmten Welt« (eigene Ubersetzung)).

Dies zeigt sich etwa in der Unfahigkeit zu fingieren. Schneider konne,
so die Beschreibung von Goldstein, die Merleau-Ponty aufgreift, an eine
Tir klopfen, aber nur wenn er vor einer (nicht verdeckten) Tur steht. Mit
Goldstein gelangt Merleau-Ponty zu der Einsicht, dass Schneider fur die
Ausfiihrung seiner Bewegung — des Klopfens — einen Zielpunkt der Bewe-
gung in Reichweite der Bewegung — also eine vorhandene Tur — benotige,
der im vorliegenden Fall fehle (PdW 144). Schneider sei unfihig zu >spie-
len¢, denn dies erfordere es, dass er sich voriibergehend in eine imagina-
re oder fiktive Situation, in ein anderes Milieu versetze (PP 157). Ebenso
sei er unfihig, so zu tun, als wiirde er gewisse Arbeitsabldufe ausfiihren,
wenn die dafiir benétigten Utensilien nicht zur Hand sind (PP 157). Zu-
dem ist Schneider nicht dazu in der Lage, eine andere Situation fiir ihn
parallel als Situationen wahrzunehmen und zu verstehen (PP 157).

Das gemeinsame Problem der verschiedenen untersuchten >Kranken<
fasst Merleau-Ponty folgendermaflen zusammen:

C’est que toutes ces opérations exigent un méme pouvoir de tracer dans
le monde donné des frontiéres, des directions, d’établir des lignes de
force, de ménager des perspectives, en un mot d’organiser le monde
donné selon les projets du moment, de construire sur ’entourage géo-
graphique un milieu de comportement, un systéme de significations qui
exprime au dehors I’activité interne du sujet. (PP 130)™*

kann von der Welt sich abwenden und aktiv den Reizen sich zuwenden, die
seine sensorischen Oberflichen beriithren, auf Experimente sich einlassen
und tiberhaupt sich im Virtuellen situieren. Weil er aufs Aktuelle beschrankt
ist, bedarf der pathologische Tastsinn eigens einer Bewegung, um Reize zu
lokalisieren, und aus eben demselben Grunde ersetzt der Kranke taktiles
Wahrnehmen und Erkennen durch mithsames Entziffern der Reize und Er-
schliefen des Gegenstandes.« (PAW 134-35)

131 »All diese Handlungen verlangen ndmlich ein und dasselbe Vermogen, in
der gegebenen Welt Grenzen zu ziehen, Richtungen festzuhalten, Kraftlinien

133

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Konkrete und virtuelle Bewegung finden ihr Gegenstiick in der Welt
(konkrete Bewegung) und der virtuellen Welt (virtuelle Bewegung) (siehe
Kapitel 2.3.3.4) sowie im Korper und dem virtuellen Korper. Der virtu-
elle Korper tritt zutage, wenn sich die Aktivititen des Korpers auf etwas
anderes beziehen als die unmittelbar gegebene Welt — wenn er in virtu-
eller Bewegung ist. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty anhand
eines Versuchs, bei dem eine Person das Zimmer, in dem sie sich befin-
det, nur durch einen geneigten Spiegel — und daher schief — sieht (PdW
290). Nach einiger Zeit sicht die Person dieses Zimmer nicht mehr aus
einem anderen, befremdlichen Winkel, sondern beginnt sich dort einzu-
richten und »cette merveille se produit que la chambre reflétée évoque
un sujet capable d’y vivre« (PP 289)%32, Dabei wird der reale Korper zu
einem virtuellen Korper, in dem Sinne, dass sich das Subjekt nun in die-
ser Welt »dort« fihlt, seine Korperteile so empfindet, wie sie sein mussten,
um der virtuellen Welt zu entsprechen (PP 289). Der Korper der virtuel-
len Bewegung ist nicht (nur) der aktuelle Korper (corps actuel), sondern
der mogliche Korper (corps possible).

Nihe und Distanz werden durch die konkrete und virtuelle Bewegung
auf zumindest zwei Weisen beriithrt. Zunachst kann konkrete Bewegung
uber Distanz hinweg wirken, wie Merleau-Ponty anhand der Gesten ge-
genuber einer:einem in Entfernung stehenden Freund:in zeigt:

Quand je fais signe a un[- e] ami[- €] de s’approcher, mon intention
n’est pas une pensée que je préparerais en moi-méme et je ne percois
pas le signe dans mon corps. Je fais signe a travers le monde, je fais
signe la-bas, ou se trouve mon[/ma] ami[- e], la distance qui me sépare
de lui[/d’elle], son consentement ou son refus se lisent immédiatement
dans mon geste, il n’y a pas une perception suivie d’'un mouvement, la
perception et le mouvement forment un systeme qui se modifie comme
un tout. (PP 128-29; Ergdnzungen A.S.)'33

abzuzeichnen, Perspektiven zu er6ffnen, kurz, nach einem Augenblicksprin-
zip die Welt zu organisieren, auf die geographische Umgebung ein Milieu
des Verhaltens und ein Bedeutungssystem zu griinden, das im Auflen die in-
nere Aktivitat des Subjekts ausdriickt.« (PdW 138)

132 »[D]as Wunder, das das reflektierte Zimmer ein Subjekt hervorruft, das in
ihm zu leben vermag« (PdW 292).

133 »Gebe ich einem Freund [:einer Freundin] ein Zeichen, zu mir heriiberzu-
kommen, so ist meine Intention nicht ein Gedanke, den ich in meinem Inne-
ren hegte, noch nehme ich das Zeichen in meinem Korper wahr. Ich mache
das Zeichen durch die Welt hindurch, ich mache es dort, wo mein Freund
[:meine Freundin] sich befindet, der Abstand der mich von ihm [:ihr] trennt,
seine [:ihre] Zustimmung oder Ablehnung spiegeln sich unmittelbar in mei-
ner Bewegung, es liegt keine Wahrnehmung vor, der eine Bewegung folgte,
Wahrnehmung und Bewegung bilden ein System, das als Ganzes sich modi-
fiziert.« (PdW 137; Ergdnzungen A.S.)

134

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Die Gesten werden durch die Welt gemacht, es sind Zeichen, die ich dort,
wo die:der Freund:in steht, mache. Wir sind zwar raumlich voneinander
entfernt, die konkrete Bewegung findet aber — im unmittelbaren Zusam-
menspiel der Wahrnehmung des Verhaltens der Freundin:des Freundes
und meiner Gesten — direkt in der konkreten Welt und in Auseinander-
setzung mit dieser statt. Zugleich kann (oder muss) man mit Merleau-
Ponty die Wahrnehmung auf Distanz im System mit entsprechenden Be-
wegungen als virtuelle Bewegung verstehen (MSME 52).

Diese Fahigkeit des Korpers, sich in einem sschrigens, also leicht ge-
dreht wahrgenommenen Zimmer heimisch zu fithlen, das Zimmer in die-
ser Perspektive nach einiger Zeit als >normal< wahrzunehmen und den
eigenen (virtuellen) Korper als Teil dieses veranderten Universums zu
empfinden, lasst sich analog auf gegenwartige Phianomene tibertragen.
Videokonferenzen etwa fordern dieses virtuelle korperliche Sein in einem
mehrfachen Sinne ein: Zum einen nimmt man sich selbst und den um-
gebenden Raum in leicht veranderter Perspektive >hier< am Bildschirm
wahr, zum anderen nimmt man das andere Zimmer (oder die anderen
Zimmer) >dort< wahr. Dieses Zimmer wird zu einem Zimmer, in dem ich
zugange sein konnte. Bleibe ich in meiner Wahrnehmung wahrend der
Videokonferenz auf diesen Blick in die Welt dort beschriankt (und kon-
trastiere sie nicht fortwihrend mit einer Welt hier; siche PP 289), so kann
ich virtuell korperlich spiiren, wie sich jemand dort bewegen kann, wie
sie:er sich mit anderen Koérpern, Dingen und schlicht dem Raum verhal-
ten kann. Auf diese Weise kann man mit Merleau-Ponty verstehen, wie
es moglich ist, dass ich den Korper dort in einer Weise anleite, gewisse
Dinge zu tun, wie ich sie tun wiirde, wenn ich dort wire.

2.3.2.3 Die Strukturen des Verhaltens und der Synkretismus

Die zweite theoretische Linie, anhand der Merleau-Ponty den Gedanken
der Losbarkeit aus der unmittelbaren weltlichen Umgebung entwirft, ist
der Synkretismus. Diesen fithrt Merleau-Ponty im Wesentlichen in zwei
Kontexten ein: zum ersten, wenn er in La structure de comportement
eine gestalttheoretische Betrachtungsweise und Unterscheidung von Ver-
halten entwirft, und zum zweiten in seinen Vorlesungen zur Kinderpsy-
chologie, wenn er die veranderten Verhaltensfihigkeiten im Verlauf der
kindlichen Entwicklung beschreibt. Im ersten Kontext, auf den im Fol-
genden zuerst eingegangen wird, steht der monde sensible im Vorder-
grund, im zweiten der monde culturel.

Merleau-Ponty bricht in seinem Frithwerk mit der klassischen Un-
terteilung von Verhalten in einfaches und komplexes oder von niede-
ren und hoheren Reaktionen. Stattdessen fasst Merleau-Ponty Verhalten
von dessen Struktur her (SdV 1471) und unterscheidet Verhalten folglich

135

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

»selon que la structure en eux est noyée dans le contenu ou qu’au
contraire elle en émerge pour devenir, a la limite, le théme propre de
Pactivité« (SC 113).734 Unter Gestalt versteht er an dieser Stelle:

La forme, au sens ou nous I’avons définie, posséde des propriétés origi-
nales a ’égard de celles des parties qu’on en peut détacher. Chaque mo-
ment y est déterminé par I’ensemble des autres et leur valeur respective
dépend d’un état d’équilibre total dont la formule est un caractére in-
trinséque de la >forme«. (SC 1o1)™s

Zur Unterscheidung von Verhaltensformen fithrt Merleau-Ponty die Un-
terscheidung von formes syncrétiques (synkretistische Gestalten), formes
amovibles (ablosbare Gestalten) und formes symboliques (symbolische
Gestalten) ein (SdV 120, SC 113; siche auch Hyppolite 1961: 238). Die-
se drei Gestalten entsprechen nicht drei verschiedenen Gruppen von Le-
bewesen, denn alle Lebewesen wiirden die Gestalt, der ihr Verhalten am
ehesten entspricht, immer wieder auch unter- oder tiberschreiten (SdV
120, SC 113-14). Allen Strukturen des Verhaltens sei gemeinsam, dass
sie nicht als etwas zu verstehen sind, das im objektiven Raum und der
objektiven Zeit ablduft. Ist ein Verhalten einmal erlernt, dann ist es kein
unmittelbarer gegenwirtiger Moment mehr, sondern eine zeitlich fortbe-
stehende Moglichkeit.*3¢ Das unmittelbare Verhalten orientiert sich nicht
am unmittelbaren objektiven Raum (»le monde vrai ou I’étre pur«), son-
dern am Sein fiir das Tier (»1’étre-pour-I"animal«), also einem fur die Spe-
zies typischen Milieu. Es geht ihm also um eine bestimmte Weise des Zur-
Welt-Seins oder des Existierens (SC 136; SAV 141-42).

Wenn Merleau-Pontys Unterscheidung dieser Gestalten im Folgenden
wiedergegeben wird, so nicht, um diese auf ihre Aktualitit und Uberein-
stimmung mit neueren Forschungserkenntnissen zu befragen, sondern
um Merleau-Pontys (in den philosophischen Konsequenzen weit tiber
die von ihm zitierten empirischen Erkenntnisse hinausgreifenden) Ver-
stindnis von Verhalten und damit einhergehend die Relation von Kor-
per und Welt weiter zu beschreiben und im Zuge dessen die Moglichkeit

134 »[S]ondern sie danach zu klassifizieren, ob die Struktur bei ihnen in den In-
halt eingesenkt ist [noyée; i.0.] oder ob sie im Gegenteil daraus auftaucht
[émerge; i.0.], um am Ende das eigentliche Thema der Titigkeit auszuma-
chen« (SdV 119).

135 »Die Gestalt, so wie wir sie bestimmt haben, besitzt Eigenschaften, die eigen-
stindig sind gegeniiber den Eigenschaften der Teile, die man von ihr ablo-
sen kann. Jedes Moment ist hier bestimmt durch die Gesamtheit der iibrigen
Momente, und ihr gegenseitiger Wert hingt ab von einem Gleichgewichts-
zustand des Ganzen, dessen Formel ein inneres Charakteristikum der >Ge-
stalt< ist.« (SdV 106)

136 Dies verweist bereits auf den praxistheoretischen Gehalt von Merleau-Pontys
Philosophie (sieche Kapitel 2.3.2.4).

136

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

zur Distanzierung aus einer unmittelbaren raumlichen Situation weiter
zu explorieren.

(1) Formes syncrétiques (Synkretistische Gestalten)

A ce niveau, le comportement est lié soit a certaines aspects abstraits des
situations, soit a certains complexes de stimuli trés spéciaux. De toute
maniére, il est emprisonné dans le cadre de ses conditions naturelles et
ne traite les situations inédites que comme des allusions aux situations
vitales qui lui sont prescrites. (SC 114)"7

Verhalten, das der synkretistischen Gestalt entspricht, ist also dadurch
geprigt, dass es an die konkreten Umstinde, die den Korper umgeben,
sanhaftet< (adhére) und gleicht so in einem gewissen AusmafS dem kon-
kreten Verhalten. Auf der Ebene der synkretistischen Formen ist nur ein
Verhalten, das eine bestimmte Relation zu den Dingen eingeht und dar-
in aufgeht, moglich, keine Vielfalt (SdV 133).

(2) Formes amovibles (Ablosbare Gestalten)

Synkretistische Gestalten verbleiben also in konkreten Situationen ver-
haftet. Lernen im vollen Sinne sei auf dieser Ebene nicht méglich, denn
Signale (signaux), die nicht durch Instinkte festgelegt sind, beruhen auf
Strukturen, die nicht unmittelbar an die jeweilige materielle Situation
gebunden sind (SC 115). Bedingter und unbedingter Reiz fallen bei die-
sen komplexeren Situationen nicht unmittelbar zusammen, sondern sie
stehen in einer bestimmten Beziehung zueinander (SdV 125). Am Bei-
spiel von Wolfgang Kohlers Versuchen mit Haushiihnern zeigt Merleau-
Ponty, dass das Signal selbst eine Gestalt (Sign-Gestalt) ist. Wenn man
dem Huhn beibringe, von zwei Koérnerhaufen den hellgrau-markierten
zu wihlen, und wenn man dann nach vielen Versuchen die Grautone
variiere, dann konne man dem Huhn beibringen, den jeweils helleren
Haufen zu wihlen. Die »reflexogene Wirkung« (le pouvoir réflexoge-
ne) sei nicht an einen bestimmten Grauton gebunden, sondern vielmehr
daran, welche Nuance die hellere der gezeigten sei (SC 116; SAV 122).
Die Komplexitit der Struktur dieser Signale konne stark variieren (SdV
123); es handle sich in der Regel nicht um eine einfache Beziehung, son-
dern um eine Beziehung zwischen Beziehungen (SdV 122). Das Vermo-
gen, sich an diese Struktur der Signale und nicht so sehr an die materiel-
le Ebene anzupassen, ist bei menschlichen Kindern eher gegeben als bei

137 »Auf diesem Niveau ist das Verhalten entweder gebunden an bestimmte abs-
trakte Aspekte der Situation oder an bestimmte Reizkomplexe, die einen sehr
speziellen Charakter haben. Auf jeden Fall bleibt es eingeschlossen in den
Rahmen natiirlicher Bedingungen und sieht in neuartigen Situationen nur
Anspielungen auf vitale Situationen, die ihm vorgezeichnet sind.« (SdV 120)

137

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Tieren. Dies zeigt Merleau-Ponty am Beispiel eines Versuchs, bei dem
Kindern und Affen eine Reihe von Schachteln vorgesetzt wurde und bei
dem sich unter jeweils einer dieser Schachteln ein Stick Schokolade ver-
barg. Legte man nun bei jeder neuen Runde das Stiick Schokolade einer
gewissen Systematik folgend unter eine andere Schachtel, dann fanden
es Kinder, ohne jedes Mal die Schachteln von der ersten beginnend zu
heben, auf niedere Affen traf dies nicht zu. Dieser Versuch zeige,

chez le premier [’enfant; A.S.] ’aptitude et chez le second [le singe; A.S.]
I’impuissance a se déprendre de la structure élémentaire qui confére au
lieu ot a atteint le but une valeur réflexogéne positive, pour s’ouvrir a
des structures plus complexes ou la valeur réflexogene est distribuée en
fonction de I’espace et du temps (SC 119; Hervorhebung i.0.).*3*

Die Komplexitit der Losung aus einer bestimmten Situation zeigt sich in den
beschriebenen Versuchen. Fiir Affen sind eine Kiste, auf der man sitzen kann,
und eine Kiste, die man als Werkzeug gebrauchen kann (etwa um sie zu sta-
peln, um zu einem hoher gelegenen Gegenstand zu gelangen), nicht dasselbe.
Sitzt ein anderer Affe auf einer Kiste, dann werde die Kiste ausschliefSlich als
Sitzgelegenheit angesehen, nicht als Werkzeug. »[A] chaque moment, I’ani-
mal ne peut adopter a I’égard des objets un point de vue choisi a discrétion,
mais P'objet apparait revétu d’un >vecteur< investi d’une >valeur fonction-
nelle< qui dépendent de la composition effective du champ.« (SC 127)1*
Menschen sind dazu in der Lage, einem Gegenstand gegentiber verschiede-
ne Perspektiven einzunehmen und in ihm zugleich unterschiedliche Funk-
tionen oder Gebrauche zu erkennen (Affen nicht). Weitere Versuche zeigen,
dass es fur Tiere zwei unterschiedlich komplexe Aufgaben sind, »selbst einen
Umweg zu machen« und etwas anderes, etwa eine Frucht, die sie gerne ha-
ben mochten, »einen Umweg machen zu lassen«, dass es also komplexer
ist, die Frucht zunichst nach hinten zu stoflen, so dass sie dann um ein Hin-
dernis herumrollt und so erreichbar wird, als wenn der Affe das Hinder-
nis umgeht. Das Ziel (die Frucht) ist ein Fixpunkt, beweglich ist der Orga-
nismus, also das Tier selbst (SdV 132). Eine dhnlich abstrakte Betrachtung
sei notig, wenn man (Straflen-/Land-)Karten lesen mochte.

Le tracé purement visuel exige que nous nous représentions I’itinéraire en
vue cavaliére, d’un point de vue qui n’a jamais été le ndtre quand nous le

138 »[D]af$ das Kind fahig, der Affe aber unfihig ist, sich zu losen von der ele-
mentaren Struktur, die dem Ort, an dem das Ziel erreicht wurde, einen po-
sitiven reflexogenen Wert verleiht, und sich statt dessen zu 6ffnen fiir kom-
plexere Strukturen, bei denen der reflexogene Wert in Funktion von Raum
und Zeit verteilt wird« (SdV 125; Hervorhebung i.0.).

139 »[D]as Tier kann nicht in jedem Augenblick Gegenstianden gegeniiber einen be-
liebig zu wahlenden Standpunkt einnehmen, sondern der Gegenstand tritt auf
mit einem >Richtungsfaktor« [vecteur; i.0.] und einem >Funktionswert<, was
beides von der tatsichlichen Komposition des Feldes abhiangt« (SdV 132).

138

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

parcourions, que nous soyons capables de transcrire une mélodie ciné-
tique en diagramme visuel, d’établir entre I’un et autre des relations de
correspondance réciproque et d’expression mutuelle. (SC 128)™°

Karten lesen und Gegenstidnde einen Umweg machen lassen — beides er-
fordert es, durch unsere Gesten symbolisch die Bewegungen zu zeichnen,
die wir zu tun hatten, wiren wir an der Stelle dieses, den Umweg zurtck-
legenden Objekts oder die wir zu tun hitten, wiren wir an einem Punkt
in der Landschaft, der uns durch die Karte angezeigt wird und mochten
wir von dort an einen anderen Punkt gelangen. Wesentlich fiir dieses Ver-
mogen ist die Fahigkeit, eine Beziehung zwischen Beziehungen herzustel-
len; dies sei eine Struktur beziehungsweise eine »intention a la seconde
puissance« (SC 128; »Intention in zweiter Potenz« (SAV 133; siehe auch
Hyppolite 1961: 238)). Kohlers Versuchstiere wiren nicht dazu in der
Lage gewesen, sich in die Position des Objekts zu versetzen, Menschen
sind es in der Regel sehr wohl. Menschen (und manche Tiere) sind also
(1) dazu in der Lage, sich in eine abstraktere Situation zu begeben und Si-
gnale zu verstehen, die zwar in Verbindung mit der materiellen Situation
stehen, aber nicht unmittelbar mit dieser zusammenfallen und (2) dazu,
die Perspektive von anderen (Lebewesen und Dingen) einzunehmen und
diese als beweglich (nicht als Fixpunkt) anzusehen und sich selbst als be-
weglich in einem nicht unmittelbar erlebbaren Raum zu sehen.

Der Synkretismus wird noch in einem zweiten — sozialeren oder kul-
turellen — Kontext von Bedeutung. Bereits La nature de la perception,
Merleau-Pontys 1934 verfasster Antrag auf Verlingerung seiner Forde-
rung durch die Caisse nationale des sciences, zeugt von Merleau-Pontys
Interesse an der Kinderpsychologie (einem Fach, in dem er von 1949—
1952 einen Lehrstuhl an der Sorbonne bekleiden soll). Bereits in diesem
frithen Antrag spricht er von der Idee einer »perception syncrétique«
(einer synkretistischen Wahrnehmung) bei Kindern (NaPer 26). Weiter
ausgearbeitet findet sich sein Verstindnis dieser synkretistischen Wahr-
nehmung in den Manuskripten und Mitschriften zu seinen Vorlesungen
zur Kinderpsychologie (an der Sorbonne zwischen 1949 und 195241).

140 »Die rein optische Linie erfordert, daf§ wir uns die Wegroute in der Vogel-
perspektive vorstellen, von einem Standpunkt aus, den wir beim Begehen
des Weges niemals innehatten; sie erfordert die Fahigkeit, eine Bewegungs-
melodie auf ein optisches Diagramm zu tibertragen und zwischen beiden
Beziehungen einer wechselseitigen Korrespondenz und eines gegenseitigen
Ausdrucks herzustellen.« (SdV 133)

141 Merleau-Ponty beschreibt diese Entwicklung besonders umfangreich im Teil
zu Les relations avec autrui chez enfant (P(RAE)). Nicht nur entstammt
dieses Manuskript einer eher fritheren Schaffensphase Merleau-Pontys (die
dort begonnen Gedanken wurden also spéter weitergesponnen), es ist vor
allem deshalb kritisch zu betrachten, weil Merleau-Ponty in diesen Vor-
lesungen (anders als in seinen Vorlesungen am Collége de France) nicht

139

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Dort beschreibt Merleau-Ponty die Bindung von kleinen Kindern an die
(soziale) Situation. Merleau-Ponty beschreibt, dass kleine Kinder (unter
Dreijahrige) nicht dazu in der Lage sind, sich aus ihrer jeweiligen Situ-
ation zu losen (P(RAE) 210, 218). Das Kind >sei« die Situation (P(RAE)
218), das will heifSen, dass Kinder unmittelbar auf Affekte (P(RAE) 211)
und Bewegungen anderer regieren (P(RAE) 215). Zudem seien Kinder
nicht immer dazu in der Lage, ihre eigenen Korperteile von jenen der
anderen zu unterscheiden (P(RAE) 221-22)'4*, Merleau-Ponty bezeich-
net diese Phase auch als die Phase der »sociabilité syncrétique« (P(RAE)
209). Ab dem Alter von drei Jahren (und der »crise des trois ans«) ist
eine Losung aus der Situation moglich. Das Kind »ist¢< nicht langer die
Situation, es verwechselt sich nicht langer mit der Situation und >leiht«
Korper und Denken nicht linger den anderen. Es lernt, sich aus der Situ-
ation und den dort eingenommenen Rollen zu 16sen. Das Kind lernt sich
selbst als >sjemanden< kennen — als >jemands, die:der etwas anderes ist als
ihre:seine jeweiligen Rollen (P(RAE) 224). Durch diese Beschreibungen
mochte Merleau-Ponty jedoch nicht zum Ausdruck bringen, dass Men-
schen ab dem Alter von drei Jahren ginzlich losgelost von anderen und
sozialen Situationen sind. Die Ungeteiltheit (indivision) mit anderen und
das wechselseitige Ineinander (empiétement) mit anderen endet nicht
zur Ginze im Alter von drei Jahren. Vielmehr konnen auch Erwachsene
in diesen Zustand eintreten, sich dann aber wieder aus der Situation 16-
sen (P(RAE) 226-29). Dass diese Ungeteiltheit bei Erwachsenen weni-
ger allumfassend ist, bedeutet nicht nur einen quantitativen Unterschied,
dementgegen unterscheide sie sich auch qualitativ von jener der Kinder.

(3) Formes symboliques (Symbolische Gestalten)

Merleau-Ponty beschreibt, dass Symbole »im tierischen Verhalten« stets
als Signale, nicht als Symbole*+s wahrgenommen wiirden, dass Tiere also

seine eigene Philosophie entwickelte, sondern versuchte eine Einfithrung
in die Kinderpsychologie zu geben. Diese Uberlegungen finden sich jedoch
in Merleau-Pontys weiteren Werk wieder, es handelt sich dabei also um
»mehr«als nur eine Wiedergabe von wesentlichen Positionen seiner Zeit fiir
seine Studierenden. Dies ist etwa der Fall, wenn Merleau-Ponty das Kor-
perschema als intrasensorielle Einheit beschreibt. In seiner Philosophie des
la chair spricht er von dieser fundamentalen Verschrinkung von Korpern
als intercorporéité (Interkorporalitit). Doch auch in seinem Spitwerk setzt
Merleau-Ponty die Korper des einen und des anderen nicht gleich — eine Dis-
tanzierung bleibt weiterhin moglich) (S(PhiOmb) 212-13).

142 In diesen Beschreibungen dhnelt Merleau-Pontys Philosophie jener von
George Herbert Mead; siehe dazu bspw. Rosenthal und Bourgeois (1991).

143 Symbole selbst sind instituiert, nicht konstruiert oder natiirlich gegeben
(siehe dazu Kapitel 3.3).

140

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

nicht zu der eben beschriebenen Abstraktion fihig seien. Wenn als Reiz
— fiir ein andressiertes Verhalten — ein Lautzeichen verwendet wird, so
wird es vom Tier nicht in seiner allgemeinen Bedeutung, sondern in ei-
ner konkreten Bedeutung verstanden (SC 130-31; siehe auch P(RAE)
189). Merleau-Ponty erkennt diese Leistung zur Abstraktion bereits in
einigen motorischen Gewohnheiten. Dies zeigt er etwa am Beispiel des
Schreibmaschineschreibens, bei dem die genaue Position der Buchsta-
ben auf der Tastatur oft nicht benannt werden konne, auch wenn die je-
weilige Person dazu in der Lage ist, die Tastatur korrekt zu gebrauchen.
Die jeweiligen Positionen auf der Tastatur seien lediglich als »points
de passage de certaines ensembles moteurs correspondant a des mots«
(SC 1313 »als Durchgangspunkte zu bestimmten motorischen Ganzhei-
ten, die Wortern [...] entsprechen« (SdV 136)) wahrgenommen, nicht
als bestimmte Signale. Menschen sind zudem dazu fihig zu improvisie-
ren, etwas zu schreiben, das so nicht bereits Niedergeschriebenem ent-
spricht (dies beschreibt Merleau-Ponty spiter als >schopferischen Aus-
drucks, siehe Kapitel 3.3). Menschliches Verhalten ist zudem nicht eng
an eine bestimmte Maschine oder ein bestimmtes Instrument, eine be-
stimmte Schreibmaschine, ein bestimmtes Klavier etc. gebunden (SdV
136). Es gebe also eine »correspondence structurale” (SC 133; »struktu-
relle Korrespondenz« (SAV 138)) zwischen den beiden Maschinen oder
Instrumenten. Merleau-Ponty beschreibt dies als »Struktur der Struktu-
ren« (SdV 138), die eine intrinsische Verbindung zwischen den Bewe-
gungen herstelle. Merleau-Ponty streicht die menschliche Fahigkeit zur
Moglichkeit »d’expressions variées d’'un méme théme« (SC 133; »vari-
abler Ausdriicke fiir ein und dasselbe Thema (SdV 138)), einer »multipli-
cité perspective« (SC 133; »perspektivischen Vielfalt« (SdV 138), die im
tierischen Verhalten nicht moglich sei, hervor. Dies ermoglicht ein freies
Verhalten, also ein Verhalten, das keine unmittelbare und invariable Ant-
wort auf eine direkte situative Gegebenheit ist (SC 133).

Die Fihigkeit zum Symbolischen ist letztlich ein anderer Zugang, um
die Fahigkeit zum virtuellen Verhalten zu beschreiben, geht jedoch inso-
fern uber unsere bisherigen Beschreibungen hinaus, als eine allgemeinere
Abstraktionsfahigkeit betont wird, die keine bewusst gesetzte Abstrak-
tion von einem einzelnen Erlebten zu einem Allgemeineren ist, sondern
eine andere Form, dieses Einzelne zu erleben und sich auf dieses hin zu
verhalten.

2.3.2.4 Habitualitdt: Vom Phantomglied zur Praxis
Dass Verhalten im vorangegangenen Abschnitt tiber eine Differenzierung

von Strukturen eingefiihrt wurde, zeigt bereits an, dass Merleau-Ponty
Verhalten nicht als instinktives Gegenstiick zum bewussten, unmittelbar

141

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

zielgerichteten Handeln begreift, sowie dass er Verhalten nicht als einzel-
ne, spontan gesetzte Aktivitaten begreift, sondern dass er Verhalten von
seiner Struktur her, von seiner kulturell geprigten Regelmafigkeit her
begreift. Merleau-Pontys Beschreibung dieser RegelmafSigkeiten greift
auf seine grundlegende Beschreibung des Menschen zur Welt zuriick, vor
allem das Korperschema zeigt hier seine Kraft und Wirkung (Saint Au-
bert 2013: 102). Gerade im Bereich der Bewegung zeigt sich eine fort-
wihrende Suche Merleau-Pontys nach einem adiquaten Vokabular, um
seine Gedanken angemessen auszudriicken (von der Habitualitat zur
Praxis und zur Institution). Hinter dieser Suche (und den begrifflichen
Veranderungen) steht jedoch eine durchaus kontinuierliche inhaltliche
Entwicklung (siehe auch Kastl 2021: 55).

2.3.2.4.1 Die Gewohnheit im Frihwerk

In Merleau-Pontys frithem Werk nihert er sich diesem Themenbereich
vor allem unter Verwendung der Begriffe des Verhaltens und der Ge-
wohnheit (I’habitude). Merleau-Ponty verwendet vereinzelt, jedoch un-
systematisch, den Begriff des Habitus (PP 160, 377; PAW 166 (hier »Ha-
bitualititen«), 377), siche auch Héran 1987: 403—4).

Was Merleau-Ponty als Gewohnheit beschreibt, baut unmittelbar auf
sein Verstandnis des sich-verhaltenden Korpers und des Korperschemas
auf. In Phénoménologie de la perception nennt und beschreibt er eine
Reihe von Gewohnheiten, so etwa die Bewegungen einer Frau, die einen
Hut (mit Feder) tragt, den Gebrauch eines Blindenstocks, das Lenken ei-
nes Autos (und das damit einhergehende gewohnheitsmifSige Abschit-
zen von Abstinden zum Auto) (PdW 172-73), das Tanzen (PdW 176)
oder das Sich-Zurechtfinden in einer (zunichst nicht, dann gut) vertrau-
ten Wohnung (PdW 158; siehe auch Kapitel 2.2.2.2.3). Auch wenn das
Gefiihl fur habituell verwendete Gegenstiande, wie etwa eines Huts, nicht
dem Gefiihl fiir einen Teil des Korpers entspricht, hat die Frau, die einen
Hut mit Feder tragt, ein Gefiihl dafur, wo sich die Feder befindet, dhnlich
wie sie ein Gefiithl dafiir hat, wo ihre Hand ist. Sich an das Hantieren mit
einem bestimmten Gegenstand gewohnt zu haben, bedeutet auch, dass
dieser Teil des erweiterten Korperschemas wird oder werden kann (PdW
173). Auch wenn seine Beispiele zunachst motorische Gewohnheiten be-
schreiben, macht Merleau-Ponty spiter deutlich, dass sich Gewohnhei-
ten allgemein nicht darauf beschrianken, sondern seine Beschreibungen
auch auf wahrnehmende Gewohnheiten zutreffen (PdW 182).

Der erste Puzzlestein, den Merleau-Ponty dem Bild der Habitualitit
hinzufugt, ist jener des Erlernens von Gewohnbheit, vor allem von moto-
rischen Fertigkeiten. Lernen bedeute nicht, dass bereits zuvor bekann-
ten und gekonnten Verhaltensweisen neue hinzugefigt und dadurch die

142

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Verbindungen von Reiz und Reaktion ergianzt wirden. Vielmehr kom-
me es zu einer grundlegenden Anderung des Verhaltens. Erlernen bedeu-
te auch nicht, dass auf einen bestimmten Reiz eine bestimmte Reaktion
folge, vielmehr betreffe dies verschiedene Handlungen mit variablen In-
halten, deren Bedeutung jedoch konstant sei. Es handelt sich also nicht
um eine Konditionierung (SdV 112).

Apprendre, ce n’est donc jamais se rendre capable de répéter le méme
geste, mais de fournir a la situation une réponse adaptée par différents
moyens. Par davantage la réaction n’est acquise a ’égard d’une situation
individuelle. Il s’agit plutdt d’une aptitude nouvelle a résoudre une série
de probléemes de méme forme. (SC 106)™+

Eine Gewohnheit erlernt zu haben, ermoglicht also, diese (oder dhnliche)
Verhaltensweisen situationsadiquat umzusetzen; es meint nicht, dass auf
einen bestimmten Reiz auf genau eine bestimmte Weise reagiert wird/wer-
den kann (PdW 172).*45 Dies zeige sich noch deutlicher an Beispielen der
Hemmung (inhibition), die durch die Erfahrung hervorgerufen werde, wie
Merleau-Ponty mitunter am Beispiel eines Kindes, das sich die Hand an
einer Kerze verbrennt, diskutiert. In die Gewohnheit geht nicht die hefti-
ge Reaktion des Hand-Zurlickziehens ein, sondern Schutzreaktionen (die-
se haben denselben Sinn, aber nicht denselben Verlauf).'4¢ Dieses Beispiel
zeige, dass Lernen keine fixierte Korrelation zwischen einem bestimmten
Reiz und einer bestimmten Reaktion, verstanden als je eigene Entititen, die
durch ihre Verbindung (das Verhalten) unverandert blieben (SC 108-9), ist.
Mit Bezug auf Merleau-Pontys Analysen der Verhaltens- und Ausdrucks-
weisen von Paul Cézanne kann das Gewohnheitsmifige als das Unpro-
blematische beschrieben werden. Cézanne flichtet sich in die Gewohn-
heit, setzt sich nicht dem immer Neuen oder Anderen aus (SNS(DC) 18).
Gewohnheit im Sinne Merleau-Pontys ist >mehr< oder etwas ande-
res als das motorische Eintiben von Abldufen, die in genau dieser Form

144 »Lernen bedeutet also niemals, daff man die Fihigkeit annimmt, dieselbe
Bewegung zu wiederholen, sondern dafs man die Fihigkeit gewinnt, auf die
Situation mithilfe verschiedener Mittel eine passende Antwort zu geben.
Ebensowenig bezieht sich der Erwerb der Reaktion auf eine individuelle Si-
tuation. Vielmehr handelt es sich um eine neue Fahigkeit, mit der man eine
Reihe gleichgestaltiger Probleme 16sen kann.« (SdV 112)

145 Merleau-Pontys Beschreibung des Lernens (sowie seine Kritik an intellek-
tualistischen und empiristischen Modellen des Lernens) decken sich mit ge-
genwirtigen Modellen in den Kognitionswissenschaften und auch mit Mo-
dellen des Lernens von neuronalen Netzen (Dreyfus 2006; Gallagher 2008).

146 Das Beispiel des Kindes, das sich die Hand an einer Kerze verbrennt, erin-
nert unweigerlich an die Beschreibungen von William James (James 1890,
2426, 72). Merleau-Ponty selbst zitiert an dieser Stelle jedoch Paul Guil-
laume (siehe SAV 114, Fufsnote 133).

143

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

reproduziert werden (konnen). Vielmehr ist sie als eine Modulation des
Korperschemas zu verstehen, als etwas, das in die Struktur des Korper-
schemas einging. Die Gewohnbheit ist ein Sich-Zurechtfinden oder eine
Fihigkeit, deren Inhalt jedoch in der Regel nicht kognitiv bewusst ist.
So konnen Personen auf einer Schreibmaschinen- bzw. Computertas-
tatur korrekt tippen, auch ohne bewusst angeben zu kénnen, wo sich
auf dieser Tastatur welcher Buchstabe befindet (PdW 173; siche Kapi-
tel 2.3.2.3, Abschnitt 3). Gewohnbheit ist daher weder eine »Kenntnis«
(connaissance; PP 179) noch ein » Automatismus« (PdW 174), sondern
»un savoir qui est dans les mains, qui ne se livre qu’a I’effort corporel
et ne peut se traduire par une désignation objective« (PP 168)'47. Dieses
Wissen, das »in den Handen ist¢, diese »leibliche Bereitschaft«, wird ge-
genwirtig oftmals als Leibgedachtnis (bspw. Fuchs 2008: 37) bezeich-
net. Dass eine solche Charakterisierung zu kurz greift, vor allem da sie
die tiberindividuelle Strukturiertheit nicht hinreichend in den Blick be-
kommt, wird sich im Folgenden zeigen.

2.3.2.4.2 Das Phantomglied und die Kollektivitat der Gewohnheit

Der habituelle Korper ist, wie durch die Bezeichnung bereits angedeutet,
der Korper der Gewohnheit. Die Gewohnheit schreibt sich in das Kor-
perschema ein, wird Teil eines Systems, das Verhalten fortwahrend und
unbewusst leitet. Der bisherigen Darstellung folgend, konnte man diesen
Prozess als ausschlieflich individuelle Gewohnung an Formen des kor-
perlichen Hantierens mit oder ohne Gegenstiande(n) verstehen. Eine sol-
che Lesart wiirde jedoch zu kurz greifen, wie vor allem Merleau-Pontys
Diskussion des Phantomglieds zeigt. Merleau-Ponty argumentiert, dass
das Phianomen des Phantomgliedes weder rein physiologisch noch rein
psychologisch verstanden werden konne (PdW 100). Das Phantomglied
sei auch keine Erinnerung (remémoration) an den Arm oder das Bein,
den/das ich einst hatte, sondern ein »Gleichsam-Gegenwirtiges« (qua-
si-présent) (PAW 110). Vielmehr sei das Phinomen des Phantomarms
durch eine Art des vorbewussten Ignorierens der Verstimmelung durch
einen Menschen, der zur Welt und in dieser engagiert ist, bedingt (PdW
105). So sei das Paradox, das dem Phianomen des Phantomarms zugrun-
de liege, letztlich jenes des Zur-Welt-Seins selbst:

[Eln me portant vers un monde, j’écrase mes intentions perceptives et
mes intentions pratiques en des objets qui m’apparaissent finalement
comme antérieurs et extérieurs a elles, et qui cependant n’existent pour

147 »[E]in Wissen, das in den Hianden ist, das allein der leiblichen [bzw. korper-

lichen; A.S.] Betdtigung zur Verfiigung steht, ohne sich in objektive Bezeich-
nung tibertragen zu lassen« (PdW 174).

144

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

moi qu’en tant qu’ils suscitent en moi des pensées ou des volontés. (PP
97)™

Das Paradox beruht auf einer grundlegenden Ambiguitit im Bezug zur
Welt. Die Welt geht mir voraus und iibersteigt mich, sie ist aber nur >da<,
weil ich auf sie bezogen bin. Die spezifische Ambiguitit des Phantom-
arms ergibt sich daraus, dass der Korper zwei Schichten in sich trigt —
die Schicht des corps habituel (habituellen Korpers) und die Schicht des
corps actuel (aktuellen Korpers). Ersterer ist der Korper jenes Verhaltens,
das der:dem Verwundeten abhandengekommen ist. Was das Phinomen
des Phantomarms ausmacht, ist, dass das, was »hantierbar fiir mich«
(maniable pour moi) war, zu etwas wird, das »bantierbar an sich« (ma-
niable en soi) ist; was eine Person tun konnte und habituell getan hat und
was Teil ihres habituellen korperlichen Zur-Welt-Seins war, wird etwas,
das man tun kann und das Teil eines allgemeineren, menschlich-korper-
lichen Zur-Welt-Seins ist (PdW 107; PP 97-98).*4 Dies steht fiir zweier-
lei Veranderungen: Zum einen sind gewisse Formen des Hantierens fiir
die verwundete Person nun nicht mehr moglich, und zum anderen fin-
det ein gewisser Prozess der Bewusstwerdung hinsichtlich dieser Abwei-
chung zu fritheren Moglichkeiten und Gewohnheiten und zu jenen der
anderen statt. Merleau-Ponty versteht den habituellen Korper an dieser
Stelle explizit als einen allgemeinen Korper mit allgemeinen Moglich-
keiten, nicht als einen individuellen Korper mit individuellen Gewohn-
heiten. Vor diesem Hintergrund kénnen auch die vorhin genannten Ge-
wohnbheiten (die Bewegungen der Frau mit dem Hut, der Gebrauch eines
Blindenstocks etc.) als allgemeinere oder kollektive Gewohnheiten ge-
lesen werden. In ihnen zeigt sich eine generellere Art, einer Situation zu
begegnen und doch scheinen manche dieser Gewohnheiten schwicher
durch das Kollektiv angeleitet als andere.

Die Kollektivitidt der Gewohnheit zeigt sich jedoch nicht lediglich in
der Unterbrechung (dem Nicht-Mehr-Konnen), sondern auch im Er-
lernen (also dem Noch-Nicht-Kénnen) von Bewegung. So beschreibt
Merleau-Ponty, dass ein Kind lernt, wie man mit Gegenstinden han-
tiert, »parce que le schéma corporel assure la correspondance immé-
diate de ce qu’il voit faire et de ce qu’il fait« (PP 407)*5°. Dies zeigt, dass
selbst jene Gewohnheiten, die auf den ersten Blick im starken Sinne

148 »[D]er Welt mich zutragend, ballen meine perzeptiven und praktischen In-
tentionen sich auf Gegenstinde zusammen, die mir letztlich als ihnen vor-
gingig und sie tibersteigend erscheinen, und die gleichwohl fiir mich nur
existieren, insofern sie mein Denken und Wollen betreffen.« (PdW 107)

149 Auf diese Beschreibung kommt Merleau-Ponty in seinen Vorlesungen am
College de France im Jahr 1954-1955 zuriick (PbPassiv 335).

150 »[W]eil es in seinem Korperschema unmittelbar der Entsprechung zwischen
dem, was es tun sieht, und dem, was es selbst tut, versichert ist« (PdW 405).

145

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

individuelle Gewohnheiten zu sein scheinen (wie etwa die Bewegungen
der Frau mit dem Hut), sich in einem allgemeineren Kontext finden. Das
Tragen eines Hutes beispielsweise verbindet so die Ubernahme von mo-
torischen Gewohnheiten anderer (wie man einen Hut tragt und sich da-
mit bewegt) und eigene motorische Gewohnheiten (das >Wissen<, wie
ausladend der eigene Korper samt Hut ist und wie man sich mit dieser
erweiterten Fille bewegt). In unser Kérperschema finden also kulturelle
Muster und Strukturen Einzug, die unser Verhalten prigen, jedoch nicht
determinieren. Aufgrund dieser Inkorporation von allgemeineren Struk-
turen in unser Korperschema beschreibt Merleau-Ponty den Korper auch
als »[ce] qui donne a notre vie la forme de la généralité et qui pro-
longe en dispositions stables nos actes personnels« (PP 171)'s*. Der ha-
bituelle Korper gibt Personen die »Form der Allgemeinheit«. Momente
des Noch-Nicht-Kénnens und des Nicht-Mehr-Kénnens vermitteln einen
Zugang zur Kollektivitit der Praktiken, die sonst im Unbewussten ver-
borgen bleibt.

2.3.2.4.3 Praxis und Struktur: Merleau-Ponty, Bourdieu

und das Fuf$ballfeld

Merleau-Ponty spricht in seinen frihen Werken also von Verhalten, von
Bewegung, mitunter (mit Bezug auf Hegel) auch von Arbeit, einem Be-
griff »qui désigne ’ensemble des activités par lesquelles ’lhomme trans-
forme la nature physique et vivante« (SC 176)"5%. Diese Begriffswahlen
trifft Merleau-Ponty explizit in Abgrenzung zu Bergsons Handlungs-
begriff (action), der lediglich die vitalen Handlungen (action vitale),
also jene Handlungen, die dem Lebenserhalt dienen, umfassen wiirde
(SC 176, SAV 186). Diese Kritik fithrt Merleau-Ponty spater fort und
nutzt sie in produktiver Weise zur Entwicklung eines eigenen Vokabulars
(MSME 66, 144). Spatestens's? im Manuskript zu Le monde sensible et le
monde de 'expression fihrt Merleau-Ponty selbst explizit den Begriff der
Praxis ein. Er entwickelt diesen Begriff vor dem Hintergrund der Apraxie,
der Agnosie und der Aphasie. Unter Apraxie versteht Merleau-Ponty die
nicht auf Wahrnehmungsstérungen, motorische Stérungen oder Storun-
gen des Sprachverstindnisses zuriickfithrbare Storung der intentionalen

151 »[D]er unserem Leben die Form der Allgemeinheit gibt und unsere persona-
len Akte zu festen Dispositionen verlingert« (PAdW 176).

152 »[D]er die Gesamtheit der Tatigkeiten bezeichnet, mit denen der Mensch die
physische und belebte Natur umgestaltet« (SdV 186).

153 Bereits in La structure du comportement und Phénoménologie de la per-
ception lassen sich Vorldufer dieses Konzepts finden (siehe auch Hyppolite
1961: 236), in La prose du monde verwendet er den Begriff bereits verein-
zelt (Prosa 85; PM 90).

146

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Gesten als Antwort auf einen bestimmten Stimulus; unter Agnosie ver-
steht er Probleme im Erkennen dessen, was durch einen Sinn wahrge-
nommen wird, ohne dass jedoch Einschrinkungen dieses Sinnesorganes
bestehen oder intellektuelle Beeintrachtigungen vorliegen wiirden; Apha-
sie meint Sprachstorungen infolge einer Schadigung des Zentralnerven-
systems, die den Gebrauch von Sprachregeln und/oder das Verstiandnis
von Sprachlichem behindert (MSME 65).
Die Praxis bestimmt Merleau-Ponty durch folgende Aspekte:

¢ Die Praxis formt sich in einem Zusammenspiel von Mensch und
Welt. Sie ist weder ausschliefSlich durch die dufseren Umstidnde be-
dingt (Bergson hilt, so Merleau-Pontys Lesart, die Natur fur un-
uiberschreitbar, die Handlung konne also nur Anpassung sein), noch
beruht sie nur auf inneren Motiven, Zielen oder Entwiirfen. Sie ist
eine Weise, praktisch mit der Welt umzugehen. Praxis ist nicht nur
Anpassung, sondern auch Voranpassung (préadaptation) (MSME
140—41).

®  Die Praxis ist nicht nur nutzenorientiert/utilitir, sondern »une pro-
jection de tout ’homme« (MSME 1471, »ein Entwurf des ganzen
Menschen« (eigene Ubersetzung)). Das soll heifSen, dass die Praxis
nicht lediglich eine Antwort auf ein sehr konkretes Bedirfnis ist,
eine rationale Handlung oder etwas, das nur das Gehirn hervor-
bringt, sondern ein Verhalten des gesamten Menschen, des gesam-
ten Korpers. Praxis ist nicht rein aktiv, nicht rein passiv. Vielmehr
sei auch die Aktivitdt von einer gewissen Passivitit geprigt, weil die
Aktivitat immer durch eine frithere Praxis und Struktur unbewusst
durchzogen ist. Ebenso ist die Passivitdt von einer gewissen Aktivi-
tat durchzogen, weil ich mich zumindest dem Wandel in der Regel
in einem gewissen Ausmaf widersetzen kann (PbPassiv 331).

¢ Die Probleme, auf die Menschen in ihren Praktiken reagieren, sind
nicht und stellen sich nicht fiir alle gleich dar. Vielmehr sind sie
abhingig vom jeweiligen Milieu und der jeweiligen Perspektive
(MSME 140-41).

e Praxis und Theorie (theoria/gnosis) sind miteinander verwoben.
Durch das eine dndert sich auch das andere (MSME 140-41).

Merleau-Pontys Entwicklung eines praxistheoretischen Vokabulars steht
in Kontinuitdt mit seinem fritheren Begriff der Habitualitdt; eine expli-
zite Distanzierung von seinem fritheren Begriff der Habitualitat findet
sich in Merleau-Pontys Werk nicht. Habitualitat steht jedoch nicht (das
hat das vorangegangene Unterkapitel gezeigt) fiir individuelle Routinen,
vielmehr ergibt sich ihre Wiederholbarkeit, ebenso wie jene der Praxis,
aus ihrer Strukturiertheit. Diese Strukturiertheit liegt nicht in der Pra-
xis selbst, sondern in ihrem Hintergrund (fond): dem Koérperschema.
Schon in Phénoménologie de la perception beschreibt Merleau-Ponty

147

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

den Erwerb von Habitualitaten als »remaniement et renouvellement du
schéma corporel« (PP 166), also als eine Umarbeitung und Erneuerung
des Korperschemas. Auch im Zusammenspiel von aktuellem und habi-
tuellem Korper sowie der Vulnerabilitit des habituellen Korpers gegen-
tiber dem aktuellen Korper zeigt sich die Struktur, die im Hintergrund
der Habitualitit steht. Genauer verstehen lassen sich dieses Zusammen-
spiel sowie die Natur und Art der Struktur erst vor dem Hintergrund
von Merleau-Pontys Uberlegungen zum System oder der Struktur in den
frithen 1950er-Jahren. Hier wird nun deutlich, dass es sich um ein dia-
lektisches Zusammenspiel des Korperschemas — als laterales System —
und der Praxis handelt (MSME 140—41). »Cunité du schéma corporel
est celle d’une telle praxis et le schéma corporel est le fond impliqué en
elle.« (MSME 141)'5+ Die Einheit des Korperschemas ist eine der Pra-
xis, und zugleich ist das Korperschema Hintergrund der Praxis, auf Basis
dessen sie hervorgebracht wird. Dass das Korperschema als System und
Einheit durch die Praxis strukturiert ist (die es selbst strukturiert), bedeu-
tet nun — vor dem Hintergrund dessen, wie das Korperschema in seiner
Vielheit oben dargestellt wurde —, dass das Sensomotorische (die Wahr-
nehmung und das Verhalten) als Praktik (die durch das Korperschema
strukturiert sind) zu verstehen ist, aber auch, dass die Einheit des Kor-
perschemas sowohl im engen Bezug auf die eigenen Korperteile als auch
unter Einbezug weiterer Dinge als zentrifugales System im Praktizieren
erlebt und geformt wird und letztlich auch ist. Als Einheit der Praxis ist
das Korperschema zugleich retrospektiv und prospektiv (MSME 142),
es wird geformt und gehalten durch vergangene Praktiken und wirkt vo-
raus als Horizont auf die zukiinftigen.

Das Korperschema selbst wird und kann nicht wahrgenommen wer-
den. »1Il est norme ou position privilégiée par opposition a laquelle se
définit le corps percu. Il est avant la perception explicite.« (MSME 143;
Hervorhebung i.0.)*ss Ebenso wie die Sprache nicht direkt Bedeutun-
gen ausdriickt (siehe dazu Kapitel 3.3.1), sondern Unterschiede von Be-
deutungen, ist der Korper (beziehungsweise das Korperschema) nicht
»choses pergues, mais index de nos rapports préthétiques avec espace ou
nous somme établis par lui« (MSME 143)5¢. Darin zeigt sich auf zwei
Weisen noch einmal die Kollektivitdt und Strukturiertheit von Praxis —

154 »Die Einheit des Korperschemas ist die einer solchen Praxis, und das Kor-
perschema ist der Hintergrund, der in ihr impliziert ist.« (eigene Uberset-
zung)

155 »Es ist Norm oder privilegierte Position im Gegensatz zu der sich der wahr-
genommene Korper definiert. Es ist vor der expliziten Wahrnehmung. « (ei-
gene Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

156 Nicht »wahrgenommene Dinge, sondern Index unserer pre-thetischen Be-
ziehungen mit dem Raum, in dem wir uns eingerichtet haben« (eigene Uber-
setzung).

148

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

einmal auf der Seite der Praxis selbst, andererseits im System, das ihr
zugrunde liegt — wie Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la
perception (also vor seinem Gebrauch des Vokabulars der Praxis) zeigt:

Toute théorie mécaniste se heurte au fait que ’apprentissage est systé-
matique: le sujet ne soude pas des mouvements individuels a des stimuli
individuels, mais acquiert le pouvoir de répondre par un certain type de
solutions a une certaine forme de situations, les situations pouvant dif-
férer largement d’un cas a autre, les mouvements de réponse pouvant
étre confiés tantdt a un organe effecteur, tantot a autre, situations et
réponses se ressemblant dans les différents cas beaucoup moins par Iiden-
tité partielle des éléments que par la communauté de leur sens. (PP 166)*57

Merleau-Ponty beschreibt hier das systematische Moment von Lernen.
Systematisch meint, dass eine allgemeinere Form des Verhaltens erlernt
wird, die in unterschiedlichen Momenten (mit unterschiedlichen Stimu-
li und bei diversen Problemstellungen in variablen Situationen) zur An-
wendung kommen konnen. Es handelt sich also nicht um eine enge Form
einer Konditionierung. Im Erlernen eine Praxis, ebenso wie im Ausfiih-
ren einer Praxis, zeigt sich die Generalitit, die Allgemeinheit des Kor-
perschemas in aller Deutlichkeit. Es hat »[le] pouvoir de généraliser en
se généralisant« (Saint Aubert 2013: 102; Hervorhebung i.0.; »die Fa-
higkeit/Macht zu generalisieren im Sich-Generalisieren« (eigene Uber-
setzung)), also die Fahigkeit, generalisiert zu werden, indem es Struktu-
ren der Welt und Strukturen von anderen iibernimmt, und zugleich die
Fihigkeit, sein eigenes Praktizieren zu generalisieren, in diese allgemei-
neren Strukturen einzubringen. In diesem Sinne spricht Merleau-Ponty
von einer »atmosphére de généralité« (PbPassiv 337).

Damit verbunden ist — neben der dialektischen Verschrankung von
Praxis und Korperschema — eine dialektische Verschrinkung von Kor-
perschema und Welt. Das Korperschema (als laterales System) ist gepragt
durch eine selbst erlebte, aber auch durch eine kollektive Geschichte
(siche dazu Kapitel 3.5.2). Vergangenheit und Gegenwart werden da-
bei selbst verstanden im Sinne der Bindung an die Welt. Die Gegen-
wart begreift Merleau-Ponty als »une variation de mes prises, un écart
de mes ancrages« (PbPassiv 333), also eine Variation meines Halts (in

157 »Jede mechanistische Theorie scheitert hier an der Tatsache, dass die lernende
Gewohnung systematisch vor sich geht: das Subjekt verkniipft nicht individuel-
le Bewegungen mit individuellen Stimuli, sondern erwirbt das Vermégen, Situ-
ationen gewisser Gestalt in Losungen eines gewissen Typs zu entsprechen, wo-
bei die Situationen von einem Fall zum anderen sehr verschiedene sein und die
ihnen entsprechenden Bewegungen bald diesem, bald jenem Organ zur Aus-
fithrung iiberlassen werden konnen. Situationen und entsprechende Bewegun-
gen sich also in den verschiedenen Fillen weit weniger durch partielle Identi-
tat der Elemente als durch Gemeinsamkeit des Sinnes dhneln.« (PdW 172)

149

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

der Welt), ein Abstand zu oder Abweichen von meiner weltlichen Ver-
ankerung. Die Praxis, ihre Fortschreibung und Adaptation, gibt nicht
nur einen Zugang zur Existenz des Korpers, sondern auch zur Existenz
der Welt. Durch die Variationen des Korperschemas (die durch die Ver-
dnderungen der Praxis in Interaktion mit vergangener Praxis, Korper-
schema und Welt entstehen kénnen) wird auch eine Verdnderung der
wahrgenommenen Welt hervorgerufen (MSME 144). »Donc le schéma
corporel est aussi une certaine structure du monde percu et ce dernier
a sa racine en lui.« (MSME 144)*s® Praxis, Korperschema und wahrge-
nommene Welt (sowie die Kulturwelt, wie spater noch gezeigt werden
wird) stehen in einer tiefgreifenden dialektischen Beziehung zueinan-
der — keines wire, wie es ist, ohne die anderen, keines konnte sein ohne
die anderen. Demzufolge kann auch das Problem der Apraxie niher be-
schrieben werden: Die Apraxie meint das Problem, mit der praktischen
Prasenz der Welt fur uns (»cette présence pratique du monde a nous«)
umzugehen (MSME 144).

In den Sozialwissenschaften entwickelten sich parallel iiber verschiede-
ne theoretische Striange Theorien sozialer Praktiken beziehungsweise Pra-
xistheorien (Reckwitz 2003: 282). Einer dieser theoretischen Hintergriin-
de ist »die« Phinomenologie. Eine umfassende Betrachtung der komplexen
Relation von Praxistheorien und Phinomenologie(n) (siehe bspw. Bedorf/
Gerlek 2017) kann an dieser Stelle nicht geleistet werden. Aufgrund der
Nihe der Beziehung und der Bedeutsamkeit seiner Theorie fiir die Sozio-
logie, soll jedoch kurz auf Pierre Bourdieu und seine historischen Verbin-
dungslinien sowie konzeptuellen Gemeinsamkeiten mit Merleau-Ponty
eingegangen werden (siehe auch Prinz 2017; Héran 1987; Hammoudi
2009). Historisch haben sich die Wege von Merleau-Ponty und dem 22
Jahre jiingeren Bourdieu im Paris der 1950er-Jahre mehrfach gekreuzt.
Zu jener Zeit, als Bourdieu an der ENS in Paris studierte (1951-1954; er
verliefs Paris 1955 (Kastl 2021: 23)), war Merleau-Ponty zunichst Pro-
fessor (fur Kinderpsychologie) an der Sorbonne und safs im Priifungs-
ausschuss des Concours zur Ecole normale supérieure in Paris (Bour-
dieu [1997] 2013: 48; Kastl 2021: 24-25). Wesentlicher scheint jedoch,
dass Merleau-Ponty 1952 an das College de France berufen wurde. Auch
wenn er aufgrund der Natur dieser Institution keine klassischen Lehren-
den-Schiiler:innen-Beziehungen aufbauen konnte (Melangon 2016: 149),
kann sein dortiger Antritt bei jingeren Fachkolleg:innen — so auch bei
Bourdieu — nicht unbemerkt geblieben sein.

Loic Wacquant bezeichnete Bourdieu als »soziologischen Erben«
Merleau-Pontys (Wacquant 1996: 41—42; FufSnote 34), dennoch bleibt

158 »Demzufolge ist das Korperschema auch eine gewisse Struktur der wahr-
genommenen Welt und letztere hat ihre Wurzeln in ihm.« (eigene Uberset-
zung)

150

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

die Tiefe dieser Beeinflussung Bourdieus durch Merleau-Ponty umstritten
(mehr dazu bei Wacquant 1996; Crossley 2004). Einige der Manuskripte,
die Merleau-Ponty in Vorbereitung seiner Kurse am College de France an-
fertigte, allen voran zu der in diesem Abschnitt primir zitierten Vorlesung
Le monde sensible et le monde de expression (MSME), aber auch zu sei-
ner Vorlesung zu Institutionen (Insti) und zu dem Problem der Passivitit
(PbPassiv), zeigen, dass Merleau-Ponty einige der wesentlichen Uberle-
gungen Bourdieus vorwegnahm. Zugleich belegen publizierte Unterlagen
zu Bourdieus eigenen Kursen am College de France, dass dieser Merleau-
Pontys Kurse zumindest in Teilen besucht haben muss (bspw. Bourdieu
2015: 234; vgl. Kastl 2021: 23).

Inhaltlich-konzeptuell sind diese historischen Verbindungslinien des-
halb entscheidend, weil Merleau-Ponty gerade in seiner Zeit am College
de France wesentliche Gedanken zur Praxis und ihrer (korperlichen und
sozialen) Struktur entwickelte (siche oben) — Uberlegungen, die sich in
sehr dhnlicher Weise bei Bourdieu wiederfinden. Bourdieus Praxisbegriff
steht in unmittelbarer Verbindung mit seinem Habitusbegriff. Bourdieu
mochte durch die Verwendung des Begriffs des Habitus sein Konzept
bereits auf terminologischer Ebene vom verwandten Begriff der habi-
tude abgrenzen (er ist terminologisch also strikter als Merleau-Ponty in
seinem Frithwerk und konsequenter als Merleau-Ponty in seinem spi-
ten Werk). Dies liegt daran, dass, so Bourdieu, Gewohnbheit in der Ver-
gangenheit hiufig in einem mechanistischen, behavioristischen Sinne,
als einfache Reiz-Reaktions-Folge verstanden wurde (Crossley 2013:
138-39). Mithilfe des Habitusbegriffs zeigt Bourdieu, dass das Han-
deln weder vollstindig frei und bewusst noch die mechanistische Folge
dufSerer Ursachen ist. Der Habitus ist das »[p]roduit de I’incorporation
d’une structure sociale« (Bourdieu 1997: 202; »Produkt der Einverlei-
bung der sozialen Struktur« (Bourdieu [1997] 2013: 216)), ihm wohnen
»schémes de perception, d’appréciation et d’action« (Bourdieu 1997:
204; Schemata oder »System[e] von Wahrnehmungs-, Bewertungs- und
Handlungsschemata« (Bourdieu [1997] 2013: 218)) inne. Die Praxis ist
durch diese Schemata beziehungsweise Dispositionen gepragt und folgt
daher einer bestimmten Struktur (Bourdieu/Wacquant 1996: 153). Der
Habitus bringt meist koharente und unmittelbar verstindliche Reaktio-
nen hervor, dies ist jedoch nicht notwendigerweise der Fall — der Habi-
tus ist kein »instinct infaillible« (Bourdieu 1997: 189; »unfehlbarer In-
stinkt« (Bourdieu [1997] 2013: 204)). Das Ausfiihren von Praktiken ist
keine Handlung im Sinne des Setzens eines Tuns durch ein (unabhingi-
ges) Subjekt (Bourdieu [1997] 2013: 178). Handeln und Erkenntnis sind
weder zur Ginze im Subjekt noch zur Ganze in der Welt, sondern viel-
mehr im Zusammenspiel beider begriindet (ebd. 193).

Das Erbe Bourdieus in Merleau-Pontys Philosophie wird in der Regel
im »Passen« des »Habitus zu dem Feld« (Wacquant 1996: 42), also im

I51

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

praktischen Erkennen gesehen. In der Literatur beruft man sich gerne auf
Merleau-Pontys Beispiel eines — mannlichen — Fuf$ballspielers am Spiel-
feld, seines Erlebens des Feldes und seiner Intentionen (bspw. Hammou-
di 2009: 223). Wacquant argumentiert, dass dieses den Unterschied zwi-
schen Bourdieu und Merleau-Ponty besonders deutlich zeige, denn fiir
Merleau-Ponty gebe es »kein objektives Moment« und so sei das Fuf3-
ballfeld »strikt vom Standpunkt des handelnden Subjekts erfaft« (Wac-
quant 1996: 43—44). So konnten das Wechselspiel von Spieler:in und Feld
nicht untersucht werden (ebd. 42—44). Die Deutung von Merleau-Pontys
Philosophie als subjektivistische Theorie scheint auch darauf zuriickzu-
fithren zu sein, dass man (Wacquant, Hammoudi) sich dabei auf eine
spezifische Stelle beruft. Das Beispiel entstammt der Struktur des Verbal-
tens und ist dort Teil von Merleau-Pontys Beschreibung der »beginnen-
den Wahrnehmung« (SdV 193-94). Was Wacquant als Mangel erkennt,
kann von Merleau-Ponty an dieser Stelle nicht erwartet werden, wird von
ihm jedoch an anderer Stelle, also in seinen spateren Schriften, geleistet.

Diese Kritik, die sich primidr im Umfeld Bourdieus entwickelt, von
Bourdieu selbst weniger deutlich zum Ausdruck gebracht wurde, kann
man nun in einem starken Sinne lesen — Merleau-Ponty gestehe der Struk-
tur keine wesentliche Bedeutung in der Hervorbringung von Praktiken zu.
Wenn dem so wire, dann wire dieses Verhalten keine Praktik im Sinne
Bourdieus, sondern individuelles Verhalten. In einem schwachen Sinne ge-
lesen, wire die Kritik von Bourdieu (und Wacquant), dass Merleau-Ponty
die Bedeutung der Struktur zwar anerkennt, jedoch so sehr vom Individu-
um ausgehe, dass die Struktur nicht erforschbar sei. Beide Kritiken miss-
achten Merleau-Pontys bestehende Thematisierung von Strukturen und
sind daher nicht grundsitzlich zutreffend (siche auch Crossley 2004: 117-
18; Kastl 2021: 225 Prinz 2017: 85).* Auch wenn diese Kritik prominent
und unkritisch rezipiert wird, tut sie nicht nur Merleau-Pontys Philoso-
phie Unrecht, sondern auch Bourdieus eigener Rezeption dieser Philoso-
phie. Zunichst fillt auf, dass sich Bourdieu zwar regelmafSig kritisch tiber
das philosophische Milieu im Frankreich der 1950er dufSerte und sich vor
allem vom Denken Jean-Paul Sartres abgrenzt, dass er Merleau-Ponty je-
doch weniger kritisch (oder gar positiv) erwahnt. Dies gilt allen voran fiir
jene Wertschitzung, die Bourdieu in einem kurzen Brief zum Ausdruck

159 Kastl geht in seiner Kritik an der Kritik an Merleau-Ponty durch Bourdieu und
Wacquant noch weiter und argumentiert: »Das Ungerechte der Merleau-Ponty-
Kritik Wacquants liegt aber darin, zu verschweigen, dass diese differenzierte
Aufnahme der Position Saussures bis in die Details hinein von Merleau-Ponty
stammt. Bourdieu unterschligt oder verkennt die entscheidende Wendung in
Merleau-Pontys Denken in der ersten Hilfte der 1950er-Jahren. Diese Wen-
dung erfolgte nicht zuletzt in den Vorlesungen der Semester 1953/4 und 1954/5
am College de France, die Bourdieu mit ziemlicher Sicherheit besucht hat.«
(Kastl 2021: 22).

I52

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

bringt, den Bourdieu dem Exemplar seiner Sociologie de I’'Algérie beileg-
te, das er Merleau-Ponty zukommen liefs (auf Anfrage einsehbar in der Bi-
bliothek der Ecole normale supérieure/Ulm, Paris).

Lasseube le 20 septembre

Monsieur le Professeur,

Votre [pensée] est pour moi et, je crois pourri le dire, pour nombre de
mes camarades, un modéle et un guide; elle nous fournit la preuve dont
je Pavoue, nous avons grand besoin, que le philosophe peut étre, en no-
tre temps, et en notre monde, un homme accompli.

Voici, pour quoi, je me permets de vous [adresser] ce petit livre, en té-
moignage de mon admiration et avec I’espoir d’acquitter en partie une
dette immense.

Pierre Bourdieu

Der Brief Bourdieus bringt dariiber hinaus zum Ausdruck, dass Merleau-
Ponty nicht nur Bourdieus eigenes Denken beeinflusste, sondern »pour
nombre de mes camarades« — fiir die Generation Bourdieus — von grund-
legender Bedeutung war. Gerade was die Habitualitdt und den Habitus
betrifft (und damit auch die strukturierende/strukturierte Struktur), sicht
sich Bourdieu (in seinen eigenen Vorlesungen am Collége de France) in
grofler Nihe oder gar Ubereinstimmung mit Merleau-Ponty und Hus-
serl, wie das folgende lingere Zitat zeigt:

Javais relevé, au hasard des lectures et des relectures, un autre passage, as-
sez long, dans les Méditations cartésiennes — dans la traduction francaise
p. 56-58 — dont le théme est le moi comme substrat d’habitualité. Husserl
développe une analyse trés proche de celle que je viens de faire. Le pro-
longement le plus naturel de cette orientation de la pensée de Husserl se
trouverait évidemment chez Merleau-Ponty avec le théme du corps pro-
pre comme corps sujet, comme intentionnalité incarnée, et tout le theme
du corps habitué qu’on trouverait, par exemple, autour des pages 8o de
La Phénoménologie de la perception, ’habitus étant cette familiarité avec
le monde dont Merleau-Ponty disait trés justement que c’est un moyen
terme entre la présence et ’absence. Cette expression me parait trés juste
pour décrire ce que je voulais évoquer, a savoir que Ihabitus n’est ni une
conscience vigilante toujours présente ni un automatisme absent. (Bour-
dieu 2015: 364)°

160 »Ich hatte beim zufilligen Lesen und erneuten Lesen eine andere, recht
lange Passage in den Cartesianischen Meditationen — in der franzosischen

153

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Die konzeptuelle Nahe von Merleau-Pontys und Bourdieus Theorie der
Praxis und des Habitus (der Struktur) ist also nicht lediglich eine zufil-
lige, sondern eine, die ihre Wurzeln in den historischen Begegnungen
im Paris der 1950er-Jahre haben diirfte. Trotz der grundsitzlich kriti-
schen Haltung von Bourdieu gegeniiber dem philosophischen Milieu im
Frankreich seiner Studienzeit, anerkennt Bourdieu selbst diese Nahe und
den Einfluss von Merleau-Ponty auf Bourdieus eigene intellektuelle Ent-
wicklung. Ein Moment der Kritik, der jedoch Gultigkeit hat, ist, dass
Merleau-Ponty soziale Strukturen nicht systematisch erforschte und die-
se daher nicht in einer mit Bourdieus Detailliertheit vergleichbaren Art
und Weise abbildete, auch wenn sich Ansitze einer Erforschung sozialer
Strukturen in Merleau-Pontys Werk finden lassen (bspw. PP 496—520).

2.3.2.5 Der Ausdruck: Zusammenfassende Betrachtungen

Der Ausdruck ist fur Merleau-Ponty nicht lediglich eine beliebige Fa-
higkeit des Korpers oder eine vereinzelt gesetzte Aktion, er ist einer der
grundlegenden Modi der Relation der sensibles. Korper im merleau-
pontyschen Sinne, also >fihige< Korper, die immer schon in Relation mit
der Welt stehen, in Systeme eingebunden sind, sind Korper, die sich im-
mer schon ausdriicken. Der Ausdruck ist somit kein Moment der Rela-
tion der sensibles, der von anderen Momenten dieser Relation losgelost
wire, vielmehr greifen das Wahrnehmen und das Bewegen ineinander.
»Toute perception, toute action qui la suppose, bref tout usage humain
du corps est déja expression primordiale« (S(LIVS) 84).'¢" Dieses Inei-
nandergreifen meint zum einen, dass dem Wahrnehmen selbst immer
schon ein Moment der Bewegung inharent ist (eine Bewegung der Wahr-

Ubersetzung, S. 56—58 — gefunden, deren Thema das Ich als Substrat der Ge-
wohnheit/Habitualitat ist. Husserl entwickelt eine Analyse, die derjenigen,
die ich soeben durchgefiihrt habe, sehr dhnlich ist. Die natiirlichste Fortset-
zung dieser Ausrichtung des Denkens Husserls findet sich selbstverstandlich
bei Merleau-Ponty mit dem Thema des eigenen Korpers als Subjektkorper
[corps sujet] als inkarnierte Intentionalitit und dem gesamten Thema des
habituellen Korpers, wie wir sie beispielsweise rund um die Seite 8o in Phd-
nomenologie der Wabrnehmung finden, wobei der Habitus jene Vertrautheit
mit der Welt wire, von der Merleau-Ponty sehr richtig meint, dass sie ein
Mittelding zwischen Priasenz und Abwesenheit sei. Dieser Ausdruck scheint
mir sehr treffend zu sein, um zu beschreiben, was ich ansprechen wollte,
namlich dass der Habitus weder ein stets prisentes wachsames Bewusstsein
noch ein abwesender Automatismus ist.« (eigene Ubersetzung)

161 »Jede Wahrnehmung, jedes Handeln, das jene voraussetzt, kurz, jeder
menschliche Gebrauch des Leibes [bzw. Korpers; A.S.] ist schon urspriing-
licher Ausdruck« (AuG(IS) 151).

154

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

nehmungsorgane im Prozess der Wahrnehmung, eine Bewegbarkeit von
Korper und Wahrgenommenem in ihrer Relation, die fiir die Perspekti-
vitat charakteristisch ist) ebenso wie dem Ausdriicken gegenwirtige und
vergangene Wahrnehmungen inhirent sind und zum anderen, dass in
unserem alltdglichen Praktizieren Momente des Wahrnehmens und Be-
wegens ineinandergreifen (so etwa ist das Klavierspiel, eines der bereits
einmal zuvor genannten Beispiele Merleau-Pontys, zugleich Ausdruck
und multisensorische Wahrnehmung, ein Beriihren und Fihlen der Tas-
ten, ein Hervorbringen und Horen von Tonen, ein Auslosen und Fithlen
von Schwingungen etc.).

Dass der Ausdruck nicht das gezielte und punktuelle Setzen einer Ak-
tion ist, sondern dass er fortwihrende Beschiftigung mit der Welt ist,
meint auch, dass Ausdruck kein Akt des Bewusstseins in der Welt ist.
Vielmehr ist Ausdruck vorbewusst, also ein Zusammenspiel von Struktu-
ren, von korperlichen Gegebenheiten, Moglichkeiten und Schemata, von
weltlichen Gegebenheiten, Moglichkeiten und abstrakten oder imagina-
ren Momenten. Insofern handelt es sich beim Ausdruck um keine einsei-
tige Setzung, sondern um ein Zusammenspiel, das mitunter das klassi-
sche Verstandnis von Aktivitit und Passivitit (als Aktivitit des Subjekts
und Passivitat des weltlichen Objekts) umkehrt: »comme "opération
du corps, celle des mots ou des peintures me reste obscure: les mots, les
traits, les couleurs qui m’expriment sortent de moi comme mes gestes,
ils me sont arrachés par ce que je veux dire comme mes gestes par ce que
je veux faire« (S(LIVS) 94; Hervorhebung A.S.)."* Die Strukturen, das
Korperschema (der Habitus), die Sprache, nicht-sprachliche Ausdruck-
systeme driicken sich durch mich aus, ohne dass mir weder dieser Pro-
zess noch die dahinterliegende Struktur voll zugianglich wire, sondern
dunkel (obscure) bleiben.

Ausdruck ist nicht action, keine Handlung im Sinne Bergsons, so wie
Merleau-Ponty ihn liest. Das soll heifSen, dass Ausdruck nicht (nur) eine
unmittelbare Behandlung von lebens- und iiberlebensrelevanten Mo-
menten der Welt ist. Menschen sind dazu in der Lage, sich aus einer
konkreten weltlichen Situation zu distanzieren, ihr Verhalten nicht le-
diglich durch Reize einer unmittelbaren Umgebung leiten zu lassen, son-
dern auch zu spielen, zu fingieren, zu imaginieren und auf diese Struk-
turen hin zu praktizieren.

Merleau-Pontys Verstindnis des Ausdrucks ist fur die Frage der Be-
gegnung auf Distanz aus mehrerlei Griinden wesentlich: (1) erfordert es

162 »[Wlie die Funktion des Leibes [bzw. des Korpers; A.S.] bleibt mir auch die
der Worte und der Malweisen verborgen: Die Worter, die Striche, die Far-
ben, die mich ausdriicken, gehen von mir aus wie meine Gesten, sie werden

mir entlockt durch das, was ich sagen will, wie meine Gesten durch das, was
ich tun will« (AuG(IS) 1625 Hervorhebung A.S.).

155

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

die Distanz, dass Ausdruck nicht lediglich durch den unmittelbaren welt-
lichen Kontext, in den der Korper eingebunden ist, bestimmt ist. Die Los-
barkeit aus der unmittelbaren Situation (zu verstehen als die Fahigkeit
zum Ubertritt in ein anderes (Aquivalenz-)System) wurde anhand von
Merleau-Pontys Begriff der virtuellen Bewegung sowie des Synkretis-
mus und der Fahigkeit, diesen zu tiberschreiten, gezeigt. (2) Distanz wird
erst dann relevant, wenn Menschen als korperliche (und daher >rdum-
lich« positionierte) Wesen in der Welt handeln. Rational handelnde Be-
wusstseine wiirde Distanz nicht im selben Ausmafs als Problem erfahren.
Merleau-Pontys Verstandnis des korperlichen Praktizierens prisentiert
sich als eine Form des Tuns, das zwar notwendigerweise korperlich und
weltgebunden, jedoch nicht in einem engen Sinne des Lebenserhalts an
die unmittelbaren Bedingungen gebunden ist. In seinem Verstindnis der
Habitualitit (dem Zusammenspiel von Praxis und Habitus/Korpersche-
ma) als generelle Weise, diversen Problemen in unterschiedlichen Kon-
texten zu begegnen, verbirgt sich zudem eine weitere Moglichkeit der
Distanzierung, denn es zeigt, dass verschiedenen, auch neuen Situatio-
nen begegnet werden kann.

Die unmittelbare soziologische Bedeutsamkeit von Merleau-Pontys
Ausdruckstheorie zeigt sich zunichst in ihrem (wahrscheinlichen) Ein-
fluss auf die Praxistheorie Pierre Bourdieus. Bourdieus Zielsetzung war
es jedoch nicht, Merleau-Pontys Philosophie allumfassend und syste-
matisch zu einer soziologischen Praxistheorie weiterzuentwickeln, viel-
mehr scheint der Einfluss in einer Weise des Denkens, einem allgemeinen
Verstehen der sensibles, der Offenheit fiir eine Integration von Philoso-
phie, Sozial- und weiteren Einzelwissenschaften und in einer punktuel-
len Ubernahme von konzeptuellen Uberlegungen bestanden zu haben.
Dies ldsst die systematische Frage offen, ob sich in Merleau-Pontys Phi-
losophie soziologisch relevante Momente einer Praxistheorie finden las-
sen, die tiber Bourdieu hinausgehen; eine Frage, die einer eigenen Eror-
terung bedurfte.

2.3.3 Der corps sensible, sein Raum und seine Situation
im monde sensible

Der Korper wurde bislang in seinem Zur-Welt-Sein beschrieben. Das
Korperschema wurde im letzten Abschnitt als etwas eingefiihrt, das in
Bezug zu den Praktiken, aber ebenso in Bezug zum System Welt steht.
Auch wenn dieser Bezug von Korper(-schema) und Welt Ausgangspunkt
fiir ein Verstehen von Begegnungen auf Distanz ist, bedarf eine nahere
Erorterung dieses Problems einer Hinwendung zum Raum, der, im Sin-
ne Merleau-Pontys, nicht mit der Welt gleichzusetzen ist.

156

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES
2.3.3.1 Raumlichkeit der Welt: Hohe und Breite

Als tibergeordnete Einheit (als Individuum, Stil oder System) steht der
monde sensible vor der Riumlichkeit und Zeitlichkeit und die durch die-
se hervorgebrachte Zerkliiftung. Als Philosoph, den das Phinomen der
Wahrnehmung zeitlebens umtrieb, gilt Merleau-Pontys besonderes Inte-
resse dem Raum, genauer der Wahrnehmung des Raumes und im Raum,
auch wenn er anhand des Wahrnehmungsphidnomens immer wieder zur
Bestimmung des Raumes selbst zuriickkehrt. Wie die Beziehung zur Welt,
so ist auch die Beziehung zwischen Mensch und Raum eine urspriingli-
che: Der Mensch war und ist immer schon raumlich und situiert, bevor
er im Raum und den Raum wahrnimmt (MSME 82.).

Wenn Merleau-Ponty vom Raum (und weniger umfangreich von
der Zeit) spricht, so meint er damit keine objektiven Einheiten, wie
etwa den »physischen Raum« (P’espace physique), den »geometrischen
Raum« (Pespace géométrique) (PP 282; PAW 285) oder den »objekti-
ven Raum«, in dem der Kérper wie ein Ding positioniert wire. Den-
noch ist der Raum, ebenso wie die Welt, eine Faktizitit im Sinne von
»déja constitué« (PP 294; »je schon konstituiert« (PdW 297)). Raum
(und Zeit) »ne sont pas pour moi une somme de points juxtaposés« (PP
164, sind »fiir mich nicht Summen aneinandergereihter Punkte« (PdW
170), sondern eine Totalitit (MSME 75). Der Mensch ist nicht nur zur
Welt, er ist auch zum Raum (il est a I’espace) (PAW 178, PP 173) oder
swohnt<« im Raum (PP 164).

D’espace n’est pas le milieu (réel ou logique) dans lequel se disposent les
choses, mais le moyen par lequel la position des choses devient possible.
C’est-a-dire qu’au lieu de I'imaginer comme une sorte d’éther dans le-
quel baignent toutes les choses ou de le concevoir abstraitement comme
un caractére qui leur soit commun, nous devons le penser comme la
puissance universelle de leurs connexions. (PP 281)*%

Den Raum versteht Merleau-Ponty also als eine Kraft, als ein Vermo-
gen, das die Relation der Dinge moglich macht, nicht als ihren objektiven
Ort. Der Raum ist so eine ermoglichende Kraft, zugleich aber auch eine
Kraft, die auf den Menschen als korperliches Wesen wirkt, zu ihm unwei-
gerlich in Relation steht. Diese Kraft findet ihre Entsprechung im Kor-
perschema und dessen Situationsraumlichkeit. Merleau-Ponty beschreibt
den Raum daher auch als eine »Polarisierung« meines Korperschemas

163 »Der Raum ist kein (wirkliches oder logisches) Milieu, in welches die Din-
ge sich einordnen, sondern das Mittel, durch welches eine Stellung der Din-
ge erst moglich wird. M.a.W., statt den Raum als eine Art Ather, in dem die
Dinge baden, oder abstrakter als einen allen Dingen gemeinsamen Charak-

ter vorzustellen, miissen wir ihn als das universale Vermogen ihrer Verkniip-
fung denken.« (PdW 284)

157

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

(PbPassiv 333—34; Saint Aubert 2013: 99). Ausgangspunkt der Frage
nach der Riumlichkeit und der Wahrnehmung von Riumlichkeit ist
nicht eine fixe Raumzeitlichkeit und ein absolutes >hier< von Mensch
und Gegenstianden, sondern die Situation und die variablen (nicht fixen!)
Relationen (deren >Nullpunkt< oder centre de perspectives (perspektivi-
sches Zentrum (P2(Inéd) 40, AuG(KS) 102)) ich bin) (MSME 71). So ist
der Raum »pas vraiment Pautre du corps [...] car il est vécu comme spa-
tialité corporelle, extension de la mienne et/ou promiscuité d’une autre«
(Saint Aubert 2013: 1225 Hervorhebung i.0.).*¢4

Dass Merleau-Ponty die Welt nicht als objektive Tatsache versteht,
wird besonders deutlich, wenn man sich mit seinen Beschreibungen der
Ausrichtungen des Raumes — Hohe, Breite, Tiefe'ss — in der Wahrneh-
mung auseinandersetzt. Das Gesichtsfeld habe kein objektives >Obenc«
und >Untens, keine Hohe und Breite. Die Ausrichtung des Raumes sei
vielmehr ein System, das der Verkettung von Wahrnehmenden und Welt
entspringe (MSME 72-73). Daher bringt auch eine veranderte Perspek-
tive (wenn etwa durch eine >Umkehrbrille« die Umkehrung der Wahr-
nehmung zwischen Welt-Netzhaut-Gehirn ein weiteres Mal umgekehrt
wird und die Welt fur einige Zeit >verkehrt< gesehen wird, bevor sich
das Gehirn darauf einstellt und sich die Wahrnehmung wieder begra-
digt oder wenn man eine Versuchsperson den Raum, in dem sie sich be-
findet, nur durch einen Spiegel in einem bestimmten Winkel sehen lasst
(PP 282-88)) kein neues Oben und Unten mit sich (PP 287). Die Aus-
richtung hiangt auch nicht unmittelbar von der Ausrichtung des Korpers
auf die Welt ab; bewegt sich der Korper, so konnen oben und unten mit-
unter unverdandert bleiben (PP 288). Es ist also nicht die objektive Posi-
tion, die das Oben und das Unten bestimmt, sondern die Beziehung des
sich verhaltenden, sich bewegenden (virtuellen) Korpers auf die Dinge
hin (PP 289). Dies ist als ein Zusammenspiel von Mensch und Welt zu
verstehen (nicht als Bezug eines menschlichen Handlungsentwurfs auf
eine Welt hin; siehe Kapitel 2.3.3.2). Der Mensch erkennt in der Welt die
Gegenstiande nicht in der objektiven raumlichen Beziehung (Ort, Hohe,
Breite) zu ihm, sondern im Sinne einer Vielzahl moglicher Bewegungen,
moglichen Verhaltens mit ihnen. Der Mensch, der den Raum durch einen
Spiegel nur aus einem bestimmten Winkel sieht, beginnt einen Raum zu
sehen, in dem er zu leben vermag (er ist »capable d’y vivre« (PP 289)).
Die Ausrichtung der Dinge ist nicht fest gegeben, zugleich nicht ganz-
lich frei. Im Beispiel des Zimmers und des Spiegels ist es ein Wechsel

164 So ist der Raum »nicht wirklich das Andere des Korpers, weil er als korper-
liche Raumlichkeit, als Erweiterung meiner eigenen und/oder promiscuité
eines anderen erlebt wird« (eigene Ubersetzung).

165 Die Tiefe ist fiir Merleau-Ponty weit mehr als ein Moment des Raumes, wie
in seiner spaten Philosophie deutlich wird (siehe Kapitel 2.5.3).

158

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

zwischen gewohnlicher Perspektive und Spiegelperspektive. Die Bedeu-
tung vieler wahrgenommener Dinge ist zudem durch eine bestimmte ge-
wohnliche Perspektive geprigt (was Merleau-Ponty am Beispiel eines
von »oben« gesehenen — und entsprechend befremdlich wahrgenomme-
nen — Gesichts zeigt) (PdW 296). Diese grundlegende Orientierung und
Gewohnheit (wie man sagen konnte) ergibt sich jedoch nicht nur aus den
eigenen Sehgewohnheiten. Bereits die erste Wahrnehmung eines Kindes
ist raumlich und bezieht sich auf eine Orientierung, die ihr vorausging
(PAW 296). Wesentlich bleibt, dass diese Ausrichtungen nicht im Sinne
von einem fixen Oben und Unten, einem definierten Rechts und Links zu
verstehen sind, sondern dass sich diese Ausrichtung erst aus der Relation
zu einem Menschen als Wesen, das >fahig zu«ist, das sich mit diesen Din-
gen verhalten kann, ergibt. Dabei gibt es typische Orientierungen, die fiir
unser gewohnheitsmifSiges Erfassen von Gegenstanden wesentlich sind,
die ein typisches Oben und Unten vorzeichnen, auch wenn es momentan
aus einem anderen Blickwinkel gesehen werden kann.

Ce qui fait qu’il y a un haut et un bas, un ici et un lieu, c’est, non pas des
points objectifs, mais une certaine prise de mon corps sur le monde, une
assurance et aisance de mon corps dans le monde, le fait que je ’habite;
il y a un lieu parce qu’il y a un ici de moi qui ne suis pas corps objec-
tif. Le lieu est relation de moi et du monde par mon corps, non relation
entre parties du monde. Le lieu est d’abord situation. [Absatz] Engrena-
ge de mon corps et du spectacle. (MSME 72-73; Hervorhebung 1.0.)*¢¢

Die Punkte des Raumes sind also nicht objektiv bestimmt, sondern sie
sind durch eine gewisse Bezugnahme meines Korpers auf die Welt be-
stimmt. Ortlichkeit ergibt sich durch diese Bezugnahme beziehungsweise
durch die Relation des Korpers und der Welt, nicht durch die Relation
der Teile der Welt in sich. Insofern ist Ort fiir Merleau-Ponty Situation.

Merleau-Ponty bleibt dabei jedoch nicht beim wahrgenommenen
Raum stehen, sondern geht immer wieder auf die Bestimmung des Rau-
mes selbst zuriick. Er unterscheidet gerade nicht zwischen »I’espace en
soi« und »’espace pour nous«, dem >Raum an sich< und dem >Raum fiir
unss, denn die »vérité de ’espace est esprit faisant ’armature de ce con-
tenu« (MSME 71; die »Wahrheit des Raumes ist Geist, der das Geriist

166 »Was bewirkt, dass es ein Oben und Unten gibt, ein Hier und einen Ort, das
sind nicht die objektiven Punkte, sondern eine gewisse Bezugnahme meines
Korpers auf die Welt [ein gewisser Griff meines Korpers nach der Welt], eine
Sicherheit und Leichtigkeit meines Korpers in der Welt, der Umstand, dass
ich sie bewohne; es gibt einen Ort, weil es ein Hier von mir gibt, die:der ich
nicht objektiver Korper bin. Der Ort ist Relation von mir und Welt durch
meinen Korper, nicht Relation zwischen den Teilen der Welt. Der Ort ist zu-
nichst Situation. [Absatz] Verkettung von meinem Korper und dem Spek-
takel.« (eigene Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

159

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

dieses Inhalts bildet«), denn fur den Raum (selbst) gebe es kein Oben
und Unten (MSME 71; PdW 70). Die Welt schattet sich raumlich und
zeitlich ab, sie selbst ist jedoch nicht raumlich und nicht zeitlich, sie ist
es nur in der Relation mit dem Menschen beziehungsweise mit korperli-
chen Wesen. Der Raum ist kein Gegenstand und kann nicht unmittelbar
beobachtet werden, wie man einen Gegenstand unmittelbar beobachten
kann. Der Raum ist jedoch Teil jeder Beobachtung und bestimmt jede
Situation mit (PdW 297).

Da der Raum so nicht an sich zu begreifen ist und als »an sich« keine
Bedeutung hitte, diese vielmehr erst in seiner Beziehung zu einem wahr-
nehmenden Korper, mit dem er in einem System steht, gewinnt, ist der
Raum ein weiteres Moment der Relation der sensibles. Die volle Kraft
dieser Relation zeigt sich in der Tiefe (siehe Kapitel 2.5.3).

2.3.3.2 Situation im monde sensible

Die Relation von Mensch und Welt ist in (zumindest) einem weiteren
wesentlichen Punkt zu prazisieren. Bis dato wurde argumentiert, dass es
eine allgemeine grundlegende Beziehung der sensibles, also von Mensch
und Welt, gibt. Obgleich diese Beschreibung zutreffend und essenziell
ist, sehen sich Menschen in den unterschiedlichen Momenten ihres Seins
weniger — oder nicht nur — der Welt in ihrer Gesamtheit gegentber, son-
dern einem weniger umfangreichen Ensemble aus Dingen und Kérpern.
Diese Ensembles sind, das wurde bereits in unterschiedlichen Kontexten
erwihnt (siehe bspw. Kapitel 2.2.2.2.1, Kapitel 2.3.1.9), nicht in einem
engen Sinne raum-zeitlich zu verstehen, dennoch sind sie nicht immer
und nicht zur Ginze aller Raumzeitlichkeit entbunden. Durch die Rela-
tion des (nicht objektiven) Korpers und der Welt gibt es Ort und Situati-
on (MSME 73). Begrifflich gefasst werden diese Ensembles im Folgenden
unter dem Begriff der Situation. Die Situation des Menschen im monde
sensible bestimmt sich in konsequenter Fortfitlhrung der Raumlichkeit.

Die Frage der Situation ist aus zwei Griinden wesentlich: einerseits,
um das Verstindnis der sensibles weiter zu vertiefen und andererseits,
um das eingangs (siehe Einleitung) mit Goffman, Knorr-Cetina und
Hirschauer dargestellte Problem einer Antwort naher zu bringen. Wih-
rend Goffman Interaktionen in konkreten physischen Situationen situ-
iert, [6st Knorr-Cetina diese aus der physisch-mundanen Situation und
positioniert sie in einer synkretistischen, virtuell-korperlichen, ortlosen
Situation. Hirschauer beschreibt die Pluralitat von Situationen (phy-
sisch-korperlichen und virtuellen Situationen), in denen sich begegnen-
de Menschen parallel sind; seiner Beschreibung fehlt jedoch die theoreti-
sche Tiefe, allen voran eine Antwort auf die Frage nach der Moglichkeit
dieser Situationspluralitit.

160

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Phianomenologisch prominenter und in seiner Definition wesentlich
eindeutiger als der Situationsbegriff von Merleau-Ponty ist jener von
Jean-Paul Sartre.*” Vor dem Hintergrund von Existenz und Freiheit ent-
wickelt Sartre ein Konzept von Situation, das objektive Elemente der Si-
tuation vor allem aus der Perspektive des jeweiligen Handlungsentwurfs
betrachtet. Dies zeigt er am Beispiel eines Felsens, der sich einer:einem
Bergsteigenden situativ anders darstellt als einer:einem Spaziergehen-
den, die:der die dsthetische Schonheit des Felsens in der Abendsonne be-
trachtet. Objektives (der Fels) und Subjektives (die jeweilige Handlungs-
intention) spielen zusammen (Bedorf 2022: §1; Hitzler 1999: 292-94).
Bei einem ginzlich anderen Handlungsentwurf (bspw. eine eilige Rei-
se, die an dem Felsen vorbeifiithrt, der jedoch in den Vorbereitungen auf
eine Zusammenkunft am Zielort nicht in den Vordergrund riickt) mag
der Fels zwar »da« sein, aber nicht der Situation angehoren und eventuell
gar nicht bemerkt werden. Sartre fasst Situationen also vor allem vom
(handelnden) Individuum her, also im Sinne der fiir dieses zur Verfigung
stehenden Deutungsressourcen oder aus der Perspektive seiner Hand-
lungsentwiirfe. Im Unterschied dazu verstehen Goffman, Knorr-Cetina
und letztlich auch Schiitz die Situation als soziale Situation — ihr Inter-
esse gilt also den ortlich (physisch-raumlich oder virtuell-raumlich) be-
grenzten Zusammenkiinften von Menschen und deren wechselseitigen
Wirkungen aufeinander.

Eine Bestimmung von Situation mit Merleau-Ponty ist nun insofern
komplexer, als er weder von Handlungsentwiirfen noch von der unmit-
telbaren Raumzeitlichkeit (und einer eindeutigen Umgrenzung des Ge-
sichtsfeldes) her denkt und Situationen soziale und/oder weltliche Situ-
ationen sein konnen. Situationen konnen zudem Menschen und Dinge
oder primdr nur eines von beiden umfassen. Auch Situationen sind also
vor dem Hintergrund der Dialektik von Mensch und Welt, der grund-
satzlichen Beziehung der sensibles, aber auch der menschlichen Hin-
wendung zur Welt und des weltlichen Ausdrucks gegentiber den Men-
schen, mit anderen Worten als Nihe-Distanz-Relationen (MSME 181)
zu verstehen. Da Merleau-Ponty den Korper als zur-Welt-seiend und in
seinem Zur-Welt-Sein versteht, kann der Korper nicht komplett isoliert
von der Welt und losgelost von jeglicher weltlichen Situation verstanden

167 Die in der Soziologie bekannteste Verwendung des Situationsbegriffs ist jene
von Dorothy S. Thomas und William I. Thomas. Dem auf sie zuriickgehen-
den Thomas-Theorem entsprechend — »If men define situations as real, they
are real in their consequences.« (W. I. Thomas und D. S. Thomas 1928: 572)
— liegt ihr Augenmerk vor allem auf der (individuellen und kollektiven) sozi-
alen Definition und den sozialen Konsequenzen von Situationen (siehe auch
Hitzler 1999: 289—92). Thomas und Thomas verwenden zwar den Begriff
der Situation an zentraler Stelle ihrer Soziologie, ihre Aufmerksamkeit gilt
jedoch nicht der Situation selbst.

161

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

werden. Der Mensch ist also nicht dazu fihig, sich vollends aus einer
jeweiligen Situation zu 16sen, m.a.W. besitzt er kein vollstandiges Ver-
mogen der Aufhebung (dies betont auch Gugutzer (2015b: 122), der
die Bindung an die konkrete Situation jedoch starker macht, als dies im
Folgenden der Fall ist) (PP 323—24). Vielmehr ist es die Gesamtsituation
(situation d’ensemble), die den Menschen und sein Verhalten definiert,
nicht aber determiniert (P2(Inéd) 38, AuG(KS) roo). Mit Merleau-Pon-
ty ist die Situation also als Relation der sensibles zu verstehen, die nicht
nur von einer (bewussten) Aktivitit des >Subjekts< ausgeht. »On dira:
C’est par rapport a projet. Si Pon veut, mais il y a un projet non déci-
soire, non choisi, [une; i.0.] intention sans sujet: vivre. Ce projet [im-
plique I’; i.0.] existence de normes ou niveaux, montagnes infranchis-
sable, objets droits ou non, cheminements.« (Insti 45)'*® Die Situation
wird also nicht durch ein bewusstes Projekt bestimmt, sondern vielmehr
durch das unbestimmte und nicht explizite Projekt des Lebens, inklusi-
ver aller Wege und Hindernisse.

Der Mensch kann sich also nicht vollends von der Welt 16sen. Zugleich
geht Merleau-Ponty nicht von einem Menschen aus, der dem »>Sinnlichen«
(hier im gewohnlichen Sinne verstanden) vollends ausgesetzt wire, also
von einem Menschen, der durch sinnliche Qualititen seiner unmittelba-
ren Situation in einem engen Sinne bestimmt wiare. Die Gegebenheiten,
die Verhalten mitunter einschranken mogen, konnen zu tiberwinden ge-
lernt werden (ohne dadurch aufgehoben zu werden oder weniger prasent
zu sein) (Insti 45). Dies zeigt sich deutlich in Aussagen Merleau-Pontys,
wie der folgenden in Phénoménologie de la perception: » Méme normal,
et méme engagé dans des situations interhumaines, le sujet, en tant qu’il
a un corps, garde a chaque instant le pouvoir de s’y dérober.« (PP 192)%
Der Mensch steht in einer Wechselbeziehung mit der Welt, er kann sich
in Teilen von der Welt 16sen, die Welt kann ihn zuriick in ihr engagie-
ren. Die situative Wechselwirkung und das Lernen im Umgang mit der
Welt nehmen ihren Ausgang jedoch nicht von einem menschlichen Pro-
jekt, sondern von den Hindernissen (obstacle) der Welt (Insti 45). Inso-
fern ist der Mensch »sujet institué et instituant« (Insti 4 5; »instituiertes
und instituierendes Subjekt« (eigene Ubersetzung)) oder, mit Bourdieu
gesprochen, hat der Mensch einen Habitus als strukturierte und struk-
turierende Struktur.

168 »Man wird sagen: Das ist in Bezug auf ein Projekt. Wenn man so will, aber
es gibt ein Projekt, das nicht entschieden wurde, nicht gewahlt ist, eine In-
tention ohne Subjekt: Leben. Dieses Projekt [beinhilt; i.0.] die Existenz von
Normen oder Niveaus, uniiberwindbare Berge, rechte und unrechte Objek-
te, Wege. « (eigene Ubersetzung)

169 »Auch im normalen Zustand, selbst engagiert in mitmenschliche Situatio-
nen, behilt das Subjekt, sofern es einen Leib [bzw. Korper; A.S.] hat, stets
das Vermogen, sich ihnen zu entziehen.« (PdW 197)

162

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Diese Fahigkeit, sich in einem gewissen Ausmaf$ aus der Welt bezie-
hungsweise dem mundanen Ausschnitt, der den Korper aktuell umgibrt,
zu distanzieren, ist eine notwendige Bedingung, um in eine andere Situ-
ation seintreten< zu konnen. Ein Eintritt in eine andere Situation — auch
>dort« sein — meint, entgegen den Beschreibungen von Gabriele Klein und
Katharina Liebsch, ein tatsidchliches (partielles) Sein in Situation, nicht
slediglich< ein »einfithlendes Verstehen« oder ein »fiktionales Empfinden«
(Klein/Liebsch 2022: 121).77° Dieser Wechsel in eine andere Situation ist
wiederum notwendig, um anderen begegnen zu konnen, die aktuell nicht
physisch in derselben mundanen Situation koprisent sind. Diese Fahig-
keit, sich aus einer Situation zu distanzieren, um so in eine andere ein-
treten zu konnen, gilt es nun niher zu ergriinden. Zwei Fihigkeiten sind
dafiir erforderlich: einerseits die Fihigkeit, sich aus einer unmittelbaren
Umgebung 16sen zu konnen (nicht nur >hier< zu sein) und andererseits
die Fahigkeit, in eine andere Situation eintreten zu konnen (auch »>dort«
zu sein). Den ersten Weg beschreibt Merleau-Ponty in verschiedenen
Kontexten, die jeweils einen Puzzlestein zum Verstehen dieser Distanzie-
rungsfahigkeit hinzufiigen. Merleau-Ponty entwickelt seine Perspektive
auf diese Distanzierung in unterschiedlichen Kontexten. Niher eingegan-
gen wird im Folgenden erneut auf das synkretistische Verhalten und die
Fihigkeit, dieses zu uiberschreiten (sieche Kap. 2.3.3.3), auf Schlaf, My-
thos und die Reise (siehe Kap. 2.3.3.4) sowie den Riickzug in sich selbst.

Bevor im Folgenden niher auf die Fahigkeit zur Distanzierung ein-
gegangen wird, bedarf jedoch der Situationsbegriff einer weiteren Kli-
rung. Wenn im Weiteren von der Pluralitdt von Situationen gesprochen
wird (also von Situationen, in denen Menschen korperlich sind, ande-
ren, in die sie eintreten etc.), dann setzt dies ein bestimmtes Situations-
verstandnis voraus. Nicht verstehbar wire das Argument einer Pluralitit
von Situationen, ginge man vom sartreschen Situationsbegriff aus.'”* Be-
griffe man Situationen als Untergrund bestimmter Handlungsentwiirfe
(inklusive der handlungsrelevanten Bedeutungszusammenhinge/-struk-
turen), dann wiirden sich in den hier beschriebenen komplexen Begeg-
nungen nicht Situationen iiberlagern, es handelte sich lediglich um eine
Situation, die der unmittelbaren Riumlichkeit entbunden wire. Dass

170 Diese unterschiedliche Beschreibung ist in Teilen auch dadurch begriindet,
dass Klein und Liebsch partiell andere Phinomene in den Blick nehmen als
die vorliegende Analyse. Klein und Liebsch interessieren sich auch fiir Pha-
nomene wie das >Liken« von Beitragen auf Social-Media-Plattformen oder
Interaktionen mit Technologien wie Amazons >Alexa, die im vorliegenden
Kontext ausgespart werden, weil sie nicht unmittelbar als menschliche Be-
gegnungen aufgefasst werden.

171 Die folgenden Uberlegungen gehen auf ein Gesprich mit Thomas Bedorf zu-
rick, der Merleau-Pontys Situationsbegriff jedoch in die Ndhe von jenem
Sartres riicke.

163

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

eine solche Beschreibung das Erleben und empirische Sachverhalte nicht
hinreichend abbilden wiirde, zeigt die eingangs zitierte Beschreibung ei-
ner telemedizinischen Situation (siehe 1.3; Ellebrecht/zur Nieden 2020:
91-92). Die medizinische Fachkraft befindet sich zugleich in drei Situ-
ationen: in ihrer Biirosituation, der gemeinsamen Interaktionssituation
(vortlos« per Telefon), der Notfallsituation in der raumlichen Ferne. Die
drei Situationen tiberschneiden sich in einem gewissen Ausmafs, sie sind
jedoch nicht eine, wie sich besonders deutlich an méglichen Problemen,
Storfaktoren und Unstimmigkeiten zeigt. So etwa kann die Medizinerin
zwar mit ihrem Kollegen, der >vor Ort< in der Notfallsituation ist, kom-
munizieren, nicht aber mit der:dem Patient:in, sie ist also in der Situati-
on >dort«nur am Rande prisent; so hat ein plotzlich aufziehendes Gewit-
ter eine ganzlich andere Bedeutung, wenn es >hier< bei der Medizinerin
oder >dort«in den Bergen, wo sich der Notfall ereignete, aufzieht, und so
konnen drei parallele Begegnungen auf sozial ganzlich unterschiedlichen
Ebenen stattfinden: die Begegnung von Einsatzkraft, Patient:in und An-
gehorigen (die sich neben einer schnellen und guten Versorgung eventuell
beruhigende Worte und einen fiir Nicht-Mediziner:innen verstandlichen
Ausdruck erwarten), die professionelle und eingeiibte Begegnung am Te-
lefon, die nonverbale Kommunikation im Biiro, in dem man dem Kolle-
gen vermittelt, dass man nach diesem Gespriach mit in die Kaffeepause
gehen wird. Auch wenn all diese Momente in Wahrnehmung und Aus-
druck ineinanderfliefSen, so scheint es doch zweifelhaft, ob sie vollends
Stormomente einer einzigen Situation sind. In Begegnungen auf Distanz
tiberlagern sich verschiedene Kontexte — Situationen pluralisieren sich
(Ellebrecht/zur Nieden 2020: 91) —, die gegebenenfalls schwer vereinbar
scheinen (Mittagszeit und strahlender Sonnenschein hier, Nacht und be-
drohliches Gewitter dort, entspanntes soziales Beisammensein iiber die
Distanz hinweg, quengelnde menschliche und tierische Mitbewohnen-
de hier etc.), und diese Unterschiedlichkeit ist mitunter wesentlich. Die
Begegnung mag durch all diese in unterschiedlichen natiirlich-sozialen
Riumen seienden und ablaufenden Bedingungen beeinflusst sein, sie sind
dabei jedoch nicht eins (nicht eine Situation, in deren Rahmen ein Hand-
lungsentwurf vollzogen wird). Das aufziehende Gewitter dort, das die
Stromversorgung und so die Begegnung unterbrechen konnte, mag von
beiden Seiten als Bedrohung fiir die Begegnung empfunden werden, von
einer Seite allerdings als eine Bedrohung, die >dort« und nicht >hier« ist,
wo die eine Person die warmende Sonne auf ihrer Haut spiirt.

2.3.3.3 Synkretistische Gestalten

Die Relation von Mensch und mundaner Situation macht Merleau-Ponty
zunichst in seiner Unterscheidung von drei Gestalten oder Strukturen

164

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

des Verhaltens deutlich. Diese drei Gestalten des Verhaltens — formes
syncrétiques (synkretistische Gestalten), formes amovibles (ablosbare
Gestalten) und formes symboliques (symbolische Gestalten) (SC 113)
— wurden bereits oben (siehe Kapitel 2.3.2.3) eingefiihrt. Wesentlich ist
nun, dass Merleau-Ponty mit dieser Unterscheidung auch die (menschli-
che) Fahigkeit der Distanzierung einfiihrt. Das Verhalten auf der Ebene
der »synkretistischen Gestalten« ist dadurch charakterisiert, dass es an
bestimmte abstrakte Aspekte der Situation oder an Komplexe von Sti-
muli gebunden ist (SC 114). Merleau-Ponty bespricht am Beispiel ver-
schiedener wirbelloser Tiere dieses Verhalten, das »anhaftet« (adhére),
sich also nicht von der konkreten Situation l6sen kann (SdV 120-21).
Das Erlernen und Verstehen von Symbolen sei auf dieser Ebene nicht
moglich (SC 115). Anhand von unterschiedlichen klassischen Versuchen
zeigt Merleau-Ponty, dass Menschen, im Gegensatz zu (den meisten) Tie-
ren, dazu in der Lage sind, sich von der unmittelbaren Situation freizu-
machen (SC 119). Dies erlaubt es Menschen, in Dingen unterschiedli-
che Bedeutungen und Zwecke oder Gebrauche zu sehen (so etwa kann
eine Kiste zugleich als etwas wahrgenommen werden, auf das man klet-
tern kann, um einen hoher gelegenen Gegenstand zu erreichen, als etwas,
auf dem man sitzen kann und als etwas, in das man etwas hineingeben
kann etc. (SC 127)7%), ebenso wie sie die Perspektive von Gegenstinden
einnehmen konnen und diese etwa einen Umweg machen lassen kon-
nen, so dass man an sie gelangt, und nicht nur selbst einen Umweg zu
machen (SdV 132) oder eine (StrafSen- oder Land-) Karte zu lesen (SdV
133). Menschen (und manche Tiere) sind (1) dazu in der Lage, sich in
eine abstraktere Situation zu begeben und auf dieser abstrakteren Ebe-
ne eine »Beziehung zwischen Beziehungen« herstellen (SdV 133). Sie
sind dazu fahig, Signale zu verstehen, die zwar in Verbindung mit der
materiellen Situation stehen, aber nicht unmittelbar mit dieser zusam-
menfallen und (2) dazu, die Perspektive von anderen (Lebewesen und
Dingen) einzunehmen und diese als beweglich (nicht als Fixpunkt) an-
zusehen und sich selbst als beweglich in einem nicht unmittelbar erleb-
baren Raum zu sehen.

2.3.3.4 Schlaf, Mythos und eine Reise
Die menschliche Fihigkeit zum Uberschreiten des Synkretismus ist die
notwendige Basis dafiir, dass Menschen >woanders« sein konnen, bezie-

hungsweise dafiir, dass sie parallel auch >woanders« sein konnen. Die-
se Losungsfahigkeit gilt es nun einerseits naher zu beschreiben und

172 Merleau-Ponty bespricht dies anhand von Wolfgang Kohlers Experimenten
mit Affen.

165

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

andererseits mit dem Virtuellen (das bis dato unter den Stichworten der
virtuellen vs. der konkreten Bewegung besprochen wurde) zu verbinden.
Diese Schritte geht Merleau-Ponty in seinen Beschreibungen des Schlafs,
des Mythos und von einer Reise.

Findet schon das >wache Leben<, die Bewegung, das korperliche Sein,
nicht im >objektiven Raumc statt, so gilt dies umso mehr fiir Schlaf und
Mythos. Dies meint nun aber nicht nur, dass die Beziehung zu den Din-
gen in einem anderen Sinne zu verstehen ist, als dies in Beschreibungen
des Raumes als >objektiv« der Fall ist (ndmlich als unmittelbare Relati-
on der Beziehungen und Abstinde), sondern als Ubertritt in eine ande-
re Schicht, die diese Beziehung nicht aufhebt, aber in modifizierter Wei-
se lebbar macht. Den Schlaf versteht Merleau-Ponty nicht als Handlung
oder als Bewusstsein des Schlafens, sondern als »une modalité du chemi-
nement perceptif« (PbPassiv 354), als eine Modalitiat der Wahrnehmung,
die mit einem modifizierten Bezug zur Welt einhergeht.

Dans le sommeil, au contraire [a la nuit; A.S.], je ne garde présent le
monde que pour le tenir a distance, je me retourne vers les sources sub-
jectives de mon existence et les fantasmes du réve révélent encore mieux
la spatialité générale ou I’espace clair et les objets observables sont in-
crustés. (PP 328; Hervorhebung A.S.)™7

Les primitifs, pour autant qu’ils vivent dans le mythe, ne dépassent pas
cet espace existentiel, et c’est pourquoi les réves comptent pour eux au-
tant que les perceptions. Il y a un espace mythique ou les directions et
les positions sont déterminées par la résidence de grandes entités affec-
tives. (PP 330)'74

Merleau-Ponty versteht Schlaf und Mythos nicht als einen Bruch mit der
Welt, vielmehr wird die Welt in Schlaf und Traum auf Abstand gehal-
ten (siehe auch PbPassiv 253, wo Merleau-Ponty diesen Abstand nicht
als distance, sondern écart beschreibt). Der monde sensible ist weiter-
hin >da<, der Korper weiterhin in einer dialektischen Beziehung zu ihm.
Schlaf und Mythos setzen sich mit dem monde sensible auseinander, je-
doch auf ihre Art und in ihrem Raum - dem >virtuellen Raumc« oder >af-
fektiven Raumc«. Unter einem virtuellen Raum (espace virtuel) versteht

173 »Im Schlaf hingegen [entgegen der Nacht; A.S.] halte ich die Welt nur gegen-
wartig, um sie auf Abstand zu halten, ich gehe in die subjektiven Quellen
meines Daseins zuriick und die Phantasmen des Traumes offenbaren besser
noch die umfassende Raumlichkeit, in die der klare Raum mit seinen beob-
achtbaren Gegenstinden eingelassen ist.« (PdW 330; Hervorhebung A.S.)

174 »Primitive verlassen, in ihrer mythischen Welt lebend, nie diesen existenti-
ellen Raum, und eben daher gelten ihnen die Traume ebensoviel wie Wahr-
genommenes. Es gibt einen mythischen Raum, in dem die Richtungen und
Stellungen sich bestimmen nach der Lage der grofSen affektiven Mittelpunk-
te.« (PdW 331)

166

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Merleau-Ponty ein »systéme de correspondances entre propriétés de
mon champ actuel et ce que seraient ces propriétés de mon champ ac-
tuel et ce que seraient ces propriétés pour moi situé ailleurs ou pour un
autre« (MSME 52).775 Virtuell meint also zunichst eine Moglichkeit
von anderen Perspektiven oder eine Offenheit fiir andere Perspektiven.
»Le sommeil est le corps et le champ d’existence se retirant du monde
(et se permettant des variations que le monde ne contréle plus, pour
empécher le drame de renaitre), et revenant a leur facticité.« (PbPassiv
256)77¢ Diese Offenheit schlieSt die Offenheit fir die Perspektiven
der:des Anderen mit ein. Diese werden etwa im Zeigen sichtbar, das die
virtuelle Welt insofern voraussetzt, als es erfordert, dass die Perspek-
tive der:des Anderen auf das Gezeigte verstanden werden kann. Virtuell
meint zudem, dass mogliche Verhaltensweisen, Bewegungen, Praktiken,
Verschiebungen von Relationen in den Vordergrund treten. Denken wir
beispielsweise an das Verstehen der Beziehung von Korper und Objekt,
die es ermoglicht, zu verstehen, dass und wie ein Objekt einen Umweg
machen kann und so zum Korper gelangt, was auf direktem Wege nicht
moglich wire (es geht hier um das Verstehen einer anderen Perspek-
tive und um das Begreifen der Bewegung von anderem). Insofern ist
das Virtuelle in einem gewissen Sinne bereits kulturell (siche Kapitel 3)
(MSME 52). Die Losung von der Welt im Schlaf geht jedoch noch tie-
fer als der Ubergang zu einer abstrakteren Perspektive auf Gegenstin-
de. Den Schlaf beschreibt Merleau-Ponty als Moment der Ungeteiltheit
mit anderen und deren Perspektiven als priapersonellen Bezug zur Welt
(PbPassiv 354).

Der >Anhalt<in der Welt ist nicht (nicht nur, nicht aktuell) der Korper
in seiner unmittelbaren Verflechtung mit den ihn umgebenden Dingen.
Die menschlichen korperlichen Fahigkeiten und Moglichkeiten werden
im Schlaf jedoch nicht suspendiert, sondern bleiben als »Habitus« er-
halten (PbPassiv 226). Wenn >Primitive« wissen, wo sich das Lager des
Stammes befindet, so ist das »Wo« kein Bezugspunkt im objektiven Raum,
sondern »il est le repére de tous les reperes« (PP 3305 »es selbst ist der
Anhalt aller Anhalte« (PdW 332)). Die wesentlichen Bezugspunkte im
Raum werden also nicht durch ihre Position im >objektiven Raumc« be-
stimmt, sondern durch ihre relative Position im affektiven Raum. »Dans
le réve comme dans le mythe, nous apprenons o se trouve le phéno-
meéne en éprouvant a quoi va notre désir, ce que redoute notre cceur, de

175 Ein »System der Korrespondenzen zwischen den Eigenschaften meines ak-
tuellen Feldes und dem, was die Eigenschaften fiir mich wiren, wenn ich
woanders wire, oder fiir eine:n Andere:n« (eigene Ubersetzung).

176 »Der Traum bedeutet, dass sich der Korper und das Feld der Existenz von
der Welt zuriickziehen (und sich Variationen erlauben, die die Welt nicht
mehr kontrolliert, um zu verhindern, dass das Drama wieder auflebt), und
zu ihrer Faktizitit zuriickkehren.« (eigene Ubersetzung)

167

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

quoi dépend notre vie.« (PP 330)'77 Relationen und Bewegung sind in
Schlaf und Mythos nicht durch die unmittelbaren Beziehungen zu Din-
gen oder durch unmittelbare Moglichkeiten geleitet, sondern durch Af-
fizierung und désir. Merleau-Ponty zeigt in diesen Beschreibungen, ahn-
lich wie in jenen der virtuellen Bewegung, dass Bewegung durch anderes
motiviert sein kann als durch die unmittelbare Umgebung, die unmit-
telbar vorhandenen Gegenstiande. Schlaf und Mythos zeigen nun jedoch
deutlicher als die virtuelle Bewegung, dass die Losung aus der konkreten
Welt (nicht der >objektiven Welt<) und den konkreten Relationen keine
vollumfangliche Losung aus Relationen ist, sondern eine Verschiebung.
Affekte und désir bestimmen die Kraftlinien zwischen den Dingen, nicht
ihre unmittelbaren Abstiande.

Dass Schlaf und Mythos durch eine solche Form von Beziehungen zu
verstehen sind, meint nun nicht, dass das wache Leben und das nicht-my-
thische Leben rein durch unmittelbare Beziehungen und konkrete Ein-
fliisse zu verstehen wiren (dies offenbarte in Teilen bereits die virtuelle
Bewegung). Dies zeigt etwa das folgende Beispiel einer Reise:

Jarrive dans un village pour les vacances, heureux de quitter mes tra-
vaux et mon entourage ordinaire. Je m’installe dans le village. Il devient
le centre de ma vie. Ueau qui manque a la riviére, la récolte du mais ou
des noix sont pour moi des événements. Mais si un ami vient me voir
et m’apporte des nouvelles de Paris, ou si la radio et les journaux m’ap-
prennent qu’il y a des menaces de guerre, je me sens exilé dans le village,
exclu de la vie véritable, confiné loin de tout. Notre corps et notre per-
ception nous sollicitent toujours de prendre pour centre du monde le
paysage qu’ils nous offrent. Mais ce paysage n’est pas nécessairement
celui de notre vie. Je peux >étre ailleurs< tout en demeurant ici (PP 330;
Hervorhebung A.S.).”7

177 »Im Traum wie im Mythus erfahren wir, wo ein Phinomen sich findet, in-
dem wir empfinden, wo unsere Wiinsche hinstreben, was wir im Herzen
fiirchten, wovon unser Leben abhingt.« (PdW 332; Hervorhebung i.0.)

178 »Ankommend in dem Dorf, in dem ich meine Ferien verbringen will, bin ich
gliicklich, Arbeit und gewohnte Umgebung hinter mir gelassen zu haben. Ich
richte mich in dem Dorfe ein. Es wird zum Mittelpunkt meines Lebens. Der
niedrige Wasserstand des Flusses, die Mais- oder NufSernte werden mir be-
deutende Ereignisse. Doch kommt ein Freund mich besuchen und bringt mir
Nachrichten aus Paris, oder erfahre ich aus Radio und Zeitungen vom dro-
henden Kriege, so fithle ich mich in dem Dorf wie verbannt, abgeschnitten
vom wirklichen Leben, ausgestofSen weit fort von allem. Unser Leib [bzw.
Korper; A.S.] und unsere Wahrnehmung fordern bestindig uns auf, die Um-
gebung, die sie uns bieten, als Mittelpunkt der Welt zu nehmen. Doch diese
Umgebung ist nicht notwendigerweise die unseres Lebens selbst. Ich kann,
wiewobl hier verbleibend, >ganz woanders sein<« (PdW 332; Hervorhebung
A.S.).

168

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Als korperliche Wesen und wahrnehmende Wesen sind wir immerzu
dazu aufgefordert, uns in der wahrgenommenen Umgebung einzurich-
ten. Wie Merleau-Ponty an dieser Stelle in aller Deutlichkeit zum Aus-
druck bringt, ist diese Umgebung jedoch nicht notwendigerweise die un-
mittelbare Umgebung, in der wir uns korperliche-raumlich (im Sinne der
objektiven Rdumlichkeit) befinden. Das Wahrgenommene und die wahr-
genommene Umgebung kann, wie in Merleau-Pontys Beispiel, sowohl
der Ferienort als auch die >ferne< Heimat sein (sieche auch OE 83-84).
Eine dhnliche Erzdhlung und eine umfangreichere Diskussion finden sich
in Le visible et linvisible:

Car enfin, autant il est sGir que je vois ma table, que ma vision se termine
en elle, qu’elle fixe et arréte mon regard de sa densité insurmontable, que
méme, moi qui, assis devant ma table pense au pont de la Concorde, je
ne suis pas alors dans mes pensées, je suis au pont de la Concorde, et
qu’enfin a ’horizon de toutes ces visions ou quasi-visions, c’est le monde
méme que j’habite, le monde naturel et le monde historique, avec toutes
les traces humaines dont il est fait; autant cette conviction est combat-
tue, dés que j’y fais attention, par le fait méme qu’il s’agit 1a d’une vision
mienne. (VI 19; Hervorhebung i.0.)7?

Wiederum ist diese Erzdhlung eingebettet in eine Diskussion des Weltbe-
zugs im Schlaf. Merleau-Ponty argumentiert, dass man im Schlaf nicht
ganzlich von der Welt losgelost sei, beziehungsweise nicht jeden Anhalts-
punkt in ihr verloren habe. Denn konnten wir, ohne es zu wissen, jeden
Anhaltspunkt einbiiflen, so konnten wir auch nie sicher sein, einen zu
haben (VI 20). In diesem Kontext verdeutlicht Merleau-Ponty auch, dass
Ndbhe trotz allem eine besondere Bedeutung zukommt. Im eben beschrie-
benen Beispiel hat der Korper mit dem Tisch, der direkt vor ihm steht,
eine besondere Beziehung, die nur dann besteht, wenn dieser in Reich-
weite ist (VI 21). Manchmal (aber nicht immer) stoflen wir durch die
korperliche Wahrnehmung zu den Dingen. Die Kommunikation, die mit
der Welt stattfindet, kann als stumme Kommunikation beschrieben wer-
den (siehe Kapitel 3.3.3). Es gebe zwar einen physischen oder geometri-
schen Abstand zwischen den Dingen und zwischen mir und den Dingen,

179 »Denn es steht zwar fest, daf$ ich meinen Tisch sehe, dafs mein Sehen in ihm
endet, daf$ der Tisch meinen Blick mit seiner uniiberwindlichen Dichte fixiert
und fesselt, dafd ich, wiahrend ich an meinem Tisch sitze und an den Pont de
la Concorde denke, nicht iz meinen Gedanken bin, sondern eben am Pont
de la Concorde, und daf$ schliefSlich am Horizont all dieser Sichtweisen oder
Quasi-Sichtweisen die Welt selbst es ist, die ich bewohne, die natiirliche Welt
und die historische Welt mit all ihren menschlichen Spuren, aus denen sie be-
steht; ebenso jedoch trifft zu, daf§ diese Uberzeugung anfechtbar wird, sobald
ich ihr Beachtung schenke, und zwar durch die blofle Tatsache, dafs es sich
um mein Sehen handelt.« (SuU 19; Hervorhebung i.0.)

169

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

aber auch eine »distance vécue« (einen gelebten/erlebten Abstand) zwi-
schen mir und den Dingen. Dieser Abstand stehe fiir »I’ampleur« (die
Weite) des jeweils aktuellen Lebens. Diese Weite bestimmt sich nicht
durch die geographische oder physische Nihe, sondern durch so etwas
wie eine affektive Nahe — es geht um die Frage, wie sehr die Dinge und
Ereignisse dazu in der Lage sind, mich zu berithren. Die Dinge seien —
auch wenn sie nicht >nah« sind — dazu in der Lage, mir die Freiheit und
Individualitit zu rauben, mich in einen Zustand des Besessen-Seins (étre
posséde) zu versetzen (PP 331).

Dem geht jedoch voraus, dass ich auch dann, wenn ich an einem
Ort bin und mich ganz von diesem eingenommen fiihle, mit meinem
Blick, meiner Wahrnehmung an einem Detail hiangen bleiben kann und
mich dadurch zumindest aus dem »anthropologischen Raum«16sen kann,
nicht mehr an einem Ort und dessen Geschichte aufgehen, sondern ganz
in diesem Detail verhaftet sein kann (PP 339). Moglich ist diese Losung
zum Teil auch dadurch, dass allen Beziehungen immer schon eine virtu-
elle Schicht immanent ist. Virtuell bedeutet hier, dass mogliche Bewegun-
gen/Verhaltensweisen/Praktiken vorgezeichnet sind, dass mogliche ande-
re Lokalisationen und Relationen mitvorhanden sind (SC 99).

Distanzierung kann zudem einen Riickzug in die eigenen Erinne-
rungen oder >in sich selbst« bedeuten; ich kann meine Augen schlieflen,
mein Blut in den Ohren pochen héren, mich auf einen Schmerz einlas-
sen etc. Uber den wahrnehmenden Kérper meint Merleau-Ponty: »c’est
lui qui fait le bourdonnement des apparence, lui encore qui le fait taire
et me jette en plein monde« (VI 23)'%. Anders als Simmel, der argumen-
tiert, dass man zwar die Augen, nicht jedoch die Ohren schliefSen konne
und das Ohr letztlich »dazu verurteilt ist, alles zu nehmen, was in seine
Nihe kommt« (Simmel 1993), ldsst sich mit Merleau-Ponty sagen, dass
man auch die horende Wahrnehmung ein gutes Stiick weit >ausblendenc«
kann (etwa so weit in seine Gedanken versunken sein kann, dass man
Gerdusche nicht vollstindig oder sofort wahrnimmt etc.). Andererseits
konnen fiir Merleau-Ponty auch die Augen nicht ganz >geschlossenc« sein.
Eine teilweise Ablosung durch verschiedene Sinne, also ein teilweises
verwehren der Wahrnehmung von unmittelbaren weltlichen Gegeben-
heiten durch einzelne/alle Sinne, ist moglich, eine vollstindige Ablosung
von der Welt oder Aufhebung von Wahrnehmung hingegen nicht.

Schlaf, Mythos und die Reise lassen uns also eine Multiplikation von
Situationen beobachten — wir sind parallel in mehreren Situationen —
einmal stirker in der einen, dann in der anderen. Dieses Phinomen gibt
es nicht erst, seit es Technologien gibt, die eine unmittelbare Ubertra-
gung von Ton und/oder Bild erlauben. Vielmehr konnen wir auch bspw.

180 »Er ist es, der das Gemurmel der Erscheinungen aufkommen, es dann wie-
der verstummen 143t und mich in die Fiille der Welt wirft.« (SuU 23)

170

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

gedanklich > woanders« sein, durch das Lesen eines Buches in eine >andere
Welt< eintreten etc. Gedanklich woanders zu sein meint jedoch nicht, dass
dieser Ubergang in eine andere Situation auflerhalb der Wahrnehmung
wire. Vielmehr wendet sich der wahrnehmende Korper einer anderen Si-
tuation zu — folgt der gehorten Erzdhlung des Freundes nach Paris, den
gesehenen Bildern in der Zeitung an gegenwirtige Kriegsschauplatze etc.
Wir sind immer zur Welt, durch unsere Wahrnehmung von ihr anges-
prochen. Doch diese Welt ist nicht immer der raumzeitliche Ausschnitt,
an dem wir uns in jenem Moment befinden (PP 330-31).

2.4 Coexistence und intercorporéité:
Die menschliche Atmosphare der Welt

Wenn bislang von der Beziehung der sensibles die Rede war, dann wurde
primar die Beziehung von Korper und Welt diskutiert. Gemeinsam sen-
sible sind jedoch auch die Korper im Plural. Ebenso wie Merleau-Ponty
nicht von einer urspringlichen Geteiltheit von Korper und Welt, son-
dern vielmehr von einer ursprunglichen Verbundenheit dieser ausgeht,
versteht er die Korper nicht als zunachst getrennte Existenzen, sondern
als koexistierend. (Merleau-Ponty verwendete den Begriff der Koexis-
tenz teils auch fir die Beziehung des Korpers mit Gegenstanden — »elles
coexistent avec moi« meint er etwa in Phénoménologie de la perception
tiber meine Beziehung zu Objekte (PP 216)). Die Frage nach dem Sein
und der Wahrnehmung von anderen (als meinesgleichen, als andere) ist
eine philosophische Frage, zu der die Phinomenologie einen wesentli-
chen Beitrag leisten kann (Zahavi 2019: 87)*®*, auch wenn sich die He-
rangehensweisen der verschiedenen Phinomenolog:innen diesbeziiglich
stark unterscheiden. Fiir Merleau-Ponty war die Frage der:des Anderen
(die Frage nach der Existenz der:des Anderen als Problem des Idealis-
mus sowie die Frage nach der Relation zur:zum Anderen) das erste grofle
philosophische Problem, das ihn wihrend seiner Zeit am Lycée umtrieb
(Melangon 2016: 146; siche auch AuG(KS) 104), wobei Merleau-Ponty
zeit seines Lebens weniger an einem Ausweg aus dem Problem, sondern
an einer » Umformung« (SuU 337) dessen arbeitete. Seine philosophische
Bearbeitung des Problems ist vielschichtig, beginnend mit einer Ebene

181 Die Fragen des Gemeinsamen und der:des Anderen wird haufig unter dem
Stichwort der >Intersubjektivitdt< diskutiert. Fiir ein Verstehen der Philo-
sophie Merleau-Pontys ist dieser Begriff wenig hilfreich, da er (1) von ei-
nem Zwischen (>inter<) und damit von einer urspriinglichen Teilung ausgeht
und (2) weil er eine Relation zweier Subjekte unterstellt, wihrend Merleau-
Ponty von einer Relation mehrerer Subjekt-Objekte ausgeht (siehe Kapitel

1.3.3).

171

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

der allgemeinen menschlichen Atmosphire der Welt tber Momente der
Ungeteiltheit mit einzelnen anderen bis hin zur Wahrnehmung anderer
als konkrete andere.

Merleau-Pontys philosophischer Zugang verleiht der Frage nach den
anderen vor dem Hintergrund von zumindest zwei Aspekten eine be-
sondere Dringlichkeit. Einerseits ist das korperliche Wahrnehmen das
zentrale Thema von Merleau-Pontys Philosophie, das einige gegenwir-
tige Soziolog:innen prima facie an einen inhirenten Solipsismus denken
lasst und das zu einer Beantwortung der Frage nach der Art der Wahr-
nehmung der:des Anderen (in einem doppelten Sinne - als die Wahr-
nehmung der:des Anderen durch mich und als die Wahrnehmung durch
die:den Anderen) auffordert. Andererseits verortet Merleau-Ponty das
korperliche Wesen in der Welt bei und mit all den anderen korperlichen
Wesen. Dieses gemeinsame Sein versteht Merleau-Ponty jedoch nicht nur
als ein paralleles Existieren, sondern als ein Koexistieren, was eine en-
gere Verflechtung der Existenzen impliziert. Wahrend der erste Aspekt
die Frage danach aufwirft, wie die:der Eine zu der:dem Anderen gelan-
gen kann, mit anderen Worten: wie Individuen gemeinsam sein konnen,
wirft der zweite Aspekt die Frage auf, wie die:der Eine zu sich als Ein-
zelner:Einzelnem gelangen kann, mit anderen Worten: wie aus dem Ge-
meinsamen einzelne Individuen hervortreten kénnen. Im Folgenden wird
zunichst die grundlegende existentielle und korperliche Ebene des Ge-
meinsamen im Vordergrund stehen, spiter (Kapitel 3.2) die:der Ande-
re als Andere:r.

2.4.1 Die menschliche Koexistenz

Merleau-Ponty geht ganz allgemein von der Koexistenz, von Mensch
und Welt (PP 290), von Menschen untereinander und von einer (unbe-
stimmten) Vielzahl von Menschen in der Welt aus (PdW 390). Die Ko-
existenz ist vielschichtig, nicht nur weil Merleau-Ponty den Begriff zur
Charakterisierung diverser Relationen verwendet, sondern auch, weil er
mit diesem Begriff unterschiedlich konkrete Relationen beschreibt. Auf
der grundlegendsten und allgemeinsten Ebene meint Koexistenz den Um-
stand der gemeinsamen (und miteinander relationierten) Existenz der
sensibles. Diese Koexistenz geht jeder Form der Konkretisierung vor-
aus beziehungsweise liegt sie unter dieser und ist insofern >anonym«. Auf
dieser grundlegenden Ebene meint Koexistenz also weder konkrete An-
dere (PP 401), noch eine bestimmte Qualitit der Relation mit anderen
oder ohne andere (wie Einsamkeit oder Kommunikation) (PP 411).%%

182 Das Argument, dass die grundlegende Koexistenz von Menschen (im Plu-
ral) und der Welt eine Faktizitit ist, widerspricht — je nach Lesart — Zahavis

172

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

In Phénoménologie de la perception entwickelt Merleau-Ponty die Idee
dieser >anonymen Existenz« oder des anonymen Lebens< (PdW 398).
Diese Anonymitit kann auch als eine bedingte Riickkehr des erwachse-
nen Lebens auf eine vorkonkrete Ebene verstanden werden, welche die
Ungeteiltheit (sieche nidchstes Unterkapitel) moglich macht.*®s Anonymi-
tit meint eine Art »anonymen Fluf$« (PdW 493), der jeder Qualifikati-
on vorausgeht. Uber die Perspektive eines erwachsenen Menschen meint
Merleau-Ponty: »Il y a donc un autre sujet au-dessous de moi, pour qui
un monde existe avant que je sois la et qui y marquait ma place.« (PP
294)'% Wie sind dieser >anonyme Fluf< oder dieses >andere Subjekt< nun
konkret zu verstehen? In Phénoménologie de la perception beschreibt
Merleau-Ponty diese folgendermafSen:

Le monde naturel [...] est indissolublement un individu sans pareil et un
sens. Corrélativement, la généralité et ’individualité du sujet, la subjec-
tivité qualifiée et la subjectivité pure, ’anonymat de I’On et ’anonymat
de la conscience ne sont pas deux conceptions du sujet entre lesquelles la
philosophie aurait a choisir, mais deux moments d’une structure unique
qui est le sujet concret. (PP 514; Hervorhebung A.S.)™®s

Merleau-Ponty fiihrt in diesem Zitat zwei Momente der Anonymitit — je-
nen des >Manc« (I"anonymat de I’'On) und jenen des >Bewusstseins« (I’ano-
nymat de la conscience) — ein. Er beschreibt diese beiden Anonymitdten
niher am Beispiel einer Rot-Empfindung. Uber den ersten Moment, also
das >Manc«oder die Generalitat meint er: »[I]l semble bien que cette expé-
rience me fasse prendre contact avec un sujet pré-humain. Qui pergoit ce

Feststellung, dass Phinomenolog:innen Intersubjektivitit nicht als objektiv
bestehende Struktur in der Welt verstiinden (die aus der Dritten-Person-Per-
spektive analysierbar wire) (Zahavi 2019: 88). Fiir Merleau-Ponty gibt es
eine (faktische) menschliche Struktur, wenn diese auch nicht als eine inter-
subjektive Struktur (also als Struktur eines Zwischens mehrerer/vieler Sub-
jekte) zu verstehen ist und der Zugang zu dieser (aus welcher Perspektive
ist diese analysierbar) eine davon zu trennende Frage ist.

183 Daher beschreibt Merleau-Ponty das Zusammensein in der Phase der Pra-
kommunikation auch als collectivité anonyme (P(RAE) 179, als anonyme
Kollektivitit).

184 »Es gibt also, mir zugrunde liegend, ein anderes Subjekt, fir das eine Welt
schon existiert, ehe ich da bin, und das in ihr meinen Platz schon markiert
hat.« (PAW 296)

185 Die Naturwelt ist »unaufléslich [...] ein Individuum ohnegleichen und ein
Sinn. Korrelativ sind Generalitit und Individualitdt des Subjekts, qualifizier-
te Subjektivitdt und reine Subjektivitit, Anonymitit des Man und Anony-
mitdt des Bewusstseins nicht zweierlei mogliche Konzeptionen des Subjekts,
zwischen denen die Philosophie zu wihlen hitte, sondern zwei Momente ei-
ner einzigen Struktur, die das konkrete Subjekt selber ist.« (PdW 511, Her-
vorhebung A.S.)

173

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

rouge? Ce n’est pas personne que 1’on puisse nommer et que I’on puisse
ranger avec d’autres sujets percevants.« (PP 514)'*¢ Die Allgemeinheit
oder das Man ist nicht eine (zihlbare) Menge an Menschen, sondern eine
allgemeine, ungeteilte Generalitit. So ist es also auf der einen Seite nichts
Individuelles, nichts, das eine personliche Existenz mit all den indivi-
duellen Eigenschaften und Fihigkeiten einer bestimmten Person voraus-
setzt, das sie dieses Rot wahrnehmen lasst. Wie spater noch deutlicher
werden wird, steht dieser »Anonymitit des Man« jedoch sehr wohl ein
individuelles Moment der Empfindung gegeniiber, das Merleau-Ponty
hier als >Anonymitit des Bewusstseins< bezeichnet. Die ungeteilte Gene-
ralitat ist die anonyme (vor-personale) Koexistenz mit anderen (und mit
Dingen). Die allgemeinste (im Sinne von nach sozialen Milieus undiffe-
renzierte) Form der hinter den Praktiken liegenden Struktur (siehe Ka-
pitel 2.3.2.4) findet sich auf dieser Ebene der Generalitat.

Diese »anonyme Existenz« beziehungsweise das >anonyme Lebenc ist
der Korper, »non pas le corps momentané qui est Pinstrument de mes
choix personnels et se fixe sur tel ou tel monde, mais le systéme de >fonc-
tions<anonymes qui enveloppent toute fixation particuliére dans un pro-
jet général« (PP 294; Hervorhebung A.S.)™7. So ist der Korper ein System
von erworbenem und angeeignetem Vermogen. Diese anonymen >Funkti-
onen< umfassen beispielsweise das genannte allgemeine Empfinden (sei es
von der Farbe Rot oder etwa von Emotionen). Zu beschreiben wire die-
se anonyme Existenz auch als der allgemeine Vollzug des Lebens, noch
bevor es als das Leben einer bestimmten Person charakterisiert ist. Die
Wahrnehmung findet in dieser Welt des >manc« statt. Ich nehme als ein
Korper, nicht als mein bestimmter, personlicher Korper wahr (PP 277).

Auch wenn die allgemeinste Form der Koexistenz auf der Ebene einer
anonymen Generalitit angesiedelt ist, hat das Leben, die menschliche
Koexistenz auf einer sehr allgemeinen Ebene eine »soziale Atmosphire«
(atmosphere sociale, PP 418, 509). Die Koexistenz ist nicht lediglich ein
Umstand, der die durch sie Verbundenen unberiihrt lasst. » Avant la prise
de conscience, le social [/la coexistence humaine; A.S.] existe sourdement
et comme sollicitation.« (PP 415)™* Die Koexistenz (mit anderen, aber
auch mit Dingen) fordert, zieht an. Zugleich meint Koexistenz Offenheit

186 »[E]s scheint ganz, als brachte mich diese Erfahrung in Beriihrung mit ei-
nem vormenschlichen Subjekt. Wer ist es, [die:]der dieses Rot wahrnimmt?
Niemand, [die:]den man nennen und unter andere Wahrnehmungssubjekte
einreihen konnte.« (PdW s11; Ergdnzungen A.S.)

187 »[N]icht allerdings der augenblickliche Leib [bzw. Korper; A.S.], der das
Werkzeug meiner personlichen Wahl ist und auf diese oder jene Welt sich fi-
xiert, sondern das System der anonymen >Funktionen<, in dem jede Sonder-
fixierung schon eingefafst ist in einen allgemeinen Entwurf.« (PdW 296)

188 »Vor allem BewufStwerden existiert das Soziale auf dumpfe Weise als stum-
me Forderung.« (PdW 414)

174

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

oder Offnung; zunichst nicht eine Offnung fiir eine konkrete Wahrneh-
mung eines konkreten Anderen, sondern als ein »se laisse traverser par
la coexistence« (PP 192, sich »von der Koexistenz durchstromen« las-
sen (PdW 197)). Diese Offnung gegeniiber der Koexistenz mit anderem
und anderen ist wiederum keine bewusste Entscheidung oder wihlbare
Moglichkeit, sondern eine grundlegende Eigenschaft des Menschen im
Spiel der Relationen der sensibles. Man kann sich diesen Forderungen
gegenuiber nicht vollstindig verschliefSen. Selbst in pathologischen Fil-
len — Merleau-Ponty beschreibt etwa die Aphonie als »refus de la coexis-
tence« (PP 187; »Verweigerung der Koexistenz« (PdW 192)) — ist eine
vollstindige VerschliefSung und Verweigerung nicht moglich (PP 192).
Koexistenz, mit Merleau-Ponty als Spiel von Forderung, Anziehung
und Offnung oder Offenheit verstanden, greift tiefer als die simple sinn-
liche Wahrnehmung (im klassischen Sinne). Sie bleibt nicht auf der Ebene
von Sinnesorgan und Sinnesdaten (’enveloppe sensible) stehen (PP 191),
sondern ist — als Koexistenz — ein Spiel der Existenzen. Wie bereits er-
wiahnt, gebraucht Merleau-Ponty den Begriff der Koexistenz in diversen
Kontexten, keinesfalls nur mit Bezug auf die Relation zu anderen. Aus
den anderen Begriffsverwendungen ldsst sich jedoch einiges ablesen, das
im Kontext menschlicher Relationen von Bedeutung ist. Merleau-Ponty
begreift etwa die sensation als Koexistenz oder Kommunion (PP 255). Er
mochte damit sagen, dass die sensation aus einem Zusammenspiel von
Wahrnehmendem und Wahrgenommenen hervorgeht.

La sensation est intentionnelle parce que je trouve dans le sensible la
proposition d’un certain rythme d’existence, [...] et que, donnant suite
a cette proposition, me glissant dans la forme d’existence qui m’est ain-
si suggérée, je me rapporte a un étre extérieur, que ce soit pour m’ouvrir
ou pour me fermer a lui. (PP 247)™°

Es geht dabei um einen gewissen Kontakt mit dem Sein, eine Wieder-
aufnahme dessen, was durch das Wahrgenommene vorgeschlagen oder
angedeutet (indiquer) wird und das durch die:den Wahrnehmende:n (PP
255) weitergesponnen wird, m.a.W., um ein Spiel der Existenzen. Dieser
Sichtbarwerdung ist es auch geschuldet, dass Merleau-Ponty die sensa-
tion durch die Koexistenz charakterisieren kann.

[L)’Etre est cet étrange empietement qui fait que mon visible quoiqu’il
ne soit pas superposable a celui d’autrui, ouvre pourtant sur lui, que
tous deux ouvrent sur le méme monde sensible — Et ¢’est le méme empie-
tement, la méme jonction a distance, qui fait que les messages de mes

189 »Intentional ist die Empfindung, insofern im Sinnlichen der Vorschlag zu
einem gewissen Rhythmus der Existenz uns begegnet [...; A.S.] und wir,
diesem Vorschlage Folge leistend, in die also uns nahegelegte Weise des
Existierens gleiten und auf ein dufSeres Sein uns beziehen, sei es uns ihm er-
schliefSend, sei es uns ihm verschlielend.« (PdW 251)

175

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

organes (les images monoculaires) se rassemblent en une seule existence
verticale et en un seul monde. (VI 269)"°

Diese tiefgreifende Offnung wird sich weiter erkliren, wenn im Folgen-
den auf die noch grundlegendere Relation der sensibles durch la chair
eingegangen wird (siche Kapitel 2.5). Neben dieser allgemeinen Bedeu-
tung der Koexistenz versucht Merleau-Ponty mithilfe dieses Begriffs
auch konkretere Formen des Sozialen zu begreifen. So versteht Merleau-
Ponty etwa die Nation und die soziale Klasse als bestimmte »modes de
coexistence« (PP 417), als bestimmte Modi der Koexistenz. Auch diese
sind nicht lediglich als Sachverhalte zu verstehen, durch die Einzelne von
aufSen anpasst werden und sind auch nicht als innere Werte zu verstehen,
sondern als Formen der Koexistenz, die fordern und anziehen (PP 417).

Wenn die Koexistenz als Kommunion der sensibles auch auf einer
existentiellen Ebene spielt und als konkretere Form von Koexistenz eine
Art des sozialen Seins meint, interessiert sich Merleau-Ponty primar fur
die Frage der Wahrnehmung der Koexistenz und durch die Koexistenz.
Die Koexistenz selbst, also nicht ihre bestimmten historisch-kulturel-
len Auspriagungen, ist jedoch auf einer grundlegenderen Ebene ange-
siedelt. Die Koexistenz ist fundamentaler als die soziale Existenz und
die Intersubjektivitit (Insti 158). Auch wenn der Umstand der Koexis-
tenz selbst sowie die Formen der Koexistenz nicht in allen Facetten er-
lebbar sind (wenn etwa der Modus der Zugehorigkeit zu einer Klas-
se verdeckt bleibt, auch wenn die Klassenzugehorigkeit selbst sichtbar
wird), wird durch die Koexistenz etwas sichtbar. Wahrnehmung wur-
de oben bereits als Zugang zum Sein beschrieben, dies zeigt sich noch
einmal deutlich, wenn man nun Wahrnehmung und Koexistenz zusam-
mendenkt. Koexistenz setzt voraus, »que mon expérience, a titre origi-
nal, soit expérience de I’étre«, »que je les [= les autres; A.S.] aie d’abord
reconnus comme semblables, en d’autres termes que mon champ se soit
révélé source inépuisable d’étre pour autrui« (PM 194)'. Diese Aner-
kennung der:des Anderen als >meinesgleichen« ist kein bewusster Akt,
sondern eine implizite Anerkennung, die in einem das Anerkennen des

190 »[D]as Sein ist dieses seltsame Ubergreifen, das bewirkt, dafl mein Sichtba-
res — obwohl es nicht mit dem des Anderen deckungsgleich ist — dennoch
fiir dieses offen ist, dafd alle sich zu derselben sinnlichen Welt hin 6ffnen —
Und das ist dasselbe Ubergreifen, dieselbe Verbindung auf Distanz, die be-
wirkt, daf§ die Botschaften meiner Organe (die monokularen Bilder) sich zu
einer einzigen vertikalen Existenz, zu einer einheitlichen Welt zusammen-
schliefen.« (SuU 275)

191 »[D]afl meine Erfahrung in urspriinglicher Form eine Erfahrung des Seins
ist« (Prosa 155), »daf$ ich diese [,also die Anderen, A.S.] zuerst als meines-
gleichen anerkannt habe; mit anderen Worten: daff mein Gesichtsfeld sich
als unerschopfliche Quelle des Seins enthiillt hat, und nicht nur des Seins fiir
mich, sondern auch des Seins fir andere.« (Prosa 154-55)

176

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

eigenen Selbst als korperliches Wesen und die Anerkennung der:des An-
deren als korperliches Wesen umfasst.

Versteht man Koexistenz nun in diesem Kontext der Wahrnehmung,
dann ist sie auch raumlich und zeitlich durchzogen (demgegentiber sind
die grundlegende Koexistenz der sensibles und die allgemeine >soziale At-
mosphiére« des Lebens und in einem gewissen Ausmaf$ auch Zugehérig-
keiten zu bestimmten Modi der Koexistenz nicht raumlich und zeitlich
gebunden). Wie bereits beschrieben, ist die Wahrnehmung als ein Ha-
ben auf Distanz zu verstehen. Diesem >Habenc ist es jedoch wesentlich,
dass eine sinnliche Beriihrbarkeit gegeben ist oder sein kann (PP 306—7).

2.4.2 Die ontogenetische Entwicklung und die Erfahrbarkeit
des Selbst

Als grundlegende Ebene ist die Koexistenz immerzu (und in allen Le-
bensmomenten) gegeben. Die Wahrnehmung der Koexistenz ist jedoch
voraussetzungsvoll. Nicht nur erfordert sie ein Mindestmafl an Offnung
(auch wenn eine vollstandige SchliefSung, wie bereits gesagt, nicht mog-
lich ist), sondern sie erfordert auch die Fahigkeit, sich selbst als Indivi-
duum in einer Trennung zu anderem und anderen zu erleben. Nur wenn
die eigene Existenz als eine (bedingt) eigenstandige erlebt werden kann,
kann die Koexistenz als grundlegende Relation mit anderem und ande-
ren und dieses andere (als zwar mit mir relationiertes, aber dennoch an-
deres) erfasst werden. Die Koexistenz geht der Erfahrbarkeit des Eigenen
als Einzelnem und der personlichen Existenz ontogenetisch voraus. Das
will heifSen, dass Merleau-Ponty zeigt, dass kleine Kinder zwar mit an-
deren (Kindern, Erwachsenen und allgemein mit »Welt<) koexistieren, je-
doch nicht unmittelbar tiber einen Zugang zu sich selbst als Individuum
und eine personliche Existenz verfuigen, schon bevor sie andere und die
Welt bewusst als solche wahrnehmen konnen (PdW 398, PAW 406).">

Das Korperschema bildet sich in den ersten Lebensmonaten langsam
aus. Parallel dazu entwickelt sich die Wahrnehmung der:des Anderen. In
den ersten Lebenstagen — so beschreibt Merleau-Ponty die kindliche Ent-
wicklung basierend auf Arbeiten von Henri Wallon — nimmt das Kind
den Unterschied, ob es von einer Betreuungsperson gehalten oder nicht
gehalten wird, als Unterschied in seinem Korper, nicht als verschiedene
Relationen zu anderen, wahr (siehe Kap. 2.2.2.2.4). Das Kind gewinnt

192 Merleau-Pontys Behauptung, dass sich Menschen an ihre ersten Lebensjah-
re nicht erinnern konnten, weil es »in diesem unerforschten Gebiet schlech-
terdings nichts zu erkennen« gibe, sowie dass Menschen sich nicht an ihre
Zeit im Mutterleib erinnern konnen, »weil es da nichts wahrzunehmen gab«
(PdW 398), entspricht jedoch nicht der Position der Autorin dieser Arbeit.

177

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

stiickchenweise ein Bewusstsein von seinem eigenen Korper, und es lernt,
ihn von dem der:des Anderen zu unterscheiden (P(RAE) 179). Bis zum Al-
ter von drei Monaten weine das Kind, wenn jemand weggeht aufgrund
einer »impression de décomplétude« (P(RAE) 186; i.0O. in Anfiithrungs-
zeichen; einem »Eindruck der Unvollstindigkeit«*93). Die Wahrnehmung
durch das Kind ist in diesem Moment keine Wahrnehmung einer:eines kon-
kreten Anderen oder von veranderten Relationen zu anderen. Es kann sich
in diesem Stadium noch nicht um eine Erfahrung der raumlichen Distanz
oder Distanzierung der:des Anderen handeln, weil sie:er nicht Andere:r
ist. Erst ab einem Alter von gut zwei Monaten kénnen Kinder Bezugsper-
sonen, etwa ihren Vater, auf zwei Meter Distanz erkennen (P(RAE) 187).

Die Aktualitit der konkreten empirische Befunde, auf die sich Merleau-
Ponty in seinen Vorlesungen in den frithen 1950er-Jahren bezog, kann hier
nicht erortert werden. Wesentlich ist jedoch, dass Merleau-Ponty (als Phi-
losoph, nicht als empirischer Psychologe) argumentiert, dass die Psycho-
genese nicht von einem Ego ausgeht, sondern von einem vor-egologischen
Zustand. Die (korperliche) Kommunikation mit anderen kann — auf die-
sem Entwicklungsstand (und wie sich noch zeigen wird, auch danach, nicht
vollstandig) — nicht im vollen Sinne als Kommunikation verstanden wer-
den, wiirde Kommunikation doch voraussetzen, dass zwei getrennte En-
titaten in Relation treten oder sind. Insofern spricht Merleau-Ponty (un-
ter Verweis auf Max Scheler) von einer Prikommunikation (P(RAE) 179).
Auf Basis dieser urspringlichen Gemeinschaft bilde sich die Erfahrung der
Geteiltheit von anderen aus, auch wenn diese Teilung keine vollstindige
sein wird (P(RAE) 179).

2.4.3 Korperliche Reversibilitit, korperliche Dialektik
und intercorporéité

Diese bedingte Anonymitit des Korpers, die synkretistisch-ungeteilte Sei-
te des korperlichen Seins und die grundsatzliche Koexistenz der sensibles
ermoglichen eine korperlich-dialektische Beziehung mit anderen, die so-
wohl eine Erfahrung des Gemeinsamen als auch ein erster Moment der
Erfahrung der:des Anderen ist. Merleau-Ponty beschreibt diese dialekti-
sche Beziehung mit anderen besonders deutlich im Abschnitt zur Sexu-
alitdt in Phénoménologie de la perception. Merleau-Ponty versteht die
korperliche Dialektik dort als wechselseitiges Spannungsverhaltnis zwei-
er Existenzen (PdW 200). Die:der Eine und die:der Andere sind in ei-
nem gewissen Ausmaf$ anonym, keine konkreten Subjekte, durch die:den

193 Auffillig ist, dass Merleau-Ponty hier (unter Anfithrungszeichen) den Be-
griff »décomplétude« statt jenem der »incomplétude« (Unvollstandigkeit)

verwendet.

178

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

Andere:n jedoch auch nicht vollstindig objektiviert. Ware die:der Eine
durch die:den Andere:n vollstandig vergegenstiandlicht, so wiirde die Di-
alektik ihre Basis (als Spiel von Existenzen) verlieren, und die:der Andere
wire »autrui n’est plus la personne par qui je souhaitais d’étre reconnu,
C’est un étre fasciné, sans liberté, et qui a ce titre ne compte plus pour
moi« (PP 192—-95)™+. Es muss also eine Moglichkeit geben, diese Form
des teil-anonymen Subjekt-Objekt-Seins aufrecht zu erhalten, etwas das
Merleau-Ponty durch sein Verstindnis des Korpers, der Koexistenz und
der:des Anderen in seiner Philosophie theoretisch ermoglicht.

En réalité le regard d’autrui ne me transforme en objet, et mon regard
ne le transforme en objet, que si 'un et Pautre nous nous retirons dans
le fond de notre nature pensante, si nous nous faisons ’un et I'autre re-
gard inhumain, si chacun sent ses actions, non pas reprises et comprises,
mais observées comme celles d’un insecte. C’est par exemple ce qui arri-
ve quand je subis le regard d’un inconnu. Mais, méme alors, ’objectiva-
tion de chacun par le regard de ’autre n’est ressentie comme pénible que
parce qu’elle prend la place d’une communication possible. [...] Le re-
fus de communiquer est encore un mode de communication. (PP 414)"s

Der Blick durch ein Tier, etwa eines Hundes, treffe mich nicht auf diesel-
be Weise. Aber der Blick eines Menschen, auch eines unbekannten, mit
dem ich noch nie ein Wort wechselte, lasst mich in eine dialektische Si-
tuation mit ihr:ihm eintreten, deren Moglichkeit immer schon in mei-
nem Leben angelegt ist (PdW 411-12).%9

194 »[N]icht mehr die Person [...;A.S.], von der ich anerkannt werden wollte,
sondern nur mehr ein [ihrer:]seiner Freiheit beraubtes fasziniertes Wesen,
das insofern fiir mich selber nicht mehr zihlt« (PdW 199—200).

195 »In Wahrheit macht weder der Blick [der:]des Anderen mich zum Gegen-
stand, noch auch der meine [sie:]ihn, es sei denn, dafS [sie:]er wie ich uns
zuriickziehen in den Grund unseres denkenden Wesens, uns beide verwan-
deln in dessen unmenschlichen Blick, und [jede:]jeder in [ihrem:]seinem Tun
sich nicht aufgenommen und verstanden, sondern beobachtet fiihlt wie ein
Insekt. Das mag etwa eintreten, wenn ich dem Blick eines Unbekannten
ausgesetzt bin. Doch auch dann noch wird die Objektivierung durch den
Blick [der:]des Anderen nur darum als peinlich empfunden, weil sie sich an
die Stelle einer moglichen Kommunikation setzt. [...] Noch die verweiger-
te Kommunikation ist eine Weise der Kommunikation.« (PdW 413; Ergédn-
zungen A.S.)

196 Diesen Gedanken der wechselseitigen Gespanntheit tibertrigt Merleau-Ponty
in seinem spateren Werk auch auf konkretere soziale Beziehungen/Rollen. Da-
rin verbindet sich der Grundgedanken der wechselseitigen existentiellen Ge-
spanntheit mit der Begrifflichkeit des écart und einer differenztheoretischen
Bedeutungstheorie. Demnach sei das Minnliche nur durch das Weiblich (und
die entsprechenden sozialen Rollen nur in ihrer Relation zueinander) zu ver-
stehen und vice versa. (SuU 281)

179

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

In Merleau-Pontys mittlerem und spatem Werk verstarkt sich nicht
nur die Verbindung der sensibles — Welt und Korper — sondern auch die
Verbindung der sensiblen Korper untereinander oder ineinander (wie
auch die Figur der Promiskuitit zeigt, siche Kapitel 2.5.2). Begrifflich ge-
fasst wird diese Verbindung durch den Ausdruck der Pintercorporéité®s?.

Die Wurzeln der intercorporéité liegen in der Koexistenz, der Verbin-
dung der sensibles, insbesondere in la chair (siehe Kapitel 2.5) und der
mit diesen einhergehenden Anonymitit. In seiner letzten Vorlesung zur
Natur beschreibt Merleau-Ponty die Intersubjektivitit als etwas, das aus
der Interkorporalitit hervorgeht. Sie werde nicht »culture qu’en s’ap-
puyant sur la communication sensible — corporelle« (Natuz 340)"%.
Auch wenn Merleau-Ponty konkrete Praktiken als kulturell struktu-
riertes Verhalten beschreibt (und diese daher nicht vorkulturell sind),
setzt die interkorporelle Kommunikation auf einem Niveau des sensible
an, die unterhalb konkreter kultureller Strukturierung angesiedelt ist.
Eine weitere unmittelbare Basis ist im Korperschema als intrasensorielle
Einheit, als gemeinsames System zwischen mir und anderen zu sehen.
Letztlich entwickelt Merleau-Ponty die intercorporéité jedoch unmit-
telbar aus der Figur der Doppelberithrung. Beschrinkt sich die Dop-
pelberiihrung in Merleau-Pontys frithem Werk auf den eigenen Korper,
denkt er diese in den t950ern, vor allem in den spiten 1950ern als
Berithrung der Hand der:des Anderen weiter.

Si, en serrant la main de ’autre homme, j’ai I’évidence de son étre-1a,
c’est qu’elle se substitue 2 ma main gauche, que mon corps annexe le
corps d’autrui dans cette >sorte de réflexion« dont il est paradoxalement
le siege. Mes deux mains sont >comprésentes< ou >coexistent« parce qu’el-
les sont les mains d’un seul corps: autrui apparait extension de cette
comprésence, lui et moi sommes comme les organes d’une seule inter-
corporéité. (S(PhiOmb) 212-13)™*

197 Der Begriff der intercorporéité findet sich in Merleau-Pontys unabgeschlos-
senem Werk Le visible et I'invisible (VI), im Vorwort seines Sammelbandes
Signes (S(Préf), in Merleau-Pontys Vorlesungen zur Natur (Natu3), sowie
einem Aufsatz mit dem Titel Le Philosophe et son ombre (S(PhiOmb); im
Kontext dazu steht aufSerdem L’ceil et Pesprit (OE), es handelt sich dabei
also nur um Schriften, die in der zweiten Halfte der 19 50er entstanden sind.
Den Begriff intercorporelle verwendet er bereits etwas frither (bspw. als in-
ter-corporelle in MSME 160).

198 »Kultur wird, wenn sie sich auf die sinnlich-leibliche [bzw. sinnlich-korper-
liche; A.S.] Kommunikation stiitzt« (Natur3 365).

199 »Wenn mir das Dasein eines Anderen dadurch evident ist, daf§ ich ihm die
Hand driicke, so deshalb, weil sie sich an die Stelle der linken Hand setzt,
weil mein Leib [bzw. Korper; A.S.] sich dem des Anderen durch jene >Art der
Reflexion« einverleibt, deren Sitz er paradoxerweise ist. Meine beiden Hinde
sind >komprisent«< oder >koexistents, weil sie die Hinde eines einzigen Leibes

180

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

So wie meine eine Hand die andere beriihrt, die dadurch zur beriihrten
Hand wird, so dass ich zugleich beriihrend und beriihrt bin, kann ich die
Hand der:des Anderen beriithren und dabei dasselbe Vermogen (puissance)
der »Vermahlung« mit den Dingen (épouser les choses) hervorrufen (VI
185). Beriihre ich mit meiner Hand die Hand der:des Anderen, so verhalt
sich meine Hand zu dieser Hand fast so wie zur eigenen anderen Hand. Es
zeigt sich, dass nicht nur meine beiden Hinde koexistieren, sondern auch
die Hand der:des Anderen mit meiner. Dabei nehme ich die:den Andere:n
nicht lediglich als Objekt, als wahrgenommenen Anderen wahr; vielmehr
nehme ich die:den Andere:n als wabrnebmend wabr (Natu3 281).

Mit dem Konzept der intercorporéité verschiebt sich nun auch die
Bedeutung des Korperschemas (als intrasensorielle Einheit). Beschrankt
sich das Korperschema in Merleau-Pontys frithem Werk zunichst auf
den eigenen Korper, der in Relation zu anderen Korpern tritt, umfasst
das Korperschema in Merleau-Pontys spatem Werk temporir mehrere
Korper. Die:der Andere und ich sind, wie das Zitat oben zeigte, »comme
les organes d’une seule intercorporéité« (S(PhiOmb) 213)>°, Organe ei-
nes Korperschemas. Ich kenne die:den Andere:n durch mein Korpersche-
ma und sie:er mich durch das seine. Die Welt nehmen wir gemeinsam
wabhr (co-perception du monde) (Natuz 281). Diese Ausdehnung ist der
Erweiterung des Korperschemas (als sensomotorische Einheit) auf Ge-
genstande dhnlich.

Dieses Erleben der intercorporéité beschrinkt sich nicht auf die Be-
rithrung der Hand der:des Anderen, vielmehr zeigt sich Ahnliches im Se-
hen der:des Anderen (S(PhiOmb) 214, Z(PhiScha) 247). Auch wenn das
Auge sich nicht in dem Sinne selbst sehen kann, wie die Hand sich (be-
ziehungsweise die andere Hand) beriihren kann — die Liicke (lacune) zwi-
schen le voyant und le vu grofer ist als jene zwischen le touchant und
le touché —, gibt es fiir Merleau-Ponty eine gewisse Gemeinsamkeit. Zu-
ndchst kann sich das Auge zumindest mithilfe eines Spiegels selbst sehen.

Segment d’invisible incrusté entre I’ceil et lui-méme comme chose. Ce
n’est peut-étre qu’en autrui que je vois I’ceil et cette médiation fait que
Iceil est surtout voyant, beaucoup plus voyant que vu, chair plus sub-
tile, plus nerveuse. Mais s’il n’était pas visible il ne verrait pas, car il ne
serait pas point de vue, il n’aurait pas de plans, de profondeur, d’orien-
tation... (Natusz 286)>"

[bzw. Korpers; A.S.] sind: Der Andere erscheint durch die Ausdehnung die-
ser Komprisenz, er und ich sind wie die Organe einer einzigen Zwischen-
leiblichkeit (intercorporéité).« (Z(PhiScha) 246)

200 »[W]ie die Organe einer einzigen Zwischenleiblichkeit (intercorporéité)«
(Z(PhiScha) 246).

201 »Es gibt einen Abschnitt von Unsichtbarem, das zwischen dem Auge und
ihm selbst als Ding abgelagert ist. Ich kann das Auge nur im Anderen sehen,

181

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Wenn auch nicht im unmittelbaren Sinne der Selbst-Sichtbarkeit (wie es
bei der Selbst-Berithrbarkeit der Fall ist), so ist es dem Auge doch we-
sentlich, auch sichtbar zu sein, sowie dass diese Sichtbarkeit in einer ge-
wissen Reversibilitiat mit der Sehbarkeit steht. Diese wechselseitige Rela-
tion des Sehens beschreibt Merleau-Ponty schon in seinem Manuskript
La prose du monde: »je sens qu’on me sent, et qu’on me sent en train de
sentir, et en train de sentir ce fait méme qu’on me sent ...« (PM 187).2*
Merleau-Ponty beschreibt also, dass man wechselseitig fiihlt, dass man
von der:dem Anderen fithlend gefithlt wird. Diese Reversibilitat des Se-
hens beruht darauf, dass ich ihrem:seinem Sehen beiwohne und sehe,
dass mein monde sensible auch der monde sensible der:des Anderen ist
(S(PhiOmb) 214).

Diese wechselseitigen Perspektiveniibernahmen tragen, so Merleau-
Ponty, auch zur konkreten Ausformung des Korperschemas bei. »Déja
dans mon schéma corporel sont incluses des présentations de moi-mé-
me qui ne s’obtiennent que du point de vue d’autrui (mon visage de
face): avénement d’une vision de soi est avénement d’autrui (stade du
miroir).« (MSME 159; siehe auch Saint Aubert 2013: 1271)** Diese Per-
spektiven sind nicht nur die unmittelbaren Perspektiven der:des Ande-
ren, sondern umfassen letztlich auch soziohistorisch instituierte Perspek-
tiven (siehe Kapitel 3).

Die Dialektik und die intercorporéité fithren gewissermaflen vom ei-
genen Korper(-schema) zuriick in eine Form der gemeinsamen Allge-
meinheit. Merleau-Ponty beschreibt ausgehend von der >Doppelberiih-
rungs, dass auch die:der Andere auf andere Weise verstanden werden
kann als durch Projektion oder >Introjektion< (S(PhiOmb) 212, Natusj
291). Auch wenn Merleau-Ponty mit der intercorporéité ein Moment der
Wahrnehmung thematisiert, der eine:n Andere:n mit umfasst, handelt es
sich dabei nicht um eine Wahrnehmung von anderen im vollen Sinne. In-
tercorporéité meint das Ineinanderfliefen von Berithrung und Beriihrt-
Werden, Sehen und Gesehen-Werden, das Ausweiten eines Systems tiber

und diese Vermittlung bewirkt, daf$ das Auge nur im Anderen Sehendes, sehr
viel mehr Sehendes als Gesehenes ist, subtileres, nervoseres Fleisch [bzw.
chair, A.S.]. Aber wenn es nicht sichtbar wire, wiirde es nicht sehen, denn
es wire nicht Blickpunkt, es hitte keine Ebenen, keine Tiefe, keine Orien-
tierung ...« (Natur3 303—4).

202 »[I]ch empfinde, dafl man mich empfindet und daff man mich empfindend
empfindet und zudem selbst die Tatsache empfindet, daf man mich empfin-
det ...« (Prosa 150).

203 »Bereits in meinem Korperschema sind Darstellungen von mir selbst enthal-
ten, die nur aus der Perspektive der:des Anderen erworben werden konnen
(mein Gesicht von vorne): Das Aufkommen der Perspektive auf sich selbst
ist das Aufkommen der:des Anderen (Spiegelstadium).« (eigene Uberset-
zung)

182

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

den eigenen Korper hinaus, nicht die Konfrontation mit einer:einem An-
deren. In dieser Beschreibung zeigt Merleau-Ponty die Erlebbarkeit der
Reversibilitit mit der:dem Anderen. Diese epistemologische Ebene be-
ruht jedoch auf seinen ontologischen Uberlegungen des gemeinsamen la
chair (siehe Kapitel 2.5) sowie den anthropologischen Uberlegungen zur
Koexistenz des Menschen. Einher geht dies mit einer erweiterten Lesart
des Korperschemas — als gemeinsames System, System von Aquivalen-
zen, das sich nicht auf einen Korper beschriankt. In einer dhnlichen Re-
versibilitiatsbeziehung steht der Kérper mit der Welt und den Dingen, wie
Merleau-Ponty anhand des Gefiihls beschreibt, dass die Dinge >mich be-
trachten< (OE 31) oder wenn er beschreibt, dass auch die Dinge mich be-
rithren (me touchent), wenn ich sie berithre (Natuz 287).

2.4.4 Exkurs: Die Rezeption der intercorporéité
in der (deutschsprachigen) Soziologie

Die lintercorporéité wurde und wird in der Soziologie vielfach rezipiert.
Auffallend — und zumal ratselhaft — ist jedoch die konkrete Bezugnahme
auf Merleau-Ponty im Hinblick auf (1) die Werke, die als Referenzen he-
rangezogen werden, (2) das Konzept selbst (also der zitierte Inhalt) und
(3) die Ubersetzung und teilweise Koexistenz mehrerer Begriffe.

In der Rezeption des Konzepts in der deutschsprachigen Soziologie
lassen sich grob zwei Phasen oder Strange unterscheiden. Die erste Phase
war gepragt durch die frithen Publikationen (also Merleau-Pontys eigene
Publikationen sowie einige Herausgaben von Werken aus dem Nachlass)
und sie war zumindest mitgetragen durch Personen, die Merleau-Ponty
direkt kannten oder mit Personen, die ihn kannten, im Austausch stan-
den. Die zweite Phase zeichnet sich vor allem dadurch aus, dass die Ma-
nuskripte, die 1992 an die Bibliotheque Nationale de France iibergeben
wurden, mit in die Rezeption einbezogen werden. Diese Unterscheidung
ist auch historisch zu verstehen (als aufeinander folgende Phasen), in ei-
nem gewissen AusmafS jedoch auch als zwei parallel bestehende Stran-
ge, da teils die Rezeption aus der ersten Phase unkritisch und ohne Uber-
gang zur Phase zwei fortgeschrieben wird.

Im Kontext der Herausgabe und Ubersetzung von Le visible et I'invi-
sible (V1, Das Sichtbare und das Unsichtbare (SuU)) fand auch die inter-
corporéité Einzug in soziologisch-philosophische Diskurse im deutsch-
sprachigen Raum. Bereits in der frithen Rezeption der intercorporéité
wird mit dem Begriff unterschiedlich umgegangen. So etwa verwendet
Waldenfels (bspw. Waldenfels 1983: 200) den Begriff der » Zwischen-
leiblichkeit«, ebenso Coenen (bspw. Coenen 1985: 178), der jedoch in
einem anderen Werk den franzosischsprachigen Begriff intercorporéité
verwendet (Coenen 1979: 247). Auch Joas (Joas [1992] 2012: 265) halt

183

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

am franzosischsprachigen Begriff fest. Meyer-Drawe ([1984] 2001) ver-
wendet — in kritischer Distanz zum Prifix »zwischen« — den Begriff der
»Interkorporalitit«. Die typischen Charakteristika der Rezeption des
Konzepts in dieser Phase lassen sich am Beispiel von Die Kreativitdit des
Handelns von Hans Joas zeigen. Entgegen manch oberflichlicher Be-
trachtung in der jiingeren Zeit setzt sich Joas tiefgriindig mit dem Kon-
zept und seiner Bedeutung im weiteren Theoriekontext Merleau-Pontys
auseinandersetzt. Trotz dieser ersthaften Auseinandersetzung ist die Re-
zeption durch Joas aus heutiger Perspektive dennoch fehlgeleitet, bezie-
hungsweise ist sie nicht in der Lage, das volle Potential des Konzepts zu
erkennen. So betont Joas die Entwicklung der intercorporéité aus dem
Konzept des Korperschemas, die Nihe zu Schilder und die philosophi-
sche Weiterentwicklung des Konzepts durch Merleau-Ponty. Er dufsert
dann jedoch seine Bedenken, ob Merleau-Pontys Rezeption von Lacans
»Spiegel-Erfahrung< und meint daher zusammenfassend: »Es ist deshalb
ein vierter Schritt notig, der durchaus an Merleau-Pontys Gedanken der
sintercorporéité< ankniipfen kann, aber konsequenter die vorsprachliche
Kommunikation des Kindes zum Bestandteil einer Erkliarung der Kon-
stitution des Korperschemas macht.« (Joas [1992] 2012: 265) Diese Er-
weiterung versucht Joas dann mithilfe des amerikanischen Pragmatis-
mus, allen voran den Arbeiten von George Herbert Mead, zu leisten.

Diese teils fehlgeleitete Rezeption (die sich schon daran zeigt, dass Joas
Merleau-Pontys Schriften, die aus seinen Vorlesungen an der Sorbonne
entstanden sind, als dessen »Spatwerk « bezeichnet, vor allem aber daran,
dass er die Bedeutung der (lacanschen) >Spiegel-Erfahrung« fiir die Ausbil-
dung des (interkorporellen) Korperschemas tiberschatzt) und die teils un-
zureichende Interpretation in dieser Phase (und bei Joas) scheinen auf An-
schliisse an damals wesentliche Theoriediskurse (Sozialitit, Sozietat), vor
allem aber auf einen fehlenden Zugang zu Merleau-Pontys Gesamtwerk
zuriickzufuhren zu sein. Merleau-Pontys Werke waren damals teils noch
nicht in das Deutsche tubersetzt, vor allem aber waren Merleau-Pontys
Manuskripte zumindest bis 1992 nur wenigen ausgewahlten Personen
zuginglich. Wesentliche theoretische Uberlegungen, die Merleau-Ponty
in den 19 50ern entwickelte und die ihn von seinem Frithwerk zu seinem
fragmentarischen Spatwerk fithrten, waren der breiteren Fachcommuni-
ty zumindest bis in die T99oer unbekannt. Die sehr knappe Darstellung
dieser ersten Rezeptionsphase mag insofern einem Bias unterliegen, als
die erwahnten Personen grofSteils auch jene sind, die heute als Autorita-
ten im Feld weiterhin zitiert werden, mogliche weitere (heute weitgehend
unbekannte Werke) wurden hingegen nicht beachtet.

Gegenwirtig wird der Begriff der intercorporéité im deutschspra-
chigen Raum primir im Kontext der Soziologie des Korpers und des
Sports rezipiert. Die Bedeutsamkeit dieses Begriffs im Umfeld dieser Bin-
destrichsoziologie(-n) zeigt sich etwa daran, dass dieser Begriff im 2017

184

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

erschienenen, zweibandigen Handbuch Korpersoziologie (herausgegeben
von Robert Gugutzer, Gabriele Klein und Michael Meuser) einen Eintrag
in der Rubrik »Grundbegriffe« enthilt ((Haller 2017, das gilt auch fiir
andere Sammelwerke, wie etwa den 2021 erschienen Sammelband An-
sdtze einer Kultursoziologie des Sports) (Meyer 2021)) und der Begriff
in eigenen Sammelbdnden verhandelt wird (bspw. Meyer, Streeck und
Jordan 2017). Weiterhin koexistieren die Begriffe der Interkorporali-
tat und der Zwischenleiblichkeit. Bedenklich scheint diese Rezeption in
(1) ihrer Bezugnahme auf Merleau-Pontys Werke, (2) der Beschreibung
von Merleau-Pontys eigener Verortung und Motivation fur dieses Pro-
jekt, (3) in der inhaltlichen Beschreibung und Rezeption des Konzepts.

(1) Auffallig ist, dass als zentrales Referenzwerk in Merleau-Pontys
Philosophie oftmals (nur oder auch) Phénoménologie de la perception
genannt wird. Wie die Darstellung der intercorporéité oben zeigt, finden
sich in Merleau-Pontys Frithwerk wesentliche Gedanken, die spiter in
diesem Konzept miinden werden, unmittelbar entwickelt hat Merleau-
Ponty die intercorporéité allerdings erst gut zehn Jahre spater. Es wire
also durchaus gerechtfertigt, wenn man diese Vorlaufer und die Entwick-
lung zum endgultigen Konzept thematisieren wiirde. Eine solche diffe-
renzierte Perspektive findet sich in den gegenwirtigen Verhandlungen
des Konzepts in den genannten Bindestrichsoziologien kaum. Ohne die
parallel dazu vollzogenen Entwicklungen — allen voran seine ontologi-
schen Uberlegungen/la chair — wire die Entwicklung von intercorporéi-
té in der gegebenen Form nicht moglich. Dies zeigt eine fehlende Sensi-
bilitdt fir Merleau-Pontys Werkentwicklung (die auch dartiber hinaus
teils irrefiihrend dargestellt wird) und fiir die Komplexitit der Konzep-
tion — inklusive der komplexen Verstrickungen mit anderen Konzepten
(dies zeigt sich etwa bei Haller 2017%°4).

(2) Diese fehlende Sensibilitdt setzt sich in der Beschreibung von
Merleau-Pontys Projekt fort. Zum einen wird die grofle Bedeutung der

204 Haller argumentiert in diesem Beitrag zunichst mit Bezug auf Le philo-
sophe et son ombre, dass die Frage nach dem Subjekt fiir Merleau-Ponty
nicht mehr relevant sei (eine Aussage, die schon als solche in Frage zu stel-
len ist). Anschlieffend meint sie weiter — und nun mit Bezug auf Phénomeé-
nologie de la perception: » Merleau-Ponty diskutiert jedoch auch weiterhin
das Problem des Solipsismus« (Haller 2014: 171; Hervorhebung A.S.). Der
Aufsatz Le philosophe et son ombre stammt aus den letzten Monaten des
Jahres 1958, er entstand also zu einer Zeit, als Merleau-Ponty mit und an ei-
nem ganz anderen begrifflichen und konzeptuellen Inventarium arbeitet (la
chair, intercorporéité), als dies in seiner Habilitationsschrift der Fall war
(der Terminus »weiterhin« ist werkchronologisch eindeutig irrefiihrend).
Auch wenn Merleau-Pontys Philosophie keinem radikalen Wandel unter-
lag, handelt es sich 1958 um eine sehr viel reifere Philosophie, als dies Mit-
te der 1940er-Jahre der Fall war. Seine Perspektiven und Fragestellungen

185

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

intercorporéité in Merleau-Pontys Philosophie betont und die Stellung
dieses Konzepts dadurch potenziell iiberschitzt, so etwa wenn Meyer ar-
gumentiert: » Mit seiner Leibphdnomenologie — darunter prominent der
Begriff der Interkorporalitiat — hat Maurice Merleau-Ponty vielfaltige An-
regungen fiir die Korpersoziologie und die Kultursoziologie des Sports
[dies ist der Inhalt des hier zitierten Sammelbands; A.S.] produziert«
(Meyer 2021: 153). Die >Prominenz« des Begriffs der intercorporéité in
Merleau-Pontys Philosophie scheint prima facie nicht gegeben und miiss-
te zumindest argumentiert und in Relation zu verwandten Konzepten ge-
setzt werden. Zum anderen ist die Darstellung von Merleau-Pontys Ver-
ortung im Feld der Philosophie/Phinomenologie teils fragwiirdig. Dies
ist etwa der Fall, wenn die Differenz zu Husserl tiberzeichnet oder eine
Abgrenzung zu seinem Solipsismus oder Dualismus gar als Motiv fiir
Merleau-Pontys Arbeit angesehen wird (bspw. Haller 2017). Dies ist
insofern bedenklich, als Merleau-Ponty seine Uberlegungen zur inter-
corporéité explizit in positiver Auseinandersetzung mit Husserls Ideen
II entwickelte. Andere Autor:innen stellen die Beziehung von Merleau-
Ponty zu Husserls Philosophie produktiver dar (bspw. Meyer 2021: 155).

(3) Die zentrale Frage ist jedoch jene nach der inhaltlichen Rezep-
tion des Konzepts. In seinem einfiithrenden Uberblickswerk zur Sozio-
logie des Korpers argumentiert Gugutzer, dass Merleau-Ponty zwar in
dieser Bindestrichsoziologie der meistzitierte >Leibphilosoph«ist, dass
diese Rezeption jedoch selten weiter gehe, als seine Zurlickweisung
des >Korper-Geist-Dualismus« zu tibernehmen (Gugutzer 201 5b: 186-
87). Diese Aussage deckt sich mit dem Eindruck, dass trotz der Pro-
minenz seines Namens auch Merleau-Pontys Konzept der intercorpo-
réité eher genannt und frei weiterentwickelt als systematisch rezipiert
wird. Die inhaltlichen Lesarten des Konzepts lassen sich nicht leicht
zusammenfassen, zumindest folgende vier Linien lassen sich jedoch
identifizieren.

e  FEine gewisse Nihe zur Frage der Sozialitdt wird aus der ersten Phase
der Rezeption tibernommen. So beschreibt Haller Interkorporalitit
bspw. als »kleinste Einheit der Sozialitdt« (Haller 2014: 171). Meyer
meint, das Konzept formuliere »eine basale Dimension des Sozia-
len« (Meyer 2021: 153), die sozialer Differenzierung vorausgehe.
Interkorporalitit wird so auch als anthropologische Voraussetzung

haben sich gewandelt. Es ist keineswegs falsch, ein Konzept auf diese Weise
durch einen Riickgriff auf ein fritheres Werk zu ergidnzen oder auch ein Ar-
gument abzuschwichen, aber es bedarf eines Gefiihls fur die Entwicklung
von Werk und Autor, firr den Kontext, in dem ein Konzept und Aussagen
stehen. Diese Sensibilitit vermisst man jedoch in der genannten Argumen-
tation von Haller (deren Beitrag hier nun paradigmatisch fiir ein allgemei-
neres Problem steht).

186

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

fur konkretere Formen der Intersubjektivitit und grundlegende
Eigenschaft des menschlichen Zur-Welt-Seins verstanden (Haller,
Meyer). Die Stellung der:des Einzelnen in Relation zur Allgemein-
heit bleibt jedoch oft vage und teils widerspriichlich.

e Allgemein wird das Konzept der Interkorporalitit verkiirzt dar-
gestellt. So wird etwa argumentiert, dass Merleau-Ponty versuche,
ein erkenntnistheoretisches Problem (der Intersubjektivitit bezie-
hungsweise des Solipsismus) zu l6sen (Haller), dass es sich um et-
was rein Situatives (eine situative Gestalt, Arrangement, Konfigura-
tion) handle (Cekaite/Mondada 2021).

e Wohl auch, weil das Konzept nicht in seinem breiteren Theorie-
kontext zitiert wird, bleibt die Ebene, auf der Interkorporalitit an-
zusiedeln ist, unprazise. Man spricht von einer anthropologischen
Konzeption, von der »Bedingung der Moglichkeit« (fir Handlungs-
fahigkeit, Intersubjektivitit), jedoch auch von (nicht solipsistischer)
Erfahrung. Der Weg hin zu Merleau-Pontys ontologischen Uberle-
gungen wird nicht beschritten.

e  Teils wird Interkorporalitit schlicht zum Stichwort, das in Calls,
Abstracts und Texten genannt, aber nicht weiter diskutiert wird.

Auch in den neueren Diskursen begegnet man verschiedenen Begriff-
lichkeiten, wenn auch vermehrt von Interkorporalitit gesprochen wird.
Einen eigenwilligen Weg wihlt Robert Gugutzer, der intercorporéité als
Zwischenleiblichkeit tibersetzt und sich in der Entwicklung dieses Kon-
zepts auf Merleau-Ponty beruft und damit meint, dass menschliches
Handeln immer korperlich und leiblich ist, und mehrere Handelnde be-
ziehen sich aufeinander mittels der Medien des Leibes und des Korpers.
Daraus folge:

Ausgehend von der soziologischen Grundannahme, dass Sozialitit dort
beginnt, wo zwei menschliche Subjekte in eine Bezichung miteinander
treten, Sozialitdt deshalb auf einer basalen Ebene als Inter-Subjektivitat
konstituiert wird und es das >ontologische Primat der Wahrnehmung:
(Merleau-Ponty) gibt, ldsst sich sagen, dass Intersubjektivitit gleichbe-
deutend ist mit leiblicher Intersubjektivitit beziehungsweise mit Zwi-
schenleiblichkeit. (Gugutzer 2015b: 146-47)

Zwischenleiblichkeit sei zudem eine »konkrete, leibliche Kommunikati-
onsform« (Gugutzer 2015b: 147). Auf den Spuren von Goffman (sowie
Raab/Soeffner (2005)) stellt Gugutzer der so verstandenen Zwischen-
leiblichkeit die Interkorporalitit zur Seite, die ebenfalls eine »konstitu-
tive Bedingung von Interaktionen« sei. Diese fasse den Korper als »in-
terkorporalen Zeichentrager«.

Diese vielschichtige Rezeptionsgeschichte liefse sich etwas pole-
misch folgendermaflen zusammenfassen: In der soziologischen Rezep-
tion gibt es zwar einen formalen, aber wenig inhaltlichen Bezug zu

187

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Merleau-Pontys Konzept der intercorporéité. Dies soll heifSen: Merleau-
Ponty wird namentlich als zentrale Referenz genannt, seine Werke wer-
den zitiert. Der inhaltliche Bezug ist jedoch ratselhaft im Hinblick auf
(1) die Bezugnahme auf Merleau-Pontys Werke, (2) die Beschreibung
von Merleau-Pontys eigener Verortung und Motivation fiir dieses Pro-
jekt, (3) in der inhaltlichen Beschreibung und Rezeption des Konzepts
und (4) die Ubersetzung. Es hat sich in dieser komplexen Rezeptions-
geschichte offensichtlich ein Konzept oder Begriff entwickelt, der oder
das fiir die Korpersoziologie, Sportsoziologie, Soziologie des Tanzes etc.
produktiv ist und dem Verstehen sowie Beschreiben sozialer Phinomene
dient. Dabei scheint das Konzept (und scheinen die Beziige) ein Eigen-
leben gewonnen zu haben (wie sich etwa an der gingigen Praxis zeigt,
dass als zentrales Referenzwerk fiir die Interkorporalitit Phénoménolo-
gie de la perception angegeben wird). Offen bleiben die Fragen, wie sich
Merleau-Pontys Konzeption der Interkorporalitit (im Zusammenspiel
mit den damit notwendigerweise verbundenen Konzeptionen) in einem
umfangreicheren Sinne fiir eine empirische soziologische Arbeit zugang-
lich machen liefSe und zu welchen Ergebnissen eine Analyse, die in einem
weitreichenderen Sinne auf Merleau-Pontys Philosophie zurickgreifen
wirde, gelangen wiirde.

2.4.5 Koexistenz, intercorporéité und Distanz

Koexistenz und intercorporéité sind mit dem Problem der Nihe und Dis-
tanz verkniipft. Auch wenn die Koexistenz als grundlegender Umstand
des gemeinsamen (und relationierten) Seins der sensibles nicht ortlich
und raumlich gebunden ist, sind die Wahrnehmung der Koexistenz und
die intercorporéité, so wie Merleau-Ponty sie zunachst entwirft, doch an
eine gewisse Form der Nihe gebunden. Insbesondere die intercorporéité
wurde von der >unmittelbaren< Nihe ausgehend entwickelt, beginnen
Merleau-Pontys Uberlegungen doch mit der Doppelberithrung meiner
beiden Hiande, die er dann anhand der wechselseitigen Bertihrung meiner
Hand mit jener der:des Anderen weiterdenkt. Das wechselseitige Sehen
lisst bereits in Merleau-Pontys eigenen Uberlegungen eine grofiere Dis-
tanz zu. Als ein Moment des >Beiwohnens« des Sehenden-Sehens der:des
Anderen bleibt es jedoch sehr wohl an eine gemeinsame Situation gebun-
den, in der ich sehe, wie sie:er meine Dinge sieht. Merleau-Ponty spricht
von einem grofleren Abstand (lacune, Natuz 286) zwischen le voyant et
le vu als dies bei der doppelseitigen Berithrung der Fall ist. Diesen gro-
Beren Abstand beschreibt er jedoch nicht im positiven Sinne als Mog-
lichkeit, sondern als andere Qualitit, die indes eine geringere Unmittel-
barkeit zu implizieren scheint. Der Fall der Begegnung auf Distanz wirft
allerdings die Frage auf, welche Nihe notig ist, um die Koexistenz und

188

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COEXISTENCE UND INTERCORPOREITE

intercorporéité erleben zu konnen. Diese Frage ist vorerst — auf die Gren-
zen dieser Trennung wird abschlieflend eingegangen — fiir das Sehen und
Beriihren getrennt zu diskutieren.

Die Reversibilitit des Sehens — ich sehe die:den Andere:n sehend, wie
sie:er mich sehend sieht — ist gegenwirtig iiber raumliche Distanzen hin-
weg dehnbar. Die teilweise Entkoppelung von der Raumlichkeit ist der
Moglichkeit zur unmittelbaren Ubertragung von Bildern geschuldet.
Dies ist, entgegen anderen bereits diskutierten Fillen, eine neuere Ent-
wicklung, da diese Reversibilitat der zeitgleichen gegenseitigen Sichtbar-
keit und des zeitgleichen gegenseitigen Sehens bedarf (was beispielswei-
se bei dem Versenden von Fotos oder von Videomaterial nicht der Fall
ist). Insofern wurde diese Reversibilitat erst durch die Videotelefonie er-
moglicht. Die Videotelefonie verdndert die Qualitdt dieser auf dem Se-
hen beruhenden intercorporéité jedoch auf zumindest drei Weisen: (1)
Merleau-Ponty beschreibt, dass die Reversibilitiat des Sehens auf zwei
Arten moglich ist: Zum einen kann ich diese im Wechsel mit der:dem
Anderen erfahren, zum anderen kann ich sie in einem gewissen Ausmafs
erfahren, wenn sich mein Auge >selbst« im Spiegel sieht. Die Videotele-
fonie bringt diese beiden Aspekte zusammen, indem sie mir ermoglicht
— mich oftmals dazu zwingt — nicht nur die:den Andere:n sehend zu se-
hen, sondern auch mich (am Bildschirm) sehend zu sehen. Auf dieser
reinen Ebene des wechselseitigen voyant-vu hat die Videotelefonie die
Reversibilitat also intensiviert, indem sie ihre beiden Weisen zusammen-
fallen ldsst. (2) Zugleich erlebt die intercorporéité auf der Ebene des Se-
hens durch die Videotelefonie gegeniiber der unmittelbaren Begegnung
Einbufen, denn auch wenn dabei die Augen (die eigenen und die der
anderen) im Vordergrund stehen, so wird in der unmittelbaren raumli-
chen Situation doch ein groflerer Ausschnitt des Korpers mit sichtbar,
als dies in einer Videokonferenz der Fall ist. Darin ist jedoch zunichst
keine unmittelbare Notwendigkeit (und daher auch keine notwendige
Qualitdtsreduktion) zu sehen, denn auch in unmittelbar-raumlich-na-
hen Begegnungssituationen konnen wir teilweise nur einen kleinen Aus-
schnitt des Korpers der:des Anderen erfassen (etwa weil sie:er zu nah
vor mir steht oder weil wir beide an einem Tisch sitzen, der grofse Teile
unserer Korper verdeckt). Unmittelbare Einschrankungen ergeben sich
jedoch durch potenzielle Instabilititen (Internetverbindung, Software,
Hardware, Elektrizitit etc.) sowie durch die Moglichkeit, der:dem An-
deren den Blick zu versperren — die Kamera abzuschalten. (3) Die Re-
versibilitdt ist jedoch auch dadurch beschrinkt, dass das, was wir beide
gemeinsam sehen, auf einen engen Ausschnitt begrenzt ist. Bei richtigem
Winkel (der Kamera und des Blicks) sehen wir beide den Stift, den ich
in meinen Hianden halte, dahingegen bleibt ihr:ihm mein Bildschirm, so
wie er sich duflerlich darstellt, gianzlich verborgen. Auch diese Begren-
zung ist allen Begegnungssituationen wesentlich (so kann sie:er auch

189

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

in der unmittelbaren Begegnungssituation nicht aktiv sehen, was hinter
ihr:ihm ist, was ich sehr gut sehend wahrnehmen kann und vice versa);
dieser begrenzte Ausschnitt scheint jedoch kleiner, der Spielraum fiir eine
gemeinsame wahrnehmende Reversibilitit mit der Welt (wir sehen die
(uns >sehende«) Pflanze daneben gemeinsam) in der unmittelbaren Be-
gegnungssituation grofer.

Die Reversibilitdt der Beriihrung auf Distanz ldsst sich paradigmatisch
anhand des Beispiels einer Tanz-Probe tiber Zoom (Neubert 2021) de-
monstrieren.>>s Zwei Aspekte der intercorporéité auf Distanz lassen sich
anhand dieser Studien zeigen:

(1) Ausgangspunkt der >Verlagerung« der Begegnungen zum Zwecke
der Tanzvermittlung und Tanzproben in Online-Riume waren, in
diesem konkreten Fall, die Vorgaben durch die MafSnahmen zur
Eindimmung der SARS-COV2-Pandemie (nicht etwa ein Verlan-
gen danach, etwas Neues auszuprobieren). Am Beginn stand also
die Frage » Wie konnen wir weitermachen? « (Neubert 2021: 273)
Dabei wurde die Arbeit iiber Videokonferenztools nie als voll-
wertiger Ersatz fiir die gewohnlich koprasente Arbeit angesehen,
sondern als Uberbriickung. Ein Tinzer beschreibt diese als »die
Moglichkeit, die wir hatten und (.) es hat funktioniert, dass es
nicht abgestorben ist« (ebd. 274; Zitat i.0.). Ziel war es, dass die
gemeinsame Arbeit irgendwie aufrechterhalten werden konnte —
als Vorbereitung auf die Riickkehr zum gemeinsamen Tanzen in
Koprisenz. Der vorbereitende Charakter der Proben manifestier-
te sich vor allem darin, dass die gemeinsame Online-Arbeit zwar
als gemeinsame Arbeit, zugleich aber auch als gemeinsame Arbeit
vereinzelter Individuen — »Ich hier, du dort« (ebd. 276; Zitat i.0.)
— erlebt wurde. Korperliche Vermittlung sei auf diese Weise nicht
moglich. Insofern meint eine Tanzerin, sie hitten eine bestimmte
Choreographie noch nie »erlebt zusammen«, sondern »nur on-
line« (ebd. 277). Fehlend war also die gemeinsame, raumlich nahe
korperliche Koexistenz oder die intercorporéité, die in diesem Fall
nicht notwendigerweise eine Berithrung, aber doch eine gemein-
same Korperarbeit ist, die in dieser Reversibilitit mit dem Korper
von anderen miterlebt werden kann.

(2) Neubert beschreibt, dass die Online-Arbeit der Tanzenden teils
starker auf Vorstellungen und Erinnerungen beruhte als auf dem
unmittelbaren Erleben (iiber die Videokonferenzsoftware oder auf-
gezeichnete Videos). Sie zeigt, dass die gebotenen Moglichkeiten

205 Es handelt sich dabei um eine qualitative Studie (autoethnographische Be-
obachtungen zu Online-Video-Unterricht und Expert:inneninterviews) zu
zeitgenossischem Tanz und zeitgenossischer Tanzvermittlung iiber Video-
konferenztools, die Anfang 2021 durchgefiihrt wurde.

190

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

sinnlicher Wahrnehmung — sehen und héren — nicht hinreichend
waren, um in einem vollen Sinne in eine intercorporéité einzutre-
ten und fiir die Arbeit teils sogar als hinderlich empfunden wur-
den.

Das Tanzen funktioniert auch mit 'ner Kommunikation mit den anderen
Leuten und (.) man muss das spiiren irgendwie und den anderen Kor-
per wahrnehmen, obwohl das [...] eine Distanz im Raum ist, aber man
sieht ihn viel besser und jetzt auf dem Rechner sieht man halt den Kor-
per nicht, man sieht zwar die kleinen Bildchen, aber (.) kann sich auch
nicht anregen lassen oder nicht weitertreiben lassen, wo ich vielleicht
die Bewegungssprache des anderen//ja// (.) und das fehlt mir so ’n biss-
chen (Neubert 2021: 274; Zitat i.0.).

Korperliche >)Kommunikation, ein gemeinsames étre chair, sich in Re-
versibilitat gegenseitig und gemeinsam die Welt spiiren, war den Tin-
zer:innen wihrend der Online-Proben nicht moglich. Tanzproben basie-
ren vor allem auf dem Visuellen. In Videokonferenztools konnten sich
die Teilnehmenden jedoch »gegenseitig nicht gut sehen« (Neubert 2021:
275; Hervorhebung i.0.); einerseits aufgrund der kleinen >Kacheln<, an-
dererseits »bewirkt die notwendige Konzentration auf den Sehsinn eine
ungewollte Dominanz von entstehenden Bildern von Bewegungen und
nicht (wie tiblich) von Bewegungen und Bewegungsqualititen, die man
umfassend und mit allen Sinnen wahrnimmt« (ebd. 275-76; Hervorhe-
bung i.0.). Tanzer:innen reagierten darauf, indem sie entweder »erlern-
tlen], durch das digitale Bild, durch den Bildschirm hindurchzusehen«
oder die Kamerafunktion wurde gestoppt (abgeschaltet, abgeklebt) (ebd.
276). Auch wenn es sich bei dieser Studie um die Untersuchung eines
spezifischen empirischen Phanomens unter einer begrenzten Gruppe von
Personen handelt und die Ergebnisse nicht fur alle Formen von Video-
konferenzen generalisiert werden konnen, zeigt dieser Fall doch, dass
dem Erleben der:des Anderen und der Wechselseitigkeit mit anderen in
Online-Begegnungen Grenzen gesetzt sind. Auch jene Form der Rever-
sibilitdt, deren Einschriankung nicht offensichtlich ist (Videokonferenz-
tools wurden fiir die zusitzliche Ubertragung von Bild neben der bereits
bekannten Ubertragung von Ton geschaffen), das voyant-vu, konnte von
den Tanzer:innen nicht vollstandig gelebt und erlebt werden.

2.5 La chair: Die Tiefe der Beziehung der sensibles

Die vergangenen Kapitel haben die verschiedenen Facetten der Bezie-
hung der sensibles beleuchtet. Merleau-Ponty entwickelt seine Philoso-
phie dieser Beziehung, wie bislang eher am Rande durchgeschienen ist,
in seinem Spatwerk wesentlich weiter. >Tiefe< steht in diesem Kontext

191

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

zugleich fir zwei Momente: zum einen fiir die Enge oder Festigkeit die-
ser Beziehung sowie fiir das genuin gemeinsame Element von Mensch
und Welt, wie Merleau-Ponty sie durch sein spates Konzept von la chair
beschreibt, und zum anderen fiir la profondeur als eine weitere Dimen-
sion von Raumlichkeit und Sein.

2.5.1 La chair du corps et du monde

Wie lasst sich dieser komplexe Stoff chair, der (das wurde eingangs ge-
sagt, siche Kapitel 2.2.1) weder als >Fleisch< noch als Leib zu tibersetzen
ist, begreifen? Mit la chair meint Merleau-Ponty, dreierlei: (1) la chair
des Korpers (der zugleich Ding unter Dingen und mein Blickpunkt auf
die Dinge ist) (Natu3z 287, VI 192); (2) »la chair du monde, le sensible«
(Natuz 286, VI 192), also la chair der Dinge und der Welt inklusive
des Sichtbaren und Unsichtbaren, des Seins inklusive seiner Tiefe (pro-
fondeur); (3) la chair als gemeinsamer Stoff von Welt und Mensch, der
es zuldsst, dass die Dinge »sont faites de la méme étoffe que le schéma
corporel« (Natuz 287)*°¢. La chair steht also auch fiir die Ungeteiltheit
(und zugleich Separation) des Seins des Korpers und der Welt. In diesem
letzteren Sinne ist la chair Reversibilitit oder enveloppement réciproque
(Natuz 286-87), ein Begriff, der bereits fur die intercorporéité entschei-
dend ist (vgl. Dupond 2008: 18).

Auch wenn Merleau-Ponty mittels la chair eine veranderte Ontologie
(die — siehe Punkt 3 — die Trennung von Subjekt und Objekt, von Welt
und mir aufhebt, ohne uns gleichzusetzen) entwickelt, bleibt er in einem
gewissen AusmafS seiner Perspektive — jener der Wahrnehmung aus der
Ersten-Person-Perspektive — treu.

(1) Der Begriff la chair ist schon auf der Ebene seiner ersten Bedeu-
tung — la chair des Korpers — diffizil: Einerseits, das wurde eingangs be-
reits gesagt, verbirgt sich darin der deutsche und somit auch Husserls
Leibbegriff (Dupond 2008: 17), auch wenn Merleau-Ponty in seiner Be-
griffsentwicklung nicht explizit daran anschliefst>7, andererseits entwi-
ckelt Merleau-Ponty einen sehr spezifischen Begriff von la chair, der iiber
den klassischen Leibbegriff hinausgreift. Auch wenn Merleau-Ponty den

206 »[S]ind aus demselben Stoff gemacht wie das Korperschema« (Natur3, 304).

207 Merleau-Ponty tibernimmt nicht einfach Husserls Leibbegriff, vielmehr geht
sein Begriff la chair aus einer Auseinandersetzung mit diesem hervor (Saint
Aubert 2008: 12). Das will heifSen, dass Merleau-Ponty zwar teilweise den Be-
griff »chair« zur Ubersetzung von »Leib« verwendet (bspw. in Le philosophe
et son ombre wo Merleau-Ponty dem Begriff »dans sa chair« den deutschen
Begriff »leibhaft« hinzufiigt (S(PhiOmb) 211)), dass sich Merleau-Ponty je-
doch keinesfalls darauf beschriankt Husserls Leibbegriff zu zitieren, sondern
eine genuin eigene Ausarbeitung des Begriffs entwickelt.

192

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Begriff la chair im Sinne des chair des Korpers ab Anfang der 1950er
vereinzelt verwendet, wird er erst in seinem Spatwerk (VI, S(Préf), OE,
S(PhiOmb), Natu3) wirklich bedeutsam. La chair steht nicht nur fiir den
Korper oder den >Leibe, der Begriff ersetzt also nicht einfach jenen des
corps. Merleau-Ponty expliziert, dass la chair nicht fur die klassische
Verbindung von Korper und Geist, der in den Korper hinabsteigt, steht
(Natuz 271). Im Gegenteil, Merleau-Ponty verwendet weiterhin auch
den Begriff le corps (bspw. S(PhiOmb) 211). La chair ist >grofler<, ist um-
fangreicher als le corps: »la chair est I’étoffe commune du corps voyant
et du monde visible, pensés comme inséparables, naissant 'un a I’autre,
I’un pour Pautre, d’une >déhiscence« qui est ’ouverture du monde.« (VI
190, zitiert nach Dupond 2008: 17)** La chair ist dabei gewissermaflen
der >Leib«, der sich als sinnliches Element mit dem sinnlichen Element
Welt tiberlappt, der diesem Element gegeniiber offen ist und sie in seinen
Kreislauf, sein System mitaufnehmen kann (Natu3 286). Es ist also die
konsequente Fortsetzung der bei Merleau-Ponty immer schon vorhande-
nen Idee einer engsten Verbindung der sensibles.

(2) Ebenso wie fiir den Korper steht la chair fiir die Welt. »[L]e sen-
sible est la chair du monde, i.e. le sens dans I’extérieur« (Natuz 280)>.
Diese Seite von la chair beschreibt Merleau-Ponty auch als étre brut oder
étre percu (Natusz 272). Da la chair aber nicht nur chair du monde, son-
dern auch meines — ma chair — ist, ist la chair nicht mit der Welt gleich-
zusetzen oder auf diese zu reduzieren (wie Punkt 3 zeigen wird) (siehe
bspw. VI 192).

(3) Merleau-Pontys Begriff von la chair ist in mehrerlei Hinsicht nicht
naiv: Er 16st durch diesen Begriff weder Korper noch Welt auf:

Ou mettre la limite du corps et du monde, puisque le monde est chair?
Ou mettre dans le corps le voyant, puisque, de toute évidence, il n’y a
dans le corps que des >ténébres bourrées d’organes’, C’est-a-dire du visi-
ble encore? Le monde vu n’est pas >dans< mon corps, et mon corps n’est
pas >dans« le monde visible a titre ultime: chair appliquée a une chair, le
monde ne entoure ni n’est entouré par elle. Participation et apparente-
ment au visible, la vision ne I’enveloppe ni n’en est enveloppée défini-
tivement. La pellicule superficielle du visible n’est que pour ma vision
et pour mon corps. Mais la profondeur sus cette surface contient mon
corps et contient donc ma vision. Mon corps comme chose visible est
contenu dans le grand spectacle. Mais mon corps voyant sous-tend ce
corps visible, et tous les visibles avec lui. (VI 182)*™

208 Diese Quelle konnte in VI/SuU nicht verifiziert werden.

209 »Das Empfindbare ist das Fleisch der Welt, d. h. der im Aufen liegende
Sinn.« (Natur3 297)

210 »Wo sollen wir die Grenzen zwischen Leib [bzw. Korper] und Welt ansetzen,
wenn die Welt Fleisch [chair] ist? Wo innerhalb des Leibes [bzw. Korpers]
soll der Sehende angesiedelt werden, wo es doch offensichtlich im Leib [bzw.

193

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Vielmehr als die Trennung strickt aufzuldsen, betont Merleau-Ponty die
genuine Verbindung der beiden sensibles. Zuniachst einmal ist es la chair
des Korpers, das uns la chair der Welt verstehen ldsst (Natuz 280). Der
Korper ist >Empfindbarkeit« (deutsch i.0.), und die Dinge sind in ihm
impliziert (Natu3 271). Dies beschreibt Merleau-Ponty auch als Einhiil-
len (enroulement) des sehenden Korpers durch das Sichtbare, des beriih-
renden Koérpers durch das Beriithrbare. Dies zeige sich besonders dann,
wenn der Korper sich sieht und beriihrt, wie er dabei ist, die Dinge zu
sehen und zu beriihren, mit anderen Worten, wenn das voyant-vu ein Se-
hen und Gesehen-Werden des (etwas anderes) sehend-beriithrenden Kor-
pers ist (VI 191—92, SuU 191).2""

Merleau-Ponty nimmt sich vor (das hitte Le visible et I'invisible, ein
Werk, das Merleau-Ponty nicht mehr zum Abschluss bringen konnte,
wohl unter anderem leisten sollen), zu zeigen, dass la chair ein Grund-
begriff ist, der nicht auf zwei Substanzen zuriickzufiihren ist oder aus
diesen besteht (VI 185). La chair ist nicht Materie (verstanden etwa als
Summe von Seinsteilchen), es (und auch das Sichtbare) ist nicht psychi-
sches Material, keine Vorstellung, keine (geistige) Tatsache, nicht Geist,
nicht Substanz; es ist nicht gebunden an Raum und Zeit, Element (élé-
ment; 1.0. in Anflihrungszeichen), so wie man den Begriff klassischerwei-
se verwendet, wenn man von Wasser, Luft, Erde und Feuer spricht (VI
183-84; VI 191). Mit Bezug auf Husserls Ideen IT meint Merleau-Ponty
in seinem spaten Aufsatz Le philosophe et son ombre:

Entre les mouvements de mon corps et les »propriétés« de la chose qu’ils
révélent, le rapport est celui du »je peux< aux merveilles qu’il est en son

Korper] nur >eine mit Organen angefiillte Finsternis«, also selbst wiederum
Sichtbares gibt? Die gesehene Welt ist nicht >in< meinem Leib [bzw. Korper],
und mein Leib [bzw. Korper] ist letztlich nicht »in< der sichtbaren Welt: als
Fleisch [chair], das es mit einem Fleisch [chair] zu tun hat, umgibt ihn we-
der die Welt, noch ist sie von ihm umgeben. Als Teilhabe und als Verwandt-
schaft mit dem Sichtbaren umfaft das Sehen dieses nicht, noch wird es von
diesem endgiiltig umfafSt. Die oberflichliche Haut des Sichtbaren besteht
nur fiir mein Sehen und fir meinen Leib [bzw. Korper]. Aber die Tiefe unter
dieser Oberfliche enthilt meinen Leib [bzw. Korper] und also auch mein
Sehen. Mein Leib [bzw. Korper] als sichtbares Ding ist im grofSen Schau-
spiel mitenthalten. Aber mein sehender Leib [bzw. Korper] unterhilt diesen
sichtbaren Leib [bzw. Korper] und mit diesem alles Sichtbare.« (SuU 182;
Ergidnzungen A.S.)

211 Das chair »est Penroulement du visible sur le corps voyant, du tangible
sur le corps touchant, qui est attesté notamment quand le corps se voit, se
touche en train de voir et de toucher les choses, de sorte que, simultanément,
comme tangible il descend parmi elles, comme touchant il les domine toutes
et tire de lui-méme ce rapport, et méme ce double rapport, par déhiscence
ou fission de sa masse.« (VI 191-92)

194

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

pouvoir de susciter. Il faut bien pourtant que mon corps soit engrené
lui-méme sur le monde visible: son pouvoir, il le tient justement de ce
qu’il a une place d’ou il voit. C’est donc une chose, mais une chose ou
je réside. Il est, si ’on veut, du c6té du sujet, mais n’est pas étranger a
la localité des choses: entre lui et elles, le rapport est celui de Pici abso-
lu au 1a, de I’origine des distances a la distance. (S(PhiOmb) 209-10)*™

La chair ist in diesem Sinne eine chose générale, ein »generelles Ding«
(SuU 184, VI 184). Als solches ist es ein Element des Seins (»élément« de
I’Etre). La chair ist das milieu formateur (formendes Milieu) fiir Sub-
jekt und Objekt (VI 193). Als solches >inauguriert< la chair Ortlichkeit
und Raumlichkeit sowie Moglichkeit und Anspruch des Tatsachlichen
(VI 184, SuU 184). La chair greift iiber das Sichtbare hinaus und ldsst
auch das Unsichtbare und das aktuell nicht Sichtbare sein (VI 184)>.

Wahrnehmung ist demnach als eine Falte (pli) oder Hohlung (cavité)
im Sichtbaren zu verstehen, die mit dem — ebenfalls sichtbaren — Korper
in einer unweigerlichen Verbindung als gemeinsames chair stehen (VI
192). Mein chair ist eingehiillt durch ein allgemeineres, anonymes chair,
das sich jedoch auch in meinem chair in Spuren wiederfindet (Saint Au-
bert 2013: 114). Dabei ist chair nicht Kontingenz, nicht Chaos, sondern
Textur (texture) (VI 192).

Visible et mobile, mon corps est au nombre des choses, il est 'une d’elles,
il est pris dans le tissu du monde et sa cohésion est celle d’une chose. Mais,
puisqu’il voit et se meut, il tient les choses en cercle autour de soi, elles
sont une annexe ou un prolongement de lui-méme, elles sont incrustées
dans sa chair, elles font partie de sa définition pleine et le monde est fait
de I’étoffe méme du corps. (OE 19)*™

212 »Zwischen den Bewegungen meines Korpers [Korpers i.0.] und den >Eigen-
schaften« der Sache, die sie enthiillen, besteht die Beziehung des >Ich kann¢
zu den Wundern, die er hervorzurufen vermag. Und doch muf$ mein Leib
[bzw. Korper; A.S.] selbst mit der sichtbaren Welt verschrankt sein: Seine
Fihigkeit bezieht er gerade von daher, daf§ er einen Standort hat, von dem
aus er sieht. Er ist also eine Sache, aber eine Sache, der ich innewohne. Er
steht, wenn man will, auf seiten des Subjekts, aber ist der Ortlichkeit der
Sachen nicht fremd: Zwischen ihm und ihnen besteht eine Beziehung des
absoluten Hier zum Dort, des Ursprungs aller Entfernung zur Entfernung. «
(Z(PhiScha) 242—43)

213 Zu einer gegenwirtigen Ontologie mit und nach Merleau-Ponty siche Em-
manuel de Saint Aubert (bspw. 2006, 2013).

214 »Sichtbar und beweglich zihlt mein Korper zu den Dingen, ist eines von ih-
nen, er ist in dem Gewebe der Welt gefangen, und sein Zusammenhalt ist der
eines Dinges. Da er aber sieht und sich bewegt, erfafst er die Dinge in seinem
Umbkereis, sie bilden einen Anhang oder eine Verlingerung seiner selbst, sie
sind seinem Fleisch eingepragt (incrustées dans sa chair) und bilden einen

195

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

In den soeben beschriebenen » Umkehrungen« und » Antinomien« zei-
ge sich, wie (visuelle) Wahrnehmung ablaufe: Der Blick wird durch die
Dinge in Beschlag genommen oder entsteht in deren Milieu. Hier be-
stiinde eine »indivision du sentant et du senti« (OE 20; »Ungeteiltheit
von Empfindendem und Empfundenem« (eigene Ubersetzung)). Wahr-
nehmung kann nun vor dem Hintergrund von la chair in einem noch
engeren Sinne als wechselseitige Beziehung verstanden werden. In der
Wahrnehmung wird das Wahrgenommene nicht in Beschlag genom-
men, vielmehr findet eine Offnung innerhalb des gemeinsamen la chair
statt (OFE 17-18). Da Korper und Welt aus demselben Stoff sind, ist
Sehen strenggenommen kein Sehen von aufSen mehr, sondern ein Se-
hen, das sich in den Dingen vollzieht. Der fiir die Welt und die Wahr-
nehmung offene Mensch empfingt die Qualititen der Dinge, die >dort«
sind, weil sie im menschlichen Korper ein bestimmtes sEcho< hervorru-
fen konnen (OE 22). Als >fihiger«, sich bewegender, wahrnehmender,
sich 6ffnender Korper stelle ich nicht lediglich (geistig) eine Verbindung
zwischen den Dingen, zwischen mir und den Dingen her, sondern eine
Beziehung des chair zu einem sensible, das zu verstehen ist als »[’étre
a distance, Iattestation fulgurante ici et maintenant d’une richesse in-
épuisable, que les choses ne sont qu’entr’ouvertes devant nous, dévoi-
lées et cachées« (S(PhiOmb) 212; Hervorhebung i.0.)*s. Man muss
also diese Schicht des Sinnlichen (couche du sensible) weiter befra-
gen (S(PhiOmb) 212). Und dies leistet letztlich schon die Wahrneh-
mung, die Zugang zu einem latenten Sein, dem Unsichtbaren, sucht
(S(Préf) 29). Hier greifen auch Wahrnehmen und Bewegung einmal
mehr ineinander: Bewegung und Ortsverdnderung sind »suite naturelle
et la maturation« (»natiirliche Folge und das Heranreifen«) der Wahr-
nehmung, des Sehens (OE 18, AuG(AuG) 279).

La chair vertieft letztlich auch die Beschreibung der Doppelberiih-
rung. Mithilfe von la chair kann Merleau-Ponty diese weiterdenken hin
zu einer Doppelberiihrungserfahrung mit etwas, das nicht urspriinglich
dem eigenen Korper angehort, das aber auch nicht, wie im Falle der in-
tercorporéité (siehe Kapitel 2.4.3,) menschlicher Korper ist. Ebenso wie
sich die beriihrte Hand der berthrenden hingibt, kann dies auch mit
Dingen passieren, die ich beriihre. Sie berithren mich gleichermaflen wie
ich sie. Dies ist moglich, weil wir aus demselben Stoff sind (Natu3z 287).
Ware der Korper anders beschaffen, wire er so beschaffen, dass eine

Teil seiner vollen Definition, wie auch die Welt aus eben dem Stoff des Kor-
pers gemacht ist.« (AuG(AuG) 280)

215 »Sein auf Entfernung ist, die hier und jetzt erfolgende blitzartige Bekundung
eines unerschopflichen Reichtums, und dafS die Sachen sich vor uns nur halb
offnen, gleichzeitig enthiillt und verborgen sind« (Z(PhiScha) 245; Hervor-
hebung i.0.).

196

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Doppelberithrung (oder zumindest eine Berithrung seiner selbst) und
ein Sehen seiner selbst nicht moglich wire, wire der Korper so beschaf-
fen, dass er selbst nicht reflektieren, selbst nicht fiihlen (sentir) konnte,
so wire er nicht chair, er wire auch kein menschlicher Korper, es gibe
keine Menschheit (OE 20).

Un corps humain est 1a quand, entre voyant et visible, entre touchant et
touché, entre un ceil et 'autre, entre la main et la main se fait une sorte
de recroisement, quand s’allume I’étincelle du sentant-sensible, quand
prend ce feu qui ne cessera pas de briller, jusqu’a ce que tel accident
du corps défasse ce que nul accident n’aurait suffi a faire ... (OE 21)**¢

Fur Merleau-Ponty fiithrt seine Philosophie von la chair nicht nur zu ei-
ner veranderten Idee von Ding und Welt, sondern sie fithrt auch zu ei-
ner »réhabilitation ontologique du sensible« (S(PhiOmb) 210; »onto-
logischen Rehabilitation« des sensible (Z(PhiScha) 243)). Denn ebenso
wie die Unterscheidung von Subjekt und Objekt im Korper aufgeho-
ben wird, so wird sie es auch im Ding. Insofern meint Merleau-Ponty
»’espace lui-méme se sait a travers mon corps« (S(PhiOmb) 21o-11;
der Raum selbst weif sich durch meinen Korper). Merleau-Ponty be-
greift die Sache und den Korper als ergriffen vom selben »tissue in-
tentionnel« (intentionalen Geflecht), die Sache als den »Pol« des kor-
perlichen Operierens (S(PhiOmb) 211). La chair du monde und ma
chair sind urspriinglich miteinander verbunden, ohne eins zu sein. Die
Verbindung wird nicht in der Wahrnehmung konstituiert, manifes-
tiert sich jedoch in dieser, wie folgendes Zitat zusammenfassend zeigt:
»Quand on dit que la chose percue est saisie »en personne« ou >dans sa
chair< (leibhaft), cela est a qui arréte ’exploration, cet optimum qui
la termine reflétent ma propre incarnation et en sont la contrepartie.«

(S(PhiOmb) 211)*7

216 »Ein menschlicher Leib [bzw. Korper; A.S.] ist vorhanden, wenn es zwi-
schen Sehendem und Sichtbarem, zwischen Berithrendem und Beriihrtem,
zwischen dem einen Auge und dem anderen, zwischen einer Hand und der
anderen zu einer Art Uberkreuzung kommt, wenn der Funke des Empfin-
dend-Empfundenen sich entziindet, wenn jenes Feuer um sich greift, das un-
aufhorlich brennen wird, bis ein solcher Zwischenfall dem Korper wider-
fahrt und zunichte macht, was kein Zwischenfall hitte zustande bringen
konnen ...« (AuG(AuG) 281).

217 »Wenn man sagt, daf§ die wahrgenommene Sache leibbaft (en personne,
dans sa chair) erfafst wird, so ist dies wortlich zu nehmen: Das Fleisch (chair)
des Sinnlichen, jene dichte Kornigkeit, die das Erkunden beendet, jenes Op-
timum, das es abschliefSt, spiegeln meine eigene Inkarnation wider und bil-
den ihr Gegenstiick.« (Z(PhiScha) 244)

197

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE
2.5.2 La promiscuité: Die (Ver-)Mischung

Merleau-Pontys Begriff der promiscuité ist nicht im sexuellen Sinne, wie
im Fall des deutschen Begriffs der Promiskuitdt**® zu lesen. Im Sinne
der franzosischsprachigen Bedeutung (Larousse Online 2022b) und von
Merleau-Pontys Theorie scheint eher der Begriff der » Vermischung«, den
beispielsweise Christian Bermes in der deutschsprachigen Ubersetzung
des Vorworts zu Signes (Z(VW) 17, S(Préf) 20) verwendet, fiir eine Uber-
setzung angemessen.>” Auch wenn Merleau-Ponty mit dem Begriff der
promiscuité eine weitere auffillig >fleischliche« (charnelle) Figur einfithrt
(Saint Aubert 2013: 151), versteht er den Begriff nicht in jenem negati-
ven Sinne, der durch die gegenwirtige franzosischsprachige Verwendung
nahegelegt wird, also als unangenehme Nihe (voisinage désagréable mit
anderen, etwa am voll belegten Strand (Larousse Online 2022b)), son-
dern im breiteren und neutraleren Sinne des franzosischen Begriffs, also
von »mélé« (vermischen, verheddern, verwickeln) und »commun« (ge-
meinsam) (Saint Aubert 2013: 205). Diesen Begriff der Vermengung, der
promiscuité, entwickelt Merleau-Ponty im Dialog mit seinem Begriff der
intercorporéité (ebd. 203—4).

Merleau-Ponty verwendet den Begriff Promiskuitit zum ersten Mal
in seinem Kurs zur Passivitit (PbPassiv), wo er ihn anhand von Freuds
Analyse des Falls Dora, genauer aus Freuds Begriff des Polymorphismus,
entwickelt (PbPassiv 307—-27; Saint Aubert 2013: 206-11). Anhand die-
ses Falles zeigt Merleau-Ponty die komplexe Relationiertheit von Perso-
nen auf, die sich nicht auf miteinander verkettete Zweierrelationen (A
und B, A und C, B und C) beschriankt, sondern die ein System bilden,
wie sich an der Haltung gegentiber den anderen zeigt: »Prise de position
envers I'un entraine prise de position envers les autres et quelquefois,
si celle-ci est intolérable, par contre coup la premiére prise de position
[est; i.O.] abandonnée« (PbPassiv 316)**°. Es handelt sich dabei also um
eine Relation mit einem System, das ein System von Wechselwirkungen
oder Interaktionen ist (PbPassiv 317). Die Promiskuitit tragt eine gewis-
se Spannung von Nihe und Distanz in sich (Saint Aubert 2013: 96). Das
Problem ist also nicht langer jenes von mir und der:dem Anderen, son-
dern von mir und dem System der Anderen (im Plural) (PbPassiv 317).

218 Promiskuitit verstanden als »Geschlechtsverkehr mit hiufig wechselnden
Partnern« oder Partnerinnen (DWDS Worterbuch 2022).

219 In der Ubersetzung von Das Auge und der Geist findet sich der Begriff
Promiskuitit (AuG(AuG) 291), Kastl verwendet im Deutschen den Begriff
»Promiskuitit« in Anfiihrungszeichen (Kastl 2021: 165).

220 »Stellungnahme gegeniiber der:dem Einen zieht Stellungnahme gegeniiber
der:dem Anderen nach sich und manchmal, wenn das inakzeptabel ist,
[wird; i.0.] in Folge die erste Stellungnahme aufgegeben« (eigene Uberset-
zung).

198

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

Die:der Andere ist nicht ohne die Relation zu einem oder vielen Dritten,
mit denen sie:er verbunden ist, und somit trete auch ich durch die Re-
lation zur:zum Anderen in diese Relation ein (PbPassiv 317). In diesem
Sinne bedeutet Doras Liebe fiir ihren Vater auch das zu lieben, was er
liebt (PbPassiv 316).

Or, en réalité, relevent de 'ordre de la perception, non seulement les
>choses sensibles<, mais aussi 1) mon rapport avec les autres en tant que
pergus, présentés a travers le sensible, [car; i.0.] la promiscuité des cho-
ses dans le monde sensible va se prolonger en une promiscuité des au-
tres entre eux et avec moi cette fois comme sujet d’une praxis et non
pas seulement sujet de la perception; 2) mon rapport avec mon propre
passé [car] en tant qu’il a été pergu, il ne saurait, dans le souvenir, deve-
nir autre chose que ce qu’il était au présent. Et la promiscuité spatiale
va étre une promiscuité temporelle, c’est-a-dire, familiarité et ignorance.
(PbPassiv 286; siehe auch Saint Aubert 2013: 213)*"

So ist das Leben immerzu in eine Welt (monde sensible, monde historique)
eingehiillt, ist es immer in Promiskuitat von Gesichtern, Sprache, Akti-
on (VI 116). Man konne sich, so Merleau-Ponty, diesbeziiglich auf zwei
Arten tduschen: (a) Die Tatsache, dass konkrete Momente dieser >Ver-
wicklung« beenden kénnen (etwa durch Tod oder durch zufillige Gege-
benheiten des Korpers), konne dazu verleiten, die Vermischung selbst zu
negieren. Dies sei jedoch insofern eine Tauschung, als die Promiskuitat
nicht auf Teilprozesse reduzierbar ist. »’implication des hommes dans
le monde, et des hommes les uns dans les autres, méme si elle ne peut
se faire que moyennant des perceptions et des actes, est transversale par
rapport a la multiplicité spatiale et temporelle de I’actuel.« (VI 117)***
Auch wenn sich die Promiskuitit in Handlungen und Wahrnehmung
herstellt, ist sie nicht unmittelbar raumlich und zeitlich. (b) Ebenso wenig
ist die wechselseitige Verwicklung tiberzeitlich, ein System a priori. Die
Offenheit fur die Welt ergibt sich aus der » Verwickeltheit« ins Sein (SuU

221 »In Wirklichkeit gehoren nicht nur die >sensiblen Dinge< zur Ordnung der
Wahrnehmung, sondern auch 1) mein Verhaltnis zu den Anderen als Wahr-
genommene:r, die:der durch das sensible dargestellt werden, [denn; i.0.] die
Promiskuitat der Dinge im monde sensible wird sich fortsetzen in einer Pro-
miskuitit der Anderen untereinander und mit mir als Subjekt einer Praxis
und nicht nur als Subjekt der Wahrnehmung; 2) meine Beziehung zu mei-
ner eigenen Vergangenheit, insofern sie wahrgenommen wurde, kann in der
Erinnerung nicht zu etwas anderem werden als dem, was sie in der Gegen-
wart war. Und die rdumliche Promiskuitit wird eine zeitliche Promiskuitét
sein, das heifSt, Vertrautheit und Ignoranz.« (eigene Ubersetzung)

222 »Selbst wenn die Verwicklung von Menschen in die Welt und der Menschen
untereinander sich nur auf dem Weg tiber Wabrnebhmungen und Handlun-
gen herstellen kann, so lduft sie doch quer zu der raumlichen und zeitlichen
Vielfalt des Aktuellen.« (SuU 117)

199

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

117). Merleau-Ponty geht also nicht vom Individuellen aus (weil wir dies
schlicht nicht vorfinden), sondern dieses ist immer schon umgeben von
promiscuité »perpétuelle prégnance, perpétuelle parturition, générativi-
té et généralité, essence brute et existence brute, qui sont les ventres et
les noeuds de la méme vibration ontologique« (VI 155)**3. Promiskuitit
als Vermischung mit komplexen Systemen anderer ist nicht klar abge-
grenzt von vielfiltigen anderen Beziehungen des Korpers zu Systemen.
Der Korper als »systeme universel dedans-dehors« (Natu3 346, als uni-
verselles System Innen-AufSen) ist auf unauflosbare Art und Weise mit
der Welt und anderen verbunden. Merleau-Ponty spricht diesbeziiglich
auch von einer Promiskuitit von voyant und visible (OE 40), einer Be-
ziehung, die sowohl die Reversibilitit von Menschen als auch jene mit
Dingen beschreibt. Diese komplexen Beziehungen lassen sich nur verste-
hen, wenn man die Promiskuitit als nur eine der Betrachtungsweisen
der multiplen relations charnelles neben der intercorporéité, der Unge-
teiltheit (indivison) mit anderen (Natu3z 346) und dem allgemeinen étre
chair versteht.

Wenn wir — mit Merleau-Ponty — davon ausgehen, dass la chair eine
Substanz (die nicht auf andere Elemente riickfithrbar ist) ist, dann miiss-
te es doch auch moglich sein, so fragt Merleau-Ponty, dass ich den an-
deren Korper beseele. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty an-
hand der Doppelberiithrung weiter. So wie meine eine Hand die andere
beriihrt, die so beriihrt wird und ich zugleich berithrend und beriihrt bin,
kann ich die Hand der:des Anderen beriithren und dabei dasselbe Vermo-
gen (puissance) der »Vermahlung« mit den Dingen (épouser les choses)
hervorrufen (VI 185). Grundsitzlich sind die Dinge, die ich wahrneh-
me, >meine« Dinge. Mit der Doppelberithrung meiner Hinde geht jedoch
eine Reversibilitat einher — so gehort jede Hand auch zur Welt der ande-
ren. Beriithrt nun eine der Hinde Dinge in der Welt, so beriihrt sie >mei-
ne« Dinge, dasselbe gilt, wenn die andere Hand Dinge beriihrt. Wie aber
konnen beide Dinge, die mit der einen Hand beriihrten und die mit der
anderen Hand beriihrten >meine< Dinge sein? Die Antwort kann nicht
darin bestehen, dass beide Hinde demselben Bewusstsein zugehoren,
vielmehr gehoren sie demselben Korper zu und sind somit auch ein ein-
ziges, gemeinsames Erfahrungsorgan (organe d’expérience) (VI 185-86).
Jedes der Augen, jede der Hinde nimmt also keine Privatwelt wahr, son-
dern das sensible im Allgemeinen, das auch dem anderen Auge, der an-
deren Hand des Korper generell zuginglich ist (VI 185-86). Wenn man
aufhort, das Empfinden als eines von einem Bewusstsein zu definieren,

223 »[A]ls unablissig Trichtigkeit, unablissiges Gebiren, als Generativitit und
Generalitit, als rohe Wesenheit und als rohe Existenz, die wie Ausbuchtun-
gen und Verschlingungen derselben ontologischen Schwingung sind« (SuU

154-55)-

200

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

dann muss sich dieses Empfinden nicht auf einen Korper beschranken.
Merleau-Ponty versteht es als »retour sur soi du visible, adhérence char-
nelle du sentant au senti et du senti au sentant« (VI 187).>*4 Diese Gene-
ralitit beschreibt Merleau-Ponty genauer folgendermafen:

Les couleurs, les reliefs tactiles d’autrui sont pour moi, dit-on, un mys-
tére absolu, me sont & jamais inaccessibles. Ce n’est pas tout a fait vrai,
il suffit pour que j’en aie, non pas une idée, une image, ou une représen-
tation, mais comme expérience imminente, que je regarde un paysage,
que j’en parle avec quelqu’un: alors, par ’opération concordante de son
corps et du mien, ce que je vois passe en lui, ce vert individuel de la prai-
rie sous mes yeux envahit sa vision sans quitter la mienne, je reconnais
dans mon vert son vert, comme le douanier soudain dans ce promeneur
I’lhomme dont on lui a donné le signalement. (VI 187)%*5

Diese Betrachtung 16st das Problem des alter ego insofern, als es nicht
ein individuelles Bewusstsein ist, das wahrnimmt. Vielmehr wohne uns
beiden — ihr:ihm und mir - eine »anonyme Sichtbarkeit« (visibilité ano-
nyme) ebenso wie ein allgemeines Sehen (vision en général) inne (VI 187;
SuU 187). Dies ist moglich, weil la chair zwar hier und jetzt ist, zugleich
aber iiberallhin und in alle Zeiten ausstrahlt (VI 188; SuU 187).

Avec la réversibilité du visible et du tangible, ce qui nous est ouvert,
c’est donc, sinon encore I’incorporel, du mois un étre intercorporel, un
domaine présomptif du visible et du tangible, qui s’étend plus loin que
les choses que je touche et vois actuellement. (VI 188; Hervorhebung
A.S.)6

224 »Riickkehr des Sichtbaren zu sich selbst, als fleischliches Verhaftetsein von
Empfindendem und Empfundenem, von Empfundenem und Empfinden-
dem« (SuU 187).

225 »Die Farben, die tastbaren Reliefs [der:]des Anderen sind, so heif3t es, ein
absolutes Geheimnis fiir mich, mir ewig unzuginglich. Das trifft nicht ganz
zu, denn um mir davon nicht eine Idee, ein Bild oder eine Vorstellung, son-
dern gleichsam die bevorstehende Erfahrung zu verschaffen, geniigt es, daf§
ich eine Landschaft betrachte und mit jemandem dariiber spreche: sofort
geht das, was ich sehe, durch die einstimmige Tatigkeit seines Leibes [bzw.
Korpers; A.S.] und meines eigenen in ihn tiber, dieses individuelle Griin der
Wiese vor meinen Augen dringt in sein Sehen ein, ohne mein eigenes zu ver-
lassen; ich erkenne in meinem Griin das seine wieder, so wie der Zollner
dort im Spazierginger plotzlich den Mann wiedererkennt, den man ihm si-
gnalisiert hat.« (SuU 187)

226 »Die Reversibilitit des Sichtbaren und des Berithrbaren 6ffnet uns zwar
noch nicht dem Unkorperlichen, aber doch einem zwischenleiblichen Sein
[Sein in intercorporéité; A.S.], einem prasumtiven Bereich des Sichtbaren
und des Beriihrbaren, der sich weiter ausdehnt als die Dinge, die ich gegen-
wartig beriihre und sehe.« (SuU 187)

201

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

La chair ist mehr als das bislang beschriebene sichtbare und beriithrba-
re chair, es zeichnet sich durch eine Reversibilitit aus, die bis zu einer
Uberschreitung des Sichtbaren reicht (SuU 189). Meine Verbindung zu
meiner eigenen Stimme ergibt sich etwa dadurch, dass ich sie auch »von
innen her« horen kann (wie Merleau-Ponty mit Malraux meint) (SuU
189). Die eigene Stimme hore ich jedoch nicht so, wie die anderen sie ver-
nehmen (SuU 194). Bin ich der:dem Anderen sehr nahe, so kann ich aber
auch in ihr:ihm das Entstehen dieser Laute miterleben, fast so wie ich
das bei meinen eigenen kann. Dies stellt, so Merleau-Ponty, eine Verbin-
dung zwischen dem Sprechen und dem >Schweigen« her, eine Beziehung,
die in weiterer Folge (siehe Kapitel 3.3) noch wesentlich werden wird.

2.5.3 La profondeur: Die Tiefe von voyant und visible

Ein besonderes Interesse zeigt Merleau-Ponty an der Tiefe. Zunachst, das
geht aus seinem Antrag auf Verlingerung des Stipendiums aus dem Jahr
1934 hervor, interessiert ihn die Wahrnehmung der (raumlichen) Tiefe
(NaPer 23). Bald macht Merleau-Ponty jedoch deutlich, dass Tiefe nicht
nur ein Phinomen des Wahrgenommen ist (in jenem Sinne, dass wahr-
genommene Objekte eine Hohe, Breite und auch Tiefe haben), sondern
dass sie ungeteilt dem Gesehenen und dem Sehenden zugehort (Dupond
2008: 182).

Zunichst gilt ihm die Tiefe als ein besonderes Phanomen, weil sie
sich in der Wahrnehmung anders darstellt als die anderen Dimensionen
des Raumes, weil sie die Wahrnehmung auf eine besondere Weise he-
rausfordert und letztlich auch die Relation von Mensch und Welt auf
eine besondere Art und Weise zeichnet. Die Tiefe ist nicht lediglich eine
dritte Dimension des Raumes, die gleichberechtigt neben den anderen
steht oder aus diesen abgeleitet werden kann (AuG(AuG) 293, OE 45).
Die Tiefe zwinge uns, unmittelbarer als die anderen Dimensionen des
Raumes, »a rejeter le préjugé du monde et a retrouver ’expérience pri-
mordiale ot il jailli« (PP 296).>*” Die Tiefe sei insofern >existentieller«
als die Hohe und Breite, da sie ein Phianomen der Wahrnehmung und
der Perspektive ist und keines der wahrgenommenen Dinge selbst (PdW
299); die Tiefe als solche ist nicht sichtbar — wir sehen nicht die Tiefe (la
profondeur), sondern in Tiefe (en profondeur) (Saint Aubert 2011: 20,
2006: 114-15). Tiefe sei auch keine blofle Vorstellung und nicht versteh-
bar, ginge man von einem weltlosen Subjekt aus; vielmehr ist sie etwas,
das einem in der Welt engagierten Menschen offensteht (PdW 311). Dies
wiirden viele klassische Theorien iibersehen, wenn sie die Tiefe der Breite

227 »[U]ns freizumachen vom Vorurteil der Welt und die primordiale Erfahrung
wiederzufinden, der sie entspringt« (PdW 298-99).

202

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

assimilieren (wodurch die Tiefe selbst zur Breite und als Tiefe unsicht-
bar werde) (PdW 297). Merleau-Ponty beschreibt die Tiefe auch als relief
(MSME 79). Dieses Relief ist etwas anderes oder mehr als Zeichen und
auch mehr als etwas, das nur fiur den Blick da wire. Es erscheint durch
die Fusion der Bilder der beiden Augen; die Tiefe ist also ein Phiano-
men, das erst durch das binokulare Sehen moglich wird (siehe Kapitel
2.2.2.2.2). Mit Elodie Boublil kann das Relief in Merleau-Pontys Philo-
sophie als etwas verstanden werden, das von einem Untergrund gegenii-
ber den anderen Dingen oder auch innerhalb seines Satzes als Vorsprung
hervorragt, als besonders bedeutsam hervortritt. Durch seine Verbin-
dung zum Verb relever (hochziehen, hervorheben, ablosen) steht Relief
auch in Verbindung mit dem Erheben des Menschen vor und in der Welt
(Boublil 2018b: 200—201). Im Moment dieser Uberlagerung von Erhe-
bungen »on entre dans ’espace par la disparité sans quitter le point de
vue« (MSME 84; treten wir ein in den Raum durch die Unterschiedlich-
keit, ohne dadurch unseren Standpunkt zu verlassen).

Merleau-Ponty diskutiert das Problem der Tiefe an unterschiedlichen
Stellen seines Werkes anhand der Grofse eines Menschen oder eines Ge-
genstandes, der sich entfernt und so einmal aus der Nahe und einmal aus
einer grofleren Entfernung gesehen wird. Der aus einer grofSeren Entfer-
nung gesehene Gegenstand oder Mensch sei weder kleiner noch gleich-
grofs wie der aus der Nihe gesehene Mensch oder Gegenstand. Vielmehr
ist er »en deca de I’égal et de I'inégal, il est le méme homme vu de plus
loin« (PP 302; Hervorhebung i.0.; »diesseits von Gleich und Ungleich,
er ist derselbe Mensch, aus grofierem Abstand gesehen« (PAW 304)).

Im Manuskript zu seinem Kurs am College de France von 1953 ver-
bindet Merleau-Ponty die Tiefe erstmals mit dem Korperschema (Saint
Aubert 20171: 11). Die Tiefe beschreibt Merleau-Ponty nun mittels des
Vokabulars einer Philosophie de I’écart (ebd. 19). Die starke Verbindung
von Korper und Welt (die schon an die spitere Logik von la chair erin-
nert) zeigt sich in Merleau-Pontys Beschreibung der Wahrnehmung von
Tiefe: »La perception de la profondeur, c’est réveil, C’est esprit qui se fait
corps et corps qui se fait esprit.« (MSME 81)**8

Tiefe spielt also auf zumindest zwei Arten mit der Distanz: Als Phiano-
men der binokularen Wahrnehmung kann sie nur wahrgenommen wer-
den, weil die beiden Bilder nicht zusammenfallen, sondern immer schon
ein Abstand zwischen ihnen besteht und weil sie erst durch die Distanz
zum Wahrgenommenen Bedeutung erlangt, beziehungsweise existiert.

La profondeur lasst auch die Relation von Sichtbarem und Unsicht-
barem im merleau-pontyschen Sinne verstehen. Merleau-Ponty unter-
scheidet nicht das Sein und das Nicht-Sein, sondern das Sichtbare und

228 »Die Wahrnehmung der Tiefe, das ist Erwachen, das ist Geist, der sich zum
Korper macht, Korper, der sich zum Geist macht.« (eigene Ubersetzung)

203

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

das Unsichtbare, um zu betonen, dass die beiden nicht kontradiktorisch
sind. Die Relation von Sichtbarem und Unsichtbarem sei mit jener des
Beweglichen und des Unbeweglichen vergleichbar: Das Unbewegliche ist
nicht das ganzlich Andere des Beweglichen, sondern das, was ohne Be-
wegung ruht. Insofern sind das Unbewegliche fiir das Bewegliche und
das Unsichtbare fur das Sichtbare ein Ausgangspunkt oder Nullpunkt,
von dem aus sich die Dimension des Beweglichen beziehungsweise des
Sichtbaren offnet (S(Préf) 30). Unsichtbar bedeutet also nicht Nicht-
Sichtbar (non-visible) (Waldenfels 1983: 200—201) » Voir, ¢’est par prin-
cipe voir plus qu’on ne voit, c’est accéder a un étre de latence. L’invisi-
ble est le relief et la profondeur du visible, et pas plus que lui le visible
ne comporte de positivité pure.« (S(Préf) 29)** La chair ist »Urpasentier-
barkeit< des >Nichturprisentierten< und daher Sichtbarkeit des Unsicht-
baren (Natu3 271). So ist das Unsichtbare die Moglichkeitsbedingung
fiir das Sichtbare (Saint Aubert 2013: 226).

Merleau-Ponty spricht zunachst von zwei Sichtbarkeiten — die ers-
te sei jene »des guale et des choses« (VI 195; »des quale und der Din-
ge«), die zweite jene von »lignes des forces et des dimensions« (VI 195;
»Kraftlinien und Dimensionen«); erstere sei nicht moglich ohne letztere
(SuU 195). Hier anschliefSend stellt er die Frage nach der Beziehung von
la chair und Idee beziehungsweise »du visible et de Parmature intérieu-
re qu’il manifeste et qu’il cache«, m.a.W. zwischen dem Sichtbaren (vi-
sible) und dem Unsichtbaren (invisible), wie Merleau-Ponty mit Proust
meint. Die Idee sei nicht das Gegenteil des sensible, sondern sein Fut-
ter (im Sinne des Futters eines Kleidungsstiicks; doublure) oder die Tiefe
(profondeur) (VI 195).23° Diese beiden >Schichten« sind nicht voneinan-
der zu l6sen (VI 196). Dies ist auch deshalb wesentlich, weil es die Bezie-
hung von Korper und Unsichtbarem verdeutlicht: Bislang wurde die Be-
ziehung der sensibles — von monde sensible und Korper — diskutiert. Da
es das Unsichtbare oder Kulturelle nur in der Verbindung mit dem sen-
sible gibt, gibt es dieses auch nur in Verbindung mit dem Korper, m.a.W.
die Idee ist nicht die Idee eines Geistes, sondern eines Korpers, der auch
im monde sensible ist (SuU 196). Dennoch hat das Unsichtbare eine ei-
gene Logik oder seine eigenen Krifte und Gesetze. Es ist nicht faktisch
unsichtbar (weil noch nicht entdeckt oder aktuell verdeckt) (SuU 196),
nicht absolut unsichtbar (und damit vom Sichtbaren vollends getrennt),
sondern linvisible de ce monde (das Unsichtbare dieser Welt) (VI 198).

229 »Sehen heifSt, prinzipiell mehr zu sehen als man sieht, heif$t Zugang zu ei-
nem latenten Sein zu haben. Das Unsichtbare ist das Relief und die Tiefe
des Sichtbaren, und das Sichtbare weist ihm gegeniiber kein grofSeres Maf
an reiner Positivitit auf.« (Z(VW) 28)

230 »[Z]wischen dem Sichtbaren und der inneren Armatur, die es enthiillt und
verhiillt« (SuU 195).

204

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES
2.5.4 La chair zwischen Nihe und Distanz

La chair selbst ist nicht raumlich, nicht nah, nicht fern, vielmehr geht es
als >Element« der Raumlichkeit voraus. Als solches Element ist la chair je-
doch die Bedingung fiir die Moglichkeit der Wahrnehmung auf Distanz.

On comprend alors pourquoi, a la fois, nous voyons les choses elles-
mémes, en leur lieu, ou elles sont, selon leur étre qui est bien plus que
leur étre-percu, et a la fois nous sommes éloignés d’elles de toute Iépais-
seur du regard et du corps: c’est que cette distance n’est pas le contraire
de cette proximité, elle est profondément accordée avec elle, elle en est
synonyme. (VI 178)23*

Die »Dichte des Fleisches« (I’épaisseur de chair) zwischen wahrgenom-
menem Ding und Wahrnehmenden ist wesentlich fiir die Moglichkeit des
korperlichen Sehens oder allgemein des Wahrnehmens des Dings. Die-
se Dichte sei das »Kommunikationsmittel« (moyen de communication)
zwischen beiden (SuU 178; VI 178). Diese Dichte liasst Wahrnehmung
zu; sie lasst zu, dass ich Welt werde (me faisant monde) und die Welt
chair wird (VI 178). Nahe und Distanz sind keine Gegensitze, sondern
sie sind miteinander verbunden.

Die Dinge sind nicht »des étres plats, mais des étres en profondeur«
(VI 179; »Flichenwesen«, »sondern Tiefenwesen« (SuU 179)). Sie sind
nur einem korperlichen Wesen zuginglich, das mit ihnen in derselben
Welt koexistiert (VI 179). Unter chair du visible, also la chair des Sicht-
baren, versteht Merleau-Ponty,

I’étre charnel, comme étre des profondeurs, a plusieurs feuillets ou a
plusieurs faces, étre de latence, et présentation d’une certaine absence,
est un prototype de ’Etre, dont notre corps, le sentant sensible, est une
variante trés remarquable, mais dont le paradoxe constitutif est déja
dans tout visible: déja, le cube rassemble en lui des visibilia incom-
possibles, comme mon corps est d’un seul coup corps phénoménal et
corps objectif, et s’il est enfin, c’est, comme lui, par un coup de force.
(VI 179-80)23>

231 »Nun wird verstindlich, weshalb wir die Dinge selbst an ihrem Ort und in
ihrem Sein sehen, das weit mehr ist als ihr Wahrgenommen-Sein, und zu-
gleich durch die ganze Dichte des Blickes und des Leibes [bzw. Korpers;
A.S.] von ihnen entfernt sind: denn diese Distanz ist nicht das Gegenteil
dieser Nihe, sondern sie steht in tiefem Einklang mit ihr, sie ist ihr sinnver-
wandt.« (SuU 178)

232 »[D]as fleischliche Sein als Sein der Tiefen, mit mehreren Blattseiten oder
mehreren Gesichtern, als Sein im Verborgenen und als Anwesen einer ge-
wissen Abwesenheit, ist ein Prototyp des Seins, von dem unser empfindend-
empfindbarer Leib eine bemerkenswerte Spielart darstellt, dessen konsti-
tutives Paradox jedoch schon in allem Sichtbaren zu finden ist: schon der

205

24.01.2026, 08:31:47. D


https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Besonders deutlich zeigt sich das Spiel von Nihe und Distanz in der in-
tercorporéité. Wie die Doppelberiihrung, so ist auch die intercorporéité
wesentlich durch einen Moment des Abstands ohne grofle Distanz ge-
prigt. So wie meine beiden Hinde nicht eins sind, sondern ein Abstand
zwischen ihnen besteht, sind auch meine Hand und jene der:des Ande-
ren nicht eins, sondern zwei Hinde, die sich beriihren (also nahe sind).
Im Kontext der intercorporéité ffnet Merleau-Ponty diese Figur jedoch
zunehmend fiir eine, die eine groflere Distanz zuldsst, indem er zunichst
von der Berithrung zum Sehen tibergeht und dann neben anderen auch
Objekte mit in die Betrachtung einbezieht. Eine andere Form der Nahe
verbirgt sich in der Promiskuitat. Auch wenn sie aus la chair hervorgeht,
mit der intercorporéité in Verbindung steht und daher ihr Fundament in
den sensibles hat, handelt es sich dabei vor allem um ein raumlich un-
abhingiges Geflecht. Es erstreckt sich uber die Dinge, die ich unmittel-
bar beriithre und sehe, berithren kann und sehen kann, hinaus (VI 188).
Nihe meint im Kontext der promiscuité also eine (positiv oder negativ
konnotierte) soziale Nihe.

2.6 Le corps sensible, le corps ambigu

Wie die letzten Kapitel gezeigt haben, begreift Merleau-Ponty den Kor-
per als ein mit der Welt verbundenes System (als Relation der sensi-
bles, als la chair). Als Korperschema ist der Mensch ein unabgeschlos-
senes System von Innen und Aufen, ein System von Abstianden (écart)
(Natu3 346, VI 178—79). In dieser Relation zeichnet sich der Korper/das
Korperschema nicht nur dadurch aus, dass er/es auf die Welt einwirken
kann, sondern auch dadurch, dass er/es offen und empfianglich ist, dass
er/es fahig ist, sensibel zu sein (P(RAE) 204). Diese tiefgreifende Bezie-
hung der sensibles und die Offenheit des Systems Korper fir die Welt
als Teil der Welt (Natu3 279-80) impliziert eine weitere Bedeutung von
sensible: die affektive und/oder verletzende Berithrbarkeit von Korper
und Welt. Diese Sensibilitat ist ein Wesensmerkmal der sensibles, die in
ihrer jeweiligen Beschaffenheit (die mit Merleau-Ponty, wie vor allem
die promiscuité gezeigt hat, immer schon auch in ihrer Relation zu den-
ken ist) angelegt ist. Wie die Diskussion der systemeigenen Fragilitit im
Folgenden noch zeigen wird, ist die Sensibilitat nicht nur durch den Be-
zug auf andere und anderes, keinesfalls nur durch einen Bezug auf ande-
re bestimmt. Insofern entspricht die vorliegende Bestimmung von Sensi-
bilitdt nicht jener von Burkhard Liebsch, fiir den eine Sensibilitit ohne

Wiirfel enthilt inkompossible visibilia, ebenso wie mein Leib aufs Mal pha-
nomenaler Leib [bzw. Korper; A.S.] und objektiver Korper ist, und wenn er
schlieSlich ist, so wie jener, aufgrund eines Kraftaktes.« (SuU 179)

206

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

Bezug auf andere »nichts als ein biologischer Luxus« wire. »Rein bio-
logisch ist [, Liebsch zufolge,] gar nicht einzusehen, warum Sensibilitit
eine Auszeichnung sein soll. Fiir Organismen bedeutet ihre Sensibilitat
zunachst nur eine erhohte Verletzbarkeit, zu der sich andere Lebewesen
aber ginzlich indifferent verhalten konnen.« (Liebsch 2008: 32-33)233
Auch wenn es eine soziale Differenzierung der Sensibilitidt und Beriihr-
barkeit von Menschen in ihrer Sensibilitat gibt, ist sie zundchst einmal
ein allgemeines (und bedeutsames) Wesensmerkmal aller.

Das Affektiv-Emotionale sowie die Fragilitat und Verletzbarkeit als
Momente der korperlichen Beschaffenheit und der korperlichen Bezie-
hung zur Welt wurden erst in der etwas jiingeren Vergangenheit Gegen-
stand soziologischer Forschung (Scherke 2009; Nungesser 2019). Die
Begriffe der Affekte und der Verletzbarkeit, ihre jeweilige Bedeutung so-
wie ihre Ubereinstimmung und Abgrenzung zu verwandten Konzepten
(Emotionen, Vulnerabilitit, Fragilitit) sind selbst Gegenstand wissen-
schaftlicher Debatten. Merleau-Ponty behandelte diese Seite des sensible
weniger ausfuhrlich als die bislang beschriebenen. Affekte sind dennoch
tief mit seiner Philosophie der Wahrnehmung verbunden, das Aufspu-
ren der Verletzbarkeit in Merleau-Pontys Philosophie erfordert eine um-
fangreichere Rekonstruktion. Wie sich im Folgenden zeigen wird, steht
dieser Begriff in einer unmittelbaren Beziehung zu Merleau-Pontys Ver-
standnis der Beziehung der sensibles, eine klare Abgrenzung zu anderen
Momenten dieser Beziehung ist oftmals komplex und teils kiinstlich (i.S.
in der alltdglichen Wahrnehmung nicht gegeben).

Ausgangspunkt fiir die Suche nach Affektivitit und Verletzbarkeit
sind die grundlegende Ambiguitat des Korpers und seine doppelseitige
Beziehung zur Welt und zu anderen:

e Le corps comme organisation donnée, activité >sensorielle<, >champss,
réponse a aspects >naturelsc du monde

e  Et corps comme corps qui se meut, et se retourne [sur] le monde
pour le signifier, le désigner, organe de mimique. (MSME 64; Her-
vorhebung i.0.)+

233 In einem dhnlich allgemeinen Sinne, wie hier von Sensibilitit gesprochen
wird, spricht Judith Butler von precariousness (Butler 2009. 22). »Precari-
ousness has to be grasped not simply as a feature of this or that life, but as
a generalized condition whose very generality can be denied only be deny-
ing precariousness itself.« (Butler 2009. 22) Entgegen der Prekaritit ist die
Sensibilitat ein neutraler Begriff — er umfasst nicht nur das negative Aus-
geliefert-Sein, sondern auch die positive Offenheit sowie die Affizierbarkeit.

234 »Der Korper als gegebener Organisation, >sensorielle< Aktivitit, »Feld<, Ant-
wort auf >natiirliche< Aspekte der Welt
Und Korper als Korper, der sich bewegt, der sich an die Welt zurtickwendet,
um sie zu bedeuten, zu bezeichnen, Organ der Mimik.« (MSME 64)

207

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Insofern ist der Korper (nicht nur die Wahrnehmung, siehe Kapitel
2.3.1.7) ambigue, zugleich ein Ding in der Welt und die Welt wahrneh-
mend. Der Korper ist sentant sensible (»empfindend-empfindbar«) (VI
179; SuU 179). Als »touché touchant« (»er betastet sich tastend«) und
»se voit voyant« (»er sieht sich sehend«) ist der Korper »visible et sensi-
ble pour soi-méme« (»er ist fiir sich selbst sichtbar und spiirbar«) (OE
18; AuG(AuG) 280). Die spezifische Ambiguitit ergibt sich dadurch, dass
der Korper zugleich empfindbar und empfindend ist und zugleich als bei-
des wahrgenommen wird. Wie die Weiterfithrung der Doppelberiithrung
im Kontext von Merleau-Pontys spater Philosophie des la chair zeigte,
beschrankt sich die Relation von empfindend und empfindbar nicht auf
den eigenen Korper, sondern sie kann andere und anderes mit umfassen.

Die Wechselseitigkeit des Empfindend-Empfindbaren hebt daher eine
strikte Trennung von Subjekt und Objekt auf. Der Korper ist sich selbst
beides — aktiv und passiv. In der Wechselseitigkeit mit dem Ding, das
mich beriihren kann, wie ich es beriihre, steht der Korper in einer wech-
selseitigen aktiv-passiven Beziehung mit der Welt. Letztlich sind jedoch
auch Ausdruck und Wahrnehmung (wie oben gezeigt) in sich jeweils ak-
tiv und passiv, nie nur eines von beidem oder ein gemeinsamer »Vek-
tor von Passivitat und Aktivitat« (»vectrice de la passivité et de P’acti-
vité« (Saint Aubert 2018: 102—3)). In aller Deutlichkeit zeigt sich diese
Aktivitat-Passivitit am Beispiel des Schlafs. Merleau-Ponty versteht den
Schlaf nicht (nur) als korperlich-physiologisches Phanomen (PbPassiv
237), das von aufSen auf das Bewusstsein einwirken wiirde (PbPassiv
238). Vielmehr versteht er den Schlaf als intentionales Verhalten (condui-
te) (PbPassiv 238). So ist (ein-)schlafen nicht nur passiv, sondern aktiv-
passiv. Wenn ich mich hinlege, um zu schlafen, dann >tue< ich etwas (je
fais quelque chose), »je me préte au sommeil — complaisance« (PbPassiv
243; Hervorhebung i.0.; »ich gebe mich dem Schlaf hin, gefilligerwei-
se« (eigene Ubersetzung)). Dieses Spiel von Aktivitit und Passivitit setzt
sich in der wechselseitigen Sensibilitat von Korper und Welt fort. So sind
die Affizierbarkeit und die Verletzbarkeit nicht, wie man prima facie un-
terstellen konnte, rein passiv (ein rein passives Angezogen-Werden des
Korpers durch das Ding, ein rein aktives, verletzendes Einwirken eines
anderen auf den Korper, der dabei passiv bleibt).

Merleau-Pontys Beschreibung des menschlichen Korpers in seiner di-
alektischen Beziehung zur Welt ist bereits ein deutlicher Hinweis da-
rauf, dass Merleau-Ponty keinen aktivistischen Begriff des menschlichen
Seins und Tuns entwirft oder vertritt. Der Korper ist nicht nur aktiv, er
ist zweideutig: aktiv und passiv. Die Aktivitit und Passivitit sind fiir
Merleau-Ponty jedoch nicht zwei streng voneinander abgrenzbare Mo-
mente des korperlichen Seins; vielmehr ist der Korper immer (in wech-
selnder Gradualitit) aktiv-passiv. Insofern ist die Passivitidt (genauso
wenig wie die Aktivitdt) kein Zustand, sondern eine Modalitit unserer

208

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

Relation mit der Welt (Lefort 2015: 21). Somit ist das Aktive nicht das
Gegenteil (le contraire) des Passiven, sondern sein Gegenstiick bezie-
hungsweise das Umgekehrte (I’envers) (Lefort 2015: 26) (so wie das Un-
bewegte nicht das Gegenteil der Bewegung ist und das Unsichtbare nicht
das Gegenteil des Sichtbaren ist).

Die Ambiguitit des Korpers ist auf zwei Ebenen wesentlich: zum ei-
nen auf der Ebene der Erfahrung des eigenen Korpers und in weiterer
Folge auch der Erfahrung des Korpers der anderen (die Erfahrung), zum
anderen auf der Ebene der menschlichen Fihigkeiten (die Erfahrbar-
keit). Beide Ebenen sind korperlich bedingt, sie beschrianken sich jedoch
nicht auf den eigenen Korper im engen Sinne. »Je ne puis comprendre
la fonction du corps vivant qu’en ’accomplissant moi-méme et dans la
mesure ol je suis un corps qui se léve vers le monde.« (PP 90)*35 Indem
ich also die Fihigkeiten des Korpers in meinem Umgang mit der Welt
»nutze«, kann ich ein Verstandnis dieser Fihigkeiten erlangen und so
von der zuletzt genannten Ebene auf die erste kommen. Mit Bezug auf
die zuerst genannte Ebene meint Merleau-Ponty etwa: »Je saisis mon
corps comme un objet-sujet, comme capable de >voir« et de >souffrir«.«
(PP 111)*3¢ Diese Beschreibung des Erlebens der Ambiguitit des Korpers
als Subjekt-Objekt erweitert Merleau-Ponty dann zu einer Beschreibung
dieser Fihigkeiten als nicht nur erlebt, sondern als ambigue Fahigkeiten
des Korpers. Der Korper ist fahig, bertihrt zu werden und zu beriihren
(PdW 120).

Den Korper als grundlegend sensible zu verstehen bedeutet, dass Men-
schen allgemein als sensibel angesehen werden und nicht prima facie
zwischen den Vulnerablen und den Nicht-Vulnerablen, zwischen den Af-
fizierbaren und den Nicht-Affizierbaren unterschieden wird oder werden
kann. Diese Nichtdifferenzierung, die aus der Ansiedelung des Phino-
mens der Sensibilitit auf der Ebene der Erfahrbarkeit resultiert, bricht
mit der klassischen Vorstellung einer moglichen Unverletzbarkeit. Darin
verbirgt sich letztlich auch eine Antwort auf gesellschaftspolitische Fra-
gen, auf politische und mediale Rahmungen von Gruppen als schutzbe-
diirftig und nicht-schutzbedurftig. Wenn etwa medial gefragt wird » Wa-
rum Wien nur noch vulnerable Asylsuchende neu aufnimmt«, wie es die
osterreichische Tageszeitung Der Standard im Herbst 2021 tat (Brick-
ner/Arora 2021), so wird dadurch die Fiktion aufgebaut oder verstirkt,
dass manche Menschen, in diesem Fall auch manche Asylsuchende, nicht
vulnerabel seien, sowie dass grofSe Teile der Menschheit nicht vulnerabel

235 »Die Funktion des lebendigen Leibes [bzw. Korpers; A.S.] kann ich nur ver-
stehen, indem ich sie selbst vollziehe, und in dem Mafle, in dem ich selbst
dieser einer Welt sich zuwendende Leib [bzw. Korper; A.S.] bin.« (PdW 99)

236 »Ich erfasse [bzw. begreife; A.S.] meinen Leib [bzw. Korper; A.S.] als Sub-
jekt-Objekt, als fahig, zu >sehen< und zu >leiden<« (PdW 120).

209

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

seien. Ein Unterlaufen dieser Fiktion ist jedoch nicht gleichzusetzen mit
einer generellen Aufthebung von Differenzen im Feld der Sensibilitat, die
nicht zufillig, sondern sozial strukturiert sind. Auch wenn aus der hier
prasentierten Perspektive alle Menschen als sensibel, vulnerabel und af-
fizierbar angesehen werden, so wird nicht argumentiert, dass alle, in al-
len Zeiten, Lebenslagen und Situationen gleich sensibel, vulnerabel und
affizierbar sind. Korrekterweise wire im Fall der Asylsuchenden von >be-
sonders vulnerablen« Asylsuchenden zu sprechen, so wie dies oft auch
der Fall ist.

2.6.1 Der affizierbare Korper

Das Affektive und die Affizierbarkeit waren fiir Merleau-Ponty wesentli-
che Momente, auch wenn sie in seinen Beschreibungen oft eher im Hin-
tergrund zu stehen scheinen und nur selten explizit in den Vordergrund
ricken®7. Das Affektive wird in vielen von Merleau-Pontys Werken mit-
thematisiert, wesentliche Anhaltspunkte finden sich jedoch vor allem
in Phénoménologie de la perception, in seinen Vorlesungen an der Sor-
bonne sowie im Spatwerk. Grundsitzlich ist das Affektive Teil der Bezie-
hung der sensibles. Es wire jedoch eine Uberinterpretation, wenn man
das Sensible oder das Sinnliche mit dem Affektiven gleichsetzen oder das
eine als notwendige Komponente des anderen lesen wiirde (siehe Kapitel
2). Fiir eine erste Anndherung an Affekte und Affizierbarkeit scheinen je-
doch gerade zwei Sonderfille — die affektiv neutrale Beziehung der sen-
sibles und die uber-affektive Beziehung — geeignet.

Den Sonderfall einer scheinbar affektfreien Beziehung mit der Welt,
zumindest in manchen Momenten, findet Merleau-Ponty im Fall Schnei-
der (der oben bereits mehrfach Erwahnung fand). Schneider konne nicht
hinter die objektive Wahrnehmung zuriick oder tiber diese hinausgehen;
er sei unfahig, sich in sexuelle Situationen zu versetzen oder diese auf-
recht zu erhalten und suche daher seit seiner Verletzung auch keinen se-
xuellen Kontakt mehr. Allgemeiner gesprochen sei Schneider unfihig,
sich in affektive Situationen zu versetzen, Stimmungen zu erfassen, Sym-
pathie und Antipathie zu erleben (PP 181-83). Fur Schneider ist die Welt
affektiv neutral. Andere Personen hingegen leben in einem vollstandige-
ren Sinne in der Welt, werden fortwihrend affektiv in diese involviert

237 Dieses Interesse zeigt sich auch daran, dass Merleau-Pontys erster publizier-
ter Text aus dem Jahr 1935 Max Schelers Das Ressentiment im Aufbau der
Moralen gewidmet war (P(ChRe)). Schelers Denken zur Affektivitit pragte
wohl auch Merleau-Pontys entsprechende Ansitze in Phénoménologie de
la perception und wihrend seiner Vorlesungen an der Sorbonne (Saint Au-
bert 2005. 116).

210

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

(PdW 188). Auch wenn Merleau-Ponty dies selbst nicht ausfiihrt, scheint
eine gewisse affektive Neutralitat nicht ungewohnlich, nicht gianzlich
auszuschliefsen zu sein. Das Spezifische am Fall Schneider ist jedoch, dass
fiir ihn eine affektiv durchzogene und gepragte Welt (also eine nicht af-
fektiv neutrale Welt) grundsatzlich unzugéinglich geworden ist, wihrend
dies fir andere Personen lediglich eine momentane affektive Neutrali-
tit ist. Dieser Ubergang von einer affektiv neutralen Welt in eine affekt-
gebundene Welt obliegt nicht (oder zumindest nicht nur) einer gezielten
Entscheidung. Schneider verbleibt in einer rein objektiven Situation (ei-
ner konkreten Situation, siehe Kapitel 2.3.2.2); es gelingt ihm nicht, in
eine affektive Situation einzutreten (ebenso wenig wie es ihm gelingt, in
eine virtuelle Situation — die selbst eine affektive Situation sein kann -
einzutreten).

Merleau-Ponty beschreibt jedoch auch das gegenteilige Extrem, die
Unfihigkeit, sich aus einer affektiven Situation zu losen (ohne dass dies
meint, dass man sich daher nicht auch in einer allgemeinen Wahrneh-
mungssituation befinde). Diesen Sonderfall entwickelt Merleau-Ponty
im Rahmen seiner Vorlesungen zur Kinderpsychologie. Wie bereits aus-
gefuhrt (siehe Kapitel 2.3.2.3) leben kleine Kinder in einer synkretisti-
schen Soziabilitat (sociabilité syncretique), also einer Form der Unge-
teiltheit mit anderen. Sie entwickeln eine ausgeprigte soziale Sensiblitit
(sensibilité sociale) bevor sie eine umfangreiche Sensibilitat fiir ihre phy-
sisch-natiirliche Umwelt erlangen (P(RAE) 210). »Comme Wallon le re-
marque, il y a 12 une logique automatique des situations affectives: toute
attitude que I’on prend envers I’enfant induit immédiatement chez lui
Pattitude complémentaire.« (P(RAE) 211; Hervorhebung A.S.)*® Wo-
raus ergibt sich diese Logik? Alle Teilhabenden befinden sich in der-
selben sozialen und affektiven Situation. So beispielsweise ergebe sich
Eifersucht aus einer spezifischen Relation, einer Situation, in der ein
Kind herumstolziert, das andere Kind dieses erste beobachtet und an-
himmelt. Das beobachtende Kind mochte an der Stelle des anderen sein,
es ist eiferstichtig (P(RAE) 211-12). Wallon vergleicht dies, so Merleau-
Ponty, mit der Situation zweier Hunde, von denen einer gestreichelt wird.
Der andere — der nicht gestreichelte Hund — mochte den Platz des ges-
treichelten Hundes einnehmen.

Si ’on caresse ’'un, Pautre se précipite pour prendre sa place. Le désir
d’étre caressé, c’est moins un désir positif que le sentiment d’étre privé
des caresses données a un autre. Ce qui est essentiel a la jalousie, c’est
ce sentiment de privation ou de frustration ou d’exclusion. [...] On peut

238 »Wie Wallon anmerkt, gibt es hier eine automatische Logik der affektiven
Situationen: Jede Haltung, die man gegeniiber dem Kind einnimmt, fiihrt
bei diesem sofort zu einer komplementiren Haltung. « (eigene Ubersetzung;
Hervorhebung A.S.)

21T

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

dire que le jaloux voit son existence envahie par le succés d’autrui, se
sent dépossédé par lui, et, en ce sens, la jalousie est essentiellement con-
fusion de soi et d’autrui. (P(RAE) 211-12; Hervorhebung A.S.)**

Die Eifersucht, auf die spater noch naher eingegangen werden wird (sie-
he Kapitel 3.5.3.1), zeichnet sich also durch eine bestimmte Form der
(menschlichen und nicht-menschlichen) sozialen Konstellation aus. Bei
Kindern — und das ist mit dem Sonderfall des Uber-Affektiven gemeint
— gebe es eine Phase, in der sie sich nicht aus dieser affektiven Situation
l6sen oder von dieser distanzieren kénnen und sich durch diesen Ent-
zug von Zuwendung dominieren lassen (P(RAE) 213). Dies basiert auf
der (oben beschriebenen) Ungeteiltheit des Kindes von anderen; die Un-
fahigkeit sich zu distanzieren, ergibt sich also daraus, dass Kinder sich
nicht als eigenstdndige Entitdt vor den anderen erleben, was die Kon-
stellation unauflosbar macht. Dies treffe nicht nur auf die Eifersucht zu,
sondern etwa auch auf das Schmollen (P(RAE) 212) und die Sympathie
(P(RAE) 216). Das Kind >sei< in diesem Stadium »die Situation< und dis-
tanziere sich nicht daraus. Im Zuge der crise de trois ans lernen Kinder
ihre eigene Perspektive kennen, verwechseln sich nicht mehr mit den
anderen und der Situation (und der in dieser eingenommenen Rolle)
(P(RAE) 224). Den Zustand der Ungeteiltheit mit anderen, des gemein-
samen oder wechselseitigen empiétement, des gemeinsamen Seins und
Sich-Verwechselns in Situationen gebe es auch bei Erwachsenen, zeige
sich bei ihnen aber nicht mehr durchgehend und aufgrund der anderen
Moglichkeiten, die diesen zur Verfugung stehen, nicht mehr in der glei-
chen Form (P(RAE) 226-27; 229).

So wie es Schneider nicht moglich ist, sich in eine affektive Situation zu
begeben, im Affektiven aufzugehen, ist es kleinen Kindern nicht moglich,
sich aus affektiven Situationen zu lésen, es ist ihnen also unmaglich, nicht
vollstindig in affektiven Situationen aufzugehen. Letztlich bleibt ihnen
beiden, vor allem aber Schneider, damit der grundlegende Bezug zur Welt
in ihrem Sein fiir uns (étre a nous) verwehrt (PP 180). Diese beiden be-
schriebenen Fille stellen Extreme dar; das nicht-pathologische erwach-
sene Leben liegt zwischen diesen beiden Polen. In der Regel spielen Mo-
torisches, Affektives und Sensorisches in Wahrnehmung und Ausdruck

239 »Wenn man den einen streichelt, eilt der Andere herbei, um seinen Platz
einzunehmen. Der Wunsch, gestreichelt zu werden, ist weniger ein positives
Verlangen als vielmehr das Gefiihl, dass einem die Streicheleinheiten, die ei-
nem anderen gegeben werden, vorenthalten werden. Was fir die Eifersucht
wesentlich ist, ist dieses Gefiihl des Entzugs oder der Frustration oder des
Ausschlusses. [...] Man kann sagen, dass der Eifersiichtige seine Existenz
vom Erfolg eines anderen beschlagnabmt siebt, sich von ihm enteignet fiihlt,
und in diesem Sinne ist Eifersucht im Wesentlichen eine Verwechslung von
Selbst und Anderem. « (eigene Ubersetzung; Hervorhebung A.S.)

212

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

zusammen; sie sind letztlich nur verschiedene Modi ein und derselben
Bewegung. Dies ist durch beide sensibles bedingt. » Méme nos mouve-
ments affectifs les plus secrets, les plus profondément liés a I'infrastruc-
ture humorale, contribuent a fagonner notre perception des choses.«
(P2(Inéd) 39)*° Auf Seiten der Welt wird dieses Ineinandergreifen von
Motorischem, Affektivem und Sensorischen dadurch ermoglichst, dass
die Dinge selbst bereits durch unterschiedliche Sinne ansprechbar sind,
dass sie selbst bereits eine »affektive Atmosphare« (atmosphere affec-
tive) haben (P2(Inéd) 40/102). Wie bereits erwihnt, unterscheidet sich
das nicht-pathologische Leben vom Falle Schneider darin, dass Schneider
grundsitzlich nicht zum Affektiven gelangen kann, wiahrend die affek-
tive Neutralitdt im nicht-pathologischen Leben eine sehr begrenzte Aus-
nahme darstellt. Ebenso konnen Kinder nicht aus dem vollen Aufgehen
in affektiven Situationen ausbrechen, wihrend Erwachsene (die auch in
einer verianderten Relation zu anderen stehen — promiscuité, statt voll-
standiger indivision) sich partiell distanzieren konnen.

Aus dem ersten Sonderfall wird deutlich — aus diesem Grund fihrt
Merleau-Ponty ihn in Phénoménologie de la perception ein —, dass das
Affektive nicht, wie damals giangige Positionen behaupteten, ein »mo-
saique d’états affectifs, plaisirs et douleurs fermés sur eux-mémes« (PP
180)*# ist und daher einzig durch unsere Kérperorganisation (im Sinne
von natiirlichen Reaktionen) zu erkliren ist und auch nicht als Vorstel-
lung zu verstehen ist, die naturliche Stimuli ersetzen konnten. Le désir>+
ist kein affektiver Zustand, kein Trieb, nicht die Lust oder ein Lust-
zustand (Saint Aubert 2016: 135), sondern ein urspringlicher Modus
des Bewusstseins (PP 181). Mithilfe des Falles Schneider zeigt Merleau-
Ponty, dass weder physiologische noch idealistische Erklarungen zutref-
fen, denn der untersuchte Fall bestitige keine dieser Erkldrungen, son-
dern zeige, dass es >Sexualreflexe< und einen >reinen Lustzustand«< nicht
gibt (PdW 186). Folgte man der Idee, dass Sexualitit einen »autonomen
Reflexapparat« (PdW 186) bilde, so miisste es in einem Fall, wie dem
untersuchten, zu einer Entfesselung dieses autonomen Apparats, nicht zu
einer Einschriankung der Sexualitdt kommen (PdW 187). Bei Schneider

240 »Selbst die unscheinbarsten affektiven Bewegungen, die am starksten an die
humorale Infrastruktur gebunden sind, tragen dazu bei, unsere Wahrneh-
mung der Dinge zu gestalten.« (AuG(KS) 102; verinderte Ubersetzung)

241 »[E]in Mosaik in sich geschlossener affektiver Zustinde, von Lust und Un-
lust« (PAW 185).

242 Merleau-Ponty diskutiert Affekte zumeist unter dem Stichwort désir, das als
Wunsch, Lust, Verlangen oder Begierde tibersetzt werden kann. Nicht tiber-
sehen werden darf dabei jedoch die eben beschriebene Wechselseitigkeit; es
handelt sich also um einen Wunsch (eine Lust, ein Verlangen, die/das), der
(auch) von der Welt an mich herangetragen wird. Merleau-Ponty verwen-
det Freunds Begriff des Wunsches nicht (Saint Aubert 2013: 120).

213

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

sei die Struktur der Wahrnehmung oder die Struktur der sexuellen Er-
fahrung verandert. Schneider nehme nur den sichtbaren Korper (le corps
visible), nicht jedoch das dahinter oder darunter liegende sexuelle Sche-
ma oder die erotische Struktur wahr.>+

Der zweite Sonderfall zeigt, dass mit der Involviertheit in (soziale) Si-
tuationen, mit der Ungeteiltheit mit anderen, mit dem empietement, ein
Leben in einer affektiven Welt einher geht, aus dem es (zumindest zeit-
weise) kein Entkommen gibt. Die Situationen, die Merleau-Ponty in sei-
nen Vorlesungen zur Kinderpsychologie beschreibt, konnten (wenn man
Schneider wire) als ganz schlichte Relationen von objektiven Korpern
betrachtet werden. Fur die beschriebenen Kinder (und fiir viele Erwach-
sene) sind sie jedoch affektgeladen. Dieser zweite Sonderfall ist deshalb
ein Fall besonders ausgepragter Affektivitat, da Merleau-Ponty le désir
als Offnung gegeniiber dem Sein (Saint Aubert 2013: 21) versteht. Bis-
lang stand in dieser Darstellung vor allem die menschliche Beschaffen-
heit fiir Affekte und Affizierung im Vordergrund. Das Affektive ergibt
sich jedoch aus einem Zusammenspiel von Welt (inklusive der ande-
ren Menschen und Tiere) und Mensch. Die Bedeutung dieser Gegensei-
te zeigt sich etwa in Merleau-Pontys Frage, die er am Beginn seiner Vor-
lesung zu der Institution d’'un sentiment stellt: »Comment le sentiment
sprend«il?« (Insti 83) Wie also ergreift uns das Gefuhl? Die Affizierbar-
keit ergibt sich vor dem eben geschilderten Hintergrund aus dem Zusam-
menspiel von dedans und debors im chair. La chair ist auch jenes Ele-
ment »qui opeére le lien [zwischen Korper und Welt; A.S.], en portant et
transférant une dynamique ou une affectabilité, du dedans au dehors ou
du dehors au-dedans« (Saint Aubert 2018: 102)*#. In diesem Sinne des

243 Judith Butler entwickelt in ihrem 1989 erschienen, jedoch bereits 1981 ver-
fassten Essay Sexual Ideology and Phenomenological Description. A Femi-
nist Critique of Merleau-Ponty’s Phenomenology of Perception eine um-
fassende Kritik an Merleau-Pontys Lesart des Falles Schneider, vor allem
im Kontext seiner Uberlegungen zu Sexualitit und Affektivitit. Merleau-
Pontys Beschreibungen enthielten, so Butler, stillschweigend-normative An-
nahmen dariiber, dass Geschlechtlichkeit einen heterosexuellen Charakter
hat und haben soll (Butler 1989: 85-87), seine Theorie nicht zur Ginze
frei von naturalistischer Ideologie sei. Diese Kritik wird jedoch weder dem
Fall Schneider gerecht (siehe die Arbeit von Steinfeld (1927), auf die sich
Merleau-Ponty bezieht), noch Merleau-Pontys Theorie (will Merleau-Ponty
doch auf eine allgemeinere Beschreibung von Geschlechtlichkeit, dialekti-
scher Relation von Existenzen und von Affektivitit hinaus, die er in einem
abstrakten Sinne, losgelost von bestimmten Formen der Geschlechtlichkeit
und einer bestimmten Perspektive (einer mannlichen Perspektive, wie But-
ler meint) verfasst).

244 Bei Saint Aubert lassen sich Stellen finden, die andeuten, dass er verschiedene
affektive Beziehungen von Korper und Welt eher der aktiven oder eher der

214

24.01.2026, 08:31:47. D



https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	2.1 Le monde sensible
	2.2 Le corps sensible
	2.2.1 Le corps und la chair: Körper, Leib, Fleisch?
	2.2.2 Le corps sensible
	2.2.2.1 Ein anti-dualistisches Körperverständnis
	2.2.2.2 Der fähige Körper und das Körperschema
	2.2.2.2.1 Das Körperschema als situative Einheit
	2.2.2.2.2 Das Körperschema als intersensorielle Einheit
	2.2.2.2.3 Das Körperschema als sensomotorische Einheit
	2.2.2.2.4 Das Körperschema als intrasensorielle Einheit
	2.2.2.2.5 Vom Körperschema zum Körper zwischen Physischem und Digitalem
	2.2.2.2.6 Le corps comme puissance: Der Körper als ›Vermögen zu‹



	2.3 Die Beziehung der sensibles
	2.3.1 Wahrnehmung: Die Kommunikation der sensibles
	2.3.1.1 Gestaltpsychologischer Hintergrund
	2.3.1.2 Die Wahrnehmung und die Welt: Kommunikation der beiden sensibles
	2.3.1.3 Perspektivität der Wahrnehmung
	2.3.1.4 Wahrnehmung und die Struktur der Welt: Le monde comme mode d’écart ou système d’équivalences
	2.3.1.5 Wahrnehmung und Bewegung
	2.3.1.6 Halluzinationen und die Frage nach der ›Wahrheit‹ der Wahrnehmung
	2.3.1.7 Ambiguität in der Wahrnehmung
	2.3.1.8 Selbstwahrnehmung und Doppelberührung
	2.3.1.9 Wahrnehmung der Welt als Distanz und Nähe

	2.3.2 Der Ausdruck dans le monde sensible: Verhalten, Bewegung, Praktiken
	2.3.2.1 Bewegung und Verhalten
	2.3.2.2 Konkrete und ›virtuelle‹ Bewegung
	2.3.2.3 Die Strukturen des Verhaltens und der Synkretismus
	2.3.2.4 Habitualität: Vom Phantomglied zur Praxis
	2.3.2.4.1 Die Gewohnheit im Frühwerk
	2.3.2.4.2 Das Phantomglied und die Kollektivität der Gewohnheit
	2.3.2.4.3 Praxis und Struktur: Merleau-Ponty, Bourdieu und das Fußballfeld

	2.3.2.5 Der Ausdruck: Zusammenfassende Betrachtungen

	2.3.3 Der corps sensible, sein Raum und seine Situation im monde sensible
	2.3.3.1 Räumlichkeit der Welt: Höhe und Breite
	2.3.3.2 Situation im monde sensible
	2.3.3.3 Synkretistische Gestalten
	2.3.3.4 Schlaf, Mythos und eine Reise


	2.4 Coexistence und intercorporéité: Die menschliche Atmosphäre der Welt
	2.4.1 Die menschliche Koexistenz
	2.4.2 Die ontogenetische Entwicklung und die Erfahrbarkeit des Selbst
	2.4.3 Körperliche Reversibilität, körperliche Dialektik und intercorporéité
	2.4.4 Exkurs: Die Rezeption der intercorporéité in der (deutschsprachigen) Soziologie
	2.4.5 Koexistenz, intercorporéité und Distanz

	2.5 La chair: Die Tiefe der Beziehung der sensibles
	2.5.1 La chair du corps et du monde
	2.5.2 La promiscuité: Die (Ver-)Mischung
	2.5.3 La profondeur: Die Tiefe von voyant und visible
	2.5.4 La chair zwischen Nähe und Distanz

	2.6 Le corps sensible, le corps ambigu
	2.6.1 Der aff﻿izierbare Körper
	2.6.2 Fragilität, Verletzbarkeit, Vulnerabilität
	2.6.3 Affizierbarkeit, Verletzbarkeit und die Distanz


