
26

1.3.2 Merleau-Ponty und die Soziologie

Die Frage nach der Beziehung von Merleau-Ponty und der Soziologie ist 
eine doppelte: Sie bezieht sich auf seine Bezugnahmen auf die Soziologie 
und die soziologische Rezeption Merleau-Pontys. Beide Seiten dieser Be-
ziehung können hier nur skizziert werden.

Merleau-Ponty erwähnt in seinen Werken immer wieder ›die‹ Soziolo-
gie und einzelne Soziolog:innen. Oftmals bleibt es jedoch bei bloßen Er-
wähnungen, vor allem in seinem Frühwerk (SC, PP)11. In diesem nimmt er 
oft eine global ablehnende Haltung gegenüber dem Soziologismus (nicht 
notwendigerweise der Soziologie) ein. Abgesehen von einigen frühen, pau-
schalisierenden Äußerungen gilt Merleau-Ponty jedoch als Philosoph, der 
Erkenntnisse aus den Einzelwissenschaften wohlwollend und systematisch 
in seine Arbeiten integriert hat (und über umfassende Kenntnisse fran-
zösisch-, deutsch- und englischsprachiger psychologischer, soziologischer 
etc. Literatur verfügte). Diese positive Beziehung von Merleau-Ponty zu 
den Einzelwissenschaften und v.a. auch den Sozialwissenschaften betonte 
auch Pierre Bourdieu (Bourdieu [1984] 2014: 25, [1997] 2013: 53, [2004] 
2008: 12). Eine ausführlichere Auseinandersetzung mit der Soziologie sei-
ner Zeit findet sich vor allem in Merleau-Pontys Aufsätzen (etwa in Le mé-
taphysique dans l’homme oder De Mauss à Claude Lévi-Strauss) sowie in 
seinen politischen Schriften (Les aventures de la dialectique).

Die Rezeption Merleau-Pontys in der Soziologie ist vielfältig, dabei je-
doch selten direkt, werkbezogen und systematisch. Merleau-Ponty war 
(und ist?) in soziologischen Debatten und Theorieentwicklungen der 
sprichwörtliche Elefant im Raum. Seine Philosophie war und ist zumin-
dest in Teilen bekannt und in Diskursen präsent, sie wurde grundsätzlich 
als wesentlich anerkannt, wurde jedoch nur in wenigen Kontexten sys-
tematisch und vertiefend bearbeitet. Zum einen hat Merleau-Ponty eine 
Generation von Wissenschaftler:innen (mit-)geprägt, die in der gegenwär-
tigen Soziologie breit rezipiert wird. Aufgrund von Merleau-Pontys Tätig-
keit am Collège de France in den 1950ern wurde ihm im Feld der Pariser 
Philosophie seiner Zeit einige Aufmerksamkeit zuteil. Der Natur dieser 
Institution geschuldet, trat Merleau-Ponty jedoch nicht in eine klassi-
sche Lehrer-Schüler:innen-Beziehung (was die genauen Beziehungen auch 
schwerer nachvollziehbar macht). Zur (inhaltlich-konzeptuellen und his-
torischen) Beziehung von Merleau-Ponty und Pierre Bourdieu gibt es ei-
nige Schriften, dennoch scheint diese Beziehung (vor allem vor dem Hin-
tergrund von neueren Erscheinungen aus dem Nachlass beider Personen) 

11	 	Wenn im Folgenden Merleau-Pontys Werke (im französischsprachigen Ori-
ginal oder in der deutschen Übersetzung) zitiert werden, so werden die je-
weiligen Verweise mithilfe von Siglen ausgewiesen. Eine Liste der verwen-
deten Siglen findet sich am Beginn des Literaturverzeichnisses.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

noch nicht vollständig aufgearbeitet (siehe auch Kapitel 2.3.2.4.3). In 
den inzwischen publizierten Schriften zu Bourdieus Vorlesungen am Col-
lège de France finden sich eindeutige Hinweise auf historische Begeg-
nungen (also darauf, dass Bourdieu Merleau-Pontys Vorlesungen an die-
ser Institution besucht haben muss) sowie auf eine konzeptuelle Nähe 
(allen voran mit Bezug auf den Habitus und Praktiken). Diese histori-
sche und konzeptuelle Nähe beschränkt sich nicht auf Bourdieu, sondern 
trifft auch auf weitere Soziolog:innen und Philosoph:innen zu. So scheint 
es auch eine gewisse Nähe zwischen Merleau-Ponty und Michel Fou-
cault gegeben zu haben12. Zum Zweiten haben sich einige Autor:innen 
(oftmals an der Grenze der Philosophie, Sozialtheorie, Soziologie) um-
fangreich mit Merleau-Pontys Werk beschäftigt. Dazu zählen etwa Bern-
hard Waldenfels (bspw. 1985), Judith Butler (bspw. 1989), Nick Cross-
ley (bspw. 1995), Jack Katz (bspw. [1999] 2015) und Hans Joas ([1992] 
2012). Die daraus entstandenen Rezeptionslinien zeichnen sich durch 
eine große inhaltliche Breite aus. Sie reichen von der Körpersoziologie bis 
zur Strukturtheorie, von einer Soziologie der Emotionen über Theorien 
der Verletzbarkeit und Gewalt bis hin zu Arbeiten zur multisensorischen 
Wahrnehmung, der Medientheorie und Technikforschung. Diesen diver-
sen Strängen kann hier nicht hinreichend Genüge getan werden; diese 
Arbeit setzt sich auch nicht zu Ziel, sämtliche in der Soziologie präsente 
Stränge der Merleau-Ponty Rezeption zu rekonstruieren. Vielmehr wird 
auf einzelne Stränge der Rezeption (vor allem aus diesem zweiten Bereich) 
im weiteren Verlauf dieser Arbeit eingegangen, jeweils im Kontext von 
Konzepten, die in der Soziologie aufgegriffen wurden. Zum dritten wird 
Merleau-Ponty von einer großen Anzahl von Autor:innen genannt, ohne 
dass seine Philosophie en détail diskutiert wird.

1.3.3 Begrifflichkeiten

Die im Titel dieser Arbeit stehenden Konzepte sind erklärungsbedürftig. 
Warum wird von Menschen (menschlichen Begegnungen) gesprochen? 
Warum von Begegnungen? Und was meint Distanz? Die Klärung dieser 
Fragen und die Definition dieser Begriffe ist ein Vorgriff auf eine Reihe 
von Konzepten, die erst im Laufe der Arbeit weiter detailliert und er-
klärt werden können.

12	 	Dies wird etwa durch den Umstand nahegelegt, dass Foucault Merleau-
Ponty das Buch Le rêve et l’existence (inklusive Widmung) zusandte, das 
Foucault (sehr ausführlich) eingeleitet hat (siehe Fonds Merleau-Ponty in 
der Ecole normale supérieure, Paris/Ulm). Weitere Hinweise auf diese enge 
Beziehung finden sich in Foucaults Nachlass (Bibliothèque nationale de 
France, Fonds Michel Foucault (NAF 28730)).

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28

Warum menschliche Begegnungen?
Durch die Einschränkung auf den Menschen soll nicht unterstellt wer-

den, dass Menschen nicht auch nicht-menschlichen Tieren und Dingen 
begegnen würden und mit diesen in wesentlichen Beziehungsverhältnis-
sen stehen, mit ihnen koexistieren. Insbesondere die Materialität und die 
Sinnstrukturen der ›Welt‹ (in einem weiten Sinne) werden im Folgenden 
eine wesentliche Rolle spielen. Nicht-menschliche Tiere finden immer 
wieder Erwähnung, weder ihre anthropologische Beschaffenheit noch 
ihr Verhältnis zu Menschen kann in dieser Arbeit hinreichend behandelt 
werden. Warum also (nur) Menschen? Mit Merleau-Ponty wird im Fol-
genden das Argument entwickelt, dass Menschen (grundsätzlich) dazu in 
der Lage sind, bestimmte Fähigkeiten zu entwickeln, die eine notwendi-
ge Bedingung für die Möglichkeit von Begegnungen auf Distanz (so wie 
Menschen – und eben nur Menschen – sie erleben können) sind. Er un-
terstellt dabei keine strikte Differenz zwischen den Menschen einerseits 
und den Tieren andererseits oder eine hierarchische, additive Anthro-
pologie (Natu3 277). Vielmehr geht er von einer Kontinuität (und einer 
Vielzahl von Gemeinsamkeiten) der Spezies aus. Dies zeigt er besonders 
deutlich in seinem Frühwerk, La structure du comportement (SC, SdV), 
in dem er argumentiert, dass das Verhalten nicht strikt in tierisches und 
menschliches zu trennen sei. Er differenziert verschiedene Gestalten; das 
Verhalten der unterschiedlichen Spezies entspräche jeweils primär ei-
ner dieser Gestalten, sei jedoch nicht darauf zu reduzieren (SdV 120, 
SC 113–14, siehe Kapitel 2.3.2.3).

Der Begriff ›menschlich‹ wird im Folgenden in diesem anthropolo-
gischen Sinne – also im Sinne von ›dem Menschen eigentümlich‹ – ge-
braucht, wobei dieses Menschliche in Kontinuität zu anderen Tieren und 
Dingen gefasst wird. Es handelt sich hierbei also nicht um eine kategoria-
le Unterscheidung des Menschlichen und des Nicht-Menschlichen. Nicht 
mitgemeint ist zudem die moralische Seite des Begriffs ›menschlich‹ (im 
Sinne von einer menschlichen oder menschenwürdigen Begegnung, etwa 
im Sinne von Luc Boltanskis Souffrance à distance (2007)).

Warum menschliche Begegnungen?
Der Begriff der Begegnung wurde aus theoretischen Gründen gewählt. 

Prima facie wäre der Begriff der ›Interaktion‹, wie er in der Soziologie viel-
fach genutzt wird, eine geeignetere Wahl gewesen. Dieser Begriff scheint 
im gegebenen Kontext jedoch aus zumindest zwei Gründen problema-
tisch: Zum einen verbirgt sich im Begriff der ›Interaktion‹ eine aktivisti-
sche Konnotation. Auch wenn dieser Begriff in klassischen soziologischen 
Arbeiten in einem nicht nur aktiven Sinne gebraucht wurde (eine schwä-
chere Form der Aktivität findet sich beispielsweise in Goffmans Beschrei-
bung wechselseitiger Ignoranz), ist der Begriff vor allem in einem interdis-
ziplinären Projekt wie diesem irreführend. Der Begriff der ›Interpassivität‹ 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

(Seyfert 2019) setzt sich kritisch mit diesem aktivistischen Bias auseinan-
der, trägt jedoch die umgekehrte einseitige Konnotation in sich. Zum an-
deren verweist der Begriff der ›Interaktion‹ zwar auf eine Wechselseitig-
keit und Verschränkungen von Aktionen mehrerer Individuen, geht dabei 
jedoch von Einzelhandlungen durch getrennte Individuen aus, die mitei-
nander verkettet sind. Nähert man sich dem Problem der menschlichen 
Begegnungen mit Merleau-Ponty, dann ist eine solche primäre Trennung 
jedoch der falsche Ausgangspunkt. Nicht nur lehnt Merleau-Ponty es ab, 
von einer strikten Trennung der Einzelhandlungen auszugehen. Merle-
au-Ponty geht – noch tiefergehend – nicht von einer primären Trennung 
der Individuen aus, sondern von der grundlegenden menschlichen Ko-
existenz. Da die Koexistenz der Individuen der Ausgangspunkt der nach-
folgenden Überlegungen zu Begegnungen ist, werden in der Begriffswahl 
auch die Präfixe ›zwischen‹ (wie in ›zwischenmenschlich‹) sowie ›inter‹ 
(wie in ›Interaktion‹ oder ›interagieren‹) vermieden, die beide eine ur-
sprüngliche Trennung suggerieren. Der Begriff der Begegnung umgeht die 
beiden genannten Probleme – er ist gegenüber der Aktivität und Passivi-
tät, die an ihrem Beginn und in ihrem Verlauf passieren, neutral. Ebenso 
ist sie neutral gegenüber der theoretischen Bestimmung der Natur der sich 
Begegnenden (ob diese nun aus ihrer primären Koexistenz heraus oder 
zuvorderst als Individuen verstanden werden).13

Begegnung meint jede Art des unmittelbaren räumlich-physischen 
oder distanzierten Aufeinandertreffens von zwei oder mehr konkreten 
Menschen (nicht mitgemeint ist also beispielsweise das Lesen, Sehen und/
oder Hören von Nachrichten, die sich an ein größeres, unspezifisches Pu-
blikum richten oder eine Begegnung mit Kollektiven, beziehungsweise 
anonymen Gruppen). Der Begriff der Begegnung, wie er im Folgenden 
verwendet wird, ist neutral gegenüber der spezifischen Qualität der Be-
gegnung. Anders als in Frederik J.J. Buytendijks Zur Phänomenologie 
der Begegnung meint Begegnung hier also nicht: »Im Ritus der magi-
schen und religiösen Handlungen sucht und findet der Mensch Begeg-
nung und Gemeinschaft mit einer Wirklichkeit, die in den Erscheinun-
gen mit Angst oder mit Ehrfurcht geahnt wird.« (Buytendijk 1951: 431)

Entgegen dem Begriff der Beziehung ist der Begriff der Begegnung zu-
dem neutraler gegenüber der Zeitlichkeit. Eine Beziehung ist neu und 
frisch, im Aufbau oder langjährig, konstant oder durch Brüche gezeich-
net. Begegnungen können gemeinsame Momente (auf ›Nähe‹ oder ›Dis-
tanz‹) an allen Punkten von Beziehungen sein; als Momente sind sie kür-
zere zeitliche Ausschnitte (variabler Dauer).

13	 	Für eine genauere Darstellung eines solchen Interaktionsbegriffs, der von 
Einzelhandlungen oder Elementen eines Prozesses, den gentrennten Inter-
agierenden und dem ›Zwischen‹ ausgeht, siehe Schmidt (2018).

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30

Was bedeutet Distanz?
Der Begriff der Distanz evoziert in der Regel Gedanken an räumli-

che Entfernung, gegebenenfalls auch an soziale Entfernung. Vor diesem 
Hintergrund wird Distanz als defizitär, als weniger und/oder qualitativ 
schlechter als die Nähe verstanden14. Die soziale Distanz, im Sinne eines 
›sich der:dem Anderen plötzlich ganz fremd‹-Fühlens oder keinen Zugang 
zu ihr:ihm und ihren:seinen Denkweisen, Meinungen, Haltungen und Le-
ben zu haben oder zu finden, ist ein für die Soziologie relevantes Phäno-
men und ein Phänomen, das viele Begegnungen – nahe und ferne – prägt. 
Da es sich bei dieser sozialen Distanz jedoch um ein eigenständiges Phä-
nomen handelt, das sich von der im Folgenden analysierten Distanz we-
sentlich unterscheidet, wird diese soziale Distanz nicht Inhalt der folgen-
den Betrachtungen sein.

Naheliegend scheint es, die Distanz als das Gegenstück zur räumlichen 
Nähe zu verstehen. Dies wirft jedoch zunächst das folgende Problem auf: 
Wo sind die Grenzen der Nähe anzusetzen oder, anders gesagt, wo ›be-
ginnt‹ die Distanz? Klassische soziologische Ansätze haben insbesonde-
re die Nähe beziehungsweise Begegnungen in Situationen der Nähe in 
den Blick genommen. Eine klassische Definition von sozialen Situationen 
(der Nähe) bietet der oben bereits erwähnte Erving Goffman. Wie bereits 
zitiert, versteht Goffman eine soziale Situation als physischen Raum, in 
dem mehrere Menschen unmittelbar physisch co-präsent sind, in dem sie 
sich wechselseitig wahrnehmen und in dem sich die anwesenden Perso-
nen unmittelbar wechselseitig ausgesetzt sind (Goffman 1977: 301; vgl. 
auch Goffman 1956: 8). Zunächst einmal sind soziale Situationen laut 
Goffman also dadurch charakterisiert, dass mehrere Personen gleichzeitig 
anwesend, m.a.W. kopräsent sind. Die Kopräsenz setzt räumliche Nähe 
voraus, doch ist die räumliche Nähe hinreichend, um das von Goffman 
Gemeinte zu charakterisieren? Dies scheint bereits in alltäglichen Situatio-
nen oft nicht der Fall zu sein. So etwa scheint es, bei derselben Entfernung, 
einen wesentlichen Unterschied zu machen, ob die Begegnung durch Hin-
dernisse, eine Wand und Tür zwischen zwei Zimmern, ein Fenster, durch 
das man sich beobachtet oder zuwinkt etc., gekennzeichnet wird.15 Die-
se Hindernisse können zeitlich befristet sein (etwa, wenn jemand etwas 
aus dem Nebenzimmer holt, ohne dabei das davor begonnene Gespräch 

14	 	Eine solche Darstellung findest sich auch in einer jüngeren Arbeit von Johan-
nes Burow, der während den aufrechten Kontaktbeschränkungen aufgrund 
der SARS-COV2-Pandemie Interaktionen in Videokonferenzen untersuchte 
und vor allem die Rolle des Leibes in diesen analysierte (Burow 2022).

15	 	Goffman selbst zeigt eine gewisse Sensibilität für die Art von Hindernissen, 
er befragt sie jedoch nicht näher in Bezug auf ihre Bedeutung für Face-to-
Face Begegnungen und Distanz (Goffman 1956). Stefan Laube versucht die-
ses Problem der Hindernisse in Teilen mithilfe von Goffmans Konzepten der 
Vorder- und Hinterbühne zu lösen (Laube 2016).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

zu unterbrechen) oder dauerhafter bestehen (wenn eine Begegnung etwa 
nur aus dem Zuwinken durch ein geschlossenes Fenster besteht). Diesen 
Hindernissen kommt im Alltäglichen teils eine stärkere, teils eine gerin-
gere Bedeutung zu. So etwa mag es im Alltagsplausch keine Veränderung 
bedeuten, wenn eine Person für einen Moment in ein Nebenzimmer geht 
und in dieser Zeit nicht gesehen – sehr wohl aber gehört – werden kann. 
Demgegenüber kann das Aus-dem-Gesichtsfeld treten in einem Streitge-
spräch als Affront erlebt werden (auch wenn diese Begegnung ebenso wie 
der Alltagsplausch letztlich primär auf wechselseitigem Sprechen und Hö-
ren, nicht etwa auf Berührung oder Sehen und Gesehen-Werden, beruht). 
Noch präsenter scheint ein Hindernis dann zu werden, wenn es dauerhaft 
ist und seine Beseitigung nicht in der Macht der an der Begegnung Betei-
ligten (oder einiger der daran Beteiligten) liegt (wie dies bei Glastrennwen-
den in diversen ›Anstalten‹ der Fall ist). Auch wenn die räumliche Entfer-
nung der sich Begegnenden in den genannten Beispielen gering sein mag 
und es weiterhin möglich ist, die andere Person unmittelbar zu hören, im 
Falle der Glastrennwand oder eines Fensters sie auch unmittelbar zu se-
hen, scheint diese Unmittelbarkeit eine andere zu sein als im Falle der hin-
dernislosen Begegnung. Es gilt also, ein anderes Kriterium für die Nähe 
respektive Distanz in Begegnungen zu finden. Ein solches kann ebenfalls 
im oben wiedergegebenen Ausschnitt aus Goffmans The Arrangement bet-
ween the Sexes gefunden werden. Goffman definiert soziale Situationen 
nicht nur durch die unmittelbare Nähe der sich Begegnenden, sondern un-
ter anderem auch dadurch, dass sich die Begegnenden in einer unmittel-
baren Präsenz anderer finden16, denen sie (wechselseitig) ausgesetzt (expo-
sed) sind. Wenn im Folgenden von Nähe in Begegnungen gesprochen wird, 
dann ist damit gemeint, dass die sich Begegnenden einander wechselsei-
tig ausgesetzt sind. Das Ausgesetzt-Sein meint, dass die sich Begegnen-
den einander in ihrer Sensibilität berühren können. Die Sensibilität um-
fasst die Fähigkeit, die:den Anderen durch alle Sinne wahrzunehmen und 
durch sie:ihn wahrgenommen zu werden17 sowie die Fähigkeit, durch an-

16	 	Präsenz meint hier, wie Marie-Kristin Döbler (2020: 27) in ihrer Arbeit rich-
tig anmerkt, vor allem körperliche Präsenz, nicht notwendigerweise kogniti-
ve Präsenz. Die Unterscheidung der physischen und kognitiven Präsenz wird 
im Folgenden nicht explizit übernommen; vielmehr wird die physische Prä-
senz näher bestimmt und, über die Möglichkeit sinnlicher Wahrnehmung, 
von Affizierbarkeit und Verletzbarkeit auch an einer Basis für bestimmte 
Momente einer kognitiven Präsenz gearbeitet. Im Vordergrund stehen also 
weder die »Möglichkeit und Fähigkeit zu sinnlicher Präsenz« im Sinne ei-
ner »einfühlenden« »mitfühlenden« oder »empfindenden« Wahrnehmung 
(Klein/Liebsch 2022: 10), noch die Telepräsenz oder Tele-Absenz, wie bspw. 
in einer Studie von Norm Friesen (2014).

17	 	Auf die Bedeutsamkeit der multisensorischen Wahrnehmung in Face-to-Face 
Begegnungen weist auch Jürgen Raab (2008: 235) hin ohne jedoch vor 

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32

dere affiziert zu werden und andere zu affizieren, durch diese verletzt zu 
werden und diese zu verletzen. Dieses Verständnis von ›in der Sensibili-
tät berührbar‹ ist durchaus im Sinne Goffmans (siehe die oben genannten 
Merkmale die Face-to-Face-Situationen charakterisieren). Ein dauerhaf-
tes Hindernis schränkt dieses Einander-Ausgeliefert-Sein ein, ein tempo-
räres Hindernis für den Moment ebenfalls, es mag dabei jedoch insofern 
wenig bedeutsam sein, als das Einander-Ausgesetzt-Sein nicht durch eine 
umfangreiche reale wechselseitige Berührung gekennzeichnet ist, sondern 
durch ein Berühren-Können und Berührt-Werden-Können. Gerade diese 
Potentialität macht es möglich, die Nähe und Distanz umfassend zu ver-
stehen, denn die meisten nahen Begegnungen sind nicht durch vollum-
fängliche wechselseitige Berührungen, sondern die Möglichkeit der Be-
rührung gekennzeichnet. So ist die Situation, die sich in dichtgedrängten 
öffentlichen Verkehrsmitteln zuträgt, in denen man sich sieht, (ungewollt) 
berührt und riecht auch dadurch gekennzeichnet, dass man sich anspre-
chen könnte; die unmittelbare physische Drohung ist dadurch besonders 
spürbar, ebenso wie das knisternde Spiel der beginnenden Liebesbeziehung 
dadurch gezeichnet ist, dass die:der Andere mich physisch berühren könn-
te. Diese umfängliche Berührbarkeit ist auf Distanz nicht gegeben. Wie 
soeben gezeigt wurde, ist dies jedoch kein Unikum von Begegnungen auf 
räumliche Distanz; vielmehr kann eine umfangreiche Berührbarkeit auch 
in räumlich nahen Begegnungen dauerhaft bestehen (durch Hindernisse, 
wie Trennwände und -scheiben, geschlossene Räume oder Schutzanzüge). 
Mit Distanz ist im Folgenden also auch nicht unmittelbar die räumliche 
Distanz gemeint. Vielmehr werden auf einer darunterliegenden Ebene die 
Möglichkeitsbedingungen und Strukturen von diversen Begegnungen auf 
Distanz befragt.

Der bisherigen Kritik an der Bedeutsamkeit und Besonderheit räum-
licher Nähe ließe sich entgegnen, dass die räumliche Nähe lediglich wei-
ter eingeschränkt wurde, nämlich auf jene Kontexte, in denen keine Hin-
dernisse vorliegen. Dieser möglichen Kritik ist insoweit zuzustimmen, als 
jenen Begegnungen, in denen eine vollumfängliche Berührbarkeit gege-
ben ist, tatsächlich eine Sonderstellung zukommt. Diese ist jedoch nicht 
durch die unmittelbare Nähe, sondern durch die unmittelbare, umfäng-
liche Berührbarkeit gekennzeichnet. Auch wenn nicht länger von räumli-
cher Nähe ausgegangen wird, wird diese spezifische Form der Begegnung 
im Folgenden als nahe Begegnung bezeichnet. Unterschiedliche Faktoren 
können bedingen, dass diese umfangreiche Berührbarkeit nicht gegeben 
ist. Die bereits mehrfach angesprochenen Hindernisse sind einer davon, 
die räumliche Distanz kann ein weiterer sein. Im klassischen Sinne würde 
Distanzierung bedeuten, dass die Berührbarkeit abnimmt. Diverse (und 

diesem Hintergrund die Nähe und die Grenzen der Face-to-Face Begegnung 
weiter zu befragen.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

nicht nur neue) ›Medien‹ oder Technologie der Begegnung auf Distanz 
diversifizieren dieses Bild, so dass Distanzierung nicht nur für ein Defizit 
steht (sondern teils im Gegenteil für eine Ausweitung). Briefe und Pake-
te (inklusive der mitgesandten Dinge und Spuren) ermöglichen es, etwas 
von anderen zu sehen, zu fühlen, zu riechen, zu schmecken, wenn auch die 
zeitliche Unmittelbarkeit fehlt, Telefone ermöglichen ein wechselseitiges 
Einander-Hören, Videotelefonie ermöglicht hören und sehen, Erweiterun-
gen ermöglichen Berührung und Geschmack in Ansätzen zu übertragen. 
Welche Formen der Berührbarkeit in welchen Kontexten wann abneh-
men ist eine komplexe Frage, keinesfalls handelt es sich um einen gerad-
linigen Prozess (in dem Sinne, dass eine größere räumliche Distanz oder 
eine geringere Zahl an eingesetzten Technologien bzw. ältere Technolo-
gien weniger Berührbarkeit bedeuten). Selbst die physische Unversehrt-
heit, die am stärksten an die physische Unmittelbarkeit der Begegnungs-
situation gebunden zu sein scheint, ist auf räumliche Distanz berührbar, 
wie etwa Briefbomben, Giftsendungen und Drohnenangriffe zeigen. Dies 
gilt vor allem deshalb, weil durch Technologien manche Berührbarkeiten 
vertieft und auch neue hervorgebracht werden können. Ersteres ist etwa 
der Fall, wenn Telefone das tiefe Atmen von Benutzer:innen übertragen, 
wenn Videokonferenzsoftware das Tippen auf der Laptoptastatur (etwa, 
weil man parallel E-Mails beantwortet) übertragen, Saalmikrophone bei 
Hybridformaten Nebengespräche für andere hörbar machen oder private 
Räume und Kontexte im Hintergrund mitauftreten (Einrichtung, mensch-
liche und tierische Familienmitglieder etc.). Zweiteres ist der Fall, wenn 
Technologien Zugang zu separierten Details erlauben, die sonst in die-
ser Reinform nicht auftreten würden (ggf. Geschmacksübertragung, die 
nur Geschmack überträgt, ohne das breitere sensomotorische Gefühl, das 
sonst mit Schmecken einhergeht) oder wenn neue Sensibilitäten geschaf-
fen werden (Phänomene wie shitstorms und ghosting sind an bestimmte 
technologisch-gesellschaftliche Settings gebunden).

Zusammengefasst heißt dies, dass nahe Begegnungen, also Begegnun-
gen, in denen eine umfangreiche wechselseitige Berührbarkeit der sich 
Begegnenden besteht, eine Sonderstellung genießen. Alle anderen Be-
gegnungen (die allesamt als Begegnungen auf Distanz bezeichnet wer-
den) stehen in Kontinuität zu diesen nahen Begegnungen, sie zeichnen 
sich jedoch durch eine andere Konstellation der Berührbarkeit aus (die-
se ist in der Regel eingeschränkt, teils zugespitzt/in Bereichen erhöht). 
Diese veränderte Berührbarkeit ist nicht starr als ein Defizit zu verste-
hen, vor allem wird sie nicht immer und nicht notwendigerweise als de-
fizitär erlebt. Wann dieses ›Weniger‹ in den Vordergrund rückt, mag von 
der Dauerhaftigkeit (Anruf, der die baldige Ankunft ankündigt vs. Anruf 
aus einem anderen Land in Zeiten pandemiebedingter Reisebeschrän-
kungen), der Natur der Beziehung (Videokonferenz mit Personen im be-
ruflichen Kontext vs. Videokonferenz mit engen Familienmitgliedern), 

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34

dem spezifischen Kontext (durch die noch geschlossene Zugtüre unbe-
kannte Personen am Bahnsteig sehen vs. durch dieselbe Türe eine lange 
abwesend gewesene, nahestehende Person sehen) u.v.m. abhängen. Die-
ses qualitative Erleben wird im Folgenden ausgeklammert. Im Vorder-
grund steht die grundsätzliche Möglichkeit zu diesen Begegnungen, die 
das Fundament des kontextspezifischen Erlebens bietet.

Distanz meint also weder die objektive oder räumliche Distanz noch 
die kulturelle und/oder soziale Distanz. Begegnungen auf Distanz sind 
auch nicht dadurch bestimmt, dass sie auf den Einsatz neuerer Interak-
tions- und Kommunikationstechnologien angewiesen sind, während dies 
auf andere Begegnungen nicht zuträfe. Distanz meint, der:dem Ande-
ren nicht vollständig ausgesetzt zu sein. Ausgesetzt sein heißt, dass man 
die:den Anderen durch alle Sinne wahrnehmen kann, durch sie:ihn durch 
alle Sinne wahrgenommen werden kann, sich wechselseitig in der Sensi-
bilität (Affizierbarkeit und Verletzbarkeit) ausgeliefert zu sein.

Die Verbindung von Begegnung und Distanz wirft zudem das Problem 
der Begrenzung von Begegnungen auf. Begegnungen können zumindest 
durch die physische Nähe von Körpern und/oder die wechselseitige Ge-
richtetheit (Reziprozität) begrenzt werden. Eine Begrenzung durch die 
physische Nähe von Körpern ist – im Falle von Begegnungen auf (auch) 
räumliche Distanz – ausgeschlossen. Die wechselseitige Gerichtetheit ist in 
vielen Kontexten nicht unmittelbar oder nicht dauerhaft gegeben (wenn 
eine Person während einer persönlichen Begegnung vorübergehend tele-
foniert und ganz ›dort‹ in der gemeinsamen Gesprächssituation über das 
Telefon ist, oder wenn man ein Paket erhält, das zwar auf einer Gerich-
tetheit mir gegenüber beruht, die jedoch im Moment meines Öffnens des 
Pakets nicht unmittelbar gegeben sein muss). Zugleich ginge es zu weit, 
wenn man jegliche Form der Wahrnehmung von anderen – etwa das mas-
senmediale Sehen von Leid, wie es etwa Boltanski (2007) beschreibt – als 
Begegnung fassen würde. Kriterium für Begegnung ist im Folgenden die 
(unmittelbare) Möglichkeit für eine Reziprozität der Begegnung (dass die 
Person also das Telefongespräch beenden und sich wieder mir zuwenden 
kann oder während des Telefongesprächs mit mir gestikulierend kommu-
niziert, oder dass ich die Paketsendung unmittelbar erwidern kann etc.18).

1.3.4 Theoriebegriff und theoretischer Anspruch

Nicht nur aufgrund der interdisziplinären Natur der im Folgenden dar-
gestellten Theoriearbeit, sondern aufgrund der allgemeinen Pluralität 

18	 	Dies ist ein wesentlicher Unterschied zwischen einem Paketaustausch im 
Kreise von Freund:innen oder Familie und dem (anonymen) Versenden von 
humanitären Hilfspaketen.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

von Theorie in der Soziologie (im Hinblick auf Fundament, Anspruch, 
Reichweite, Ebene, Zugang etc.), ist der Theoriebegriff klärungsbedürf-
tig.19 Ein Unterfangen wie das vorliegende reiht sich in die Tradition 
kontinentaleuropäischer (nicht nur deutschsprachiger) Theoriearbeit in 
den (philosophienahen) Sozialwissenschaften ein. Es greift deutlich über 
das hinaus, was üblicherweise als soziologische Theorie oder Soziologie-
theorie verstanden wird. Als solche werden in der Regel jene Theorien 
verstanden, die einen klar umgrenzten Phänomenbereich (basierend auf 
empirischen Studien) – im Sinne von Robert K. Mertons middle range 
theories – theoretisch zu fassen suchen. Die abstraktere und zugleich 
breitere Theorieebene stellt die social theory dar, die im deutschspra-
chigen Theoriekontext in die Sozialtheorie und die Gesellschaftstheo-
rie unterteilt wird (Reckwitz 2021: 26–27; ähnlich argumentiert Knob-
lauch 2017: 11–16)20. Oftmals changieren Theorien zwischen diesen 
verschiedenen Theorieformen, dies gilt auch für die gegenwärtige. Als 
Theorie des grundsätzlichen Zusammenseins von Menschen und Din-
gen, als Theorie, die auf einer abstrakten Ebene nach der Natur des So-
zialen fragt und dieses zu verstehen sucht, ist sie Sozialtheorie (Reck-
witz 2021: 27, Lindemann 2009: 19)21. Die Sozialtheorie hat über ihren 
Bezug zur empirischen Sozialwissenschaft hinaus einen eigenen Wert als 
Reflexion über das Soziale (Reckwitz 2021: 31). Als Sozialtheorie stellt 
sie indes auch der empirischen Forschung und phänomennahen Theo-
riearbeiten Begrifflichkeiten und Konzepte zur Verfügung, gibt Impulse 

19	 	Für die folgende Beschreibung des Theoriebegriffs und -anspruchs ist die 
prominente Theorieunterscheidung von Gabriel Abend (2008) wenig hilf-
reich. Abend setzt sich mit der Verwendung des Theoriebegriffs ausein-
ander und unterscheidet Theorien folglich anhand der Bedeutung des Be-
griffs der Theorie. Er unterscheidet dabei insgesamt sieben Verwendungen 
des Theoriebegriffs (die er als »Theory1« bis »Theory7« bezeichnet), etwa 
das Verständnis von Theorie als allgemeine Proposition, die eine Beziehung 
zwischen zwei oder mehreren Variablen herstellt (Theory1), als Erklärung 
für ein bestimmtes soziales Phänomen (Theory2) oder als Weltanschauung 
(Theory5). Die im Folgenden entwickelte Theorie entspricht keinem der Ty-
pen eindeutig. Ein Versuch, sie zwischen den verschiedenen Bedeutungen des 
Theoriebegriffs zu verorten, würde dem Verstehen der Theorie wenig dien-
lich sein.

20	 	Unterscheidungen von Theorien sind keinesfalls nur ein Projekt der jüngeren 
Vergangenheit. Die hier zitierte Beschreibung der Unterschiede von Sozial-
theorie, Gesellschaftstheorie und Soziologietheorie innerhalb der deutsch-
sprachigen Soziologie geht, so Knoblauch (Knoblauch 2017: 11), auf die (in 
dieser Form unpublizierte) Habilitationsschrift von Martin Endreß zurück.

21	 	Gesa Lindemann bezieht sich in ihrer Unterscheidung von Sozialtheorien, 
Theorien begrenzter Reichweite und Gesellschaftstheorien auf Georg Sim-
mels Soziologie (Lindemann 2009: 19-26; Simmel [1908] 2013).

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36

(verarbeitet zugleich auch Impulse der empirischen Sozialwissenschaf-
ten), sie versteht sich also primär als Theorieangebot (Reckwitz 2021: 
29). Sie ist (auch) Werkzeug für die empirische Sozialwissenschaft (Lin-
demann 2009: 21, Reckwitz 2021: 30).

In einem gewissen Ausmaß ist die gegenwärtige Theorie jedoch selbst 
soziologische Theorie, die sich mit einem eingeschränkten (sozialen, ge-
sellschaftlichen) Phänomen – Begegnungen auf Distanz – beschäftigt, 
wenn sie auch abstrakter und der unmittelbaren Empirie ferner bleibt 
als manch andere Soziologietheorie. Zugleich birgt die vorliegende The-
orie, in einem eingeschränkten Sinn, gesellschaftstheoretische Züge. Die 
Gesellschaftstheorie ist jene Art der Theorie, die »Grundannahmen über 
gesamtgesellschaftliche Strukturen, Phänomene und Mechanismen« auf-
stellt (Reckwitz 2021: 27). Kerngegenstand der Gesellschaftstheorie sind 
konkrete »historische Großformationen« (Lindemann 2009: 20), also 
etwa moderne, postmoderne oder spätmoderne Gesellschaften (Reck-
witz 2021: 32). Die im Folgenden dargelegte Theorie ist insofern eine 
Theorie der spätmodernen Gesellschaft, als sie sich mit einem Phäno-
menbereich beschäftigt, der diese Gesellschaft (im Gegenzug zu mo-
dernen Gesellschaften, erinnert sei an die einleitend zitierten Verse Ro-
seggers, und vormodernen Gesellschaften) wesentlich durch physische 
Distanzen und Begegnungen über diese hinweg prägt, genauer, dass viele 
Teile der Gesellschaftsorganisation in der Spätmoderne ohne dies nicht 
möglich wären (globale Firmenkonstellationen, hohe Zahl an Fernrei-
sen etc.). Sie ist jedoch insofern keine Gesellschaftstheorie, als sie weder 
ausdrücklich nach den Unterschieden zu anderen Gesellschaften fragt, 
noch dezidiert auf Fragen der Gesellschaft (entgegen dem Sozialen) ein-
geht (wie es der Fall wäre, wenn nach den gesellschaftlichen und gesell-
schaftsstrukturellen Folgen von Begegnungen auf Distanz gefragt wer-
den würde). Wenn also – eher am Rande – argumentiert wird, dass das 
Phänomen der Begegnungen auf Distanz in den letzten Jahrzehnten und 
besonders seit 2020 zugenommen hat, dann wird dadurch nicht argu-
mentiert, dass es das Phänomen früher gar nicht gegeben hätte oder dass 
eine solche Theorie erst vor dem Hintergrund dieser gesellschaftlichen 
Entwicklungen möglich wäre.22

Auch wenn sich die folgende Theorie mit Entwicklungen in der gegen-
wärtigen Gesellschaft auseinandersetzt, ist sie keine Gesellschafts- oder 

22	 	So könnte man etwa argumentieren, dass eine solche Theorie erst mög-
lich würde, wenn die Bedingungen der Globalisierung und Digitalisierung 
im heutigen Ausmaß gegeben sind. Dem ist jedoch entgegenzuhalten, dass 
Theorieentwicklung oftmals über die gegebenen Möglichkeiten des aktu-
ellen Standes technischer Entwicklung hinausgreift. So etwa gehen Post- 
und Transhumanismus auf Fragen ein, die Probleme aufwerfen, die sich 
am gegenwärtigen Stand der Technik praktisch (noch) nicht auftun können 
oder die auf technologischen Entwicklungen beruhen, die bis dato wenig 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

Zeitdiagnose. Zeit- und Gesellschaftsdiagnosen sind oftmals zugespitz-
te Generalisierungen von spezifischen soziologischen Erkenntnissen, sie 
rufen mitunter eine neue Gesellschaftsform aus und haben oftmals ei-
nen reduzierteren theoretischen Anspruch (Reckwitz 2021: 36; Bog-
ner 2018). Die jüngeren technologischen Entwicklungen sowie die zu-
nehmende Verbreitung moderner Kommunikationstechnologie gelten 
nicht als Möglichkeitsbedingung für die folgende Theorie. Diese Ent-
wicklungen geben zwar den Anstoß für die folgende Theorie, sie greift 
jedoch tiefer und befragt letztlich auch Bedingungen menschlicher Be-
gegnungen, die weder ›digital‹ noch ›technologisch‹ bedingt oder ver-
mittelt sind. Die folgende Theorie wurde zudem nicht durch die Be-
schleunigung der Verbreitung von neueren Kommunikationstechnologie 
im Zuge des Ausbruchs der SARS-COV2-Pandemie angestoßen, viel-
mehr wurde das Projekt vor diesen Entwicklungen begonnen. Die fol-
gende Theorie ist zudem keine Theorie der ›Digitalisierung‹ oder der 
›digitalen Gesellschaft‹.

Während in der deutschsprachigen Soziologie metatheoretische Be-
trachtungen häufig bei der Nähe von Theorie zur Empirie ansetzen 
(bspw. Kalthoff/Hirschauer/Lindemann 2008), stehen im anglo-ameri-
kanischen Raum heute häufig jene Ansätze im Vordergrund, die das The-
oretisieren selbst reflektieren (Farzin/Laux 2014: 6). Auch abstrakte So-
zialtheorien sind nicht von ihrem Entstehungskontext losgelöst und sind 
etwas, das ›getan‹ und/oder ›gemacht‹ wird. Theorie wird nicht aus der 
Perspektive eines gänzlich neutralen Beobachters geschaffen, sondern sie 
ist »eine durch und durch praktische und interpretative Angelegenheit 
– gewissermaßen eine Kulturtechnik des generalisierenden Weltverste-
hens« (Reckwitz 2021: 25). Im Sinne Richard Swedbergs soll der Pro-
zess der Theoriearbeit (das theorizing) offengelegt werden (Swedberg 
2014) (wenn dies im Folgenden auch nicht im Sinne einer rein datenge-
leiteten Theorieentwicklung verstanden wird, wie es in Swedbergs Sinne 
wäre (Swedberg 2014: 8)23). Im Vordergrund stehen dabei weder selbst-

verbreitet sind. Auch wenn sich die vorliegende Theorie – als Sozialtheorie – 
mit Fragen der grundsätzlichen Fähigkeit und Möglichkeit beschäftigt, lässt 
sich argumentieren, dass die Fähigkeit zur Begegnung auf Distanz zumin-
dest ein gewisses Wissen über die Welt und ihre Beständigkeit erfordert. Nur 
wenn für mich verstehbar ist (oder ich mich zumindest in einem Umfeld be-
finde, in dem andere diesbezüglich Sicherheit vermitteln), dass die Welt nicht 
am Ende des sichtbaren Weges endet, dass Welt ›dort‹ nicht gänzlich anders 
ist als ›hier‹ (die Welt ›dort‹ weder eine Welt von Ungeheuern noch eine von 
Göttern ist), wenn für mich verstehbar ist, dass Rückkehr und kopräsente 
Begegnungen anderswo ebenso wie auf Distanz möglich sind, dann kann es 
Begegnungen auf Distanz geben.

23	 	Swedberg plädiert dafür, dass Daten in zwei Phasen des Forschungsprozesses 
die Arbeit anleiten: Zum einen am Beginn der Forschung und zum anderen in 

NAHE BEGEGNUNGEN UND BEGEGNUNGEN AUF DISTANZ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38

referentielle Theoriearbeit noch Theorien, die aus methodisch kontrol-
lierten Hypothesentests hervorgehen, sondern »Ansätze, die methodisch 
unkontrollierte Erfahrungen und vorempirische Beobachtungen sozialer 
Situationen nutzen, um theoretische Aussagen zu formulieren« (Farzin/
Laux 2016: 243). Theoriearbeit sollte also in fortwährender Auseinan-
dersetzung mit der sozialen Wirklichkeit entwickelt, weiterentwickelt 
und adaptiert werden; diese Auseinandersetzung ist jedoch nicht in ei-
nem engen Sinne als methodisch kontrollierte Empiriearbeit zu verste-
hen oder auf diese zu reduzieren. Auch wenn Swedberg die unmittelbare 
Arbeit mit empirischen Daten für unabdingbar hält, ist für ihn die krea-
tive Arbeit mit unspezifischeren Wirklichkeitseindrücken (die aus Inter-
views, Autobiographien, Träumen, Filmen, Musik etc. stammen können) 
ein wesentliches Moment des Theoretisierens (Farzin/Laux 2016: 243). 
Was diese kreative Arbeit mit diversen Wirklichkeitseindrücken angeht, 
entspricht die vorliegende Arbeit Swedbergs Idee des Theoretisierens. 
Entgegen Swedberg ist das folgende Projekt jedoch in einem gewissen 
Ausmaß auch ein selbstreferentielles Theorieprojekt, und es verzichtet 
auf die unmittelbare hypothesenprüfende Empiriearbeit.

Die drei Stränge, die in dieser Arbeit ineinanderfließen, finden sich auch 
in der Frage nach dem Theorieanspruch dieser Arbeit wieder. (1) Als Ar-
beit, die das Phänomen der menschlichen Begegnungen auf Distanz be-
schreibt, ist sie gegenstandsbezogene (wenn auch nicht unmittelbar em-
pirisch fundierte) Sozialtheorie; (2) als Arbeit, die mit der Philosophie 
Merleau-Pontys auf dieses Phänomen hinarbeitet, ist sie exegetisch und 
interpretierend; (3) als Arbeit, die die Philosophie Merleau-Pontys (in ei-
nem weiteren Bereich) für die Soziologie/soziologische Theorie öffnen 
möchte und der Soziologie eine Theorie zum Verstehen von Begegnungen 
auf Distanz anbietet, ist sie Sozialtheorie und Soziologietheorie.

In ihrer Befragung des Phänomens menschlicher Begegnungen auf Dis-
tanz (siehe Punkt 1) und damit indirekt auch in dem Weiterdenken von 
Merleau-Pontys Philosophie in Richtung der Distanz orientiert sich die 
folgende Arbeit selbst an der Phänomenologie Merleau-Pontys (PP/PdW).

(1)	 Merleau-Ponty versteht Phänomenologie als Wesensforschung, 
also als Bestreben das Wesen, etwa der Wahrnehmung oder des 
Bewusstseins, zu bestimmen (PdW 3). Als Wesensforschung greift 

der späteren Überprüfung von Hypothesen (Swedberg 2014: 8) Erstere Pha-
se entspricht dem Entdeckungszusammenhang (context of discovery) und 
dieser Prozess der Entdeckung ist jener Kontext, in dem Theoriebildung (im 
Zusammenspiel mit Daten die größte Rolle spielt). Im Rechtfertigungszu-
sammenhang (context of justification) kann Theoriebildung ebenfalls wich-
tig sein (etwa im Sinne einer Anpassung einer Theorie, die im Entdeckungs-
kontext entwickelt wurde und die sich nun als ›falsch‹ herausstellt), er ist 
jedoch nicht ihre grundlegende Phase (Swedberg 2014: 10).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

Phänomenologie tiefer als eine unmittelbare empirische Beschrei-
bung; sie ist eine Art des Essentialismus (Zahavi 2019: 64). Fragt 
Phänomenologie nach dem Wesen des Sozialen oder nach dem 
Wesen von bestimmten Momenten des sozialen Seins, dann kann 
Phänomenologie als Wesensforschung Sozialtheorie sein, bezie-
hungsweise dann kann phänomenologische Arbeit sozialtheo-
retische Theoriearbeit sein. Dies gilt auch für die gegenwärtige 
Theorie, die nach dem Wesen (der Essenz) des Phänomens von 
menschlichen Begegnungen auf Distanz fragt und im Zuge des-
sen auch das Wesen der (nicht nur räumlich verstandenen) Nähe 
und Distanz sowie von menschlichen Begegnungen allgemein be-
fragt und nach ihren invariablen Strukturen fragt.

(2)	 Phänomenologie geht von der Erfahrung aus (die im Sinne 
Merleau-Pontys sowohl die unmittelbare eigene Erfahrung sein 
kann als auch Erfahrungen umfassen kann, wie sie von anderen in 
den Wissenschaften und Künsten beschrieben werden). Sie versetzt 
das Wesen zurück in die Existenz und fordert »ein Verstehen von 
Mensch und Welt in der ›Faktizität‹« (PdW 3; Zahavi 2019: 64).

(3)	 Phänomenologie als Form der Transzendentalphilosophie fragt 
nach den Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrung (Zahavi 
2019: 64–65). Sie geht dazu von der natürlichen Erfahrung aus, 
die sie jedoch einklammert oder vorübergehend »außer Geltung 
setzt« (PdW 3). In diesem Sinne sucht die folgende Arbeit nach 
den Bedingungen der Möglichkeit von Begegnungen auf Distanz. 
Diese findet sie in Körper und Welt, Wahrnehmung und Ausdruck 
beziehungsweise in einem Verständnis dieser Konzepte, wie es in 
der Philosophie Merleau-Pontys gefunden werden kann.

(4)	 Phänomenologie wird im Folgenden, so wie dies zumeist der Fall 
ist, als deskriptives Vorgehen verstanden (Zahavi 2019: 65). De-
skriptiv bedeutet, dass sie sich nicht als kausal-erklärend, noch als 
normativ versteht. Im Sinne Merleau-Pontys kann eine historisch 
beschreibende Phänomenologie jedoch in einem gewissen Ausmaß 
gegenwärtige institutionelle Bedingungen und Strukturen sozial 
erklären.

1.4 Anmerkungen zum Material

Das primäre Material, das für die folgenden Beschreibungen bearbei-
tet wurde, ist die Philosophie Merleau-Pontys. Merleau-Pontys Werk 
ist nicht immer leicht zugänglich; dies ist zum einen dem Aufbau seines 
Werks und seinem Stil geschuldet, und zum anderen auf den Zugang zu 
und die Herausgaben von seinem Werk zurückzuführen.

ANMERKUNGEN ZUM MATERIAL

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40

Die Einflüsse auf Merleau-Pontys Werk waren vielfältig. Merleau-Ponty 
war auch Phänomenologe, es wäre jedoch eindeutig zur kurz gegriffen, ihn 
nur als solchen zu klassifizieren. Merleau-Ponty war zweifelsohne durch 
Husserl beeinflusst, dieser Einfluss war jedoch kein direkter, wie er in Le 
philosophe et son ombre beschreibt – er selbst stand nicht in regelmäßi-
gem, dialogischem Austausch mit Husserl und wurde nicht von diesem 
unterrichtet (S(PhiOmb) 202–3). Entdeckt hatte er die Phänomenologie 
Husserls jedoch bereits (spätestens) Anfang der 1930er-Jahre. In seinem 
Antrag auf Verlängerung der Subventionen der Caisse nationale des scien-
ces im Jahr 1934 zeigt er auf, welche Erkenntnisse er aus seinen Studien 
der Gestaltpsychologie gewinnen konnte und wie die dahinterliegenden 
philosophischen Probleme mitunter durch die Phänomenologie Husserls 
besprochen werden können (NaPer 16). In diesem Kontext diskutiert er 
auch die Relation von Husserls Phänomenologie und der Psychologie 
(NaPer 17–18). Der wohl erste phänomenologische Text, den Merleau-
Ponty bearbeitete, war jedoch ein Text von Max Scheler (P(ChRe)). Ne-
ben diesem und Husserl waren auch Heidegger und Sartre für Merleau-
Pontys Werk wesentlich. Hinzu kommen Klassiker der Philosophie, wie 
Pascal und Descartes, sowie neuere Literatur aus diversen Bereichen (Ge-
staltpsychologie, Psychoanalyse, Kinderpsychologie, Neurologie, Natur-
wissenschaften, Linguistik, Soziologie, Literatur etc.) (Saint Aubert 2011: 
7–8). Merleau-Ponty arbeitete zwar mit dieser vielfältigen Literatur, er 
selbst blieb dabei Philosoph. Dies soll heißen, dass er sich für die Ent-
wicklung einer Philosophie auf Basis einzelwissenschaftlicher Erkenntnis-
se interessierte, die letztlich unabhängig von der empirischen Gültigkeit 
einzelner Ergebnisse steht. In diesem Sinne werden seine Beschreibungen 
und Gedanken im Folgenden aufgegriffen.

Bemerkenswert ist (vor allem, aber nicht nur, für einen Wissenschaft-
ler seiner Zeit) die Zahl an Wissenschaftlerinnen, auf die Merleau-Ponty 
Bezug nimmt. Allein in Les relations avec autrui (P(RAE)) nennt und zi-
tiert Merleau-Ponty Else Frenkel-Brunswik, Mélanie Klein, Simone de 
Beauvoir, Françoise Dolto-Marette, Charlotte Bühler und Elsa Köhler.

Aufgrund der vielfältigen Einflüsse auf sein Werk und einige Ei-
gentümlichkeiten seines Werkes meint Saint Aubert: »Il est vrai que 
Merleau-Ponty n’a pas toujours facilité l’interprétation de sa pensée.« 
(Saint Aubert 2008: 8)24 Labels, wie jene des Phänomenologen oder des 
Leibphilosophen, sind im Kontext von Merleau-Pontys Philosophie selten 
hilfreich. »In den Nachkriegsjahren wurde es Brauch, Merleau-Ponty als 
Existentialisten einzustufen, heute [1976; A.S.] könnte man vielleicht ver-
sucht sein, ihn umzutaufen in einen Strukturalisten avant la lettre, doch 
das eine Etikett wäre so fragwürdig wie das andere.« (Waldenfels 1976a: 

24	 	»Es stimmt, dass Merleau-Ponty die Interpretation seines Denkens nicht im-
mer leicht gemacht hat.« (eigene Übersetzung)

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

17) Gegenwärtig ließen sich neue Einordnungen suchen. Demgegenüber 
wird hier jedoch ein Verzicht auf eine Zuordnung vorgezogen.

In der allgemeinen Wahrnehmung wird Merleau-Pontys Habilitations-
schrift Phénoménologie de la perception oftmals als dessen Hauptwerk 
gelesen. Sein weiteres Werk wird zumeist auf das Frühwerk (Structure 
du comportement), einige Artikel und ein fragmentarisches Spätwerk 
reduziert. Eine solche Lesart mag durch die (lange Zeit eingeschränkte) 
Verfügbarkeit von Merleau-Pontys Werk begründet sein, sie übersieht 
jedoch die wesentliche Entwicklung seines Werkes ab dem Abschluss 
seiner Habilitation (Saint Aubert 2013: 15). Saint Aubert unterschei-
det drei Werkphasen Merleau-Pontys: die Phase seiner Qualifikations-
arbeiten (1938–1945), eine lange Übergangsphase (1945–1953) und das 
Spätwerk (1953–1961) (Saint Aubert 2008: 14–15). Vor allem die ›lan-
ge Übergangsphase‹, die häufig übersehen wurde und wird, wird im Fol-
genden Berücksichtigung finden.

Die Natur und Qualität der Texte Merleau-Pontys, auf denen diese 
Arbeit in großen Teilen beruht, ist äußerst heterogen. Nur wenige der 
Texte wurden von Merleau-Ponty selbst publiziert (SC, PP, Humanis-
me et terreur, Les aventures de la dialectique, der Sammelband Signes 
sowie weitere Aufsätze und Artikel), viele jener Texte, auf denen diese 
Arbeit sehr wesentlich beruht, wurden jedoch erst posthum herausge-
geben. Großer Bekanntheit in der Fachgemeinschaft erfreuen sich vor 
allem jene Texte, die relativ bald nach Merleau-Pontys Ableben publi-
ziert wurden und Ausschnitte aus seinen – zum Zeitpunkt seines plötz-
lichen Todes laufenden – Buchprojekten darstellen. Dies trifft allen vo-
ran auf Le visible et l’invisible (bzw. Origine de la Vérité oder Être et 
monde 25) zu, aber auch auf La prose du monde. Bei diesen Texten han-
delt es sich um Schriften, die Merleau-Ponty grundsätzlich zum Zwecke 
einer Publikation verfasste; an dem Projekt Le visible et l’invisible ar-
beitete er in der Zeit vor seinem Tode aktiv, La prose du monde stam-
mt aus den frühen 1950ern und ist ein Projekt, dass er in den Jahren 
darauf nicht weiterverfolgte, wenn er auch selbst wieder auf dieses Ma-
nuskript zurückgriff. Teile des Projekts fanden Eingang in andere Pu-
blikationen (vor allem in Le langage indirect et les voix du silence). Es 
ist jedoch unklar, inwiefern jene Zeilen, die wir heute lesen können, für 
ein Publikum gedacht waren – hätte Merleau-Ponty diesen oder jenen 
Absatz doch noch streichen oder ergänzen wollen? Ihn überarbeiten 
wollen? Hatte er eine neue Version eines Kapitels im Kopf? Diese Fra-

25	 	Ursprünglich hatte Merleau-Ponty vorgesehen das später als Le visible et 
l’invisible publizierte Manuskript unter den Titel Origin de la Vérité zu stel-
len (siehe Anmerkung des Herausgebenden in VI 219). Neben Le visible et 
l’invisible fungierte dann auch Être et monde als möglicher Titel für dieses 
unvollendete Werk (Saint Aubert 2013: 225).

ANMERKUNGEN ZUM MATERIAL

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42

gen treffen sowohl auf die verfassten Absätze und Kapitel als auch auf 
die publizierten Arbeitsnotizen zu.

Als eine sehr reichhaltige Ressource erweisen sich seit 1992 (dem Jahr, 
in dem große Teile von Merleau-Pontys Nachlass an die Bibliothèque 
national de France übergeben wurden) auch – oder gerade – die Vorbe-
reitungen seiner Kurse. Selbst wenn es sich dabei, ebenfalls wie bei den 
Arbeitsnotizen, um Notizen für Merleau-Ponty selbst handelt, wurden 
diese Notizen so verfasst, dass diese Gedanken einem Publikum zugäng-
lich gemacht werden können und dies auch wurden. Der Status der Re-
daktion dieser Gedanken ist also zumeist wesentlich eindeutiger als je-
ner der Notizen zu den Buchprojekten. Zu bedenken gilt es auch, dass 
Merleau-Ponty ab 1952 am Collège de France arbeitete und lehrte. Da 
es sich bei dieser Einrichtung um keine gewöhnliche Volluniversität han-
delt und Merleau-Ponty daher auch keine ›gewöhnlichen‹ Studierenden 
hatte, unterlag er im Planen und Abhalten seiner Lehrveranstaltungen 
also nicht den gewöhnlichen universitären Zwängen (Abstimmung von 
Inhalten mit anderen Lehrenden, Abstimmung von Inhalten auf ein Stu-
dienprogramm, Anpassen von Ausdruck und Inhalt an den Wissensstand 
von Studierenden etc.). Merleau-Ponty diskutierte in diesen Lehrveran-
staltungen jene Fragen, die ihn in seiner Forschungsarbeit beschäftigten, 
und er reagierte auf wesentliche Debatten seiner Zeit.

Die Qualität der Manuskripte sowie jene der daraus hervorgegange-
nen Publikationen variiert stark, wie die folgenden drei (im Weiteren 
wesentlichen) Kursmaterialien zeigen. In den Vorbereitungen zu seinem 
ersten Kurs, den Merleau-Ponty am Collège de France abhielt und der 
unter dem Titel Le monde sensible et le monde de l’expression (1953) 
stand, kehrte Merleau-Ponty nach einigen Jahren an der Sorbonne, in 
denen aufgrund der Denomination seiner Professuren anderen Fragen 
im Vordergrund standen, zu seinen Überlegungen in seiner Habilitation, 
dem darauf aufbauenden Vortrag bei der Société franҫaise de philoso-
phie und die Kritik daran zurück. Die Notizen zu diesem Kurs sind prä-
zise verfasst, die Herausgabe dieser Notizen hält sich eng an die Struk-
tur des Manuskripts (sowohl was die Struktur des Textes als auch was 
Hervorhebungen, Formen des Ausdrucks etc. betrifft). Demgegenüber 
waren Herausgeber und die beiden Personen, die die Manuskripte von 
L’institution et la passivité (1954–1955) für die Publikation verschrift-
licht haben, bemüht, einen für Lesende zugänglichen Text zu schaffen. 
Die Struktur des Manuskripts (bspw. Aufzählungen, Einrückungen etc.) 
wurde dabei oftmals übergangen, die oft unfertigen Sätze und stichwort-
artigen Überlegungen Merleau-Pontys wurden durch Ergänzungen in 
eckigen Klammern zu ganzen Sätzen vervollständigt. Diese Ergänzungen 
deuten jedoch von einer bestimmten Interpretation von Merleau-Pontys 
Überlegungen, die keinesfalls immer die einzig mögliche oder nahelie-
gendste zu sein scheint. Sehr unterschiedlicher Natur und Qualität ist 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

die herausgegebene Fassung von La nature (1956–1957, 1957–1958, 
1959–1960). Der erste Teil von Merleau-Pontys dreiteiligem Kurs zur 
Natur, Le concept de nature, wurde Interessierten erstmals durch eine 
anonyme (auf der Schreibmaschine getippte) Vorlesungsmitschrift, die 
in der Bibliothek der Ecole normale supérieure (Saint-Cloud) gefunden 
wurde, zugänglich. Die originale Mitschrift verschwand im Zuge des 
Umzugs der Bibliothek, die Herausgabe beruht im Wesentlichen auf ei-
ner (schlecht lesbaren) Kopie dieser Mitschrift, ergänzt durch einige (im 
Text nicht gekennzeichnete) Passagen aus Merleau-Pontys Manuskript 
zum Kurs. Vergleicht man die Herausgabe (1995) mit dem Vorlesungs-
manuskript Merleau-Pontys, so wird deutlich, dass seine eigenen Überle-
gungen sehr viel reichhaltiger waren, als die Herausgabe vermuten lässt. 
Demgegenüber wurde das Manuskript von Le concept de nature. Na-
ture et logos: le corps humain, dem dritten Teil der Vorlesungen, in der 
Herausgabe vollständig abgebildet (Ergänzungen Merleau-Pontys wur-
den in Fußnoten eingefügt), Ausstreichungen und Unterstreichungen 
blieben unberücksichtigt. Teile des Manuskripts sind ohne nennenswer-
te Ausstreichungen durchgehend geschrieben, andere Teile wurden von 
Merleau-Ponty stark redigiert und mit Stiften unterschiedlicher Farben 
ergänzt, ausgestrichen, unterstrichen etc. Eine Schwierigkeit dieses Ma-
nuskripts ist es jedoch, dass Merleau-Ponty einige Teile mehrfach ver-
fasste, ohne dass deutlich wird, welche dieser Versionen letztlich die prä-
ferierte war oder ob diese sich ergänzend gemeinsam präsentiert wurden. 
Alle Versionen wurden in der Herausgabe berücksichtigt.

Viele von Merleau-Pontys Werken wurden in der Zwischenzeit in das 
Deutsche (und in viele andere Sprachen) übersetzt. So wie es im Franzö-
sischen keine Merleau-Ponty Gesamtausgabe (sondern lediglich ein zu-
sammengefasstes Taschenbuch einiger Werke, Oeuvres, Gallimard 2010) 
gibt, sondern seine Werke bei unterschiedlichen Verlagen erschienen sind, 
wurden auch die Übersetzungen im Deutschen bei unterschiedlichen Ver-
lagen publiziert. In vielerlei Hinsicht fehlt es diesen Übersetzungen an 
Stringenz. Die frühen und daher bekanntesten Übersetzungen sind in 
zweierlei Hinsicht veraltet: Erstens entsprechen sie in ihrem sprachlichen 
Ausdruck dem Sprachgebrauch der 1960er und 1970er, und zweitens be-
ruhen sie auf einer eingeschränkten Einordnung der Werke in Merleau-
Pontys Gesamtwerk (das zum Zeitpunkt der Übersetzungen noch un-
zugänglich war). Vor dem Hintergrund dieser Problematik werden im 
Folgenden immer wieder Fragen der Übersetzung und des Begriffsver-
ständnisses aufgeworfen. Da sich diese Arbeit zum Ziel gesetzt hat, mit 
dem Potenzial von Merleau-Pontys Philosophie in einem möglichst un-
mittelbaren Sinne zu arbeiten und auch mit seinem Sprachspiel produk-
tiv weiter zu spielen, wird i.d.R. mit Zitaten und Begriffen im französi-
schen Original gearbeitet; Übersetzungen finden sich in Fußnoten bzw. 
in Klammern im Text.

ANMERKUNGEN ZUM MATERIAL

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44

1.5 Ausblick: Aufbau des Buches

Es gäbe viele Arten und Weisen, um sich Merleau-Pontys Philosophie zu 
nähern. Während es sich in manchen Fällen empfehlen mag, eine werk-
chronologische Darstellung zu wählen, wurde im Folgenden ein ande-
rer Zugang gewählt: eine konzeptuelle Arbeit – beginnend mit den bei-
den sensibles, hin zur Kulturwelt und dem Ausdruck. Werkgeschichtliche 
Entwicklungen werden auf allen Ebenen mitberücksichtigt und inner-
halb der einzelnen Konzepte mit nachgezeichnet. Erschwert wird dieses 
Projekt durch die enge Verschränkung dieser einzelnen Momente von 
Merleau-Pontys Philosophie, so dass Verweise, Vor- und Rückgriffe häu-
fig sind. Zugleich ist eben diese Verschränkung einer der faszinierenden 
Aspekte von Merleau-Pontys Philosophie, der durch die gewählte Dar-
stellungsform keineswegs untergraben werden soll.

Die folgende Annäherung an die Distanz beginnt mit den sensibles, 
also mit Merleau-Pontys Beschreibung der Relation von corps und mon-
de sensible (Kapitel 2). Dahinter steht das Argument, dass es eines be-
stimmten Verständnisses des Körpes und seiner Einbettung in die Welt 
und Sozialität bedarf, um verstehen zu können, warum Distanz proble-
matisch ist und gegebenenfalls als problematisch erlebt wird sowie wie 
mit dieser Problematik umgegangen werden kann. Am Beginn steht eine 
Beschreibung des monde sensible (Kapitel 2.1), gefolgt von jener des 
corps (Kapitel 2.2) sowie ihrer unmittelbaren Beziehung (Kapitel 2.3) in 
Wahrnehmung (Kapitel 2.3.1), Ausdruck (Kapitel 2.3.2) und der situa-
tiven Verortung von Körpern in der Welt (Kapitel 2.3.3). Über die Figu-
ren der Koexistenz und der Interkorporalität beginnt eine Annäherung 
an das Soziale (Kapitel 2.4). Merleau-Ponty präzisierte und radikalisierte 
seine Beschreibung der Beziehung der sensibles in seinem Spätwerk (sie-
he Kapitel 2.5). Die Beschreibung der sensibles endet vorläufig mit der 
Ambiguität, über die auch die Affizierbarkeit sowie Fragilität, Verletz-
barkeit und Vulnerabilität eingeführt werden (Kapitel 2.6).

Der monde sensible ist nur eine Schicht der Welt, die zweite ist der 
monde culturel, der ebenso in einer Beziehung zum Körper steht (Kapi-
tel 3). Der Abschnitt zum monde culturel beginnt mit der Frage nach der 
Relation der beiden Schichten von Welt und jener von Natur und Kultur 
(Kapitel 3.1). Die bereits begonnene Annäherung an Sozialität wird nun 
präzisiert, indem die anderen in ihrem Sein, ihrer Bedeutung und Rolle 
in Wahrnehmung und Ausdruck eingeführt werden (Kapitel 3.2). Auch 
der Ausdruck wird hier weiter ergänzt: der allgemeine verhaltende und 
bewegende Bezug zur Welt wird durch die Sprache und das Schweigen 
(Kapitel 3.3), sowie den gemeinsamen Dialog (Kapitel 3.4) erweitert. 
Auch die Affizierbarkeit wird nun weitergedacht, indem Emotionen und 
Institutionen eingeführt werden (Kapitel 3.5). Der Abschnitt zum monde 
culturel endet ebenfalls mit einer Weiterführung bereits begonnener 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45

Überlegungen: mit der Situation und Situierung (Kapitel 3.6). Wie der 
monde sensible und der monde culturel, so ergänzen sich auch die beiden 
Kapitel zwei und drei wechselseitig. Auch wenn diese beiden Teile der 
Arbeit vor allem rekonstruktiv sind, beruhen sie auf einer spezifischen 
Lesart von Merleau-Pontys Philosophie (die zwar in großen Teilen an-
deren Lesarten nicht radikal widerspricht, die aber durchaus neue An-
sätze zeigt). Mit diesen rekonstruktiven Elementen verbunden ist, bereits 
in den Kapiteln zwei und drei, eine Erweiterung (Ergänzung, Verlänge-
rung, Zuspitzung) von Merleau-Pontys Philosophie auf die behandelte 
Fragestellung hin. Eingeflochten in dieses in den Kapiteln zwei und drei 
aufgespannte Theoriegerüst sind deskriptive Auseinandersetzungen mit 
dem Phänomen menschlicher Begegnungen auf Distanz. Mit dem Kapi-
tel zur Situation im monde culturel (Kapitel 3.6) beginnt das explizite-
re Zusammenziehen der bis dahin ausgerollten argumentativen Fäden. 
Das Kapitel vier fasst die Theorie menschlicher Begegnungen (auf Dis-
tanz und Nähe), die in den vorangegangenen Kapiteln aus einer Befra-
gung des Phänomens und der Philosophie Merleau-Pontys entstanden 
ist, zusammen. Dazu wendet sich dieses Kapitel vor allem erneut vertie-
fend der Wahrnehmung zu. Das Fazit (Kapitel 5) geht noch einmal auf 
die dreiteilige Fragestellung ein. Phänomenbeschreibend befasst es sich 
noch einmal mit einer Begegnung in unmittelbarer Nähe, einer fernen 
Begegnung durch Briefe und mit Videokonferenzen. Auch die Lesart von 
Merleau-Pontys Philosophie, die bis dahin entwickelt wurde, wird noch 
einmal aufgegriffen, indem die unterschiedlichen vorgenommenen Er-
weiterungen zusammengefasst werden. Nicht zuletzt wird die Bedeutung 
dieser Arbeit für die Soziologie thematisiert.

AUSBLICK: AUFBAU DES BUCHES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46

2 Le(s) sensible(s): Le corps et le monde

Der Weg hin zu einer merleau-pontyschen Theorie der Begegnung (auf 
Distanz und Nähe) beginnt mit den beiden sensibles – le corps sensi
ble und le monde sensible. Dieser Ausgangspunkt entspricht dem Auf-
bau einiger Werke Merleau-Pontys, allen voran von Phénoménologie 
de la perception und seiner Vorlesung Le monde sensible et le monde 
de l’expression, wo er jeweils von der natürlichen Welt ausgeht und da
rauf aufbauend das dialektische Gegenstück, die Kulturwelt (siehe Ka-
pitel 3), beschreibt.

Merleau-Pontys Verständnis von sensible ist vielschichtig. Auch wenn 
der Begriff das mitumfasst, was für gewöhnlich als sinnliche Welt be-
zeichnet wird, gibt Merleau-Ponty dem Begriff eine Wendung und er er-
weitert die Bedeutung, so dass bezweifelt werden kann, ob die deutsche 
Begrifflichkeit der sinnlichen Welt diese Bedeutung hinreichend abzu-
bilden vermag. Eine erste Annäherung an den Begriff ist daher sprachli-
cher Natur, bevor in den folgenden Unterkapiteln auf die verschiedenen 
Seiten des sensible eingegangen wird. Der Begriff sensible ist aufgrund 
seiner Bedeutungsvielfalt innerhalb der französischen Sprache und der 
nicht vollständigen Übereinstimmung mit deutschen Begrifflichkeiten 
sprachlich komplex. Zweisprachige Wörterbücher schlagen etwa die 
Begriffe empfindsam, spürbar, problematisch (heikle Frage), empfind-
lich, empfänglich oder – im Sinne von »perceptible« – »sensible à qqch 
– für etw. wahrnehmbar« (Larousse Online 2021a) für eine Überset-
zung in die deutsche Sprache vor. Sensible kann also eine Eigenschaft 
des Wahrgenommenen (es ist spürbar) und des Wahrnehmenden (sie:er 
ist empfänglich) sein. In Verbindung des Begriffs sensible mit der Welt 
– also le monde sensible – scheint die Bedeutung, einem französischen 
Wörterbuch entsprechend, zunächst relativ eindeutig: »Qui est, qui peut 
être perçu par les sens: Le monde sensible.« (Larousse Online 2021c)1 
Im entsprechenden zweisprachigen Wörterbuch Französisch-Englisch 
(nicht jedoch im Wörterbuch Französisch-Deutsch) findet sich explizit 
der Ausdruck »le monde sensible« mit der Übersetzung beziehungswei-
se Erklärung: »the world as perceived by the senses« (Larousse Online 
2021b). Eine solche Lesart von sensible entspricht der klassischen Vor-
stellung einer wahrnehmbaren Welt (monde perҫu, monde perceptible, 
monde sensible), die im Sinne von Empfindungen (sensation) von Wahr-
nehmenden erfasst werden kann. Die Relation des Erfassens der Welt 
ist eine einseitige. Das sensible wird durch die Sinne erfasst, Affekte 
und Emotionen können sekundäre Effekte dieses Erfassens sein, sie sind 

1	  	»Das ist, das mit den Sinnen wahrgenommen werden kann: die sensible Welt/
die Welt des Sinnlichen.« (eigene Übersetzung)

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

jedoch nicht gleich ursprünglich. Merleau-Pontys Verständnis des sensible 
ist ein grundlegend anderes, wie sich – den näheren Ausführungen vorgrei-
fend – zunächst mithilfe eines Zitats von Paul Valéry (einer jener Autor:in-
nen, der Merleau-Pontys Denken nachhaltig prägte) zeigen lässt:

L’art moderne tend à exploiter presque exclusivement la sensibilité sen-
sorielle, aux dépens de la sensibilité générale ou affective, et de nos fa-
cultés de construction, d’addition des durées et de transformation par 
l’esprit. […] Ce que j’appelle ›Le Grant Art‹, c’est simplement l’art qui 
exige que toutes les facultés d’un homme s’y emploient, et dont les 
œuvres sont telles que toutes les facultés d’un autre soient invoquées 
et se doivent intéresser à les comprendre … (Valéry [1938] 1965/2019: 
187–89; Hervorhebung i.O.).2,3,4

Valéry kritisiert in jenem kurzen Text, dem dieses Zitat entstammt, die 
Einseitigkeit und das Streben nach ›mehr‹ (im Sinne von neuer, größer, 
schneller, intensiver) der damals modernen Kunst. Sein Verständnis des 
sensible geht nun in mehrerlei Hinsicht über das vorhin Genannte hin-
aus: (1) beschreibt er nicht den monde sensible, sondern eine sensibili-
té, die nicht nur (durch die Sinne) erfasst wird, sondern durch diese oder 
durch das Zusammenspiel mit diesen bearbeitet wird; (2) ist die sensibli-
té sensorielle (also Sinnlichkeit der fünf Sinne) nur eine verkürzte Form 
dieser sensiblité, die den Menschen als Ganzen mit all seinen Fähigkei-
ten und Vermögen (facultés) betrifft; (3) ist Sensibilité auch nicht als 
sensiblerie, als Gefühlsduselei, als reines oder überspitztes Momentum 

2	  	Das Kapitel, aus dem das Zitat stammt, ist eines, das Merleau-Ponty selbst in 
seiner Ausgabe von Degas Danse Dessin als wesentlich kennzeichnete (also auf 
der Innenseite des Umschlags als eine der wesentlichen Seitenzahlen nennt). Die 
hier zitierte Stelle markierte er nicht separat, er strich jedoch einige Stellen, die 
kurz darauf folgten, an. Es ist also davon auszugehen, dass Merleau-Ponty selbst 
die hier zitierte Stelle kannte. Merleau-Pontys Exemplar von Degas Danse Des-
sin ist Teil des Fonds Merleau-Ponty, der der Bibliothek (Ulm/Lettres) der Ecole 
normale supérieure (Paris) übergeben wurde.

3	  	»Die moderne Kunst sucht fast ausschließlich die sinnhafte Seite unseres 
Empfindungsvermögens auszuwerten auf Kosten der allgemeinen oder ge-
müthaften Sensibilität, auf Kosten auch unserer konstruktiven Kräfte, so-
wie unserer Befähigung, Zeitintervalle zu addieren und mit Hilfe des Geis-
tes Umformungen zu vollziehen. […] Das, was ich die ›Große Kunst‹ nenne, 
ist, mit einem Wort, die Kunst, die gebieterisch alle Fähigkeiten eines Men-
schen für sich beansprucht und deren Werke so sind, daß alle Fähigkeiten 
eines anderen sich von ihnen angesprochen fühlen und aufgeboten werden 
müssen, um sie zu begreifen…« (Valéry [1938] 1940: 136–38).

4	  	 In Zitaten werden nur jene Stellen durch ›[sic.]‹ gekennzeichnet, bei denen 
es sich um offensichtlich falsche Schreibweisen (auch im jeweiligen histori-
schen Kontext) handelt. Begriffe in älteren Schreibweisen (bspw. ›Bewußt-
sein‹ oder ›daß‹) werden wiedergegeben und nicht gekennzeichnet.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48

der Affektivität oder als eine affektive Überempfindlichkeit zu verstehen 
(siehe auch S(LIVS) 85). Alle drei Punkte sind im Sinne Merleau-Pontys. 
Merleau-Ponty verwendet den Begriff sensible jedoch (so zumindest mei-
ne Lesart) in einem noch weiteren Sinne.

Merleau-Ponty verwendete den Begriff des monde sensible bereits in 
Phénoménologie de la perception (PP 212, 217, 224, 230, 239, Inhaltsver-
zeichnis). In der deutschen Übersetzung der Phänomenologie der Wahr-
nehmung greift Rudolf Boehm auf den Begriff »sinnliche Welt« (PdW 
242, Inhaltsverzeichnis 3. Teil, Kap. III, § 29) zurück. Auch der Titel von 
Merleau-Pontys Vorlesung Le monde sensible et le monde de l’expressi-
on wurde bis dato als Die Welt der Sinnlichkeit und die Welt des Aus-
drucks übersetzt (siehe VL1). Diese Übersetzungen scheinen insofern zu-
treffend, als Merleau-Ponty die Welt (auch) als »durch die Sinnesorgane 
wahrnehmbar« versteht. Vor allem in sozialen Kontexten verleitet diese 
Übersetzung aber dazu, den Begriff ›sinnlich‹ in seiner zweiten Bedeutung 
– »den Sinnengenuss, besonders den geschlechtlichen Genuss, betreffend« 
(DWDS Wörterbuch 2021) – zu lesen und/oder vorschnell ein affekti-
ves Moment zu unterstellen.5 Die Verbindung der sinnlichen Wahrneh-
mung mit dem Affektiven hat im Kontext von Merleau-Pontys Philoso-
phie (wie später noch gezeigt wird) in einem gewissen Ausmaß durchaus 
seine Richtigkeit. Dennoch kann diese Verbindung nicht schlicht vor-
ausgesetzt werden, sondern sie bedarf einer Thematisierung und weite-
ren Theoretisierung. Zudem ist dieses affektive Moment auch, aber nicht 
gänzlich, im Sinne Merleau-Pontys – wie sich noch zeigen wird – weniger 
als Genuss, sondern stärker als desir zu lesen. Der Begriff der sinnlichen 
Welt birgt also die Gefahr, dass dieser je nach theoretischem Bezugspunkt 
der Lesenden unterschiedlich aufgefasst wird: in der philosophischen Tra-
dition als durch die fünf Sinne wahrnehmbare Qualitäten, in der neueren 
Soziologie als (zumindest auch) affektives Moment.

Andere mögliche Übersetzungen, beispielsweise eine Übersetzung von 
monde sensible als ›wahrnehmbare Welt‹6, sind zum einen theoretisch ir-

5	  	Ein Beispiel für diese voreilige Verbindung von sinnlicher Wahrnehmung 
und Affektivität kann man im Sammelband Die Sinnlichkeit des Sozialen 
von Sophia Prinz und Hanna Katharina Göbel sehen. Ihre Einleitung begin-
nen sie mit der Diagnose, dass der sinnlichen Wahrnehmung in der Sozio-
logie (trotz ihrer Bedeutsamkeit, bspw. für das Praktizieren) bis dato kaum 
Aufmerksamkeit geschenkt wurde, und meinen weiter, dass die Soziologie 
das »sinnlich-affektive Erleben« nicht als ihren Gegenstandsbereich ansah 
(Prinz/Göbel 2015: 9). Diese Diagnose soll hier keinesfalls in Frage gestellt 
werden. Im Folgenden soll die Sinnlichkeit jedoch nicht vorschnell mit der 
Affektivität gleich- oder in Verbindung gesetzt werden.

6	  	Diese Übersetzung wurde in Phänomenologie der Wahrnehmung (angemes-
sener Weise) für le monde perҫu verwendet (siehe PdW, Zweiter Teil /PP 2eme 
partie), siehe auch nächster Abschnitt.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

reführend (siehe dazu den folgenden Abschnitt), zum anderen nehmen 
sie dem Begriff seine zweifache Doppelseitigkeit: Einerseits ist nicht le-
diglich die Welt oder lediglich der Körper sensible, sondern beide sind 
gleichermaßen durch ihr être sensible charakterisiert (bspw. VI 309). 
Der Körper (corps sensible) ermöglicht den Zugang zum sensible (Welt 
inklusive andere Körper) und ist dabei zugleich selbst sensible (für sich 
und andere/anderes). Andererseits hat das sensible eine aktive und eine 
passive Seite, so dass es zur Wahrnehmung fähig, empfindsam, empfin-
dungsfähig und für Wahrnehmung zugänglich oder empfindbar meint 
(ähnlich argumentiert Kastl 2021: 115)7. Auch wenn Merleau-Ponty ver-
sucht, mithilfe des Vokabulars des sensibles die Wahrnehmung zu verste-
hen (und vice versa), er also auch am monde sensible als monde perҫu 
(als wahrnehmbarer Welt) sowie am wahrnehmbaren Körper (corps vi-
sible, corps touché, corps touchable) interessiert ist, ist das Herzstück 
seiner Philosophie die dialektische Beziehung der sensibles in ihrer Ver-
schränktheit. Wahrnehmung ist keine einseitige Beziehung eines Akti-
ven mit einem Passiven, sondern ein Zusammenspiel von mehreren, im-
mer schon aktiv-passiven Subjekt-Objekten. Der monde sensible verfolgt 
mich (me hante), verfolgt nicht nur mich, sondern auch die anderen Kör-
per (S(Préf) 23). So ist die Wahrnehmung immer schon auch Ausdruck 
durch das Wahrgenommene (perception est expression (MSME)). Dem 
Wahrgenommenen (sensible) ist daher eine gewisse Ausdrucksfähigkeit 
wesentlich, denn ohne diese wäre Wahrnehmung (die auch am Ausdruck 
ansetzt) nicht möglich. Wahrnehmung kann folglich als ein (aktiv-passi-
ves) ›Lesen‹ des Wahrgenommenen verstanden werden.

Bereits innerhalb der Philosophie Merleau-Pontys, vor allem aber 
wenn man an einer Weiterentwicklung des Begriffs in einem Sinne, wie 
dem hier intendierten, interessiert ist, scheinen die potenziellen Fehlin-
terpretationen des Begriffs des ›Sinnlichen‹ sowie die Einseitigkeit des 
Begriffs des ›Wahrnehmbaren‹ zu gravierend, um an einem dieser Be-
griffe festzuhalten. Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen und un-
ter Einbezug der Begriffswahl der englischsprachigen Übersetzung von 
Le monde sensible et le monde de l’expression (The Sensible World and 
the World of Expression) wird im Folgenden von der sensiblen Welt und 
dem sensiblen körperlichen Wesen beziehungsweise dem sensiblen Kör-
per gesprochen.8

7	  	 Jörg Michael Kastl übersetzt sensible nicht einheitlich, verwendet aber mit-
unter ebenfalls den Begriff der »sensiblen Welt« (bspw. Kastl 2021: 51), an 
anderen Stellen auch den Begriff »Welt des Sensiblen« (Kastl 2021: 192).

8	  	Es gilt zudem zu bedenken, dass der französische Begriff le monde alltags-
sprachlich bereits eine ›menschliche‹ Note hat. Le monde meint etwa auch die 
Ganzheit der Menschen, die auf der Erde leben, eine unbestimmte Zahl an Per-
sonen, eine große Zahl an Personen, Personen, mit denen man üblicherweise 
verkehrt (Larousse Online 2022a). Dies kommt auch in Begriffen wie tout le 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50

2.1 Le monde sensible

Wenn im Folgenden die Welt(en) als le monde sensible (die sensible Welt) 
und le monde de l’expression (die Welt des Ausdrucks) bezeichnet wird 
(werden), dann hält sich diese Wortwahl an Merleau-Pontys eigene Be-
grifflichkeiten der frühen 1950er-Jahre.9 Eine der Vorlesungen, die er 
1953, in seinem ersten Jahr am Collège de France hielt, trug den Titel 
Le monde sensible et le monde de l’expression (MSME). Was Merleau-
Ponty im Manuskript zu dieser Vorlesung als monde sensible bezeich-
net, steht zugleich für le monde naturel (die Naturwelt) und le monde 
muet (die stumme Welt) (MSME 63). Den erstgenannten dieser Begriffe 
verwendete Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la perception, 
bedeutsam wurde er dann erneut und vor allem in der zweiten Hälfte 
der 1950er-Jahre, als Merleau-Ponty über drei Jahre hinweg Vorlesungen 
zur Natur hielt (Natu1, Natu2, Natu3). Das Stumme war ebenfalls be-
reits in Phénoménologie de la perception angelegt (bspw. PP X, PdW 12), 
an eine zentrale Stelle seiner Überlegungen rückte es jedoch erst Anfang 
der 1950er (siehe Le langage indirect et les voix du silence (S(LIVS)), La 
prose du monde (PM) und Le monde sensible et le monde de l’expression 
(MSME)). In früheren Werken spricht Merleau-Ponty auch vom monde 
perçu (PP 2eme partie, PPCP 58), also der wahrgenommenen Welt. Wenn 
Merleau-Ponty von der sensiblen Welt spricht, so meint er damit jedoch 
grundsätzlich nicht das wahrnehmbare Gegenstück oder eine Ergänzung 
zu einer intelligiblen Welt.10 Die so verstandene wahrgenommene Welt 
ist also mehr als nur eine sensorische, sinnliche Welt (sie ist »plus que 
sensoriel« (PbPassiv 214), mehr als sensorisch).

Ausgangspunkt von Merleau-Pontys Beschreibung der Welt ist ihre 
Faktizität, also der Umstand, dass sie unabhängig davon, ob Menschen 

monde oder le/du monde (alle), beaucoup du monde (viele Menschen) zu Aus-
druck. Merleau-Ponty entwickelte seine Philosophie im Spiel mit der franzö-
sischen Sprache und somit auch aus dem französischsprachigen Verständnis 
der auch-menschlichen Welt heraus. Auch diese grundlegende Beziehung von 
Mensch und Welt, der immer schon auch menschlichen Welt, soll durch die 
gemeinsame Bezeichnung als die sensibles zum Ausdruck gebracht werden.

9	  Es sei vorweggenommen, dass Merleau-Ponty keine strikte Trennung meh-
rerer Welten einführt, dass er nicht streng zwischen Natur und Kultur, zwi-
schen Dingen und Bedeutungen unterscheidet, sondern geradezu das Gegen-
teil leistet (siehe Kapitel 3.1).

10	 	Merleau-Pontys Verständnis des monde sensible beruht auf anderen Annah-
men und zielt auf andere Momente der Wahrnehmung ab als klassische phä-
nomenologische Konzeptionen, wie diese etwa im Rahmen das DFG-Pro-
jekts A Sensible World: The Problem of Secondary Qualities in and around 
the School of Brentano (siehe https://a-sensible-world.net/ [18.05.2022]) ex-
pliziert werden.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://a-sensible-world.net/
https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://a-sensible-world.net/


51

sie wahrnehmen, sie analysieren oder über sie urteilen, immer schon ›da‹ 
ist (PP I; siehe auch PdW 185). Die natürliche Welt ist also nicht von 
den Menschen allgemein, noch von dem bestimmten wahrnehmenden 
Menschen geschaffen (konstruiert oder konstituiert). Sie ist viel umfang-
reicher als jener Ausschnitt, den ein Mensch in einem Moment von ihr 
wahrnehmen kann, und sie ist eine Einheit, die über das hinausgeht, was 
Menschen durch eine geistige Verknüpfung von Momenten herstellen 
könnten. »Le monde a son unité sans que l’esprit soit parvenu à relier 
entre elles ses facettes et à les intégrer dans la conception d’un géomé-
tral.« (PP 378)11 Sie vervielfacht sich nicht mit der Zahl der Wahrneh-
menden, sondern ist eine ›intersubjektive Einheit‹ (Dupond 2008: 148). 
Ebenso bleibt die Welt im Zeitverlauf prinzipiell dieselbe, sie ist also 
nicht an sich zeitlich (PP 378). Trotzdem dass die Welt eine Einheit ist, ist 
sie nicht ›fertig‹ oder abgeschlossen, sondern offen (Dupond 2008: 149).

Merleau-Pontys Manuskript zu seiner Vorlesung Le monde sensi
ble et le monde de l’expression beginnt mit einer knappen Definition 
der sensiblen Welt: »Monde sensible = les choses« (MSME 45). Wenn 
Merleau-Ponty an dieser Stelle die Welt durch die Dinge (les choses, im 
Plural) charakterisiert, so möchte er damit zum Ausdruck bringen, dass 
die Welt nicht losgelöst von den Dingen ist (vgl. Dupond 2008: 146–47), 
er möchte dadurch jedoch nicht zum Ausdruck bringen, dass die Welt 
»une somme de choses« (PP 384), also eine »Summe der Dinge« (PdW 
384) sei. Vielmehr ist die Welt eine Einheit – eine offene und unbestimm-
te Einheit (PP 351). Diese Einheit ist anderen Einheiten übergeordnet – 
die Welt ist »l’horizon de tous les horizons« (PP 381), der »Horizont 
aller Horizonte« (PdW 381), »le style de tous les styles« (PP 381), der 
»Stil aller Stile« (PdW 381) und als solche der Einheit des menschlichen 
Individuums (PdW 38) und des menschlichen Stils (PP 378) vergleich-
bar. Als übergeordnete Einheit ermöglicht die sensible Welt die Einheit 
der Erfahrungen eines Individuums (PP 381). Auch die Einheit der Welt 
ist keine Syntheseleistung des Wahrnehmenden, »la synthèse n’est pas à 
faire, toujours déjà faite« (MSME 46), die Synthese ist also immer be-
reits vollzogen. Dies macht bereits deutlich, dass die sensible Welt zu-
mindest die aktuell wahrnehmbare Welt, m.a.W. den aktuell wahrnehm-
baren Ausschnitt der Welt, übersteigt.

Merleau-Pontys Interesse gilt jedoch auch der internen Struktur dieser 
Einheit Welt. In Phénoménologie de la perception meint Merleau-Ponty, 
Gegenstände seien durch »relations extérieures et mécaniques« (PP 87; 
»äußerlich-mechanische Beziehungen« (PdW 97)) miteinander verbun-
den. Die Struktur der Welt und die Relation der Dinge zueinander blieben 

11	 	»Die Welt hat ihre Einheit, ohne daß der Geist dazu gelangte, all ihre Facet-
ten miteinander zu verknüpfen und in der Konzeption eines Geometrals zu 
vereinigen.« (PdW 378)

LE MONDE SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

in Phénoménologie de la perception jedoch unterthematisiert. Spätes-
tens in der ersten Hälfte der 1950er-Jahre (MSME) beginnt Merleau-
Ponty die Welt als ein System zu verstehen. Er verwendet ab den frühen 
1950er-Jahren das Konzept des écart (also ein Konzept des ›Abstands‹; 
S(LIVS) 49, MSME). Es ist wohl seine Vorlesung zu Le monde sensible 
et le monde de l’expression, in der Merleau-Ponty das Konzept des écart 
erstmals auf den monde sensible anwendet (Smyth 2020: xix).12 Findet 
écart zunächst vor allem über Merleau-Pontys Rezeption von Ferdinand 
de Saussures Sprachtheorie Einzug in seine Philosophie (siehe dazu den 
Beginn von Le langage indirect et les voix du silence; (S(LIVS) 49)) und 
spricht er demnach von der Sprache als System von écarts, wendet er das 
Konzept kurz darauf auch auf ›Gegenstände‹ an. Er expliziert sein Ver-
ständnis von écart besonders deutlich am Beispiel eines Kreises:

Le cercle = mode d’écart. Ce par rapport à quoi il y a écart (la tangente 
au point considéré) n’est pas posé, est sous-entendu comme fond. L’écart 
lui-même n’est donc pas posé, défini. Simplement tout point qui ne l’ob-
servait pas est senti comme aberrant par rapport à cet usage du mou-
vement. De même verticale et horizontale non saisies pour elles-mêmes 
mais dans écart des choses avec elles. Donc comme niveaux. (MSME 
56; Hervorhebung i.O.)13

Diese Darstellung des Kreises als bestimmter Modus des Abstands nimmt 
in ersten Zügen bereits eine Diskussion vorweg, die später noch einmal auf-
gegriffen werden wird, die Frage der Erfassung von Sinn in der Wahrneh-
mung. Merleau-Ponty argumentiert an der hier zitierten Stelle gegen die 
Idee, dass das wahrgenommene Ding einem Wesen (essence) subsumiert 
wird (MSME 56). Für Merleau-Ponty sind nicht nur die einzelnen Dinge 
durch bestimmte innere (und äußere) Abstände charakterisiert, selbiges gilt 
auch für größere Systeme wie die Welt. Da die Welt ein System ist, ist sie 
Dinge (les choses) und nicht Ding (la chose); zugleich ist sie mehr als das:

Le sensible, ce ne sont pas seulement les choses, c’est aussi tout ce qui 
s’y dessine, même en creux, tout ce qui y laisse sa trance, tout ce qui y 

12	 	Die vermehrte Verwendung des Begriffs écart verweist, wie Kastl richtig an-
merkt, auf eine allgemeinere Veränderung des Vokabulars – von einer exis-
tentialistischen zu einer differenztheoretischen, diakritischen Begrifflichkeit 
(Kastl 2021: 173).

13	 	»Der Kreis = Modus der Divergenz. Das, in Beziehung zu dem es die Di-
vergenz gibt (die Tangente am in Betracht gezogenen Punkt), wird nicht ge-
setzt, wird als Hintergrund impliziert. Die Abweichung selbst ist also nicht 
gesetzt, definiert. Es wird schlicht jeder Punkt, der nicht beobachtet wird, 
als in Bezug auf diese Verwendung von Bewegung abweichend empfunden. 
Ebenso werden Vertikale und Horizontale nicht für sich selbst erfasst, son-
dern als Divergenz zu den Dingen, die mit ihnen sind. Also als Ebenen.« (ei-
gene Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

figure, même à titre d’écart et comme une certaine absence: ›Ce qui peut 
être saisi par expérience au sens originaire du mot, l’être qui peut être 
donné en présence originaire (das urpräsentierbare Sein) n’est pas tout 
l’être, et pas même tout l’être dont il y a expérience.‹ (S(PhiOmb) 217).14

Das Sensible, die sensible Welt, umfasst also nicht nur die Dinge selbst, 
sondern auch die Abstände oder Relationen zwischen diesen und Spu-
ren auf ihnen, also das, was sie verändert hat. Die sensible Welt ist ein 
diakritisches oder relationales System. Da die Welt als ein solches Sys-
tem von Abständen und Anspielungen (allusions) zu verstehen ist, ist der 
Sinn nicht geschlossen (clos), sondern eben in Differenz, im Abstand zu 
allem anderen zu sehen (Insti 46; PbPassiv 214).

2.2 Le corps sensible

Das zweite sensible ist der Körper oder ›Leib‹. Während der Begriff monde 
sensible ein in der französischen Sprache (und Philosophie) gängiger Begriff 
ist, ist der Ausdruck corps sensible eher ungewöhnlich15. Merleau-Ponty 

14	 	»Wahrnehmbar[/Sensibel; A.S.] sind nicht nur die Dinge, sondern auch al-
les, was sich an ihnen abzeichnet [auch zu verstehen als ›émerger‹, also ›her-
vorgehen aus‹; A.S.], selbst ihre Höhlungen, alles, was seine Spur zurück-
läßt, alles, was dort auftritt, selbst als Unterschied [oder Abstand; A.S.] und 
als eine bestimmte Abwesenheit: ›Nun ist aber zu beachten, daß das im ur-
sprünglichen Sinne Erfahrbare, das urpräsentierbare Sein, nicht alles Sein ist, 
auch nicht alles erfahrbare Sein.‹« (Z(PhiScha) 251) Diese Stelle gibt auch 
einen Teil von Merleau-Pontys Zitat aus Husserls Ideen II (Husserl 1952: 
163) wieder.

15	 	Diesen Gedanken verdanke ich Jocelyn Benoist. Benoist (2013) selbst geht 
der Wahrnehmung oder genauer dem Sinn der Wahrnehmung nach. Er ent-
wickelt dabei zugleich eine Kritik an gegenwärtigen Wahrnehmungsphilo-
sophien und an Merleau-Pontys Philosophie der Wahrnehmung. An letz-
tere schließt er zwar zunächst produktiv an, kritisiert dann aber, dass für 
Merleau-Ponty die Welt eine Welt der Stille (monde du silence) sei (ebd. 
177). Das sensible sei auf diese Weise zwar nicht durch die Abwesenheit von 
Bedeutungen charakterisiert, diese Bedeutungen seien aber nicht sprachlich, 
sondern stumm, sie seien nicht-positive Bedeutungen in dem Sinne, als sie 
urteilsfreie Bedeutungen sind (ebd. 178). Benoist beschreibt demgegenüber, 
dass das sensible jenes plastische Element der Wahrnehmung sei, in dem 
wir ›etwas machen‹ können, das uns in das Jenseits der Intentionalität mit-
reiße; es sein ein Feld des Echos und der Schwingungen. Benoist ruft also 
dazu auf, wieder zu lernen, den Lärm des sensible (Le bruit du sensible) zu 
verstehen (ebd. 189). Mit Lévinas beschreibt er den ›Lärm‹ als jene Dimen-
sion des sensible, die nicht mit dem Ausdruck in Verbindung steht und da-
her nicht Teil der Form/Gestalt, das nicht formalisiert ist (ebd. 194); gerade 

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

spricht keinesfalls mit derselben Häufigkeit vom corps sensible wie 
vom monde sensible, dennoch verwendet er diesen Ausdruck (bspw. in 
Natu3 340, Natu3 285, MEX 316, S(Préf) 22, hier spricht Merleau-
Ponty von »mon être passif et sensible«, also »meinem passiven und 
sensiblen Sein« (Z(VW) 20)). Dem corps sensible kommen dabei zwei 
Bedeutungen zu: Einmal ist sensible nur eine von zwei Seiten der Re-
lation mit der Welt (wenn Merleau-Ponty von sentant-sensible spricht 
(bspw. OE 21)), und es entspricht hier zumindest weitgehend ›sinnlich‹ 
im klassischen Sinne von wahrnehmbar, zugleich kann sensible beide 
Seiten dieser Relation mit der Welt abdecken (bspw. Natu3 285). Im 
Folgenden wird der Begriff in der zweiten, breiteren Lesart verwendet. 
Dass Merleau-Ponty neben dem monde sensible auch vom corps sensi
ble spricht, zeigt, dass er die beiden sensibles nicht von ihrer Getrennt-
heit her betrachtet, sondern dass diese aus seiner Perspektive durch ihre 
Gemeinsamkeit und dialektische Wechselseitigkeit zu verstehen sind.

Eine umfassende gegenwärtige Bestimmung des Menschen als sensibles 
Wesen entwickelte beispielsweise Burkhard Liebsch (2008). Die Argu-
mentationen von Liebsch und Merleau-Ponty laufen zumindest insofern 
in dieselbe Richtung, als beide menschliche Sensibilität in einem wei-
ten Sinne definieren.16 Sensibilität meint nicht schlicht »Reizbarkeit oder 
Empfindungsvermögen«, vielmehr eröffnen die menschliche Sensibilität 
oder das Nervensystem »Spielräume des Verhaltens« (ebd. 20). In den 
Blick genommen wird dabei der Mensch in seiner gesamten vielschichti-
gen Affizierbarkeit, nicht nur in seiner Wahrnehmungsfähigkeit oder -sen-
siblität in einem engen Sinne (ebd. 20). Liebsch stellt seine Argumenta
tion jedoch insofern breiter auf, als er unterschiedlichste Denktraditionen 

der Ton zeige sein Fremdsein (étrangeté) gegenüber der Intentionalität (ebd. 
196–97). Das Wahrgenommene (perҫu) sei intentional, das sensible hinge-
gen reell (ebd. 222).

		  Auch wenn mein Begriff des sensible oder vielmehr der sensibles weiter 
reicht als jener von Benoist, stimme ich ihm in seiner Suche nach dem 
›Lärm‹ des sensible zu. Weniger deutlich scheint, dass sich dieser ›Lärm‹ 
nicht auch in Merleau-Pontys Wahrnehmungsphilosophie finden lässt. Zwei 
Gründe sprechen für ein Vorhandensein dieses ›Lärms‹ bei Merleau-Ponty: 
(1) Merleau-Ponty spricht in verschiedenen Kombinationen von Stimmen 
und Schweigen. Schweigen ist bei ihm nicht in einem vollständig stummen 
(muet) Sinne zu verstehen (siehe unten, Kapitel 3.3.3); (2) stellt Merleau-
Ponty dem monde sensible den monde culturel dialektisch gegenüber. Die 
beiden Welten sind – aufgrund ihrer dialektischen Beziehung oder ihrer Be-
schaffenheit als zwei Schichten von Welt – nicht streng voneinander getrennt 
und der monde sensible tritt nicht in seiner Reinheit auf. Auch in dieser Hin-
sicht ›spricht‹ der monde sensible.

16	 	Diese Übereinstimmung überrascht nicht, greift Liebsch doch – in einem 
durchaus positiven Sinn – auf Merleau-Pontys Philosophie zurück.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

– von Lévinas bis Rawls und von Kirkegaard bis Merleau-Ponty – zusam-
menbringt.17 Auch seine Zielsetzung des Verstehens von »Spielräumen der
[…; A.S.] Sensibilität in ethisch-politischer Hinsicht auszuloten« (ebd.
38) weicht von der hier vorliegenden (und von jener Merleau-Pontys)
ab. In dieser Hinsicht ist seine Argumentation enger als jene, die hier ver-
folgt wird.

Merleau-Pontys Philosophie steht an zentraler Stelle der soziologi-
schen Debatten zu den Ausformulierungen und Konzeptualisierungen 
des Körpers und des Leibes (siehe bspw. Gugutzer 2015b; Gugutzer/
Klein/Meuser 2017). Die dabei hervorgehobenen Potentiale und Gren-
zen seiner Philosophie für die Soziologie sowie die auf seine Philosophie 
aufbauenden Ansätze sind jedoch kritisch zu betrachten, beruhen sie 
doch oftmals auf sehr eingeschränkten Werkausschnitten und/oder Les-
arten Merleau-Pontys.

2.2.1 Le corps und la chair: Körper, Leib, Fleisch?

Ebenso wie der Begriff sensible sind auch die Begriffe le corps und la 
chair selbst, genauso wie ihre Übersetzung, komplex. Die mit dieser Viel-
schichtigkeit einhergehenden Probleme zeigen sich besonders deutlich in 
der soziologischen Rezeption. Seit einiger Zeit scheinen der Körper be-
ziehungsweise der Leib ihren Platz in soziologischen Betrachtungen ge-
funden zu haben. Zum einen zeigt sich dies an der Positionierung der 
Körpersoziologie als eigenständige Bindestrichsoziologie (siehe bspw. 
Gugutzer 2006; Gugutzer/Klein/Meuser 2017). Zum anderen werden 
Körper und Leib zusehends auch in anderen soziologischen Feldern, 
etwa der Handlungstheorie, Praxistheorie, Affekttheorien, der Emoti-
onssoziologie oder der soziologischen Gewaltforschung, als zentral be-
trachtet. Die Soziologie des Körpers ist so einerseits eine spezifische Per-
spektive, die bestimmte eingeschränkte Phänomene in den Blick nimmt; 
andererseits stellt sie eine allgemeine soziologische Perspektive dar, die 
die Analyse unterschiedlichster Phänomene mit prägt. Einer der ersten 
deutschsprachigen Soziolog:innen, der die Unterthematisierung des Kör-
pers vor allem in der Handlungstheorie aufzeigte, war Hans Joas. Er 
stellte die Frage, »welche biologischen Voraussetzungen beim Menschen 
vorliegen müssen, damit überhaupt Handeln möglich ist« und versuch-
te, »die Entwicklung der Selbstgegebenheit des Körpers für den Han-
delnden aufzuklären« (Joas [1992] 2012: 252). Darauf wird unten im 

17	 	Auffällig sind seine wiederholten Bezüge auf Paul Valéry (bspw. Liebsch 
2008: Kap. IX, 2). Dies ist insofern von Interesse, da sich auch Merleau-
Ponty (u.a. im Kontext der Entwicklung seiner Idee von Sensibilität) viel-
mals auf Valéry bezieht (siehe Kapitel 2).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

Kontext des Körperschemas (siehe Kapitel 2.2.2.2) noch einmal zurück-
zukommen sein.

Die deutschsprachige Literatur zu Merleau-Ponty rückt zumeist sei-
nen Leibbegriff ins Zentrum, sodass von Merleau-Pontys Leibphänome-
nologie gesprochen wird (bspw. Gugutzer 2006: 22; Haller 2014: 170; 
Meyer 2021: 153).18 So etwa greift Rudolf Boehm, der Übersetzer von 
Merleau-Pontys Phénoménologie de la perception in das Deutsche, auf 
den Begriff des Leibes zurück und streicht dessen Bedeutung in Merleau-
Pontys Philosophie hervor, etwa wenn er in der Einleitung seiner Über-
setzung meint: In diesem Werk »findet eine Phänomenologie der Wahr-
nehmung ihre Grundlegung in der Phänomenologie des Leibes. Der Leib 
ist die Bedingung der Möglichkeit des Wahrnehmens« (Boehm 1966: V). 
Auch wenn Boehm und anderen zuzustimmen ist, dass Merleau-Pontys 
Wahrnehmungsphilosophie nicht ohne den Körper oder Leib gedacht 
werden kann, ist die Darstellung von Merleau-Pontys Philosophie als 
Leibphänomenologie allgemein in dreierlei Hinsicht kritisch zu betrach-
ten: (1) sollte seine Philosophie nicht auf eine des Leibes reduziert wer-
den, (2) scheint es ebenso wenig angebracht, sie auf phänomenologisches 
Denken zu reduzieren, vereinigte Merleau-Ponty doch unterschiedlichste 
Zugänge und entwickelte sowohl Momente einer Phänomenologie, ei-
ner Anthropologie, einer Ontologie (die im Einklang mit seiner Anthro
pologie entstand (Saint Aubert 2013: 22)), einer politischen Philosophie 
und einiges mehr, (3) vor allem aber läuft man durch die Übersetzung 
von Merleau-Pontys Begrifflichkeiten durch den deutschen Begriff ›Leib‹ 
Gefahr, vorschnell andere Deutungen des Leibes (auch in seiner Diffe-
renz zum Körper oder als zweites Konzept neben jenem des Körpers) in 
Merleau-Pontys Philosophie hineinzulesen. An dieser Stelle soll das drit-
te der genannten Probleme diskutiert werden.

Der französische Begriff le corps, den Merleau-Ponty in all seinen 
Werkphasen gebraucht, kann in das Deutsche sowohl als ›Körper‹ als 
auch als ›Leib‹ übersetzt werden. Sieht man sich Merleau-Pontys eigene 
Begriffsunterscheidungen an, so wird deutlich, dass er im strengen Sinne 
keine Philosophie des Leibes, sondern eine veränderte Form einer Kör-
perphilosophie entwickelt.19 Dies zeigt etwa folgendes Zitat: »Ce n’est 

18	 	Eine wesentliche Ausnahme stellt Jörg Michael Kastl dar, dessen Kritik an der 
Charakterisierung von Merleau-Pontys Philosophie als ›Leibphänomenolo-
gie‹ (Kastl 2021: 68) im Wesentlichen in dieselbe Richtung schlägt, wie die im 
Folgenden entwickelte. Auch Kastl spricht sich dagegen aus, le corps durch 
›Leib‹ zu übersetzen (ebd. 27). Kastl verbindet damit jedoch, anders als dies 
im vorliegenden Werk der Fall ist, eine Kritik an einer Lesart des Körpers im 
Sinne eines »romantischen Körperkonzepts«, also einer Vereinseitigung des 
Körpers auf seine subjektive oder phänomenologische Seite (ebd. 25).

19	 	Dies gilt in jedem Fall für Merleau-Pontys frühes Werk (in La structure du 
comportement und Phénoménologie de la perception sowie in kürzeren 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

jamais notre corps objectif que nous mouvons, mais notre corps phé-
noménal« (PP 123).20 Merleau-Ponty grenzt an dieser Stelle den ›ob-
jektiven Körper‹ (corps objectif) vom ›phänomenalen Körper‹ (corps 
phénoménal) ab und zeigt dadurch auf, dass er den Körper nicht in 
einem objektiven Sinne versteht oder als Sache begreift. Er entwickelt 
dabei nicht zwei distinkte Perspektiven auf den Körper/Leib; eine Un-
terscheidung von Körper und Leib nimmt er nicht vor (siehe unten). 
Selin Gerlek schreibt pointiert: »Merleau-Ponty verwendet den Aus-
druck ›Leiblichkeit‹ schlicht nicht.« (Gerlek 2020: 14)21 In La Structure 

Texten aus dieser Zeit verwendet Merleau-Ponty den Begriff le corps, bzw. 
den Begriff le corps in Kombination mit weiteren Begriffen, bspw. als le 
corps animé) und sein spätes Werk (in Texten wie Le philosophe et son om-
bre, L’œil et l’esprit oder der Préface von Signes verwendet Merleau-Ponty 
den Begriff le corps für sein Konzept des menschlichen Körpers, den Be-
griff la chair für das gemeinsame Element von Welt und Körper/Mensch). 
Eine gewisse Unsicherheit dahingehend, ob Merleau-Ponty eine solche Un-
terscheidung in seinem Spätwerk doch angedacht hatte, mag in Le visible 
de l’invisible aufkommen (v.a. VI 157). In den frühen 1950ern befindet sich 
das Konzept im Umbruch und Merleau-Ponty verwendet vereinzelt den Be-
griff la chair für den Leib, also für sein verändertes Körperverständnis. Ein 
besonders deutliches Beispiel findet sich etwa im Text zu seinem Vortrag 
L’homme et l’adversité: »Pour beaucoup de penseurs, à la fin du XIXe siècle, 
le corps c’était un morceau de matière, un faisceau de mécanismes. Le XXe 
siècle a restauré et approfondi la notion de la chair, c’est-à-dire du corps ani-
mé.« (S(HoAdv) 287; Hervorhebung A.S.); »Gegen Ende des neunzehnten 
Jahrhunderts war der Körper (corps) für viele Denker ein Stück Materie, ein 
Bündel von Mechanismen. Das zwanzigste Jahrhundert hat den Begriff des 
Leibes (chair), d.h. des lebendigen Körpers (corps animé), wiederhergestellt 
und vertieft.« (AuG(MWD) 75)) Hier stellt Merleau-Ponty dem Körper (le 
corps) den Leib (hier: la chair) gegenüber und setzt la chair mit dem corps 
animé gleich.

20	 	»Nie ist es unser objektiver Körper, den wir bewegen, sondern stets unser 
phänomenaler Leib« (PdW 131). Terminologisch korrekt wäre jedoch eben-
so folgende Übersetzung: »Nie ist es unser objektiver Körper, den wir bewe-
gen, sondern unser phänomenaler Körper« (eigene Übersetzung).

21	 	Gerlek rekonstruiert dennoch die Leib-Körper-Differenz in Merleau-Pontys 
Werk, streicht jedoch vor allem die Bedeutung, die dem Konzept der Korpo-
ralität darin zukommt, hervor (in ähnlicher Weise, wie einst Herman Coenen 
den Begriff der Leiblichkeit gegenüber dem Begriff des Leibes betonte (Coe
nen 1979: 245)). Vielen Befunden von Gerlek ist zuzustimmen, etwa jenem, 
dass es einen gewissen »blinden Fleck« (Gerlek 2020: 215) in der Fremder-
fahrung, aber auch in der Erfahrung des eigenen erfahrenden Körpers gibt 
(siehe bspw. SdV 256). Die Rekonstruktion einer Leib-Körper-Differenz ist 
jedoch keine unmittelbare Widergabe von Merleau-Pontys Überlegungen, 
sondern eine mögliche Rekonstruktion der in seiner Philosophie angelegten 

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

du comportement etwa spricht Merleau-Ponty von einem corps vi-
vant (übersetzt als ›lebendiger Leib‹, möglich wäre aber auch ›leben-
diger Körper‹; corps vivant ist zudem eine der üblichen Übersetzungen 
von Husserls Begriff des Leibes in das Französische (Saint Aubert 2013: 
354), weshalb corps vivant auch schlicht als Leib rückübersetzt wer-
den könnte) oder dem corps phénoménal (übersetzt als ›phänomenaler 
Leib‹, möglich wäre auch ›phänomenaler Körper‹) (SC 169; SdV 179). 
Zudem verwendet er den Begriff corps propre22 (übersetzbar als ›eige-
ner Leib‹ oder ›eigener Körper‹) (bspw. in Proj 10), zumeist schreibt er 
jedoch schlicht von le corps. Worauf Merleau-Ponty abzielt ist also we-
niger eine Abgrenzung vom Begriff des Körpers, noch eine Zurückwei-
sung dessen, dass Menschen körperliche Wesen sind und daher auch 
Materialität haben. Vielmehr geht es ihm um eine Ablehnung eines tra-
ditionell statischen Körperverständnisses und einer dualistisch-reduk-
tionistischen Philosophie. In den Übersetzungen von Merleau-Pontys 
Werken wird zwar zumeist der Leibbegriff verwendet, stellenweise wird 
jedoch auch auf den Begriff des Körpers zurückgegriffen. Kastl spricht 
in diesem Zusammenhang von einer »gewissen Willkürlichkeit« der Be-
griffsverwendung in der deutschen Übersetzung (nicht nur von Merleau-
Pontys Werk, sondern auch von jenem Pierre Bourdieus) (Kastl 2021: 
68). Diese vermeintliche Willkür scheint jedoch, zumindest in Teilen, 
auf bewusste Entscheidungen zurückzugehen. Bernhard Waldenfels, der 
an Übersetzungen und Herausgaben von Merleau-Pontys Werk beteiligt 
war und wesentlich zur Bekanntmachung von Merleau-Pontys Philoso-
phie im deutschsprachigen Raum beigetragen hat, meinte 1985:

Konzepte. Problematisch erscheint sie vor allem aus zwei Gründen: Merleau-
Pontys Begrifflichkeiten sind weniger eindeutig, als in dieser Rekonstruktion 
dargestellt (so etwa meint Merleau-Ponty, dass auch die Biologie nicht auf 
den objektiven Körper abziele (SdV 207; siehe Kapitel 2.2.2.1)) und da sie 
eine Zweiheit einführt, die selbst wiederum Fragen aufwirft (etwa jene nach 
der Relation der beiden ›Dinge‹, ›Phänomene‹ oder Perspektiven). Im Folgen-
den wird diese Zweiheit nicht übernommen, sondern der Begriff Körper für 
le corps in all seinen Facetten verwendet (siehe unten; Ende des Unterkapi-
tels). Dadurch soll nicht unterstellt werden, dass es keine (systematischen) 
perspektivischen Unterschiede auf den Körper – zwischen mir und anderen, 
zwischen dem Vollzug und der Reflexion – geben würde. Diese werden je-
doch als perspektivische Differenzen, nicht auf der Ebene der Begrifflich-
keiten rekonstruiert. Auf dieser inhaltlichen Ebene trifft sich die vorliegende 
Arbeit also an unterschiedlichen Stellen mit der Argumentation von Gerlek, 
deren Arbeit – trotz der eben beschriebenen Differenz der Lesarten – abso-
lute Würdigung verdient.

22	 	Diese Übersetzungen scheinen im gegebenen Kontext angemessen. In ande-
ren Kontexten wäre corps propre als ›sauberer Körper‹, ›reiner Körper‹ oder 
gegebenenfalls ›gepflegter Körper‹ zu übersetzen.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

Der Leib, der eigene wie der fremde, ist uns zweifach gegeben, einmal 
in der Funktion der Vermittlung, zum zweiten als Ding unter Dingen. 
Im ersten Fall spricht Merleau-Ponty, wo Eindeutigkeit geboten ist, vom 
›corps vivant, phénoménal, fonctionel‹ oder, mit G. Marcel, vom ›corps 
propre‹, im zweiten Fall vom ›corps objectiv‹ oder ›physical‹. Das ent-
spricht im Ansatz, in der konkreten Analyse freilich nur zum Teil, der 
Sartreschen Unterscheidung von ›corps-sujet‹ und ›corps-objet‹. Wir ma-
chen uns den Vorzug der deutschen Sprache zunutze und sprechen, wie 
schon Husserl und nach ihm Scheler und Plessner, einerseits vom ›Leib‹, 
andererseits vom ›Körper‹ oder verdeutlichend vom ›fungierenden Leib‹ 
und vom ›Körperding‹. (Waldenfels 1985: 156; Hervorhebung i.O.)23

Waldenfels ist sich also durchaus bewusst, dass er durch die Verwendung 
der Begriffe Körper und Leib im Kontext von Merleau-Pontys Philoso-
phie eine begriffliche Unterscheidung einführt, die so im französischspra-
chigen Original nicht vorliegt und in der französischen Sprache in ihrer 
gegenwärtigen Form nicht möglich ist. Dennoch fällt es Lesenden teils 
schwer, die Systematik der Begriffswahl in der Übersetzung nachzuvoll-
ziehen. Wesentlicher ist jedoch, dass Merleau-Ponty eine solche Unter-
scheidung selbst nicht vorgenommen hat (auch wenn es die Unterschei-
dung von Leib und Körper im Französischen nicht gibt, hätte er entweder 
die deutschen Begriffe oder durchgängig zwei verschiedene, zusammen-
setzte Begriffe, wie corps objectif und corps propre, verwenden können 
(siehe auch Gerlek 2020: 15)). Damit geht ein noch schwerwiegende-
res Problem einher: Die Verwendung der Begriffe Körper und Leib in 
der deutschsprachigen Übersetzung und Rezeption von Merleau-Pontys 
Philosophie legt nahe, dass er selbst in einem positiven Sinne von zwei 
›Dingen‹, ›Phänomenen‹ oder analytisch trennbaren Perspektiven (wie 
Waldenfels es beschreibt: »einmal in der Funktion der Vermittlung, 
zum zweiten als Ding unter Dingen« (Waldenfels 1985: 156; siehe Zitat 
oben)) spreche. Eine solche parallele Verwendung von zwei Begriffen (in 
einem positiven Sinne) lässt sich in Merleau-Pontys Philosophie jedoch 
keinesfalls (systematisch) finden. Wenn Merleau-Ponty vom corps ob-
jectif oder durch ähnliche Begrifflichkeiten vom ›Körper‹ im naturwis-
senschaftlich-physiologischen Sinn spricht, dann ausschließlich in einem 
negativen Sinne – als Zurückweisung anderer Konzeptionen. Keinesfalls 
führt Merleau-Ponty einen Körper-Leib-Dualismus ein, wie er in der ge-
genwärtigen deutschsprachigen Soziologie immer wieder diskutiert wird. 
Protagonist:innen dieses Diskurses sind allen voran Robert Gugutzer 
und Gesa Lindemann, die sich in diesen Unterscheidungen auf Hermann 

23	 	Auch Hermann Schmitz, dessen Unterscheidung von Leib und Körper im 
folgenden Absatz besprochen wird, bezeichnet es als ein »ganz ungewöhn-
liche[s] Glück«, dass die deutsche Sprache über die beiden Begriffe ›Leib‹ 
und ›Körper‹ verfüge (Schmitz 2011: 5).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60

Schmitz und Helmuth Plessner berufen. Lindemann arbeitet Plessners Un-
terscheidung von ›Leibsein‹ und ›Körperhaben‹ aus, wobei ersteres für 
das »eigene leibliche Erleben« steht, letzteres für den Körper im Raum, 
den Körper im naturwissenschaftlichen Sinne (Lindemann 2017: 63). Für 
Plessner sind Menschen ›unaufhebbar‹ Körper und Leib; Leib und Kör-
per beziehen sich zwar nicht auf materiell verschiedene Dinge, sie fallen 
jedoch nicht zusammen (Plessner 1928: 294–95). Im Hintergrund steht 
das – überaus löbliche – Ansinnen, die »quasimentalistische Borniert-
heit« der Soziologie aufzuheben und »Verkörperung grundlegend in die 
Konzeption von Sozialität« einzubeziehen (Lindemann 2005: 115). Gu-
gutzer beschreibt, dass sich die Körpersoziologie unter anderem für den 
»Körper als Ort von Leiberfahrungen« (Gugutzer 2006: 16; Hervorhe-
bung i.O.) interessiere. Zentraler Bezugspunkt dieser körpersoziologi-
schen Forschungsrichtung sei Merleau-Pontys »Körper in der Selbstwahr-
nehmung« (nicht »sichtbarer Effekt gesellschaftlicher Strukturen«), also 
der ›lived body‹ oder ›Leib‹ (ebd. 16). Auch wenn Merleau-Pontys Phi-
losophie von Gugutzer (zurecht?) als Ausgangspunkt dieser Forschungs-
bemühungen angesehen wird, arbeitet er selbst mit den Konzepten und 
Unterscheidungen von Schmitz (bspw. in Gugutzer 2015a). Schmitz Inte-
resse gilt primär dem »eigenleiblichen Spüren« (Schmitz 1985: 71). Seine 
Unterscheidung von Leib und Körper ist insofern komplex, als er noch 
einmal zwei Bedeutungen des Körpers unterscheidet – den »sinnfälligen 
Körper« (der »an der Oberfläche sichtbar und tastbar ist«) und den »na-
turwissenschaftlichen Menschenkörper« (Schmitz 2011: 143). Keiner 
von beiden ist mit dem Leib ident; vielmehr kommt der Leib ohne »Be-
sehen und Betasten des materiellen Körpers« aus (ebd. 2), und auch eine 
»Ausfahrt des Leibes aus dem Körper« wäre vor diesem Hintergrund 
nicht »erstaunlich« (ebd. 144). Bedeutsamkeit, Nutzen und Angemessen-
heit einer solchen Unterscheidung durch die genannten Protagonist:in-
nen und in der Soziologie allgemein können hier nicht näher diskutiert 
werden.24 Auch wenn manche Traditionen der Körpersoziologie oder der 
soziologischen Beschäftigung mit dem Körper produktiv an Merleau-
Pontys Philosophie anschließen, gilt es festzuhalten: Wenn Merleau-Ponty 
also den corps, wie Waldenfels (bspw. Waldenfels 1985: 163–69) richtig 
beobachtet, als etwas Zweideutiges oder Ambigues einführt, dann ist die 
Pointe gerade, dass es sich bei dem corps um ein zweideutiges Gebilde 
handelt, nicht um zwei wie auf immer aufeinander bezogene oder mitei-
nander verbundene Gebilde (siehe auch Kastl 2021: 70–71). Der grund-
sätzlich begrüßenswerte Versuch, die Stärken der deutschen Sprache in 
diesem Kontext zu nutzen, führt zu wenig wünschenswerten Unstimmig-
keiten. Dies lässt sich anschaulich an einigen praktischen Beispielen, die 

24	 	Für eine Kritik an der propagierten geschichtlichen Entwicklung der begriff-
lichen Unterscheidung von Leib und Körper siehe (Kastl 2021: 69–86).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

Lucy Osler (2021: 7) in diesem Kontext nennt, explizieren: Wenn eine 
Chirurgin eine Blindarmoperation durchführe oder ein Schneider den 
Hosenbund abmesse dann wende sie:er sich – so Osler – dem Körper (ob-
jective body) zu, nicht dem Leib. Doch ebenso ließe sich die Erfahrung 
dieser Personen wie folgt beschreiben: Die:der Chirurgin arbeitet an ei-
nem Körper, der wesentlich lebender Organismus und Körper mit Bewe-
gungsfähigkeit ist. Während sie:er schneidet, steht sie:er in Austausch mit 
Kolleg:innen, die Lebenszeichen und künstlichen Schlaf überwachen; ih-
re:seine Arbeit ist auch darauf gerichtet, dass Schnitte und Nähe gut ver-
wachsen können, keine bewegungseinschränkenden Narben hinterlassen 
etc. Die:der Schneider:in legt das Maßband um die Hüfte, versucht den 
Umfang, trotz der Bewegung des Bauches durch die Atmung zu messen, 
bedenkt beim Messen und Berechnen von Umfang und Länge des Klei-
dungsstücks gekonnt die üblichen Bewegungen der Person (gehen, sitzen, 
beugen etc.). Ihre:Seine Arbeit unterscheidet sich wesentlich von jener, die 
vielleicht an den Tag gelegt werden könnte, wenn man Kleidungen für 
Puppen oder einen Leichnam schneidert.

Die Komplexität der Begrifflichkeit erhöht sich weiter, wenn man den 
Begriff la chair mit einbezieht, der ab Anfang der 1950er Eingang in 
Merleau-Pontys Werk findet (zuerst verwendet er den Begriff in S(Ho-
Adv)/AuG(MWD)/MEX; vgl. Saint Aubert 2013: 138)25. Dieser Begriff 
ersetzt le corps nicht, wie etwa Le visible et l’invisible zeigt (bspw. VI 
180; SuU 180; SuU 157). La chair ist in der französischen Phänomeno-
logie eine der üblichen Übersetzungen von Husserls Begriff des ›Leibes‹ 
(Dupond 2008: 17). Die Übersetzung von Leib in das Französische ist 
ebenso komplex wie die Übersetzung der Begriffe corps und chair in das 
Deutsche. Die beiden möglichen Übersetzungen von Leib – corps prop-
re und chair – decken jeweils nur einen Teil der Bedeutung des Leibbe-
griffs ab, ersterer die Bedeutung des Leibes als mein Leib, letzterer die 
Bedeutung des Leibes als sensibel im Sinne von spürend-spürbar (Saint 
Aubert 2004: 148); ein geeigneter Kompromiss scheint eine Übersetzung 
als corps-de-chair (ebd. 149). Auch wenn Husserls Begriff des Leibes 
teils mit la chair übersetzt wird, führt Merleau-Ponty seinen Begriff von 
la chair ausdrücklich als einen neuen Begriff und nicht als eine Überset-
zung von Husserls Leibbegriff ein (ebd. 147–48). In seiner Bearbeitung 
von Husserls Werk verwendet Merleau-Ponty den Begriff la chair nicht 
für dessen Leibbegriff (ebd. 148–58).

In der Übersetzung von Merleau-Pontys Werk in das Deutsche wird 
für la chair teils der Begriff des ›Leibes‹ gebraucht (bspw. Z(PhiScha) 

25	 	Vereinzelt verwendet Merleau-Ponty den Begriff bereits in Phénoménologie 
de la perception, dort allerdings noch in anderen Bedeutungen (wenn er etwa 
von »une personne en chair et en os«, also einer »Person von Fleisch und 
Bein« (PP 394, PdW 393) spricht), wie auch Dupond (2008: 17) feststellt.

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62

244 – hier ›leibhaft‹ für ›dans sa chair‹ – diesen Begriff verwendet auch 
Merleau-Ponty selbst an dieser Stelle i.O. (S(PhiOmb) 211)), teils jener 
des ›Fleisches‹. In Le visible et l’invisible, dem oftmals als wesentliches 
Element von Merleau-Pontys Spätwerk beschriebenen fragmentarischen 
Werk, ist die Übersetzung als ›Fleisch‹ vorherrschend. Hervorzuheben ist, 
dass die Übersetzenden die Unklarheit der Übersetzung thematisieren: 
So etwa meint Bernhard Waldenfels in einer Fußnote in Das Sichtbare 
und das Unsichtbare, dass die Übersetzung durch ›Fleisch‹ geeignet sei, 
»um den elementaren, textuellen, prozesshaften Charakter dieses ›Mi-
lieus‹ zu wahren und eine anthropologisch verengte Auffassung fernzu-
halten« (SuU 193). Waldenfels betont jedoch auch die »unüberhörbare« 
Nähe zu Husserls Leibbegriff (SuU 193).

La chair ist auch im Französischen kein simpler Begriff. La chair ist ein 
eigenwilliger Stoff – nicht fest wie Knochen, nicht flüssig wie Blut, nicht 
Oberfläche wie die Haut (Saint Aubert 2018: 102). Der Begriff hat bibli-
schen Ursprung und meint ein chair, das die konkrete Manifestation ei-
ner Seele ist (die davon untrennbar ist) (ebd. 103–4). Daher könne man 
letztlich auch nicht davon sprechen, dass der Mensch la chair habe, son-
dern einzig davon, dass er la chair sei (ebd. 104).26 Diese Charakterisierung 
trifft sich mit Merleau-Pontys Beschreibung, dass der Mensch sein Körper 
sei, nicht einen Körper habe (PP 175; PP 90; siehe Kapitel 2.2). La chair 
hat heute weiterhin eine theologische Bedeutung, eine ästhetische und mo-
ralische Bedeutung sowie eine empirische Bedeutung, die im Wesentlichen 
als Körper, Leib und Fleisch übersetzbar sind (Saint Aubert 2004: 149).

Merleau-Ponty selbst schien sich in seiner Verwendung des Begriffs 
la chair nicht immer sicher zu sein. Dies zeigt sich etwa an seinen syste-
matischen Korrekturen des Begriffs la chair in schéma corporel in den 
unterschiedlichen Manuskriptversionen von L’œil et l’esprit (Saint Au-
bert 2013: 193). Manche Verwendungen des Begriffs la chair durch 
Merleau-Ponty legen nahe, diesen durch ›Fleisch‹ zu übersetzen. Dies 
ist einerseits dann der Fall, wenn er von »chair et os« (also Fleisch und 
Knochen oder Bein) spricht (wie etwa in PP 394; oder »animal de chair« 
(PbPassiv 254)). Dies scheint zudem eine Übersetzung, die es ermöglicht, 
Merleau-Pontys Gedankengang eines chair du monde in Einheit mit dem 
chair im körperlichen Sinne zu folgen (siehe Kapitel 2.5.1). Problema-
tisch ist der Begriff des Fleisches zunächst, da dieser Merleau-Pontys Phi-
losophie terminologisch befremdlicher erscheinen lässt, als sie dies sein 
würde, wenn man schlicht am Begriff des Leibes festhalten würde. Auch 
wenn sich die Übersetzung von ›Leib‹ für le corps und von ›Fleisch‹ für 
la chair eingebürgert hat, soll im Folgenden der Begriff des ›Körpers‹ für 

26	 	Sowohl die Verwendung in katholisch-religiösen Kontexten als auch das 
Sein und nicht Haben von la chair deuten (einmal mehr) auf Ähnlichkeiten 
mit dem deutschen Begriff des Leibes hin.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

le corps verwendet werden; was la chair angeht, wird am französischen 
Originalbegriff festgehalten.27 Damit ist das Argument verbunden, dass 
Merleau-Ponty mit le corps einen anderen oder konsequenteren Körper-
begriff entwickelte, durch la chair eine weitgehend neue Begrifflichkeit. 
Durch die erste Wahl wird der problematische Dualismus von Körper 
und Leib vermieden und stärker an Merleau-Pontys eigener begrifflicher 
Entwicklung festgehalten, die zweite Wahl ist dadurch begründet, dass 
Merleau-Ponty mit la chair zwar auch den Leib meint, jedoch darüber hi-
nausgeht. Würde man la chair konsequent durch ›Leib‹ übersetzen, wür-
den teils schwer verständliche Formulierungen (wie ›der Leib der Welt‹ 
(la chair du monde)) entstehen.

Die Problematik des Körpers und/oder des Leibes in Merleau-Pontys 
Philosophie ist jedoch weit umfangreicher als das bislang beschriebene 
Problem der Übersetzung. Ein Grund für die teils unklare und vielfältige 
Begrifflichkeit Merleau-Pontys zum Thema scheint darin zu liegen, dass 
Merleau-Ponty die Begriffe des Körpers beziehungsweise des Leibes in 
Auseinandersetzung mit unterschiedlichsten Werken und Entwicklungen 
seiner Zeit formulierte. Die Bedeutung dieses historischen Kontextes für 
genau dieses Körperverständnis streicht Merleau-Ponty selbst mehrfach 
hervor. Dies beschränkt sich nicht nur auf wissenschaftliche Entwick-
lungen, wie jene in der Psychologie (S(HoAdv)), sondern bezieht sich 
etwa auch auf das Kino und die dazugehörigen technischen Entwicklun-
gen (S(CNP)) und die Literatur (S(HoAdv)). Er spricht in diesem Kon-
text auch von einer »bestimmten Weltsicht«, die einer »Generation« ge-
meinsam sei (S(CNP)).

Die Entwicklung eines anderen Körperverständnisses ist, wie die fol-
genden Abschnitte zeigen werden, auf jeden Fall eines der zentralen Mo-
tive Merleau-Pontys. Die begrifflich-terminologische Problematik, die 
weit über Merleau-Pontys Philosophie hinausgeht (sondern etwa auch 
das Werk Pierre Bourdieus betrifft), zeigt sich auch in gegenwärtigen Su-
chen nach einem dritten Weg zwischen Körper und Geist, Materie und 
rein innerlichem Leib-Sein. Den inhaltlichen Fragen zum Körper ist eine 
weitere Einschränkung voranzustellen: Wenn im Folgenden vom Kör-
per die Rede ist, dann ist damit der menschliche Körper beziehungswei-
se der Mensch als körperliches Wesen gemeint. Durch diese Beschrän-
kung auf den Menschen soll keinesfalls argumentiert oder angedeutet 
werden, dass nur Menschen körperliche Wesen (im Sinne Merleau-Pon-
tys) sind. In Merleau-Pontys Werken finden sich Anhaltspunkte für 
eine Philosophie aller körperlichen Wesen, dies ist jedoch nicht Thema 

27	 	Auffällig ist, dass Kastl zwar die Übersetzung von le corps ausführlich und 
kritisch diskutiert, sich jedoch hinsichtlich la chair unkritisch dem üblichen 
Sprachgebrauch – also weitgehend der Übersetzung als ›Fleisch‹ – anschließt 
(bspw. Kastl 2021: 115).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64

der vorliegenden Bearbeitung seiner Philosophie hin zu einer Theorie 
menschlicher Begegnungen auf Distanz.

2.2.2 Le corps sensible

Was zeichnet also den Körper aus und wie unterscheidet sich dieser aus 
der Perspektive Merleau-Pontys vom ›objektiven Körper‹? Eines der we-
sentlichen Merkmale des Körpers ist es, dass er für den jeweiligen Men-
schen nicht einfach ein Objekt unter anderen ist. Ein Gegenstand sei 
›vor‹ mir, sei etwas, das sich langsam weiter entfernen und das letzt-
lich auch zur Gänze aus meinem Gesichtsfeld verschwinden kann (PP 
106); das soll heißen, dass seine Abwesenheit immerzu (eine notwendi-
ge) Möglichkeit ist (PP 106, SdV 247). Den Körper zeichnet hingegen 
eine gewisse ›Ständigkeit‹ aus, die Merleau-Ponty als »une permanence 
de mon côté« (PP 106), also eine Ständigkeit »meinerseits« (PdW 115), 
beschreibt. Der Körper ist also immer ›da‹ bei mir, für mich und mit mir 
(PP 106). Dahingegen kann ich die Perspektive, die ich auf Objekte habe, 
in einem gewissen Ausmaß mitbestimmen (ich kann etwa um sie herum-
gehen). Dieser so verstandene Körper ist nicht lediglich im Besitz des je-
weiligen Menschen; vielmehr ist der jeweilige Mensch sein Körper – »je 
suis mon corps« (PP 175; PP 90). Der Körper ist weder reines Objekt 
noch reines Subjekt, sondern ein »troisième genre d’être« (PP 402), eine 
»dritte Seinsweise« (PdW 401).

Wie die Welt, so ist auch der Körper sensibel. Der Körper ist allen an-
deren Objekten gegenüber ein ›objet sensible‹ (PP 273) oder ›chose sen-
sible‹ (Natu3 374), also ein »empfindlicher Gegenstand« (PdW 276), eine 
›sensible Sache‹. Er wird von uns als sensibler Körper erlebt (Alloa 2017: 
36). Um die volle Bedeutung dieser ambiguen Begrifflichkeit zu erfassen, 
bedarf es einer etwas umfangreicheren Beschreibung von Merleau-Pontys 
Körperverständnis.

Wenn im Folgenden mit Merleau-Ponty der Körper als sensibel re-
konstruiert wird, so meint diese Sensibilität zunächst eine unabdingbare 
Eigenschaft des Körpers. Es sei jedoch vorweggenommen, dass die ge-
naue Ausgestaltung, Intensität, Latenz und Bedeutsamkeit von Momen-
ten oder Formen der Sensibilität historisch und kulturell variabel sind.28

28	 	Ob die historische Veränderung im Sinne einer allgemeinen, richtungsoffe-
nen Transformation (Liebsch 2008: 24) oder eines »Vorrücken der Scham- 
und Peinlichkeitsschwellen« (Elias 1978) (was Liebsch kritisiert) zu verste-
hen ist, ist eine empirische Frage.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

2.2.2.1 Ein anti-dualistisches Körperverständnis

Die Überwindung des Körper-Geist-Dualismus sieht Merleau-Ponty nicht 
nur als ein Ziel seiner eigenen Philosophie, sondern als eine allgemeinere 
Entwicklung seiner Zeit.29 So meint er in einer Rede im Jahr 1951 über 
die damals nähere Vergangenheit: »Notre siècle a effacé la ligne de par-
tage du ›corps‹ et de l’›esprit‹ et voit la vie humaine comme spirituelle et 
corporelle de part en part« (S(HoAdv) 287).30 Für Merleau-Ponty selbst 
ist die Überwindung dieses Dualismus bereits in seiner Dissertation (La 
structure du comportement) ein zentrales Motiv, auf das er in den da-
rauffolgenden zwei Jahrzehnten regelmäßig zurückkommt. Ein wesent-
liches Argument Merleau-Pontys ist es, dass es nur möglich sei, diesen 
Dualismus zu überkommen, wenn man sowohl den Körper als auch das 
Bewusstsein anders denke, als dies klassischerweise der Fall ist. Hinsicht-
lich des Körpers richten sich seine Abgrenzungsbemühungen vor allem 
gegen die Anatomie sowie die Physiologie und deren Idee eines ›objek-
tiven‹ (PdW 402) oder ›realen‹ (SdV 219) Körpers, vor allem da sie den 
Körper isoliert betrachteten (SdV 219). Dieser ›objektive‹ Körper werde 
als »Ansammlung von Organen« (SdV 219) als édifice de molécules 
(»Molekulargebäude«) oder als amas de cellules (»Zellhaufen«) (PdW 
402, PP 408) verstanden. Ein so verstandener Körper entspreche jedoch 
nicht dem Körper, so wie wir ihn erfahren (SdV 219), und er könne nicht 
von einem Bewusstsein »bewohnt« sein (PdW 402). Spricht Merleau-
Ponty vom Körper, so wie er erfahren wird, so führt er damit keine Tren-
nung zwischen einem ›von innen‹ und einem ›von außen‹ Erfahrbaren ein 
und ebenso keine Unterscheidung von Erfahrung/Erfahrbarem und Phy-
sischem; er führt also, wie oben (siehe Kapitel 2.2.1) bereits ausgeführt, 
keine Trennung von Körper und Leib ein. Merleau-Ponty argumentiert 

29	 	An dieser Stelle weicht die hier vorliegende Argumentation wesentlich von 
jener Kastls ab, der ›festhält‹, »dass bei allen wohlfeilen Beteuerungen einer 
Überwindung des Cartesianischen Dualismus auch heute niemand ehrlicher-
weise für sich in Anspruch nehmen kann, wesentlich über den Diskussions-
stand dieser beiden [gemeint sind Elisabeth von der Pfalz und René Des-
cartes; A.S.] bemerkenswerten Persönlichkeiten des 17. Jahrhunderts hinaus 
gekommen zu sein.« (Kastl 2021: 91) Dies gälte auch für Merleau-Ponty, bei 
dem er eine »Teil-Rehabilitation des Cartesianismus« ausmacht (ebd. 105–
7). Merleau-Ponty sei kein Dualist, bleibe aber »redlicherweise […; A.S.] bei 
den klassischen dichotomen/dualen Kategorien, wo sie phänomenologisch 
und generell mit wissenschaftlichen Mitteln nicht aufhebbar sind«. Kastl 
spricht von einer »Cartesianischen Differenz«, um dies und das Nicht-Du-
alistische hervorzustreichen (ebd. 106).

30	 	»Unser Jahrhundert hat die Trennungslinie zwischen dem ›Körper‹ (corps) 
und dem ›Geist‹ (esprit) ausradiert und sieht das menschliche Leben als 
durch und durch geistig und körperlich.« (AuG(MWD) 75)

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66

dabei auch, dass selbst die Biologie letztlich auf den phänomenalen Kör-
per, als »Zentrum vitaler Aktionen« (und nicht den objektiven Körper im 
klassischen Sinne) abziele (SdV 207). Später meint Merleau-Ponty, dass 
der Körper psycho-physisch sei (SuU 217).

Merleau-Ponty gesteht anderen philosophischen Traditionen also zu, 
dass eine Verbindung von ›objektivem‹ Körper und Bewusstsein nicht 
denkbar ist, sehr wohl möglich ist diese Verbindung jedoch mit dem im 
nicht-objektiven Sinne verstandenen Körper:

Le corps phénoménal, avec les déterminations humaines qui permettaient 
à la conscience de ne pas se distinguer de lui, va passer à la condition d’ap-
parence; le ›corps réel’ sera celui que l’anatomie ou plus généralement les 
méthodes d’analyse isolante nous font connaître: un ensemble d’organes 
dont nous n’avons aucune notion dans l’expérience immédiate et qui in-
terposent entre les choses et nous leurs mécanismes, leurs pouvoirs in-
connus. (SC 204)31

Während also der ›phänomenale Körper‹ immer bereits mit dem Bewusst-
sein verbunden ist, wäre eine solche Verbindung mit dem ›objektiven Kör-
per‹ für Merleau-Ponty nicht denkbar. Es bedarf für diese Verbindbarkeit 
jedoch nicht nur eines veränderten Körperverständnisses, sondern auch 
eines anderen Verständnisses des Bewusstseins. Für Merleau-Ponty ist 
das Bewusstsein keine »conscience constituante et comme un pur être-
pour-soi« (PP 404)32 oder ein »je pense que« (PP 160; i.O. unter Anfüh-
rungszeichen; also ein »Ich denke zu ...« (PdW 166)). Das Bewusstsein 
steht für ihn in einer sich-verhaltenden Beziehung zur Welt. Es ist als ein 
wahrnehmendes Bewusstsein (conscience perceptive, PP 404) und als »je 
peux« (PP 160; »ich kann« PdW 166) zu verstehen. Als solches ist es »le 
sujet d’un comportement« (PP 404; »Subjekt des Verhaltens« oder eines 
Verhaltens (PdW 403)), ein »être au monde ou existence« (PP 404; »Sein-
zur-Welt oder Existenz« (PdW 403)); m.a.W. »La conscience est l’être à 
la chose par l’intermédiaire du corps.« (PP 161)33 Das so verstandene 
Bewusstsein ist »verwurzelt« mit dem Körper, es ist also »verleiblicht« 
(AuG(KS) 99). Und dies bedeutet andererseits auch, dass der Körper »sei-
nerseits durch und durch beseelt« (AuG(KS) 101) ist.

31	 	»Der phänomenale Leib [bzw. Körper; A.S.] mit seinen menschlichen Bestim-
mungen, die es dem Bewußtsein erlauben, zwischen ihm und sich selbst kei-
nen Unterschied zu machen, geht über in den Zustand bloßen Scheins [ap-
parence; i.O.]; der ›reale Körper‹ ist nun jener Körper, den die Anatomie und 
ganz allgemein die Methoden der isolierten Analyse uns erkennen lassen: eine 
Ansammlung von Organen, von denen wir uns in der unmittelbaren Erfah-
rung keinen Begriff machen und die zwischen die Dinge und uns ihre Me-
chanismen, ihre unbekannten Vermögen einschieben.« (SdV 219–20)

32	 	»[K]onstituierendes Bewusstsein und reines Für-sich-sein« (PdW 403).
33	 	»Bewußtsein ist Sein beim Ding durch das Mittel des Leibes.« (PdW 168)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

Mon ›psychisme‹ n’est pas une série d’›états de conscience‹ rigoureuse
ment fermés sur eux-mêmes et impénétrables pour tout ›autre‹. Ma 
conscience est d’abord tournée vers le monde, tournée vers les choses, 
elle est avant tout rapport au monde. La conscience d’autrui, elle aussi, 
est avant tout, une certaine manière de se comporter à l’égard du monde. 
C’est alors dans sa conduite, dans la manière dont autrui traite le monde 
que je vais pouvoir le trouver. [i.O. Absatz; A.S.] Si je suis une conscience 
tournée vers les choses, je peux y rencontrer des actions qui sont les ac-
tions d’autrui, trouver à ces actions un sens, parce qu’elles sont pour 
mon propre corps des thèmes d’activité possibles. (P(RAE) 176)34

In dieser Vorlesung an der Sorbonne (1951), in der sich Merleau-Ponty 
mit der Relation des Kindes zur:zum Anderen beschäftigt, argumentiert 
Merleau-Ponty also, dass das Bewusstsein nicht in sich geschlossen ist, 
sondern als ein mit dem Körper verbundenes – verkörperlichtes – Be-
wusstsein der Welt zugewandt oder ›zur-Welt‹ ist und sich dort verhält 
(das Bewusstsein der:des Anderen ist dann in einem gewissen Ausmaß 
mittels ihres:seines Verhaltens in der Welt zugänglich).

Dass Merleau-Ponty den Körper nicht als ›geistloses‹ Objekt ver-
steht, bedeutet letztlich auch, dass Merleau-Ponty den Körper als fähi-
gen, praktizierenden Körper versteht: »nous avons vu que le corps n’est 
pas un mécanisme fermé sur soi, sur lequel l’âme pourrait agir du de-
hors. Il ne se définit que par son fonctionnement qui peut offrir tous les 
degrés d’intégration.« (SC 218)35 Fähigkeit und Offenheit prägen nicht 
nur den Körper selbst, sondern mit diesem auch die Relation des Kör-
pers zur Welt.

34	 	»Mein ›Psychismus‹ ist keine Reihe von ›Bewusstseinszuständen‹, streng in 
sich geschlossen und für jedes ›Andere‹ undurchdringlich. Mein Bewusst-
sein ist zuerst der Welt zugewandt, den Dingen zugewandt, es ist vor allem 
Beziehung zur Welt. Das Bewusstsein der:des Anderen, es ist auch vor allem 
eine bestimmte Weise, sich mit Bezug zur Welt zu verhalten. Es ist also in sei-
nem:ihrem Verhalten, in der Art und Weise wie die:der Andere mit der Welt 
umgeht, in der ich sie:ihn finden können werde. [i.O. Absatz; A.S.] Wenn 
ich ein den Dingen zugewandtes Bewusstsein bin, kann ich dort die Hand-
lungen finden, die die Handlungen der:des Anderen sind, in diesen Hand-
lungen einen Sinn finden, weil sie für meinen eigenen Körper die Themen 
möglicher Handlungen sind.« (eigene Übersetzung)

35	 	»Wir haben gesehen, daß der Leib [bzw. Körper; A.S.] kein in sich geschlos-
sener Mechanismus ist, auf den die Seele von außen her einwirkten könnte. 
Er wird ausschließlich definiert durch seine Tätigkeit, die alle möglichen In-
tegrationsstufen aufweisen kann.« (SdV 235)

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68

2.2.2.2 Der fähige Körper und das Körperschema

Die vorangegangenen Beschreibungen zeigen nicht nur, dass Merleau-
Ponty sowohl klassische Konzeptionen des Bewusstseins als auch des 
Körpers ablehnt, sondern auch, dass er den Körper als etwas versteht, 
das in einer bewegend-wahrnehmenden Beziehung zur Welt und zu an-
deren steht (Natu3 270). Diese Beziehung zur Welt verdeutlich zum einen 
das Problem der Distanz (wie ist Distanz möglich, wo der Körper doch in 
einer unmittelbaren Beziehung zur Welt steht?), zum anderen ist sie der 
Ausgangspunkt für die Lösung des Problems (denn das Problem der Dis-
tanz, die auch räumliche Distanz ist, kann nur vor dem Hintergrund der 
Beziehung von Körper und Welt gelöst werden). Merleau-Ponty versteht 
den Körper in einem aktiv-passiven Sinne als »fähig zu« – fähig sich zu 
bewegen und wahrzunehmen (PdW 184), fähig zu handeln (PP 122) oder 
fähig zu bestimmten Verhaltensweisen (PP 406) und fähig sensibel zu sein 
(P(RAE) 204). Den Körper als ›fähig zu …‹ zu verstehen, setzt eine be-
stimmte Beschaffenheit oder Struktur des Körpers voraus.

Der Körper im Sinne Merleau-Pontys hat zwei Seiten (beziehungs-
weise »Blattseiten« ((SuU 179)) oder Schichten – er ist, wie später noch 
näher ausgeführt werden wird (siehe Kapitel 2.3.1.8), in einem senso-
motorisch, bewegt und wahrnehmend, ist zugleich empfindend und emp-
findbar (SuU 180), zugleich berührend und berührbar (touchant-tou-
ché), zugleich sichtbar und sehend (voyant-visible) (bspw. VI 307–10). 
Der Körper ist Ding unter Dingen (chose parmi les choses) und dasjeni-
ge, das die Dinge (sehend und berührend) wahrnimmt (VI 180).36 Ist der 

36	 	Ähnlich lauten Pierre Bourdieus Beschreibungen in seinen Méditations pas-
caliennes: »Le monde me comprend, m’inclut comme une chose parmi les 
choses, mais, chose pour qui il y a des choses, un monde, je comprends 
ce monde; et cela, faut-il ajouter, parce qu’il m’englobe et me comprend« 
(Bourdieu 1997: 157; Hervorhebung i.O.) bzw. »Die Welt erfaßt mich, 
schließt mich als Ding unter Dingen ein, aber als Ding, für das es Dinge gibt, 
ja eine Welt, erfasse ich diese Welt; und dies, wie man hinzufügen muß, ge-
rade weil sie mich umfängt und erfaßt« (Bourdieu [1997] 2013: 167; Her-
vorhebung i.O.). Ob die erstaunlich gleiche Beschreibung an dieser Stelle 
auf Bourdieus Kenntnis von und Nähe zu Merleau-Ponty zurückzuführen 
ist oder auf ihre geteilte Wertschätzung der Philosophie von Blaise Pascal, 
bleibt unklar. Einerseits bezieht sich Bourdieu in diesem Kapitel der Medi-
tationen mehrfach – und durchaus positiv – auf Merleau-Ponty. So etwa 
meint er im Zuge seiner Kritik, dass phänomenologische Beschreibungen 
der Relation von Mensch und Welt ahistorisch seien: »Il faut donc repren
dre l’analyse de la présence au monde, mais en l’historicisant, c’est-à-dire en 
posant la question de la construction sociale des structures ou des schèmes 
que l’agent met en œuvre pour construire le monde (et qu’excluent aussi 
bien une anthropologie transcendantale de type kantien qu’une eidétique 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

Körper auch Ding unter Dingen, so ist er es doch nicht ganz in jenem 
Sinne, wie die Dinge selbst es sind: Er hebt sich von den Dingen ab (il 
se détache sur elles) und entfernt oder entfremdet sich dabei von ihnen 
(il se détache d’elles) (VI 181). Letztlich ist der Körper weder das eine 
noch das andere zur Gänze, sondern immer zugleich teilweise Sehender 
und teilweise sichtbares Ding (VI 181). Die zwei Seiten des Körpers ver-
deutlichen, dass das Fähig-Sein des Körpers immer zugleich eine akti-
ve und passive Fähigkeit meint. So etwa sei auch die Bewegung zugleich 
eine Fähigkeit der Nicht-Bewegung, der Ruhestellung (SuU 285, VI 278).

Die genaue Beschaffenheit des Körpers in seiner grundlegenden Be-
ziehung zur Welt (und zu anderen) versucht Merleau-Ponty Zeit seines 
Lebens auszubuchstabieren. Merleau-Ponty entwickelt diese Fragen mit-
hilfe des Begriffs des schéma corporel, des Körperschemas. Das Körper-
schema ist nicht lediglich eine zusätzliche Charakterisierung, eine Eigen-
schaft oder ein Vermögen des Körpers oder einzelner seiner Elemente, 
vielmehr ist es Teil des Wesens des Körpers in seiner uns bekannten Be-
schaffenheit (der Körper ist – nicht hat – Körperschema). Obgleich der 

à la manière de Husserl et Schütz, et, à leur suite, l’ethnométhodologie, ou 
même l’analyse, par ailleurs très éclairante, de Merleau-Ponty)« (Bourdieu 
1997: 175; Hervorhebung A.S.) bzw. »Es gilt daher, die Untersuchung des 
Daseins in der Welt wiederaufzunehmen, sie aber zu historisieren, das heißt, 
die Frage nach der sozialen Konstruktion der Strukturen oder Schemata 
zu stellen, mit deren Hilfe die Akteure die Welt konstruieren (eine Frage, 
die eine transzendentale Anthropologie Kantschen Typs ebenso ausklam-
mert wie eine Eidetik Husserlschen oder Schützscher und in ihrer Folge 
ethnomethodologischer Observanz oder selbst die ansonsten sehr erhellen-
de Analyse Merleau-Pontys)« (Bourdieu [1997] 2013: 188; Hervorhebung 
A.S.). Andererseits ist auffällig, dass Bourdieu unmittelbar vor dem Zitat 
oben (»Die Welt erfaßt mich…«) eine Stelle von Pascal wiedergibt: »[…] 
par l’espace, l’univers me comprend et m’engloutit comme un point; par la 
pensée, je le comprends« (Bourdieu 1997: 157) bzw. »Durch den Raum er-
faßt und verschlingt das Universum mich wie einen Punkt: Durch das Den-
ken erfasse ich es.« (Bourdieu [1997] 2013: 167) Bourdieu entwickelt an 
dieser Stelle basierend auf dem Begriff des physischen Raumes jenen des so-
zialen Raumes. Dieses Zitat Pascals findet sich auch bei Merleau-Ponty an 
zentraler Stelle in Phénoménologie de la perception (PP 467, PdW 464). Das 
im Deutschen als Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft er-
schienene Werk trägt im Original den Titel Méditations pascaliennes; Bour-
dieu meint einleitend, dass er, müsste er sich unbedingt einer Tradition zu-
ordnen, sich eher als ›Pascalianer‹ (als etwa als Marxist) bezeichnen würde 
(Bourdieu [1997] 2013: 7). Merleau-Ponty wurde nach seinem Tod in einer 
Erinnerung von Sartre ebenfalls als ›Pascalianer‹ bezeichnet (Sartre 1962: 
6). Die Beschreibung des Körpers als auch »Ding unter Dingen« findet sich 
jedoch auch bei Plessner (Plessner 1928: 295) und ähnlich lautend bei Hus-
serl (Husserl 1952: 144).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

Begriff des schéma corporel bereits in Phénoménologie de la perception 
von großer Bedeutung ist, entwickelt er sich erst in den 1950ern zu einem 
der zentralen Begriffe in Merleau-Pontys Philosophie, und es zeigt sich 
erst dort die volle Reichweite dieses Konzepts (Saint Aubert 2013: 17). 
Der Begriff Körperschema ist keine Begriffsschöpfung Merleau-Pontys, 
vielmehr übernimmt er den Begriff sowie die Beschreibungen des mensch-
lichen Vermögens, das sich aus dem Körperschema ergibt, aus der Psycho-
analyse. In seinen frühen Schriften finden sich erste Annäherungen über 
die Gestalttheorie im Allgemeinen (bspw. SdV 42–43; 49–53). In Phéno-
ménologie de la perception bezieht sich Merleau-Ponty dabei zunächst 
auf Head, Lhermitte, Pick, Konrad und einige andere. In Les relations 
avec autrui chez l’enfant (P(RAE) sind es wiederum Head, Lhermitte und 
Wallon. Einmal erwähnt er bereits in Phénoménologie de la perception 
Paul Schilder (PP 115); erst später (1953 in MSME) sollte sich zeigen, 
dass gerade das Denken Schilders jenes war, das Merleau-Ponty mit Be-
zug auf dieses Konzept am nachhaltigsten beeinflusste.37 Merleau-Ponty 
denkt das Körperschema jedoch philosophisch weiter und »entpsycho-
logisiert« dieses (Kastl 2021: 154).

In Phénoménologie de la perception ist das Konzept noch weniger 
ausgearbeitet (und auch noch nicht der Logik des écart entsprechend for-
muliert), dennoch deutet Merleau-Ponty dort bereits an, welche Reich-
weite dieser Begriff einst haben wird (können):

Si l’on a éprouvé le besoin d’introduire ce mot nouveau, c’était pour ex-
primer que l’unité spatiale et temporelle, l’unité intersensorielle ou l’unité 
sensori-motrice du corps est pour ainsi dire de droit, qu’elle ne se limite 
pas aux contenus effectivement et fortuitement associés dans le cours 
de notre expérience, qu’elle les précède d’une certaine manière et rend 
justement possible leur association. (PP 115–16; Hervorhebung A.S.)38

An der zitierten Stelle in Phénoménologie de la perception skizziert 
Merleau-Ponty drei Definitionen des Konzepts des Körperschemas, die 
einander historisch ablösten. Das Zitat entstammt Merleau-Pontys Be-
schreibung des zweiten, seiner Ansicht nach bereits überholten Konzepts 

37	 	 In Le monde sensible et le monde de l’expression hatte Merleau-Ponty ur-
sprünglich nicht vorgesehen, sich mit dem Körperschema zu beschäftigen. 
Auch wenn der Plan für die Lehrveranstaltung dieses Thema nicht vorsah, 
widmete sich Merleau-Ponty dem Körperschema dann doch ausführlich 
(Smyth 2020: XXII).

38	 	»Die Einführung dieses Ausdrucks entsprang dem Bedürfnis, die räumliche 
und zeitliche, die intersensorische oder sensorisch-motorische Einheit des 
Leibes als eine gleichsam de jure herrschende zu bezeichnen, als eine Ein-
heit, die sich nicht auf die tatsächlich zufällig im Laufe unserer Erfahrung 
assoziierten Inhalte beschränkt, sondern diesen in gewissem Sinne vorgän-
gig ist und ihre Assoziation erst ermöglicht.« (PdW 124–25)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

des Körperschemas. Doch auch wenn Merleau-Ponty im Folgenden zeigt, 
wie sich das Konzept in Übereinstimmung mit neuen Entwicklungen 
weiterentwickelte, bleibt es dem Körperschema wesentlich, für die ge-
nannten Einheiten zu stehen. Das Körperschema ist also eine (1) situative 
Einheit (nicht im engen Sinne raum-zeitliche Einheit), (2) eine intersen-
sorielle Einheit und (3) eine sensomotorische Einheit (auch ›intermoda-
le Einheit‹ (Saint Aubert 2013: 86)). In den folgenden Jahren kommt 
noch das Körperschema als (4) intrasensorielle Einheit hinzu. Ein sol-
ches Verständnis des Körper(-schemas) ist die Basis für ein gleichzeiti-
ges Sein von Menschen in virtuell-digitalen und physischen Welten, für 
ihr Zusammenspiel mit Technologien und letztlich für Begegnungen auf 
Distanz (siehe Kapitel 2.2.2.2.5).

Das Körperschema ist nicht schlicht ›gegeben‹; ›gegeben‹ ist vielmehr 
die Fähigkeit zur Entwicklung eines Körperschemas im Zuge der On-
togenese/Psychogenese, wie Merleau-Ponty insbesondere in Les rela-
tions avec autrui chez l’enfant (P(RAE)) zeigt. In diesem Punkt geht 
Merleau-Pontys Argumentation in eine ähnliche Richtung wie jene des 
amerikanischen Pragmatismus (in seiner klassischen Form bei George 
Herbert Mead ebenso wie im Neopragmatismus von Hans Joas).39 Im 
Zuge seiner Argumentation, dass gängige Handlungstheorien die Fähig-
keit zur Körperbeherrschung unhinterfragt voraussetzten und deren Ent-
stehungsprozess in der kindlichen Entwicklung nicht thematisierten, re-
kurriert Joas auf das Konzept des Körperschemas. Das Körperschema 
versteht Joas als »das Bewußtsein des Handelnden von der morpholo-
gischen Struktur des eigenen Körpers, seiner Teile und seiner Haltung, 
seiner Bewegungen und seiner Grenzen« (Joas [1992] 2012: 257). Joas 
beschreibt vier Schritte der Entwicklung des Konzepts des Körpersche-
mas: (1) eine frühe Phase, die er bei Head und Bonnier sieht (ebd. 258); 
(2) einen zweiten Entwicklungsschritt, der vor allem durch Paul Schilder 
getragen wurde; (3) den nächsten Schritt erkennt er in Merleau-Pontys 
Philosophie. Joas streicht hervor, dass dieser sich auf Schilder bezog, je-
doch nur sein erstes deutschsprachiges Werk gekannt zu haben schien 
(eine Deutung, die darauf zurückzuführen sein dürfte, dass Joas sich an 
dieser Stelle auf Phénoménologie de la perception bezog und wesentli-
che Texte aus den 1950ern noch nicht kennen konnte, da diese zur Zeit 
des Entstehens von Joas Kreativität des Handelns weder publiziert noch 
die entsprechenden Manuskripte zugänglich waren). Den dritten Schritt 
der Entstehung sieht Joas also darin, dass Merleau-Ponty »existentielle« 

39	 	Die konzeptuellen Gemeinsamkeiten von Merleau-Ponty und Mead, vor 
allem auf Basis von Merleau-Pontys Vorlesungen zur Kinderpsychologie, 
haben Sandra B. Rosenthal und Patrick L. Bourgeois in den 1990ern in 
mehreren Werken, vor allem in der Monographie Mead and Merleau-Ponty 
(1991), ausgearbeitet.

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

Analysen von pathologischen Fällen entwickelt habe (ebd. 262). Positiv 
streicht Joas Merleau-Ponty Ausarbeitung der intersubjektiven Dimen-
sion des Körperschemas hervor. »Nicht nur die Körperlichkeit, sondern 
die Verschränkung meiner Körpererfahrung mit meiner Erfahrung des 
anderen Körpers wird als Fundament aller Erfahrung freigelegt.« (ebd. 
264) Joas stößt sich jedoch an Merleau-Pontys Rezeption von Jacques 
Lacans Interpretation der Spiegel-Erfahrung (ebd. 265). (4) Es brauche 
daher noch einen vierten Schritt, und diesen rekonstruiert Joas mittels 
der Theorie von George Herbert Mead (ebd. 265). Joas Interpretation 
kann wohl nur durch die damals noch weniger vollständige Zugänglich-
keit von Merleau-Pontys Werk und seine primär pragmatistische Per
spektive gerechtfertigt werden, sie wird jedoch, wie die nächsten Seiten 
zeigen werden, Merleau-Pontys Philosophie und Theorie des Körper-
schemas keinesfalls gerecht.

Nicht nur Joas rezipiert Merleau-Pontys Theorie des Körperschemas 
an zentraler Stelle seines Werkes, dieses Konzept findet sich heute in 
sehr heterogenen wissenschaftlichen Kontexten wieder. Trotz Bezugs auf 
Merleau-Ponty scheinen viele dieser Rezeptionen an Merleau-Pontys 
Konzeption vorbeizugehen. Dabei wird oftmals eine Unterscheidung von 
Körperschema (schéma corporel) und Körperbild (image du corps) einge-
führt.40 Im gegenwärtigen Diskurs propagiert vor allem Shaun Gallagher 
eine solche Unterscheidung. Wie de Saint Aubert deutlich zeigt, beruht 
diese Deutung von Merleau-Pontys Ausführungen jedoch auf mehreren 
Missverständnissen. Wie bereits erwähnt, war für Merleau-Pontys Ent-
wicklung des Konzeptes des Körperschemas vor allem das Werk Paul 
Schilders von Bedeutung. Auch Schilder hat keine konzeptuelle Diffe-
renzierung von Körperschema und Körperbild eingeführt. Schilder hat 
jedoch nach seiner Emigration aus Österreich in die USA sein Werk Das 
Körperschema als The Image and Appearance of the Human Body über-
setzt (Saint Aubert 2013: 40). Merleau-Ponty und Schilder wollten eine 
Trennung von ›Wahrnehmung haben‹ und ›Fähigkeit zum Ausdruck‹ 
gerade vermeiden (ebd. 49). Merleau-Ponty verwendet den Begriff 
body image niemals (ebd. 40), sehr vereinzelt spricht er im Französi-
schen vom image corporel, dies jedoch in sehr spezifischen Kontexten 
(und Materialien), etwa im Zusammenhang mit dem image spéculaire 
(P(RAE) 195). Eine Unterscheidung von body image und body sche-
ma in Merleau-Pontys Philosophie hineinzulesen, läuft Merleau-Pontys 
Projekt der Konzeptualisierung eines Systems (als explizite Nicht-Tren-
nung) entgegen und wird daher im Folgenden nicht verfolgt. Auch wenn 
Gallagher also einen für die heutige Philosophie wesentlichen Gedanken 

40	 	Zu einer Kritik an Schmitz ähnlich gelagerter Unterscheidung eines ›perzep-
tiven‹ und eines ›motorischen‹ Körperschemas siehe (Gugutzer 2015a: 117, 
Fußnote).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

entwickelt, ist seine Unterscheidung nicht geeignet Merleau-Pontys Be-
grifflichkeit zu verstehen (Saint Aubert 2013: 49–50).

2.2.2.2.1 Das Körperschema als situative Einheit

Das Konzept des Körperschemas dient Merleau-Ponty zunächst dazu, 
die Frage nach der Einheit des Körpers zu explizieren. In Merleau-Pontys 
Philosophie ergibt sich das Problem der Einheit des Körpers daraus, dass 
er den Körper nicht als ein Objekt versteht (MSME 128). Daher habe 
der Körper eine einzigartige Räumlichkeit, was sich im Erleben des ei-
genen Körpers zeigt, sich aber nicht darauf beschränkt. Menschen spre-
chen von der Räumlichkeit ihres Körpers nicht in derselben Art und Wei-
se, wie sie von der Räumlichkeit von Gegenständen sprechen (PP 114). 
Unser Körper ist nicht etwas, das vor (devant) uns ist (MSME 128). So 
etwa sagen wir, dass das Telefon neben dem Laptop stehe, nicht aber, 
dass der Körper neben dem Telefon stehe (PP 114). Was also macht die 
spezifische Räumlichkeit des Körpers aus?

Le contour de mon corps est une frontière que les relations d’espace or-
dinaires ne franchissent pas. C’est que ses parties se rapportent les unes 
aux autres d’une manière originale: elles ne sont pas déployées les unes 
à côté des autres, mais enveloppées les unes dans les autres. (PP 114)41

Entgegen gewöhnlicher Objekte gilt für den Körper:

Il n’est pas déployé devant nous comme objet: il a lacunes, - qui indi-
quent que nous sommes avec lui, collés à lui, situés en lui, - donc que son 
ici n’est pas relation interobjective mais contact de moi avec le dehors, - 
donc que son unité n’est pas, comme celle du cube, participation de tous 
les moments à un sens ou à une idée, mais unité latérale, d’implication 
mutuelle, vécue. (MSME 132–33; Hervorhebung i.O.)42

Doch auch wenn der Körper nicht Ding im Raum ist, steht er in ei-
ner engen Beziehung zum Raum. So beschreibt Merleau-Ponty die 

41	 	»Der Umriß meines Leibes [bzw. Körpers; A.S.] bildet eine Grenze, die von 
den gewöhnlichen Raumbeziehungen unüberschritten bleibt. Der Grund ist 
der, daß die Teile des Leibes [bzw. Körpers; A.S.] in einem ursprünglich ei-
genen Verhältnis zueinander stehen: sie sind nicht nebeneinander ausgebrei-
tet, vielmehr ineinander eingeschlossen.« (PdW 123)

42	 	»Er ist nicht vor uns ausgebreitet/positioniert wie ein Objekt: Er hat Lücken, 
– die darauf hinweisen, dass wir mit/bei ihm sind, an ihm haften, in ihm si-
tuiert sind, – also dass sein Hier keine interobjektive Beziehung, sondern
Kontakt von mir mit dem Außen ist, – also dass seine Einheit nicht, wie die
des Würfels, die Partizipation aller Momente an einem Sinn oder einer Idee
ist, sondern laterale Einheit, der gegenseitigen Verwicklung, erlebt.« (eigene
Übersetzung)

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74

Räumlichkeit des Körpers als incrustation dans l’espace (Natu3 346), als 
»Einnistung in den Raum« (Natur3 371), es ist eine Seinsbeziehung von 
Körper und Welt (Natu3 346); der Körper bewohnt den Raum (habiter), 
verfolgt ihn oder spukt in ihm herum (hanter) (P2(Inéd) 39, AuG(KS) 
101). Zugleich ist die Architektur der Welt, das System der Welt in das 
Körperschema eingeschrieben (wie die folgenden Abschnitte noch wei-
ter zeigen werden; Saint Aubert 2013: 18).

In der Wahrnehmung des eigenen Körpers steht dessen Grenze nicht 
immerzu im Vordergrund. Im Ruhezustand werde, so meint Merleau-
Ponty, der Körper kaum gefühlt und die Haut sei nicht die Oberfläche 
oder Grenze (la peau n’est pas surface; MSME 129). Sie wird es erst dann, 
wenn der Körper berührt wird und vor allem selbst berührt (Elle ne le 
devient que quand le corps est touché et surtout touche. MSME 129).43

Die verschiedenen Punkte des Körpers sind nicht Punkte, aus denen 
sich die Körperteile wie ein Mosaik zusammensetzen (PP 114). Ebenso 
sind die einzelnen Körperteile nicht einfach eine Anordnung von Teilen, 
sondern: »Je le tiens dans une possession indivise et je connais la po-
sition de chacun de mes membres par un schéma corporel où ils sont 
tous enveloppés.« (PP 114; Hervorhebung i.O.)44 Das Körperschema ist 
nicht lediglich die Summe seiner Teile, sondern eine Totalität; eine »to-
talité qui prescrit leur sens aux parties« (MSME 129), also eine Tota-
lität, die den Teilen ihren Sinn ein- oder vorschreibt. Das Körpersche-
ma versteht Merleau-Ponty also als eine Totalität oder als ein System. 
Dieses System ist nicht im Sinne einer (intellektuellen) Synthese zu verste-
hen (MSME 127); es muss nicht gedacht und nicht interpretiert wer-
den (MSME 133). Vielmehr ist das Körperschema ein »système d’équi-
valences, cet invariant immédiatement donné par lequel les différentes 
tâches motrices sont instantanément transposables.« (PP 165, siehe auch 
PP 216, Natu3 285–86)45 Ein Schema ist konkret und sichtbar, unmit-
telbar verstehbar (MSME 133). Es ist also nicht nur ein System, das 

43	 	 In diesem für Merleau-Pontys Philosophie wesentlichen Punkt unterschei-
det sich sein Verständnis des Körpers einmal mehr von jenem Plessners. Wie 
Merleau-Ponty versteht Plessner den Körper, der eine Seite des »unaufheb-
baren Doppelaspekts seiner Existenz« ist, auch als »Ding unter Dingen«; 
er fährt dann aber fort, »als Ding unter Dingen an beliebiger Stelle des Ei-
nen Raum-Zeitkontinuums und als um eine absolute Mitte konzentrisch 
geschlossenes System in einem Raum und einer Zeit von absoluten Rich-
tungen.« (Plessner 1928: 294). Merleau-Ponty hingegen setzt keine solche 
Abgeschlossenheit des Systems voraus.

44	 	»Ich habe ihn [den Körper; A.S.] inne in einem unteilbaren Besitz, und die 
Lage eines jeden meiner Glieder weiß ich durch ein sie alle umfassendes Kör-
perschema.« (PdW 123)

45	 	»Was wir das Körperschema nannten, ist eben dieses System von Äqui-
valenzen, diese unmittelbar gegebene Invariante, auf Grund derer die 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

die aktuellen Positionen der Teile des Körpers umfasst, sondern ein Sys-
tem, das für »une infinité de positions équivalentes dans d’autres orien-
tations« (PP 165) – »eine Unendlichkeit gleichwertiger Stellungen in an-
deren Orientierungen« (PdW 171) – offen ist. Es ist nicht abgeschlossen 
(MSME 133).

Merleau-Ponty beschreibt die Einheit der Teile des Körperschemas 
auch als zentrifugal, nicht zentripetal (MSME 129).46 Seine integrierende 
Kraft verläuft also vom Zentrum zur Peripherie, nicht umgekehrt. Dies 
ermöglicht es, dass nach außen hin Teile integriert werden können, de-
ren Anbindung an das System jedoch weniger stark ausgeprägt ist als 
jene der inneren Teile. »De là vient qu’elle [l’unité; A.S.] peut se réaliser 
par-dessus lacunes (régions accentuées du corps: points de tension peau-
os, points de contact avec le monde, points touchés par les vêtements).« 
(MSME 129)47 Auf diese Möglichkeit des Körperschemas, sich zu erwei-
tern, wird später noch näher einzugehen sein (siehe die Kapitel 2.2.2.2.3, 
2.2.2.2.5, 2.3.2.4). Wesentlich ist vorerst, dass die Beziehung von Kör-
per(-schema) und Welt als eine Beziehung der Inkorporation zu verste-
hen ist (Natu3 346). Ein solches Verständnis der Inkorporation, der 
Erweiterung des Körperschemas, greift tiefer als ein »leiblich-affektives 
Betroffensein« (Gugutzer 2015a: 107) des ›Leibes‹/Körpers durch Dinge, 
die dadurch zu Interaktionspartner:innen werden. Während Merleau-
Ponty durch die Erweiterung den Körper als eine durch Dinge ergänzte 
sensomotorische Einheit verstehen kann, bleiben Dingen in Gugutzers 
Beschreibung letztlich mir externe Dinge, die mit mir in eine mehr oder 
weniger harmonische Beziehung treten können. Der Körper kann sich 
auf weitere Dinge (etwa die Kleidung) ausdehnen und kann Teile aus- 
oder abstoßen (Natu3 346). Insofern ist es nicht ein aus Teilen zusam-
mengesetztes Ganzes, sondern es ist lückenhaft (lacunaire) (Natu3 346).

verschiedensten Bewegungsaufgaben augenblicklicher Transposition fähig 
sind.« (PdW 171)

46	 	Bereits in Phénoménologie de la perception greift Merleau-Ponty auf die 
Begriffe zentrifugal und zentripetal zurück, um Verhalten zu beschreiben. 
Er meint dort etwa: »Le mouvement concret est donc centripète, tandis que 
le mouvement abstrait est centrifuge, le premier a lieu dans l’être ou dans 
l’actuel, le second dans le possible ou dans le non-être, le premier adhère à 
un fond donné, le second déploie lui-même son fond.« (PP 129; »Die konk-
rete Bewegung ist zentripetal, die abstrakte Bewegung ist zentrifugal, die 
erste hat statt in der Wirklichkeit oder im Sein, die zweite im Möglichen 
oder Nicht-sein, die erste heftet an einen gegebenen Hintergrund sich an, 
die zweite entfaltet ihren Hintergrund selbst.« (PdW 137))

47	 	»Daher kann sie [die Einheit; A.S.] über die Lücken hinweg realisiert wer-
den (betonte Körperregionen: Spannungspunkte Haut-Knochen, Kontakt-
punkte mit der Welt, von der Kleidung berührte Punkte).« (eigene Überset-
zung)

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76

Das Körperschema ist ›dynamisch‹ (MSME 129). Spricht man mit Be-
zug auf den Körper von einem ›hier‹ so ist dies kein ›hier‹ in Relation zu 
anderen Positionen oder Koordinaten, vielmehr ist er der Ausgangspunkt 
oder Nullpunkt aller Koordinaten (PdW 117, SuU 314 hier ›Nullpunkt‹ 
auf Deutsch) oder »zéro d’écart« (MSME 131). In diesem Sinne ist er 
»ici absolu« und ein »système de référence« (MSME 129); er ist dort, wo 
ich bin (où je suis) (MSME 129). Spricht man mit Bezug auf den Körper 
von einem ›hier‹, so bedeutet dies also nicht, dass er fix in der Relation zu 
anderen Objekten positioniert wäre, sondern die Einrichtung der ›ersten 
Koordinaten‹ im relationalen weltlichen System (PP 117). Die Räumlich-
keit des Körpers sei daher keine spatialité de position (›Positionsräumlich-
keit‹), sondern eine spatialité de situation (›Situationsräumlichkeit‹) (PP 
116; PdW 125, siehe auch MSME 139). Den Körper zeichnet also kein 
bloßes räumliches Nebeneinander seiner Teile oder der Einheit dieser Teile 
in Relation zu allen anderen Objekten aus, sondern ein gemeinsames Be-
reithalten auf eine aktuelle oder künftige Aufgabe hin (PP 116). Der Kör-
per ist dort, in Bezug auf was hin wir ihn positionieren, nicht wo er ob-
jektiv ist (MSME 139). So bilden auch der espace corporel (›Körperraum‹) 
und der espace extérieur (›Außenraum‹) ein System (PP 119, PdW 128):

Si l’espace corporel et l’espace extérieur forment un système pratique, 
le premier étant le fond sur lequel peut se détacher ou le vide devant le-
quel peut apparaître l’objet comme but de notre action, c’est évidemment 
dans l’action que la spatialité du corps s’accomplit et l’analyse du mouve
ment propre doit nous permettre de la comprendre mieux. (PP 119)48

Das Körperschema ist eine »zone de non-être« (PP 117; »Zone des 
Nicht-seins [sic.]« (PdW 126), vor der andere Seiende erscheinen kön-
nen. Er selbst ist keine Form (i.S. der Gestaltpsychologie); der Körper 
ist »le troisième terme, toujours sous-entendu, de la structure figure et 
fond« (PP 117; »das beständig mitanwesende dritte Moment in der 
Struktur Figur-Hintergrund« (PdW 126)). Dass der Körper nicht ›fest‹ 
in ein Koordinatensystem, fest in seine Umgebung eingebunden ist, ist 
auch eines der Grundelemente für seine Fähigkeit, sich aus dem materi-
ellen Umfeld zu lösen. Diese Fähigkeit unterscheidet den menschlichen 
Körper grundlegend von Gegenständen. Merleau-Ponty zeigt dies deut-
lich etwa am Beispiel der konkreten und virtuellen Bewegung (siehe Ka-
pitel 2.3.2.2). Diese Fähigkeit wird auch für die Frage der Begegnung auf 
Distanz noch relevant werden.

48	 	»Wenn Körperraum und Außenraum zusammen ein praktisches System bil-
den, in dem jener der Untergrund ist, von dem ein Gegenstand sich erst ab-
heben kann, oder die Leere, vor der ein Gegenstand erst erscheinen kann 
als Ziel unseres Handelns, dann vollzieht sich offenbar die Räumlichkeit 
des Leibes [bzw. Körpers; A.S.] im Handeln und wird sie besser verständ-
lich werden auf Grund einer Analyse der Eigenbewegung.« (PdW 128)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

Einige ›pathologische Fälle‹ (die für Merleau-Ponty allgemein, vor al-
lem aber in Phénoménologie de la perception von großer Bedeutung 
sind) zeigen, dass das Auf-etwas-Zeigen und das Danach-Greifen mit 
Bezug auf den eigenen Körper nicht dieselbe Bedeutung haben. Einige 
dieser Personen, auf die sich Merleau-Ponty in seinen Ausführungen be-
zieht, sind zwar dazu in der Lage, ein bestimmtes Körperteil zu berüh-
ren, wenn sie dort etwa einen Mückenstich wahrnehmen, sie sind jedoch 
nicht dazu in der Lage, auf Aufforderung auf dieses Körperteil zu zeigen 
oder es dann gezielt zu berühren (PdW 129). Es liegt kein physiologi-
sches Problem vor, es geht also nicht um die fehlende Möglichkeit, den 
Arm auf eine bestimmte Art und Weise zu bewegen.

De même le sujet placé en face de ses ciseaux, de son aiguille et de ses 
tâches familières n’a pas besoin de chercher ses mains ou ses doigts, 
parce qu’ils ne sont pas des objets à trouver dans l’espace objectif, des 
os, des muscles, des nerfs, mais des puissances déjà mobilisées par la per-
ception des ciseaux ou de l’aiguille, le bout central des ›fils intentionnels‹ 
qui le relient aux objets donnés. (PP 123)49

Was bewegt wird, ist der corps phénoménal, nicht der corps objectif; ers-
terer ist bereits die »puissance de telles et telles régions du monde, qui 
se levait vers les objets à saisir et qui les percevait« (PP 123).50 Der Kör-
per ist nur ein Element im System von Subjekt und seiner Welt, und sei-
ne (Arbeits-)Aufgaben rufen die notwendigen Bewegungen hervor durch 
eine Art der attraction à distance (PP 124). »Dans le mouvement concret 
le malade n’a ni conscience thétique du stimulus, ni conscience thétique 
de la réaction : simplement il est son corps et son corps est la puissan-
ce d’un certain monde.« (PP 124)51 Im Vordergrund steht also nicht das 
thetische Bewusstsein von Stimulus und Reaktion, sondern das Sein als 
Körper(-schema), als Vermögen, in der Welt zu sein (auf die Bedeutung 
der ›konkreten‹ Bewegung wird unten näher eingegangen; siehe Kapi-
tel 2.3.2.2).

49	 	»Und so hat der Kranke auch angesichts seiner Scheren und Nadeln und sei-
ner gewohnten Arbeit nicht erst seine Hände und Finger zu suchen nötig, weil 
sie nicht im objektiven Raum befindliche Gegenstände sind, Knochen, Mus-
keln und Nerven, sondern durch die Wahrnehmung von Schere und Nadel 
schon in Bewegung gesetzte Vermögen, End- und Mittelpunkt ›intentionaler 
Fäden‹, die ihn mit den gegebenen Dingen verbinden.« (PdW 131)

50	 	»[U]nser Leib [bzw. Körper; A.S.] als Vermögen der oder jener Weltregion 
selbst schon war, der den greifbaren Gegenständen sich entgegentrug und 
sie wahrnahm.« (PdW 131)

51	 	»In der konkreten Bewegung hat der Kranke kein thetisches Reizbewußtsein 
und kein thetisches Reaktionsbewußtsein: er ist einfach sein Leib [bzw. Kör-
per; A.S.], und sein Leib [bzw. Körper; A.S.] ist das Vermögen einer Welt« 
(PdW 132)

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78

2.2.2.2.2 Das Körperschema als intersensorielle Einheit

Das Wahrnehmungsvermögen verortet Merleau-Ponty im Körper 
(S(PhiOmb) 210); das Zusammenspiel beziehungsweise die Einheit der 
Sinne genauer im Körperschema, wie er bereits in Phénoménologie de 
la perception beschreibt. Insofern ist die Theorie des Körperschemas 
implizit auch eine Theorie der Wahrnehmung (PP 239). Ausgangspunkt 
ist Merleau-Pontys Kritik an Versuchen, die einzelnen sinnlichen Wahr-
nehmungen getrennt voneinander zu betrachten oder die Wahrnehmun-
gen bestimmter Dinge und Phänomene als Wahrnehmungen mittels ei-
nes bestimmten Sinnes zu charakterisieren. Ein wesentlicher Kontext, in 
dem Merleau-Ponty diesen Gedanken entwickelt, ist das binokulare Se-
hen, worin er ein erstes Zusammenspiel paralleler Sinneswahrnehmun-
gen erkennt (SdV 91; PdW 270–72, VI 22). Die Bilder der beiden Augen 
sind nicht zu einem verschmolzen, ihre Einheit beruht aber auch nicht 
auf einer geistigen, bewussten Syntheseleistung. Die Synthese wird un-
mittelbar vom Körper vollzogen, der sich seiner Zerstreuung verwehrt, 
sich sammelt und all seine Teile auf die Bewegung auf ein Ziel hin kon-
zentriert. Das Zusammenfließen der Bilder beruht darauf, dass die Teile 
des Körpers »se connaissent dynamiquement l’une l’autre et que ses ré-
cepteurs se disposent de manière à rendre possible par leur synergie la 
perception de l’objet« (PP 269).52

Menschen nehmen zumeist mittels mehrerer Sinne gleichzeitig wahr, 
und diese Sinne kommunizieren in einem ursprünglichen Sinne mitein-
ander. In den 1950er-Jahren bezeichnet Merleau-Ponty den Körper da-
her auch explizit als »système intersensoriel« (MSME 135). Nicht nur 
beruht das Zusammenspiel der Sinne (ähnlich wie jenes der Körperteile) 
nicht auf einem Urteil, es sind auch keine grundsätzlich getrennten Ein-
drücke; der Körper ist kein »agglomérat de sensations (visuelles, tacti-
les, ›ténesthésiques‹, ›cénesthésiques‹ etc.)«, sondern ein interozeptives 
und exterozeptives System (P(RAE) 177). Merleau-Ponty versteht das 
Körperschema als »intersensorielle Totalisierung«, als »einheitliches Sys-
tem«, das es uns ermöglicht, dass wir durch verschiedene Sinne gleich-
zeitig die Welt lesen (Natu3 285).

Dennoch gibt es Momente, in denen die Wahrnehmung mittels nur ei-
nes Sinnes im Vordergrund steht, weil eine Wahrnehmung mittels ande-
rer Sinne aufgrund persönlicher Eigenschaften oder aufgrund der Merk-
male der Situation nicht möglich ist. Deutlich diskutiert Merleau-Ponty 
dies etwa am Beispiel der (vermeintlich) reinen Tasterfahrung. Mit Kurt 
Goldstein argumentiert Merleau-Ponty, dass die reine Tasterfahrung ein 

52	 	 »[E]inander dynamisch vertraut sind und seine Empfänger dergestalt sich 
einstellen, daß ihre Synergie die Wahrnehmung des Gegenstandes ermögli-
cht« (PdW 272).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

›pathologisches Phänomen‹ sei (PdW 145). Die Erfahrung von Blinden, 
die sich in einem ganz anderen Ausmaß auf das Taktile stützt als die Er-
fahrung von nicht blinden Menschen, sei ein ›besonderer Erfahrungs-
typ‹ (PdW 256). Dabei sei die »l’experience entière du sujet« (PP 138; 
»gesamte Erfahrungsweise des Subjekts« (PdW 145)) modifiziert. In der 
Regel ist die Erfahrung mittels eines Sinnes jedoch in die Gesamterfah-
rung integriert (PdW 256). Mit dieser Integration meint Merleau-Ponty 
nicht lediglich ein Zusammenfassen der verschiedenen Sinneserfahrun-
gen oder die Summe dieser, sondern eine integrierte Ganzheit, aus der die 
einzelnen Sinnesbeiträge nicht ›herausgerechnet‹ werden können (PdW 
145). Die Einheit der Sinne ist also als fortwährende (und daher nie-
mals abgeschlossene) Integration in einen »seul organisme connaissant« 
(PP 270; »einzigen Erkennungsorganismus« (PdW 273)) zu verstehen. 
Dieses Zusammenspiel der Sinne macht die Reichhaltigkeit der sinnli-
chen Wahrnehmung, wie wir sie grundsätzlich erleben, aus, und sie er-
laubt es, dass sich Wahrnehmungen in einem gewissen Ausmaß wech-
selseitig substituieren können.53 Merleau-Ponty beschreibt etwa, dass 
man die Biegsamkeit und Elastizität eines dünnen Astes eines Baumes 
nicht nur erspüren, sondern, wenn man beispielsweise beobachtet, wie 
ein Vogel auffliegt und der Zweig schwingt, die Biegsamkeit und Elas-
tizität auch sehen könne. Die verschiedenen Eindrücke (das Sehen des 
Schwingens des Astes, das Hören des Knackens des brüchigen Astes 
im Wind etc.) sind nicht voneinander getrennt (PdW 268; siehe auch 
SNS(CNP) 100–101). Die gesamte Wahrnehmung ist nicht die Summe 
der Einzelwahrnehmungen. Es würde Merleau-Pontys Philosophie wi-
dersprechen, verstünde man die Eindrücklichkeit einer Wahrnehmung 
als stärker gegeben, wenn die unmittelbare Symptomfülle im Sinne ei-
ner Summe von Wahrnehmungsmomenten größer wäre. In dieser Hin-
sicht steht Merleau-Pontys Philosophie jener von Schütz entgegen (sie-
he Kapitel 1.3). Der Körper ist kein Agglomerat der unterschiedlichen 
Eindrücke, sondern ein System (P(RAE) 177). Merleau-Ponty beschreibt 
die Relation der Sinne auch als ›Kommunikation‹ der Sinne (PdW 269). 
Synästhetische Wahrnehmungen, also beispielsweise Hören von Farben 
oder Sehen von Tönen, seien überaus häufig (PdW 268). Die Sinne er-
öffnen sich gemeinsam der Struktur von Dingen und der Welt (PdW 
268), die einzelnen Sinne unterscheiden sich in der Art und Weise, wie 
sie das Objekt darbieten (PP 133). Die verschiedenen Sinne sind jedoch 
nicht gänzlich gleich: So zeigt Merleau-Ponty etwa auf, dass das Gese-
hene nicht unmittelbar »demselben Sinne« zugehört, wie das Betastete 

53	 	 In der gegenwärtigen Forschung zeigt sich dies etwa am Beispiel des Erle-
bens von Kunstwerken durch blinde Personen (Cekaite/Mondada 2021: 
12); Merleau-Ponty diskutiert an anderer Stelle die Farbwahrnehmung von 
Blinden (SNS(CNP) 105).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

(VI 176; siehe Doppelberührung, Kapitel 2.3.1.8). Die Sinne und die Sin-
neswahrnehmungen beschreibt Merleau-Ponty zwar als verschieden, je-
doch als gleichwertig.

Si donc, prises comme des qualités incomparables, les ›données des dif-
férents sens‹ relèvent d’autant de mondes séparés, chacune, dans son es-
sence particulière, étant une manière de moduler la chose, elles commu-
niquent toutes par leur noyau significatif. (PP 266)54

Was diese Gleichwertigkeit der Sinne angeht, unterscheidet sich Merleau-
Pontys Philosophie systematisch von jener Georg Simmels, der wohl als 
erster einen soziologischen Text zu den Sinnen verfasste, in diesem aber 
zwischen ›höheren‹ und ›niederen‹ Sinnen unterscheidet (Simmel 1993).

In der Regel nehmen Menschen also mittels verschiedener Sinne 
gleichzeitig wahr. Dennoch gibt es Momente in denen wir – auch im 
nicht pathologischen Sinne – (versuchen), mit nur einem der Sinne wahr-
zunehmen (PP 260). Eine solche Wahrnehmung entspricht jedoch nicht 
der normalen oder ›natürlichen‹ Wahrnehmung, vor allem aber ist sie 
›instabil‹ (PP 260).

Si un phénomène – soit par exemple un reflet ou un souffle léger du vent 
– ne s’offre qu’à un de mes sens, c’est un fantôme, et il n’approchera de 
l’existence réelle que si, par chance, il devient capable de parler à mes 
autres sens, comme par exemple le vent quand il est violent et se fait vi-
sible dans le bouleversement du paysage. Cézanne disait qu’un tableau 
contient en lui-même jusqu’à l’odeur du paysage. (PP 368)55

Es sind jedoch nicht immerzu Merkmale der Situation, die uns dazu ver-
leiten, mittels nur eines der Sinne wahrzunehmen. 

Si je veux m’enfermer dans un de mes sens et que, par exemple, je me 
projette tout entier dans mes yeux et m’abandonne au bleu du ciel, je 
n’ai bientôt plus conscience de regarder et, au moment où je voulais me 
faire tout entier vision, le ciel cesse d’être une ›perception visuelle‹ pour 
devenir mon monde du moment. L’expérience sensorielle est instable 
et elle est étrangère à la perception naturelle qui se fait avec tout notre 
corps à la fois et s’ouvre sur un monde intersensoriel. Comme celle de 
la qualité sensible, l’expérience des ›sens‹ séparés n’a lieu que dans une 

54	 	 »Als unvergleichbare Qualitäten genommen, gehören die Gegebenheiten der 
verschiedenen Sinne ebensovielen verschiedenen und getrennten Welten zu; 
insofern aber eine jede ihrem eigensten Wesen nach eine Weise der Modu-
lation der Dinge ist, kommunizieren sie sämtlich miteinander durch ihren 
Bedeutungskern.« (PdW 269)

55	 	»Ein Phänomen, das, wie etwa ein Lichtreflex oder ein leichter Windhauch, 
nur einem meiner Sinne begegnet, ist ein Phantom, einer realen Existenz 
kommt es erst nahe, wenn es etwa fähig wird, auch meine anderen Sinne 
anzusprechen, wie etwa wenn ein Wind so stark wird, das [sic.] er sich in 
der Bewegtheit der Landschaft sichtbar macht.« (PdW 368–69)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

attitude très particulière et ne peut servir à l’analyse de la conscience di-
recte. (PP 260–61; Hervorhebung A.S.)56

Es ist also grundsätzlich möglich, für eine kurze Zeit mit nur einem der 
Sinne wahrzunehmen. Eine solche Wahrnehmung ist jedoch instabil und 
entspricht nicht der natürlichen Wahrnehmung. Die Möglichkeit die-
ses Versinkens in nur einem der Sinne oder in dem mit nur einem Sinn 
Wahrgenommenen ist ein wesentlicher Puzzlestein für die Möglichkeit 
zur Begegnung auf Distanz, ist doch, zumindest am gegenwärtigen Stand 
der Technik, eine Wahrnehmung von anderen und Situationen auf Dis-
tanz mittels aller Sinne nicht möglich. Die Wahrnehmung ist dennoch 
möglich, weil sie manche der Sinne berührt und weil grundsätzlich eine 
Wahrnehmung durch jeden Sinn gleichwertig ist. Der Umstand, dass die 
Sinne kommunizieren und sich in einem gewissen Ausmaß wechselseitig 
substituieren können, erlaubt es, dass auch jene Begegnungen, in denen 
nicht alle Sinne angesprochen werden, nicht immerzu als defizitär oder 
als unwirklich und fern wahrgenommen werden.57

2.2.2.2.3 Das Körperschema als sensomotorische Einheit

Auch im Hinblick auf die Bewegung unterscheidet sich der Körper von 
Objekten:

Il n’est pas mû comme un objet, i.e. par un autre objet: c’est finalement 
par lui que je meus les instruments et son mouvement n’est pas instru-
mental. C’est transport magique au but sans connaissance des moyens, 
avec insight qui n’attend pas messages reçus pour être réglé. (MSME 
133; Hervorhebung i.O.)58

56	 	»Suche ich mich ganz in einen meiner Sinne einzuschließen, etwa mich gänz-
lich in meine Augen zu verlegen und mich dem Blau des Himmels hinzuge-
ben, so habe ich bald schon nicht mehr das Bewußtsein, zu blicken, und im 
gleichen Augenblick, in dem ich ganz Sehen sein wollte, hört der Himmel 
auf, eine ›visuelle Wahrnehmung‹ zu sein, und wird zu meiner Welt dieses 
Augenblicks. Eine solche Sinneserfahrung ist instabil und der natürlichen 
Wahrnehmung, die sich mit unserem ganzen Leibe in eins vollzieht und ei-
ner intersensorischen Welt sich öffnet, fremd. Wie die Erfahrung der Sinnes-
qualitäten findet auch die der getrennten ›Sinne‹ nur in einer sehr besonde-
ren Einstellung statt und vermag zur Analyse des unmittelbaren Bewußtseins 
nicht zu dienen.« (PdW 264)

57	 	Ein ähnliches Argument hinsichtlich der synästhetischen Wahrnehmung ent-
wickelt Sobchack, allerdings mit Bezug auf das Filmerleben (bspw. Sobchack 
1992, 78).

58	 	»Er wird nicht wie ein Gegenstand bewegt, d. h. durch einen anderen Ge-
genstand: Schließlich bewege ich die Instrumente durch ihn und seine Bewe-
gung ist nicht instrumentell. Es ist ein magischer Transport zum Ziel ohne 

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82

Während ein Ding bewegt wird (est mue), bewegt sich der Körper (se 
meut); er »entfaltet« seine Bewegung und diese entfaltet sich (OE 18; 
AuG(AuG) 279). Bewegen und Wahrnehmen greifen notwendig inei-
nander. »Le corps humain, donc, est corps qui se meut et cela veut dire 
corps qui perçoit – C’est là un des sens du ›schéma corporel‹ humain.« 
(Natu3 270)59 So setzt Greifen voraus, dass das, wonach gegriffen wird, 
wahrgenommen wurde und wird. Dies trifft auch auf habituelle Bewe-
gungen zu. Besonders deutlich zeigt dies das Beispiel des routinemäßi-
gen Fahrens eines Autos: Das Wahrnehmen der Fahrumgebung, das 
Fahren und das routinemäßige Einschätzen der Möglichkeit, in einer 
bestimmten Umwelt zu manövrieren (Engstellen wie ›automatisch‹ als 
passierbar oder nicht passierbar wahrzunehmen), spielen unproblema-
tisch zusammen (PdW 172–73). Zugleich impliziert die Bewegung eine 
Wahrnehmung des eigenen, sich bewegenden Körpers. Greife ich nach 
einem Objekt, so weiß ich (implizit) auch, dass sich mein Arm dabei 
ausstreckt, bewege ich die Augen, so habe ich ein Bewusstsein von ihrer 
Bewegung etc. (PP 196–97).

Der praktizierend-wahrnehmende Bezug zur Welt (im Sinne des Kör-
perschemas als sensomotorische Einheit) ist zudem wesentlich für die 
Wahrnehmung der Einheit des Körpers (im Sinne des Körperschemas als 
situative Einheit). Der Körper, der sich in einem wahrnehmend-prakti-
zierenden Bezug zu den Dingen befindet, wird durch das Ineinanderflie-
ßen der Eindrücke der unterschiedlichen Organe, sozusagen durch die 
Dinge vor ihm, als Einheit erlebt. Der ruhende Körper hingegen sei eine 
›obskure Masse‹ (PP 372). In Le monde sensible et le monde de l’expres-
sion meint Merleau-Ponty gar, der Körper sei aufgrund seines motori-
schen Vermögens Einheit (MSME 131). Der Körper sei Mittel des Tuns 
(moyen d’action)60 (MSME 131). Das Körperschema ist im Wesentli-
chen »attitude envers …« (Haltung gegenüber), »ouverture à des buts 
…« (Öffnung auf Ziele hin) und »fond d’une praxis« (Hintergrund einer 
Praxis) (MSME 133). Das Körperschema selbst ist nicht das Bewegende, 
als System steht es im Hintergrund von Bewegung und Praxis. Verändern 
sich Gewohnheiten, so verwandelt und erneuert sich auch das Körper-
schema (PdW 172). Dies gilt auch für Fälle, in denen sich Gewohnheiten 
durch drastische Einschnitte verändern, wie Merleau-Ponty am Beispiel 

Kenntnis der Mittel, mit Einsicht/insight, die nicht auf empfangene Nach-
richten wartet, um geregelt zu werden.« (eigene Übersetzung)

59	 	»Der menschliche Körper ist also Körper, der sich bewegt, und das heißt 
Körper, der wahrnimmt – Das ist also eine der Bedeutungen des menschli-
chen ›Körperschemas‹.« (Natur3 285; Übersetzung adaptiert)

60	 	Auch wenn Merleau-Ponty an dieser Stelle vom Körper als »moyen d’ac
tion«, also dem Mittel zu handeln, spricht, weist er an späterer Stelle in der-
selben Vorlesung den Handlungsbegriff zurück und ersetzt ihn durch jenen 
der Praxis (MSME 66, MSME 138–49; siehe Kapitel 2.3.2.4).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

des Phantomglieds (nach Verlust eines Armes oder Beines) zeigt (PdW 
100–11, MSME 129–30, 136–37). Ähnlich beschreibt er auch verschie-
dene Formen der Agnosie, wie etwa die Fingeragnosie. Verstünde man 
den Körper rein als Objekt, dann wäre die Agnosie, die entgegen dem 
Phantomglied nicht auf einem objektiven Verlust beruht, nicht versteh-
bar. Begreifbar wird die Agnosie erst, wenn man den Körper als (grund-
sätzlich) fähigen Körper und als Körperschema versteht (MSME 201; 
siehe auch Kastl 2021: 156). Das Körperschema steht also nicht nur für 
die Einheit der Sinne und somit im Hintergrund der Wahrnehmung, son-
dern es steht auch im Zusammenhang mit der Bewegung (es ist le fond, 
der Hintergrund, der Bewegung; MSME 127) und für die Verbindung 
von Wahrnehmung und Bewegung (zum Zusammenspiel von Wahrneh-
mung und Bewegung siehe auch P(RAE)).

In seiner Habilitationsschrift beschreibt Merleau-Ponty eine Reihe 
von sensomotorischen Gewohnheiten, die ein Zusammenspiel von Kör-
per und Objekten im Sinne einer Erweiterung des Körperschemas erfor-
dern oder mit sich bringen; so etwa beschreibt er die Praxis des Autofah-
rens, des Tanzens, der Bewegung einer Person, die einen Hut trägt, des 
Hantierens mit einem Blindenstock (PdW 172–73; siehe Kapitel 2.3.2.4). 
Wie im Abschnitt zum Körperschema als situative Einheit bereits ange-
merkt, versteht Merleau-Ponty dieses Zusammenspiel, das sich im Zuge 
des Erwerbs einer sensomotorischen Gewohnheit etabliert, als Vergrö-
ßerung des Volumens des Körperschemas (auch Einengungen sind mög-
lich). Dieses größere Volumen ist jedoch eines, das bis zu seinen Enden 
hin (also bis an das Endes des Blindenstocks, bis an die Spitze der Hutfe-
der, bis an die äußere Seite der Kleidung) Teil des sensomotorischen Ver-
mögens des Körpers wird. Das will heißen, dass sie als Teil der Größe des 
Körpers gespürt werden (man also dazu in der Lage ist, einen Hut tra-
gend einen niedrigen Türrahmen zu durchschreiten, ohne mit dem Hut 
an den Rahmen zu stoßen) und selbst Teil von Wahrnehmung und Be-
wegung werden (wie am Beispiel des Autofahrens bereits gezeigt). Die 
Wahrnehmung des erweiterten Körperschemas beschränkt sich nicht da-
rauf, dass das vergrößerte gemeinsame Volumen wahrgenommen wird, 
oder dass das motorische Vermögen des Autos gespürt wird, vielmehr 
kann sich die Wahrnehmung selbst auf diese Erweiterung hin ausdeh-
nen. Dies zeigt vor allem das Beispiel des Blindenstocks, den Merleau-
Ponty als eine Form der Erweiterung versteht, die es ermöglicht, etwas zu 
fühlen, das mir durch die unmittelbaren, nicht erweiterten Sinnesorgane 
nicht zugänglich wäre (ich fühle nicht länger den Stock in meiner Hand, 
sondern Gegenstände ›dort‹ mit dem Stock) (PdW 172–173).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84

2.2.2.2.4 Das Körperschema als intrasensorielle Einheit

In den vorangegangenen Abschnitten wurde das Körperschema in einem 
pluralen Sinne als System und Einheit ›des Körpers‹ eingeführt – als Sys-
tem, das die situative Einheit des Körpers ausmacht, als System, das die un-
terschiedlichen Sinne umfasst und für die sensomotorische Einheit des Kör-
pers steht. Das Körperschema ist jedoch auch eine intrasensorielle Einheit, 
ein Aspekt, der in Phénoménologie de la perception noch unterthematisiert 
und untertheoretisiert bleibt. Die Charakterisierung des Körperschemas als 
intrasensorielle Einheit meint dort zunächst, dass das Körperschema in Re-
lation zur (sensiblen und kulturellen) Welt steht. Als jemand, die:der ein 
Gesichtsfeld hat, »j’ai accès et ouverture à un système d’êtres« (PP 250; 
bin »ich je schon einem System von Seiendem erschlossen« (PdW 254)) 
und habe Zugang zu diesem Seienden. Vor dem Hintergrund des bislang 
Besprochenen und vor dem Hintergrund von Merleau-Pontys Frühwerk 
kann die Relation von Mensch und Welt als eine Beziehung zweier Syste-
me (dem Körperschemas als System mit dem System Welt) mit- und zu-
einander beschrieben werden. In seinem mittleren und späten Werk geht 
Merleau-Ponty diesbezüglich einen Schritt weiter und versteht das Körper-
schema in einem stärkeren Sinne als intrasensorielle Einheit, die über das 
eigentliche Körperschema im Sinne einer situativen Einheit – die durch an-
deres in der Regel nicht überschritten wird, wenn sie auch Dinge mit auf-
nehmen und in der Folge umfassen kann – hinausgreift.

Das intrasensorielle Körperschema zeigt sich zunächst in Merleau-
Pontys Beschreibungen der Ontogenese sowie in Fragen des Erlebens des 
eigenen Seins und jenem von anderen. Das Bewusstsein des eigenen Kör-
pers und des Körpers der anderen sind nicht zwei verschiedene Vorgänge 
und auch nicht lediglich logisch verbundene Vorgänge, sondern Vorgän-
ge, die ein System bilden (P(RAE) 181), gemeinsam und ineinander ver-
schachtelt vor sich gehen. Die Erfahrung des eigenen Körpers und jene des 
anderen sind eine Totalität, eine Gestalt (P(RAE) 181); die beiden Phä-
nomene sind in sich verbunden (intérieurement liés) (P(RAE) 182). In-
sofern entsteht mit dem eigenen Körperschema auch die Wahrnehmung 
der:des Anderen als Andere:n (P(RAE) 185). Die Entstehung des Körper-
schemas (sowohl als situative als auch als intrasensorielle Einheit) kop-
pelt Merleau-Ponty also in ähnlicher Weise wie George Herbert Mead 
(bspw. Mead 1912, 1913) an das Sein und Praktizieren mit und unter an-
deren. Ebenfalls ähnlich wie Mead verknüpft Merleau-Ponty die Wahr-
nehmung des eigenen Selbst mit jenem der:des Anderen. Neugeborene 
hätten, so führt Merleau-Ponty aus, keine wirkliche exterozeptive Wahr-
nehmung ihrer Bezugspersonen, sondern würden eine körperliche Bezie-
hung zu diesen als Unterschiede in ihrem eigenen Körper wahrnehmen (i.S. 
von Unterschieden des Wohlbefindens, je nachdem ob die Bezugsperson 
anwesend oder abwesend ist und das Kind hält oder nicht (P(RAE) 186)). 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


85

Merleau-Ponty unterstellt nicht, dass das Kind die Körperteile der Be-
zugsperson gleich fühle, wie sie:er diese selbst wahrnimmt; es erlebt die-
se jedoch aus seinem eigenen Körper heraus und nicht als etwas Externes. 
Der erste exterozeptive Reiz sei die Stimme (P(RAE) 186). Wie anhand 
der ›sociabilité syncretique‹ später noch gezeigt werden wird (siehe Kapi-
tel 2.3.2.3), verändert sich das Erleben zwar im Laufe der kindlichen Ent-
wicklung, die enge Beziehung zu anderen ist jedoch mehr als eine früh-
kindliche Phase; vielmehr bleibt sie in veränderter Form erhalten.

Car il faut considérer la relation avec autrui non pas seulement comme 
l’un des contenus de notre expérience, mais comme une véritable struc-
ture, et l’on peut admettre que ce que nous appelons intelligence n’est 
qu’un autre nom pour désigner un type original de relations avec au-
trui (les relations de ›réciprocité‹), et que d’un bout à l’autre du déve-
loppement, la relation vivante avec autrui est le support, le véhicule, ou 
le stimulant de ce que l’on appelle abstraitement l’›intelligence‹. [Ab-
satz i.O.; A.S.] Ainsi compris, le phénomène sera nécessairement fragile 
et variable, comme le sont nos relations affectives avec autrui et avec le 
monde. Les anticipations aussi bien que les régressions sont plus aisé-
ment concevables. (P(RAE) 208; Hervorhebung i.O.)61

Merleau-Pontys Vorlesungen zur Kinderpsychologie entstammen einer 
Zeit, in der seine Theorie einem starken Entwicklungsprozess unterliegt. 
In seinem späteren Werk geht Merleau-Ponty diesbezüglich noch einen 
Schritt weiter, und das Körperschema als intrasensorielle Einheit gewinnt 
eine ontologische Dimension. Merleau-Ponty versteht das Körpersche-
ma nun nicht mehr nur als ein System von Äquivalenzen, das in Relati-
on zu einem oder mehreren anderen Systemen von Äquivalenzen steht, 
sondern als ein gemeinsames System der Äquivalenzen mit anderen und/
oder anderem. Dies macht Merleau-Ponty deutlich, wenn er etwa über 
das Körperschema meint: »rapport à un espace extérieur qui fait système 
avec lui, qu’il fréquente« (MSME 129; Hervorhebung A.S.).62 Körper 
und Außenwelt bilden ein System. Als intrasensorielles Schema steht das 

61	 	»Denn man muss die Beziehung mit der:dem Anderen nicht nur als einen der 
Inhalte unserer Erfahrung, sondern als eine wirkliche Struktur betrachten 
und man kann einräumen, dass das, was wir Intelligenz nennen, nur ein an-
derer Begriff dafür ist, um eine ursprüngliche Art der Beziehung mit der:dem 
Anderen zu bestimmen (die Beziehungen der ›Reziprozität‹), und dass die le-
bendige Beziehung zu der:dem Anderen in der gesamten Entwicklung die 
Stütze, das Vehikel oder der Anreiz für das ist, was wir abstrakt als ›Intelli-
genz‹ bezeichnen. [Absatz i.O.; A.S.] So verstanden wäre das Phänomen not-
wendigerweise fragil und variabel, wie es unsere affektiven Beziehungen mit 
der:dem Anderen und der Welt sind. Antizipationen sind genauso wie Regres-
sionen ohne weiteres denkbar.« (eigene Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

62	 	»Beziehung mit einem äußeren Raum, der mit ihm ein System bildet, mit 
dem es in regelmäßigem Kontakt steht/zusammen ist« (eigene Übersetzung).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86

Körperschema jedoch auch für ein System der Äquivalenzen zwischen 
den Körpern (vgl. Saint Aubert 2013: 131). Dies zeige sich auch am Bei-
spiel von Personen mit bestimmten Psychopathologien, wenn Personen 
Körperteile (bspw. ihren Arm) nicht lediglich nicht als ihre eigenen er-
kennen, sondern diese als Körperteile eines anderen wahrnehmen (das 
sei der Arm der:des Anderen, nicht der eigene) (MSME 158–59). Das 
Körperschema steht nicht nur für die Beziehung zum eigenen Sein, son-
dern auch zu anderen. Im eigenen Körperschema sind bereits Präsenta-
tionen des eigenen Selbst enthalten, die nur vom Standpunkt der:des An-
deren erlangt werden können (das eigenen Gesicht von vorne gesehen). 
Das Körperschema als intrasensorielle Einheit fließt später auch in wei-
tere wesentliche Konzepte Merleau-Pontys ein, die die Relation mit an-
deren beschreiben (intercorporéité, promiscuité).

2.2.2.2.5 Vom Körperschema zum Körper  
zwischen Physischem und Digitalem

Die Spannungsverhältnisse des Körpers, aus denen heraus Merleau-
Ponty (den Einzelwissenschaften folgend) das Körperschema beschrieb, 
waren vor allem psychopathologischer Natur. Auch wenn viele der von 
Merleau-Ponty diskutierten Phänomene nach wie vor bedeutsam sind, 
stehen Körper heute (auch) in anderen Spannungsverhältnissen, die von 
Merleau-Ponty noch nicht vorhergesehen werden konnten. Diese neu-
en Spannungsverhältnisse sind allen voran durch die Digitalisierung 
und das Überlappen von Virtuellem und Physischem bedingt. Teile da-
von – und somit auch ein Teil des Weges hin zu einem Verständnis der 
Distanz – können mithilfe des Körperschemas beschrieben werden. Ba-
sierend auf Merleau-Pontys Philosophie wurden mehrere – inzwischen 
teils klassische – Perspektiven auf das Verhältnis von Körper und Tech-
nik entwickelt. Dazu zählt etwa die Kritik an künstlicher Intelligenz 
von Hubert Dreyfus (bspw. 1972), die sich nicht nur, aber auch auf die 
Philosophie von Merleau-Ponty stützt. Vivian Sobchack (bspw. 1992) 
ist bekannt für ihre filmtheoretische Darstellung, die auf dem Denken 
von Merleau-Ponty basiert. In jüngerer Zeit haben vor allem Aud Sissel 
Hoel und Annamaria Carusi eine Theorie des Verhältnisses von Körper 
und Technik vorgelegt, die auf Merleau-Pontys Spätwerk beruht. Die 
folgende Argumentation geht über die Frage der Relation von Mensch 
und Technik/Technologie hinaus, berührt diese jedoch wiederholt. Ganz 
im Sinne von Hoel und Carusi (2015, 2018) wird argumentiert, dass 
Merleau-Pontys Philosophie einen wesentlichen Beitrag zum Verstehen 
der Relation von Mensch und Technik/Technologien leisten kann, ent-
gegen Hoel und Carusi ist der Ausgangspunkt dieser Argumentation 
jedoch nicht Merleau-Pontys späte Ontologie, um das umfangreiche 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


87

Potenzial seiner Philosophie für eine Analyse von Begegnungen auf Dis-
tanz im Zusammenspiel der verschiedenen Momente hinreichend erfas-
sen zu können.

Online und offline, ›virtuell‹ und ›real-physisch‹ sind nicht als zwei 
getrennte ›Welten‹ oder ›Schichten‹ zu verstehen. So etwa bleiben Men-
schen Körper, auch wenn sie sich in online-virtuellen Räumen (bspw. in 
VR-Chats oder Videokonferenzräumen) bewegen, sie inszenieren ihre 
Körper physisch und digital, um sie über Social Media sichtbar zu ma-
chen und direkt oder indirekt auf andere Körper zu wirken, ihre Exis-
tenzen stehen zugleich und in ständiger Wechselwirkung – online und 
offline. Diese Verschlungenheit von ›Digitalem‹ und ›Analogem‹ im kör-
perlichen Sein kann aus mehreren Perspektiven betrachtet werden, die 
sich teils auf bestimmte Phänomenbereiche beziehen und teils weite Teile 
des gegenwärtigen Lebens umfassen. Eine Perspektive ist jene auf die Di-
gitalisierung des ›analogen‹ Lebens und die Verschlungenheit mit ande-
ren mittels Daten. Das Ineinandergreifen von Analogem und Digitalem 
kann aus der Perspektive der ›Datafizierung‹ der körperlich-leiblichen 
Existenz beschrieben werden. Lindemann etwa meint über den Körper 
in der »Verschränkung von Leib und Nexistenz«:

Der Körper wird weniger unter dem Aspekt relevant, dass er ein drei-
dimensional ausgedehnter Gegenstand ist der ortsräumlich bestimmt 
existiert, vielmehr wird der Körper relevant als ein zu vermessender 
Körper, von dem ausgehend immer neue Daten erhoben werden kön-
nen, die ihn mit einer Vielzahl anderer Daten in Beziehung setzen. (Lin-
demann 2015: 57)

Was Lindemann als ›Nexistenz‹ bezeichnet, ist verwandt mit dem Be-
griff des ›Lifeloggings‹, das »unterschiedliche Formen digitaler Selbst-
vermessung und Lebensprotokollierung« (Selke 2016: 1) umfasst. Kör-
perliche Bedingungen und Verhalten (Puls, Schritte etc.) werden messbar 
gemacht und in Echtzeit erfasst (ebd. 3). Die Aufzeichnung erfolgt in 
der Regel automatisiert und beinahe unmerkbar (ebd. 3). Dabei findet 
(zumindest auf der Ebene der Daten) ein fortwährender Austausch mit 
anderen – den Daten der anderen – statt. Die Bezüge, in die man da-
bei mit anderen gestellt wird, bleiben oftmals anonym (Kaufempfehlun-
gen in Online-Shops, Routenempfehlungen aufgrund von Vorhersagen 
des Verkehrsaufkommens etc.) (Lindemann 2015: 57). Aus diesen Aus-
tauschprozessen ergibt sich laut Lindemann auch eine Lösung aus dem 
unmittelbaren körperlich-physisch-weltlichen Kontext, denn der Leib 
sei »dauerhaft sensibilisiert für Ansprachen von irgendwo« durch das 
Medium des Smartphones (ebd. 57). Insofern gehe mit dieser ›Übertra-
gung‹ der körperlichen Existenz in Daten (und der Rückwirkung die-
ser Daten auf den Körper) eine gewisse Zeit- und Ortlosigkeit des Kör-
pers einher (vgl. Lindemann 2015). Gewissermaßen in Fortsetzung dieser 

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88

Perspektive kann auch die Relation von ›realem‹ Körper und Avataren 
beschrieben werden, die es erlauben, mittels eines dem Körper nach-
empfundenen oder kreativ geschaffenen digitalen Doubles mit anderen 
zu interagieren.

Mithilfe von Merleau-Pontys Begriff des Körperschemas kann die di-
gital-analoge Verflechtung des Körpers noch aus einer anderen Perspek-
tive angegangen werden. Die Basis hierfür sind das Körperschema als 
situative-zentrifugale Einheit sowie die Erweiterbarkeit des Körpersche-
mas als sensomotorisches System. Als System, das sich ausweiten kann, 
und als zentrifugale Einheit (die nach außen hin wiederum unabgeschlos-
sen ist) kann sich das Körperschema erweitern und in seiner Wahrneh-
mungs- und Bewegungsfähigkeit über den Körper im organischen Sinne 
hinausgreifen. Ähnlich wie blinde Personen mittels ihres Blindenstocks 
die Welt wahrnehmen (und in ihrer Wahrnehmung der Welt nicht län-
ger den Stock in ihrer Hand wahrnehmen) (PdW 172–73), können Men-
schen zumindest zeitweise unter Einbezug von analogen oder digitalen 
Technologien andere und Situationen in der Ferne wahrnehmen, ohne 
dabei in diesem Moment das Tool zu spüren. In dieser Hinsicht stehen 
Blindenstöcke, Brillen und Kontaktlinsen, Hörgeräte, Bildschirme und 
(klassische wie moderne) Telefone auf einer Ebene. Sie alle – und noch 
unzählige weitere Gerätschaften – ermöglichen oder unterstützen eine 
Wahrnehmung von etwas, das über sie hinausgeht. Auch wenn, wie noch 
näher zu zeigen sein wird, diese Wahrnehmung mitunter fragil sein kann 
und sich die verwendeten Tools in manchen Momenten durchaus in den 
Vordergrund drängen können, handelt es sich also nicht primär um eine 
Wahrnehmung des Tools, sondern um eine Wahrnehmung von ande-
ren und anderem, das jenseits des Tools liegt. Werden diese Tools klas-
sischerweise als Vermittler beschrieben (daher wird beispielsweise von 
›medial vermittelten Interaktionen‹ gesprochen), sind sie mit Merleau-
Ponty als Erweiterung des Systems Körperschema zu verstehen. Medi-
um bedeutet etymologisch ›Mittel‹, ›Mittler‹ oder ›Mitte‹. Die klassische 
Medientheorie fasste Medien demnach als transparente ›Mittler‹, die 
eine Nachricht übertragen, ohne dabei selbst wahrgenommen zu wer-
den (Krämer 2013: 332). Herbert Marshall McLuhan entwickelte eine 
andere, neue Perspektive auf Medien, indem er die Medien selbst in 
den Vordergrund rückte und sie als die Botschaft (the message) begreift 
([1964]1992: [1967]2001). Ähnlich wie Merleau-Ponty interessiert sich 
auch McLuhan für das Zusammenspiel von Menschen und Dingen, und 
ebenfalls ähnlich wie Merleau-Ponty begreift er dieses Zusammenspiel 
als eine Beziehung der Inkorporierung. McLuhans Fokus liegt aber auf 
dem ›Ding‹ und seiner Botschaft, sowie auf der Frage, wie diese Din-
ge, bzw. Medien, die Gesellschaft formen. Demgegenüber ist der Fokus 
Merleau-Pontys – und jener des folgenden Arguments – die grundle-
gende menschliche Fähigkeit mit diesen umzugehen. Wie die folgenden 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89

Seiten zeigen werden, ist das inkorporierte ›Ding‹ trotz der »untrennba-
ren Verschmelzung von Körper und Technik im alltäglichen Gebrauch« 
(Rammert/Schubert 2019: 129) dabei weder immer und gänzlich trans-
parent, wie in der klassischen Medientheorie, noch immerzu selbst die 
Botschaft, wie bei McLuhan (eine ähnliche Argumentation wie die im 
Folgenden entwickelt findet sich auch in Gugutzer (2015a)).

Fasst man sie als eine solche Ergänzung des Körperschemas, so sind 
verschiedene Formen der Begegnung und der Wahrnehmung (in der 
Nähe und auf Distanz) auch nicht mehr durch das jeweilige Tool zu 
charakterisieren (Videokonferenz vs. Telefonkonferenz vs. analoge Kon-
ferenz etc.). In den Vordergrund drängt sich vielmehr die Wahrnehmbar-
keit (und in weiterer Folge die ›Berührbarkeit‹ oder ›Angreifbarkeit‹) als 
solche. Um diesen Weg hin zu einem merleau-pontyschen Verständnis 
von Begegnungen weiterzugehen, bedarf es also einer genaueren Aus-
einandersetzung mit seinem Verständnis von Wahrnehmung. Vorweg-
genommen sei noch, dass die Gradualität der ›Nähe‹ auf Distanz nicht 
– oder zumindest nicht nur – durch die Zahl der jeweils angesproche-
nen Sinne zu beschreiben und zu verstehen ist. Das Körperschema steht 
auch für eine unmittelbare präreflexive Kommunikation der Sinne und 
ermöglicht es, dass Wahrnehmungen auch dann als voll(-ständig) emp-
funden werden können, wenn nicht alle Sinne angesprochen werden oder 
werden können.63

2.2.2.2.6 Le corps comme puissance: Der Körper als ›Vermögen zu‹

Ein Charakteristikum des Körpers im Sinne Merleau-Pontys, das die-
sen vom ›objektiven Körper‹ unterscheidet, ist, dass er grundlegende Fä-
higkeiten (puissance) besitzt, also etwas anderes als ein nur von außen 
bewegliches und unempfindliches Ding ist. Diese Fähigkeiten sind dem 
Körper wesentlich; sie sind also ein essenzielles Moment des Körpers 
und nicht lediglich eine Ergänzung zu einem auf andere Weise bestimm-
ten Konzept des Körpers. Es handelt sich also um ein Vermögen, das 
sich grundsätzlich in der menschlichen Konstitution grundgelegt findet, 

63	 	Anders als von Lucy Osler argumentiert, scheint eine Erweiterung des Kör-
perschemas durch moderne Technologie denkbar und real erlebbar. Dies 
mag daran liegen, dass Osler versucht, die Kamera als einen Teil des Kör-
perschemas der:des Anderen – jedoch aus meiner wahrnehmenden Perspek-
tive –zu denken (ich nehme die:den Andere:n auf meinem Bildschirm wahr 
müsste demnach die Kamera als Teil ihres:seines Körperschemas sehen) (Os-
ler 2021: 11–12). Im vorliegenden Argument wird der Bildschirm als Erwei-
terung meines wahrnehmenden Körperschemas gedacht (die Kamera gege-
benenfalls als Erweiterung meines ausdrückenden – nicht wahrnehmenden 
– Körperschemas).

LE CORPS SENSIBLE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90

das jedoch (1) nicht in allen Fällen die Möglichkeit bekommt, sich auch 
tatsächlich zu entwickeln oder aufrecht erhalten zu bleiben und daher 
nicht immerzu als situative Ressource zur Verfügung steht und (2) nicht 
in allen Situationen zum Einsatz kommt. Ersteres zeigt sich deutlich an 
Merleau-Pontys Beschreibung des Erlernens von Sprache, die zunächst 
wieder auf empirisch-psychologische Befunde seiner Zeit zurückgreift, 
für Merleau-Ponty und im Kontext des hier entwickelten Arguments 
aber in einem allgemeinen philosophischen Sinne von Bedeutung sind. 
Mit Bezug auf François Rostand beschreibt Merleau-Ponty, dass Kinder 
in einem gewissen Alter der Sprache gegenüber sensibel sind. Findet das 
Kind in dieser Zeit (im Alter von null bis zwei Jahren) kein Umfeld vor, 
in dem gesprochen wird, so würde es die Sprache nie so sprechen, wie 
andere dies tun. Zugleich habe der Spracherwerb jedoch auch einiges mit 
der Beziehung (zur Mutter) zu tun (P(RAE) 164–65).

Merleau-Ponty beschreibt eine Reihe von grundlegenden Vermögen: 
Der Körper als Körperschema hat oder besser gesagt ist ein System von 
puissances motrices ou de puissances perceptives (PP 179, »Bewegungs- 
und Wahrnehmungsvermögen« (PdW 184; siehe auch 207)), und er hat 
eine puissance d’action (PP 122, also ein »Vermögen zu Handeln« (PdW 
130)) beziehungsweise zu certaines conduites (PP 406, also zu »gewissen 
Verhaltensweisen« (PdW 405)). Merleau-Ponty spricht auch davon, dass 
der Körper »la puissance d’un certain monde« (PP 124; »das Vermögen 
einer [bestimmten] Welt« (PdW 132); siehe auch PP 406) sei. Am grund
legendsten ist jedoch, dass der Körper zur Sensibilität fähig ist: »L’en-
fant humain est cet être qui est capable d’être sensible à autrui64, et de 
se considérer comme un semblable parmi les autres hommes, bien avant 
l’état de maturité physiologique véritable.« (P(RAE) 204; Hervorhebung 
A.S.)65 Der Begriff der Fähigkeit oder des Vermögens ist nicht in einem 
aktivistischen Sinne zu verstehen – fähig sein steht nicht oder nicht nur 
für ein Einwirken-Können auf die Welt und auf andere. Vielmehr sind 
auch die Offenheit und Empfänglichkeit für andere und anderes eine 
grundlegende Fähigkeit des Körpers.

Dass Merleau-Ponty den Körper als »fähig zu …« begreift, birgt ein-
mal mehr einen Hinweis darauf, dass der Körper nicht isoliert existiert. 
Seine Fähigkeiten sind nur verstehbar, wenn man den Körper in seiner 
Relation zur Welt und zu anderen begreift (so etwa ist er fähig, in und 
mit der Welt, vor und mit anderen zu handeln oder zu praktizieren). 

64	 	Aufgrund dieser Fähigkeit wurde der Körper eingangs gemeinsam mit der 
Welt als sensible, also als sensibel (nicht lediglich sinnlich wahrnehmbar) 
bezeichnet.

65	 	»Das menschliche Kind ist jenes Sein, das dazu fähig ist, der:dem Anderen 
gegenüber sensibel zu sein und sich selbst als ein Mitmensch unter den an-
deren Menschen zu verstehen, lange bevor es den Zustand wirklicher psy-
chologischer Reife erreicht hat.« (eigene Übersetzung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91

Dies zeigt also, dass selbst die grundlegendste Bestimmung des Körpers 
(und damit des Menschen) eine ist, die ihn immer schon in Beziehung 
zur Welt und zu weiteren Körpern versteht. Wenn im Folgenden von der 
Beziehung der sensibles gesprochen wird, dann handelt es sich dabei 
also keinesfalls um eine Beziehung von zwei oder mehreren getrennten 
Entitäten, sondern um eine Beziehung, die im Sinne des Körperschemas 
als intrasensorielles System vor jeder Trennung und Trennbarkeit steht.

2.3 Die Beziehung der sensibles

Die Verbindung der sensibles ist eine grundlegende. Menschen bewoh-
nen die Dinge oder wohnen ihnen bei (OE 9). In der vorangegangenen 
Darstellung wurden einige Grundzüge der sensiblen Welt und des sen-
siblen Körpers besprochen; vor allem Merleau-Pontys Konzept des Kör-
perschemas weist bereits auf eine enge Beziehung der sensibles hin. Die 
bisherige Darstellung ist nun dahingehend zu erweitern, dass der Kör-
per in seinem Sein nicht ohne die Welt verstehbar ist, die bisherige Dar-
stellung also eine Abstraktion des Körpers in seinem Sein zur Welt ist. 
Entgegen dem kantianischen Subjekt (in der Lesart Merleau-Pontys), das 
eine Welt setzt, hat der Mensch im Sinne Merleau-Pontys immer schon 
eine Welt (PP 150). Auch wenn das Körperschema (als situative Einheit) 
zunächst einmal eine Einheit für sich ist, stellt sich die Frage der Einheit 
erst, weil der Körper nicht isoliert von anderen und der Welt ist (wäre der 
Körper isoliert, dann gäbe es nichts, von dem er sich abgrenzten müsste, 
nichts, das er zusätzlich umfassen könnte). Stünde der Körper für sich, 
so gäbe es nichts, das er in ›Kommunikation‹ mit diesem Etwas wahr-
nehmen könnte, nichts, auf das hin er sich bewegen könnte. Der Kör-
per, so wie Merleau-Ponty ihn versteht, ist jedoch wesentlich eine nicht 
vollends abgeschlossene Einheit, eine multisensorische Einheit, eine sen-
somotorische Einheit etc. Ergo, ohne Welt und ohne andere gäbe es kei-
nen Körper in jenem Sinne, in dem Merleau-Ponty ihn versteht. Dasselbe 
gilt für das Körperschema als intersensorielle Einheit: Die Kommuni-
kation der Sinne, etwa die Kommunikation des Sehens und Berührens, 
ist nicht nur eine Beziehung aufseiten der Sinne, vielmehr entspricht ihr 
eine multisensorische Gegebenheit aufseiten der Welt: Das Sichtbare sei 
aus dem Berührbaren »geschnitzt« wie das Berührbare aus dem Sicht-
baren (VI 176–77).

C’est une merveille trop peu remarquée que tout mouvement de mes 
yeux – bien plus, tout déplacement de mon corps – a sa place dans le 
même univers visible que par eux je détaille et j’explore, comme, inverse-
ment, toute vision a lieu quelque part dans l’espace tactile. Il y a relève
ment double et croisé du visible dans le tangible et du tangible dans le 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92

visible, les deux cartes sont complètes, et pourtant elles ne se confon-
dent pas. Les deux parties sont parties totales et pourtant ne sont pas 
superposables. (VI 177)66

Das Sichtbare und das Berührbare überschneiden sich. »Puisque le même 
corps voit et touche, visible et tangible appartiennent au même mon-
de.« (VI 177)67 Weil es derselbe Körper ist, der sieht und berührt, der 
also die Welt zugleich mit verschiedenen Sinnen wahrnimmt oder wahr-
nehmen kann, gehören die sichtbaren und berührbaren Dinge nicht ver-
schiedenen Sinnwelten, sondern ein und derselben Welt zu. Zugleich ist 
es die Welt selbst, die die intersensorielle Wahrnehmung hervorbringt. 
Die Welt ist nicht nur passiv und undurchsichtig. »Le grain de la cou-
leur est déjà une certaine manière de promettre aux autres sens leurs 
qualités, est un certain rapport de toute notre chair avec le porteur de 
cette couleur (Flächengarbe)« (PbPassiv 334)68. Das Farbkorn, das wir 
zunächst vielleicht als etwas ansehen würden, das sich dem Sehsinn an-
bietet, bietet sich bereits den anderen Sinnen mit an. Es ist nicht nur ein 
Objekt, das über den Sehsinn mit uns verbunden ist, vielmehr ist die-
se Wahrnehmung eine tiefgreifende Verbindung der sensibles. Insofern 
kann Merleau-Ponty über Cézanne sagen, dass dieser meinte, »on doit 
pouvoir peindre jusqu’aux odeurs« (P2(Inéd) 41; »man müsse sogar den 
Duft malen können« (AuG(KS) 104)). Der monde sensible selbst ist die 
Typik intersensorieller Beziehungen (Saint Aubert 2013: 115).

Der Körper ist in seiner Einheit (seinem situativen Sein, seiner sen-
somotorischen Offenheit und seinem Fähig-Sein), so wie wir ihn ken-
nen, nur als Körper in einer dialektischen Beziehung zur Welt versteh-
bar. Ähnliches gilt auch für die Welt, auch wenn diese, wie eingangs 
beschrieben (siehe Kapitel 2.1), nicht vom Menschen konstruiert oder 
konstituiert ist. Ihr grundlegender Bestand ist also nicht vom Sein des 
Körpers oder der Körper im Plural abhängig. Ähnlich wie im Falle des 
Körpers wären jedoch auch wesentliche Momente der Welt nicht ver-
stehbar, gäbe es keine Körper. Dies gilt etwa für Raum und Zeit, die nicht 

66	 	»Allzu selten ist das Wunder beachtet worden, daß jede Bewegung meiner 
Augen – mehr noch, jede Bewegung meines Leibes [bzw. Körpers; A.S.] – 
ihren Ort hat in demselben sichtbaren Universum, das ich durch sie präzi-
siere und erkunde, ebenso wie umgekehrt jedes Sehen innerhalb des takti-
len Raumes statthat. Es gibt eine doppelte und überkreuzte Eintragung des 
Sichtbaren in das Berührbare und des Berührbaren in das Sichtbare, beide 
Karten sind vollständig und vermengen sich dennoch nicht. Beide Teile sind 
Teilganze, aber dennoch nicht deckungsgleich.« (SuU 177)

67	 	»Derselbe Leib [bzw. Körper; A.S.] sieht und berührt, und deshalb gehören 
Sichtbares und Berührbares derselben Welt an.« (SuU 177)

68	 	»Das Farbkorn ist bereits eine bestimmte Art, den anderen Sinnen ihre Qua-
lität zu versprechen, es ist ein bestimmtes Verhältnis unseres gesamten chair 
mit dem Träger dieser Farbe (Flächengarbe [sic.] i.O.).« (eigene Übersetzung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93

objektiv bestehen, sondern Charakteristika der Beziehung von Mensch 
und Welt sind.

Bevor einige wesentliche Momente dieser Beziehung von Mensch und 
Welt näher beleuchtet werden, einige Worte zur grundlegenden Natur die-
ser Relation. »[I]l n’y a pas d’homme intérieur, l’homme est au monde, 
c’est dans le monde qu’il se connaît« (PP V)69, meint Merleau-Ponty in 
Phénoménologie de la perception. Dem Menschen als körperliches Sein 
ist es wesentlich, in einer fortwährenden Beziehung zur Welt zu stehen. Er 
ist jedoch nicht lediglich ›in‹ der Welt oder ein Teil der Welt (bspw. PP II), 
sondern steht in einer dialektischen Beziehung (nicht einer mechanischen 
Beziehung) mit der Welt (SdV 184). Um diese dialektische Beziehung von 
Körper und Welt auszurücken, wird in Merleau-Pontys Texten das Wort 
›zur‹ (être au monde) anstelle von ›in‹ (être dans le monde) verwendet – 
der Körper ist also zur Welt (PP V, 175; PdW 7, 170). Diese Unterschei-
dung von ›zur‹ und ›in‹ bringt Merleau-Ponty etwa an folgender Stelle 
deutlich zum Ausdruck (auch wenn er sich hier nicht auf die Welt, son-
dern auf Raum und Zeit bezieht): »je ne suis pas dans l’espace et dans le 
temps, je ne pense pas l’espace et le temps; je suis à l’espace et au temps, 
mon corps s’applique à eux et les embrasse« (PP 164)70.

Die Beziehung von Mensch und Welt ist eine tiefgreifende. Wenngleich 
der Mensch in die Welt geworfen (jeté dans) ist, ist die Beziehung zur 
Welt keine äußerliche. Die sensible Welt ist Teil des Subjekts. Zugleich 
greift die Welt jedoch immerzu über uns hinaus:

Nous sommes au monde, c’est-à-dire: des choses se dessinent, un im-
mense individu s’affirme, chaque existence se comprend et comprend 
les autres. Il n’y a qu’à reconnaître ces phénomènes qui fondent toutes 
nos certitudes. La croyance en un esprit absolu ou en un monde en soi 
détaché de nous n’est qu’une rationalisation de cette foi primordiale. 
(PP 468)71

69	 	»[E]s gibt keinen inneren Menschen: der Mensch ist zur Welt, er kennt sich 
allein in der Welt« (PdW 7).

70	 	»[I]ch bin nicht im Raum und in der Zeit, ich denke nicht Raum und Zeit; 
ich bin vielmehr zum Raum und zur Zeit, mein Leib [bzw. Körper; A.S.] 
heftet sich ihnen an und umfängt sie« (PdW 170). In englischsprachigen 
Übersetzungen verliert sich diese Unterscheidung. So etwa überträgt Donald 
A. Landes in seiner Neuübersetzung der Phénoménologie de la perception 
»être au monde« als »being in the world« (Merleau-Ponty [1945] 2012: 77; 
Hervorhebung A.S.).

71	 	»Wir sind zur Welt, das heißt: Dinge zeichnen sich ab, ein unermeßliches In-
dividuum behauptet sich, jede Existenz umfaßt sich selbst und umfaßt eine 
jede andere. Es bleibt uns nichts, als diese alle unsere Gewißheit begründen-
den Phänomene anzuerkennen. Der Glaube an einen absoluten Geist oder 
an eine von uns losgelöste Welt an sich ist selbst nur Rationalisierung jenes 
Urglaubens.« (PdW 465)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94

In seinen frühen Werken beschreibt Merleau-Ponty die Beziehung von 
Mensch und Welt also als eine von zwei Individuen oder zwei Existen-
zen. Merleau-Ponty schreibt jedoch bereits in Phénoménologie de la per-
ception auch von einer Relation mit einem système de significations (PP 
150). In Le monde sensible et le monde de l’expression spricht Merleau-
Ponty dann davon, dass der Körper und die sensible Welt ein System bil-
den (MSME 63). Wie im weiteren Verlauf dieses Buches noch deutlich 
werden wird, gibt es für Merleau-Ponty jedoch mehr als diese eine Welt 
und damit auch mehr als das eine System Welt, zu dem der Mensch in 
Beziehung steht (siehe Kapitel 3). Auch diese Unterscheidung zieht sich 
durch Merleau-Pontys gesamtes Werk, selbst wenn er sie in unterschied-
lichen Werkphasen durch unterschiedliche Begriffe beschreibt.

Tandis qu’un système physique s’équilibre à l’égard des forces données 
de l’entourage et que l’organisme animal s’aménage un milieu stable 
correspondant aux a priori monotones du besoin et de l’instinct, le tra-
vail humain inaugure une troisième dialectique, puisqu’il projette en
tre l’homme et les stimuli physico-chimiques des ›objets d’usage‹ (Ge-
brauchsobjekte), - le vêtement, la table, le jardin, - des ›objets culturels‹, 
- le livre, l’instrument de musique, le langage, - qui constituent le milieu 
propre de l’homme et font émerger de nouveaux cycles de comporte-
ment. De même qu’il nous a paru impossible de réduire le couple situa
tion vital-réaction instinctive au couple stimulus-réflexe, de même il 
faudra sans doute reconnaître l’originalité du couple situation perçu-
travail. (SC 175–76)72

Nicht nur ist die Beziehung von Mensch und Welt – ebenso wie die Be-
ziehung von anderen Körpern und deren Umgebung – nicht in einem 
einfachen kausalen Sinne zu verstehen, sie ist durch den gestaltenden 
Einfluss des menschlichen Verhaltens auf die Welt – und damit die Ko-
existenz der zwei Schichten der Welt – auch sehr komplex. In seinem 
Spätwerk begreift Merleau-Ponty die Beziehung von Mensch und Welt 
nicht mehr als eine von zwei Individuen, sondern als gemeinsames Sein 
der sensibles (VI 179).

72	 	»Während ein physisches System ein Gleichgewicht herstellt mit den gege-
benen Kräften der Umgebung und während der tierische Organismus sich 
eine stabile Umwelt einrichtet, die dem jeweiligen monotonen Apriori von 
Bedürfnis und Instinkt entspricht, inauguriert die menschliche Arbeit eine 
dritte Form der Dialektik, denn sie entwirft zwischen Mensch und physiko-
chemischen Reizen »Gebrauchsobjekte« wie Kleidung, Tisch oder Garten 
und »Kulturobjekte« wie Buch, Musikinstrument oder Sprache, die die ei-
gentümliche Umwelt des Menschen bilden und neue Verhaltenszyklen auf-
tauchen lassen. Genauso, wie es uns als unmöglich erschien, das Paar Le-
benssituation – Instinktreaktion auf das Paar Reiz – Reflex zu reduzieren, 
genauso müssen wir nun gewiß auch die Eigenständigkeit des Paares Wahr-
nehmungssituation – Arbeit anerkennen.« (SdV 185–86)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95

Die Kommunikation oder Kommunion der sensibles hat verschiede-
ne Facetten oder kann zumindest aus verschiedenen Perspektiven be-
schrieben werden. Versteht man die Begriffe im weiten merleau-ponty-
schen Sinne, so können sie – zumindest in Teilen – als Ineinandergreifen 
von Wahrnehmung und Ausdruck begriffen werden. Laut Joas (Joas 
[1992] 2012: 113) verwenden wir (im alltäglichen Sprachgebrauch) den 
Begriff des Ausdrucks üblicherweise nur mit Bezug auf Menschen. Für 
Merleau-Ponty hingegen ist der Ausdruck nicht nur eine Aktivität eines 
Menschen oder von Tieren. Der Ausdruck ist nicht das aktive Gegen-
stück zur (passiven) Wahrnehmung, bleibt aber ihre Ergänzung. Mensch-
liche Begegnungen sind eine Form des wechselseitigen Ausdrucks und 
der wechselseitigen Wahrnehmung vor und mit anderen in der Welt. Um 
die Möglichkeit von Begegnungen auf Distanz verstehen zu können, be-
darf es also zunächst einer tieferen Auseinandersetzung mit diesen bei-
den Seiten der Beziehung der sensibles.

2.3.1 Wahrnehmung: Die Kommunikation der sensibles

Das Phänomen der Wahrnehmung (in all seiner Breite, mit seinen grund-
legenden Bedingungen und philosophischen Konsequenzen) war zweifels-
ohne eines jener Phänomene (oder das Phänomen), das Merleau-Ponty 
am nachhaltigsten beschäftigte. Wahrnehmung ist in Merleau-Pontys Phi-
losophie kein »Phänomen unter anderen, sondern [sie ist; A.S.] ein zu-
gleich exemplarisches und grundlegendes Phänomen« (Waldenfels 1983: 
160). Ersteres ist sie, da sich ihre wesentlichen ›Eigenarten‹ auch in allen 
anderen Bereichen menschlicher Existenz wiederfinden, letzteres, da sie 
»einen spezifischen Zugang eröffnet zu allem, was überhaupt in Erschei-
nung treten kann, und sofern sie als Grundvoraussetzung in alle Erleb-
nis- und Verhaltensweisen eingeht« (ebd. 160). Sie ist also nicht ein Akt
unter anderen, sondern Hinter- und Untergrund aller Akte (ebd. 160).
Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung ist demnach keine
Auseinandersetzung mit einem beliebigen Phänomen.

Die Bedeutung der Wahrnehmung in und für Merleau-Pontys Phi-
losophie zeigt sich auch daran, dass sie jenes Phänomen war, das sein 
Frühwerk dominierte. 1934 reichte er die Themen »La nature de la per-
ception« und »Le problème de la perception dans la phénoménologie 
et dans la ›Gestaltpsychologie‹« für sein zweiteiliges Doktorat (Dok-
torat und Habilitation) ein (Waldenfels 1976b, VI; Proj; NaPer). Wäh-
rend seine Dissertation letztlich unter dem Titel La structure du com-
portement erschien und somit den Begriff der Wahrnehmung nicht 
mehr im Titel trug (auch wenn Wahrnehmung in diesem Werk weiter-
hin an zentraler Stelle stand), ist der zentrale Stellenwert von Wahr-
nehmung in seiner Habilitationsschrift bereits aus dem Titel des Werks 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96

– Phénoménologie de la perception – klar ersichtlich. Zu dieser Themen-
wahl meint Merleau-Ponty 1933, am Beginn eines Antrags für eine Sub-
vention durch die Caisse nationale des sciences:

Il m’a semblé que, dans l’état présent de la neurologie, de la psychologie 
expérimentale (particulièrement de la psychopathologie) et de la philo-
sophie, il serait utile de reprendre le problème de la perception et parti-
culièrement de la perception du corps propre. (Proj 9)73

Das Problem der Wahrnehmung drängt sich ihm nicht lediglich als phi-
losophisches Problem auf, sondern als ein Problem, das zugleich in ver-
schiedenen Einzelwissenschaften und der Philosophie virulent wird. Man 
müsse daher insbesondere die damals neuere Literatur zur Wahrnehmung 
des Körpers (du corps propre) weiter studieren (Proj 10). Merleau-Ponty 
greift in seiner Philosophie der Wahrnehmung (aber auch in seiner wei-
teren Philosophie), also zunächst über die Philosophie im engen Sin-
ne hinaus und arbeitet explizit mit Erkenntnissen aus und den Diskur-
sen in den Einzelwissenschaften, vor allem aus der Psychologie, genauer 
der Gestaltpsychologie. Auch wenn seine Thesen in Bezug auf Wahrneh-
mung teils weitreichend sein mögen, so sieht Merleau-Ponty selbst seine 
Philosophie der Wahrnehmung weniger als ›neu‹, sondern vielmehr als 
eine, die die Konsequenzen aus den Arbeiten der philosophischen und 
wissenschaftlichen Ahn:innen konsequent zieht und bis an ihr Ende ver-
folgt (PPCP 61).

2.3.1.1 Gestaltpsychologischer Hintergrund

Einer der wesentlichen Ausgangspunkte für Merleau-Pontys Annähe-
rung an das Phänomen der Wahrnehmung ist also die Gestaltpsycho-
logie beziehungsweise Gestalttheorie. Er beschäftigt sich eingehend mit 
den Werken von Adhémar Gelb, Kurt Goldstein, Kurt Koffka, Wolfgang 
Köhler und einigen anderen. Merleau-Ponty liest gestaltpsychologische 
Schriften als für die Erkenntnisse der Einzelwissenschaften offener Phi-
losoph, nicht etwa als Psychologe. Er erkennt in gestaltpsychologischen 
Arbeiten wesentliche philosophische Einsichten; die Gestalttheorie sei 
mit philosophischen Voraussetzungen beladen (»chargée de présupposés 
philosophiques«) (NaPer 16) und habe selbst philosophische Konse-
quenzen. Merleau-Ponty gelangt jedoch zu dem Schluss, dass die Gestalt-
theorie selbst die philosophischen Konsequenzen aus ihren Lehren nicht 

73	 	»Mir scheint, dass es im gegenwärtigen Zustand der Neurologie, der expe-
rimentellen Psychologie (insbesondere der Psychopathologie) und der Philo-
sophie von Nutzen wäre, das Problem der Wahrnehmung und insbesondere 
der Wahrnehmung des eigenen Leibes [bzw. Körpers; A.S.] wieder aufzuneh-
men.« (ANW 7)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97

oder nur unzureichend gezogen habe (PPCP 53). Merleau-Ponty wiede-
rum geht es nicht primär darum, mit seiner Philosophie der Psychologie 
(oder allgemeiner den Wissenschaften) zu dienen; dennoch ist er der An-
sicht, dass seine Philosophie (indirekt) der Psychologie diene (PPCP 82).

Um verstehen zu können, welche Bedeutung der Gestalttheorie in 
Merleau-Pontys Wahrnehmungsphilosophie zukommt, gilt es zuerst 
zu verstehen, wie er die Gestalt(en) begreift. Folgen wir dazu zunächst 
Merleau-Pontys Entwicklung des Konzepts in La structure du compor-
tement:

La notion de la forme qui nous a été imposée par les faits se définissait 
comme celle d’un système physique, c’est-à-dire d’un ensemble de forces 
en état d’équilibre ou de changement constant, tel qu’aucune loi ne soit 
formulable pour chaque partie prise à part et que chaque vecteur soit 
déterminé en grandeur et en direction par tous les autres. Chaque chan-
gement local se traduira donc dans une forme par une redistribution 
des forces qui assure la constance de leur rapport, c’est cette circulation 
intérieure qui est le système comme réalité physique, et il n’est pas plus 
composé des parties qu’on peut y distinguer que la mélodie, toujours 
transposable, n’est faite des notes particulières qui en sont l’expression 
momentanée. (SC 147–48)74

Die Gestalt versteht Merleau-Ponty also als ein System, als eine Ganz-
heit, die nicht auf ihre Teile (oder die Summe ihrer Teile) reduzierbar ist. 
Die Elemente sind von einer Ganzheit abhängig, die selbst wieder Ele-
ment größerer Ganzheiten ist (NW 17; NaPer 20). Eine Figur auf einem 
Hintergrund ist nicht die Summe von wahrgenommenen oder gegebenen 
Qualitäten (PdW 32). Für die interne Struktur der Gestalt ist das Zusam-
menspiel von Kräften, ihre Verteilung und Beziehung entscheidend (SC 
147–48). Jede Gestalt bildet ein champ de forces (ein Kraftfeld) (SC 148; 
SdV 156). Dieses Kraftfeld ist »caractérisé par une loi qui n’a pas de sens 
hors des limites de la structure dynamique considérée, et qui par contre 
assigne à chaque point intérieur ses propriétés, si bien qu’elles ne seront 

74	 	»Der Begriff der Gestalt, der sich uns von den Tatsachen her aufgedrängt 
hat, wurde definiert wie der eines physikalischen Systems, d. h. einer Ge-
samtheit von Kräften, die sich im Zustand des Gleichgewichts oder der kon-
stanten Änderung befinden, dergestalt, daß sich kein Gesetz für jeden Teil 
gesondert formulieren läßt und daß jeder Vektor nach Größe und Richtung 
durch alle anderen bestimmt ist. Jede lokale Veränderung äußert sich also 
in einer Gestalt aufgrund einer Verteilung der Kräfte, die die Konstanz ih-
rer Verhältnisse garantiert; dieser innere Kreislauf ist das System als physi-
kalische Realität, und dieses System ist ebensowenig aus unterschiedlichen 
Teilen zusammengesetzt, wie die Melodie, angesichts ihrer ständigen Trans-
ponierbarkeit, nicht aus den besonderen Noten besteht, in denen sie ihren 
momentanen Ausdruck findet.« (SdV 156)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98

jamais des propriétés absolues, des propriétés de ce point.« (SC 148)75 In 
jenem Abschnitt von La structure du comportement, in dem Merleau-
Ponty diese Beschreibungen präsentiert, diskutiert er die Struktur in 
der Physik. Am Beispiel von Köhlers Besprechung von physikalischen 
Gesetzen zeigt Merleau-Ponty, dass die Strukturgebundenheit von Ge-
setzen auch in der Physik ihre Gültigkeit hat (SdV 157). Die Beziehung 
von Struktur und Gesetz verläuft jedoch auch in die entgegengesetzte 
Richtung; so wie die Gesetze in der Struktur »beschlossen« sind, ist die 
Struktur in den Gesetzen »beschlossen« (SdV 160). Keines von beidem 
geht dem anderen voraus; Merleau-Ponty spricht daher auch von einer 
dialektischen Beziehung von Gesetz und Struktur (SdV 161).

Die Struktur ist nicht ›in‹ der Natur, sie ist keine »physikalische Re-
alität«, vielmehr ist sie ein objet de la perception (SC 155; »Wahrneh-
mungsobjekt« (SdV 164)). Die Gestalt begreift Merleau-Ponty als spon-
tane Organisation des champ sensoriel (des »sensorischen Feldes« (NW 
17)); Gestalten sind also epistemologisch als etwas, das in der Wahr-
nehmungserfahrung existiert (SdV 244), nicht ontologisch zu verstehen.

C’est donc à l’univers des choses perçues que la Gestalttheorie emprunte 
sa notion de forme, et elle ne se rencontre dans la physique qu’autant 
que la physique nous renvoi aux choses perçues, comme à ce que la 
science a pour fonction d’exprimer et de déterminer. Loin donc que la 
›forme physique‹ puisse être le fondement réel de la structure du com-
portement et en particulier de sa structure perceptive, elle n’est elle-
même concevable que comme un objet de perception. (SC 156)76

Physikalische Gestalten sind also wesentlich von anderen Gestalten ver-
schieden. Physikalische Gestalten sind Gleichgewichte, die sich in Rela-
tion zu äußerlichen Bedingungen ergeben (SdV 167). Dies unterscheidet 
sie von vitalen Gestalten:

Nous parlons au contraire de structures organiques, lorsque l’équilibre 
est obtenu, non pas à l’égard de conditions seulement virtuelles que le 
système amène lui-même à l’existence, - lorsque la structure, au lieu de 
procurer, sous la contrainte des forces extérieures, une détente à celles 

75	 	 »[C]harakterisiert durch ein Gesetz, das außerhalb der Grenzen der jeweili-
gen dynamischen Struktur keinen Sinn hat und das im Gegenteil jedem in-
ternen Punkt seine Eigenschaften zuteilt, und zwar derart, daß diese nie ab-
solute Eigenschaften, Eigenschaften von diesem Punkt sind« (SdV 156).

76	 	»Die Gestalttheorie entnimmt also ihren Gestaltbegriff der Welt der Wahr-
nehmungsdinge, und in der Physik findet er sich nur insofern, als die Phy-
sik uns zurückverweist auf die Wahrnehmungsdinge also auf das, was die 
Wissenschaft ihrer Funktion nach auszudrücken und zu bestimmen hat. Die 
›physische Gestalt‹ kann also nie und nimmer das Fundament abgeben für 
die Struktur des Verhaltens und speziell für dessen Wahrnehmungsstruktur, 
sie ist vielmehr selbst nur denkbar als ein Wahrnehmungsobjekt.« (SdV 164)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


99

dont elle est traversée, exécute un travail hors de ses propres limites et 
se constitue un milieu propre. (SC 157; Hervorhebung A.S.)77

Während also physikalische Gestalten lediglich auf die Umwelt reagieren 
und versuchen, ein Gleichgewicht mit dieser aufrechtzuerhalten, schaf-
fen sich vitale Gestalten eine Umwelt. Sie reagieren so nicht lediglich 
auf reale, sie unmittelbar umgebende Bedingungen, sondern auch auf 
jene Konditionen, die lediglich virtuell sind. Diese Virtualität wird spä-
ter (siehe Kapitel 2.3.2.2) noch zum Thema werden. Die Beziehung von 
Organismus und Umwelt ist eine »wahrhaft dialektische«; das Verhal-
ten entspricht keinem Gesetz (SdV 170). Auch wenn Gestalten also nicht 
ontologisch, sondern epistemologisch zu fassen sind, sind sie Entitäten, 
die sich nicht erst in der unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung bil-
den (SdV 193).

Hinsichtlich der Wahrnehmung ist die wesentlichste Überlegung, die 
Merleau-Ponty aus der Gestalttheorie übernimmt, jene des Zusammen-
spiels von Figur und Hintergrund bzw. Horizont.

[C]haque point à son tour ne peut être perçu que comme une figure sur 
un fond. Quand la Gestalttheorie nous dit qu’une figure sur un fond est 
la donnée sensible la plus simple que nous puissions obtenir, ce n’est 
pas là un caractère contingent de la perception de fait, qui nous lais-
serait libres, dans une analyse idéale, d’introduire la notion d’impres-
sion. (PP 10)78

77	 	»Wir sprechen dagegen von organischen Strukturen, wenn das Gleichge-
wicht nicht in Bezug auf gegenwärtige und reale Bedingungen erreicht wird, 
sondern in Bezug auf bloß virtuelle Bedingungen, die das System selbst in 
die Wirklichkeit einführt –, wenn die Struktur nicht unter dem Druck äu-
ßerer Kräfte eine Entspannung bei den Kräften herbeiführt, die in ihr selbst 
am Werk sind, sondern vielmehr eine Arbeit außerhalb ihrer eigenen Gren-
zen ausführt und sich eine eigene Umwelt bildet.« (SdV 167)

78	 	 »[E]in jeder Punkt [kann] seinerseits nicht anders denn als Figur auf einem 
Untergrund wahrgenommen werden […]. Wenn die Gestaltpsychologie lehrt, 
daß eine Figur auf einem Untergrund das Einfachste ist, was uns sinnlich ge-
geben zu sein vermag, so kontrastiert sie nicht lediglich einen kontingenten 
Charakter faktischen Wahrnehmens, der es etwa noch zuließe, gleichwohl 
in die ›Wesens‹- Beschreibung der Wahrnehmung den Begriff der Impression 
aufzunehmen.« (PdW 22) Eine ähnliche Beschreibung findet sich in Merleau-
Pontys Manuskript zu Le monde sensible et le monde de l’expression: »Ge
stalt: la formation la plus simple est une figure sur un fond. Ceci veut dire: 
la position même de la figure comme en soi, comme quelque chose de déter-
miné, suppose toujours présence simultanée d’un fond. Le fond fait partie 
de la définition de l’être (sans lui pas de figure, pas de contours).« (MSME 
51; Hervorhebung i.O.; »Gestalt: die einfachste Formation ist eine Figur 
auf einem Hintergrund. Das soll heißen: die Position selbst der Figur, als an 
sich, als etwas Determiniertes, setzt immer die gleichzeitige Präsenz eines 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100

Was Figur und was Hintergrund ist, ist nicht durch die Welt bestimmt, 
sondern abhängig vom Zusammenspiel von Mensch und Welt. Die Din-
ge sammeln sich im Kraftfeld um mich als wahrnehmendes Zentrum (VI 
192). Der wahrnehmende Mensch fixiert ein Objekt, lässt seinen Blick 
auf diesem ruhen, erkundet dieses Objekt näher; dabei wird das Umlie-
gende zum Horizont. 

[D]ans la vision, j’appuie mon regard sur un fragment du paysage, il 
s’anime et se déploie, les autres objets reculent en marge et entrent en 
sommeil, mais ils ne cessent pas d’être là. Or, avec eux, j’ai à ma dispo-
sition leurs horizons, dans lesquels est impliqué, vu en vision marginale, 
l’objet que je fixe actuellement. L’horizon est donc ce qui assure l’identi-
té de l’objet au cours de l’exploration, il est le corrélatif de la puissance 
prochaine que garde mon regard sur les objets qu’il vient de parcou-
rir et qu’il a déjà sur les nouveaux détails qu’il va découvrir. (PP 82)79

Schwenkt man den Blick, so verändert sich die Figur (etwas anderes wird 
zur Figur) und das, was zuvor Figur war, rückt nun in den Hintergrund 
und wird gemeinsam mit weiteren Dingen als Horizont wahrgenommen 
(PP 82). Dass ein Objekt oder, allgemeiner gesprochen, ein Ausschnitt 
der Welt zur Figur wird, liegt nicht an der bestimmten Bedeutung (si
gnification, meaning) dieses Objekts, sondern daran, dass es der Struk-
tur von Figur und Hintergrund entspricht (NaPer 21). Die Reaktionen 
des Organismus auf einen Reiz hängen also nicht von bestimmten Ge-
setzen ab, sondern von der Bedeutung, die der Reiz für den Organismus 
hat. Der Reiz ist nicht die Totalität von Kräften, die auf den Organismus 
einwirken (SdV 169). Was Figur und was Hintergrund ist, ist zwar va-
riabel, jedoch nicht vollends frei wählbar. Das Figur-Sein ist bestimmten 
Elementen von Welt vorbehalten, wie Merleau-Ponty am Beispiel eines 
Spaziergangs auf dem Boulevard zeigt. Dabei könnten zwar die Bäume, 
nicht aber die Zwischenräume zwischen diesen, als Figur gesehen wer-
den, die Bäum wiederum nicht als Hintergrund für die (nicht mögliche) 
›Figur‹ des Zwischenraums (PdW 306–7; SNS(CNP) 98–99).

Hintergrunds voraus. Der Hintergrund ist der der Definition des Seins (ohne 
ihn keine Figur, kein Umriss).« (eigene Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

79	 	»Wenn ich hingegen im Sehen meinen Blick auf eine Einzelheit der Umge-
bung richte, so belebt und entfaltet sich dieses Detail, und die anderen Dinge 
rücken an den Rand oder verwischen sich völlig, doch bleiben sie beständig 
mit da. Mit ihnen aber verfüge ich wiederum auch über ihre Horizonte, die 
ihrerseits als am Rande sichtbar den gegenwärtig fixierten Gegenstand im-
plizieren. Der Horizont also ist es, der im Forschen des Blickes die Identität 
des Gegenstandes gewährleistet, als Korrelat der meinem Blick noch verblei-
benden Verfügung über die soeben betrachteten Gegenstände und der ihm 
zum voraus schon eigenen Verfügung über neue Einzelheiten, die zu entde
cken er sich erst anschickt.« (PdW 92)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


101

Auch wenn in der folgenden, ebenso wie in Merleau-Pontys eigener 
Beschreibung visuell wahrnehmbare Gestalten im Vordergrund stehen, 
sind Gestalten nicht nur visuell wahrnehmbare Figuren. Vielmehr kann 
etwa Gehör auf ähnliche Weise mithilfe des gestalttheoretischen Voka-
bulars beschrieben und verstanden werden. Auch die auditive Wahrneh-
mung ist ein Zusammenspiel von Form und Hintergrund (etwa eine Me-
lodie und Nebengeräusche) (SNS(CNP) 99).

In Merleau-Pontys späten Notizen zeigt er sich durchaus kritisch ge-
genüber der Gestalttheorie. Diese sei an einem »toten Punkt angelangt« 
(au point mort; SuU 38; VI 39). Was sie ›erklären‹ könne, gelte nur un-
ter Laborbedingungen, nicht in der natürlichen Erfahrung (SuU 39). Dies 
zeige etwa das Sehen von Tiefe (la profondeur; siehe Kapitel 2.5.3); die-
ses sei letztlich nicht durch die disparaten Netzhautbilder zu bestimmen, 
da dies nicht der Wahrnehmungswelt entspreche (SuU 40–41). Im vor-
liegenden Zusammenhang bleiben Merleau-Pontys Überlegungen zum 
Zusammenspiel von Figur und Hintergrund dennoch wesentlich. Dabei 
handelt es sich weniger um seine unmittelbare Wiedergabe der psycholo-
gischen Erkenntnisse, sondern um seine philosophischen Einsichten, vor 
allem zum Unterschied zwischen der unmittelbaren Wahrnehmung der 
Umgebung und der Wahrnehmung von etwas auf der Leinwand Gezeig-
tem. Daher werden seine früheren gestalttheoretischen Beschreibungen 
als solche übernommen und nicht im Detail auf die theoretische Stärke 
der Gestaltpsychologie (über die Merleau-Ponty in seiner Philosophie – 
nicht Psychologie – ohnehin hinausgreift) befragt.

2.3.1.2 Die Wahrnehmung und die Welt:  
Kommunikation der beiden sensibles

Merleau-Pontys Beschreibung der Wahrnehmung ist wesentlich durch 
sein Verständnis des Verhältnisses von Mensch und Welt geprägt und 
selbst wiederum wesentlich für sein Verständnis dieser Relation.80 Wie 
bereits der gestalttheoretische Hintergrund seiner Überlegungen zeigt, 
geht Merleau-Ponty entgegen Empirismus und Intellektualismus nicht 
von der ›objektiven Welt‹ aus, da eine solche Perspektive es nicht er-
mögliche, die Wahrnehmung, so wie Menschen sie erleben, zu verste-
hen. Beide stünden in einer gewissen Distanz zum tatsächlichen Phäno-
men der Wahrnehmung (SdV 217, SC 202, PdW 47). Menschen leben 

80	 	Dupond geht so weit zu sagen: »Perception est le nom que Phénoménolo-
gie de la perception donne à ce ›contact naïf avec le monde‹ que la phéno-
ménologie cherche à ›réveiller‹« (Dupond 2008: 166) Wahrnehmung ist der 
Name, den Phänomenologie der Wahrnehmung dem ›naiven Kontakt mit 
der Welt‹ gibt, den die Phänomenologie zu ›erwecken‹ sucht.

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102

in einem universe d’expérience (SC 204; »in einer Welt der Erfahrung« 
(SdV 219)). Dennoch beschreibt Merleau-Ponty die Welt, wie eingangs 
bereits gesagt, als Individuum, als Stil, als etwas, das die Erfahrung, die 
Menschen von ihr machen, mit anleitet oder die Erfahrung im Men-
schen eröffnet.

Merleau-Ponty wendet sich ebenso gegen die ›klassische Reflexlehre‹, 
also jene Lehre, die Wahrnehmung und Verhalten in eine Reihe von Re-
aktionen auf bestimmte Reize zerlegen würde. Dabei ist der Reiz die Ur-
sache, auf die der Körper passiv reagiert (SdV 8–9). Die genaue Reakti-
on auf einen Reiz sei jedoch nicht immer vorhersagbar, vor allem da eine 
Reaktion nicht eine Reaktion auf einen Einzelreiz, sondern auf ein kom-
plexes Zusammenspiel vieler Reize ist (SdV 11). Wahrgenommen wird 
nicht ein Mosaik von Qualitäten (une mosaïque de qualités) (NaPer 20; 
siehe auch PP 89), ein Mosaik der Empfindungen (une mosaïque de sen-
sations) (SNS(CNP) 97) oder von »visuellen, taktilen, auditiven Gege-
benheiten« (AUG(KINO) 31; S(CNP) 101). Wahrnehmung ist also nicht 
lediglich das Erfassen von Sinnesdaten im Sinne der sensation oder des 
puren Empfindens (sentir (PP 9, bzw. Kapitel I der PP)). Für eine jewei-
lige Reaktion entscheidend ist vielmehr die Gestalt, in der sich dieses 
komplexe Zusammenspiel zeigt – auch wenn sich der ›Inhalt‹ der Rei-
ze unterscheidet, kann dieselbe Reaktion hervorgerufen werden (SdV 
12). Wahrnehmung und Verhalten können also nicht verstanden werden, 
wenn nur das ›Äußerliche‹, also die Reize und ihr Zusammenspiel in den 
Blick genommen werden. Vielmehr gilt es sich mit dem wahrnehmen-
den und sich-verhaltenden Organismus auseinanderzusetzen (SC 10). 
»L’organisme, justement, ne peut être comparé à un clavier sur lequel 
joueraient les stimuli extérieurs et où ils dessineraient leur forme propre 
pour cette simple raison qu’il contribue à la constituer.« (SC 11)81 Die 
Reaktion auf ›Reize‹ oder allgemeiner, auf sich darbietende Gestalten, 
ist also nicht passiv, sondern sie ist eine ›Verwertung‹ derselben durch 
den Körper (SdV 30). Der Körper ist also kein ›blinder Mechanismus‹ 
(mécanisme aveugle) (SC 30). Die Erregung durch einen ›Reiz‹ ist be-
reits eine (auch aktive) Reaktion eines Organismus und nicht lediglich 
ein ›Äußeres‹, das sich des Körpers bedient (SdV 33). Eine Beschreibung 
von Verhalten und Wahrnehmung kann nicht auf den Reflexbogen redu-
ziert werden, da auch dessen Einbettung und der Körper mit einbezogen 
werden müssen (SdV 18).82

81	 	»Der Organismus läßt sich eben nicht vergleichen mit einer Klaviatur, auf 
der äußere Reize spielen und ihre eigentümliche Gestalt abzeichnen, aus dem 
einfachen Grunde, weil er selbst dazu beiträgt, die Gestalt zu bilden.« (SdV 
13)

82	 	Merleau-Pontys Argumentation gegen das Modell des Reflexbogens er-
innert an John Deweys klassische Kritik an eben diesem Modell (Dewey 
1896). Zum Zeitpunkt des Erscheinens von Structure du comportement 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103

Wahrnehmung ist zunächst ein präreflexives (und un- oder vor
sprachliches) Leben mit den Dingen (SdV 215) und ein unmittelbarer 
Zugang zur Welt. Gerade die Gestaltpsychologie zeige, so argumen-
tiert Merleau-Ponty, dass Wahrnehmung keine intellektuelle Opera-
tion sei (Proj 9). Der Inhalt der Wahrnehmung – das Wahrgenommene 
– ist kein Effekt von Prozessen im Gehirn (SdV 251). Das Gesehene ist 
nicht »nur in uns« (SdV 7). Es gibt kein »Privatleben des Bewusstseins« 
(PdW 48), vielmehr ist das Bewusstsein wahrnehmend auf die Welt be-
zogen. Die Wahrnehmung bringt immer schon weltliche Anhänge (»at-
taches« (Natu3 280; Anführungszeichen i.O.)) mit sich. Die Welt be-
ziehungsweise das ›Sichtbare‹ (le visible) ruht nicht in sich selbst, auch 
wenn es so scheinen mag (VI 173). Dabei bedeute Wahrnehmen »en-
trer dans un univers d’êtres qui se montrent« (PP 82; Hervorhebung 
i.O.).83 Merleau-Ponty geht es darum, die erlebte Relation von Dingen 
(bzw. ihrer gesehenen Seiten; siehe unten) und den Wahrnehmenden zu 
verstehen (SdV 254). Auch wenn die sichtbaren Dinge selbst wahrge-
nommen werden, ist Wahrnehmung nicht ein vollständiges Aufgehen in 
der Welt. Wahrnehmung ist eine Beziehung von Welt und Wahrnehmen-
den, bei dem der Wahrnehmende (mit seinem Blick) die Dinge abtastet 
und umhüllt (VI 173, 175). »Il suffit que je voie quelque chose pour sa-
voir la rejoindre et l’attendre, même si je ne sais pas comment cela se 
fait dans la machine nerveuse. Mon corps mobile compte au monde vi-
sible, en fait partie, et c’est pourquoi je peux le diriger dans le visible.« 
(OE 16–17)84 Dieses Zitat aus Merleau-Pontys spätem Text L’œil et l’es-
prit zeigt erstens, dass Wahrnehmung ohne ein Verstehen der Abläufe 
des Nervensystems auskommt. Es zeigt zweitens, dass Wahrnehmung 

war Merleau-Ponty nur in einem sehr geringen Ausmaß mit der amerika-
nischen Psychologie und Philosophie vertraut. Er kam vor allem durch Le 
Behaviorisme. Origine et Developpement de la Psychologie de Reaction en 
Amerique von André Tilquin (1942), das kurz vor der Fertigstellung von 
Structure du comportement erschienen ist und das Merleau-Ponty nur noch 
beiläufig zur Kenntnis nahm (SdV 2–3; Fußnote 3), in Kontakt mit dem US-
amerikanischen Denken. Tilquin zitiert in dieser Monographie Deweys Auf-
satz zum Reflexbogen, Merleau-Ponty scheint diesen Text jedoch nicht wei-
ter recherchiert zu haben, denn in Phénoménologie de la perception bezieht 
er sich erneut auf seine Kritik am Modell des Reflexbogens in Structure du 
comportement, doch auch dort erwähnt er Deweys Aufsatz nicht.

83	 	»Sehen heißt ein Feld von sich zeigendem Seienden betreten« (PdW 92; Her-
vorhebung i.O.).

84	 	»Ich brauche nur etwas zu sehen, um es treffen und erreichen zu können, 
auch wenn ich nicht weiß, wie das im Nervensystem vor sich geht. Mein be-
weglicher Leib [bzw. Körper; A.S.] zählt zur sichtbaren Welt, ist ein Teil von 
ihr, und deshalb kann ich ihn in dem Sichtbaren ausrichten.« (AuG(AuG) 
278–79)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104

für Merleau-Ponty etwas ist, das nicht an der Oberfläche der Dinge und 
der Welt stehenbleibt, sondern dass dabei die Dinge selbst erreicht wer-
den. Der Blick sei meine Kraft oder Macht, mit den Dingen zusammen-
zutreffen, wie Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la percep-
tion ausführt (PP 322).

Il ne faut donc pas se demander si nous percevons vraiment un monde, 
il faut dire, au contraire: le monde est cela que nous percevons. Plus gé-
néralement, il ne faut pas se demander si nos évidences sont bien des 
vérités, ou si, par un vice de notre esprit, ce qui est évident pour nous ne 
serait pas illusoire à l’égard de quelque vérité en soi: car si nous parlons 
d’illusion, c’est que nous avons reconnu des illusions, et nous n’avons 
pu le faire qu’au nom de quelque perception qui, dans le même moment, 
s’attestât comme vrai, de sorte que le doute, ou la crainte de se tromper 
affirme en même temps notre pouvoir de dévoiler l’erreur et ne saurait 
donc nous déraciner de la vérité. (PP XI; Hervorhebung i.O.)85

Es ist also der Gegenstand selbst, der wahrgenommen wird.

Il me semble plutôt que ma perception est comme un faisceau de lu-
mière qui révèle les objets là où ils sont et manifeste leur présence, la-
tent jusque-là. Que je perçoive moi-même ou que je considère un autre 
sujet percevant, il me semble que le regard ›se pose‹ sur les objets et les 
atteint à distance, comme l’exprime bien l’usage latin de ›lumina‹ pour 
désigner le regard. (SC 200)86

Die Gegenstände werden dort wahrgenommen, »wo sie sind« (où ils 
sont); auch wenn ihr Abstand zur:zum Wahrnehmenden gering sein mag, 
fällt ihre Örtlichkeit nicht mit jener der:des Wahrnehmenden zusammen. 
Wahrnehmung ist so immer eine Wahrnehmung auf Distanz, mag diese 

85	 	»Nicht also ist zu fragen, ob wir eine Welt denn auch wirklich wahrneh-
men, vielmehr ist zu sagen: Die Welt ist das, was wir wahrnehmen. Allgemei-
ner noch ist nicht die Frage, ob, was für uns Evidenz ist, denn wirklich auch 
Wahrheit ist, oder ob nicht vielleicht irgendein Mangel unseres Geistes, was 
für uns evident ist, an einer Wahrheit-an-sich gemessen, illusorisch macht; 
denn da wir von Illusionen sprechen, haben wir solche doch schon kennenge-
lernt und als solche durchschaut, und wie vermochten wir es, wenn nicht auf 
Grund einer Wahrnehmung, die in eins sich als wahr bezeugte, so dass also 
Zweifel und Furcht vor dem Irrtum selber unser Vermögen beweisen, Irrtü-
mer zu enthüllen, nicht also uns der Wahrheit entwurzeln können.« (PdW 13)

86	 	»Es scheint mir vielmehr, daß meine Wahrnehmung wie ein Lichtkegel ist, 
der die Objekte dort enthüllt, wo sie sind, und ihre Gegenwart offenbart, die 
bis dahin latent war. Ob ich mich selbst wahrnehme oder ein fremdes Wahr-
nehmungssubjekt betrachte, es scheint mir, daß der Blick auf den Objekten 
›ruht‹ und sie à distance erreicht, wie es der lateinische Sprachgebrauch tref-
fend zum Ausdruck bringt, wenn er das Augenlicht als ›lumina‹ bezeichnet.« 
(SdV 215)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105

auch gering sein (siehe Kapitel 2.3.1.9). Durch seine ›mobilen‹ Organe 
(Augen, Hand) hat der Körper die Fähigkeit, auch ›dort‹ zu sein (d’être 
ailleurs) (Nat3 273).

Wahrgenommen wird also die Welt selbst (VI 17), auch wenn sie sich 
nicht unmittelbar in die:den Wahrnehmenden einschreibt. Die Welt ist 
kein Objekt, nicht die Summe oder Totalität der wahrnehmbaren Dinge, 
sie ist »le styl universel de toute perception possible« (PPCP 41), also der 
universelle Stil jeder möglichen Wahrnehmung. Insofern ist die Welt weit 
mehr als jene Perspektive, die wir aktuell von ihr wahrnehmen können. 
Die Welt ist weniger ein ›Anziehungspunkt‹ (pôle d’attraction) als ein 
Pol, an dem sich der wahrnehmende Körper abstößt (pôle de répulsion), 
und gerade diese ›Ignoranz‹ macht das Ding zum Ding (PP 374). Auf 
diese Beschreibung der Auseinandersetzung der sensibles – Mensch und 
Welt – in der Wahrnehmung nimmt später auch Bourdieu Bezug. In sei-
ner Theoriesprache lässt sich dieser Bezug dann folgendermaßen fassen: 
Der Mensch »se sent chez lui dans le monde parce que le monde est aus-
si en lui sous la forme de l’habitus, nécessité faite vertu qui implique une 
forme d’amour de la nécessité, d’amor fati«. (Bourdieu 1997: 170)87.

Anfang der 1950er-Jahre radikalisiert Merleau-Ponty seine Wahr
nehmungsphilosophie. Er greift die vor allem durch Jean Hyppolite 
und Jean Beaufret geäußerte Kritik an der von ihm 1946 präsentierten 
Wahrnehmungstheorie auf (siehe PPCP 84–91). Beaufret merkte etwa 
an: »Rien ne m’apparaît moins pernicieux que la phénoménologie de la 
perception. Le seul reproche que j’aurais à faire à l’auteur, ce n’est pas 
d’être allé ›trop loin’, mais plutôt de n’avoir pas été assez radical.« (PPCP 
89)88 Diese Kritik an der fehlenden Radikalität seines Zugangs übernimmt 
Merleau-Ponty. Er hält an der These eines »Primats der Wahrnehmung« 
fest, anerkennt jedoch, dass seine früheren diesbezüglichen Formulierun-
gen für Lesende missverständlich gewesen sein könnten (MSME 46). Er 
gesteht zu, dass Hörer:innen und Leser:innen seinen Zugang leicht hätten 
falsch verstehen können, denn (a) »Il[/elle; A.S.] pouvait croire que c’était 
primat de la perception au sens ancien: primat du sensoriel, du donné na-
turel« (MSME 46; Hervorhebung i.O.)89, (b) man hätte ebenso fälschlich 
glauben können, es handle sich »lediglich« um eine Phänomenologie, (c) 

87	 	»[F]ühlt sich in der Welt zu Hause, weil die Welt in Form des Habitus auch 
in ihm zu Hause ist: eine Not, aus der man eine Tugend gemacht hat, die eine 
Art Liebe zur Not einschließt, ein amor fati.« (Bourdieu [1997] 2013: 183)

88	 	»Nichts scheint mir weniger schädlich zu sein als die Phänomenologie der 
Wahrnehmung. Der einzige Vorwurf, den ich dem Autor machen würde, be-
steht nicht darin, dass er ›zu weit‹ gegangen ist, sondern eher darin, dass er 
nicht radikal genug gewesen ist.« (Primat 82)

89	 	»Primat der Wahrnehmung im alten Sinne: ein Primat des Sinnlichen [hier 
sensoriel, nicht sensible; A.S.], des natürlich Gegebenen« (eigene Überset-
zung).

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106

und man hätte glauben können, er reduziere das Sein auf den »›positi-
visme‹ de la perception« (MSME 46; »›Positivismus‹ der Wahrnehmu-
ng«). Dabei verstand Merleau-Ponty die Wahrnehmung doch als »un 
mode d’accès à l’être« (MSME 46; »einen Modus des Zugangs zum 
Sein«) beziehungsweise zum »leibhaftgegeben[en]« (MSME 46; dt. i.O.). 
Die Wahrnehmung basiert auf und ist eine Beziehung der sensibles. Die 
Verbindung von Körper und Welt, also die Verbindung der beiden sen-
sibles, macht Merleau-Ponty etwa deutlich, wenn er meint: »le sensible 
nous parle un certain langage que nous comprenons tous comme si entre 
notre appareil perceptif et lui était établi un pacte linguistique, comme si 
nous parlions son langage sans l’avoir appris = expression« (MSME 50)90. 
Eine Seite der Wahrnehmung ist also die Welt, die andere ist der Körper 
(nicht das Bewusstsein) – »c’est le corps qui ›comprend‹« (PP 169); es ist 
also der Körper, der versteht und der uns in der Welt verankert (PP 169). 
Dass dies möglich ist, ergebe sich erst dadurch, dass der Körper kein Ob-
jekt ist und Verstehen etwas anderes ist, als sinnlich Gegebenes einer Idee 
unterzuordnen (PP 169). Wahrnehmung ist also eine Öffnung für das 
Jenseits des Bewusstseins selbst, also für die Welt (Insti 45).

Die wechselseitige Beziehung der sensibles in der Wahrnehmung bringt 
Merleau-Ponty auch dadurch zum Ausdruck, dass er die Wahrnehmung 
als »Kommunikation« oder »Kommunion« mit der Welt beschreibt 
(PdW 370; PP 370). Wahrnehmung ist »la reprise ou l’achèvement par 
nous d’une intention étrangère ou inversement l’accomplissement au de-
hors de nos puissances perceptives et comme un accouplement de notre 
corps avec les choses« (PP 370)91. Die Idee einer perzeptiven/wahrneh-
menden Kommunikation weist bereits darauf hin, dass Merleau-Ponty 
ein weites Verständnis des Begriffs der Wahrnehmung hat. »Tout est 
perception, mais la perception est tout, c’est-à-dire que notre idée de la 
perception doit être élargie de manière à rendre possible une analyse de 
l’entendement.« (MSME 55)92 Alles ist Wahrnehmung und die Wahr-
nehmung ist alles; unser grundlegender Bezug zur Welt ist eine wahr-
nehmende Kommunikation (Kommunikation im Sinne des Zusammen-
spiels zweier Aktiva-Passiva).

90	 	»Das sensible spricht zu uns in einer bestimmten Sprache, die wir verstehen, 
so als ob zwischen unserem Wahrnehmungsapparat und ihm ein linguisti-
scher Pakt etabliert wäre, so als ob wir seine Sprache sprächen, ohne sie er-
lernt zu haben = Ausdruck.« (eigene Übersetzung)

91	 	»Aufnahme und Vollendung einer fremden Intention in uns, oder umgekehrt 
äußere Vollendung unseres Wahrnehmungsvermögens, uns also gleich einer 
Paarung unseres Leibe [sic.; bzw. Körper; A.S.] mit den Dingen.« (PdW 370)

92	 	»Alles ist Wahrnehmung, doch die Wahrnehmung ist alles, das bedeutet, 
dass unsere Idee/Vorstellung von der Wahrnehmung erweitert werden muss, 
auf eine Art und Weise, die eine Analyse des Auffassungsvermögens möglich 
macht.« (eigene Übersetzung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107

Wir stehen also immerzu in einer (wahrnehmenden) Beziehung zur 
Welt – wir sind und bleiben »zur Welt«. Auch wenn sich die Welt in der 
Wahrnehmung nur in Ausschnitten zeigt – wie bereits der Begriff der 
zwar nicht klar umgrenzten, aber dennoch nicht allumfassenden Gestalt 
nahelegt und der kommende Abschnitt noch näher zeigen wird –, be-
steht und zeigt sich in der Wahrnehmung ein allgemeinerer Bezug zum 
›Ganzen‹ der Welt durch das ›Ganze‹ des Körpers. So ›sehe‹ nicht nur 
das Auge, sondern der gesamte Körper als totalité ouverte (Natu3 280). 
Diese grundlegende Beziehung der sensibles ist in einem gewissen Sinne 
die gemeinsame Basis für Begegnungen auf Distanz, denn sie stellt sicher 
und zeigt, dass wir, auch wenn wir nicht dieselben Gegenstände sehen 
und/oder diese nicht aus derselben Perspektive sehen, wenn wir unter-
schiedliche Dinge fokussieren und damit unterschiedliche Horizonte ein-
hergehen, dennoch zur selben Welt sind.

2.3.1.3 Perspektivität der Wahrnehmung

Die Wahrnehmung ist, wie die Beschreibung dieser als »Lichtkegel« (fais
ceau de lumière) bereits zeigt, perspektivisch (SdV 246) und daher nicht 
›vollständig‹ (SdV 215). Und obwohl in der Wahrnehmung nur Seiten 
des Dings gegeben sind, nur Seiten erscheinen, verwechselt das wahrneh-
mende Bewusstsein diese Erscheinung nicht mit dem Ding (SdV 216; SC 
201). Der Gegenstand selbst wird nicht auf seine wahrgenommene Seite 
oder auf das Moment der Wahrnehmung reduziert, er ist der Gegenstand 
»vue de toutes parts« (PP 83, der »von überallher gesehene« Gegenstand 
(PdW 93)). Letztlich ist die Perspektivität auch im Ding angelegt und ge-
hört zu dessen Wesensmerkmalen.

Les ›choses‹ dans l’expérience naïve sont évidentes comme êtres perspec-
tifs: il leur est essentiel à la fois de s’offrir sans milieu interposé et de 
ne se révéler que peu à peu et jamais complètement; elles sont médiati-
sées par leurs aspects perspectifs mais il ne s’agit pas d’une médiation 
logique, puisqu’elle nous introduit à leur réalité charnelle; je saisis dans 
un aspect perspectif, dont je sais qu’il n’est qu’un de ses aspects possi
bles, la chose même qui le transcende. (SC 202)93

93	 	»Die ›Dinge‹ sind in der naiven Erfahrung evident als perspektivische We-
sen: es gehört zu ihrem Wesen, sich ohne ein zwischengeschaltetes Medium 
darzubieten und sich zugleich nur nach und nach und nie vollständig zu ent-
hüllen; sie sind vermittelt durch ihre Wahrnehmungsaspekte, doch handelt 
es sich nicht um eine logische Vermittlung, da sie uns an ihre leibhaftige Re-
alität heranführt; in einem Wahrnehmungsaspekt, von dem ich weiß, daß 
er nur einer von seinen möglichen Aspekten ist, erfasse ich das Ding selbst, 
das ihn transzendiert.« (SdV 217)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108

Merleau-Ponty greift zur Erklärung der Perspektivität der Wahrneh-
mung (wiederum) auf die Gestalttheorie zurück. Man könne Dinge bei-
läufig wahrnehmen oder sie fixieren. Doch einen Gegenstand fixieren 
bedeutet nicht, dass andere Gegenstände gänzlich aus dem Blickfeld ver-
schwinden und nicht wahrgenommen werden.

[R]egarder l’objet c’est s’enfoncer en lui, et que les objets forment un 
système où l’un ne peut se montrer sans en cacher d’autres. Plus précisé
ment, l’horizon intérieur d’un objet ne peut devenir objet sans que les 
objets environnants deviennent horizon et la vision est un acte à deux 
faces. (PP 82)94

Wahrnehmen bedeutet nicht, dass ich mir das, was ich gerade nicht sehe 
(die Rückseite meines Computerbildschirmes, das Regal hinter mir etc.), 
repräsentiere (PPCP 36). Ebenso wenig antizipiere ich diese gerade nicht 
sichtbaren Seiten (PPCP 36). »Le côté non vu est saisi par moi comme 
présent, et je n’affirme pas que le dos de la lampe existe dans le sens où 
je dis: la solution du problème existe. Le côté caché est présent à sa ma-
nière. Il est dans mon voisinage.« (PPCP 37)95 Die gerade nicht gesehenen 
Seiten (les côtes non visibles) sind also nicht nur mögliche Wahrnehmun
gen. Die Zusammenfügung der Seiten ist keine intellektuelle Synthese, 
sondern eine praktische Synthese (PPCP 37). Wahrnehmen ist kein Ent-
ziffern und auch keine Inferenz (PPCP 38). Das Wahrgenommene selbst 
ist nicht auf das zu reduzieren, was man von ihm sieht oder sehen kann; 
es wäre nicht es, hätte es nicht auch seinen Innenhorizont (PbPassiv 285).

Wenn ich einen Gegenstand oder ein Detail eines Gegenstandes fixie-
re, dann rücken andere Dinge an den Rand96, ohne dadurch aufzuhören, 
da zu sein (PP 82). Auch diese anderen Gegenstände haben ihren Hori-
zont, und während ich den einen Gegenstand fixiere, nehme ich den Ho-
rizont der anderen wahr (PP 82). Es ist also der Horizont, der es möglich 
macht, dass die Wahrnehmung konstant ›eine‹ ist und die Identität des 
Gegenstandes gewahrt bleibt, auch wenn ich den Gegenstand zunächst 
nur am Rande wahrnehme und ihn dann fixiere oder umgekehrt (PP 82). 
Fixiere ich einen Gegenstand, so werde ich in ihm ›heimisch‹ (habiter) 

94	 	»[D]a einen Gegenstand betrachten heißt, sich in ihn versenken, die Gegen-
stände aber ein System bilden, in dem der eine sich nur zeigen kann, indem 
er andere verdeckt. Genauer gesprochen kann der Innenhorizont eines Ge-
genstandes nur selbst Gegenstand werden, indem die umgebenden Gegen-
stände zum Horizont werden: Sehen ist ein doppelgesichtiger Akt.« (PdW 
91–92)

95	 	»Die nicht gesehene Seite wird von mir als gegenwärtig erfasst, und ich be-
haupte nicht, dass die Rückseite der Lampe in dem Sinne existiert, in dem 
ich sage: Die Lösung des Problems existiert. Die verborgene Seite ist auf ihre 
Weise gegenwärtig. Sie ist in meiner Umgebung.« (Primat 30)

96	 	 i.O. »reculent en marge et entrent en sommeil« (PP 82).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


109

und begreife alle anderen Dinge von diesem Gegenstand aus, also »nach 
ihrer ihm zugewandten Seite« (PdW 92; PP 82). Daher meint Merleau-
Ponty, jeder Gegenstand sei der Spiegel aller anderen (PP 82).

Die Perspektivität der Wahrnehmung ist kein bedauerlicher Zufall, eine 
Unvollkommenheit oder eine »Degradierung einer wahren Erkenntnis« 
(SdV 216; »dégradation d’une connaissance vrai« (SC 201)). Merleau-
Ponty beschreibt die Perspektivität vielmehr als die wesentliche Eigen-
schaft der Dinge für das Objekt-Sein des Objekts. Ein Holzwürfel etwa, 
der von allen Seiten gleichzeitig wahrgenommen würde, dessen vordere 
Seite durchsichtig wäre und so auch die dahinterliegenden Seiten (wenn 
auch aus einer Perspektive) zeigte, wäre kein Holzwürfel (SdV 247; ähn-
lich PdW 239). Die Beschreibung der Wahrnehmung als perspektivisch ist 
nicht zu verwechseln mit einer Reduktion der Wahrnehmung auf das Er-
fassen von Erscheinungen. Wahrnehmung ist weiterhin als eine unmittel-
bare Kommunikation mit der Welt beziehungsweise den Gegenständen 
zu verstehen. Die Wahrnehmung von Gegenständen aus einer Perspekti-
ve ist also ›mehr‹ oder ›etwas anderes‹ als die Art und Weise, wie sich Ge-
genstände (optisch) aus einer Perspektive für uns darstellen. So etwa wird 
ein runder Gegenstand (beispielsweise ein Teller) zwar als Ellipse gesehen, 
dennoch aber als runder Teller wahrgenommen (SNS(DC) 25).

Das Phänomen der Wahrnehmung im Sinne einer ›Kommunikation‹ 
mit der Welt (communication perceptive; PP 372) ist für Merleau-Ponty 
untrennbar mit seinem Verständnis des Körpers verbunden. Auch wenn 
Menschen – als körperliche Wesen – einen Gegenstand zu einem Zeit-
punkt nur aus einer Perspektive wahrnehmen können, können sie ihn 
nacheinander aus verschiedenen Perspektiven erfassen (PP 235).

2.3.1.4 Wahrnehmung und die Struktur der Welt: 
Le monde comme mode d’écart ou système d’équivalences

Schon früh, in seinem Vortag bei der Société franҫaise de philosophie im 
Jahr 1946, beschreibt Merleau-Ponty die Welt als System:

Le point de départ de ces remarques [à la Société française de philoso-
phie; A.S.] pourrait être que le monde perçu comporte des relations, et 
d’une façon générale un type d’organisation, qui ne sont pas classique-
ment reconnus par le psychologue ou le philosophe. (PPCP 35)97

Die hier beschriebenen Relationen, die in der wahrgenommenen Welt 
einbegriffen sind, buchstabiert Merleau-Ponty einige Jahre nach diesem 

97	 	»Den Ausgangspunkt meiner Bemerkungen könnte die Tatsache darstellen, 
dass die wahrgenommene Welt Beziehungen und allgemein eine Art von Or-
ganisation umfasst, die traditionellerweise weder von Psychologen noch von 
Philosophen anerkannt werden.« (Primat 28)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110

Vortrag, näher aus. Er beschreibt die Relation als eine Relation von 
Äquivalenzen, »une syntaxe du contexte, une vertu de la coexistence 
ou de la proximité spatiale. Le monde perçu est un monde où les pro-
priétés d’un élément tiennent à son situs.« (MSME 57) 98 Die Bedeutun-
gen der einzelnen Elemente sind folglich nicht frei, sondern gebunden, 
stillschweigend (tacite), nicht sprechend (non parlante) (MSME 57). Zur 
Beschreibung dieser Äquivalenzbeziehungen greift Merleau-Ponty auf 
Saussures Zeichenbegriff zurück. Er beschreibt Zeichen als:

[R]éalisations diverses d’une seule puissance de variation, qui ont moins 
existence séparée qu’existence oppositive et diacritique – et qui corres
pondent moins à significations qu’à différences de significations – et qui
par suite sont moins coordonnées à significations qu’ils ne l’articulent à
partir d’une totalité, de sorte que la signification est toute immanente à
la chaîne verbale (comme sa structure) et toute transcendante (comme
au-delà des signes un à un). (MSME 117–18; Hervorhebung i.O.)99

Die Bedeutung ergibt sich also nicht aus dem isolierten Zeichen – oder dem 
isolierten Ding beziehungsweise Ausschnitt der Welt – selbst, sondern aus 
dem Unterschied oder Abstand (l’écart) zwischen den Zeichen oder Dingen 
(MSME 178). Wahrnehmung versteht Merleau-Ponty in Analogie zum Er-
fassen der Differenz schriftlicher Zeichen als Lesen (lecture) (MSME 117–
18, 196). Körper und wahrgenommene Welt bilden ein System, sie sind 
miteinander oder ineinander verkettet (engrenage) (MSME 178), das Sys-
tem ist also nichts dem Wahrnehmenden Externes (wie auch schon die Idee 
des Körperschemas als offen, unabgeschlossen und inkorporierend zeigte).

2.3.1.5 Wahrnehmung und Bewegung

Das Thema Bewegung – ihre Darstellbarkeit in den Künsten, ihre Wahr-
nehmbarkeit – identifiziert Merleau-Ponty als eines der zentralen Proble-
me seiner Zeit, und er versucht selbst, im Rahmen seiner Philosophie ei-
nen Zugang zur Bewegung zu finden. Merleau-Ponty erkennt etwa in der 

98	 	»[E]ine Syntax des Kontextes, eine Tugend der Koexistenz oder der räumli-
chen Nähe. Die wahrgenommene Welt ist eine Welt, in der die Eigenschaften 
eines Elements von ihrer Situierung [situs] abhängen« (eigene Übersetzung).

99	 	»Verschiedene Realisierungen einer einzigen Kraft oder Macht der Varia-
tion, die weniger getrennte Existenz haben als eine oppositive und diakri-
tische Existenz – und die weniger Bedeutungen als Differenzen von Bedeu-
tungen entsprechen – und die folglich weniger mit Bedeutungen abgestimmt 
sind, als sie diese aus einer Totalität heraus artikulieren, derart, dass die Be-
deutung der Kette verbaler Ausdrücke ganz immanent (als ihre Struktur) 
und ganz transzendent (als jenseits der Zeichen eins nach dem anderen) ist.« 
(eigene Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


111

technischen Entwicklung des Kinos und der wissenschaftlichen Entwick-
lung der Gestaltpsychologie und der neueren Philosophie eine Verwandt-
schaft. Auch wenn keine dieser Entwicklungen aus der anderen hervor-
ging (SNS(CNP) 121), die Gemeinsamkeit ergebe sich daraus, dass sie 
eine gewisse Weise des Seins gemeinsam hätten, ebenso wie eine generati-
onsspezifische, gemeinsame Perspektive auf die Welt. Auch wenn es keine 
kausale Verbindung zwischen diesen Entwicklungen gebe, so griffen die 
Entwicklungen von Denken und Technik ineinander (SNS(CNP) 122).

Merleau-Ponty wendet sich gegen (zumindest) zwei klassische Auffas-
sungen der Wahrnehmung von Bewegung (einmal mehr handelt es sich 
dabei um seine Lesarten einer empiristischen und einer idealistischen 
Philosophie): (1) gegen ein Verständnis von Bewegung als ›an sich‹ (en 
soi) oder objektiv. Diesem Verständnis nach wäre Bewegung eine reine 
Variation von Relationen (Saint Aubert 2011: 23; vgl. MSME 125, 181); 
(2) gegen die Position, dass Bewegung aus der Perspektive der Wahrneh-
mung zu erfassen sei (»le mouvement envisagé du côté de la conscience«; 
Hervorhebung i.O). Dieser Position zufolge gebe es ein Bewusstsein über 
die Ungeteiltheit/Einheit des Bewegten, die sich auf die Ungeteiltheit von 
Raum und Zeit stütze. Dies stelle jedoch die Ungeteiltheit auf der fal-
schen Seite her; es ist die Ungeteiltheit meiner Zeitlichkeit, nicht jene des 
Bewegten (Saint Aubert 2011: 24). Wahrnehmung von Bewegung wäre 
eine Syntheseleistung des Wahrnehmenden (PdW 320).

Merleau-Pontys dritter Weg, mittels dessen Bewegung treffend erfasst 
werden könne, führt über sein Verständnis des Ausdrucks:

Donc: s’il doit y avoir mouvement, il faut (1) que le quelque chose qui se 
meut soit lui-même en mouvement (2) que le mouvement sortant pour 
ainsi dire de lui, fait par lui, ne soit pas simple relation entre une série 
de positions et une série d’instants définis dans un espace et un temps 
des choses, relation interobjective qui laisse extérieures l’une à l’autre 
les positions et les phases temporelles, et quoi est dénomination exté-
rieure pour le mobile, que le mouvement soit absolu, dans le mobile et 
non ailleurs. Donc qu’il y ait mélange de l’avant et de l’après, de l’ici et 
du là, empiétement.

Et cela n’est possible que si (3) le mouvement n’est pas en soi i. e. dans 
des choses, ni pour moi comme sujet spectateur d’un monde objectif, et 
par une sorte de mélange de moi et des ›choses‹. (MSME 90; Hervor-
hebung i.O.)100

100	»Also: Wenn es dort Bewegung geben soll, muss (1) das sich bewegende Et-
was selbst in Bewegung sein, (2) die Bewegung, die sozusagen aus ihm he-
rauskommt und von ihm gemacht wird, nicht lediglich eine einfache Rela-
tion zwischen einer Reihe von Positionen und einer Reihe von Zeitpunkten 
sein, die in einem Raum und einer Zeit der Dinge definiert sind, eine inter-
objektive Beziehung, die die Positionen und die zeitlichen Phasen einander 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112

In dieser Auffassung der Wahrnehmung von Bewegung findet sich in al-
ler Deutlichkeit die Beziehung der sensibles wieder. Diese Verbindung 
wird an dieser Stelle (Manuskript aus 1953) bereits nahe an der späte-
ren Begrifflichkeit des la chair beschrieben (siehe dazu Kapitel 2.5.1). 
Diese Beziehung ist durch das »empiétement, le mélange qui caractérise 
le charnel – mélange spatial, temporel, mélange de moi et des choses« 
(Saint Aubert 2011: 26)101 zu verstehen; sie ist also durch das Ineinan-
dergreifen oder die Vermengung102 von Zeit, Raum, Mensch und Dingen, 
die diese Verbindung der sensibles, die la chair ausmacht, zu begreifen. In 
einer Weise, wie man sie auch bereits in La structure du comportement 
finden könnte, meint Merleau-Ponty weiter:

Mouvement des choses – mouvement des vivants – gestes, langages, 
›traces‹ – Dans tous les cas le mouvement est la trace d’un ›comporte-
ment‹: les Erscheinungen font apparaître un creux pour lequel ce mouve
ment est et se déploie. D’où capacité expressive indéfinie du mouvement. 
Expression définie ici comme apparition d’une existence. (MSME 183, 
Hervorhebung i.O.)103

Bewegung ist also die Spur eines Verhaltens, sofern man Verhalten in 
jenem weiten Sinne fasst, wie Merleau-Ponty selbst, also als etwas, das 
auch die ›unbelebte‹ Natur nicht ausschließt. In eben diesem Sinne dis-
kutiert Merleau-Ponty die Bewegung von Objekten anhand des Beispiels 
einer Murmel/Kugel, die über seinen Bürotisch rollt: »Je regarde la bille 

äußerlich lässt, und was eine äußere Bezeichnung für das Bewegliche wäre, 
dass die Bewegung absolut ist, in dem Beweglichen und nicht anderswo. 
Dass es also eine Vermischung von vorher und nachher, von hier und dort, 
ein Ineinandergreifen gibt.

		  Und das ist nur möglich, wenn (3) die Bewegung nicht ›an sich‹ ist, d.h. in 
Dingen, noch für mich als betrachtendes Subjekt einer objektiven Welt, und 
durch eine Art Vermischung von mir und den ›Dingen‹.« (eigene Überset-
zung; Hervorhebung i.O.)

101	»[I]neinander, die (Ver-)Mischung die, ›das Fleischliche‹ (le charnel) charak-
terisiert – räumliche, zeitliche Vermischung, Vermischung von mir und den 
Dingen« (eigene Übersetzung).

102	Empiétement übersetzt Christian Bermes im Vorwort zu Signes/Zeichen 
(bspw. Z(VW) 17/ S(Préf) 20) als Ineinandergreifen. In seinen Vorlesungen 
zur Natur verwendet Merleau-Ponty selbst den Ausdruck »rapport d’Inei-
nander« (Natu3 281). Diese Begrifflichkeit findet Merleau-Ponty wohl bei 
Freud (Saint Aubert 2013: 308–10).

103	»Bewegung der Dinge – Bewegung der Lebenden – Gesten, Sprache, ›Spu-
ren‹ – In allen Fällen ist Bewegung die Spur eines ›Verhaltens‹: Die Erschei-
nungen [deutsch i.O.] lassen eine Vertiefung [creux] erscheinen, für die die-
se Bewegung ist und sich entfaltet. Daher unbestimmte Ausdrucksfähigkeit 
der Bewegung. Ausdruck hier als Erscheinung einer Existenz definiert.« (ei-
gene Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113

qui roule sur ce bureau – Que se passe-t-il?« (MSME 89), sie rollt über 
den Tisch, was passiert hier? Ganz offensichtlich gebe es hier Bewegung. 
Bewegung sei aber weder die Reproduktion der Bewegung in mir noch 
eine intellektuelle Synthese (MSME 89), die versucht statische Wahrneh-
mungen zusammenzusetzen (PdW 316) und eine Identität des Gegen-
standes all dieser Einzelwahrnehmungen herzustellen.

Bewegung in diesem Sinne könne es nur geben, wenn Zeit und Raum 
trennbar sind, aber nicht unmittelbar getrennt werden, sondern durch 
einen Körper als (teilbare) Einheit erlebt werden (MSME 91). Mit Be-
zug auf klassische experimentelle Untersuchungen zur Wahrnehmung, 
etwa eines aus Punkten bestehenden Bogens, der einmal mit enger zu-
sammenliegenden Punkten dargestellt wird, einmal mit weiter ausei
nanderliegenden (sie sich also ›auseinander bewegt‹ zu haben scheinen), 
stellt Merleau-Ponty fest: Die wahrgenommene Bewegung einer Entität 
ist nicht die Summe der Bewegungen ihrer Einzelteile, sondern ein (nicht 
additives) Ensemble. Die Bewegung ist Teil der Struktur des Dings und 
selbst aufgrund der Bewegung nicht stabil. Die Figur selbst ist Ort oder 
Spur einer bestimmten Form der Bewegung oder Dynamik (MSME 98). 
Im Vordergrund steht also nicht die Wahrnehmung von objektiven Posi-
tionen (im objektiven Raum), sondern die unmittelbare Wahrnehmung 
einer Figur vor einem Hintergrund. Was sich in dieser Figur (es geht 
noch immer um visuell wahrnehmbare Veränderungen in gezeichneten 
Darstellungen in psychologischen Untersuchungen) bewegt, wird als ein 
»fragiles« oder »sensibles« Seiendes (un être ›fragile‹ ou ›sensible‹) wahr-
genommen, die Bewegung sei demnach nichts anderes als »l’emblème de 
cette ›sensiblité‹« (MSME 99; »das Sinnbild dieser ›Sensibilität‹«). Nicht 
nur die Bewegung, auch die Wahrnehmung von Bewegung ist motorisch. 
Wir verstehen die Bewegung und ihren Sinn durch die motorischen Mög-
lichkeiten des Körpers (ebenso wie nur la chair dazu in der Lage ist la 
chair zu verstehen, wie ein Ausdruck nicht einfach als Information ent-
schlüsselt werden kann, sondern als Ausdruck empfangen werden muss) 
(Saint Aubert 2011: 26).

Das Sehen von Bewegung ist jedoch nicht nur von der grundsätzlichen 
Möglichkeit zur Bewegung des Körpers abhängig; Sehen und Bewegung 
sind in einem noch direkteren Sinne verbunden. Merleau-Ponty argu-
mentiert, dass jedes Sehen von Bewegung abhänge. Man stelle sich nur 
Sehen ohne jegliche Bewegung der Augen vor (OE 17). Die Bewegung 
selbst sei nicht Ortsveränderung – wie die Wahrnehmung von Bewegung 
dargestellt in der Kunst zeigt (OE 77; siehe auch MSME 70). Der Film 
sei nicht näher an der Bewegung, indem er den Ortswechsel der Lebe-
wesen genauer kopiere, als dies in anderen (künstlerischen) Ausdrucks-
formen der Fall ist (OE 78).

Die Wahrnehmung von Bewegung, verstanden aus der unmittelba-
ren Beziehung von Körper und Welt, des motorischen Erfassens von 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

motorischen Vorgängen, verweist auf mögliche Grenzen der Wahrneh-
mung auf Distanz. Auch wenn der Wahrnehmung des sich Bewegenden 
bereits ein Moment der Distanz inhärent ist – es ist die Figur dort, die 
sich vor dem Horizont, zu dem auch ich gehören kann, bewegt; es sind 
zwar meine motorischen Fähigkeiten, die mich verstehen lassen, wie sich 
›das dort‹ bewegen kann, es bin aber nicht ich, die:der sich bewegt – geht 
es Merleau-Ponty um das unmittelbare körperliche Erfassen (Erfassen 
durch das Körperschema) von Bewegung. In einer Nicht-Face-to-Face-
Situation stößt diese Erfassbarkeit an ihre Grenzen. Sie kann zwar wei-
terhin körperlich (durch das Körperschema) nachvollzogen werden – 
nachvollzogen in einem nicht (nur) reflexiven Sinne, sondern unmittelbar 
so verstanden werden, wie dies auch bei der Beobachtung von Punkten 
am Papier möglich ist. Die Grenze zeigt sich jedoch darin, dass die Be-
wegungen einander äußerlich bleiben – nicht ineinanderfließen können. 
Die Kugel rollt über den Schreibtisch, bewegt sich auf die Kante zu, ich 
greife nach ihr, kann sie erreichen oder bin zu weit weg.

2.3.1.6 Halluzinationen und die Frage  
nach der ›Wahrheit‹ der Wahrnehmung

Wie die vorangegangenen Abschnitte deutlich gemacht haben, ist Wahr-
nehmung für Merleau-Ponty kein rein kognitives Phänomen. Sie ist zu-
nächst und zuvorderst eine Weise des grundlegendenden Bezugs der sen-
sibles. Wahrnehmung ist nicht nur geistig, sie ist, wie die Wahrnehmung 
von Bewegung gezeigt hat, auch motorisch; sie nimmt mich und meinen 
ganzen Körper in Beschlag (»m’occupe«) (PP 275). Im Sinne dieses un-
mittelbaren Bezugs der sensibles ist das Wahrgenommene tatsächlich das 
Ding und nicht eine Vorstellung vom Ding oder die Wahrnehmung als Er-
fahrung. Merleau-Ponty lehnt andere, gängige Auffassungen von Bewusst-
sein und wahrnehmendem Bewusstsein (»conscience perceptive«) ab. Die-
sen Auffassungen zufolge sei Bewusstsein eine Offenheit gegenüber Werten 
oder Bedeutungen (MSME 55); Merleau-Ponty spricht hingegen von einer 
Offenheit für Seiendes (êtres) und Existierendes (existants) (MSME 56).

Merleau-Ponty versteht das Bewusstsein als »conscience perceptive«, 
also als ›wahrnehmendes Bewusstsein‹ (PP 404; PdW 403). Dies zeigt 
sich auch noch einmal deutlich in seiner Zielsetzung für seine Vorle-
sung zu Le monde sensible et le monde de l’expression : »Faire nouvelle 
analyse de la conscience perceptive comme conscience figure-fond et 
par suite comme conscience ambiguë.« (MSME 175)104 Insofern meint 

104	»Eine neue Analyse des wahrnehmenden Bewusstseins als Bewusstsein von 
Figur und Hintergrund und infolge als zweideutiges Bewusstsein durchfüh-
ren.« (eigene Übersetzung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115

Merleau-Ponty, dass es keine »Intimität des Bewußtseins« gebe, sondern 
dass Bewusstsein »aktives Transzendieren« sei (PdW 429).

Wenn nun von der unmittelbaren Beziehung der sensibles die Rede war, 
dann könnte man daraus den falschen Schluss ziehen, dass Täuschung, 
Halluzinationen, Imaginäres und ähnlich ›Nicht-Reales‹ im Rahmen von 
Merleau-Pontys philosophischer Konzeption von Wahrnehmung nicht 
möglich wären. Dies wäre jedoch eine positivistische Lesart der Rela-
tion der sensibles, die Wahrnehmung einseitig beim Ding ansiedelte, der 
Aspekt der Kommunikation der sensibles ginge dabei verloren. Fragen 
der Täuschung, des Irrtums, der Halluzination und Imagination waren 
für Merleau-Ponty jedoch – gerade auch in der Abgrenzung zu Positi-
vismus und Empirismus – wesentlich. Die Möglichkeit zur Täuschung 
fasst Merleau-Ponty als eine Fähigkeit des Menschen (»je suis capable 
d’illusion« (PP 343)). An anderer Stelle präzisiert er die Frage nach dem 
Zugang zur Welt und zur Wahrheit weiter:

Je n’ai jamais dit que la perception, par exemple la vision des couleurs 
ou des formes, en tant qu’elle nous donne accès aux propriétés les plus 
immédiates des objets, eût le monopole de la vérité. J’ai voulu dire que 
l’on trouve en elle un mode d’accès à l’objet qui se retrouve à tous les 
niveaux, et, en parlant d’une perception d’autrui, j’ai justement marqué 
qu’il s’agit, sous le nom de perception, de toute expérience qui nous 
donne la chose même. (PPCP 75; Hervorhebung i.O.)105

Wahrnehmung ist zwar eine unmittelbare Kommunikation mit dem Ge-
genstand, mit der Welt, sie ist aber nicht notwendigerweise ›wahr‹. Ist 
sich die wahrnehmende Person gewiss, vor sich einen bestimmten Gegen-
stand zu sehen, so ist sie sich zugleich gewiss, dass dieser bestimmte Ge-
genstand ›da‹ vor ihr ist. Wenn einer dieser Aspekte zutrifft, so gilt dies 
auch für den anderen. Sehe ich etwas im vollen Sinne von ›sehen‹, dann 
muss das gesehene Ding auch dort, wo es gesehen wird, sein; es muss 
vorhanden sein (PdW 427). Merleau-Ponty beschreibt diesen Umstand 
auch, indem er sagt, dass die beiden Gewissheiten – die Gewissheit, et-
was Bestimmtes zu sehen und die Gewissheit, dass das Gesehene da ist – 
miteinander »solidarisch« sind (PdW 454). Wenn dem so ist, wie ist dann 
Täuschung möglich? Beispiele für Täuschungen wären etwa das Sehen 
von zwei getrennten Gegenständen, bei denen es sich aber letztlich um 

105	»Ich habe nie behauptet, dass die Wahrnehmung, z.B. das Sehen von Farben 
oder Formen, insofern sie uns Zugang zu den unmittelbarsten Eigenschaften 
der Dinge verschafft, das Monopol der Wahrheit besäße. Ich habe gemeint, 
dass man in ihr eine Zugangsweise zum Gegenstand findet, die sich auf al-
len Ebenen feststellen lässt, und als ich von der Wahrnehmung des anderen 
sprach, habe ich gerade angemerkt, dass es sich unter dem Titel der Wahr-
nehmung um jede Erfahrung handelt, in der uns die Sache selbst gegeben 
ist.« (Primat 68)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116

Teile eines einzigen Gegentandes – beispielsweise eines Schiffs mit Mast 
(PP 24–25) – handelt, das Gefühl, einen Stein auf einem Waldweg zu se-
hen, wenn sich der Stein auch später als Sonnenfleck herausstellt (PdW 
344–45) oder das Gefühl, ein Stück Holz am Strand zu sehen, das sich 
später als Klippe erwies (SuU 63–64). Auch in diesen Fällen handelt es 
sich um eine Kommunikation mit der Welt und ein Erfassen von Bedeu-
tungen, die im Zusammenspiel von Welt und Körper angelegt sind, es 
handelt sich jedoch nicht um ein wahres Sehen eines Steins oder Holz-
stücks. Wahrnehmungen seien unbeständig und nicht sicher, sondern 
lediglich wahrscheinlich; Merleau-Ponty beschreibt sie daher auch als 
»nur eine Meinung« (SuU 64; »qu’une opinion« (VI 64)).

Um seine Beschreibungen der Welt zu ›prüfen‹, beschreibt Merleau-
Ponty die Wahrnehmungen in der Halluzination. Merleau-Ponty meint, 
dass Halluzinierende zwar etwas wahrnehmen würden, sich zugleich je-
doch bewusst seien, dass dieses Wahrgenommene nicht real sei. Dies zeige 
sich vor allem dann, wenn das Wahrgenommene ›real‹ nachgestellt wird 
(jemand gibt an, einen Mann im Garten zu sehen, der dort nicht ist; man 
stellt dort einen solchen hin, um die Wahrnehmung nachzustellen etc.) 
(PdW 386). Halluzinationen sind weder sinnliche Inhalte noch Urteile 
noch Annahmen (PdW 386–87). Merleau-Ponty stimmt anderen Positi-
onen in der Feststellung zu, dass wir die Situation der:des Anderen (die 
Halluzination, die Krankheit etc.) nicht so erleben, wiedererleben oder 
nacherleben können wie die:der Andere (PdW 388). Doch bin ich mir 
selbst nicht zugänglicher, als die:der Andere es ist und es gebe kein »Privi-
leg der Selbsterkenntnis« (PdW 389).106 Halluzinationen seien kein Bruch 
mit der Welt, sondern könnten erst aufgrund des Bezugs zur Welt sein:

Il y a des hallucinations parce que nous avons par le corps phénoménal 
une relation constante avec un milieu où il se projette, et que, détaché 
du milieu effectif, le corps reste capable d’évoquer par ses propres mon-
tages une pseudo-présence de ce milieu. (PP 392)107

Was sich in der Halluzination, entgegen der nicht halluzinatorischen Wahr-
nehmung ändert, ist (teils) die Bedeutung. So etwa meine eine halluzinierende 

106	Auch wenn Merleau-Ponty festhält, dass ich die Situation der:des Ande-
ren nicht so erlebe wie meine eigene, zeigt er doch an verschiedenen Stel-
len seines Werks eine große Nähe der beiden Positionen auf. So etwa meint 
Merleau-Ponty, dass wir – die:der Andere und ich – uns so nahe stehen kön-
nen, dass unsere Gefühle eine gemeinsame Gestalt bilden und wir wirklich 
übereinstimmen (SC 238).

107	»Es gibt Halluzinationen, weil wir durch unseren phänomenalen Leib [bzw. 
Körper; A.S.] einen beständigen Bezug zu einer Umwelt unterhalten, in die 
er sich entwirft, und weil der Leib [bzw. Körper; A.S.], von seiner wirklichen 
Umwelt losgelöst, fähig bleibt, auf Grund seines Eigengefüges eine Schein-
gegenwart in dieser Umwelt hervorzurufen.« (PdW 391–92)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117

Person, die von einer ›vergifteten Speise‹ spreche, nicht ›Gift‹ im che-
mischen Sinne mit seiner toxischen Wirkung, sondern »une entité af-
fective, une présence magique comme celle de la maladie et du mal-
heur« (PP 392)108.

2.3.1.7 Ambiguität in der Wahrnehmung

Die Möglichkeit zur Täuschung und des Irrtums ist in einem Phänomen 
grundgelegt, das für Merleau-Ponty Wahrnehmung unabdingbar charak-
terisiert: der Ambiguität. Merleau-Ponty setzt sich mit (zumindest) zwei 
Seiten der Ambiguität auseinander: der (notwendigen) Ambiguität der 
Wahrnehmung und der menschlichen Fähigkeit zum Ertragen von Am-
biguität und dem Umgang mit Ambiguität.

Klassische Positionen der Wahrnehmungsphilosophie setzten voraus, 
dass zwei Dinge gleich oder ungleich sind, bestimmte geometrische For-
men haben etc. und dementsprechend wahrgenommen werden. Die cha-
rakteristische Ambiguität sowie der Kontext und die Schwankungen 
würden dabei gänzlich übersehen (PdW 30). Merleau-Ponty argumen-
tiert dafür, die Ambiguität nicht nur als eine Gegebenheit, sondern auch 
als »positives Phänomen« (PdW 25) der Wahrnehmung anzuerkennen. 
Merleau-Ponty unterscheidet zwischen einer ›guten‹ und einer ›schlech-
ten‹ Ambiguität (AuG(KS) 110). Das ›Gut‹-Sein respektive ›Schlecht‹-Sein 
der Ambiguität liegt nicht in ihr selbst begründet, sondern im Umgang 
mit ihr. So ist die Ambiguität laut Merleau-Ponty dann ›schlecht‹, wenn 
sie einfach hingenommen oder erduldet wird. Findet demgegenüber eine 
Auseinandersetzung mit der Ambiguität statt – wird sie zum Thema – 
dann spricht Merleau-Ponty von einer ›guten‹ Ambiguität. Sie ist dann 
keine Bedrohung, sondern »contribue à fonder les certitudes« (EP 14)109. 
Merleau-Ponty charakterisiert diese beiden Formen der ›Ambiguität‹ im 
Anschluss an Melanie Klein und Else Frenkel-Brunswik mitunter als Am-
biguität (ambiguïté, ›gute‹ Ambiguität) und Ambivalenz (ambivalence, 
›schlechte‹ Ambiguität) (P(RAE) 156). Philosoph:innen würden nicht bei 
der Ambivalenz stehenbleiben, sondern hätten einen Sinn für die Ambi-
guität. Bedeutende Philosoph:innen beschreibt er als jene, die sich mit der 
Ambiguität auseinandersetzen (AuG(LP) 178). Entgegen dem allgemei-
nen Sprachgebrauch erscheint Ambiguität in Merleau-Pontys Philosophie 
nicht als das Andere der Gewissheit, sondern als ihre Bedingung. Die Ge-
wissheit, die aus der ›guten‹ Ambiguität hervorgeht, ist keine immerwäh-
rende Gewissheit, sondern eine vorübergehende (Waldenfels 1983: 174).

108	»[A]ffektive Wesenheit, eine magische Gegenwart nach Art von Krankheit 
und Unglück« (PdW 392).

109	Trägt »zur Begründung der Gewißheiten bei« (AuG(LP) 178).

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118

Die Voraussetzung für den menschlichen Umgang mit Ambiguität 
kann in der Fähigkeit zur Ambiguitätstoleranz gesehen werden, die 
Merleau-Ponty vor allem in seinen Vorlesungen zur Kinderpsycholo-
gie im Anschluss an Else Frenkel-Brunswik und Melanie Klein disku-
tiert. Frenkel-Brunswik, die diese Überlegungen im Kontext der Studien 
über The Authoritarian Personality, die sie gemeinsam mit Nevitt San-
ford, Daniel J. Levinson und Theodor W. Adorno durchgeführt hat (sie-
he bspw. Adorno et al. [1950] 1982) entwickelt, versteht die (bestehende 
oder fehlende) Ambiguitätstoleranz als Persönlichkeitsmerkmal, dessen 
(fehlende) Ausbildung auf die Sozialisation zurückzuführen sei (P(RAE) 
154–56). Wachse ein Kind in einer autoritären Atmosphäre auf, so ler-
ne es, seine Mutter als gute Mutter (bonne mère) oder schlechte Mut-
ter (mauvaise mère) – im Sinne von Melanie Klein – wahrzunehmen, sei 
aber nicht dazu in der Lage, diese beiden als ein und dieselbe Person zu 
sehen (P(RAE) 156). Die Ambiguitätstoleranz – oder allgemeiner: der 
Weg zur Ambiguität, entgegen dem Verbleib in der Ambivalenz – sei ein 
Phänomen der Erwachsenen, ein Phänomen der Reife. Entgegen der Am-
bivalenz gilt für die Ambiguität:

[E]lle consiste à admettre que le même être, qui est bon, généreux, peut 
être agaçant, imparfait. L’ambigüité, c’est l’ambivalence à laquelle on 
fait face, que l’on ose regarder, et ce qui manque aux sujets rigides, c’est 
cette capacité de regarder en face les contradictions dans lesquelles ils 
se trouvent à l’égard des êtres (P(RAE) 156).110

Frenkel-Brunswik interessiert sich – so Merleau-Pontys Darstellung – 
für die sozialen Bedingungen und Konsequenzen der Ambiguitäts-(in-)
toleranz. Auch Merleau-Ponty zeigt in dieser Vorlesung eine Sensibili-
tät für soziale Beziehungen und soziologische Phänomene111. Merleau-
Ponty integriert diese Erkenntnisse in seine allgemeinere Philosophie 
der Wahrnehmung. Ambiguitätstoleranz wird (oder bleibt) Bedingung 

110	»[S]ie besteht darin, zuzugeben, dass das gleiche Seiende, das gut ist, groß-
zügig [ist, A.S.], auch ärgerlich sein kann, unvollkommen [sein kann; A.S.]. 
Die Ambiguität ist die Ambivalenz, der man sich stellt, die man anzusehen 
wagt, und was den rigiden Subjekten fehlt, ist diese Fähigkeit, den Wider-
sprüchen, in denen sie sich in Bezug auf die Seienden finden, ins Gesicht zu 
sehen.« (eigene Übersetzung)

111	Dies zeigt sich nicht nur in seiner unmittelbaren Wiedergabe von Frenkel-
Brunswiks Beobachtungen, sondern vor allem in seinen Beschreibungen von 
sozial konstruierten stigmatisierenden Vorstellungen über Nicht-Weiße so-
wie Jüdinnen:Juden oder weitere Formen der Marginalisierung (bspw. dass 
Neureiche ebenso marginalisiert seien wie unlängst Verarmte, »en se sens 
qu’il prend place dans une catégorie à laquelle il ne se sent pas profondé-
ment incorporé«) (P(RAE) 156–57; »in dem Sinne, dass sie Teil einer Kate-
gorie werden, in die sie sich nicht stark inkorporiert/integriert fühlen«).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119

von nicht-pathologischer Wahrnehmungsfähigkeit. Auch wenn sich 
Merleau-Ponty zunächst und vor allem mit der Ambiguität der Wahr-
nehmung auseinandersetzt, stellt er fest, dass sich die Ambiguität (und 
Ambivalenz) nicht auf dieses Phänomen beschränkt (beschränken), 
sondern ebenso im Affektiven und der Beziehung zu anderen wirke(n) 
(P(RAE) 160).

2.3.1.8 Selbstwahrnehmung und Doppelberührung

Grundsätzlich ist Wahrnehmung ein Phänomen der/auf Distanz, m.a.W., 
es gibt in der Regel einen Abstand zwischen dem Wahrnehmenden und 
dem Wahrgenommenen. In seiner Selbstkritik an seinen früheren, inkon-
sequenten Formulierungen meint Merleau-Ponty, dass man seine frü-
heren Formulierungen zur Relation zum Sein/zum Ding auch hätte als 
Positivismus lesen können, aber »[c]e rapport [à l’être; A.S.] est en réa-
lité distant: la chose même n’est jamais prise par le philosophe: elle est 
la concrétion d’une expérience infinie, elle n’est donc pas possédée.« 
(MSME 47; Hervorhebung i.O.)112 Obwohl Merleau-Ponty die Wahr-
nehmung als eine Relation der Distanz beschreibt, versteht er die Wahr-
nehmung von Aspekten der Welt oder von Gegenständen und die Wahr-
nehmung des eigenen Körpers als »deux faces d’un même act« (PP 237; 
»zwei Seiten ein und desselben Aktes« (PdW 241)). Sie sind also nicht 
zwei grundsätzlich unterschiedliche Phänomene. Die Wahrnehmung des 
eigenen Körpers beschreibt Merleau-Ponty am eindrucksvollsten am Bei-
spiel der Doppelberührung – also der Berührung einer Hand mit der an-
deren. »[Q]and je touche ma main droite avec ma main gauche, l’objet 
main droit a cette singulière propriété de sentir, lui aussi« (PP 109).113 
So ist nicht nur die Wahrnehmung (von körper-externen Dingen) ambi-
gue, auch der Körper ist es. Er ist ambigue, da er zugleich wahrnehmbar 
und fähig zur Wahrnehmung ist, da er berührt werden und berühren, ge-
sehen werden und sehen kann. Den Grundgedanken zu dieser Zweisei-
tigkeit des Körpers übernimmt Merleau-Ponty von Husserl, vor allem 
aus dessen Ideen II.114 Husserl versucht die Konstitution des Körpers 

112	»Diese Beziehung [zum Sein; A.S.] ist in Realität distant: Die Sache selbst wird 
durch den Philosophen [/die Philosophin; A.S.] nie eingenommen (prise): Sie 
ist die Konkretion einer unendlichen Erfahrung, sie ist also nicht besessen.« 
(eigene Übersetzung)

113	»Berühre ich meine rechte Hand mit der linken, so hat der Gegenstand rech-
te Hand die Eigentümlichkeit, auch seinerseits die Berührung zu empfin-
den.« (PdW 118)

114	Es gilt zu bedenken, dass (1) Merleau-Ponty 1939 die Möglichkeit hatte, Hus-
serls Manuskripte in Leuven zu studieren, (2) er im Laufe der Jahre unterschied-
liche Texte Husserls und über Husserl gelesen hat (3) Husserls Ideen II jedoch 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120

– in Husserls Theoriesprache, des Leibes – als ›Wahrnehmungsorgan‹ zu-
nächst mittels des Sonderfalls der Wahrnehmung des eigenen Leibes zu 
verstehen (Husserl 1952: 144). Manche Teile des Körpers könnten be-
tastet und gesehen werden, andere nur betastet. Die sehende und berüh-
rende Wahrnehmung des eigenen Leibes sei jedoch in einem wesentlichen 
Punkt unterschiedlich: Berühre ich mit einer Hand meine andere Hand, 
so habe ich ›Tasterscheinungen‹ (ebd. 144). »Aber die linke Hand betas-
tend finde ich auch in ihr Serien von Tastempfindungen, sie werden in ihr 
›lokalisiert‹, sind aber nicht Eigenschaften konstituierend (wie Rauhig-
keit [sic.] und Glätte der Hand, dieses physischen Dinges).« (ebd. 145) 
Vom ›physischen Ding‹ linke Hand kann nur gesprochen werden, wenn 
man von diesen Empfindungen abstrahiert. Bezieht man sie mit ein, so 
ist die Hand kein Ding mehr, sondern Leib (ebd. 145).

Der Leib konstituiert sich also ursprünglich auf doppelte Weise: einer-
seits ist er physisches Ding, Materie, er hat seine Extension, in die sei-
ne realen Eigenschaften, die Farbigkeit, Glätte, Härte, Wärme und was 
dergleichen materielle Eigenschaften mehr sind, eingehen; andererseits 
finde ich auf ihm, und empfinde ich ›auf‹ ihm und ›in‹ ihm (Husserl 
1952: 145).

Das Visuelle und das Taktile sind wesentlich verschieden. (Nur) im Tak-
tilen

liegt also jene Doppelauffassung vor: dieselbe Tastempfindung, aufge-
faßt als Merkmal des ›äußeren‹ Objekts und aufgefaßt als Empfindung 
des Leib-Objekts. Und in dem Fall, wo ein Leibesteil zugleich äuße-
res Objekt wird für den anderen, haben wir die Doppelempfindungen 
(jedes hat seine Empfindungen) und die Doppelauffassung als Merk-
mal des einen oder anderen Leibesteils als physischen Objekts. (Hus-
serl 1952: 147)

Beim Sehen ist dies für Husserl – im Unterschied zu dem späten Merleau-
Ponty (siehe unten) – anders: »Ich sehe mich selbst, meinen Leib, nicht, 
wie ich mich selbst taste. Das, was ich gesehenen Leib nenne, ist nicht 
gesehenes Sehendes, wie mein Leib als getasteter Leib getastetes Tasten-
des ist.« (Husserl 1952: 148) Auch mein Auge, das ich selbst im Spiegel 
betrachte, ist nicht mit der betastenden Hand vergleichbar, »denn mein 
Auge, das sehende als sehendes, nehme ich nicht wahr« (ebd. 148; Fuß-
note).

Merleau-Ponty beschreibt die wesentlichen Merkmale der Doppel-
berührung bereits in Phénoménologie de la perception; dieses Motiv 

erst 1952 publiziert wurde. Merleau-Ponty besaß (zumindest) ein Exemplar der 
Ideen II, dem Buch (das als Teil der Fonds Merleau-Ponty an die Bibliothek Ulm-
Lettres der Ecole normale supérieure übergeben wurde) ist anzusehen, dass es 
durchgearbeitet wurde, Anstreichungen und Anmerkungen halten sich jedoch 
in Grenzen. Die Seiten zur Doppelberührung wurden sehr ›sparsam‹ bearbeitet.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121

begleitet ihn jedoch durch seine weiteren Werke bis hin zu seinem frag-
mentarischen Spätwerk. Ende der 1950er beschreibt er die Doppelberüh-
rung folgendermaßen:

Il y a un rapport de mon corps à lui-même qui fait de lui le vinculum du 
moi et des choses. Quand ma main droite touche ma main gauche, je la 
sens comme une ›chose physique‹, mais au même moment, si je veux, un 
événement extraordinaire se produit: voici que ma main gauche aussi se 
met à sentir ma main droite, es wird Leib, es empfindet. La chose phy
sique s’anime, - ou plus exactement elle reste ce qu’elle était, l’évènement 
ne l’enrichit pas, mais une puissance exploratrice vient se poser sur elle 
ou l’habiter. Donc je me touche touchant, mon corps accomplit ›une sorte 
de réflexion‹. En lui, par lui, il n’y a pas seulement rapport à sens unique 
de celui qui sent à ce qu’il sent: le rapport se renverse, la main touchée 
devient touchante, et je suis obligé de dire que le toucher ici est répandu 
dans le corps, que le corps est ›chose sentant‹, ›sujet-objet‹. (S(PhiOmb) 
210; zum Körper als touché touchant siehe auch OE 18)115

Selbst wenn die berührende Hand die Berührung auch empfindet, kön-
nen niemals beide Hände zur selben Zeit berührend oder berührt sein 
und sie sind wechselseitig/abwechselnd, niemals zugleich, Subjekt und 
Objekt der Berührung (PdW 118). Die körperliche Öffnung hin auf die 
Tastwelt (monde tactile) ist nur möglich, weil die tastende Hand zugleich 
›von innen‹ erlebt werden kann und ›von außen‹ für anderes empfind-
bar ist, m.a.W., wenn für sie die Doppelberührung möglich ist (VI 176).

Ein solches Verständnis habe auch Auswirkungen auf unsere Vorstel-
lung von der Sache und der Welt (siehe unten – La chair). Merleau-
Ponty entwickelt dies weiter zur Wahrnehmung der anderen. »Ma main 
droite assistait à l’avènement du toucher actif dans ma main gauche. Ce 
n’est pas autrement que le corps d’autrui s’anime devant moi, quand 
je serre la main d’un autre homme ou quand seulement je la regarde.« 

115	»Es gibt einen Bezug meines Leibes [bzw. Körpers; A.S.] zu ihm selbst, die 
ihn zum vinculum meiner selbst und der Dinge macht. Wenn meine rechte 
Hand meine linke berührt, empfinde ich sie als ein ›physisches Ding‹, aber 
im selben Augenblick tritt, wenn ich will, ein außerordentliches Ereignis ein: 
Auch meine linke Hand beginnt meine rechte Hand zu empfinden, das Ding 
verändert sich es wird Leib [bzw. Körper; A.S.], es empfindet. Das physische 
Ding belebt sich – oder genauer, es bleibt, was es war, das Ereignis bereichert 
es nicht, aber eine erkundende Kraft legt sich auf es oder bewohnt es. Ich 
berühre mich also berührend, mein Leib [bzw. Körper; A.S.] vollzieht ›eine 
Art Reflexion‹. In ihm, durch ihn besteht nicht nur eine Beziehung in einer 
Richtung, von dem der fühlt, zu dem, was er fühlt: Das Verhältnis kehrt sich 
um, die berührte Hand wird zur berührenden, und ich muß sagen, daß das 
Berühren hier im ganzen Leib [bzw. Körper; A.S.] sich verbreitet ist und daß 
der Leib [bzw. Körper, A.S.] ›empfindendes Ding‹, ›subjektives Objekt‹ ist.« 
(Z(PhiScha) 243)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122

(S(PhiOmb) 212)116 Wenn ich mich selbst als reizbares oder empfind-
bares Wesen erkenne, dann bin ich bereit, auch andere als solche zu er-
kennen. Später konkretisiert er noch einmal »Je vois que cet homme là-
bas voit, comme je touche ma main gauche en train de toucher ma main 
droite.« (S(PhiOmb) 215)117 Ein solches Verständnis der Berührung der 
Hand der:des Anderen mit meiner Hand und die grundlegende Reversi-
bilität zwischen uns beiden sind in der Koexistenz der Menschen – der 
ontogenetischen und situativen primären Ungeteiltheit aller – angelegt. 
Am eingängigsten beschreibt Merleau-Ponty diese Verbundenheit gerade 
mit Bezug auf berührend-berührbare, sichtbare-sehende Körperteile in 
seiner Vorlesung zur Kinderpsychologie: Spricht ein Kind in gleicher 
Weise von seiner Hand, der Hand seiner Eltern, der Hand, die es auf ei-
nem Foto sieht und der ›Hand‹ eines Tieres, so sei dies keine Abstrak-
tionsleistung, sondern: »Simplement, il n’y a pas chez l’enfant distinc-
tion radicale entre sa propre main et celle d’autrui.« (P(RAE) 221)118 
Das Kind erlebt die Körper der anderen durch seinen Körper, vor jeder 
konkret empfundenen Teilung zu/von diesen.

Die Doppelberührung als doppeltes taktiles Erlebnis ist einzigartig 
und nur für diesen Sinn möglich. Ein zwar qualitativ anderes, aber den-
noch im Zusammenspiel vergleichbares Erleben zeigt sich in Bezug auf 
das Sehen. Diese Ähnlichkeit streicht Merleau-Ponty insbesondere in 
L’œil et l’esprit hervor, wo er den Körper als »voyant et visible« (»sehend 
und sichtbar«) und als etwas beschreibt, das »se voit voyant« (»sieht 
sich sehend«) (OE 18; AuG(AuG) 279–80; VI 324, SuU 339). Der Kör-
per »n’est pas simplement chose vue en fait (je ne vois pas mon dos), il 
est visible en droit, il tombe sous une vision à la fois inéluctable et dif-
férée.« (VI 181)119 Dies lässt uns nun auch die Frage nach der Relation 
zu den Dingen und die Frage der Nähe und Distanz zu den Dingen ver-
tiefen. Die Dinge, die der Körper in der Welt wahrnimmt, sind nicht ein-
fach nur ›dort‹, sondern

ils sont autour de lui, ils entrent même dans son enceinte, ils sont en 
lui, ils tapissent du dehors et du dedans ses regards et ses mains. S’il les 
touche et les voit, c’est seulement que, étant de leur famille, visible et 

116	»Meine rechte Hand wohnte dem Auftreten der aktiven Berührung meiner 
linken Hand bei. Es ist nichts anderes, wenn sich der Körper des Anderen 
vor mir belebt, wenn ich die Hand eines anderen Menschen drücke, oder 
wenn ich sie einfach betrachte.« (Z(PhiScha) 245)

117	»Ich sehe, daß jener Mensch dort sieht, wie ich meine linke Hand berühre, 
wenn ich gerade meine rechte Hand berühre.« (Z(PhiScha) 249)

118	»Es gibt beim Kind einfach keine radikale Unterscheidung zwischen seiner 
eigenen Hand und jener der:des Anderen.« (eigene Übersetzung)

119	Der Körper »ist nicht einfach de facto gesehenes Ding (ich sehe nicht meinen 
Rücken), er ist de iure sichtbar, er unterliegt einer Sicht, die unausweichlich 
und zugleich aufgeschoben ist.« (SuU 181)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123

tangible lui-même, il use de son être comme d’un moyen pour partici-
per au leur, que chacun des deux êtres est pour l’autre archétype, que 
le corps appartient à l’ordre des choses comme le monde est chair uni-
verselle. (VI 181)120

Der Sehende erleide zudem das Sehen des Gesehenen: Sehen sei narziss-
tisch, da der Sehende auch sein Sehen sehe und zudem das Gefühl habe, 
»von den Dingen beobachtet« zu werden (SuU 183).

Eine besondere Form der Selbstwahrnehmung bietet das Spiegelbild, 
wie Merleau-Ponty im Anschluss an Psycholog:innen seiner Zeit, vor al-
lem in seinen Vorlesungen zur Kinderpsychologie, beschreibt. So etwa 
gibt Merleau-Ponty wieder, dass Kinder ab einem Alter von etwa sechs 
Monaten dazu in der Lage seien, ihren eigenen Körper (allgemein und) 
im Spiegel als ihren eigenen Körper wahrzunehmen (P(RAE) 188). Er 
vergleicht diese Fähigkeit, den eigenen Körper im Spiegel wahrzuneh-
men, mit der Fähigkeit verschiedener, nicht-menschlicher Spezies (Hun-
de, Primaten), sich im Spiegel selbst (als sie selbst) wahrzunehmen. 
Merleau-Ponty zufolge gelinge ihnen dies nicht, wenn auch bei Prima-
ten weitere Forschung erforderlich wäre (P(RAE) 189–90).

Das Besondere an der Erfahrung des Spiegelbildes sei nun, dass es das 
eigene Körperbild (image corporelle) auf eine Art und Weise zugänglich 
mache, die ohne den Spiegel nicht möglich sei (P(RAE) 188). Auch wenn 
er dem Spiegelbild daher eine wesentliche Bedeutung in der Ontogenese 
zuspricht, versteht Merleau-Ponty die Konfrontation mit dem eigenen 
Spiegelbild nicht als integrale Erfahrung der Ontogenese. Insofern ist der 
Vorwurf, den Joas an Merleau-Pontys Beschreibungen der Entwicklung 
des Selbst (im Kontext der Entwicklung des Körperschemas) formuliert, 
zurückzuweisen. Entgegen der Darstellung von Joas versteht Merleau-
Ponty die Spiegelerfahrung nicht als »konstitutive[…; A.S.] Vorausset-
zung für die Herausbildung des eigenen Körperschemas« (Joas [1992] 
2012: 265). Merleau-Ponty sieht im Erkennen-Können des eigenen Spie-
gelbildes (dann aber auch ganz allgemein in malerischen Darstellungen 
des image corporelle) eine besondere Fähigkeit, die Fähigkeit etwas an-
deres wahrzunehmen als schwarz oder Farbe auf weiß, sondern gerade 
das eigene oder fremde image eines Menschen (P(RAE) 197–98).

In seinem Spätwerk fügt Merleau-Ponty das Spiegelbild in seine Über-
legungen zum voyant-visible und allgemein der Masse des sensible ein. 

120	»[S]ie sind um ihn herum, sie dringen sogar in seine Umfriedung ein, sie sind 
in ihm, sie tapezieren von außen und von innen seine Blicke und seine Hände. 
Er kann sie nur deshalb berühren und sehen, weil er – verwandt mit ihnen und 
als solcher selbst sichtbar und berührbar – sein eigenes Sein als Mittel benutzt, 
um an ihrem Sein teilzunehmen, weil eine jede der beiden Seinsweisen Arche-
typ der anderen ist, weil also der Leib [corps; i.O.] zur Ordnung der Dinge ge-
hört, so wie die Welt universelles Fleisch [chair; i.O.] ist.« (SuU 181).

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124

Den Spiegel versteht Merleau-Ponty als Technik, als Körpertechnik 
(technique du corps; ohne konkreten Verweis auf Marcel Mauss), die 
»figure et amplifie la structure métaphysique de notre chair. Le miroir
apparaît parce que je suis voyant-visible, parce qu’il y a une réflexivité
du sensible, il la traduit et la redouble« (OE 33)121; darauf kommen wir
unten (siehe Kapitel 2.5.1) noch einmal zurück.

2.3.1.9 Wahrnehmung der Welt als Distanz und Nähe

Nähe und Distanz sind der Wahrnehmung in mehrerlei Hinsicht inhä-
rent: Nähe und Distanz bestimmen das Ding selbst, sie spielen auf Sei-
ten der:des Wahrnehmenden eine entscheidende Rolle, und sie sind es-
senzielles Moment der Relation von Mensch und Welt. Zunächst ist also 
schon das Ding in sich durch Nähe und Distanz geprägt. Wie oben (sie-
he Kapitel 2.3.1.4) bereits ausgeführt, versteht Merleau-Ponty zumindest 
ab den frühen 1950er-Jahren Figuren, Dinge, allgemein Wahrgenomme-
nes selbst als bestimmte Modi des Abstands (»mode d’écart« (MSME 
56)). Insofern ist das Ding in sich bestimmt durch bestimmte Nähe-Dis-
tanz-Relationen.

Zudem ist die Beziehung von Mensch und Welt eine von Nähe und Dis-
tanz (MSME 181). Mit Bezug auf Blaise Pascal spricht Merleau-Ponty 
von einem wechselseitigen Verstehen von Mensch und Welt, das nur mög-
lich sei, weil es für mich Nähe und Distanz, Figur und Hintergrund gebe 
(PP 467). Vor dem Hintergrund des Vokabulars des écart verändert sich 
Merleau-Pontys Darstellung der Relation von Welt und Mensch. In die-
sem Kontext beschreibt Merleau-Ponty die Wahrnehmung als Ausdruck 
der Welt – als »expression, expression du monde« (MSME 48). Wie spä-
ter noch stärker zum Thema werden wird (siehe Kapitel 3), meint Aus-
druck in diesem Sinne nicht nur, dass sich Menschen in einem – wie auch 
immer gearteten – ›Produkt‹ ausdrücken, sondern auch, dass diese ›Pro-
dukte‹ selbst die Welt ausdrücken und Menschen Zeugen dieses Prozesses 
sind (MSME 48, 57). Dieses Wahrnehmungsverständnis rückt nun auch 
die Frage der Nähe und Distanz zwischen Mensch und Ding an zentrale 
Stelle. Wahrnehmung meint, dass dieser weltliche Ausdruck vor dem 
Dunkel des Menschen (»devant le noir du sujet«; MSME 48) etwas zur 
Erscheinung bringt, sich ihm aufdrängt, ihn dazu bewegt, sich mit ihm 
und seiner Bedeutung auseinanderzusetzen. Wahrnehmung ist in diesem 
Sinne der Auseinandersetzung mit einem sich Ausdrückenden, das ›da‹ 

121	»[V]erkörpert und erweitert die metaphysische Struktur unseres Leibes 
(chair). Der Spiegel erscheint, weil ich ein Sehend-Sichtbarer bin: weil es 
eine Reflexivität des Sinnlichen gibt, die er wiedergibt und verdoppelt.« 
(AuG(AuG) 287)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

– beziehungsweise ›dort‹ in der Welt – ist und nicht als Vorstellung ei-
nes Dinges (das ›in‹ mir und damit ›nahe‹ wäre) zu verstehen. Vielmehr 
ist Wahrnehmung ein Haben auf Distanz – »[V]oir c’est avoir à distan-
ce« (OE 27; PP 306–7) oder – in einer radikaleren Formulierung – »pé-
nétration à distance des sensibles par mon corps« (Natu3 281)122. Das 
Ding als in sich durch bestimmte Modi der Abstände (laterale Differenz, 
diakritische Zeichen) strukturiert, bringt diese interne Struktur und da-
mit etwas anderes als das aktuell Gesehene, mehr als die aktuell gese-
hene Seite oder Perspektive zum Ausdruck; es drückt mir über die Dis-
tanz hinweg sein ganzes Sein als Ding aus, das es für mich ist, nicht nur 
eine bestimmte Perspektive (MSME 57, 181). Ohne dass die Struktur des 
Wahrgenommenen mit mir und meiner Struktur eine feste Einheit bilden 
würde, verketten sich die Strukturen in einem gewissen Ausmaß mitein-
ander, ist das Ding, das von mir eingenommen wird, ein Etwas, das mir 
fehlte, um meinen Kreislauf zu schließen (Natu3 281). Im Sinne dieses 
Habens auf Distanz spricht Merleau-Ponty (mit Paliard) von einer »sen-
siblité à la distance« – einer Sensibilität auf Distanz (MSME 123). Auch 
wenn ich ganz beim Ding – in seiner Nähe – bin, bleibt es fern. »[L]a 
chose est distante en ce sens qu’elle ne livre ces messages qu’à conditi-
on de rester horizon, fond, inaccessible, style indiqué par la convergence 
des Erscheinungen.« (MSME 181)123 Das Ding kann also nur Ding sein, 
weil es mir fern bleibt, nicht mit mir zusammenfällt.

Auf Seiten der:des Wahrnehmenden spielen Nähe und Distanz ebenso 
eine entscheidende Rolle. Das Sehen, so wie wir es in der Regel kennen, 
ist durch eine (nicht bewusst vollzogene) Synthese zweier leicht ferner 
und sich doch überschneidender Wahrnehmungen geprägt: die zunächst 
getrennten Wahrnehmungen durch jedes der beiden Augen (binokula-
re Wahrnehmung). Die beiden Augen sind nicht eins, die beiden Bilder 
sind in einem gewissen Ausmaß unvereinbar, und doch ist ihre Wahr-
nehmung eine Wahrnehmung desselben Gegenstandes. Das Auseinan-
derfallen der beiden Bilder macht es möglich, Tiefe zu sehen. Die Einheit 
ergibt sich dadurch, dass sie der Wahrnehmung als gemeinsames, ein-
heitliches Organ dienen (so wie man dies auch über unterschiedlichere 
Wahrnehmungsorgane, beispielsweise die Augen und Nase, sagen kann) 
(PP 266–70, VI 22; siehe auch PbPassiv 261). Trotz der relativen Nähe 
der beiden Augen (und gegebenenfalls auch der Augen und dem Objekt) 
ist das Zusammenspiel der Wahrnehmungsorgane also dennoch ein Spiel 

122	»[D]urchdringen [Penetration] des sensible auf Distanz durch meinen Kör-
per« (Natur3, 297; Übersetzung adaptiert).

123	»[D]as ›Ding‹ ist insofern distanziert, als es diese Nachrichten nur unter der 
Bedingung liefert, dass es Horizont, Hintergrund, unerreichbar bleibt, ein 
Stil, der durch die Konvergenz der Erscheinungen angedeutet wird.« (eige-
ne Übersetzung)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126

von Nähe und Distanz, wie sich besonders deutlich im Sonderfall der 
Doppelberührung (siehe Kapitel 2.3.1.8) zeigt. Auch wenn die Doppel-
berührung eine besondere Form der Nähe ist – nicht nur weil es sich da-
bei (zunächst) um eine unmittelbare tastende Berührung Haut an Haut 
handelt, sondern auch weil es sich um eine Berührung zweier Teile, die 
demselben Körperschema angehören (im engeren oder weiteren Sinne, 
je nachdem ob es tatsächlich eine Berührung der eigenen Hand mit der 
anderen oder der Hand der:des Anderen mit meiner Hand ist), handelt, 
ist sie als Phänomen nur möglich, weil ein Abstand zwischen Berührtem 
und Berührendem besteht, die beiden Hände also nicht eins sind (bzw. 
die Augen nicht eins sind mit dem Gesehenen). So wie meine Hände und 
der durch sie berührte Laptop oder meine Augen und das durch sie gese-
hene Buch in einer wechselseitigen Beziehung des Ausdrucks und Erfas-
sens dieses vor sich gehenden Ausdrucks innerhalb eines gemeinsamen 
Systems (von Nähe und Distanz, von Abständen) des sensibles stehen, 
stehen auch die beiden Hände (meine beiden Hände, meine Hand und 
die der:des Anderen) in einem gemeinsamen System.

Distanz ist für Merleau-Ponty also ein Phänomen, das jeglicher Wahr-
nehmung – zumeist im beschriebenen doppelten Sinne – inhärent ist. Die 
(räumliche) Distanzierung eines Dings erscheint vor diesem Hintergrund 
als ein weiterer Sonderfall. Merleau-Ponty beschreibt diese Distanzierung 
als graduell und ohne eindeutige Grenzen. Unser Wahrnehmungsfeld ist 
nicht einfach ein Weltausschnitt. Das Wahrnehmungsfeld hat keine klare 
Umgrenzung; es endet nicht dort, wo die visuelle Wahrnehmung ver-
schwommen zu sein beginnt, und es schließt das hinter uns Situierte 
nicht vollständig aus. »Quand on arrive aux limites du champ visuel, on 
ne passe pas de la vision à la non-vision: le phonographe qui joue dans 
la pièce voisine et que je ne vois pas expressément compte encore à mon 
champ visuel; réciproquement, ce que nous voyons est toujours à cer-
tains égards non vu« (PP 321)124. Mit dem Nicht-Gesehenen im Gesehe-
nen meint Merleau-Ponty die notwendig und zufällig verdeckten Seiten 
und Perspektiven des Dings. Wesentlicher ist jedoch, dass Merleau-Ponty 
in dieser Beschreibung einmal mehr auf eine gewisse wechselseitige Er-
setzbarkeit der Sinne zurückgreift, die jedoch nicht einen bewussten oder 
vollständigen Übertritt von einem Sinn in einen anderen darstellt. Rückt 
das Grammophon langsam aus dem Gesichtsfeld, so dass es visuell nicht 
mehr gesehen werden kann (weil es durch die Wand, die die Zimmer vo-
neinander trennt, verdeckt ist), dann ist es dennoch nicht vollständig aus 

124	»Gelangt man an die Grenzen des Gesichtsfeldes, so geht man nicht vom 
Sehen zum Nichtsehen über: das im Nebenzimmer spielende Grammophon, 
das ich nicht explizit sehe, zählt in meinem Gesichtsfeld gleichwohl noch 
mit; umgekehrt ist, was wir sehen, immer auch in gewisser Hinsicht unge-
sehen« (PdW 323).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

meinem visuellen Feld (champ visuel) verschwunden. Die Grenzen des 
Gesichtsfeldes beschreibt Merleau-Ponty folglich als »moment néces-
saire de l’organisation du monde« (PP 321; »notwendiges Moment der 
Weltorganisation« (PdW 323)), da unsere Welt im gegebenen Sinne nicht 
möglich wäre, wenn immer alles und von allen Seiten zugleich und voll 
zugänglich wäre. Das Gesichtsfeld ist jedoch nicht objektiv umgrenzt 
oder begrenzbar (PdW 323).

Die Relation (im weiten Sinne des merleau-pontyschen Wahrnehmungs
begriffs) von Mensch und Welt ist also immer schon und – im Kontext 
unserer Welt – notwendigerweise ein Spiel von Nähe und Distanz, von 
Abständen. Die Distanz, wie sie aus manch anderer Perspektive in der 
(wo auch immer beginnenden) weiteren räumlichen Entfernung beginnt, 
ist aus dieser Sicht nur eine graduelle Veränderung, eine, die die Formen 
und Systeme, die sich aus dem jeweiligen Äquivalenz- und Abstands-
beziehungen ergeben, vielleicht etwas loser (weniger fest zusammenge-
halten) sein lässt, diese aber nicht komplett neu zeichnet. Die Distanz 
ist vor diesem Hintergrund kein grundlegend befremdliches Phänomen.

2.3.2 Der Ausdruck dans le monde sensible:  
Verhalten, Bewegung, Praktiken

Die Wahrnehmung, die Gegenstand des vorangegangenen Abschnitts 
war, ist nur eine Seite der Beziehung von Mensch und Welt, die ande-
re Seite ist der Ausdruck (l’expression). Die Welt formt den Menschen 
durch seine Wahrnehmung, dieser wendet sich der Welt zu und bedeutet 
(le signifier) sie durch den Ausdruck (P2(Inéd) 42); die Bewegung ist die 
›natürliche‹ Fortführung oder die Fortsetzung im ›Reifungsprozess‹ (ma-
turation) der Wahrnehmung (OE 18; AuG(AuG) 279). Wahrnehmung 
und Ausdruck sind auch die zwei Seiten der aktiv-passiven Beziehung 
von Menschen untereinander sowie von Mensch und Welt, die menschli-
che Begegnungen auf Distanz prägen (etwa im Sinne von einem Sprechen 
und einem Hören über das Telefon oder dem Vorführen von Yoga-Übun-
gen vor der Kamera und dem Sehen der Übung über den Bildschirm). Die 
Welt, die ich wahrnehme und jene, in der ich mich bewege und in der ich 
praktiziere, sind Teil desselben Seins (OE 17, AuG(AuG) 279). Die erleb-
ten Unstimmigkeiten in Wahrnehmung und Ausdruck, andererseits aber 
auch die Möglichkeiten und Stärken von Begegnungen auf Distanz, wä-
ren nicht verstehbar, wenn man das komplexe Zusammenspiel der sen-
sibles nicht bemerken würde. In dieser Aufmerksamkeit für dieses kom-
plexe Zusammenspiel liegt die Stärke von Merleau-Pontys Philosophie. 
Bevor näher auf die Vorzüge dieser Perspektive im Kontext von Begeg-
nungen auf Distanz eingegangen wird, gilt es zunächst das Ausdrucks-
phänomen allgemein aus Merleau-Pontys Perspektive zu beschreiben.

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128

Der näheren Bestimmung von Merleau-Pontys Begriff des Ausdrucks 
sei vorweggenommen, dass er damit nicht (nur) das bewusst gewählte 
Ausdrücken wohlgewählter Worte meint. Zum einen umfasst der Aus-
druck neben dem Sprechen (das Merleau-Ponty, ebenso wie andere For-
men des Ausdrückens, als präreflexiven Prozess versteht (S(LIVS) 94)) 
auch diverse andere Formen des Praktizierens, Verhaltens und Bewe-
gens. Zum anderen fasst Merleau-Ponty den Ausdruck nicht im Sin-
ne des alltagssprachlichen Verständnisses dieses Begriffs, demzufolge im 
Ausdruck, metaphorisch gesprochen, etwas ›Inneres‹ nach ›Außen‹ über-
tragen wird (Joas [1992] 2012: 113).125 Ebenso wie die Wahrnehmung 
ist auch der Ausdruck nicht lediglich ein Phänomen unter anderen, son-
dern eine grundlegende Seite der Beziehung der sensibles, mehr noch, der 
Ausdruck greift über den monde sensible hinaus und reicht in den mon-
de culturel hinein. Insofern beschränkt sich die folgende Diskussion des 
Ausdrucks nicht auf den gegenwärtigen Abschnitt, sondern sie begleitet 
durch den verbleibenden Teil dieses Textes.

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen zum Ausdruck sind 
die nicht unmittelbar oder nicht notwendigerweise sprachlichen For-
men: Bewegung, Verhalten und Praxis. Sein erstes größeres Werk wid-
met Merleau-Ponty, zumindest wenn man dem Titel folgt, dem Phäno-
men des Verhaltens, auch wenn La structure du comportement (SC, Die 
Struktur des Verhaltens (SdV)) über dieses Phänomen hinausgreift und 
der darin propagierte Verhaltensbegriff ein weiter ist. Wenn Merleau-
Ponty von Verhalten spricht, so entwirft er damit weder ein Gegenstück 
zum ›sinnhaften Handeln‹ (Weber 1984), noch versteht er Verhalten in 
einem streng behavioristischen Sinne – was letztlich genau das Gegen-
teil des alltagssprachlichen Ausdrucksverständnisses wäre – als reines 
›Außen‹ ohne (bedeutsames) ›Innen‹. Merleau-Ponty führt zunächst eine
Neubestimmung des Begriffs durch; Bewegung (des Körpers) und Ver-
halten sind Begriffe, die sich nahestehen. 1953 verwendet er erstmals den
Begriff der Praxis. In seiner Einführung dieses Begriffs wendet er sich ex-
plizit gegen den Begriff der Handlung.

2.3.2.1 Bewegung und Verhalten

Merleau-Ponty begreift Verhalten nicht als radikales Gegenstück der 
Wahrnehmung, sondern als ihre dialektische Ergänzung und in Tei-
len als integrales Moment der Wahrnehmung. Vieles dessen, was oben 
über die Wahrnehmung gesagt wurde, findet sich in Merleau-Pontys 

125	Wie Joas zeigt, verstanden schon Herder und später auch Dewey den Aus-
druck nicht in diesem Sinne der Übertragung von ›innen‹ nach ›außen‹ (Joas 
[1992] 2012: 119, 208).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129

Beschreibungen des Verhaltens wieder. Im vorangegangenen Abschnitt 
zur Wahrnehmung war mitunter auch die Bewegung bereits Thema (sie-
he Kapitel 2.3.1.5). Während dort jedoch die Wahrnehmung der Bewe-
gung des Dings im Vordergrund stand, liegt der Fokus nun auf der Bewe-
gung des Menschen selbst. Die Bewegung stützt sich in einem zweifachen 
Sinne auf das körperliche Sein des Menschen: Zum einen bedarf es ei-
nes ›fähigen‹ Körpers (eines Körpers, der fähig zur Bewegung ist), und 
zum anderen bedarf die Bewegung eines Gegenstücks, also eines Hin-
tergrunds der Bewegung, der im Verständnis Merleau-Pontys nicht im 
engen raumzeitlichen Sinne einer Ortsveränderung zu fassen ist, aber 
dennoch eine Veränderung im Kontext körperlich-weltlicher Zusam-
menhänge darstellt. Die Bewegung ist also nur einem Zur-Welt-Seien-
den körperlichen Wesen möglich. Wie Merleau-Ponty in seinen späten 
Notizen vermerkt, ist der Körper in anderer Form in Bewegung und in 
Ruhe, als Dinge es sind. Bewegungen seien für ihn immer auch mögliche 
Ruhestellungen. Möglich meint dabei nicht einen bestimmten Ort, an 
dem er in Ruhe sein könnte, sondern ein »je peux«, ein »ich kann«, also 
eine Möglichkeit zum Verweilen in Ruhe (SuU 285, VI 278).

In seinem Frühwerk geht Merleau-Ponty noch von einer rein äußer-
lichen und mechanischen Beziehung von Gegenständen untereinander 
aus (PdW 97). Die Beziehung von Körper und Gegenständen/Welt be-
schreibt er jedoch bereits dort in anderen Termini als jenen der klassi-
schen Beschreibungen von Bewegung. Diese gingen, entgegen Merleau-
Ponty, von einer rein mechanischen Folge von Reiz und Reaktion aus, 
wobei ein Reiz immer – quasi automatisch – eine bestimmte Reaktion 
auslöse. Der menschliche Körper werde dabei als »wohlgereinigte Ma-
schine« (PdW 100) dargestellt. Merleau-Ponty lehnt die Idee eines sol-
chen mechanisch agierenden Körpers ab und spricht stattdessen von 
zwei Polen des Verhaltens – der Umwelt und der Fähigkeit (SdV 184). 
In der Regel zielen Bewegungen nicht auf Vorstellungen ab, sondern sie 
sind intentional auf etwas in der Welt gerichtet. In diesem Sinne kann 
Merleau-Ponty sagen: »La conscience est l’être à la chose par l’intermé-
diaire du corps.« (PP 161; »Bewusstsein ist Sein beim Ding durch das 
Mittel des Leibes.« (PdW 167–68)) Die Bewegung setzt voraus und ver-
deutlicht, dass der Körper in einer dialektischen Beziehung zur Welt steht 
– er ›wohnt‹ Raum und Zeit ein (PP 162; PdW 169). In Le visible et l’in-
visible beschreibt Merleau-Ponty, dass der Körper durch seine Bewegun-
gen die Welt in Schwingung versetzen könne (»mes mouvements […] 
font vibrer le monde« (VI 22)). Dies zeigt die Wechselwirkung der Bewe-
gung an: Bewegung ist nicht nur eine Aktivität des Körpers auf die Welt 
hin, sondern auch eine ›Reaktion‹ der Welt auf den Körper.

Die intentionale Beziehung zwischen Körper und Welt in der Bewe-
gung macht Merleau-Ponty in seinem Vorlesungsmanuskript Le monde 
sensible et le monde de l’expression besonders deutlich.

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130

Notre mobilité = simple fait constaté que nous nous déplaçons comme 
un objet se déplace. Notre mobilité = éclatement d’un projet moteur en 
mouvements effectués, immanence du résultat à l’initiative, jonction ma-
gique de la main au but, et non de la pensée de la main et de la pensée 
du but. Donc notre mobilité = participable par autre chose que corps, 
non définissable même sans référence à espace méta-corporel. (MSME 
118; Hervorhebung A.S.)126

Bewegung ist zwar eine Bewegung eines Körpers, der zur Welt ist, sie ist 
jedoch keine (bzw. nicht primär eine) Ortsveränderung (MSME 184–85; 
MSME 188). Merleau-Ponty diskutiert, ebenfalls in seinem Manuskript 
zu Le monde sensible et le monde de l’expression, verschiedene Konzep-
tionen der Bewegung, wobei er die gestalttheoretische Konzeption als 
Ausgangspunkt oder Vorbedingung für seine Konzeption von Bewegung 
ansieht. Die gestalttheoretische Konzeption von Bewegung beschreibt er 
als einen Begriff der reinen Bewegung (mouvement pur) oder Realität des 
Sich-Bewegenden (réalité du mouvant). Es handelt sich um die Analy-
se des »mouvement d’un sujet engagé par un corps dans l’être« (MSME 
183; »die Bewegung eines Subjekts, das durch den Körper im Sein enga-
giert ist« (eigene Übersetzung)). Bewegung wird hier und in weiterer Fol-
ge auch von ihm als Ausdruck verstanden, Ausdruck als Auftreten oder 
Erscheinen einer Existenz (MSME 183).

2.3.2.2 Konkrete und ›virtuelle‹ Bewegung

Bewegung ist, wie das Vorangegangene gezeigt hat, die Bewegung eines 
zur-Welt-seienden, körperlichen Menschen. So wie sich Bewegung bis 
dato dargestellt hat, findet sie vor und mit Dingen statt; sie ist eine Aus-
einandersetzung mit der Welt. Nicht jede Bewegung ist jedoch im gleich 
engen Sinne an die Welt gebunden – unmittelbarer an die Welt gebunden 
wäre etwa das Auffangen einer Kugel, die über den Tisch rollt, sich auf 
die Kante zubewegt und auf den Boden zu fallen droht (MSME 89, siehe 
Kapitel 2.3.1.5), weniger unmittelbar an die Welt gebunden ist etwa das 
Fingieren (›so tun, als ob‹ man an eine Tür klopfen würde (PdW 144)). 
Insofern ist nicht jede Bewegung grundsätzlich und immer eine unmit-
telbare Reaktion auf die gegebenen weltlichen Umstände. Die Bewegung 

126	»Unsere Bewegung/Mobilität = die einfach festgestellte Tatsache, dass wir 
uns bewegen, wie ein Objekt sich bewegt. Unsere Bewegung/Mobilität = 
Ausbruch eines motorischen Projekts in ausgeführte Bewegungen, Imma-
nenz des Ergebnisses gegenüber der Initiative, magische Verbindung der 
Hand mit dem Ziel, und nicht des Denkens an die Hand und des Denkens 
an das Ziel. Daher [ist] unsere Bewegung/Mobilität = für/durch etwas an-
deres als den Körper teilhabbar, nicht definierbar, auch ohne Bezug auf ei-
nen meta-körperlichen Raum.« (eigene Übersetzung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131

ist dadurch jedoch nicht weniger körperlich und in einem abstrakteren 
Sinne auch nicht weltlos oder dem Zur-Welt-Sein enthoben. Hinter die-
ser stärkeren und weniger starken Bindung an unmittelbare weltliche 
Bedingungen verbirgt sich eine bestimmte Fähigkeit, die Merleau-Ponty 
unter den Stichworten konkrete und virtuelle Bewegung sowie des Syn-
kretismus diskutiert. Sie beruht ebenfalls auf einer bestimmten Konzep-
tion von Welt (siehe Kapitel 2.3.2.3).

Die konkrete und die virtuelle Bewegung unterscheiden sich dadurch, 
dass der Hintergrund (fond) der zuerst genannten die gegebene Welt (le 
monde donné) ist, jener der zuletzt genannten ein konstruierter (PP128). 
Die konkrete Bewegung zieht sich durch die Welt selbst, in der die Be-
wegung verläuft.

Le mouvement concret est donc centripète, tandis que le mouvement 
abstrait est centrifuge, le premier a lieu dans l’être ou dans l’actuel, le 
second dans le possible ou dans le non-être, le premier adhère à un fond 
donné, le second déploie lui-même son fond. (PP 129)127

Die konkrete Bewegung ist zentripetal, da sie ihre Kraft von außen ge-
winnt und da diese Kraft bis in den innersten Kern des Körpers wirkt. 
Die virtuelle Bewegung hingegen ist zentrifugal, in dem Sinne, dass ihre 
Kraft von ihrem Kern nach außen hin diffundiert.

Merleau-Ponty erarbeitet die Unterscheidung und die spezifische Be-
deutsamkeit der Fähigkeit zur virtuellen Bewegung in Phénoménologie 
de la perception anhand der Bewegungen von Personen mit bestimm-
ten Psychopathologien, insbesondere anhand des Falles eines gewissen 
Herrn Schneider128. Mithilfe neurowissenschaftlicher beziehungsweise 

127	»Die konkrete Bewegung ist zentripetal, die abstrakte Bewegung ist zentrifu-
gal, die erste hat statt in der Wirklichkeit oder im Sein, die zweite im Mög-
lichen oder im Nicht-sein, die erste heftet an einen gegebenen Hintergrund 
sich an, die zweite entfaltet ihren Hintergrund selbst.« (PdW 137)

128	Merleau-Ponty setzt sich (vor allem in seinem frühen Werk) ausführlich mit 
Studien der Gestaltpsychologie und aufkommenden Neurowissenschaften 
auseinander (insbesondere mit Studien aus dem Umfeld des Instituts für die 
Erforschung der Folgeerscheinungen von Hirnverletzungen, das Adhémar 
Gelb und Kurt Goldstein in Frankfurt am Main aufbauten) und diskutiert 
in diesem Kontext einige der dort untersuchten ›pathologischen Fälle‹, ins-
besondere dem ›Fall‹ Schneider. An das Frankfurter Institut war während 
des Ersten Weltkriegs ein Lazarett für Hirnverletzte angegliedert (Wolfradt 
2015: 141–42; Gelb/Goldstein 1920: 3). Gelb und Goldstein beschäftigen 
sich in einzelnen Schriften meist mit ein- bis zwei konkreten Fällen (Gelb/
Goldstein 1920: 4). Im ersten Band der von Gelb und Goldstein herausge-
gebenen Psychologischen Analysen hirnpathologischer Fälle dominiert der, 
von Merleau-Ponty wiederholt rezipierte, Fall des Herrn Schneider. Diesen 
Fall beschreibt Mitchell Ash als »paradigmatisch« für das Vorgehen und die 
schriftliche Darstellung der Untersuchungen von Gelb und Goldstein (Ash 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132

gestaltpsychologischer Literatur seiner Zeit zeigt Merleau-Ponty, dass 
diese Personen zwar zum konkreten Verhalten, nicht aber zum virtuel-
len Verhalten in der Lage sind.129

Mais chaque stimulation corporelle chez le normal éveille, au lieu 
d’un mouvement actuel, une sorte de ›mouvement virtuel‹, la partie 
du corps interrogée sort de l’anonymat, elle s’annonce par une tension 
particulière, et comme une certaine puissance d’action dans le cadre du 
dispositif anatomique. Le corps chez le sujet normal n’est pas seulement 
mobilisable par les situations réelles qui l’attirent à elles, il peut se dé-
tourner du monde, appliquer son activité aux stimuli qui s’inscrivent sur 
ses surfaces sensorielles, se prêter à des expériences, et plus généralement 
se situer dans le virtuel. C’est parce qu’il est enfermé dans l’actuel que le 
toucher pathologique a besoin de mouvements propres pour localiser les 
stimuli, et c’est encore pour la même raison que le malade remplace la 
reconnaissance et la perception tactiles par le déchiffrement laborieux 
des stimuli et par la déduction des objets. (PP 126)130

1998: 278). Gelb und Goldstein selbst stellen den Fall Schneider folgender-
maßen vor: »Hinterhauptsverletzung mit Seelenblindheit. Schn., Musketier, 
24 Jahre alt, Arbeiter. Früher nie krank. Familienangehörige gesund. Mitt-
lerer Schüler. Im Felde keine besonderen Strapazen, alles gut vertragen. Kein 
Alkohol. Verwundet am 4. Juni 1915 durch Minensplitter; sofort bewußt-
los. 4 Tage in diesem Zustand« (Gelb/Goldstein 1920: 9).

129	Merleau-Ponty spricht in diesem Kontext wiederholt vom Verhalten eines/
des ›Kranken‹ und vergleicht dieses teils mit dem Verhalten von ›Primitiven‹. 
Die Wahl des Begriffs ›primitiv‹ ist nicht als Wertung zu verstehen, wie der 
gegenwärtige Sprachgebrauch nahelegt (Duden online 2022), vielmehr greift 
Merleau-Ponty Diskurse in den Einzelwissenschaften, vor allem in der Ge-
staltpsychologie, auf und er greift auf deren Begrifflichkeiten zurück. Der Ver-
wendungsweise des ›Primitiven‹ in der Gestaltpsychologie kann hier nicht hin-
reichend nachgegangen werden. In einem Aufsatz aus dem Jahr 1925, den 
Merleau-Ponty in Phénoménologie de la perception zitiert, verstehen Gelb und 
Goldstein unter ›primitivem Verhalten‹ ein »der Wirklichkeit näheres Verhal-
ten« (Gelb/Goldstein 1925: 149). So etwa erscheint das Verhalten von »Th.«, 
einem Herrn der 1918 durch einen Granatsplitter am linken Scheitelbein ver-
wundet wurde, beim Versuch Farben zuzuordnen »unrationeller, lebensnäher 
insofern, als er das Muster und den Farbhaufen nicht von vornherein unter ei-
nem bestimmten Gesichtspunkt betrachtete, etwa unter dem Gesichtspunkt der 
Bläue, Röte usw., unabhängig davon, ob die vorgelegten Farben die Bläue oder 
Röte stark oder schwach hervortreten ließen.« (Gelb/Goldstein 1925: 149).

130	»Beim Normalen aber erregt jede leibliche Reizung statt einer aktuellen Be-
wegung eine Art ›virtueller Bewegung‹, die betroffene Körperstelle tritt aus 
ihrer Anonymität heraus, zeigt sich durch eine gewisse Spannung und gleich 
einem Handlungsvermögen im Rahmen der anatomischen Anlage an. Beim 
normalen Subjekt ist der Leib [bzw. Körper; A.S.] in Bewegung zu setzen 
nicht nur durch wirkliche Situationen, die gleichsam ihn an sich ziehen, er 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

Während Menschen also üblicherweise dazu in der Lage sind, sich auf 
das Mögliche hin oder diesem entsprechend zu bewegen, bleibt die:der 
Kranke in ihrem:seinem Tun auf das aktuell Gegebene beschränkt (PP 
127). Das fehlende Bewegungsvermögen der ›Kranken‹ sei nicht durch 
die Motorik bedingt, ebenso wenig durch ein fehlendes oder unzurei-
chendes Denken, das (manchen Positionen zufolge) für die Bewegung 
nötig wäre. Es müsse also, so argumentiert Merleau-Ponty in seiner Su-
che nach einer dritten Position, eine »intentionnalité motrice« (PP 128; 
»Bewegungsintentionalität« (PdW 136)) oder ein »project moteur« (ei-
nen Bewegungsentwurf – deutscher Begriff i.O. in Klammer; PP 128, 
PdW 136) geben, welche als Form der Antizipation des Bewegungsziels 
zu verstehen sind (PP 128). Insofern ›ist‹ die:der Kranke schlicht ihr:sein 
Körper und der Körper die »puissance d’un certain monde« (PP 124; 
»das Vermögen einer bestimmten Welt« (eigene Übersetzung)).

Dies zeigt sich etwa in der Unfähigkeit zu fingieren. Schneider könne, 
so die Beschreibung von Goldstein, die Merleau-Ponty aufgreift, an eine 
Tür klopfen, aber nur wenn er vor einer (nicht verdeckten) Tür steht. Mit 
Goldstein gelangt Merleau-Ponty zu der Einsicht, dass Schneider für die 
Ausführung seiner Bewegung – des Klopfens – einen Zielpunkt der Bewe-
gung in Reichweite der Bewegung – also eine vorhandene Tür – benötige, 
der im vorliegenden Fall fehle (PdW 144). Schneider sei unfähig zu ›spie-
len‹, denn dies erfordere es, dass er sich vorübergehend in eine imaginä-
re oder fiktive Situation, in ein anderes Milieu versetze (PP 157). Ebenso 
sei er unfähig, so zu tun, als würde er gewisse Arbeitsabläufe ausführen, 
wenn die dafür benötigten Utensilien nicht zur Hand sind (PP 157). Zu-
dem ist Schneider nicht dazu in der Lage, eine andere Situation für ihn 
parallel als Situationen wahrzunehmen und zu verstehen (PP 157).

Das gemeinsame Problem der verschiedenen untersuchten ›Kranken‹ 
fasst Merleau-Ponty folgendermaßen zusammen:

C’est que toutes ces opérations exigent un même pouvoir de tracer dans 
le monde donné des frontières, des directions, d’établir des lignes de 
force, de ménager des perspectives, en un mot d’organiser le monde 
donné selon les projets du moment, de construire sur l’entourage géo-
graphique un milieu de comportement, un système de significations qui 
exprime au dehors l’activité interne du sujet. (PP 130)131

kann von der Welt sich abwenden und aktiv den Reizen sich zuwenden, die 
seine sensorischen Oberflächen berühren, auf Experimente sich einlassen 
und überhaupt sich im Virtuellen situieren. Weil er aufs Aktuelle beschränkt 
ist, bedarf der pathologische Tastsinn eigens einer Bewegung, um Reize zu 
lokalisieren, und aus eben demselben Grunde ersetzt der Kranke taktiles 
Wahrnehmen und Erkennen durch mühsames Entziffern der Reize und Er-
schließen des Gegenstandes.« (PdW 134–35)

131	»All diese Handlungen verlangen nämlich ein und dasselbe Vermögen, in 
der gegebenen Welt Grenzen zu ziehen, Richtungen festzuhalten, Kraftlinien 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134

Konkrete und virtuelle Bewegung finden ihr Gegenstück in der Welt 
(konkrete Bewegung) und der virtuellen Welt (virtuelle Bewegung) (siehe 
Kapitel 2.3.3.4) sowie im Körper und dem virtuellen Körper. Der virtu-
elle Körper tritt zutage, wenn sich die Aktivitäten des Körpers auf etwas 
anderes beziehen als die unmittelbar gegebene Welt – wenn er in virtu-
eller Bewegung ist. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty anhand 
eines Versuchs, bei dem eine Person das Zimmer, in dem sie sich befin-
det, nur durch einen geneigten Spiegel – und daher schief – sieht (PdW 
290). Nach einiger Zeit sieht die Person dieses Zimmer nicht mehr aus 
einem anderen, befremdlichen Winkel, sondern beginnt sich dort einzu-
richten und »cette merveille se produit que la chambre reflétée évoque 
un sujet capable d’y vivre« (PP 289)132. Dabei wird der reale Körper zu 
einem virtuellen Körper, in dem Sinne, dass sich das Subjekt nun in die-
ser Welt ›dort‹ fühlt, seine Körperteile so empfindet, wie sie sein müssten, 
um der virtuellen Welt zu entsprechen (PP 289). Der Körper der virtuel-
len Bewegung ist nicht (nur) der aktuelle Körper (corps actuel), sondern 
der mögliche Körper (corps possible).

Nähe und Distanz werden durch die konkrete und virtuelle Bewegung 
auf zumindest zwei Weisen berührt. Zunächst kann konkrete Bewegung 
über Distanz hinweg wirken, wie Merleau-Ponty anhand der Gesten ge-
genüber einer:einem in Entfernung stehenden Freund:in zeigt:

Quand je fais signe à un[· e] ami[· e] de s’approcher, mon intention 
n’est pas une pensée que je préparerais en moi-même et je ne perçois 
pas le signe dans mon corps. Je fais signe à travers le monde, je fais 
signe là-bas, où se trouve mon[/ma] ami[· e], la distance qui me sépare 
de lui[/d’elle], son consentement ou son refus se lisent immédiatement 
dans mon geste, il n’y a pas une perception suivie d’un mouvement, la 
perception et le mouvement forment un système qui se modifie comme 
un tout. (PP 128–29; Ergänzungen A.S.)133

abzuzeichnen, Perspektiven zu eröffnen, kurz, nach einem Augenblicksprin-
zip die Welt zu organisieren, auf die geographische Umgebung ein Milieu 
des Verhaltens und ein Bedeutungssystem zu gründen, das im Außen die in-
nere Aktivität des Subjekts ausdrückt.« (PdW 138)

132	»[D]as Wunder, das das reflektierte Zimmer ein Subjekt hervorruft, das in 
ihm zu leben vermag« (PdW 292).

133	»Gebe ich einem Freund [:einer Freundin] ein Zeichen, zu mir herüberzu-
kommen, so ist meine Intention nicht ein Gedanke, den ich in meinem Inne-
ren hegte, noch nehme ich das Zeichen in meinem Körper wahr. Ich mache 
das Zeichen durch die Welt hindurch, ich mache es dort, wo mein Freund 
[:meine Freundin] sich befindet, der Abstand der mich von ihm [:ihr] trennt, 
seine [:ihre] Zustimmung oder Ablehnung spiegeln sich unmittelbar in mei-
ner Bewegung, es liegt keine Wahrnehmung vor, der eine Bewegung folgte, 
Wahrnehmung und Bewegung bilden ein System, das als Ganzes sich modi-
fiziert.« (PdW 137; Ergänzungen A.S.)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

Die Gesten werden durch die Welt gemacht, es sind Zeichen, die ich dort, 
wo die:der Freund:in steht, mache. Wir sind zwar räumlich voneinander 
entfernt, die konkrete Bewegung findet aber – im unmittelbaren Zusam-
menspiel der Wahrnehmung des Verhaltens der Freundin:des Freundes 
und meiner Gesten – direkt in der konkreten Welt und in Auseinander-
setzung mit dieser statt. Zugleich kann (oder muss) man mit Merleau-
Ponty die Wahrnehmung auf Distanz im System mit entsprechenden Be-
wegungen als virtuelle Bewegung verstehen (MSME 52).

Diese Fähigkeit des Körpers, sich in einem ›schrägen‹, also leicht ge-
dreht wahrgenommenen Zimmer heimisch zu fühlen, das Zimmer in die-
ser Perspektive nach einiger Zeit als ›normal‹ wahrzunehmen und den 
eigenen (virtuellen) Körper als Teil dieses veränderten Universums zu 
empfinden, lässt sich analog auf gegenwärtige Phänomene übertragen. 
Videokonferenzen etwa fordern dieses virtuelle körperliche Sein in einem 
mehrfachen Sinne ein: Zum einen nimmt man sich selbst und den um-
gebenden Raum in leicht veränderter Perspektive ›hier‹ am Bildschirm 
wahr, zum anderen nimmt man das andere Zimmer (oder die anderen 
Zimmer) ›dort‹ wahr. Dieses Zimmer wird zu einem Zimmer, in dem ich 
zugange sein könnte. Bleibe ich in meiner Wahrnehmung während der 
Videokonferenz auf diesen Blick in die Welt dort beschränkt (und kon
trastiere sie nicht fortwährend mit einer Welt hier; siehe PP 289), so kann 
ich virtuell körperlich spüren, wie sich jemand dort bewegen kann, wie 
sie:er sich mit anderen Körpern, Dingen und schlicht dem Raum verhal-
ten kann. Auf diese Weise kann man mit Merleau-Ponty verstehen, wie 
es möglich ist, dass ich den Körper dort in einer Weise anleite, gewisse 
Dinge zu tun, wie ich sie tun würde, wenn ich dort wäre.

2.3.2.3 Die Strukturen des Verhaltens und der Synkretismus

Die zweite theoretische Linie, anhand der Merleau-Ponty den Gedanken 
der Lösbarkeit aus der unmittelbaren weltlichen Umgebung entwirft, ist 
der Synkretismus. Diesen führt Merleau-Ponty im Wesentlichen in zwei 
Kontexten ein: zum ersten, wenn er in La structure de comportement 
eine gestalttheoretische Betrachtungsweise und Unterscheidung von Ver-
halten entwirft, und zum zweiten in seinen Vorlesungen zur Kinderpsy-
chologie, wenn er die veränderten Verhaltensfähigkeiten im Verlauf der 
kindlichen Entwicklung beschreibt. Im ersten Kontext, auf den im Fol-
genden zuerst eingegangen wird, steht der monde sensible im Vorder-
grund, im zweiten der monde culturel.

Merleau-Ponty bricht in seinem Frühwerk mit der klassischen Un-
terteilung von Verhalten in einfaches und komplexes oder von niede-
ren und höheren Reaktionen. Stattdessen fasst Merleau-Ponty Verhalten 
von dessen Struktur her (SdV 141) und unterscheidet Verhalten folglich 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136

»selon que la structure en eux est noyée dans le contenu ou qu’au 
contraire elle en émerge pour devenir, à la limite, le thème propre de 
l’activité« (SC 113).134 Unter Gestalt versteht er an dieser Stelle:

La forme, au sens où nous l’avons définie, possède des propriétés origi-
nales à l’égard de celles des parties qu’on en peut détacher. Chaque mo-
ment y est déterminé par l’ensemble des autres et leur valeur respective 
dépend d’un état d’équilibre total dont la formule est un caractère in-
trinsèque de la ›forme‹. (SC 101)135

Zur Unterscheidung von Verhaltensformen führt Merleau-Ponty die Un-
terscheidung von formes syncrétiques (synkretistische Gestalten), formes 
amovibles (ablösbare Gestalten) und formes symboliques (symbolische 
Gestalten) ein (SdV 120, SC 113; siehe auch Hyppolite 1961: 238). Die-
se drei Gestalten entsprechen nicht drei verschiedenen Gruppen von Le-
bewesen, denn alle Lebewesen würden die Gestalt, der ihr Verhalten am 
ehesten entspricht, immer wieder auch unter- oder überschreiten (SdV 
120, SC 113–14). Allen Strukturen des Verhaltens sei gemeinsam, dass 
sie nicht als etwas zu verstehen sind, das im objektiven Raum und der 
objektiven Zeit abläuft. Ist ein Verhalten einmal erlernt, dann ist es kein 
unmittelbarer gegenwärtiger Moment mehr, sondern eine zeitlich fortbe-
stehende Möglichkeit.136 Das unmittelbare Verhalten orientiert sich nicht 
am unmittelbaren objektiven Raum (»le monde vrai ou l’être pur«), son-
dern am Sein für das Tier (»l’être-pour-l’animal«), also einem für die Spe-
zies typischen Milieu. Es geht ihm also um eine bestimmte Weise des Zur-
Welt-Seins oder des Existierens (SC 136; SdV 141–42).

Wenn Merleau-Pontys Unterscheidung dieser Gestalten im Folgenden 
wiedergegeben wird, so nicht, um diese auf ihre Aktualität und Überein-
stimmung mit neueren Forschungserkenntnissen zu befragen, sondern 
um Merleau-Pontys (in den philosophischen Konsequenzen weit über 
die von ihm zitierten empirischen Erkenntnisse hinausgreifenden) Ver-
ständnis von Verhalten und damit einhergehend die Relation von Kör-
per und Welt weiter zu beschreiben und im Zuge dessen die Möglichkeit 

134	»[S]ondern sie danach zu klassifizieren, ob die Struktur bei ihnen in den In-
halt eingesenkt ist [noyée; i.O.] oder ob sie im Gegenteil daraus auftaucht 
[émerge; i.O.], um am Ende das eigentliche Thema der Tätigkeit auszuma-
chen« (SdV 119).

135	»Die Gestalt, so wie wir sie bestimmt haben, besitzt Eigenschaften, die eigen-
ständig sind gegenüber den Eigenschaften der Teile, die man von ihr ablö-
sen kann. Jedes Moment ist hier bestimmt durch die Gesamtheit der übrigen 
Momente, und ihr gegenseitiger Wert hängt ab von einem Gleichgewichts-
zustand des Ganzen, dessen Formel ein inneres Charakteristikum der ›Ge-
stalt‹ ist.« (SdV 106)

136	Dies verweist bereits auf den praxistheoretischen Gehalt von Merleau-Pontys 
Philosophie (siehe Kapitel 2.3.2.4).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137

zur Distanzierung aus einer unmittelbaren räumlichen Situation weiter 
zu explorieren.

(1) Formes syncrétiques (Synkretistische Gestalten)

A ce niveau, le comportement est lié soit à certaines aspects abstraits des 
situations, soit à certains complexes de stimuli très spéciaux. De toute 
manière, il est emprisonné dans le cadre de ses conditions naturelles et 
ne traite les situations inédites que comme des allusions aux situations 
vitales qui lui sont prescrites. (SC 114)137

Verhalten, das der synkretistischen Gestalt entspricht, ist also dadurch 
geprägt, dass es an die konkreten Umstände, die den Körper umgeben, 
›anhaftet‹ (adhére) und gleicht so in einem gewissen Ausmaß dem kon-
kreten Verhalten. Auf der Ebene der synkretistischen Formen ist nur ein 
Verhalten, das eine bestimmte Relation zu den Dingen eingeht und dar-
in aufgeht, möglich, keine Vielfalt (SdV 133).

(2) Formes amovibles (Ablösbare Gestalten)

Synkretistische Gestalten verbleiben also in konkreten Situationen ver-
haftet. Lernen im vollen Sinne sei auf dieser Ebene nicht möglich, denn 
Signale (signaux), die nicht durch Instinkte festgelegt sind, beruhen auf 
Strukturen, die nicht unmittelbar an die jeweilige materielle Situation 
gebunden sind (SC 115). Bedingter und unbedingter Reiz fallen bei die-
sen komplexeren Situationen nicht unmittelbar zusammen, sondern sie 
stehen in einer bestimmten Beziehung zueinander (SdV 125). Am Bei-
spiel von Wolfgang Köhlers Versuchen mit Haushühnern zeigt Merleau-
Ponty, dass das Signal selbst eine Gestalt (Sign-Gestalt) ist. Wenn man 
dem Huhn beibringe, von zwei Körnerhaufen den hellgrau-markierten 
zu wählen, und wenn man dann nach vielen Versuchen die Grautöne 
variiere, dann könne man dem Huhn beibringen, den jeweils helleren 
Haufen zu wählen. Die »reflexogene Wirkung« (le pouvoir réflexogè-
ne) sei nicht an einen bestimmten Grauton gebunden, sondern vielmehr 
daran, welche Nuance die hellere der gezeigten sei (SC 116; SdV 122). 
Die Komplexität der Struktur dieser Signale könne stark variieren (SdV 
123); es handle sich in der Regel nicht um eine einfache Beziehung, son-
dern um eine Beziehung zwischen Beziehungen (SdV 122). Das Vermö-
gen, sich an diese Struktur der Signale und nicht so sehr an die materiel-
le Ebene anzupassen, ist bei menschlichen Kindern eher gegeben als bei 

137	»Auf diesem Niveau ist das Verhalten entweder gebunden an bestimmte abs-
trakte Aspekte der Situation oder an bestimmte Reizkomplexe, die einen sehr 
speziellen Charakter haben. Auf jeden Fall bleibt es eingeschlossen in den 
Rahmen natürlicher Bedingungen und sieht in neuartigen Situationen nur 
Anspielungen auf vitale Situationen, die ihm vorgezeichnet sind.« (SdV 120)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138

Tieren. Dies zeigt Merleau-Ponty am Beispiel eines Versuchs, bei dem 
Kindern und Affen eine Reihe von Schachteln vorgesetzt wurde und bei 
dem sich unter jeweils einer dieser Schachteln ein Stück Schokolade ver-
barg. Legte man nun bei jeder neuen Runde das Stück Schokolade einer 
gewissen Systematik folgend unter eine andere Schachtel, dann fanden 
es Kinder, ohne jedes Mal die Schachteln von der ersten beginnend zu 
heben, auf niedere Affen traf dies nicht zu. Dieser Versuch zeige,

chez le premier [l’enfant; A.S.] l’aptitude et chez le second [le singe; A.S.] 
l’impuissance à se déprendre de la structure élémentaire qui confère au 
lieu où a atteint le but une valeur réflexogène positive, pour s’ouvrir à 
des structures plus complexes où la valeur réflexogène est distribuée en 
fonction de l’espace et du temps (SC 119; Hervorhebung i.O.).138

Die Komplexität der Lösung aus einer bestimmten Situation zeigt sich in den 
beschriebenen Versuchen. Für Affen sind eine Kiste, auf der man sitzen kann, 
und eine Kiste, die man als Werkzeug gebrauchen kann (etwa um sie zu sta-
peln, um zu einem höher gelegenen Gegenstand zu gelangen), nicht dasselbe. 
Sitzt ein anderer Affe auf einer Kiste, dann werde die Kiste ausschließlich als 
Sitzgelegenheit angesehen, nicht als Werkzeug. »[À] chaque moment, l’ani-
mal ne peut adopter à l’égard des objets un point de vue choisi à discrétion, 
mais l’objet apparaît revêtu d’un ›vecteur‹ investi d’une ›valeur fonction-
nelle‹ qui dépendent de la composition effective du champ.« (SC 127)139 
Menschen sind dazu in der Lage, einem Gegenstand gegenüber verschiede-
ne Perspektiven einzunehmen und in ihm zugleich unterschiedliche Funk-
tionen oder Gebrauche zu erkennen (Affen nicht). Weitere Versuche zeigen, 
dass es für Tiere zwei unterschiedlich komplexe Aufgaben sind, »selbst einen 
Umweg zu machen« und etwas anderes, etwa eine Frucht, die sie gerne ha-
ben möchten, »einen Umweg machen zu lassen«, dass es also komplexer 
ist, die Frucht zunächst nach hinten zu stoßen, so dass sie dann um ein Hin-
dernis herumrollt und so erreichbar wird, als wenn der Affe das Hinder-
nis umgeht. Das Ziel (die Frucht) ist ein Fixpunkt, beweglich ist der Orga-
nismus, also das Tier selbst (SdV 132). Eine ähnlich abstrakte Betrachtung 
sei nötig, wenn man (Straßen-/Land-)Karten lesen möchte.

Le tracé purement visuel exige que nous nous représentions l’itinéraire en 
vue cavalière, d’un point de vue qui n’a jamais été le nôtre quand nous le 

138	»[D]aß das Kind fähig, der Affe aber unfähig ist, sich zu lösen von der ele-
mentaren Struktur, die dem Ort, an dem das Ziel erreicht wurde, einen po-
sitiven reflexogenen Wert verleiht, und sich statt dessen zu öffnen für kom-
plexere Strukturen, bei denen der reflexogene Wert in Funktion von Raum 
und Zeit verteilt wird« (SdV 125; Hervorhebung i.O.).

139	»[D]as Tier kann nicht in jedem Augenblick Gegenständen gegenüber einen be-
liebig zu wählenden Standpunkt einnehmen, sondern der Gegenstand tritt auf 
mit einem ›Richtungsfaktor‹ [vecteur; i.O.] und einem ›Funktionswert‹, was 
beides von der tatsächlichen Komposition des Feldes abhängt« (SdV 132).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

parcourions, que nous soyons capables de transcrire une mélodie ciné
tique en diagramme visuel, d’établir entre l’un et l’autre des relations de 
correspondance réciproque et d’expression mutuelle. (SC 128)140

Karten lesen und Gegenstände einen Umweg machen lassen – beides er-
fordert es, durch unsere Gesten symbolisch die Bewegungen zu zeichnen, 
die wir zu tun hätten, wären wir an der Stelle dieses, den Umweg zurück-
legenden Objekts oder die wir zu tun hätten, wären wir an einem Punkt 
in der Landschaft, der uns durch die Karte angezeigt wird und möchten 
wir von dort an einen anderen Punkt gelangen. Wesentlich für dieses Ver-
mögen ist die Fähigkeit, eine Beziehung zwischen Beziehungen herzustel-
len; dies sei eine Struktur beziehungsweise eine »intention à la seconde 
puissance« (SC 128; »Intention in zweiter Potenz« (SdV 133; siehe auch 
Hyppolite 1961: 238)). Köhlers Versuchstiere wären nicht dazu in der 
Lage gewesen, sich in die Position des Objekts zu versetzen, Menschen 
sind es in der Regel sehr wohl. Menschen (und manche Tiere) sind also 
(1) dazu in der Lage, sich in eine abstraktere Situation zu begeben und Si-
gnale zu verstehen, die zwar in Verbindung mit der materiellen Situation 
stehen, aber nicht unmittelbar mit dieser zusammenfallen und (2) dazu, 
die Perspektive von anderen (Lebewesen und Dingen) einzunehmen und 
diese als beweglich (nicht als Fixpunkt) anzusehen und sich selbst als be-
weglich in einem nicht unmittelbar erlebbaren Raum zu sehen.

Der Synkretismus wird noch in einem zweiten – sozialeren oder kul-
turellen – Kontext von Bedeutung. Bereits La nature de la perception, 
Merleau-Pontys 1934 verfasster Antrag auf Verlängerung seiner Förde-
rung durch die Caisse nationale des sciences, zeugt von Merleau-Pontys 
Interesse an der Kinderpsychologie (einem Fach, in dem er von 1949–
1952 einen Lehrstuhl an der Sorbonne bekleiden soll). Bereits in diesem 
frühen Antrag spricht er von der Idee einer »perception syncrétique« 
(einer synkretistischen Wahrnehmung) bei Kindern (NaPer 26). Weiter 
ausgearbeitet findet sich sein Verständnis dieser synkretistischen Wahr-
nehmung in den Manuskripten und Mitschriften zu seinen Vorlesungen 
zur Kinderpsychologie (an der Sorbonne zwischen 1949 und 1952141). 

140	»Die rein optische Linie erfordert, daß wir uns die Wegroute in der Vogel-
perspektive vorstellen, von einem Standpunkt aus, den wir beim Begehen 
des Weges niemals innehatten; sie erfordert die Fähigkeit, eine Bewegungs-
melodie auf ein optisches Diagramm zu übertragen und zwischen beiden 
Beziehungen einer wechselseitigen Korrespondenz und eines gegenseitigen 
Ausdrucks herzustellen.« (SdV 133)

141	Merleau-Ponty beschreibt diese Entwicklung besonders umfangreich im Teil 
zu Les relations avec autrui chez l’enfant (P(RAE)). Nicht nur entstammt 
dieses Manuskript einer eher früheren Schaffensphase Merleau-Pontys (die 
dort begonnen Gedanken wurden also später weitergesponnen), es ist vor 
allem deshalb kritisch zu betrachten, weil Merleau-Ponty in diesen Vor-
lesungen (anders als in seinen Vorlesungen am Collège de France) nicht 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140

Dort beschreibt Merleau-Ponty die Bindung von kleinen Kindern an die 
(soziale) Situation. Merleau-Ponty beschreibt, dass kleine Kinder (unter 
Dreijährige) nicht dazu in der Lage sind, sich aus ihrer jeweiligen Situ-
ation zu lösen (P(RAE) 210, 218). Das Kind ›sei‹ die Situation (P(RAE) 
218), das will heißen, dass Kinder unmittelbar auf Affekte (P(RAE) 211) 
und Bewegungen anderer regieren (P(RAE) 215). Zudem seien Kinder 
nicht immer dazu in der Lage, ihre eigenen Körperteile von jenen der 
anderen zu unterscheiden (P(RAE) 221–22)142. Merleau-Ponty bezeich-
net diese Phase auch als die Phase der »sociabilité syncrétique« (P(RAE) 
209). Ab dem Alter von drei Jahren (und der »crise des trois ans«) ist 
eine Lösung aus der Situation möglich. Das Kind ›ist‹ nicht länger die 
Situation, es verwechselt sich nicht länger mit der Situation und ›leiht‹ 
Körper und Denken nicht länger den anderen. Es lernt, sich aus der Situ-
ation und den dort eingenommenen Rollen zu lösen. Das Kind lernt sich 
selbst als ›jemanden‹ kennen – als ›jemand‹, die:der etwas anderes ist als 
ihre:seine jeweiligen Rollen (P(RAE) 224). Durch diese Beschreibungen 
möchte Merleau-Ponty jedoch nicht zum Ausdruck bringen, dass Men-
schen ab dem Alter von drei Jahren gänzlich losgelöst von anderen und 
sozialen Situationen sind. Die Ungeteiltheit (indivision) mit anderen und 
das wechselseitige Ineinander (empiétement) mit anderen endet nicht 
zur Gänze im Alter von drei Jahren. Vielmehr können auch Erwachsene 
in diesen Zustand eintreten, sich dann aber wieder aus der Situation lö-
sen (P(RAE) 226–29). Dass diese Ungeteiltheit bei Erwachsenen weni-
ger allumfassend ist, bedeutet nicht nur einen quantitativen Unterschied, 
dementgegen unterscheide sie sich auch qualitativ von jener der Kinder.

(3) Formes symboliques (Symbolische Gestalten)

Merleau-Ponty beschreibt, dass Symbole »im tierischen Verhalten« stets 
als Signale, nicht als Symbole143 wahrgenommen würden, dass Tiere also 

seine eigene Philosophie entwickelte, sondern versuchte eine Einführung 
in die Kinderpsychologie zu geben. Diese Überlegungen finden sich jedoch 
in Merleau-Pontys weiteren Werk wieder, es handelt sich dabei also um 
›mehr‹ als nur eine Wiedergabe von wesentlichen Positionen seiner Zeit für 
seine Studierenden. Dies ist etwa der Fall, wenn Merleau-Ponty das Kör-
perschema als intrasensorielle Einheit beschreibt. In seiner Philosophie des 
la chair spricht er von dieser fundamentalen Verschränkung von Körpern 
als intercorporéité (Interkorporalität). Doch auch in seinem Spätwerk setzt 
Merleau-Ponty die Körper des einen und des anderen nicht gleich – eine Dis-
tanzierung bleibt weiterhin möglich) (S(PhiOmb) 212–13).

142	In diesen Beschreibungen ähnelt Merleau-Pontys Philosophie jener von 
George Herbert Mead; siehe dazu bspw. Rosenthal und Bourgeois (1991).

143	 Symbole selbst sind instituiert, nicht konstruiert oder natürlich gegeben 
(siehe dazu Kapitel 3.3).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

nicht zu der eben beschriebenen Abstraktion fähig seien. Wenn als Reiz 
– für ein andressiertes Verhalten – ein Lautzeichen verwendet wird, so 
wird es vom Tier nicht in seiner allgemeinen Bedeutung, sondern in ei-
ner konkreten Bedeutung verstanden (SC 130–31; siehe auch P(RAE) 
189). Merleau-Ponty erkennt diese Leistung zur Abstraktion bereits in 
einigen motorischen Gewohnheiten. Dies zeigt er etwa am Beispiel des 
Schreibmaschineschreibens, bei dem die genaue Position der Buchsta-
ben auf der Tastatur oft nicht benannt werden könne, auch wenn die je-
weilige Person dazu in der Lage ist, die Tastatur korrekt zu gebrauchen. 
Die jeweiligen Positionen auf der Tastatur seien lediglich als »points 
de passage de certaines ensembles moteurs correspondant à des mots« 
(SC 131; »als Durchgangspunkte zu bestimmten motorischen Ganzhei-
ten, die Wörtern […] entsprechen« (SdV 136)) wahrgenommen, nicht 
als bestimmte Signale. Menschen sind zudem dazu fähig zu improvisie-
ren, etwas zu schreiben, das so nicht bereits Niedergeschriebenem ent-
spricht (dies beschreibt Merleau-Ponty später als ›schöpferischen Aus-
druck‹, siehe Kapitel 3.3). Menschliches Verhalten ist zudem nicht eng 
an eine bestimmte Maschine oder ein bestimmtes Instrument, eine be-
stimmte Schreibmaschine, ein bestimmtes Klavier etc. gebunden (SdV 
136). Es gebe also eine »correspondence structurale” (SC 133; »struktu-
relle Korrespondenz« (SdV 138)) zwischen den beiden Maschinen oder 
Instrumenten. Merleau-Ponty beschreibt dies als »Struktur der Struktu-
ren« (SdV 138), die eine intrinsische Verbindung zwischen den Bewe-
gungen herstelle. Merleau-Ponty streicht die menschliche Fähigkeit zur 
Möglichkeit »d’expressions variées d’un même thème« (SC 133; »vari-
abler Ausdrücke für ein und dasselbe Thema (SdV 138)), einer »multipli-
cité perspective« (SC 133; »perspektivischen Vielfalt« (SdV 138), die im 
tierischen Verhalten nicht möglich sei, hervor. Dies ermöglicht ein freies 
Verhalten, also ein Verhalten, das keine unmittelbare und invariable Ant-
wort auf eine direkte situative Gegebenheit ist (SC 133).

Die Fähigkeit zum Symbolischen ist letztlich ein anderer Zugang, um 
die Fähigkeit zum virtuellen Verhalten zu beschreiben, geht jedoch inso-
fern über unsere bisherigen Beschreibungen hinaus, als eine allgemeinere 
Abstraktionsfähigkeit betont wird, die keine bewusst gesetzte Abstrak-
tion von einem einzelnen Erlebten zu einem Allgemeineren ist, sondern 
eine andere Form, dieses Einzelne zu erleben und sich auf dieses hin zu 
verhalten.

2.3.2.4 Habitualität: Vom Phantomglied zur Praxis

Dass Verhalten im vorangegangenen Abschnitt über eine Differenzierung 
von Strukturen eingeführt wurde, zeigt bereits an, dass Merleau-Ponty 
Verhalten nicht als instinktives Gegenstück zum bewussten, unmittelbar 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142

zielgerichteten Handeln begreift, sowie dass er Verhalten nicht als einzel-
ne, spontan gesetzte Aktivitäten begreift, sondern dass er Verhalten von 
seiner Struktur her, von seiner kulturell geprägten Regelmäßigkeit her 
begreift. Merleau-Pontys Beschreibung dieser Regelmäßigkeiten greift 
auf seine grundlegende Beschreibung des Menschen zur Welt zurück, vor 
allem das Körperschema zeigt hier seine Kraft und Wirkung (Saint Au-
bert 2013: 102). Gerade im Bereich der Bewegung zeigt sich eine fort-
währende Suche Merleau-Pontys nach einem adäquaten Vokabular, um 
seine Gedanken angemessen auszudrücken (von der Habitualität zur 
Praxis und zur Institution). Hinter dieser Suche (und den begrifflichen 
Veränderungen) steht jedoch eine durchaus kontinuierliche inhaltliche 
Entwicklung (siehe auch Kastl 2021: 55).

2.3.2.4.1 Die Gewohnheit im Frühwerk

In Merleau-Pontys frühem Werk nähert er sich diesem Themenbereich 
vor allem unter Verwendung der Begriffe des Verhaltens und der Ge-
wohnheit (l’habitude). Merleau-Ponty verwendet vereinzelt, jedoch un-
systematisch, den Begriff des Habitus (PP 160, 377; PdW 166 (hier »Ha-
bitualitäten«), 377), siehe auch Héran 1987: 403–4).

Was Merleau-Ponty als Gewohnheit beschreibt, baut unmittelbar auf 
sein Verständnis des sich-verhaltenden Körpers und des Körperschemas 
auf. In Phénoménologie de la perception nennt und beschreibt er eine 
Reihe von Gewohnheiten, so etwa die Bewegungen einer Frau, die einen 
Hut (mit Feder) trägt, den Gebrauch eines Blindenstocks, das Lenken ei-
nes Autos (und das damit einhergehende gewohnheitsmäßige Abschät-
zen von Abständen zum Auto) (PdW 172–73), das Tanzen (PdW 176) 
oder das Sich-Zurechtfinden in einer (zunächst nicht, dann gut) vertrau-
ten Wohnung (PdW 158; siehe auch Kapitel 2.2.2.2.3). Auch wenn das 
Gefühl für habituell verwendete Gegenstände, wie etwa eines Huts, nicht 
dem Gefühl für einen Teil des Körpers entspricht, hat die Frau, die einen 
Hut mit Feder trägt, ein Gefühl dafür, wo sich die Feder befindet, ähnlich 
wie sie ein Gefühl dafür hat, wo ihre Hand ist. Sich an das Hantieren mit 
einem bestimmten Gegenstand gewöhnt zu haben, bedeutet auch, dass 
dieser Teil des erweiterten Körperschemas wird oder werden kann (PdW 
173). Auch wenn seine Beispiele zunächst motorische Gewohnheiten be-
schreiben, macht Merleau-Ponty später deutlich, dass sich Gewohnhei-
ten allgemein nicht darauf beschränken, sondern seine Beschreibungen 
auch auf wahrnehmende Gewohnheiten zutreffen (PdW 182).

Der erste Puzzlestein, den Merleau-Ponty dem Bild der Habitualität 
hinzufügt, ist jener des Erlernens von Gewohnheit, vor allem von moto-
rischen Fertigkeiten. Lernen bedeute nicht, dass bereits zuvor bekann-
ten und gekonnten Verhaltensweisen neue hinzugefügt und dadurch die 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143

Verbindungen von Reiz und Reaktion ergänzt würden. Vielmehr kom-
me es zu einer grundlegenden Änderung des Verhaltens. Erlernen bedeu-
te auch nicht, dass auf einen bestimmten Reiz eine bestimmte Reaktion 
folge, vielmehr betreffe dies verschiedene Handlungen mit variablen In-
halten, deren Bedeutung jedoch konstant sei. Es handelt sich also nicht 
um eine Konditionierung (SdV 112).

Apprendre, ce n’est donc jamais se rendre capable de répéter le même 
geste, mais de fournir à la situation une réponse adaptée par différents 
moyens. Par davantage la réaction n’est acquise à l’égard d’une situation 
individuelle. Il s’agit plutôt d’une aptitude nouvelle à résoudre une série 
de problèmes de même forme. (SC 106)144

Eine Gewohnheit erlernt zu haben, ermöglicht also, diese (oder ähnliche) 
Verhaltensweisen situationsadäquat umzusetzen; es meint nicht, dass auf 
einen bestimmten Reiz auf genau eine bestimmte Weise reagiert wird/wer-
den kann (PdW 172).145 Dies zeige sich noch deutlicher an Beispielen der 
Hemmung (inhibition), die durch die Erfahrung hervorgerufen werde, wie 
Merleau-Ponty mitunter am Beispiel eines Kindes, das sich die Hand an 
einer Kerze verbrennt, diskutiert. In die Gewohnheit geht nicht die hefti-
ge Reaktion des Hand-Zurückziehens ein, sondern Schutzreaktionen (die-
se haben denselben Sinn, aber nicht denselben Verlauf).146 Dieses Beispiel 
zeige, dass Lernen keine fixierte Korrelation zwischen einem bestimmten 
Reiz und einer bestimmten Reaktion, verstanden als je eigene Entitäten, die 
durch ihre Verbindung (das Verhalten) unverändert blieben (SC 108–9), ist. 
Mit Bezug auf Merleau-Pontys Analysen der Verhaltens- und Ausdrucks-
weisen von Paul Cézanne kann das Gewohnheitsmäßige als das Unpro
blematische beschrieben werden. Cézanne flüchtet sich in die Gewohn-
heit, setzt sich nicht dem immer Neuen oder Anderen aus (SNS(DC) 18).

Gewohnheit im Sinne Merleau-Pontys ist ›mehr‹ oder etwas ande-
res als das motorische Einüben von Abläufen, die in genau dieser Form 

144	»Lernen bedeutet also niemals, daß man die Fähigkeit annimmt, dieselbe 
Bewegung zu wiederholen, sondern daß man die Fähigkeit gewinnt, auf die 
Situation mithilfe verschiedener Mittel eine passende Antwort zu geben. 
Ebensowenig bezieht sich der Erwerb der Reaktion auf eine individuelle Si-
tuation. Vielmehr handelt es sich um eine neue Fähigkeit, mit der man eine 
Reihe gleichgestaltiger Probleme lösen kann.« (SdV 112)

145	Merleau-Pontys Beschreibung des Lernens (sowie seine Kritik an intellek-
tualistischen und empiristischen Modellen des Lernens) decken sich mit ge-
genwärtigen Modellen in den Kognitionswissenschaften und auch mit Mo-
dellen des Lernens von neuronalen Netzen (Dreyfus 2006; Gallagher 2008).

146	Das Beispiel des Kindes, das sich die Hand an einer Kerze verbrennt, erin-
nert unweigerlich an die Beschreibungen von William James (James 1890, 
24–26, 72). Merleau-Ponty selbst zitiert an dieser Stelle jedoch Paul Guil-
laume (siehe SdV 114, Fußnote 133).

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144

reproduziert werden (können). Vielmehr ist sie als eine Modulation des 
Körperschemas zu verstehen, als etwas, das in die Struktur des Körper-
schemas einging. Die Gewohnheit ist ein Sich-Zurechtfinden oder eine 
Fähigkeit, deren Inhalt jedoch in der Regel nicht kognitiv bewusst ist. 
So können Personen auf einer Schreibmaschinen- bzw. Computertas-
tatur korrekt tippen, auch ohne bewusst angeben zu können, wo sich 
auf dieser Tastatur welcher Buchstabe befindet (PdW 173; siehe Kapi-
tel 2.3.2.3, Abschnitt 3). Gewohnheit ist daher weder eine »Kenntnis« 
(connaissance; PP 179) noch ein »Automatismus« (PdW 174), sondern 
»un savoir qui est dans les mains, qui ne se livre qu’à l’effort corporel 
et ne peut se traduire par une désignation objective« (PP 168)147. Dieses 
Wissen, das ›in den Händen ist‹, diese »leibliche Bereitschaft«, wird ge-
genwärtig oftmals als Leibgedächtnis (bspw. Fuchs 2008: 37) bezeich-
net. Dass eine solche Charakterisierung zu kurz greift, vor allem da sie 
die überindividuelle Strukturiertheit nicht hinreichend in den Blick be-
kommt, wird sich im Folgenden zeigen.

2.3.2.4.2 Das Phantomglied und die Kollektivität der Gewohnheit

Der habituelle Körper ist, wie durch die Bezeichnung bereits angedeutet, 
der Körper der Gewohnheit. Die Gewohnheit schreibt sich in das Kör-
perschema ein, wird Teil eines Systems, das Verhalten fortwährend und 
unbewusst leitet. Der bisherigen Darstellung folgend, könnte man diesen 
Prozess als ausschließlich individuelle Gewöhnung an Formen des kör-
perlichen Hantierens mit oder ohne Gegenstände(n) verstehen. Eine sol-
che Lesart würde jedoch zu kurz greifen, wie vor allem Merleau-Pontys 
Diskussion des Phantomglieds zeigt. Merleau-Ponty argumentiert, dass 
das Phänomen des Phantomgliedes weder rein physiologisch noch rein 
psychologisch verstanden werden könne (PdW 100). Das Phantomglied 
sei auch keine Erinnerung (remémoration) an den Arm oder das Bein, 
den/das ich einst hatte, sondern ein »Gleichsam-Gegenwärtiges« (qua-
si-présent) (PdW 110). Vielmehr sei das Phänomen des Phantomarms 
durch eine Art des vorbewussten Ignorierens der Verstümmelung durch 
einen Menschen, der zur Welt und in dieser engagiert ist, bedingt (PdW 
105). So sei das Paradox, das dem Phänomen des Phantomarms zugrun-
de liege, letztlich jenes des Zur-Welt-Seins selbst:

[E]n me portant vers un monde, j’écrase mes intentions perceptives et 
mes intentions pratiques en des objets qui m’apparaissent finalement 
comme antérieurs et extérieurs à elles, et qui cependant n’existent pour 

147	»[E]in Wissen, das in den Händen ist, das allein der leiblichen [bzw. körper-
lichen; A.S.] Betätigung zur Verfügung steht, ohne sich in objektive Bezeich-
nung übertragen zu lassen« (PdW 174).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145

moi qu’en tant qu’ils suscitent en moi des pensées ou des volontés. (PP 
97)148

Das Paradox beruht auf einer grundlegenden Ambiguität im Bezug zur 
Welt. Die Welt geht mir voraus und übersteigt mich, sie ist aber nur ›da‹, 
weil ich auf sie bezogen bin. Die spezifische Ambiguität des Phantom-
arms ergibt sich daraus, dass der Körper zwei Schichten in sich trägt – 
die Schicht des corps habituel (habituellen Körpers) und die Schicht des 
corps actuel (aktuellen Körpers). Ersterer ist der Körper jenes Verhaltens, 
das der:dem Verwundeten abhandengekommen ist. Was das Phänomen 
des Phantomarms ausmacht, ist, dass das, was »hantierbar für mich« 
(maniable pour moi) war, zu etwas wird, das »hantierbar an sich« (ma-
niable en soi) ist; was eine Person tun konnte und habituell getan hat und 
was Teil ihres habituellen körperlichen Zur-Welt-Seins war, wird etwas, 
das man tun kann und das Teil eines allgemeineren, menschlich-körper-
lichen Zur-Welt-Seins ist (PdW 107; PP 97–98).149 Dies steht für zweier-
lei Veränderungen: Zum einen sind gewisse Formen des Hantierens für 
die verwundete Person nun nicht mehr möglich, und zum anderen fin-
det ein gewisser Prozess der Bewusstwerdung hinsichtlich dieser Abwei-
chung zu früheren Möglichkeiten und Gewohnheiten und zu jenen der 
anderen statt. Merleau-Ponty versteht den habituellen Körper an dieser 
Stelle explizit als einen allgemeinen Körper mit allgemeinen Möglich-
keiten, nicht als einen individuellen Körper mit individuellen Gewohn-
heiten. Vor diesem Hintergrund können auch die vorhin genannten Ge-
wohnheiten (die Bewegungen der Frau mit dem Hut, der Gebrauch eines 
Blindenstocks etc.) als allgemeinere oder kollektive Gewohnheiten ge-
lesen werden. In ihnen zeigt sich eine generellere Art, einer Situation zu 
begegnen und doch scheinen manche dieser Gewohnheiten schwächer 
durch das Kollektiv angeleitet als andere.

Die Kollektivität der Gewohnheit zeigt sich jedoch nicht lediglich in 
der Unterbrechung (dem Nicht-Mehr-Können), sondern auch im Er-
lernen (also dem Noch-Nicht-Können) von Bewegung. So beschreibt 
Merleau-Ponty, dass ein Kind lernt, wie man mit Gegenständen han-
tiert, »parce que le schéma corporel assure la correspondance immé-
diate de ce qu’il voit faire et de ce qu’il fait« (PP 407)150. Dies zeigt, dass 
selbst jene Gewohnheiten, die auf den ersten Blick im starken Sinne 

148	»[D]er Welt mich zutragend, ballen meine perzeptiven und praktischen In-
tentionen sich auf Gegenstände zusammen, die mir letztlich als ihnen vor-
gängig und sie übersteigend erscheinen, und die gleichwohl für mich nur 
existieren, insofern sie mein Denken und Wollen betreffen.« (PdW 107)

149	Auf diese Beschreibung kommt Merleau-Ponty in seinen Vorlesungen am 
Collège de France im Jahr 1954–1955 zurück (PbPassiv 335).

150	»[W]eil es in seinem Körperschema unmittelbar der Entsprechung zwischen 
dem, was es tun sieht, und dem, was es selbst tut, versichert ist« (PdW 405).

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146

individuelle Gewohnheiten zu sein scheinen (wie etwa die Bewegungen 
der Frau mit dem Hut), sich in einem allgemeineren Kontext finden. Das 
Tragen eines Hutes beispielsweise verbindet so die Übernahme von mo-
torischen Gewohnheiten anderer (wie man einen Hut trägt und sich da-
mit bewegt) und eigene motorische Gewohnheiten (das ›Wissen‹, wie 
ausladend der eigene Körper samt Hut ist und wie man sich mit dieser 
erweiterten Fülle bewegt). In unser Körperschema finden also kulturelle 
Muster und Strukturen Einzug, die unser Verhalten prägen, jedoch nicht 
determinieren. Aufgrund dieser Inkorporation von allgemeineren Struk-
turen in unser Körperschema beschreibt Merleau-Ponty den Körper auch 
als »[ce] qui donne à notre vie la forme de la généralité et qui pro-
longe en dispositions stables nos actes personnels« (PP 171)151. Der ha-
bituelle Körper gibt Personen die »Form der Allgemeinheit«. Momente 
des Noch-Nicht-Könnens und des Nicht-Mehr-Könnens vermitteln einen 
Zugang zur Kollektivität der Praktiken, die sonst im Unbewussten ver-
borgen bleibt.

2.3.2.4.3 Praxis und Struktur: Merleau-Ponty, Bourdieu 
und das Fußballfeld

Merleau-Ponty spricht in seinen frühen Werken also von Verhalten, von 
Bewegung, mitunter (mit Bezug auf Hegel) auch von Arbeit, einem Be-
griff »qui désigne l’ensemble des activités par lesquelles l’homme trans-
forme la nature physique et vivante« (SC 176)152. Diese Begriffswahlen 
trifft Merleau-Ponty explizit in Abgrenzung zu Bergsons Handlungs-
begriff (action), der lediglich die vitalen Handlungen (action vitale), 
also jene Handlungen, die dem Lebenserhalt dienen, umfassen würde 
(SC 176, SdV 186). Diese Kritik führt Merleau-Ponty später fort und 
nutzt sie in produktiver Weise zur Entwicklung eines eigenen Vokabulars 
(MSME 66, 144). Spätestens153 im Manuskript zu Le monde sensible et le 
monde de l’expression führt Merleau-Ponty selbst explizit den Begriff der 
Praxis ein. Er entwickelt diesen Begriff vor dem Hintergrund der Apraxie, 
der Agnosie und der Aphasie. Unter Apraxie versteht Merleau-Ponty die 
nicht auf Wahrnehmungsstörungen, motorische Störungen oder Störun-
gen des Sprachverständnisses zurückführbare Störung der intentionalen 

151	»[D]er unserem Leben die Form der Allgemeinheit gibt und unsere persona-
len Akte zu festen Dispositionen verlängert« (PdW 176).

152	»[D]er die Gesamtheit der Tätigkeiten bezeichnet, mit denen der Mensch die 
physische und belebte Natur umgestaltet« (SdV 186).

153	Bereits in La structure du comportement und Phénoménologie de la per-
ception lassen sich Vorläufer dieses Konzepts finden (siehe auch Hyppolite 
1961: 236), in La prose du monde verwendet er den Begriff bereits verein-
zelt (Prosa 85; PM 90).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147

Gesten als Antwort auf einen bestimmten Stimulus; unter Agnosie ver-
steht er Probleme im Erkennen dessen, was durch einen Sinn wahrge-
nommen wird, ohne dass jedoch Einschränkungen dieses Sinnesorganes 
bestehen oder intellektuelle Beeinträchtigungen vorliegen würden; Apha-
sie meint Sprachstörungen infolge einer Schädigung des Zentralnerven-
systems, die den Gebrauch von Sprachregeln und/oder das Verständnis 
von Sprachlichem behindert (MSME 65).

Die Praxis bestimmt Merleau-Ponty durch folgende Aspekte:

•	 Die Praxis formt sich in einem Zusammenspiel von Mensch und 
Welt. Sie ist weder ausschließlich durch die äußeren Umstände be-
dingt (Bergson hält, so Merleau-Pontys Lesart, die Natur für un-
überschreitbar, die Handlung könne also nur Anpassung sein), noch 
beruht sie nur auf inneren Motiven, Zielen oder Entwürfen. Sie ist 
eine Weise, praktisch mit der Welt umzugehen. Praxis ist nicht nur 
Anpassung, sondern auch Voranpassung (préadaptation) (MSME 
140–41).

•	 Die Praxis ist nicht nur nutzenorientiert/utilitär, sondern »une pro-
jection de tout l’homme« (MSME 141, »ein Entwurf des ganzen 
Menschen« (eigene Übersetzung)). Das soll heißen, dass die Praxis 
nicht lediglich eine Antwort auf ein sehr konkretes Bedürfnis ist, 
eine rationale Handlung oder etwas, das nur das Gehirn hervor-
bringt, sondern ein Verhalten des gesamten Menschen, des gesam-
ten Körpers. Praxis ist nicht rein aktiv, nicht rein passiv. Vielmehr 
sei auch die Aktivität von einer gewissen Passivität geprägt, weil die 
Aktivität immer durch eine frühere Praxis und Struktur unbewusst 
durchzogen ist. Ebenso ist die Passivität von einer gewissen Aktivi-
tät durchzogen, weil ich mich zumindest dem Wandel in der Regel 
in einem gewissen Ausmaß widersetzen kann (PbPassiv 331).

•	 Die Probleme, auf die Menschen in ihren Praktiken reagieren, sind 
nicht und stellen sich nicht für alle gleich dar. Vielmehr sind sie 
abhängig vom jeweiligen Milieu und der jeweiligen Perspektive 
(MSME 140–41).

•	 Praxis und Theorie (theoria/gnosis) sind miteinander verwoben. 
Durch das eine ändert sich auch das andere (MSME 140–41).

Merleau-Pontys Entwicklung eines praxistheoretischen Vokabulars steht 
in Kontinuität mit seinem früheren Begriff der Habitualität; eine expli-
zite Distanzierung von seinem früheren Begriff der Habitualität findet 
sich in Merleau-Pontys Werk nicht. Habitualität steht jedoch nicht (das 
hat das vorangegangene Unterkapitel gezeigt) für individuelle Routinen, 
vielmehr ergibt sich ihre Wiederholbarkeit, ebenso wie jene der Praxis, 
aus ihrer Strukturiertheit. Diese Strukturiertheit liegt nicht in der Pra-
xis selbst, sondern in ihrem Hintergrund (fond): dem Körperschema. 
Schon in Phénoménologie de la perception beschreibt Merleau-Ponty 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148

den Erwerb von Habitualitäten als »remaniement et renouvellement du 
schéma corporel« (PP 166), also als eine Umarbeitung und Erneuerung 
des Körperschemas. Auch im Zusammenspiel von aktuellem und habi-
tuellem Körper sowie der Vulnerabilität des habituellen Körpers gegen-
über dem aktuellen Körper zeigt sich die Struktur, die im Hintergrund 
der Habitualität steht. Genauer verstehen lassen sich dieses Zusammen-
spiel sowie die Natur und Art der Struktur erst vor dem Hintergrund 
von Merleau-Pontys Überlegungen zum System oder der Struktur in den 
frühen 1950er-Jahren. Hier wird nun deutlich, dass es sich um ein dia-
lektisches Zusammenspiel des Körperschemas – als laterales System – 
und der Praxis handelt (MSME 140–41). »L’unité du schéma corporel 
est celle d’une telle praxis et le schéma corporel est le fond impliqué en 
elle.« (MSME 141)154 Die Einheit des Körperschemas ist eine der Pra-
xis, und zugleich ist das Körperschema Hintergrund der Praxis, auf Basis 
dessen sie hervorgebracht wird. Dass das Körperschema als System und 
Einheit durch die Praxis strukturiert ist (die es selbst strukturiert), bedeu-
tet nun – vor dem Hintergrund dessen, wie das Körperschema in seiner 
Vielheit oben dargestellt wurde –, dass das Sensomotorische (die Wahr-
nehmung und das Verhalten) als Praktik (die durch das Körperschema 
strukturiert sind) zu verstehen ist, aber auch, dass die Einheit des Kör-
perschemas sowohl im engen Bezug auf die eigenen Körperteile als auch 
unter Einbezug weiterer Dinge als zentrifugales System im Praktizieren 
erlebt und geformt wird und letztlich auch ist. Als Einheit der Praxis ist 
das Körperschema zugleich retrospektiv und prospektiv (MSME 142), 
es wird geformt und gehalten durch vergangene Praktiken und wirkt vo-
raus als Horizont auf die zukünftigen.

Das Körperschema selbst wird und kann nicht wahrgenommen wer-
den. »Il est norme ou position privilégiée par opposition à laquelle se 
définit le corps perçu. Il est avant la perception explicite.« (MSME 143; 
Hervorhebung i.O.)155 Ebenso wie die Sprache nicht direkt Bedeutun-
gen ausdrückt (siehe dazu Kapitel 3.3.1), sondern Unterschiede von Be-
deutungen, ist der Körper (beziehungsweise das Körperschema) nicht 
»choses perҫues, mais index de nos rapports préthétiques avec espace où 
nous somme établis par lui« (MSME 143)156. Darin zeigt sich auf zwei 
Weisen noch einmal die Kollektivität und Strukturiertheit von Praxis – 

154	»Die Einheit des Körperschemas ist die einer solchen Praxis, und das Kör-
perschema ist der Hintergrund, der in ihr impliziert ist.« (eigene Überset-
zung)

155	»Es ist Norm oder privilegierte Position im Gegensatz zu der sich der wahr-
genommene Körper definiert. Es ist vor der expliziten Wahrnehmung.« (ei-
gene Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

156	Nicht »wahrgenommene Dinge, sondern Index unserer pre-thetischen Be-
ziehungen mit dem Raum, in dem wir uns eingerichtet haben« (eigene Über-
setzung).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149

einmal auf der Seite der Praxis selbst, andererseits im System, das ihr 
zugrunde liegt – wie Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la 
perception (also vor seinem Gebrauch des Vokabulars der Praxis) zeigt:

Toute théorie mécaniste se heurte au fait que l’apprentissage est systé-
matique: le sujet ne soude pas des mouvements individuels à des stimuli 
individuels, mais acquiert le pouvoir de répondre par un certain type de 
solutions à une certaine forme de situations, les situations pouvant dif-
férer largement d’un cas à l’autre, les mouvements de réponse pouvant 
être confiés tantôt à un organe effecteur, tantôt à l’autre, situations et 
réponses se ressemblant dans les différents cas beaucoup moins par l’iden-
tité partielle des éléments que par la communauté de leur sens. (PP 166)157

Merleau-Ponty beschreibt hier das systematische Moment von Lernen. 
Systematisch meint, dass eine allgemeinere Form des Verhaltens erlernt 
wird, die in unterschiedlichen Momenten (mit unterschiedlichen Stimu-
li und bei diversen Problemstellungen in variablen Situationen) zur An-
wendung kommen können. Es handelt sich also nicht um eine enge Form 
einer Konditionierung. Im Erlernen eine Praxis, ebenso wie im Ausfüh-
ren einer Praxis, zeigt sich die Generalität, die Allgemeinheit des Kör-
perschemas in aller Deutlichkeit. Es hat »[le] pouvoir de généraliser en 
se généralisant« (Saint Aubert 2013: 102; Hervorhebung i.O.; »die Fä-
higkeit/Macht zu generalisieren im Sich-Generalisieren« (eigene Über-
setzung)), also die Fähigkeit, generalisiert zu werden, indem es Struktu-
ren der Welt und Strukturen von anderen übernimmt, und zugleich die 
Fähigkeit, sein eigenes Praktizieren zu generalisieren, in diese allgemei-
neren Strukturen einzubringen. In diesem Sinne spricht Merleau-Ponty 
von einer »atmosphère de généralité« (PbPassiv 337).

Damit verbunden ist – neben der dialektischen Verschränkung von 
Praxis und Körperschema – eine dialektische Verschränkung von Kör-
perschema und Welt. Das Körperschema (als laterales System) ist geprägt 
durch eine selbst erlebte, aber auch durch eine kollektive Geschichte 
(siehe dazu Kapitel 3.5.2). Vergangenheit und Gegenwart werden da-
bei selbst verstanden im Sinne der Bindung an die Welt. Die Gegen-
wart begreift Merleau-Ponty als »une variation de mes prises, un écart 
de mes ancrages« (PbPassiv 333), also eine Variation meines Halts (in 

157	»Jede mechanistische Theorie scheitert hier an der Tatsache, dass die lernende 
Gewöhnung systematisch vor sich geht: das Subjekt verknüpft nicht individuel-
le Bewegungen mit individuellen Stimuli, sondern erwirbt das Vermögen, Situ-
ationen gewisser Gestalt in Lösungen eines gewissen Typs zu entsprechen, wo-
bei die Situationen von einem Fall zum anderen sehr verschiedene sein und die 
ihnen entsprechenden Bewegungen bald diesem, bald jenem Organ zur Aus-
führung überlassen werden können. Situationen und entsprechende Bewegun-
gen sich also in den verschiedenen Fällen weit weniger durch partielle Identi-
tät der Elemente als durch Gemeinsamkeit des Sinnes ähneln.« (PdW 172)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150

der Welt), ein Abstand zu oder Abweichen von meiner weltlichen Ver-
ankerung. Die Praxis, ihre Fortschreibung und Adaptation, gibt nicht 
nur einen Zugang zur Existenz des Körpers, sondern auch zur Existenz 
der Welt. Durch die Variationen des Körperschemas (die durch die Ver-
änderungen der Praxis in Interaktion mit vergangener Praxis, Körper-
schema und Welt entstehen können) wird auch eine Veränderung der 
wahrgenommenen Welt hervorgerufen (MSME 144). »Donc le schéma 
corporel est aussi une certaine structure du monde perçu et ce dernier 
a sa racine en lui.« (MSME 144)158 Praxis, Körperschema und wahrge-
nommene Welt (sowie die Kulturwelt, wie später noch gezeigt werden 
wird) stehen in einer tiefgreifenden dialektischen Beziehung zueinan-
der – keines wäre, wie es ist, ohne die anderen, keines könnte sein ohne 
die anderen. Demzufolge kann auch das Problem der Apraxie näher be-
schrieben werden: Die Apraxie meint das Problem, mit der praktischen 
Präsenz der Welt für uns (»cette présence pratique du monde à nous«) 
umzugehen (MSME 144).

In den Sozialwissenschaften entwickelten sich parallel über verschiede-
ne theoretische Stränge Theorien sozialer Praktiken beziehungsweise Pra-
xistheorien (Reckwitz 2003: 282). Einer dieser theoretischen Hintergrün-
de ist ›die‹ Phänomenologie. Eine umfassende Betrachtung der komplexen 
Relation von Praxistheorien und Phänomenologie(n) (siehe bspw. Bedorf/
Gerlek 2017) kann an dieser Stelle nicht geleistet werden. Aufgrund der 
Nähe der Beziehung und der Bedeutsamkeit seiner Theorie für die Sozio-
logie, soll jedoch kurz auf Pierre Bourdieu und seine historischen Verbin-
dungslinien sowie konzeptuellen Gemeinsamkeiten mit Merleau-Ponty 
eingegangen werden (siehe auch Prinz 2017; Héran 1987; Hammoudi 
2009). Historisch haben sich die Wege von Merleau-Ponty und dem 22 
Jahre jüngeren Bourdieu im Paris der 1950er-Jahre mehrfach gekreuzt. 
Zu jener Zeit, als Bourdieu an der ENS in Paris studierte (1951–1954; er 
verließ Paris 1955 (Kastl 2021: 23)), war Merleau-Ponty zunächst Pro-
fessor (für Kinderpsychologie) an der Sorbonne und saß im Prüfungs-
ausschuss des Concours zur École normale supérieure in Paris (Bour-
dieu [1997] 2013: 48; Kastl 2021: 24–25). Wesentlicher scheint jedoch, 
dass Merleau-Ponty 1952 an das Collège de France berufen wurde. Auch 
wenn er aufgrund der Natur dieser Institution keine klassischen Lehren-
den-Schüler:innen-Beziehungen aufbauen konnte (Melanҫon 2016: 149), 
kann sein dortiger Antritt bei jüngeren Fachkolleg:innen – so auch bei 
Bourdieu – nicht unbemerkt geblieben sein.

Loïc Wacquant bezeichnete Bourdieu als »soziologischen Erben« 
Merleau-Pontys (Wacquant 1996: 41–42; Fußnote 34), dennoch bleibt 

158	»Demzufolge ist das Körperschema auch eine gewisse Struktur der wahr-
genommenen Welt und letztere hat ihre Wurzeln in ihm.« (eigene Überset-
zung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151

die Tiefe dieser Beeinflussung Bourdieus durch Merleau-Ponty umstritten 
(mehr dazu bei Wacquant 1996; Crossley 2004). Einige der Manuskripte, 
die Merleau-Ponty in Vorbereitung seiner Kurse am Collège de France an-
fertigte, allen voran zu der in diesem Abschnitt primär zitierten Vorlesung 
Le monde sensible et le monde de l’expression (MSME), aber auch zu sei-
ner Vorlesung zu Institutionen (Insti) und zu dem Problem der Passivität 
(PbPassiv), zeigen, dass Merleau-Ponty einige der wesentlichen Überle-
gungen Bourdieus vorwegnahm. Zugleich belegen publizierte Unterlagen 
zu Bourdieus eigenen Kursen am Collège de France, dass dieser Merleau-
Pontys Kurse zumindest in Teilen besucht haben muss (bspw. Bourdieu 
2015: 234; vgl. Kastl 2021: 23).

Inhaltlich-konzeptuell sind diese historischen Verbindungslinien des-
halb entscheidend, weil Merleau-Ponty gerade in seiner Zeit am Collège 
de France wesentliche Gedanken zur Praxis und ihrer (körperlichen und 
sozialen) Struktur entwickelte (siehe oben) – Überlegungen, die sich in 
sehr ähnlicher Weise bei Bourdieu wiederfinden. Bourdieus Praxisbegriff 
steht in unmittelbarer Verbindung mit seinem Habitusbegriff. Bourdieu 
möchte durch die Verwendung des Begriffs des Habitus sein Konzept 
bereits auf terminologischer Ebene vom verwandten Begriff der habi-
tude abgrenzen (er ist terminologisch also strikter als Merleau-Ponty in 
seinem Frühwerk und konsequenter als Merleau-Ponty in seinem spä-
ten Werk). Dies liegt daran, dass, so Bourdieu, Gewohnheit in der Ver-
gangenheit häufig in einem mechanistischen, behavioristischen Sinne, 
als einfache Reiz-Reaktions-Folge verstanden wurde (Crossley 2013: 
138–39). Mithilfe des Habitusbegriffs zeigt Bourdieu, dass das Han-
deln weder vollständig frei und bewusst noch die mechanistische Folge 
äußerer Ursachen ist. Der Habitus ist das »[p]roduit de l’incorporation 
d’une structure sociale« (Bourdieu 1997: 202; »Produkt der Einverlei-
bung der sozialen Struktur« (Bourdieu [1997] 2013: 216)), ihm wohnen 
»schèmes de perception, d’appréciation et d’action« (Bourdieu 1997: 
204; Schemata oder »System[e] von Wahrnehmungs-, Bewertungs- und 
Handlungsschemata« (Bourdieu [1997] 2013: 218)) inne. Die Praxis ist 
durch diese Schemata beziehungsweise Dispositionen geprägt und folgt 
daher einer bestimmten Struktur (Bourdieu/Wacquant 1996: 153). Der 
Habitus bringt meist kohärente und unmittelbar verständliche Reaktio-
nen hervor, dies ist jedoch nicht notwendigerweise der Fall – der Habi-
tus ist kein »instinct infaillible« (Bourdieu 1997: 189; »unfehlbarer In
stinkt« (Bourdieu [1997] 2013: 204)). Das Ausführen von Praktiken ist 
keine Handlung im Sinne des Setzens eines Tuns durch ein (unabhängi-
ges) Subjekt (Bourdieu [1997] 2013: 178). Handeln und Erkenntnis sind 
weder zur Gänze im Subjekt noch zur Gänze in der Welt, sondern viel-
mehr im Zusammenspiel beider begründet (ebd. 193).

Das Erbe Bourdieus in Merleau-Pontys Philosophie wird in der Regel 
im »Passen« des »Habitus zu dem Feld« (Wacquant 1996: 42), also im 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152

praktischen Erkennen gesehen. In der Literatur beruft man sich gerne auf 
Merleau-Pontys Beispiel eines – männlichen – Fußballspielers am Spiel-
feld, seines Erlebens des Feldes und seiner Intentionen (bspw. Hammou-
di 2009: 223). Wacquant argumentiert, dass dieses den Unterschied zwi-
schen Bourdieu und Merleau-Ponty besonders deutlich zeige, denn für 
Merleau-Ponty gebe es »kein objektives Moment« und so sei das Fuß-
ballfeld »strikt vom Standpunkt des handelnden Subjekts erfaßt« (Wac-
quant 1996: 43–44). So könnten das Wechselspiel von Spieler:in und Feld 
nicht untersucht werden (ebd. 42–44). Die Deutung von Merleau-Pontys 
Philosophie als subjektivistische Theorie scheint auch darauf zurückzu-
führen zu sein, dass man (Wacquant, Hammoudi) sich dabei auf eine 
spezifische Stelle beruft. Das Beispiel entstammt der Struktur des Verhal-
tens und ist dort Teil von Merleau-Pontys Beschreibung der »beginnen-
den Wahrnehmung« (SdV 193–94). Was Wacquant als Mangel erkennt, 
kann von Merleau-Ponty an dieser Stelle nicht erwartet werden, wird von 
ihm jedoch an anderer Stelle, also in seinen späteren Schriften, geleistet.

Diese Kritik, die sich primär im Umfeld Bourdieus entwickelt, von 
Bourdieu selbst weniger deutlich zum Ausdruck gebracht wurde, kann 
man nun in einem starken Sinne lesen – Merleau-Ponty gestehe der Struk-
tur keine wesentliche Bedeutung in der Hervorbringung von Praktiken zu. 
Wenn dem so wäre, dann wäre dieses Verhalten keine Praktik im Sinne 
Bourdieus, sondern individuelles Verhalten. In einem schwachen Sinne ge-
lesen, wäre die Kritik von Bourdieu (und Wacquant), dass Merleau-Ponty 
die Bedeutung der Struktur zwar anerkennt, jedoch so sehr vom Individu-
um ausgehe, dass die Struktur nicht erforschbar sei. Beide Kritiken miss-
achten Merleau-Pontys bestehende Thematisierung von Strukturen und 
sind daher nicht grundsätzlich zutreffend (siehe auch Crossley 2004: 117–
18; Kastl 2021: 22; Prinz 2017: 85).159 Auch wenn diese Kritik prominent 
und unkritisch rezipiert wird, tut sie nicht nur Merleau-Pontys Philoso-
phie Unrecht, sondern auch Bourdieus eigener Rezeption dieser Philoso-
phie. Zunächst fällt auf, dass sich Bourdieu zwar regelmäßig kritisch über 
das philosophische Milieu im Frankreich der 1950er äußerte und sich vor 
allem vom Denken Jean-Paul Sartres abgrenzt, dass er Merleau-Ponty je-
doch weniger kritisch (oder gar positiv) erwähnt. Dies gilt allen voran für 
jene Wertschätzung, die Bourdieu in einem kurzen Brief zum Ausdruck 

159	Kastl geht in seiner Kritik an der Kritik an Merleau-Ponty durch Bourdieu und 
Wacquant noch weiter und argumentiert: »Das Ungerechte der Merleau-Ponty-
Kritik Wacquants liegt aber darin, zu verschweigen, dass diese differenzierte 
Aufnahme der Position Saussures bis in die Details hinein von Merleau-Ponty 
stammt. Bourdieu unterschlägt oder verkennt die entscheidende Wendung in 
Merleau-Pontys Denken in der ersten Hälfte der 1950er-Jahren. Diese Wen-
dung erfolgte nicht zuletzt in den Vorlesungen der Semester 1953/4 und 1954/5 
am Collège de France, die Bourdieu mit ziemlicher Sicherheit besucht hat.« 
(Kastl 2021: 22).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153

bringt, den Bourdieu dem Exemplar seiner Sociologie de l’Algérie beileg-
te, das er Merleau-Ponty zukommen ließ (auf Anfrage einsehbar in der Bi-
bliothek der École normale supérieure/Ulm, Paris).

Lasseube le 20 septembre

Monsieur le Professeur,

Votre [pensée] est pour moi et, je crois pourri le dire, pour nombre de 
mes camarades, un modèle et un guide; elle nous fournit la preuve dont 
je l’avoue, nous avons grand besoin, que le philosophe peut être, en no-
tre temps, et en notre monde, un homme accompli.

Voici, pour quoi, je me permets de vous [adresser] ce petit livre, en té-
moignage de mon admiration et avec l’espoir d’acquitter en partie une 
dette immense.

Pierre Bourdieu

Der Brief Bourdieus bringt darüber hinaus zum Ausdruck, dass Merleau-
Ponty nicht nur Bourdieus eigenes Denken beeinflusste, sondern »pour 
nombre de mes camarades« – für die Generation Bourdieus – von grund-
legender Bedeutung war. Gerade was die Habitualität und den Habitus 
betrifft (und damit auch die strukturierende/strukturierte Struktur), sieht 
sich Bourdieu (in seinen eigenen Vorlesungen am Collège de France) in 
großer Nähe oder gar Übereinstimmung mit Merleau-Ponty und Hus-
serl, wie das folgende längere Zitat zeigt:

J’avais relevé, au hasard des lectures et des relectures, un autre passage, as-
sez long, dans les Méditations cartésiennes – dans la traduction française 
p. 56-58 – dont le thème est le moi comme substrat d’habitualité. Husserl 
développe une analyse très proche de celle que je viens de faire. Le pro-
longement le plus naturel de cette orientation de la pensée de Husserl se 
trouverait évidemment chez Merleau-Ponty avec le thème du corps pro-
pre comme corps sujet, comme intentionnalité incarnée, et tout le thème 
du corps habitué qu’on trouverait, par exemple, autour des pages 80 de 
La Phénoménologie de la perception, l’habitus étant cette familiarité avec 
le monde dont Merleau-Ponty disait très justement que c’est un moyen 
terme entre la présence et l’absence. Cette expression me paraît très juste 
pour décrire ce que je voulais évoquer, à savoir que l’habitus n’est ni une 
conscience vigilante toujours présente ni un automatisme absent. (Bour-
dieu 2015: 364)160

160	»Ich hatte beim zufälligen Lesen und erneuten Lesen eine andere, recht 
lange Passage in den Cartesianischen Meditationen – in der französischen 

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154

Die konzeptuelle Nähe von Merleau-Pontys und Bourdieus Theorie der 
Praxis und des Habitus (der Struktur) ist also nicht lediglich eine zufäl-
lige, sondern eine, die ihre Wurzeln in den historischen Begegnungen 
im Paris der 1950er-Jahre haben dürfte. Trotz der grundsätzlich kriti-
schen Haltung von Bourdieu gegenüber dem philosophischen Milieu im 
Frankreich seiner Studienzeit, anerkennt Bourdieu selbst diese Nähe und 
den Einfluss von Merleau-Ponty auf Bourdieus eigene intellektuelle Ent-
wicklung. Ein Moment der Kritik, der jedoch Gültigkeit hat, ist, dass 
Merleau-Ponty soziale Strukturen nicht systematisch erforschte und die-
se daher nicht in einer mit Bourdieus Detailliertheit vergleichbaren Art 
und Weise abbildete, auch wenn sich Ansätze einer Erforschung sozialer 
Strukturen in Merleau-Pontys Werk finden lassen (bspw. PP 496–520).

2.3.2.5 Der Ausdruck: Zusammenfassende Betrachtungen

Der Ausdruck ist für Merleau-Ponty nicht lediglich eine beliebige Fä-
higkeit des Körpers oder eine vereinzelt gesetzte Aktion, er ist einer der 
grundlegenden Modi der Relation der sensibles. Körper im merleau-
pontyschen Sinne, also ›fähige‹ Körper, die immer schon in Relation mit 
der Welt stehen, in Systeme eingebunden sind, sind Körper, die sich im-
mer schon ausdrücken. Der Ausdruck ist somit kein Moment der Rela-
tion der sensibles, der von anderen Momenten dieser Relation losgelöst 
wäre, vielmehr greifen das Wahrnehmen und das Bewegen ineinander. 
»Toute perception, toute action qui la suppose, bref tout usage humain
du corps est déjà expression primordiale« (S(LIVS) 84).161 Dieses Inei-
nandergreifen meint zum einen, dass dem Wahrnehmen selbst immer
schon ein Moment der Bewegung inhärent ist (eine Bewegung der Wahr-

Übersetzung, S. 56–58 – gefunden, deren Thema das Ich als Substrat der Ge-
wohnheit/Habitualität ist. Husserl entwickelt eine Analyse, die derjenigen, 
die ich soeben durchgeführt habe, sehr ähnlich ist. Die natürlichste Fortset-
zung dieser Ausrichtung des Denkens Husserls findet sich selbstverständlich 
bei Merleau-Ponty mit dem Thema des eigenen Körpers als Subjektkörper 
[corps sujet] als inkarnierte Intentionalität und dem gesamten Thema des 
habituellen Körpers, wie wir sie beispielsweise rund um die Seite 80 in Phä-
nomenologie der Wahrnehmung finden, wobei der Habitus jene Vertrautheit 
mit der Welt wäre, von der Merleau-Ponty sehr richtig meint, dass sie ein 
Mittelding zwischen Präsenz und Abwesenheit sei. Dieser Ausdruck scheint 
mir sehr treffend zu sein, um zu beschreiben, was ich ansprechen wollte, 
nämlich dass der Habitus weder ein stets präsentes wachsames Bewusstsein 
noch ein abwesender Automatismus ist.« (eigene Übersetzung)

161	»Jede Wahrnehmung, jedes Handeln, das jene voraussetzt, kurz, jeder 
menschliche Gebrauch des Leibes [bzw. Körpers; A.S.] ist schon ursprüng-
licher Ausdruck« (AuG(IS) 151).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155

nehmungsorgane im Prozess der Wahrnehmung, eine Bewegbarkeit von 
Körper und Wahrgenommenem in ihrer Relation, die für die Perspekti-
vität charakteristisch ist) ebenso wie dem Ausdrücken gegenwärtige und 
vergangene Wahrnehmungen inhärent sind und zum anderen, dass in 
unserem alltäglichen Praktizieren Momente des Wahrnehmens und Be-
wegens ineinandergreifen (so etwa ist das Klavierspiel, eines der bereits 
einmal zuvor genannten Beispiele Merleau-Pontys, zugleich Ausdruck 
und multisensorische Wahrnehmung, ein Berühren und Fühlen der Tas-
ten, ein Hervorbringen und Hören von Tönen, ein Auslösen und Fühlen 
von Schwingungen etc.).

Dass der Ausdruck nicht das gezielte und punktuelle Setzen einer Ak-
tion ist, sondern dass er fortwährende Beschäftigung mit der Welt ist, 
meint auch, dass Ausdruck kein Akt des Bewusstseins in der Welt ist. 
Vielmehr ist Ausdruck vorbewusst, also ein Zusammenspiel von Struktu-
ren, von körperlichen Gegebenheiten, Möglichkeiten und Schemata, von 
weltlichen Gegebenheiten, Möglichkeiten und abstrakten oder imaginä-
ren Momenten. Insofern handelt es sich beim Ausdruck um keine einsei-
tige Setzung, sondern um ein Zusammenspiel, das mitunter das klassi-
sche Verständnis von Aktivität und Passivität (als Aktivität des Subjekts 
und Passivität des weltlichen Objekts) umkehrt: »comme l’opération 
du corps, celle des mots ou des peintures me reste obscure: les mots, les 
traits, les couleurs qui m’expriment sortent de moi comme mes gestes, 
ils me sont arrachés par ce que je veux dire comme mes gestes par ce que 
je veux faire« (S(LIVS) 94; Hervorhebung A.S.).162 Die Strukturen, das 
Körperschema (der Habitus), die Sprache, nicht-sprachliche Ausdruck-
systeme drücken sich durch mich aus, ohne dass mir weder dieser Pro-
zess noch die dahinterliegende Struktur voll zugänglich wäre, sondern 
dunkel (obscure) bleiben.

Ausdruck ist nicht action, keine Handlung im Sinne Bergsons, so wie 
Merleau-Ponty ihn liest. Das soll heißen, dass Ausdruck nicht (nur) eine 
unmittelbare Behandlung von lebens- und überlebensrelevanten Mo-
menten der Welt ist. Menschen sind dazu in der Lage, sich aus einer 
konkreten weltlichen Situation zu distanzieren, ihr Verhalten nicht le-
diglich durch Reize einer unmittelbaren Umgebung leiten zu lassen, son-
dern auch zu spielen, zu fingieren, zu imaginieren und auf diese Struk-
turen hin zu praktizieren.

Merleau-Pontys Verständnis des Ausdrucks ist für die Frage der Be-
gegnung auf Distanz aus mehrerlei Gründen wesentlich: (1) erfordert es 

162	»[W]ie die Funktion des Leibes [bzw. des Körpers; A.S.] bleibt mir auch die 
der Worte und der Malweisen verborgen: Die Wörter, die Striche, die Far-
ben, die mich ausdrücken, gehen von mir aus wie meine Gesten, sie werden 
mir entlockt durch das, was ich sagen will, wie meine Gesten durch das, was 
ich tun will« (AuG(IS) 162; Hervorhebung A.S.).

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156

die Distanz, dass Ausdruck nicht lediglich durch den unmittelbaren welt-
lichen Kontext, in den der Körper eingebunden ist, bestimmt ist. Die Lös-
barkeit aus der unmittelbaren Situation (zu verstehen als die Fähigkeit 
zum Übertritt in ein anderes (Äquivalenz‑)System) wurde anhand von 
Merleau-Pontys Begriff der virtuellen Bewegung sowie des Synkretis-
mus und der Fähigkeit, diesen zu überschreiten, gezeigt. (2) Distanz wird 
erst dann relevant, wenn Menschen als körperliche (und daher ›räum-
lich‹ positionierte) Wesen in der Welt handeln. Rational handelnde Be-
wusstseine würde Distanz nicht im selben Ausmaß als Problem erfahren. 
Merleau-Pontys Verständnis des körperlichen Praktizierens präsentiert 
sich als eine Form des Tuns, das zwar notwendigerweise körperlich und 
weltgebunden, jedoch nicht in einem engen Sinne des Lebenserhalts an 
die unmittelbaren Bedingungen gebunden ist. In seinem Verständnis der 
Habitualität (dem Zusammenspiel von Praxis und Habitus/Körpersche-
ma) als generelle Weise, diversen Problemen in unterschiedlichen Kon-
texten zu begegnen, verbirgt sich zudem eine weitere Möglichkeit der 
Distanzierung, denn es zeigt, dass verschiedenen, auch neuen Situatio-
nen begegnet werden kann.

Die unmittelbare soziologische Bedeutsamkeit von Merleau-Pontys 
Ausdruckstheorie zeigt sich zunächst in ihrem (wahrscheinlichen) Ein-
fluss auf die Praxistheorie Pierre Bourdieus. Bourdieus Zielsetzung war 
es jedoch nicht, Merleau-Pontys Philosophie allumfassend und syste-
matisch zu einer soziologischen Praxistheorie weiterzuentwickeln, viel-
mehr scheint der Einfluss in einer Weise des Denkens, einem allgemeinen 
Verstehen der sensibles, der Offenheit für eine Integration von Philoso-
phie, Sozial- und weiteren Einzelwissenschaften und in einer punktuel-
len Übernahme von konzeptuellen Überlegungen bestanden zu haben. 
Dies lässt die systematische Frage offen, ob sich in Merleau-Pontys Phi-
losophie soziologisch relevante Momente einer Praxistheorie finden las-
sen, die über Bourdieu hinausgehen; eine Frage, die einer eigenen Erör-
terung bedürfte.

2.3.3 Der corps sensible, sein Raum und seine Situation  
im monde sensible

Der Körper wurde bislang in seinem Zur-Welt-Sein beschrieben. Das 
Körperschema wurde im letzten Abschnitt als etwas eingeführt, das in 
Bezug zu den Praktiken, aber ebenso in Bezug zum System Welt steht. 
Auch wenn dieser Bezug von Körper(-schema) und Welt Ausgangspunkt 
für ein Verstehen von Begegnungen auf Distanz ist, bedarf eine nähere 
Erörterung dieses Problems einer Hinwendung zum Raum, der, im Sin-
ne Merleau-Pontys, nicht mit der Welt gleichzusetzen ist.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

2.3.3.1 Räumlichkeit der Welt: Höhe und Breite

Als übergeordnete Einheit (als Individuum, Stil oder System) steht der 
monde sensible vor der Räumlichkeit und Zeitlichkeit und die durch die-
se hervorgebrachte Zerklüftung. Als Philosoph, den das Phänomen der 
Wahrnehmung zeitlebens umtrieb, gilt Merleau-Pontys besonderes Inte-
resse dem Raum, genauer der Wahrnehmung des Raumes und im Raum, 
auch wenn er anhand des Wahrnehmungsphänomens immer wieder zur 
Bestimmung des Raumes selbst zurückkehrt. Wie die Beziehung zur Welt, 
so ist auch die Beziehung zwischen Mensch und Raum eine ursprüngli-
che: Der Mensch war und ist immer schon räumlich und situiert, bevor 
er im Raum und den Raum wahrnimmt (MSME 82).

Wenn Merleau-Ponty vom Raum (und weniger umfangreich von 
der Zeit) spricht, so meint er damit keine objektiven Einheiten, wie 
etwa den »physischen Raum« (l’espace physique), den »geometrischen 
Raum« (l’espace géométrique) (PP 282; PdW 285) oder den »objekti-
ven Raum«, in dem der Körper wie ein Ding positioniert wäre. Den-
noch ist der Raum, ebenso wie die Welt, eine Faktizität im Sinne von 
»déjà constitué« (PP 294; »je schon konstituiert« (PdW 297)). Raum
(und Zeit) »ne sont pas pour moi une somme de points juxtaposés« (PP
164, sind »für mich nicht Summen aneinandergereihter Punkte« (PdW
170), sondern eine Totalität (MSME 75). Der Mensch ist nicht nur zur
Welt, er ist auch zum Raum (il est à l’espace) (PdW 178, PP 173) oder
›wohnt‹ im Raum (PP 164).

L’espace n’est pas le milieu (réel ou logique) dans lequel se disposent les
choses, mais le moyen par lequel la position des choses devient possible. 
C’est-à-dire qu’au lieu de l’imaginer comme une sorte d’éther dans le-
quel baignent toutes les choses ou de le concevoir abstraitement comme 
un caractère qui leur soit commun, nous devons le penser comme la 
puissance universelle de leurs connexions. (PP 281)163

Den Raum versteht Merleau-Ponty also als eine Kraft, als ein Vermö-
gen, das die Relation der Dinge möglich macht, nicht als ihren objektiven 
Ort. Der Raum ist so eine ermöglichende Kraft, zugleich aber auch eine 
Kraft, die auf den Menschen als körperliches Wesen wirkt, zu ihm unwei-
gerlich in Relation steht. Diese Kraft findet ihre Entsprechung im Kör-
perschema und dessen Situationsräumlichkeit. Merleau-Ponty beschreibt 
den Raum daher auch als eine »Polarisierung« meines Körperschemas 

163	»Der Raum ist kein (wirkliches oder logisches) Milieu, in welches die Din-
ge sich einordnen, sondern das Mittel, durch welches eine Stellung der Din-
ge erst möglich wird. M.a.W., statt den Raum als eine Art Äther, in dem die 
Dinge baden, oder abstrakter als einen allen Dingen gemeinsamen Charak-
ter vorzustellen, müssen wir ihn als das universale Vermögen ihrer Verknüp-
fung denken.« (PdW 284)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

(PbPassiv 333–34; Saint Aubert 2013: 99). Ausgangspunkt der Frage 
nach der Räumlichkeit und der Wahrnehmung von Räumlichkeit ist 
nicht eine fixe Raumzeitlichkeit und ein absolutes ›hier‹ von Mensch 
und Gegenständen, sondern die Situation und die variablen (nicht fixen!) 
Relationen (deren ›Nullpunkt‹ oder centre de perspectives (perspektivi-
sches Zentrum (P2(Inéd) 40, AuG(KS) 102)) ich bin) (MSME 71). So ist 
der Raum »pas vraiment l’autre du corps […] car il est vécu comme spa-
tialité corporelle, extension de la mienne et/ou promiscuité d’une autre« 
(Saint Aubert 2013: 122; Hervorhebung i.O.).164

Dass Merleau-Ponty die Welt nicht als objektive Tatsache versteht, 
wird besonders deutlich, wenn man sich mit seinen Beschreibungen der 
Ausrichtungen des Raumes – Höhe, Breite, Tiefe165 – in der Wahrneh-
mung auseinandersetzt. Das Gesichtsfeld habe kein objektives ›Oben‹ 
und ›Unten‹, keine Höhe und Breite. Die Ausrichtung des Raumes sei 
vielmehr ein System, das der Verkettung von Wahrnehmenden und Welt 
entspringe (MSME 72–73). Daher bringt auch eine veränderte Perspek-
tive (wenn etwa durch eine ›Umkehrbrille‹ die Umkehrung der Wahr-
nehmung zwischen Welt-Netzhaut-Gehirn ein weiteres Mal umgekehrt 
wird und die Welt für einige Zeit ›verkehrt‹ gesehen wird, bevor sich 
das Gehirn darauf einstellt und sich die Wahrnehmung wieder begra-
digt oder wenn man eine Versuchsperson den Raum, in dem sie sich be-
findet, nur durch einen Spiegel in einem bestimmten Winkel sehen lässt 
(PP 282–88)) kein neues Oben und Unten mit sich (PP 287). Die Aus-
richtung hängt auch nicht unmittelbar von der Ausrichtung des Körpers 
auf die Welt ab; bewegt sich der Körper, so können oben und unten mit-
unter unverändert bleiben (PP 288). Es ist also nicht die objektive Posi-
tion, die das Oben und das Unten bestimmt, sondern die Beziehung des 
sich verhaltenden, sich bewegenden (virtuellen) Körpers auf die Dinge 
hin (PP 289). Dies ist als ein Zusammenspiel von Mensch und Welt zu 
verstehen (nicht als Bezug eines menschlichen Handlungsentwurfs auf 
eine Welt hin; siehe Kapitel 2.3.3.2). Der Mensch erkennt in der Welt die 
Gegenstände nicht in der objektiven räumlichen Beziehung (Ort, Höhe, 
Breite) zu ihm, sondern im Sinne einer Vielzahl möglicher Bewegungen, 
möglichen Verhaltens mit ihnen. Der Mensch, der den Raum durch einen 
Spiegel nur aus einem bestimmten Winkel sieht, beginnt einen Raum zu 
sehen, in dem er zu leben vermag (er ist »capable d’y vivre« (PP 289)). 
Die Ausrichtung der Dinge ist nicht fest gegeben, zugleich nicht gänz-
lich frei. Im Beispiel des Zimmers und des Spiegels ist es ein Wechsel 

164	So ist der Raum »nicht wirklich das Andere des Körpers, weil er als körper-
liche Räumlichkeit, als Erweiterung meiner eigenen und/oder promiscuité 
eines anderen erlebt wird« (eigene Übersetzung).

165	Die Tiefe ist für Merleau-Ponty weit mehr als ein Moment des Raumes, wie 
in seiner späten Philosophie deutlich wird (siehe Kapitel 2.5.3).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

zwischen gewöhnlicher Perspektive und Spiegelperspektive. Die Bedeu-
tung vieler wahrgenommener Dinge ist zudem durch eine bestimmte ge-
wöhnliche Perspektive geprägt (was Merleau-Ponty am Beispiel eines 
von ›oben‹ gesehenen – und entsprechend befremdlich wahrgenomme-
nen – Gesichts zeigt) (PdW 296). Diese grundlegende Orientierung und 
Gewohnheit (wie man sagen könnte) ergibt sich jedoch nicht nur aus den 
eigenen Sehgewohnheiten. Bereits die erste Wahrnehmung eines Kindes 
ist räumlich und bezieht sich auf eine Orientierung, die ihr vorausging 
(PdW 296). Wesentlich bleibt, dass diese Ausrichtungen nicht im Sinne 
von einem fixen Oben und Unten, einem definierten Rechts und Links zu 
verstehen sind, sondern dass sich diese Ausrichtung erst aus der Relation 
zu einem Menschen als Wesen, das ›fähig zu‹ ist, das sich mit diesen Din-
gen verhalten kann, ergibt. Dabei gibt es typische Orientierungen, die für 
unser gewohnheitsmäßiges Erfassen von Gegenständen wesentlich sind, 
die ein typisches Oben und Unten vorzeichnen, auch wenn es momentan 
aus einem anderen Blickwinkel gesehen werden kann.

Ce qui fait qu’il y a un haut et un bas, un ici et un lieu, c’est, non pas des 
points objectifs, mais une certaine prise de mon corps sur le monde, une 
assurance et aisance de mon corps dans le monde, le fait que je l’habite; 
il y a un lieu parce qu’il y a un ici de moi qui ne suis pas corps objec-
tif. Le lieu est relation de moi et du monde par mon corps, non relation 
entre parties du monde. Le lieu est d’abord situation. [Absatz] Engrena-
ge de mon corps et du spectacle. (MSME 72–73; Hervorhebung i.O.)166

Die Punkte des Raumes sind also nicht objektiv bestimmt, sondern sie 
sind durch eine gewisse Bezugnahme meines Körpers auf die Welt be-
stimmt. Örtlichkeit ergibt sich durch diese Bezugnahme beziehungsweise 
durch die Relation des Körpers und der Welt, nicht durch die Relation 
der Teile der Welt in sich. Insofern ist Ort für Merleau-Ponty Situation.

Merleau-Ponty bleibt dabei jedoch nicht beim wahrgenommenen 
Raum stehen, sondern geht immer wieder auf die Bestimmung des Rau-
mes selbst zurück. Er unterscheidet gerade nicht zwischen »l’espace en 
soi« und »l’espace pour nous«, dem ›Raum an sich‹ und dem ›Raum für 
uns‹, denn die »vérité de l’espace est esprit faisant l’armature de ce con-
tenu« (MSME 71; die »Wahrheit des Raumes ist Geist, der das Gerüst 

166	»Was bewirkt, dass es ein Oben und Unten gibt, ein Hier und einen Ort, das 
sind nicht die objektiven Punkte, sondern eine gewisse Bezugnahme meines 
Körpers auf die Welt [ein gewisser Griff meines Körpers nach der Welt], eine 
Sicherheit und Leichtigkeit meines Körpers in der Welt, der Umstand, dass 
ich sie bewohne; es gibt einen Ort, weil es ein Hier von mir gibt, die:der ich 
nicht objektiver Körper bin. Der Ort ist Relation von mir und Welt durch 
meinen Körper, nicht Relation zwischen den Teilen der Welt. Der Ort ist zu-
nächst Situation. [Absatz] Verkettung von meinem Körper und dem Spek-
takel.« (eigene Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160

dieses Inhalts bildet«), denn für den Raum (selbst) gebe es kein Oben 
und Unten (MSME 71; PdW 70). Die Welt schattet sich räumlich und 
zeitlich ab, sie selbst ist jedoch nicht räumlich und nicht zeitlich, sie ist 
es nur in der Relation mit dem Menschen beziehungsweise mit körperli-
chen Wesen. Der Raum ist kein Gegenstand und kann nicht unmittelbar 
beobachtet werden, wie man einen Gegenstand unmittelbar beobachten 
kann. Der Raum ist jedoch Teil jeder Beobachtung und bestimmt jede 
Situation mit (PdW 297).

Da der Raum so nicht an sich zu begreifen ist und als ›an sich‹ keine 
Bedeutung hätte, diese vielmehr erst in seiner Beziehung zu einem wahr-
nehmenden Körper, mit dem er in einem System steht, gewinnt, ist der 
Raum ein weiteres Moment der Relation der sensibles. Die volle Kraft 
dieser Relation zeigt sich in der Tiefe (siehe Kapitel 2.5.3).

2.3.3.2 Situation im monde sensible

Die Relation von Mensch und Welt ist in (zumindest) einem weiteren 
wesentlichen Punkt zu präzisieren. Bis dato wurde argumentiert, dass es 
eine allgemeine grundlegende Beziehung der sensibles, also von Mensch 
und Welt, gibt. Obgleich diese Beschreibung zutreffend und essenziell 
ist, sehen sich Menschen in den unterschiedlichen Momenten ihres Seins 
weniger – oder nicht nur – der Welt in ihrer Gesamtheit gegenüber, son-
dern einem weniger umfangreichen Ensemble aus Dingen und Körpern. 
Diese Ensembles sind, das wurde bereits in unterschiedlichen Kontexten 
erwähnt (siehe bspw. Kapitel 2.2.2.2.1, Kapitel 2.3.1.9), nicht in einem 
engen Sinne raum-zeitlich zu verstehen, dennoch sind sie nicht immer 
und nicht zur Gänze aller Raumzeitlichkeit entbunden. Durch die Rela-
tion des (nicht objektiven) Körpers und der Welt gibt es Ort und Situati-
on (MSME 73). Begrifflich gefasst werden diese Ensembles im Folgenden 
unter dem Begriff der Situation. Die Situation des Menschen im monde 
sensible bestimmt sich in konsequenter Fortführung der Räumlichkeit.

Die Frage der Situation ist aus zwei Gründen wesentlich: einerseits, 
um das Verständnis der sensibles weiter zu vertiefen und andererseits, 
um das eingangs (siehe Einleitung) mit Goffman, Knorr-Cetina und 
Hirschauer dargestellte Problem einer Antwort näher zu bringen. Wäh-
rend Goffman Interaktionen in konkreten physischen Situationen situ-
iert, löst Knorr-Cetina diese aus der physisch-mundanen Situation und 
positioniert sie in einer synkretistischen, virtuell-körperlichen, ortlosen 
Situation. Hirschauer beschreibt die Pluralität von Situationen (phy-
sisch-körperlichen und virtuellen Situationen), in denen sich begegnen-
de Menschen parallel sind; seiner Beschreibung fehlt jedoch die theoreti-
sche Tiefe, allen voran eine Antwort auf die Frage nach der Möglichkeit 
dieser Situationspluralität.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


161

Phänomenologisch prominenter und in seiner Definition wesentlich 
eindeutiger als der Situationsbegriff von Merleau-Ponty ist jener von 
Jean-Paul Sartre.167 Vor dem Hintergrund von Existenz und Freiheit ent-
wickelt Sartre ein Konzept von Situation, das objektive Elemente der Si-
tuation vor allem aus der Perspektive des jeweiligen Handlungsentwurfs 
betrachtet. Dies zeigt er am Beispiel eines Felsens, der sich einer:einem 
Bergsteigenden situativ anders darstellt als einer:einem Spaziergehen-
den, die:der die ästhetische Schönheit des Felsens in der Abendsonne be-
trachtet. Objektives (der Fels) und Subjektives (die jeweilige Handlungs-
intention) spielen zusammen (Bedorf 2022: 51; Hitzler 1999: 292–94). 
Bei einem gänzlich anderen Handlungsentwurf (bspw. eine eilige Rei-
se, die an dem Felsen vorbeiführt, der jedoch in den Vorbereitungen auf 
eine Zusammenkunft am Zielort nicht in den Vordergrund rückt) mag 
der Fels zwar ›da‹ sein, aber nicht der Situation angehören und eventuell 
gar nicht bemerkt werden. Sartre fasst Situationen also vor allem vom 
(handelnden) Individuum her, also im Sinne der für dieses zur Verfügung 
stehenden Deutungsressourcen oder aus der Perspektive seiner Hand-
lungsentwürfe. Im Unterschied dazu verstehen Goffman, Knorr-Cetina 
und letztlich auch Schütz die Situation als soziale Situation – ihr Inter-
esse gilt also den örtlich (physisch-räumlich oder virtuell-räumlich) be-
grenzten Zusammenkünften von Menschen und deren wechselseitigen 
Wirkungen aufeinander.

Eine Bestimmung von Situation mit Merleau-Ponty ist nun insofern 
komplexer, als er weder von Handlungsentwürfen noch von der unmit-
telbaren Raumzeitlichkeit (und einer eindeutigen Umgrenzung des Ge-
sichtsfeldes) her denkt und Situationen soziale und/oder weltliche Situ-
ationen sein können. Situationen können zudem Menschen und Dinge 
oder primär nur eines von beiden umfassen. Auch Situationen sind also 
vor dem Hintergrund der Dialektik von Mensch und Welt, der grund-
sätzlichen Beziehung der sensibles, aber auch der menschlichen Hin-
wendung zur Welt und des weltlichen Ausdrucks gegenüber den Men-
schen, mit anderen Worten als Nähe-Distanz-Relationen (MSME 181) 
zu verstehen. Da Merleau-Ponty den Körper als zur-Welt-seiend und in 
seinem Zur-Welt-Sein versteht, kann der Körper nicht komplett isoliert 
von der Welt und losgelöst von jeglicher weltlichen Situation verstanden 

167	Die in der Soziologie bekannteste Verwendung des Situationsbegriffs ist jene 
von Dorothy S. Thomas und William I. Thomas. Dem auf sie zurückgehen-
den Thomas-Theorem entsprechend – »If men define situations as real, they 
are real in their consequences.« (W. I. Thomas und D. S. Thomas 1928: 572) 
– liegt ihr Augenmerk vor allem auf der (individuellen und kollektiven) sozi-
alen Definition und den sozialen Konsequenzen von Situationen (siehe auch 
Hitzler 1999: 289–92). Thomas und Thomas verwenden zwar den Begriff 
der Situation an zentraler Stelle ihrer Soziologie, ihre Aufmerksamkeit gilt 
jedoch nicht der Situation selbst.

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162

werden. Der Mensch ist also nicht dazu fähig, sich vollends aus einer 
jeweiligen Situation zu lösen, m.a.W. besitzt er kein vollständiges Ver-
mögen der Aufhebung (dies betont auch Gugutzer (2015b: 122), der 
die Bindung an die konkrete Situation jedoch stärker macht, als dies im 
Folgenden der Fall ist) (PP 323–24). Vielmehr ist es die Gesamtsituation 
(situation d’ensemble), die den Menschen und sein Verhalten definiert, 
nicht aber determiniert (P2(Inéd) 38, AuG(KS) 100). Mit Merleau-Pon-
ty ist die Situation also als Relation der sensibles zu verstehen, die nicht 
nur von einer (bewussten) Aktivität des ›Subjekts‹ ausgeht. »On dira: 
c’est par rapport à projet. Si l’on veut, mais il y a un projet non déci-
soire, non choisi, [une; i.O.] intention sans sujet: vivre. Ce projet [im-
plique l’; i.O.] existence de normes ou niveaux, montagnes infranchis-
sable, objets droits ou non, cheminements.« (Insti 45)168 Die Situation 
wird also nicht durch ein bewusstes Projekt bestimmt, sondern vielmehr 
durch das unbestimmte und nicht explizite Projekt des Lebens, inklusi-
ver aller Wege und Hindernisse.

Der Mensch kann sich also nicht vollends von der Welt lösen. Zugleich 
geht Merleau-Ponty nicht von einem Menschen aus, der dem ›Sinnlichen‹ 
(hier im gewöhnlichen Sinne verstanden) vollends ausgesetzt wäre, also 
von einem Menschen, der durch sinnliche Qualitäten seiner unmittelba-
ren Situation in einem engen Sinne bestimmt wäre. Die Gegebenheiten, 
die Verhalten mitunter einschränken mögen, können zu überwinden ge-
lernt werden (ohne dadurch aufgehoben zu werden oder weniger präsent 
zu sein) (Insti 45). Dies zeigt sich deutlich in Aussagen Merleau-Pontys, 
wie der folgenden in Phénoménologie de la perception: »Même normal, 
et même engagé dans des situations interhumaines, le sujet, en tant qu’il 
a un corps, garde à chaque instant le pouvoir de s’y dérober.« (PP 192)169 
Der Mensch steht in einer Wechselbeziehung mit der Welt, er kann sich 
in Teilen von der Welt lösen, die Welt kann ihn zurück in ihr engagie-
ren. Die situative Wechselwirkung und das Lernen im Umgang mit der 
Welt nehmen ihren Ausgang jedoch nicht von einem menschlichen Pro-
jekt, sondern von den Hindernissen (obstacle) der Welt (Insti 45). Inso-
fern ist der Mensch »sujet institué et instituant« (Insti 45; »instituiertes 
und instituierendes Subjekt« (eigene Übersetzung)) oder, mit Bourdieu 
gesprochen, hat der Mensch einen Habitus als strukturierte und struk-
turierende Struktur.

168	»Man wird sagen: Das ist in Bezug auf ein Projekt. Wenn man so will, aber 
es gibt ein Projekt, das nicht entschieden wurde, nicht gewählt ist, eine In-
tention ohne Subjekt: Leben. Dieses Projekt [beinhält; i.O.] die Existenz von 
Normen oder Niveaus, unüberwindbare Berge, rechte und unrechte Objek-
te, Wege.« (eigene Übersetzung)

169	»Auch im normalen Zustand, selbst engagiert in mitmenschliche Situatio-
nen, behält das Subjekt, sofern es einen Leib [bzw. Körper; A.S.] hat, stets 
das Vermögen, sich ihnen zu entziehen.« (PdW 197)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163

Diese Fähigkeit, sich in einem gewissen Ausmaß aus der Welt bezie-
hungsweise dem mundanen Ausschnitt, der den Körper aktuell umgibt, 
zu distanzieren, ist eine notwendige Bedingung, um in eine andere Situ-
ation ›eintreten‹ zu können. Ein Eintritt in eine andere Situation – auch 
›dort‹ sein – meint, entgegen den Beschreibungen von Gabriele Klein und 
Katharina Liebsch, ein tatsächliches (partielles) Sein in Situation, nicht 
›lediglich‹ ein »einfühlendes Verstehen« oder ein »fiktionales Empfinden« 
(Klein/Liebsch 2022: 121).170 Dieser Wechsel in eine andere Situation ist 
wiederum notwendig, um anderen begegnen zu können, die aktuell nicht 
physisch in derselben mundanen Situation kopräsent sind. Diese Fähig-
keit, sich aus einer Situation zu distanzieren, um so in eine andere ein-
treten zu können, gilt es nun näher zu ergründen. Zwei Fähigkeiten sind 
dafür erforderlich: einerseits die Fähigkeit, sich aus einer unmittelbaren 
Umgebung lösen zu können (nicht nur ›hier‹ zu sein) und andererseits 
die Fähigkeit, in eine andere Situation eintreten zu können (auch ›dort‹ 
zu sein). Den ersten Weg beschreibt Merleau-Ponty in verschiedenen 
Kontexten, die jeweils einen Puzzlestein zum Verstehen dieser Distanzie-
rungsfähigkeit hinzufügen. Merleau-Ponty entwickelt seine Perspektive 
auf diese Distanzierung in unterschiedlichen Kontexten. Näher eingegan-
gen wird im Folgenden erneut auf das synkretistische Verhalten und die 
Fähigkeit, dieses zu überschreiten (siehe Kap. 2.3.3.3), auf Schlaf, My-
thos und die Reise (siehe Kap. 2.3.3.4) sowie den Rückzug in sich selbst.

Bevor im Folgenden näher auf die Fähigkeit zur Distanzierung ein-
gegangen wird, bedarf jedoch der Situationsbegriff einer weiteren Klä-
rung. Wenn im Weiteren von der Pluralität von Situationen gesprochen 
wird (also von Situationen, in denen Menschen körperlich sind, ande-
ren, in die sie eintreten etc.), dann setzt dies ein bestimmtes Situations-
verständnis voraus. Nicht verstehbar wäre das Argument einer Pluralität 
von Situationen, ginge man vom sartreschen Situationsbegriff aus.171 Be-
griffe man Situationen als Untergrund bestimmter Handlungsentwürfe 
(inklusive der handlungsrelevanten Bedeutungszusammenhänge/-struk-
turen), dann würden sich in den hier beschriebenen komplexen Begeg-
nungen nicht Situationen überlagern, es handelte sich lediglich um eine 
Situation, die der unmittelbaren Räumlichkeit entbunden wäre. Dass 

170	Diese unterschiedliche Beschreibung ist in Teilen auch dadurch begründet, 
dass Klein und Liebsch partiell andere Phänomene in den Blick nehmen als 
die vorliegende Analyse. Klein und Liebsch interessieren sich auch für Phä-
nomene wie das ›Liken‹ von Beiträgen auf Social-Media-Plattformen oder 
Interaktionen mit Technologien wie Amazons ›Alexa‹, die im vorliegenden 
Kontext ausgespart werden, weil sie nicht unmittelbar als menschliche Be-
gegnungen aufgefasst werden.

171	Die folgenden Überlegungen gehen auf ein Gespräch mit Thomas Bedorf zu-
rück, der Merleau-Pontys Situationsbegriff jedoch in die Nähe von jenem 
Sartres rückt.

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164

eine solche Beschreibung das Erleben und empirische Sachverhalte nicht 
hinreichend abbilden würde, zeigt die eingangs zitierte Beschreibung ei-
ner telemedizinischen Situation (siehe 1.3; Ellebrecht/zur Nieden 2020: 
91–92). Die medizinische Fachkraft befindet sich zugleich in drei Situ-
ationen: in ihrer Bürosituation, der gemeinsamen Interaktionssituation 
(›ortlos‹ per Telefon), der Notfallsituation in der räumlichen Ferne. Die 
drei Situationen überschneiden sich in einem gewissen Ausmaß, sie sind 
jedoch nicht eine, wie sich besonders deutlich an möglichen Problemen, 
Störfaktoren und Unstimmigkeiten zeigt. So etwa kann die Medizinerin 
zwar mit ihrem Kollegen, der ›vor Ort‹ in der Notfallsituation ist, kom-
munizieren, nicht aber mit der:dem Patient:in, sie ist also in der Situati-
on ›dort‹ nur am Rande präsent; so hat ein plötzlich aufziehendes Gewit-
ter eine gänzlich andere Bedeutung, wenn es ›hier‹ bei der Medizinerin 
oder ›dort‹ in den Bergen, wo sich der Notfall ereignete, aufzieht, und so 
können drei parallele Begegnungen auf sozial gänzlich unterschiedlichen 
Ebenen stattfinden: die Begegnung von Einsatzkraft, Patient:in und An-
gehörigen (die sich neben einer schnellen und guten Versorgung eventuell 
beruhigende Worte und einen für Nicht-Mediziner:innen verständlichen 
Ausdruck erwarten), die professionelle und eingeübte Begegnung am Te-
lefon, die nonverbale Kommunikation im Büro, in dem man dem Kolle-
gen vermittelt, dass man nach diesem Gespräch mit in die Kaffeepause 
gehen wird. Auch wenn all diese Momente in Wahrnehmung und Aus-
druck ineinanderfließen, so scheint es doch zweifelhaft, ob sie vollends 
Störmomente einer einzigen Situation sind. In Begegnungen auf Distanz 
überlagern sich verschiedene Kontexte – Situationen pluralisieren sich 
(Ellebrecht/zur Nieden 2020: 91) –, die gegebenenfalls schwer vereinbar 
scheinen (Mittagszeit und strahlender Sonnenschein hier, Nacht und be-
drohliches Gewitter dort, entspanntes soziales Beisammensein über die 
Distanz hinweg, quengelnde menschliche und tierische Mitbewohnen-
de hier etc.), und diese Unterschiedlichkeit ist mitunter wesentlich. Die 
Begegnung mag durch all diese in unterschiedlichen natürlich-sozialen 
Räumen seienden und ablaufenden Bedingungen beeinflusst sein, sie sind 
dabei jedoch nicht eins (nicht eine Situation, in deren Rahmen ein Hand-
lungsentwurf vollzogen wird). Das aufziehende Gewitter dort, das die 
Stromversorgung und so die Begegnung unterbrechen könnte, mag von 
beiden Seiten als Bedrohung für die Begegnung empfunden werden, von 
einer Seite allerdings als eine Bedrohung, die ›dort‹ und nicht ›hier‹ ist, 
wo die eine Person die wärmende Sonne auf ihrer Haut spürt.

2.3.3.3 Synkretistische Gestalten

Die Relation von Mensch und mundaner Situation macht Merleau-Ponty 
zunächst in seiner Unterscheidung von drei Gestalten oder Strukturen 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165

des Verhaltens deutlich. Diese drei Gestalten des Verhaltens – formes 
syncrétiques (synkretistische Gestalten), formes amovibles (ablösbare 
Gestalten) und formes symboliques (symbolische Gestalten) (SC 113) 
– wurden bereits oben (siehe Kapitel 2.3.2.3) eingeführt. Wesentlich ist 
nun, dass Merleau-Ponty mit dieser Unterscheidung auch die (menschli-
che) Fähigkeit der Distanzierung einführt. Das Verhalten auf der Ebene 
der »synkretistischen Gestalten« ist dadurch charakterisiert, dass es an 
bestimmte abstrakte Aspekte der Situation oder an Komplexe von Sti-
muli gebunden ist (SC 114). Merleau-Ponty bespricht am Beispiel ver-
schiedener wirbelloser Tiere dieses Verhalten, das »anhaftet« (adhére), 
sich also nicht von der konkreten Situation lösen kann (SdV 120–21). 
Das Erlernen und Verstehen von Symbolen sei auf dieser Ebene nicht 
möglich (SC 115). Anhand von unterschiedlichen klassischen Versuchen 
zeigt Merleau-Ponty, dass Menschen, im Gegensatz zu (den meisten) Tie-
ren, dazu in der Lage sind, sich von der unmittelbaren Situation freizu-
machen (SC 119). Dies erlaubt es Menschen, in Dingen unterschiedli-
che Bedeutungen und Zwecke oder Gebrauche zu sehen (so etwa kann 
eine Kiste zugleich als etwas wahrgenommen werden, auf das man klet-
tern kann, um einen höher gelegenen Gegenstand zu erreichen, als etwas, 
auf dem man sitzen kann und als etwas, in das man etwas hineingeben 
kann etc. (SC 127)172), ebenso wie sie die Perspektive von Gegenständen 
einnehmen können und diese etwa einen Umweg machen lassen kön-
nen, so dass man an sie gelangt, und nicht nur selbst einen Umweg zu 
machen (SdV 132) oder eine (Straßen- oder Land-) Karte zu lesen (SdV 
133). Menschen (und manche Tiere) sind (1) dazu in der Lage, sich in 
eine abstraktere Situation zu begeben und auf dieser abstrakteren Ebe-
ne eine »Beziehung zwischen Beziehungen« herstellen (SdV 133). Sie 
sind dazu fähig, Signale zu verstehen, die zwar in Verbindung mit der 
materiellen Situation stehen, aber nicht unmittelbar mit dieser zusam-
menfallen und (2) dazu, die Perspektive von anderen (Lebewesen und 
Dingen) einzunehmen und diese als beweglich (nicht als Fixpunkt) an-
zusehen und sich selbst als beweglich in einem nicht unmittelbar erleb-
baren Raum zu sehen.

2.3.3.4 Schlaf, Mythos und eine Reise

Die menschliche Fähigkeit zum Überschreiten des Synkretismus ist die 
notwendige Basis dafür, dass Menschen ›woanders‹ sein können, bezie-
hungsweise dafür, dass sie parallel auch ›woanders‹ sein können. Die-
se Lösungsfähigkeit gilt es nun einerseits näher zu beschreiben und 

172	Merleau-Ponty bespricht dies anhand von Wolfgang Köhlers Experimenten 
mit Affen.

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166

andererseits mit dem Virtuellen (das bis dato unter den Stichworten der 
virtuellen vs. der konkreten Bewegung besprochen wurde) zu verbinden. 
Diese Schritte geht Merleau-Ponty in seinen Beschreibungen des Schlafs, 
des Mythos und von einer Reise.

Findet schon das ›wache Leben‹, die Bewegung, das körperliche Sein, 
nicht im ›objektiven Raum‹ statt, so gilt dies umso mehr für Schlaf und 
Mythos. Dies meint nun aber nicht nur, dass die Beziehung zu den Din-
gen in einem anderen Sinne zu verstehen ist, als dies in Beschreibungen 
des Raumes als ›objektiv‹ der Fall ist (nämlich als unmittelbare Relati-
on der Beziehungen und Abstände), sondern als Übertritt in eine ande-
re Schicht, die diese Beziehung nicht aufhebt, aber in modifizierter Wei-
se lebbar macht. Den Schlaf versteht Merleau-Ponty nicht als Handlung 
oder als Bewusstsein des Schlafens, sondern als »une modalité du chemi-
nement perceptif« (PbPassiv 354), als eine Modalität der Wahrnehmung, 
die mit einem modifizierten Bezug zur Welt einhergeht.

Dans le sommeil, au contraire [à la nuit; A.S.], je ne garde présent le 
monde que pour le tenir à distance, je me retourne vers les sources sub-
jectives de mon existence et les fantasmes du rêve révèlent encore mieux 
la spatialité générale où l’espace clair et les objets observables sont in-
crustés. (PP 328; Hervorhebung A.S.)173

Les primitifs, pour autant qu’ils vivent dans le mythe, ne dépassent pas 
cet espace existentiel, et c’est pourquoi les rêves comptent pour eux au-
tant que les perceptions. Il y a un espace mythique où les directions et 
les positions sont déterminées par la résidence de grandes entités affec-
tives. (PP 330)174

Merleau-Ponty versteht Schlaf und Mythos nicht als einen Bruch mit der 
Welt, vielmehr wird die Welt in Schlaf und Traum auf Abstand gehal-
ten (siehe auch PbPassiv 253, wo Merleau-Ponty diesen Abstand nicht 
als distance, sondern écart beschreibt). Der monde sensible ist weiter-
hin ›da‹, der Körper weiterhin in einer dialektischen Beziehung zu ihm. 
Schlaf und Mythos setzen sich mit dem monde sensible auseinander, je-
doch auf ihre Art und in ihrem Raum – dem ›virtuellen Raum‹ oder ›af-
fektiven Raum‹. Unter einem virtuellen Raum (espace virtuel) versteht 

173	»Im Schlaf hingegen [entgegen der Nacht; A.S.] halte ich die Welt nur gegen-
wärtig, um sie auf Abstand zu halten, ich gehe in die subjektiven Quellen 
meines Daseins zurück und die Phantasmen des Traumes offenbaren besser 
noch die umfassende Räumlichkeit, in die der klare Raum mit seinen beob-
achtbaren Gegenständen eingelassen ist.« (PdW 330; Hervorhebung A.S.)

174	»Primitive verlassen, in ihrer mythischen Welt lebend, nie diesen existenti-
ellen Raum, und eben daher gelten ihnen die Träume ebensoviel wie Wahr-
genommenes. Es gibt einen mythischen Raum, in dem die Richtungen und 
Stellungen sich bestimmen nach der Lage der großen affektiven Mittelpunk-
te.« (PdW 331)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167

Merleau-Ponty ein »système de correspondances entre propriétés de 
mon champ actuel et ce que seraient ces propriétés de mon champ ac-
tuel et ce que seraient ces propriétés pour moi situé ailleurs ou pour un 
autre« (MSME 52).175 Virtuell meint also zunächst eine Möglichkeit 
von anderen Perspektiven oder eine Offenheit für andere Perspektiven. 
»Le sommeil est le corps et le champ d’existence se retirant du monde 
(et se permettant des variations que le monde ne contrôle plus, pour 
empêcher le drame de renaître), et revenant à leur facticité.« (PbPassiv 
256)176 Diese Offenheit schließt die Offenheit für die Perspektiven 
der:des Anderen mit ein. Diese werden etwa im Zeigen sichtbar, das die 
virtuelle Welt insofern voraussetzt, als es erfordert, dass die Perspek-
tive der:des Anderen auf das Gezeigte verstanden werden kann. Virtuell 
meint zudem, dass mögliche Verhaltensweisen, Bewegungen, Praktiken, 
Verschiebungen von Relationen in den Vordergrund treten. Denken wir 
beispielsweise an das Verstehen der Beziehung von Körper und Objekt, 
die es ermöglicht, zu verstehen, dass und wie ein Objekt einen Umweg 
machen kann und so zum Körper gelangt, was auf direktem Wege nicht 
möglich wäre (es geht hier um das Verstehen einer anderen Perspek-
tive und um das Begreifen der Bewegung von anderem). Insofern ist 
das Virtuelle in einem gewissen Sinne bereits kulturell (siehe Kapitel 3) 
(MSME 52). Die Lösung von der Welt im Schlaf geht jedoch noch tie-
fer als der Übergang zu einer abstrakteren Perspektive auf Gegenstän-
de. Den Schlaf beschreibt Merleau-Ponty als Moment der Ungeteiltheit 
mit anderen und deren Perspektiven als präpersonellen Bezug zur Welt 
(PbPassiv 354).

Der ›Anhalt‹ in der Welt ist nicht (nicht nur, nicht aktuell) der Körper 
in seiner unmittelbaren Verflechtung mit den ihn umgebenden Dingen. 
Die menschlichen körperlichen Fähigkeiten und Möglichkeiten werden 
im Schlaf jedoch nicht suspendiert, sondern bleiben als »Habitus« er-
halten (PbPassiv 226). Wenn ›Primitive‹ wissen, wo sich das Lager des 
Stammes befindet, so ist das ›Wo‹ kein Bezugspunkt im objektiven Raum, 
sondern »il est le repère de tous les repères« (PP 330; »es selbst ist der 
Anhalt aller Anhalte« (PdW 332)). Die wesentlichen Bezugspunkte im 
Raum werden also nicht durch ihre Position im ›objektiven Raum‹ be-
stimmt, sondern durch ihre relative Position im affektiven Raum. »Dans 
le rêve comme dans le mythe, nous apprenons où se trouve le phéno-
mène en éprouvant à quoi va notre désir, ce que redoute notre cœur, de 

175	Ein »System der Korrespondenzen zwischen den Eigenschaften meines ak-
tuellen Feldes und dem, was die Eigenschaften für mich wären, wenn ich 
woanders wäre, oder für eine:n Andere:n« (eigene Übersetzung).

176	»Der Traum bedeutet, dass sich der Körper und das Feld der Existenz von 
der Welt zurückziehen (und sich Variationen erlauben, die die Welt nicht 
mehr kontrolliert, um zu verhindern, dass das Drama wieder auflebt), und 
zu ihrer Faktizität zurückkehren.« (eigene Übersetzung)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

quoi dépend notre vie.« (PP 330)177 Relationen und Bewegung sind in 
Schlaf und Mythos nicht durch die unmittelbaren Beziehungen zu Din-
gen oder durch unmittelbare Möglichkeiten geleitet, sondern durch Af-
fizierung und désir. Merleau-Ponty zeigt in diesen Beschreibungen, ähn-
lich wie in jenen der virtuellen Bewegung, dass Bewegung durch anderes 
motiviert sein kann als durch die unmittelbare Umgebung, die unmit-
telbar vorhandenen Gegenstände. Schlaf und Mythos zeigen nun jedoch 
deutlicher als die virtuelle Bewegung, dass die Lösung aus der konkreten 
Welt (nicht der ›objektiven Welt‹) und den konkreten Relationen keine 
vollumfängliche Lösung aus Relationen ist, sondern eine Verschiebung. 
Affekte und désir bestimmen die Kraftlinien zwischen den Dingen, nicht 
ihre unmittelbaren Abstände.

Dass Schlaf und Mythos durch eine solche Form von Beziehungen zu 
verstehen sind, meint nun nicht, dass das wache Leben und das nicht-my-
thische Leben rein durch unmittelbare Beziehungen und konkrete Ein-
flüsse zu verstehen wären (dies offenbarte in Teilen bereits die virtuelle 
Bewegung). Dies zeigt etwa das folgende Beispiel einer Reise:

J’arrive dans un village pour les vacances, heureux de quitter mes tra-
vaux et mon entourage ordinaire. Je m’installe dans le village. Il devient 
le centre de ma vie. L’eau qui manque à la rivière, la récolte du maïs ou 
des noix sont pour moi des événements. Mais si un ami vient me voir 
et m’apporte des nouvelles de Paris, ou si la radio et les journaux m’ap-
prennent qu’il y a des menaces de guerre, je me sens exilé dans le village, 
exclu de la vie véritable, confiné loin de tout. Notre corps et notre per-
ception nous sollicitent toujours de prendre pour centre du monde le 
paysage qu’ils nous offrent. Mais ce paysage n’est pas nécessairement 
celui de notre vie. Je peux ›être ailleurs‹ tout en demeurant ici (PP 330; 
Hervorhebung A.S.).178

177	»Im Traum wie im Mythus erfahren wir, wo ein Phänomen sich findet, in-
dem wir empfinden, wo unsere Wünsche hinstreben, was wir im Herzen 
fürchten, wovon unser Leben abhängt.« (PdW 332; Hervorhebung i.O.)

178	»Ankommend in dem Dorf, in dem ich meine Ferien verbringen will, bin ich 
glücklich, Arbeit und gewohnte Umgebung hinter mir gelassen zu haben. Ich 
richte mich in dem Dorfe ein. Es wird zum Mittelpunkt meines Lebens. Der 
niedrige Wasserstand des Flusses, die Mais- oder Nußernte werden mir be-
deutende Ereignisse. Doch kommt ein Freund mich besuchen und bringt mir 
Nachrichten aus Paris, oder erfahre ich aus Radio und Zeitungen vom dro-
henden Kriege, so fühle ich mich in dem Dorf wie verbannt, abgeschnitten 
vom wirklichen Leben, ausgestoßen weit fort von allem. Unser Leib [bzw. 
Körper; A.S.] und unsere Wahrnehmung fordern beständig uns auf, die Um-
gebung, die sie uns bieten, als Mittelpunkt der Welt zu nehmen. Doch diese 
Umgebung ist nicht notwendigerweise die unseres Lebens selbst. Ich kann, 
wiewohl hier verbleibend, ›ganz woanders sein‹« (PdW 332; Hervorhebung 
A.S.).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169

Als körperliche Wesen und wahrnehmende Wesen sind wir immerzu 
dazu aufgefordert, uns in der wahrgenommenen Umgebung einzurich-
ten. Wie Merleau-Ponty an dieser Stelle in aller Deutlichkeit zum Aus-
druck bringt, ist diese Umgebung jedoch nicht notwendigerweise die un-
mittelbare Umgebung, in der wir uns körperliche-räumlich (im Sinne der 
objektiven Räumlichkeit) befinden. Das Wahrgenommene und die wahr-
genommene Umgebung kann, wie in Merleau-Pontys Beispiel, sowohl 
der Ferienort als auch die ›ferne‹ Heimat sein (siehe auch OE 83–84). 
Eine ähnliche Erzählung und eine umfangreichere Diskussion finden sich 
in Le visible et l’invisible:

Car enfin, autant il est sûr que je vois ma table, que ma vision se termine 
en elle, qu’elle fixe et arrête mon regard de sa densité insurmontable, que 
même, moi qui, assis devant ma table pense au pont de la Concorde, je 
ne suis pas alors dans mes pensées, je suis au pont de la Concorde, et 
qu’enfin à l’horizon de toutes ces visions ou quasi-visions, c’est le monde 
même que j’habite, le monde naturel et le monde historique, avec toutes 
les traces humaines dont il est fait; autant cette conviction est combat-
tue, dès que j’y fais attention, par le fait même qu’il s’agit là d’une vision 
mienne. (VI 19; Hervorhebung i.O.)179

Wiederum ist diese Erzählung eingebettet in eine Diskussion des Weltbe-
zugs im Schlaf. Merleau-Ponty argumentiert, dass man im Schlaf nicht 
gänzlich von der Welt losgelöst sei, beziehungsweise nicht jeden Anhalts-
punkt in ihr verloren habe. Denn könnten wir, ohne es zu wissen, jeden 
Anhaltspunkt einbüßen, so könnten wir auch nie sicher sein, einen zu 
haben (VI 20). In diesem Kontext verdeutlicht Merleau-Ponty auch, dass 
Nähe trotz allem eine besondere Bedeutung zukommt. Im eben beschrie-
benen Beispiel hat der Körper mit dem Tisch, der direkt vor ihm steht, 
eine besondere Beziehung, die nur dann besteht, wenn dieser in Reich-
weite ist (VI 21). Manchmal (aber nicht immer) stoßen wir durch die 
körperliche Wahrnehmung zu den Dingen. Die Kommunikation, die mit 
der Welt stattfindet, kann als stumme Kommunikation beschrieben wer-
den (siehe Kapitel 3.3.3). Es gebe zwar einen physischen oder geometri-
schen Abstand zwischen den Dingen und zwischen mir und den Dingen, 

179	»Denn es steht zwar fest, daß ich meinen Tisch sehe, daß mein Sehen in ihm 
endet, daß der Tisch meinen Blick mit seiner unüberwindlichen Dichte fixiert 
und fesselt, daß ich, während ich an meinem Tisch sitze und an den Pont de 
la Concorde denke, nicht in meinen Gedanken bin, sondern eben am Pont 
de la Concorde, und daß schließlich am Horizont all dieser Sichtweisen oder 
Quasi-Sichtweisen die Welt selbst es ist, die ich bewohne, die natürliche Welt 
und die historische Welt mit all ihren menschlichen Spuren, aus denen sie be-
steht; ebenso jedoch trifft zu, daß diese Überzeugung anfechtbar wird, sobald 
ich ihr Beachtung schenke, und zwar durch die bloße Tatsache, daß es sich 
um mein Sehen handelt.« (SuU 19; Hervorhebung i.O.)

DIE BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

aber auch eine »distance vécue« (einen gelebten/erlebten Abstand) zwi-
schen mir und den Dingen. Dieser Abstand stehe für »l’ampleur« (die 
Weite) des jeweils aktuellen Lebens. Diese Weite bestimmt sich nicht 
durch die geographische oder physische Nähe, sondern durch so etwas 
wie eine affektive Nähe – es geht um die Frage, wie sehr die Dinge und 
Ereignisse dazu in der Lage sind, mich zu berühren. Die Dinge seien – 
auch wenn sie nicht ›nah‹ sind – dazu in der Lage, mir die Freiheit und 
Individualität zu rauben, mich in einen Zustand des Besessen-Seins (être 
posséde) zu versetzen (PP 331).

Dem geht jedoch voraus, dass ich auch dann, wenn ich an einem 
Ort bin und mich ganz von diesem eingenommen fühle, mit meinem 
Blick, meiner Wahrnehmung an einem Detail hängen bleiben kann und 
mich dadurch zumindest aus dem ›anthropologischen Raum‹ lösen kann, 
nicht mehr an einem Ort und dessen Geschichte aufgehen, sondern ganz 
in diesem Detail verhaftet sein kann (PP 339). Möglich ist diese Lösung 
zum Teil auch dadurch, dass allen Beziehungen immer schon eine virtu-
elle Schicht immanent ist. Virtuell bedeutet hier, dass mögliche Bewegun-
gen/Verhaltensweisen/Praktiken vorgezeichnet sind, dass mögliche ande-
re Lokalisationen und Relationen mitvorhanden sind (SC 99).

Distanzierung kann zudem einen Rückzug in die eigenen Erinne-
rungen oder ›in sich selbst‹ bedeuten; ich kann meine Augen schließen, 
mein Blut in den Ohren pochen hören, mich auf einen Schmerz einlas-
sen etc. Über den wahrnehmenden Körper meint Merleau-Ponty: »c’est 
lui qui fait le bourdonnement des apparence, lui encore qui le fait taire 
et me jette en plein monde« (VI 23)180. Anders als Simmel, der argumen-
tiert, dass man zwar die Augen, nicht jedoch die Ohren schließen könne 
und das Ohr letztlich »dazu verurteilt ist, alles zu nehmen, was in seine 
Nähe kommt« (Simmel 1993), lässt sich mit Merleau-Ponty sagen, dass 
man auch die hörende Wahrnehmung ein gutes Stück weit ›ausblenden‹ 
kann (etwa so weit in seine Gedanken versunken sein kann, dass man 
Geräusche nicht vollständig oder sofort wahrnimmt etc.). Andererseits 
können für Merleau-Ponty auch die Augen nicht ganz ›geschlossen‹ sein. 
Eine teilweise Ablösung durch verschiedene Sinne, also ein teilweises 
verwehren der Wahrnehmung von unmittelbaren weltlichen Gegeben-
heiten durch einzelne/alle Sinne, ist möglich, eine vollständige Ablösung 
von der Welt oder Aufhebung von Wahrnehmung hingegen nicht.

Schlaf, Mythos und die Reise lassen uns also eine Multiplikation von 
Situationen beobachten – wir sind parallel in mehreren Situationen – 
einmal stärker in der einen, dann in der anderen. Dieses Phänomen gibt 
es nicht erst, seit es Technologien gibt, die eine unmittelbare Übertra-
gung von Ton und/oder Bild erlauben. Vielmehr können wir auch bspw. 

180	»Er ist es, der das Gemurmel der Erscheinungen aufkommen, es dann wie-
der verstummen läßt und mich in die Fülle der Welt wirft.« (SuU 23)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171

gedanklich ›woanders‹ sein, durch das Lesen eines Buches in eine ›andere 
Welt‹ eintreten etc. Gedanklich woanders zu sein meint jedoch nicht, dass 
dieser Übergang in eine andere Situation außerhalb der Wahrnehmung 
wäre. Vielmehr wendet sich der wahrnehmende Körper einer anderen Si-
tuation zu – folgt der gehörten Erzählung des Freundes nach Paris, den 
gesehenen Bildern in der Zeitung an gegenwärtige Kriegsschauplätze etc. 
Wir sind immer zur Welt, durch unsere Wahrnehmung von ihr anges-
prochen. Doch diese Welt ist nicht immer der raumzeitliche Ausschnitt, 
an dem wir uns in jenem Moment befinden (PP 330–31).

2.4 Coexistence und intercorporéité: 
Die menschliche Atmosphäre der Welt

Wenn bislang von der Beziehung der sensibles die Rede war, dann wurde 
primär die Beziehung von Körper und Welt diskutiert. Gemeinsam sen-
sible sind jedoch auch die Körper im Plural. Ebenso wie Merleau-Ponty 
nicht von einer ursprünglichen Geteiltheit von Körper und Welt, son-
dern vielmehr von einer ursprünglichen Verbundenheit dieser ausgeht, 
versteht er die Körper nicht als zunächst getrennte Existenzen, sondern 
als koexistierend. (Merleau-Ponty verwendete den Begriff der Koexis-
tenz teils auch für die Beziehung des Körpers mit Gegenständen – »elles 
coexistent avec moi« meint er etwa in Phénoménologie de la perception 
über meine Beziehung zu Objekte (PP 216)). Die Frage nach dem Sein 
und der Wahrnehmung von anderen (als meinesgleichen, als andere) ist 
eine philosophische Frage, zu der die Phänomenologie einen wesentli-
chen Beitrag leisten kann (Zahavi 2019: 87)181, auch wenn sich die He-
rangehensweisen der verschiedenen Phänomenolog:innen diesbezüglich 
stark unterscheiden. Für Merleau-Ponty war die Frage der:des Anderen 
(die Frage nach der Existenz der:des Anderen als Problem des Idealis-
mus sowie die Frage nach der Relation zur:zum Anderen) das erste große 
philosophische Problem, das ihn während seiner Zeit am Lycée umtrieb 
(Melanҫon 2016: 146; siehe auch AuG(KS) 104), wobei Merleau-Ponty 
zeit seines Lebens weniger an einem Ausweg aus dem Problem, sondern 
an einer »Umformung« (SuU 337) dessen arbeitete. Seine philosophische 
Bearbeitung des Problems ist vielschichtig, beginnend mit einer Ebene 

181	Die Fragen des Gemeinsamen und der:des Anderen wird häufig unter dem 
Stichwort der ›Intersubjektivität‹ diskutiert. Für ein Verstehen der Philo-
sophie Merleau-Pontys ist dieser Begriff wenig hilfreich, da er (1) von ei-
nem Zwischen (›inter‹) und damit von einer ursprünglichen Teilung ausgeht 
und (2) weil er eine Relation zweier Subjekte unterstellt, während Merleau-
Ponty von einer Relation mehrerer Subjekt-Objekte ausgeht (siehe Kapitel 
1.3.3).

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172

der allgemeinen menschlichen Atmosphäre der Welt über Momente der 
Ungeteiltheit mit einzelnen anderen bis hin zur Wahrnehmung anderer 
als konkrete andere.

Merleau-Pontys philosophischer Zugang verleiht der Frage nach den 
anderen vor dem Hintergrund von zumindest zwei Aspekten eine be-
sondere Dringlichkeit. Einerseits ist das körperliche Wahrnehmen das 
zentrale Thema von Merleau-Pontys Philosophie, das einige gegenwär-
tige Soziolog:innen prima facie an einen inhärenten Solipsismus denken 
lässt und das zu einer Beantwortung der Frage nach der Art der Wahr-
nehmung der:des Anderen (in einem doppelten Sinne – als die Wahr-
nehmung der:des Anderen durch mich und als die Wahrnehmung durch 
die:den Anderen) auffordert. Andererseits verortet Merleau-Ponty das 
körperliche Wesen in der Welt bei und mit all den anderen körperlichen 
Wesen. Dieses gemeinsame Sein versteht Merleau-Ponty jedoch nicht nur 
als ein paralleles Existieren, sondern als ein Koexistieren, was eine en-
gere Verflechtung der Existenzen impliziert. Während der erste Aspekt 
die Frage danach aufwirft, wie die:der Eine zu der:dem Anderen gelan-
gen kann, mit anderen Worten: wie Individuen gemeinsam sein können, 
wirft der zweite Aspekt die Frage auf, wie die:der Eine zu sich als Ein-
zelner:Einzelnem gelangen kann, mit anderen Worten: wie aus dem Ge-
meinsamen einzelne Individuen hervortreten können. Im Folgenden wird 
zunächst die grundlegende existentielle und körperliche Ebene des Ge-
meinsamen im Vordergrund stehen, später (Kapitel 3.2) die:der Ande-
re als Andere:r.

2.4.1 Die menschliche Koexistenz

Merleau-Ponty geht ganz allgemein von der Koexistenz, von Mensch 
und Welt (PP 290), von Menschen untereinander und von einer (unbe-
stimmten) Vielzahl von Menschen in der Welt aus (PdW 390). Die Ko-
existenz ist vielschichtig, nicht nur weil Merleau-Ponty den Begriff zur 
Charakterisierung diverser Relationen verwendet, sondern auch, weil er 
mit diesem Begriff unterschiedlich konkrete Relationen beschreibt. Auf 
der grundlegendsten und allgemeinsten Ebene meint Koexistenz den Um-
stand der gemeinsamen (und miteinander relationierten) Existenz der 
sensibles. Diese Koexistenz geht jeder Form der Konkretisierung vor-
aus beziehungsweise liegt sie unter dieser und ist insofern ›anonym‹. Auf 
dieser grundlegenden Ebene meint Koexistenz also weder konkrete An-
dere (PP 401), noch eine bestimmte Qualität der Relation mit anderen 
oder ohne andere (wie Einsamkeit oder Kommunikation) (PP 411).182 

182	Das Argument, dass die grundlegende Koexistenz von Menschen (im Plu-
ral) und der Welt eine Faktizität ist, widerspricht – je nach Lesart – Zahavis 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173

In Phénoménologie de la perception entwickelt Merleau-Ponty die Idee 
dieser ›anonymen Existenz‹ oder des ›anonymen Lebens‹ (PdW 398). 
Diese Anonymität kann auch als eine bedingte Rückkehr des erwachse-
nen Lebens auf eine vorkonkrete Ebene verstanden werden, welche die 
Ungeteiltheit (siehe nächstes Unterkapitel) möglich macht.183 Anonymi-
tät meint eine Art »anonymen Fluß« (PdW 493), der jeder Qualifikati-
on vorausgeht. Über die Perspektive eines erwachsenen Menschen meint 
Merleau-Ponty: »Il y a donc un autre sujet au-dessous de moi, pour qui 
un monde existe avant que je sois là et qui y marquait ma place.« (PP 
294)184 Wie sind dieser ›anonyme Fluß‹ oder dieses ›andere Subjekt‹ nun 
konkret zu verstehen? In Phénoménologie de la perception beschreibt 
Merleau-Ponty diese folgendermaßen:

Le monde naturel […] est indissolublement un individu sans pareil et un 
sens. Corrélativement, la généralité et l’individualité du sujet, la subjec-
tivité qualifiée et la subjectivité pure, l’anonymat de l’On et l’anonymat 
de la conscience ne sont pas deux conceptions du sujet entre lesquelles la 
philosophie aurait à choisir, mais deux moments d’une structure unique 
qui est le sujet concret. (PP 514; Hervorhebung A.S.)185

Merleau-Ponty führt in diesem Zitat zwei Momente der Anonymität – je-
nen des ›Man‹ (l’anonymat de l’On) und jenen des ›Bewusstseins‹ (l’ano
nymat de la conscience) – ein. Er beschreibt diese beiden Anonymitäten 
näher am Beispiel einer Rot-Empfindung. Über den ersten Moment, also 
das ›Man‹ oder die Generalität meint er: »[I]l semble bien que cette expé-
rience me fasse prendre contact avec un sujet pré-humain. Qui perҫoit ce 

Feststellung, dass Phänomenolog:innen Intersubjektivität nicht als objektiv 
bestehende Struktur in der Welt verstünden (die aus der Dritten-Person-Per-
spektive analysierbar wäre) (Zahavi 2019: 88). Für Merleau-Ponty gibt es 
eine (faktische) menschliche Struktur, wenn diese auch nicht als eine inter-
subjektive Struktur (also als Struktur eines Zwischens mehrerer/vieler Sub-
jekte) zu verstehen ist und der Zugang zu dieser (aus welcher Perspektive 
ist diese analysierbar) eine davon zu trennende Frage ist.

183	Daher beschreibt Merleau-Ponty das Zusammensein in der Phase der Prä-
kommunikation auch als collectivité anonyme (P(RAE) 179, als anonyme 
Kollektivität).

184	»Es gibt also, mir zugrunde liegend, ein anderes Subjekt, für das eine Welt 
schon existiert, ehe ich da bin, und das in ihr meinen Platz schon markiert 
hat.« (PdW 296)

185	Die Naturwelt ist »unauflöslich [...] ein Individuum ohnegleichen und ein 
Sinn. Korrelativ sind Generalität und Individualität des Subjekts, qualifizier-
te Subjektivität und reine Subjektivität, Anonymität des Man und Anony-
mität des Bewusstseins nicht zweierlei mögliche Konzeptionen des Subjekts, 
zwischen denen die Philosophie zu wählen hätte, sondern zwei Momente ei-
ner einzigen Struktur, die das konkrete Subjekt selber ist.« (PdW 511, Her-
vorhebung A.S.)

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174

rouge? Ce n’est pas personne que l’on puisse nommer et que l’on puisse 
ranger avec d’autres sujets percevants.« (PP 514)186 Die Allgemeinheit 
oder das Man ist nicht eine (zählbare) Menge an Menschen, sondern eine 
allgemeine, ungeteilte Generalität. So ist es also auf der einen Seite nichts 
Individuelles, nichts, das eine persönliche Existenz mit all den indivi-
duellen Eigenschaften und Fähigkeiten einer bestimmten Person voraus-
setzt, das sie dieses Rot wahrnehmen lässt. Wie später noch deutlicher 
werden wird, steht dieser ›Anonymität des Man‹ jedoch sehr wohl ein 
individuelles Moment der Empfindung gegenüber, das Merleau-Ponty 
hier als ›Anonymität des Bewusstseins‹ bezeichnet. Die ungeteilte Gene-
ralität ist die anonyme (vor-personale) Koexistenz mit anderen (und mit 
Dingen). Die allgemeinste (im Sinne von nach sozialen Milieus undiffe-
renzierte) Form der hinter den Praktiken liegenden Struktur (siehe Ka-
pitel 2.3.2.4) findet sich auf dieser Ebene der Generalität.

Diese ›anonyme Existenz‹ beziehungsweise das ›anonyme Leben‹ ist 
der Körper, »non pas le corps momentané qui est l’instrument de mes 
choix personnels et se fixe sur tel ou tel monde, mais le système de ›fonc-
tions‹ anonymes qui enveloppent toute fixation particulière dans un pro-
jet général« (PP 294; Hervorhebung A.S.)187. So ist der Körper ein System 
von erworbenem und angeeignetem Vermögen. Diese anonymen ›Funkti-
onen‹ umfassen beispielsweise das genannte allgemeine Empfinden (sei es 
von der Farbe Rot oder etwa von Emotionen). Zu beschreiben wäre die-
se anonyme Existenz auch als der allgemeine Vollzug des Lebens, noch 
bevor es als das Leben einer bestimmten Person charakterisiert ist. Die 
Wahrnehmung findet in dieser Welt des ›man‹ statt. Ich nehme als ein 
Körper, nicht als mein bestimmter, persönlicher Körper wahr (PP 277).

Auch wenn die allgemeinste Form der Koexistenz auf der Ebene einer 
anonymen Generalität angesiedelt ist, hat das Leben, die menschliche 
Koexistenz auf einer sehr allgemeinen Ebene eine »soziale Atmosphäre« 
(atmosphère sociale, PP 418, 509). Die Koexistenz ist nicht lediglich ein 
Umstand, der die durch sie Verbundenen unberührt lässt. »Avant la prise 
de conscience, le social [/la coexistence humaine; A.S.] existe sourdement 
et comme sollicitation.« (PP 415)188 Die Koexistenz (mit anderen, aber 
auch mit Dingen) fordert, zieht an. Zugleich meint Koexistenz Offenheit 

186	»[E]s scheint ganz, als brächte mich diese Erfahrung in Berührung mit ei-
nem vormenschlichen Subjekt. Wer ist es, [die:]der dieses Rot wahrnimmt? 
Niemand, [die:]den man nennen und unter andere Wahrnehmungssubjekte 
einreihen könnte.« (PdW 511; Ergänzungen A.S.)

187	»[N]icht allerdings der augenblickliche Leib [bzw. Körper; A.S.], der das 
Werkzeug meiner persönlichen Wahl ist und auf diese oder jene Welt sich fi-
xiert, sondern das System der anonymen ›Funktionen‹, in dem jede Sonder-
fixierung schon eingefaßt ist in einen allgemeinen Entwurf.« (PdW 296)

188	»Vor allem Bewußtwerden existiert das Soziale auf dumpfe Weise als stum-
me Forderung.« (PdW 414)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175

oder Öffnung; zunächst nicht eine Öffnung für eine konkrete Wahrneh-
mung eines konkreten Anderen, sondern als ein »se laisse traverser par 
la coexistence« (PP 192, sich »von der Koexistenz durchströmen« las-
sen (PdW 197)). Diese Öffnung gegenüber der Koexistenz mit anderem 
und anderen ist wiederum keine bewusste Entscheidung oder wählbare 
Möglichkeit, sondern eine grundlegende Eigenschaft des Menschen im 
Spiel der Relationen der sensibles. Man kann sich diesen Forderungen 
gegenüber nicht vollständig verschließen. Selbst in pathologischen Fäl-
len – Merleau-Ponty beschreibt etwa die Aphonie als »refus de la coexis-
tence« (PP 187; »Verweigerung der Koexistenz« (PdW 192)) – ist eine 
vollständige Verschließung und Verweigerung nicht möglich (PP 192).

Koexistenz, mit Merleau-Ponty als Spiel von Forderung, Anziehung 
und Öffnung oder Offenheit verstanden, greift tiefer als die simple sinn-
liche Wahrnehmung (im klassischen Sinne). Sie bleibt nicht auf der Ebene 
von Sinnesorgan und Sinnesdaten (l’enveloppe sensible) stehen (PP 191), 
sondern ist – als Koexistenz – ein Spiel der Existenzen. Wie bereits er-
wähnt, gebraucht Merleau-Ponty den Begriff der Koexistenz in diversen 
Kontexten, keinesfalls nur mit Bezug auf die Relation zu anderen. Aus 
den anderen Begriffsverwendungen lässt sich jedoch einiges ablesen, das 
im Kontext menschlicher Relationen von Bedeutung ist. Merleau-Ponty 
begreift etwa die sensation als Koexistenz oder Kommunion (PP 255). Er 
möchte damit sagen, dass die sensation aus einem Zusammenspiel von 
Wahrnehmendem und Wahrgenommenen hervorgeht.

La sensation est intentionnelle parce que je trouve dans le sensible la 
proposition d’un certain rythme d’existence, […] et que, donnant suite 
à cette proposition, me glissant dans la forme d’existence qui m’est ain-
si suggérée, je me rapporte à un être extérieur, que ce soit pour m’ouvrir 
ou pour me fermer à lui. (PP 247)189

Es geht dabei um einen gewissen Kontakt mit dem Sein, eine Wieder-
aufnahme dessen, was durch das Wahrgenommene vorgeschlagen oder 
angedeutet (indiquer) wird und das durch die:den Wahrnehmende:n (PP 
255) weitergesponnen wird, m.a.W., um ein Spiel der Existenzen. Dieser 
Sichtbarwerdung ist es auch geschuldet, dass Merleau-Ponty die sensa-
tion durch die Koexistenz charakterisieren kann.

[L]’Être est cet étrange empiètement qui fait que mon visible quoiqu’il 
ne soit pas superposable à celui d’autrui, ouvre pourtant sur lui, que 
tous deux ouvrent sur le même monde sensible – Et c’est le même empiè
tement, la même jonction à distance, qui fait que les messages de mes 

189	»Intentional ist die Empfindung, insofern im Sinnlichen der Vorschlag zu 
einem gewissen Rhythmus der Existenz uns begegnet […; A.S.] und wir, 
diesem Vorschlage Folge leistend, in die also uns nahegelegte Weise des 
Existierens gleiten und auf ein äußeres Sein uns beziehen, sei es uns ihm er-
schließend, sei es uns ihm verschließend.« (PdW 251)

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176

organes (les images monoculaires) se rassemblent en une seule existence 
verticale et en un seul monde. (VI 269)190

Diese tiefgreifende Öffnung wird sich weiter erklären, wenn im Folgen-
den auf die noch grundlegendere Relation der sensibles durch la chair 
eingegangen wird (siehe Kapitel 2.5). Neben dieser allgemeinen Bedeu-
tung der Koexistenz versucht Merleau-Ponty mithilfe dieses Begriffs 
auch konkretere Formen des Sozialen zu begreifen. So versteht Merleau-
Ponty etwa die Nation und die soziale Klasse als bestimmte »modes de 
coexistence« (PP 417), als bestimmte Modi der Koexistenz. Auch diese 
sind nicht lediglich als Sachverhalte zu verstehen, durch die Einzelne von 
außen anpasst werden und sind auch nicht als innere Werte zu verstehen, 
sondern als Formen der Koexistenz, die fordern und anziehen (PP 417).

Wenn die Koexistenz als Kommunion der sensibles auch auf einer 
existentiellen Ebene spielt und als konkretere Form von Koexistenz eine 
Art des sozialen Seins meint, interessiert sich Merleau-Ponty primär für 
die Frage der Wahrnehmung der Koexistenz und durch die Koexistenz. 
Die Koexistenz selbst, also nicht ihre bestimmten historisch-kulturel-
len Ausprägungen, ist jedoch auf einer grundlegenderen Ebene ange-
siedelt. Die Koexistenz ist fundamentaler als die soziale Existenz und 
die Intersubjektivität (Insti 158). Auch wenn der Umstand der Koexis-
tenz selbst sowie die Formen der Koexistenz nicht in allen Facetten er-
lebbar sind (wenn etwa der Modus der Zugehörigkeit zu einer Klas-
se verdeckt bleibt, auch wenn die Klassenzugehörigkeit selbst sichtbar 
wird), wird durch die Koexistenz etwas sichtbar. Wahrnehmung wur-
de oben bereits als Zugang zum Sein beschrieben, dies zeigt sich noch 
einmal deutlich, wenn man nun Wahrnehmung und Koexistenz zusam-
mendenkt. Koexistenz setzt voraus, »que mon expérience, à titre origi-
nal, soit expérience de l’être«, »que je les [= les autres; A.S.] aie d’abord 
reconnus comme semblables, en d’autres termes que mon champ se soit 
révélé source inépuisable d’être pour autrui« (PM 194)191. Diese Aner-
kennung der:des Anderen als ›meinesgleichen‹ ist kein bewusster Akt, 
sondern eine implizite Anerkennung, die in einem das Anerkennen des 

190	»[D]as Sein ist dieses seltsame Übergreifen, das bewirkt, daß mein Sichtba-
res – obwohl es nicht mit dem des Anderen deckungsgleich ist – dennoch 
für dieses offen ist, daß alle sich zu derselben sinnlichen Welt hin öffnen – 
Und das ist dasselbe Übergreifen, dieselbe Verbindung auf Distanz, die be-
wirkt, daß die Botschaften meiner Organe (die monokularen Bilder) sich zu 
einer einzigen vertikalen Existenz, zu einer einheitlichen Welt zusammen-
schließen.« (SuU 275)

191	»[D]aß meine Erfahrung in ursprünglicher Form eine Erfahrung des Seins 
ist« (Prosa 155), »daß ich diese [,also die Anderen, A.S.] zuerst als meines-
gleichen anerkannt habe; mit anderen Worten: daß mein Gesichtsfeld sich 
als unerschöpfliche Quelle des Seins enthüllt hat, und nicht nur des Seins für 
mich, sondern auch des Seins für andere.« (Prosa 154–55)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177

eigenen Selbst als körperliches Wesen und die Anerkennung der:des An-
deren als körperliches Wesen umfasst.

Versteht man Koexistenz nun in diesem Kontext der Wahrnehmung, 
dann ist sie auch räumlich und zeitlich durchzogen (demgegenüber sind 
die grundlegende Koexistenz der sensibles und die allgemeine ›soziale At-
mosphäre‹ des Lebens und in einem gewissen Ausmaß auch Zugehörig-
keiten zu bestimmten Modi der Koexistenz nicht räumlich und zeitlich 
gebunden). Wie bereits beschrieben, ist die Wahrnehmung als ein Ha-
ben auf Distanz zu verstehen. Diesem ›Haben‹ ist es jedoch wesentlich, 
dass eine sinnliche Berührbarkeit gegeben ist oder sein kann (PP 306–7).

2.4.2 Die ontogenetische Entwicklung und die Erfahrbarkeit  
des Selbst

Als grundlegende Ebene ist die Koexistenz immerzu (und in allen Le-
bensmomenten) gegeben. Die Wahrnehmung der Koexistenz ist jedoch 
voraussetzungsvoll. Nicht nur erfordert sie ein Mindestmaß an Öffnung 
(auch wenn eine vollständige Schließung, wie bereits gesagt, nicht mög-
lich ist), sondern sie erfordert auch die Fähigkeit, sich selbst als Indivi-
duum in einer Trennung zu anderem und anderen zu erleben. Nur wenn 
die eigene Existenz als eine (bedingt) eigenständige erlebt werden kann, 
kann die Koexistenz als grundlegende Relation mit anderem und ande-
ren und dieses andere (als zwar mit mir relationiertes, aber dennoch an-
deres) erfasst werden. Die Koexistenz geht der Erfahrbarkeit des Eigenen 
als Einzelnem und der persönlichen Existenz ontogenetisch voraus. Das 
will heißen, dass Merleau-Ponty zeigt, dass kleine Kinder zwar mit an-
deren (Kindern, Erwachsenen und allgemein mit ›Welt‹) koexistieren, je-
doch nicht unmittelbar über einen Zugang zu sich selbst als Individuum 
und eine persönliche Existenz verfügen, schon bevor sie andere und die 
Welt bewusst als solche wahrnehmen können (PdW 398, PdW 406).192

Das Körperschema bildet sich in den ersten Lebensmonaten langsam 
aus. Parallel dazu entwickelt sich die Wahrnehmung der:des Anderen. In 
den ersten Lebenstagen – so beschreibt Merleau-Ponty die kindliche Ent-
wicklung basierend auf Arbeiten von Henri Wallon – nimmt das Kind 
den Unterschied, ob es von einer Betreuungsperson gehalten oder nicht 
gehalten wird, als Unterschied in seinem Körper, nicht als verschiedene 
Relationen zu anderen, wahr (siehe Kap. 2.2.2.2.4). Das Kind gewinnt 

192	Merleau-Pontys Behauptung, dass sich Menschen an ihre ersten Lebensjah-
re nicht erinnern könnten, weil es »in diesem unerforschten Gebiet schlech-
terdings nichts zu erkennen« gäbe, sowie dass Menschen sich nicht an ihre 
Zeit im Mutterleib erinnern können, »weil es da nichts wahrzunehmen gab« 
(PdW 398), entspricht jedoch nicht der Position der Autorin dieser Arbeit.

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178

stückchenweise ein Bewusstsein von seinem eigenen Körper, und es lernt, 
ihn von dem der:des Anderen zu unterscheiden (P(RAE) 179). Bis zum Al-
ter von drei Monaten weine das Kind, wenn jemand weggeht aufgrund 
einer »impression de décomplétude« (P(RAE) 186; i.O. in Anführungs-
zeichen; einem »Eindruck der Unvollständigkeit«193). Die Wahrnehmung 
durch das Kind ist in diesem Moment keine Wahrnehmung einer:eines kon-
kreten Anderen oder von veränderten Relationen zu anderen. Es kann sich 
in diesem Stadium noch nicht um eine Erfahrung der räumlichen Distanz 
oder Distanzierung der:des Anderen handeln, weil sie:er nicht Andere:r 
ist. Erst ab einem Alter von gut zwei Monaten können Kinder Bezugsper-
sonen, etwa ihren Vater, auf zwei Meter Distanz erkennen (P(RAE) 187).

Die Aktualität der konkreten empirische Befunde, auf die sich Merleau- 
Ponty in seinen Vorlesungen in den frühen 1950er-Jahren bezog, kann hier 
nicht erörtert werden. Wesentlich ist jedoch, dass Merleau-Ponty (als Phi-
losoph, nicht als empirischer Psychologe) argumentiert, dass die Psycho-
genese nicht von einem Ego ausgeht, sondern von einem vor-egologischen 
Zustand. Die (körperliche) Kommunikation mit anderen kann – auf die-
sem Entwicklungsstand (und wie sich noch zeigen wird, auch danach, nicht 
vollständig) – nicht im vollen Sinne als Kommunikation verstanden wer-
den, würde Kommunikation doch voraussetzen, dass zwei getrennte En-
titäten in Relation treten oder sind. Insofern spricht Merleau-Ponty (un-
ter Verweis auf Max Scheler) von einer Präkommunikation (P(RAE) 179). 
Auf Basis dieser ursprünglichen Gemeinschaft bilde sich die Erfahrung der 
Geteiltheit von anderen aus, auch wenn diese Teilung keine vollständige 
sein wird (P(RAE) 179).

2.4.3 Körperliche Reversibilität, körperliche Dialektik  
und intercorporéité

Diese bedingte Anonymität des Körpers, die synkretistisch-ungeteilte Sei-
te des körperlichen Seins und die grundsätzliche Koexistenz der sensibles 
ermöglichen eine körperlich-dialektische Beziehung mit anderen, die so-
wohl eine Erfahrung des Gemeinsamen als auch ein erster Moment der 
Erfahrung der:des Anderen ist. Merleau-Ponty beschreibt diese dialekti-
sche Beziehung mit anderen besonders deutlich im Abschnitt zur Sexu-
alität in Phénoménologie de la perception. Merleau-Ponty versteht die 
körperliche Dialektik dort als wechselseitiges Spannungsverhältnis zwei-
er Existenzen (PdW 200). Die:der Eine und die:der Andere sind in ei-
nem gewissen Ausmaß anonym, keine konkreten Subjekte, durch die:den 

193	Auffällig ist, dass Merleau-Ponty hier (unter Anführungszeichen) den Be-
griff »décomplétude« statt jenem der »incomplétude« (Unvollständigkeit) 
verwendet.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179

Andere:n jedoch auch nicht vollständig objektiviert. Wäre die:der Eine 
durch die:den Andere:n vollständig vergegenständlicht, so würde die Di-
alektik ihre Basis (als Spiel von Existenzen) verlieren, und die:der Andere 
wäre »autrui n’est plus la personne par qui je souhaitais d’être reconnu, 
c’est un être fasciné, sans liberté, et qui à ce titre ne compte plus pour 
moi« (PP 192–95)194. Es muss also eine Möglichkeit geben, diese Form 
des teil-anonymen Subjekt-Objekt-Seins aufrecht zu erhalten, etwas das 
Merleau-Ponty durch sein Verständnis des Körpers, der Koexistenz und 
der:des Anderen in seiner Philosophie theoretisch ermöglicht.

En réalité le regard d’autrui ne me transforme en objet, et mon regard 
ne le transforme en objet, que si l’un et l’autre nous nous retirons dans 
le fond de notre nature pensante, si nous nous faisons l’un et l’autre re-
gard inhumain, si chacun sent ses actions, non pas reprises et comprises, 
mais observées comme celles d’un insecte. C’est par exemple ce qui arri-
ve quand je subis le regard d’un inconnu. Mais, même alors, l’objectiva-
tion de chacun par le regard de l’autre n’est ressentie comme pénible que 
parce qu’elle prend la place d’une communication possible. […] Le re-
fus de communiquer est encore un mode de communication. (PP 414)195

Der Blick durch ein Tier, etwa eines Hundes, treffe mich nicht auf diesel-
be Weise. Aber der Blick eines Menschen, auch eines unbekannten, mit 
dem ich noch nie ein Wort wechselte, lässt mich in eine dialektische Si-
tuation mit ihr:ihm eintreten, deren Möglichkeit immer schon in mei-
nem Leben angelegt ist (PdW 411–12).196

194	»[N]icht mehr die Person […;A.S.], von der ich anerkannt werden wollte, 
sondern nur mehr ein [ihrer:]seiner Freiheit beraubtes fasziniertes Wesen, 
das insofern für mich selber nicht mehr zählt« (PdW 199–200).

195	»In Wahrheit macht weder der Blick [der:]des Anderen mich zum Gegen-
stand, noch auch der meine [sie:]ihn, es sei denn, daß [sie:]er wie ich uns 
zurückziehen in den Grund unseres denkenden Wesens, uns beide verwan-
deln in dessen unmenschlichen Blick, und [jede:]jeder in [ihrem:]seinem Tun 
sich nicht aufgenommen und verstanden, sondern beobachtet fühlt wie ein 
Insekt. Das mag etwa eintreten, wenn ich dem Blick eines Unbekannten 
ausgesetzt bin. Doch auch dann noch wird die Objektivierung durch den 
Blick [der:]des Anderen nur darum als peinlich empfunden, weil sie sich an 
die Stelle einer möglichen Kommunikation setzt. […] Noch die verweiger-
te Kommunikation ist eine Weise der Kommunikation.« (PdW 413; Ergän-
zungen A.S.)

196	Diesen Gedanken der wechselseitigen Gespanntheit überträgt Merleau-Ponty 
in seinem späteren Werk auch auf konkretere soziale Beziehungen/Rollen. Da-
rin verbindet sich der Grundgedanken der wechselseitigen existentiellen Ge-
spanntheit mit der Begrifflichkeit des écart und einer differenztheoretischen 
Bedeutungstheorie. Demnach sei das Männliche nur durch das Weiblich (und 
die entsprechenden sozialen Rollen nur in ihrer Relation zueinander) zu ver-
stehen und vice versa. (SuU 281)

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

In Merleau-Pontys mittlerem und spätem Werk verstärkt sich nicht 
nur die Verbindung der sensibles – Welt und Körper – sondern auch die 
Verbindung der sensiblen Körper untereinander oder ineinander (wie 
auch die Figur der Promiskuität zeigt, siehe Kapitel 2.5.2). Begrifflich ge-
fasst wird diese Verbindung durch den Ausdruck der l’intercorporéité197.

Die Wurzeln der intercorporéité liegen in der Koexistenz, der Verbin-
dung der sensibles, insbesondere in la chair (siehe Kapitel 2.5) und der 
mit diesen einhergehenden Anonymität. In seiner letzten Vorlesung zur 
Natur beschreibt Merleau-Ponty die Intersubjektivität als etwas, das aus 
der Interkorporalität hervorgeht. Sie werde nicht »culture qu’en s’ap-
puyant sur la communication sensible – corporelle« (Natu3 340)198. 
Auch wenn Merleau-Ponty konkrete Praktiken als kulturell struktu-
riertes Verhalten beschreibt (und diese daher nicht vorkulturell sind), 
setzt die interkorporelle Kommunikation auf einem Niveau des sensible 
an, die unterhalb konkreter kultureller Strukturierung angesiedelt ist. 
Eine weitere unmittelbare Basis ist im Körperschema als intrasensorielle 
Einheit, als gemeinsames System zwischen mir und anderen zu sehen. 
Letztlich entwickelt Merleau-Ponty die intercorporéité jedoch unmit-
telbar aus der Figur der Doppelberührung. Beschränkt sich die Dop-
pelberührung in Merleau-Pontys frühem Werk auf den eigenen Körper, 
denkt er diese in den 1950ern, vor allem in den späten 1950ern als 
Berührung der Hand der:des Anderen weiter.

Si, en serrant la main de l’autre homme, j’ai l’évidence de son être-là, 
c’est qu’elle se substitue à ma main gauche, que mon corps annexe le 
corps d’autrui dans cette ›sorte de réflexion‹ dont il est paradoxalement 
le siège. Mes deux mains sont ›comprésentes‹ ou ›coexistent‹ parce qu’el-
les sont les mains d’un seul corps: autrui apparaît extension de cette 
comprésence, lui et moi sommes comme les organes d’une seule inter-
corporéité. (S(PhiOmb) 212–13)199

197	Der Begriff der intercorporéité findet sich in Merleau-Pontys unabgeschlos-
senem Werk Le visible et l’invisible (VI), im Vorwort seines Sammelbandes 
Signes (S(Préf), in Merleau-Pontys Vorlesungen zur Natur (Natu3), sowie 
einem Aufsatz mit dem Titel Le Philosophe et son ombre (S(PhiOmb); im 
Kontext dazu steht außerdem L’œil et l’esprit (OE), es handelt sich dabei 
also nur um Schriften, die in der zweiten Hälfte der 1950er entstanden sind. 
Den Begriff intercorporelle verwendet er bereits etwas früher (bspw. als in-
ter-corporelle in MSME 160).

198	»Kultur wird, wenn sie sich auf die sinnlich-leibliche [bzw. sinnlich-körper-
liche; A.S.] Kommunikation stützt« (Natur3 365).

199	»Wenn mir das Dasein eines Anderen dadurch evident ist, daß ich ihm die 
Hand drücke, so deshalb, weil sie sich an die Stelle der linken Hand setzt, 
weil mein Leib [bzw. Körper; A.S.] sich dem des Anderen durch jene ›Art der 
Reflexion‹ einverleibt, deren Sitz er paradoxerweise ist. Meine beiden Hände 
sind ›kompräsent‹ oder ›koexistent‹, weil sie die Hände eines einzigen Leibes 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181

So wie meine eine Hand die andere berührt, die dadurch zur berührten 
Hand wird, so dass ich zugleich berührend und berührt bin, kann ich die 
Hand der:des Anderen berühren und dabei dasselbe Vermögen (puissance) 
der »Vermählung« mit den Dingen (épouser les choses) hervorrufen (VI 
185). Berühre ich mit meiner Hand die Hand der:des Anderen, so verhält 
sich meine Hand zu dieser Hand fast so wie zur eigenen anderen Hand. Es 
zeigt sich, dass nicht nur meine beiden Hände koexistieren, sondern auch 
die Hand der:des Anderen mit meiner. Dabei nehme ich die:den Andere:n 
nicht lediglich als Objekt, als wahrgenommenen Anderen wahr; vielmehr 
nehme ich die:den Andere:n als wahrnehmend wahr (Natu3 281).

Mit dem Konzept der intercorporéité verschiebt sich nun auch die 
Bedeutung des Körperschemas (als intrasensorielle Einheit). Beschränkt 
sich das Körperschema in Merleau-Pontys frühem Werk zunächst auf 
den eigenen Körper, der in Relation zu anderen Körpern tritt, umfasst 
das Körperschema in Merleau-Pontys spätem Werk temporär mehrere 
Körper. Die:der Andere und ich sind, wie das Zitat oben zeigte, »comme 
les organes d’une seule intercorporéité« (S(PhiOmb) 213)200, Organe ei-
nes Körperschemas. Ich kenne die:den Andere:n durch mein Körpersche-
ma und sie:er mich durch das seine. Die Welt nehmen wir gemeinsam 
wahr (co-perception du monde) (Natu3 281). Diese Ausdehnung ist der 
Erweiterung des Körperschemas (als sensomotorische Einheit) auf Ge-
genstände ähnlich.

Dieses Erleben der intercorporéité beschränkt sich nicht auf die Be-
rührung der Hand der:des Anderen, vielmehr zeigt sich Ähnliches im Se-
hen der:des Anderen (S(PhiOmb) 214, Z(PhiScha) 247). Auch wenn das 
Auge sich nicht in dem Sinne selbst sehen kann, wie die Hand sich (be-
ziehungsweise die andere Hand) berühren kann – die Lücke (lacune) zwi-
schen le voyant und le vu größer ist als jene zwischen le touchant und 
le touché –, gibt es für Merleau-Ponty eine gewisse Gemeinsamkeit. Zu-
nächst kann sich das Auge zumindest mithilfe eines Spiegels selbst sehen.

Segment d’invisible incrusté entre l’œil et lui-même comme chose. Ce 
n’est peut-être qu’en autrui que je vois l’œil et cette médiation fait que 
l’œil est surtout voyant, beaucoup plus voyant que vu, chair plus sub-
tile, plus nerveuse. Mais s’il n’était pas visible il ne verrait pas, car il ne 
serait pas point de vue, il n’aurait pas de plans, de profondeur, d’orien-
tation... (Natu3 286)201

[bzw. Körpers; A.S.] sind: Der Andere erscheint durch die Ausdehnung die-
ser ›Kompräsenz‹, er und ich sind wie die Organe einer einzigen Zwischen-
leiblichkeit (intercorporéité).« (Z(PhiScha) 246)

200	»[W]ie die Organe einer einzigen Zwischenleiblichkeit (intercorporéité)« 
(Z(PhiScha) 246).

201	»Es gibt einen Abschnitt von Unsichtbarem, das zwischen dem Auge und 
ihm selbst als Ding abgelagert ist. Ich kann das Auge nur im Anderen sehen, 

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182

Wenn auch nicht im unmittelbaren Sinne der Selbst-Sichtbarkeit (wie es 
bei der Selbst-Berührbarkeit der Fall ist), so ist es dem Auge doch we-
sentlich, auch sichtbar zu sein, sowie dass diese Sichtbarkeit in einer ge-
wissen Reversibilität mit der Sehbarkeit steht. Diese wechselseitige Rela-
tion des Sehens beschreibt Merleau-Ponty schon in seinem Manuskript 
La prose du monde: »je sens qu’on me sent, et qu’on me sent en train de 
sentir, et en train de sentir ce fait même qu’on me sent …« (PM 187).202 
Merleau-Ponty beschreibt also, dass man wechselseitig fühlt, dass man 
von der:dem Anderen fühlend gefühlt wird. Diese Reversibilität des Se-
hens beruht darauf, dass ich ihrem:seinem Sehen beiwohne und sehe, 
dass mein monde sensible auch der monde sensible der:des Anderen ist 
(S(PhiOmb) 214).

Diese wechselseitigen Perspektivenübernahmen tragen, so Merleau-
Ponty, auch zur konkreten Ausformung des Körperschemas bei. »Déjà 
dans mon schéma corporel sont incluses des présentations de moi-mê-
me qui ne s’obtiennent que du point de vue d’autrui (mon visage de 
face): avènement d’une vision de soi est avènement d’autrui (stade du 
miroir).« (MSME 159; siehe auch Saint Aubert 2013: 121)203 Diese Per-
spektiven sind nicht nur die unmittelbaren Perspektiven der:des Ande-
ren, sondern umfassen letztlich auch soziohistorisch instituierte Perspek-
tiven (siehe Kapitel 3).

Die Dialektik und die intercorporéité führen gewissermaßen vom ei-
genen Körper(-schema) zurück in eine Form der gemeinsamen Allge-
meinheit. Merleau-Ponty beschreibt ausgehend von der ›Doppelberüh-
rung‹, dass auch die:der Andere auf andere Weise verstanden werden 
kann als durch Projektion oder ›Introjektion‹ (S(PhiOmb) 212, Natu3 
291). Auch wenn Merleau-Ponty mit der intercorporéité ein Moment der 
Wahrnehmung thematisiert, der eine:n Andere:n mit umfasst, handelt es 
sich dabei nicht um eine Wahrnehmung von anderen im vollen Sinne. In-
tercorporéité meint das Ineinanderfließen von Berührung und Berührt-
Werden, Sehen und Gesehen-Werden, das Ausweiten eines Systems über 

und diese Vermittlung bewirkt, daß das Auge nur im Anderen Sehendes, sehr 
viel mehr Sehendes als Gesehenes ist, subtileres, nervöseres Fleisch [bzw. 
chair, A.S.]. Aber wenn es nicht sichtbar wäre, würde es nicht sehen, denn 
es wäre nicht Blickpunkt, es hätte keine Ebenen, keine Tiefe, keine Orien-
tierung …« (Natur3 303–4).

202	»[I]ch empfinde, daß man mich empfindet und daß man mich empfindend 
empfindet und zudem selbst die Tatsache empfindet, daß man mich empfin-
det …« (Prosa 150).

203	»Bereits in meinem Körperschema sind Darstellungen von mir selbst enthal-
ten, die nur aus der Perspektive der:des Anderen erworben werden können 
(mein Gesicht von vorne): Das Aufkommen der Perspektive auf sich selbst 
ist das Aufkommen der:des Anderen (Spiegelstadium).« (eigene Überset-
zung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183

den eigenen Körper hinaus, nicht die Konfrontation mit einer:einem An-
deren. In dieser Beschreibung zeigt Merleau-Ponty die Erlebbarkeit der 
Reversibilität mit der:dem Anderen. Diese epistemologische Ebene be-
ruht jedoch auf seinen ontologischen Überlegungen des gemeinsamen la 
chair (siehe Kapitel 2.5) sowie den anthropologischen Überlegungen zur 
Koexistenz des Menschen. Einher geht dies mit einer erweiterten Lesart 
des Körperschemas – als gemeinsames System, System von Äquivalen-
zen, das sich nicht auf einen Körper beschränkt. In einer ähnlichen Re-
versibilitätsbeziehung steht der Körper mit der Welt und den Dingen, wie 
Merleau-Ponty anhand des Gefühls beschreibt, dass die Dinge ›mich be-
trachten‹ (OE 31) oder wenn er beschreibt, dass auch die Dinge mich be-
rühren (me touchent), wenn ich sie berühre (Natu3 287).

2.4.4 Exkurs: Die Rezeption der intercorporéité  
in der (deutschsprachigen) Soziologie

Die l’intercorporéité wurde und wird in der Soziologie vielfach rezipiert. 
Auffallend – und zumal rätselhaft – ist jedoch die konkrete Bezugnahme 
auf Merleau-Ponty im Hinblick auf (1) die Werke, die als Referenzen he-
rangezogen werden, (2) das Konzept selbst (also der zitierte Inhalt) und 
(3) die Übersetzung und teilweise Koexistenz mehrerer Begriffe.

In der Rezeption des Konzepts in der deutschsprachigen Soziologie 
lassen sich grob zwei Phasen oder Stränge unterscheiden. Die erste Phase 
war geprägt durch die frühen Publikationen (also Merleau-Pontys eigene 
Publikationen sowie einige Herausgaben von Werken aus dem Nachlass) 
und sie war zumindest mitgetragen durch Personen, die Merleau-Ponty 
direkt kannten oder mit Personen, die ihn kannten, im Austausch stan-
den. Die zweite Phase zeichnet sich vor allem dadurch aus, dass die Ma-
nuskripte, die 1992 an die Bibliothèque Nationale de France übergeben 
wurden, mit in die Rezeption einbezogen werden. Diese Unterscheidung 
ist auch historisch zu verstehen (als aufeinander folgende Phasen), in ei-
nem gewissen Ausmaß jedoch auch als zwei parallel bestehende Strän-
ge, da teils die Rezeption aus der ersten Phase unkritisch und ohne Über-
gang zur Phase zwei fortgeschrieben wird.

Im Kontext der Herausgabe und Übersetzung von Le visible et l’invi-
sible (VI, Das Sichtbare und das Unsichtbare (SuU)) fand auch die inter-
corporéité Einzug in soziologisch-philosophische Diskurse im deutsch-
sprachigen Raum. Bereits in der frühen Rezeption der intercorporéité 
wird mit dem Begriff unterschiedlich umgegangen. So etwa verwendet 
Waldenfels (bspw. Waldenfels 1983: 200) den Begriff der »Zwischen-
leiblichkeit«, ebenso Coenen (bspw. Coenen 1985: 178), der jedoch in 
einem anderen Werk den französischsprachigen Begriff intercorporéité 
verwendet (Coenen 1979: 247). Auch Joas (Joas [1992] 2012: 265) hält 

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184

am französischsprachigen Begriff fest. Meyer-Drawe ([1984] 2001) ver-
wendet – in kritischer Distanz zum Präfix »zwischen« – den Begriff der 
»Interkorporalität«. Die typischen Charakteristika der Rezeption des 
Konzepts in dieser Phase lassen sich am Beispiel von Die Kreativität des 
Handelns von Hans Joas zeigen. Entgegen manch oberflächlicher Be-
trachtung in der jüngeren Zeit setzt sich Joas tiefgründig mit dem Kon-
zept und seiner Bedeutung im weiteren Theoriekontext Merleau-Pontys 
auseinandersetzt. Trotz dieser ersthaften Auseinandersetzung ist die Re-
zeption durch Joas aus heutiger Perspektive dennoch fehlgeleitet, bezie-
hungsweise ist sie nicht in der Lage, das volle Potential des Konzepts zu 
erkennen. So betont Joas die Entwicklung der intercorporéité aus dem 
Konzept des Körperschemas, die Nähe zu Schilder und die philosophi-
sche Weiterentwicklung des Konzepts durch Merleau-Ponty. Er äußert 
dann jedoch seine Bedenken, ob Merleau-Pontys Rezeption von Lacans 
›Spiegel-Erfahrung‹ und meint daher zusammenfassend: »Es ist deshalb 
ein vierter Schritt nötig, der durchaus an Merleau-Pontys Gedanken der 
›intercorporéité‹ anknüpfen kann, aber konsequenter die vorsprachliche 
Kommunikation des Kindes zum Bestandteil einer Erklärung der Kon
stitution des Körperschemas macht.« (Joas [1992] 2012: 265) Diese Er-
weiterung versucht Joas dann mithilfe des amerikanischen Pragmatis-
mus, allen voran den Arbeiten von George Herbert Mead, zu leisten.

Diese teils fehlgeleitete Rezeption (die sich schon daran zeigt, dass Joas 
Merleau-Pontys Schriften, die aus seinen Vorlesungen an der Sorbonne 
entstanden sind, als dessen »Spätwerk« bezeichnet, vor allem aber daran, 
dass er die Bedeutung der (lacanschen) ›Spiegel-Erfahrung‹ für die Ausbil-
dung des (interkorporellen) Körperschemas überschätzt) und die teils un-
zureichende Interpretation in dieser Phase (und bei Joas) scheinen auf An-
schlüsse an damals wesentliche Theoriediskurse (Sozialität, Sozietät), vor 
allem aber auf einen fehlenden Zugang zu Merleau-Pontys Gesamtwerk 
zurückzuführen zu sein. Merleau-Pontys Werke waren damals teils noch 
nicht in das Deutsche übersetzt, vor allem aber waren Merleau-Pontys 
Manuskripte zumindest bis 1992 nur wenigen ausgewählten Personen 
zugänglich. Wesentliche theoretische Überlegungen, die Merleau-Ponty 
in den 1950ern entwickelte und die ihn von seinem Frühwerk zu seinem 
fragmentarischen Spätwerk führten, waren der breiteren Fachcommuni-
ty zumindest bis in die 1990er unbekannt. Die sehr knappe Darstellung 
dieser ersten Rezeptionsphase mag insofern einem Bias unterliegen, als 
die erwähnten Personen großteils auch jene sind, die heute als Autoritä-
ten im Feld weiterhin zitiert werden, mögliche weitere (heute weitgehend 
unbekannte Werke) wurden hingegen nicht beachtet.

Gegenwärtig wird der Begriff der intercorporéité im deutschspra-
chigen Raum primär im Kontext der Soziologie des Körpers und des 
Sports rezipiert. Die Bedeutsamkeit dieses Begriffs im Umfeld dieser Bin-
destrichsoziologie(-n) zeigt sich etwa daran, dass dieser Begriff im 2017 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185

erschienenen, zweibändigen Handbuch Körpersoziologie (herausgegeben 
von Robert Gugutzer, Gabriele Klein und Michael Meuser) einen Eintrag 
in der Rubrik »Grundbegriffe« enthält ((Haller 2017, das gilt auch für 
andere Sammelwerke, wie etwa den 2021 erschienen Sammelband An-
sätze einer Kultursoziologie des Sports) (Meyer 2021)) und der Begriff 
in eigenen Sammelbänden verhandelt wird (bspw. Meyer, Streeck und 
Jordan 2017). Weiterhin koexistieren die Begriffe der Interkorporali-
tät und der Zwischenleiblichkeit. Bedenklich scheint diese Rezeption in 
(1) ihrer Bezugnahme auf Merleau-Pontys Werke, (2) der Beschreibung 
von Merleau-Pontys eigener Verortung und Motivation für dieses Pro-
jekt, (3) in der inhaltlichen Beschreibung und Rezeption des Konzepts.

(1) Auffällig ist, dass als zentrales Referenzwerk in Merleau-Pontys 
Philosophie oftmals (nur oder auch) Phénoménologie de la perception 
genannt wird. Wie die Darstellung der intercorporéité oben zeigt, finden 
sich in Merleau-Pontys Frühwerk wesentliche Gedanken, die später in 
diesem Konzept münden werden, unmittelbar entwickelt hat Merleau-
Ponty die intercorporéité allerdings erst gut zehn Jahre später. Es wäre 
also durchaus gerechtfertigt, wenn man diese Vorläufer und die Entwick-
lung zum endgültigen Konzept thematisieren würde. Eine solche diffe-
renzierte Perspektive findet sich in den gegenwärtigen Verhandlungen 
des Konzepts in den genannten Bindestrichsoziologien kaum. Ohne die 
parallel dazu vollzogenen Entwicklungen – allen voran seine ontologi-
schen Überlegungen/la chair – wäre die Entwicklung von intercorporéi-
té in der gegebenen Form nicht möglich. Dies zeigt eine fehlende Sensi-
bilität für Merleau-Pontys Werkentwicklung (die auch darüber hinaus 
teils irreführend dargestellt wird) und für die Komplexität der Konzep-
tion – inklusive der komplexen Verstrickungen mit anderen Konzepten 
(dies zeigt sich etwa bei Haller 2017204).

(2) Diese fehlende Sensibilität setzt sich in der Beschreibung von 
Merleau-Pontys Projekt fort. Zum einen wird die große Bedeutung der 

204	Haller argumentiert in diesem Beitrag zunächst mit Bezug auf Le philo-
sophe et son ombre, dass die Frage nach dem Subjekt für Merleau-Ponty 
nicht mehr relevant sei (eine Aussage, die schon als solche in Frage zu stel-
len ist). Anschließend meint sie weiter – und nun mit Bezug auf Phénomé-
nologie de la perception: »Merleau-Ponty diskutiert jedoch auch weiterhin 
das Problem des Solipsismus« (Haller 2014: 171; Hervorhebung A.S.). Der 
Aufsatz Le philosophe et son ombre stammt aus den letzten Monaten des 
Jahres 1958, er entstand also zu einer Zeit, als Merleau-Ponty mit und an ei-
nem ganz anderen begrifflichen und konzeptuellen Inventarium arbeitet (la 
chair, l’intercorporéité), als dies in seiner Habilitationsschrift der Fall war 
(der Terminus »weiterhin« ist werkchronologisch eindeutig irreführend). 
Auch wenn Merleau-Pontys Philosophie keinem radikalen Wandel unter-
lag, handelt es sich 1958 um eine sehr viel reifere Philosophie, als dies Mit-
te der 1940er-Jahre der Fall war. Seine Perspektiven und Fragestellungen 

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186

intercorporéité in Merleau-Pontys Philosophie betont und die Stellung 
dieses Konzepts dadurch potenziell überschätzt, so etwa wenn Meyer ar-
gumentiert: »Mit seiner Leibphänomenologie – darunter prominent der 
Begriff der Interkorporalität – hat Maurice Merleau-Ponty vielfältige An-
regungen für die Körpersoziologie und die Kultursoziologie des Sports 
[dies ist der Inhalt des hier zitierten Sammelbands; A.S.] produziert« 
(Meyer 2021: 153). Die ›Prominenz‹ des Begriffs der intercorporéité in 
Merleau-Pontys Philosophie scheint prima facie nicht gegeben und müss-
te zumindest argumentiert und in Relation zu verwandten Konzepten ge-
setzt werden. Zum anderen ist die Darstellung von Merleau-Pontys Ver-
ortung im Feld der Philosophie/Phänomenologie teils fragwürdig. Dies 
ist etwa der Fall, wenn die Differenz zu Husserl überzeichnet oder eine 
Abgrenzung zu seinem Solipsismus oder Dualismus gar als Motiv für 
Merleau-Pontys Arbeit angesehen wird (bspw. Haller 2017). Dies ist 
insofern bedenklich, als Merleau-Ponty seine Überlegungen zur inter-
corporéité explizit in positiver Auseinandersetzung mit Husserls Ideen 
II entwickelte. Andere Autor:innen stellen die Beziehung von Merleau-
Ponty zu Husserls Philosophie produktiver dar (bspw. Meyer 2021: 155).

(3) Die zentrale Frage ist jedoch jene nach der inhaltlichen Rezep-
tion des Konzepts. In seinem einführenden Überblickswerk zur Sozio-
logie des Körpers argumentiert Gugutzer, dass Merleau-Ponty zwar in 
dieser Bindestrichsoziologie der meistzitierte ›Leibphilosoph‹ ist, dass 
diese Rezeption jedoch selten weiter gehe, als seine Zurückweisung 
des ›Körper-Geist-Dualismus‹ zu übernehmen (Gugutzer 2015b: 186–
87). Diese Aussage deckt sich mit dem Eindruck, dass trotz der Pro-
minenz seines Namens auch Merleau-Pontys Konzept der intercorpo-
réité eher genannt und frei weiterentwickelt als systematisch rezipiert 
wird. Die inhaltlichen Lesarten des Konzepts lassen sich nicht leicht 
zusammenfassen, zumindest folgende vier Linien lassen sich jedoch 
identifizieren.

•	 Eine gewisse Nähe zur Frage der Sozialität wird aus der ersten Phase 
der Rezeption übernommen. So beschreibt Haller Interkorporalität 
bspw. als »kleinste Einheit der Sozialität« (Haller 2014: 171). Meyer 
meint, das Konzept formuliere »eine basale Dimension des Sozia-
len« (Meyer 2021: 153), die sozialer Differenzierung vorausgehe. 
Interkorporalität wird so auch als anthropologische Voraussetzung 

haben sich gewandelt. Es ist keineswegs falsch, ein Konzept auf diese Weise 
durch einen Rückgriff auf ein früheres Werk zu ergänzen oder auch ein Ar-
gument abzuschwächen, aber es bedarf eines Gefühls für die Entwicklung 
von Werk und Autor, für den Kontext, in dem ein Konzept und Aussagen 
stehen. Diese Sensibilität vermisst man jedoch in der genannten Argumen-
tation von Haller (deren Beitrag hier nun paradigmatisch für ein allgemei-
neres Problem steht).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


187

für konkretere Formen der Intersubjektivität und grundlegende 
Eigenschaft des menschlichen Zur-Welt-Seins verstanden (Haller, 
Meyer). Die Stellung der:des Einzelnen in Relation zur Allgemein-
heit bleibt jedoch oft vage und teils widersprüchlich.

•	 Allgemein wird das Konzept der Interkorporalität verkürzt dar-
gestellt. So wird etwa argumentiert, dass Merleau-Ponty versuche, 
ein erkenntnistheoretisches Problem (der Intersubjektivität bezie-
hungsweise des Solipsismus) zu lösen (Haller), dass es sich um et-
was rein Situatives (eine situative Gestalt, Arrangement, Konfigura-
tion) handle (Cekaite/Mondada 2021).

•	 Wohl auch, weil das Konzept nicht in seinem breiteren Theorie-
kontext zitiert wird, bleibt die Ebene, auf der Interkorporalität an-
zusiedeln ist, unpräzise. Man spricht von einer anthropologischen 
Konzeption, von der »Bedingung der Möglichkeit« (für Handlungs-
fähigkeit, Intersubjektivität), jedoch auch von (nicht solipsistischer) 
Erfahrung. Der Weg hin zu Merleau-Pontys ontologischen Überle-
gungen wird nicht beschritten. 

•	 Teils wird Interkorporalität schlicht zum Stichwort, das in Calls, 
Abstracts und Texten genannt, aber nicht weiter diskutiert wird.

Auch in den neueren Diskursen begegnet man verschiedenen Begriff-
lichkeiten, wenn auch vermehrt von Interkorporalität gesprochen wird. 
Einen eigenwilligen Weg wählt Robert Gugutzer, der intercorporéité als 
Zwischenleiblichkeit übersetzt und sich in der Entwicklung dieses Kon-
zepts auf Merleau-Ponty beruft und damit meint, dass menschliches 
Handeln immer körperlich und leiblich ist, und mehrere Handelnde be-
ziehen sich aufeinander mittels der Medien des Leibes und des Körpers. 
Daraus folge:

Ausgehend von der soziologischen Grundannahme, dass Sozialität dort 
beginnt, wo zwei menschliche Subjekte in eine Beziehung miteinander 
treten, Sozialität deshalb auf einer basalen Ebene als Inter-Subjektivität 
konstituiert wird und es das ›ontologische Primat der Wahrnehmung‹ 
(Merleau-Ponty) gibt, lässt sich sagen, dass Intersubjektivität gleichbe-
deutend ist mit leiblicher Intersubjektivität beziehungsweise mit Zwi-
schenleiblichkeit. (Gugutzer 2015b: 146–47)

Zwischenleiblichkeit sei zudem eine »konkrete, leibliche Kommunikati-
onsform« (Gugutzer 2015b: 147). Auf den Spuren von Goffman (sowie 
Raab/Soeffner (2005)) stellt Gugutzer der so verstandenen Zwischen-
leiblichkeit die Interkorporalität zur Seite, die ebenfalls eine »konstitu-
tive Bedingung von Interaktionen« sei. Diese fasse den Körper als »in-
terkorporalen Zeichenträger«.

Diese vielschichtige Rezeptionsgeschichte ließe sich etwas pole-
misch folgendermaßen zusammenfassen: In der soziologischen Rezep-
tion gibt es zwar einen formalen, aber wenig inhaltlichen Bezug zu 

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188

Merleau-Pontys Konzept der intercorporéité. Dies soll heißen: Merleau-
Ponty wird namentlich als zentrale Referenz genannt, seine Werke wer-
den zitiert. Der inhaltliche Bezug ist jedoch rätselhaft im Hinblick auf 
(1) die Bezugnahme auf Merleau-Pontys Werke, (2) die Beschreibung
von Merleau-Pontys eigener Verortung und Motivation für dieses Pro-
jekt, (3) in der inhaltlichen Beschreibung und Rezeption des Konzepts
und (4) die Übersetzung. Es hat sich in dieser komplexen Rezeptions-
geschichte offensichtlich ein Konzept oder Begriff entwickelt, der oder
das für die Körpersoziologie, Sportsoziologie, Soziologie des Tanzes etc.
produktiv ist und dem Verstehen sowie Beschreiben sozialer Phänomene
dient. Dabei scheint das Konzept (und scheinen die Bezüge) ein Eigen-
leben gewonnen zu haben (wie sich etwa an der gängigen Praxis zeigt,
dass als zentrales Referenzwerk für die Interkorporalität Phénoménolo-
gie de la perception angegeben wird). Offen bleiben die Fragen, wie sich
Merleau-Pontys Konzeption der Interkorporalität (im Zusammenspiel
mit den damit notwendigerweise verbundenen Konzeptionen) in einem
umfangreicheren Sinne für eine empirische soziologische Arbeit zugäng-
lich machen ließe und zu welchen Ergebnissen eine Analyse, die in einem
weitreichenderen Sinne auf Merleau-Pontys Philosophie zurückgreifen
würde, gelangen würde.

2.4.5 Koexistenz, intercorporéité und Distanz

Koexistenz und intercorporéité sind mit dem Problem der Nähe und Dis-
tanz verknüpft. Auch wenn die Koexistenz als grundlegender Umstand 
des gemeinsamen (und relationierten) Seins der sensibles nicht örtlich 
und räumlich gebunden ist, sind die Wahrnehmung der Koexistenz und 
die intercorporéité, so wie Merleau-Ponty sie zunächst entwirft, doch an 
eine gewisse Form der Nähe gebunden. Insbesondere die intercorporéité 
wurde von der ›unmittelbaren‹ Nähe ausgehend entwickelt, beginnen 
Merleau-Pontys Überlegungen doch mit der Doppelberührung meiner 
beiden Hände, die er dann anhand der wechselseitigen Berührung meiner 
Hand mit jener der:des Anderen weiterdenkt. Das wechselseitige Sehen 
lässt bereits in Merleau-Pontys eigenen Überlegungen eine größere Dis-
tanz zu. Als ein Moment des ›Beiwohnens‹ des Sehenden-Sehens der:des 
Anderen bleibt es jedoch sehr wohl an eine gemeinsame Situation gebun-
den, in der ich sehe, wie sie:er meine Dinge sieht. Merleau-Ponty spricht 
von einem größeren Abstand (lacune, Natu3 286) zwischen le voyant et 
le vu als dies bei der doppelseitigen Berührung der Fall ist. Diesen grö-
ßeren Abstand beschreibt er jedoch nicht im positiven Sinne als Mög-
lichkeit, sondern als andere Qualität, die indes eine geringere Unmittel-
barkeit zu implizieren scheint. Der Fall der Begegnung auf Distanz wirft 
allerdings die Frage auf, welche Nähe nötig ist, um die Koexistenz und 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189

intercorporéité erleben zu können. Diese Frage ist vorerst – auf die Gren-
zen dieser Trennung wird abschließend eingegangen – für das Sehen und 
Berühren getrennt zu diskutieren.

Die Reversibilität des Sehens – ich sehe die:den Andere:n sehend, wie 
sie:er mich sehend sieht – ist gegenwärtig über räumliche Distanzen hin-
weg dehnbar. Die teilweise Entkoppelung von der Räumlichkeit ist der 
Möglichkeit zur unmittelbaren Übertragung von Bildern geschuldet. 
Dies ist, entgegen anderen bereits diskutierten Fällen, eine neuere Ent-
wicklung, da diese Reversibilität der zeitgleichen gegenseitigen Sichtbar-
keit und des zeitgleichen gegenseitigen Sehens bedarf (was beispielswei-
se bei dem Versenden von Fotos oder von Videomaterial nicht der Fall 
ist). Insofern wurde diese Reversibilität erst durch die Videotelefonie er-
möglicht. Die Videotelefonie verändert die Qualität dieser auf dem Se-
hen beruhenden intercorporéité jedoch auf zumindest drei Weisen: (1) 
Merleau-Ponty beschreibt, dass die Reversibilität des Sehens auf zwei 
Arten möglich ist: Zum einen kann ich diese im Wechsel mit der:dem 
Anderen erfahren, zum anderen kann ich sie in einem gewissen Ausmaß 
erfahren, wenn sich mein Auge ›selbst‹ im Spiegel sieht. Die Videotele-
fonie bringt diese beiden Aspekte zusammen, indem sie mir ermöglicht 
– mich oftmals dazu zwingt – nicht nur die:den Andere:n sehend zu se-
hen, sondern auch mich (am Bildschirm) sehend zu sehen. Auf dieser 
reinen Ebene des wechselseitigen voyant-vu hat die Videotelefonie die 
Reversibilität also intensiviert, indem sie ihre beiden Weisen zusammen-
fallen lässt. (2) Zugleich erlebt die intercorporéité auf der Ebene des Se-
hens durch die Videotelefonie gegenüber der unmittelbaren Begegnung 
Einbußen, denn auch wenn dabei die Augen (die eigenen und die der 
anderen) im Vordergrund stehen, so wird in der unmittelbaren räumli-
chen Situation doch ein größerer Ausschnitt des Körpers mit sichtbar, 
als dies in einer Videokonferenz der Fall ist. Darin ist jedoch zunächst 
keine unmittelbare Notwendigkeit (und daher auch keine notwendige 
Qualitätsreduktion) zu sehen, denn auch in unmittelbar-räumlich-na-
hen Begegnungssituationen können wir teilweise nur einen kleinen Aus-
schnitt des Körpers der:des Anderen erfassen (etwa weil sie:er zu nah 
vor mir steht oder weil wir beide an einem Tisch sitzen, der große Teile 
unserer Körper verdeckt). Unmittelbare Einschränkungen ergeben sich 
jedoch durch potenzielle Instabilitäten (Internetverbindung, Software, 
Hardware, Elektrizität etc.) sowie durch die Möglichkeit, der:dem An-
deren den Blick zu versperren – die Kamera abzuschalten. (3) Die Re-
versibilität ist jedoch auch dadurch beschränkt, dass das, was wir beide 
gemeinsam sehen, auf einen engen Ausschnitt begrenzt ist. Bei richtigem 
Winkel (der Kamera und des Blicks) sehen wir beide den Stift, den ich 
in meinen Händen halte, dahingegen bleibt ihr:ihm mein Bildschirm, so 
wie er sich äußerlich darstellt, gänzlich verborgen. Auch diese Begren-
zung ist allen Begegnungssituationen wesentlich (so kann sie:er auch 

COEXISTENCE UND INTERCORPORÉITÉ

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190

in der unmittelbaren Begegnungssituation nicht aktiv sehen, was hinter 
ihr:ihm ist, was ich sehr gut sehend wahrnehmen kann und vice versa); 
dieser begrenzte Ausschnitt scheint jedoch kleiner, der Spielraum für eine 
gemeinsame wahrnehmende Reversibilität mit der Welt (wir sehen die 
(uns ›sehende‹) Pflanze daneben gemeinsam) in der unmittelbaren Be-
gegnungssituation größer.

Die Reversibilität der Berührung auf Distanz lässt sich paradigmatisch 
anhand des Beispiels einer Tanz-Probe über Zoom (Neubert 2021) de-
monstrieren.205 Zwei Aspekte der intercorporéité auf Distanz lassen sich 
anhand dieser Studien zeigen:

(1)	 Ausgangspunkt der ›Verlagerung‹ der Begegnungen zum Zwecke 
der Tanzvermittlung und Tanzproben in Online-Räume waren, in 
diesem konkreten Fall, die Vorgaben durch die Maßnahmen zur 
Eindämmung der SARS-COV2-Pandemie (nicht etwa ein Verlan-
gen danach, etwas Neues auszuprobieren). Am Beginn stand also 
die Frage »Wie können wir weitermachen?« (Neubert 2021: 273) 
Dabei wurde die Arbeit über Videokonferenztools nie als voll-
wertiger Ersatz für die gewöhnlich kopräsente Arbeit angesehen, 
sondern als Überbrückung. Ein Tänzer beschreibt diese als »die 
Möglichkeit, die wir hatten und (.) es hat funktioniert, dass es 
nicht abgestorben ist« (ebd. 274; Zitat i.O.). Ziel war es, dass die 
gemeinsame Arbeit irgendwie aufrechterhalten werden konnte – 
als Vorbereitung auf die Rückkehr zum gemeinsamen Tanzen in 
Kopräsenz. Der vorbereitende Charakter der Proben manifestier-
te sich vor allem darin, dass die gemeinsame Online-Arbeit zwar 
als gemeinsame Arbeit, zugleich aber auch als gemeinsame Arbeit 
vereinzelter Individuen – »Ich hier, du dort« (ebd. 276; Zitat i.O.) 
– erlebt wurde. Körperliche Vermittlung sei auf diese Weise nicht 
möglich. Insofern meint eine Tänzerin, sie hätten eine bestimmte 
Choreographie noch nie »erlebt zusammen«, sondern »nur on-
line« (ebd. 277). Fehlend war also die gemeinsame, räumlich nahe 
körperliche Koexistenz oder die intercorporéité, die in diesem Fall 
nicht notwendigerweise eine Berührung, aber doch eine gemein-
same Körperarbeit ist, die in dieser Reversibilität mit dem Körper 
von anderen miterlebt werden kann.

(2)	 Neubert beschreibt, dass die Online-Arbeit der Tanzenden teils 
stärker auf Vorstellungen und Erinnerungen beruhte als auf dem 
unmittelbaren Erleben (über die Videokonferenzsoftware oder auf-
gezeichnete Videos). Sie zeigt, dass die gebotenen Möglichkeiten 

205	Es handelt sich dabei um eine qualitative Studie (autoethnographische Be-
obachtungen zu Online-Video-Unterricht und Expert:inneninterviews) zu 
zeitgenössischem Tanz und zeitgenössischer Tanzvermittlung über Video-
konferenztools, die Anfang 2021 durchgeführt wurde.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191

sinnlicher Wahrnehmung – sehen und hören – nicht hinreichend 
waren, um in einem vollen Sinne in eine intercorporéité einzutre-
ten und für die Arbeit teils sogar als hinderlich empfunden wur-
den.

Das Tanzen funktioniert auch mit ’ner Kommunikation mit den anderen 
Leuten und (.) man muss das spüren irgendwie und den anderen Kör-
per wahrnehmen, obwohl das […] eine Distanz im Raum ist, aber man 
sieht ihn viel besser und jetzt auf dem Rechner sieht man halt den Kör-
per nicht, man sieht zwar die kleinen Bildchen, aber (.) kann sich auch 
nicht anregen lassen oder nicht weitertreiben lassen, wo ich vielleicht 
die Bewegungssprache des anderen//ja// (.) und das fehlt mir so ’n biss-
chen (Neubert 2021: 274; Zitat i.O.).

Körperliche ›Kommunikation‹, ein gemeinsames être chair, sich in Re-
versibilität gegenseitig und gemeinsam die Welt spüren, war den Tän-
zer:innen während der Online-Proben nicht möglich. Tanzproben basie-
ren vor allem auf dem Visuellen. In Videokonferenztools konnten sich 
die Teilnehmenden jedoch »gegenseitig nicht gut sehen« (Neubert 2021: 
275; Hervorhebung i.O.); einerseits aufgrund der kleinen ›Kacheln‹, an-
dererseits »bewirkt die notwendige Konzentration auf den Sehsinn eine 
ungewollte Dominanz von entstehenden Bildern von Bewegungen und 
nicht (wie üblich) von Bewegungen und Bewegungsqualitäten, die man 
umfassend und mit allen Sinnen wahrnimmt« (ebd. 275–76; Hervorhe-
bung i.O.). Tänzer:innen reagierten darauf, indem sie entweder »erlern-
t[en], durch das digitale Bild, durch den Bildschirm hindurchzusehen« 
oder die Kamerafunktion wurde gestoppt (abgeschaltet, abgeklebt) (ebd. 
276). Auch wenn es sich bei dieser Studie um die Untersuchung eines 
spezifischen empirischen Phänomens unter einer begrenzten Gruppe von 
Personen handelt und die Ergebnisse nicht für alle Formen von Video-
konferenzen generalisiert werden können, zeigt dieser Fall doch, dass 
dem Erleben der:des Anderen und der Wechselseitigkeit mit anderen in 
Online-Begegnungen Grenzen gesetzt sind. Auch jene Form der Rever-
sibilität, deren Einschränkung nicht offensichtlich ist (Videokonferenz-
tools wurden für die zusätzliche Übertragung von Bild neben der bereits 
bekannten Übertragung von Ton geschaffen), das voyant-vu, konnte von 
den Tänzer:innen nicht vollständig gelebt und erlebt werden.

2.5 La chair: Die Tiefe der Beziehung der sensibles

Die vergangenen Kapitel haben die verschiedenen Facetten der Bezie-
hung der sensibles beleuchtet. Merleau-Ponty entwickelt seine Philoso-
phie dieser Beziehung, wie bislang eher am Rande durchgeschienen ist, 
in seinem Spätwerk wesentlich weiter. ›Tiefe‹ steht in diesem Kontext 

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192

zugleich für zwei Momente: zum einen für die Enge oder Festigkeit die-
ser Beziehung sowie für das genuin gemeinsame Element von Mensch 
und Welt, wie Merleau-Ponty sie durch sein spätes Konzept von la chair 
beschreibt, und zum anderen für la profondeur als eine weitere Dimen-
sion von Räumlichkeit und Sein.

2.5.1 La chair du corps et du monde

Wie lässt sich dieser komplexe Stoff chair, der (das wurde eingangs ge-
sagt, siehe Kapitel 2.2.1) weder als ›Fleisch‹ noch als Leib zu übersetzen 
ist, begreifen? Mit la chair meint Merleau-Ponty, dreierlei: (1) la chair 
des Körpers (der zugleich Ding unter Dingen und mein Blickpunkt auf 
die Dinge ist) (Natu3 287, VI 192); (2) »la chair du monde, le sensible« 
(Natu3 286, VI 192), also la chair der Dinge und der Welt inklusive 
des Sichtbaren und Unsichtbaren, des Seins inklusive seiner Tiefe (pro-
fondeur); (3) la chair als gemeinsamer Stoff von Welt und Mensch, der 
es zulässt, dass die Dinge »sont faites de la même étoffe que le schéma 
corporel« (Natu3 287)206. La chair steht also auch für die Ungeteiltheit 
(und zugleich Separation) des Seins des Körpers und der Welt. In diesem 
letzteren Sinne ist la chair Reversibilität oder enveloppement réciproque 
(Natu3 286–87), ein Begriff, der bereits für die intercorporéité entschei-
dend ist (vgl. Dupond 2008: 18).

Auch wenn Merleau-Ponty mittels la chair eine veränderte Ontologie 
(die – siehe Punkt 3 – die Trennung von Subjekt und Objekt, von Welt 
und mir aufhebt, ohne uns gleichzusetzen) entwickelt, bleibt er in einem 
gewissen Ausmaß seiner Perspektive – jener der Wahrnehmung aus der 
Ersten-Person-Perspektive – treu.

(1) Der Begriff la chair ist schon auf der Ebene seiner ersten Bedeu-
tung – la chair des Körpers – diffizil: Einerseits, das wurde eingangs be-
reits gesagt, verbirgt sich darin der deutsche und somit auch Husserls 
Leibbegriff (Dupond 2008: 17), auch wenn Merleau-Ponty in seiner Be-
griffsentwicklung nicht explizit daran anschließt207, andererseits entwi-
ckelt Merleau-Ponty einen sehr spezifischen Begriff von la chair, der über 
den klassischen Leibbegriff hinausgreift. Auch wenn Merleau-Ponty den 

206	»[S]ind aus demselben Stoff gemacht wie das Körperschema« (Natur3, 304).
207	Merleau-Ponty übernimmt nicht einfach Husserls Leibbegriff, vielmehr geht 

sein Begriff la chair aus einer Auseinandersetzung mit diesem hervor (Saint 
Aubert 2008: 12). Das will heißen, dass Merleau-Ponty zwar teilweise den Be-
griff »chair« zur Übersetzung von »Leib« verwendet (bspw. in Le philosophe 
et son ombre wo Merleau-Ponty dem Begriff »dans sa chair« den deutschen 
Begriff »leibhaft« hinzufügt (S(PhiOmb) 211)), dass sich Merleau-Ponty je-
doch keinesfalls darauf beschränkt Husserls Leibbegriff zu zitieren, sondern 
eine genuin eigene Ausarbeitung des Begriffs entwickelt.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193

Begriff la chair im Sinne des chair des Körpers ab Anfang der 1950er 
vereinzelt verwendet, wird er erst in seinem Spätwerk (VI, S(Préf), OE, 
S(PhiOmb), Natu3) wirklich bedeutsam. La chair steht nicht nur für den 
Körper oder den ›Leib‹, der Begriff ersetzt also nicht einfach jenen des 
corps. Merleau-Ponty expliziert, dass la chair nicht für die klassische 
Verbindung von Körper und Geist, der in den Körper hinabsteigt, steht 
(Natu3 271). Im Gegenteil, Merleau-Ponty verwendet weiterhin auch 
den Begriff le corps (bspw. S(PhiOmb) 211). La chair ist ›größer‹, ist um-
fangreicher als le corps: »la chair est l’étoffe commune du corps voyant 
et du monde visible, pensés comme inséparables, naissant l’un à l’autre, 
l’un pour l’autre, d’une ›déhiscence‹ qui est l’ouverture du monde.« (VI 
190, zitiert nach Dupond 2008: 17)208 La chair ist dabei gewissermaßen 
der ›Leib‹, der sich als sinnliches Element mit dem sinnlichen Element 
Welt überlappt, der diesem Element gegenüber offen ist und sie in seinen 
Kreislauf, sein System mitaufnehmen kann (Natu3 286). Es ist also die 
konsequente Fortsetzung der bei Merleau-Ponty immer schon vorhande-
nen Idee einer engsten Verbindung der sensibles.

(2) Ebenso wie für den Körper steht la chair für die Welt. »[L]e sen-
sible est la chair du monde, i.e. le sens dans l’extérieur« (Natu3 280)209. 
Diese Seite von la chair beschreibt Merleau-Ponty auch als être brut oder 
être perҫu (Natu3 272). Da la chair aber nicht nur chair du monde, son-
dern auch meines – ma chair – ist, ist la chair nicht mit der Welt gleich-
zusetzen oder auf diese zu reduzieren (wie Punkt 3 zeigen wird) (siehe 
bspw. VI 192).

(3) Merleau-Pontys Begriff von la chair ist in mehrerlei Hinsicht nicht 
naiv: Er löst durch diesen Begriff weder Körper noch Welt auf:

Où mettre la limite du corps et du monde, puisque le monde est chair? 
Où mettre dans le corps le voyant, puisque, de toute évidence, il n’y a 
dans le corps que des ›ténèbres bourrées d’organes’, c’est-à-dire du visi-
ble encore? Le monde vu n’est pas ›dans‹ mon corps, et mon corps n’est 
pas ›dans‹ le monde visible à titre ultime: chair appliquée à une chair, le 
monde ne l’entoure ni n’est entouré par elle. Participation et apparente
ment au visible, la vision ne l’enveloppe ni n’en est enveloppée défini-
tivement. La pellicule superficielle du visible n’est que pour ma vision 
et pour mon corps. Mais la profondeur sus cette surface contient mon 
corps et contient donc ma vision. Mon corps comme chose visible est 
contenu dans le grand spectacle. Mais mon corps voyant sous-tend ce 
corps visible, et tous les visibles avec lui. (VI 182)210

208	Diese Quelle konnte in VI/SuU nicht verifiziert werden.
209	»Das Empfindbare ist das Fleisch der Welt, d. h. der im Außen liegende 

Sinn.« (Natur3 297)
210	»Wo sollen wir die Grenzen zwischen Leib [bzw. Körper] und Welt ansetzen, 

wenn die Welt Fleisch [chair] ist? Wo innerhalb des Leibes [bzw. Körpers] 
soll der Sehende angesiedelt werden, wo es doch offensichtlich im Leib [bzw. 

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194

Vielmehr als die Trennung strickt aufzulösen, betont Merleau-Ponty die 
genuine Verbindung der beiden sensibles. Zunächst einmal ist es la chair 
des Körpers, das uns la chair der Welt verstehen lässt (Natu3 280). Der 
Körper ist ›Empfindbarkeit‹ (deutsch i.O.), und die Dinge sind in ihm 
impliziert (Natu3 271). Dies beschreibt Merleau-Ponty auch als Einhül-
len (enroulement) des sehenden Körpers durch das Sichtbare, des berüh-
renden Körpers durch das Berührbare. Dies zeige sich besonders dann, 
wenn der Körper sich sieht und berührt, wie er dabei ist, die Dinge zu 
sehen und zu berühren, mit anderen Worten, wenn das voyant-vu ein Se-
hen und Gesehen-Werden des (etwas anderes) sehend-berührenden Kör-
pers ist (VI 191–92, SuU 191).211

Merleau-Ponty nimmt sich vor (das hätte Le visible et l’invisible, ein 
Werk, das Merleau-Ponty nicht mehr zum Abschluss bringen konnte, 
wohl unter anderem leisten sollen), zu zeigen, dass la chair ein Grund-
begriff ist, der nicht auf zwei Substanzen zurückzuführen ist oder aus 
diesen besteht (VI 185). La chair ist nicht Materie (verstanden etwa als 
Summe von Seinsteilchen), es (und auch das Sichtbare) ist nicht psychi-
sches Material, keine Vorstellung, keine (geistige) Tatsache, nicht Geist, 
nicht Substanz; es ist nicht gebunden an Raum und Zeit, Element (élé-
ment; i.O. in Anführungszeichen), so wie man den Begriff klassischerwei-
se verwendet, wenn man von Wasser, Luft, Erde und Feuer spricht (VI 
183–84; VI 191). Mit Bezug auf Husserls Ideen II meint Merleau-Ponty 
in seinem späten Aufsatz Le philosophe et son ombre:

Entre les mouvements de mon corps et les ›propriétés‹ de la chose qu’ils 
révèlent, le rapport est celui du ›je peux‹ aux merveilles qu’il est en son 

Körper] nur ›eine mit Organen angefüllte Finsternis‹, also selbst wiederum 
Sichtbares gibt? Die gesehene Welt ist nicht ›in‹ meinem Leib [bzw. Körper], 
und mein Leib [bzw. Körper] ist letztlich nicht ›in‹ der sichtbaren Welt: als 
Fleisch [chair], das es mit einem Fleisch [chair] zu tun hat, umgibt ihn we-
der die Welt, noch ist sie von ihm umgeben. Als Teilhabe und als Verwandt-
schaft mit dem Sichtbaren umfaßt das Sehen dieses nicht, noch wird es von 
diesem endgültig umfaßt. Die oberflächliche Haut des Sichtbaren besteht 
nur für mein Sehen und für meinen Leib [bzw. Körper]. Aber die Tiefe unter 
dieser Oberfläche enthält meinen Leib [bzw. Körper] und also auch mein 
Sehen. Mein Leib [bzw. Körper] als sichtbares Ding ist im großen Schau-
spiel mitenthalten. Aber mein sehender Leib [bzw. Körper] unterhält diesen 
sichtbaren Leib [bzw. Körper] und mit diesem alles Sichtbare.« (SuU 182; 
Ergänzungen A.S.)

211	Das chair »est l’enroulement du visible sur le corps voyant, du tangible 
sur le corps touchant, qui est attesté notamment quand le corps se voit, se 
touche en train de voir et de toucher les choses, de sorte que, simultanément, 
comme tangible il descend parmi elles, comme touchant il les domine toutes 
et tire de lui-même ce rapport, et même ce double rapport, par déhiscence 
ou fission de sa masse.« (VI 191–92)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


195

pouvoir de susciter. Il faut bien pourtant que mon corps soit engrené 
lui-même sur le monde visible: son pouvoir, il le tient justement de ce 
qu’il a une place d’où il voit. C’est donc une chose, mais une chose où 
je réside. Il est, si l’on veut, du côté du sujet, mais n’est pas étranger à 
la localité des choses: entre lui et elles, le rapport est celui de l’ici abso-
lu au là, de l’origine des distances à la distance. (S(PhiOmb) 209–10)212

La chair ist in diesem Sinne eine chose générale, ein »generelles Ding« 
(SuU 184, VI 184). Als solches ist es ein Element des Seins (›élément‹ de 
l’Être). La chair ist das milieu formateur (formendes Milieu) für Sub-
jekt und Objekt (VI 193). Als solches ›inauguriert‹ la chair Örtlichkeit 
und Räumlichkeit sowie Möglichkeit und Anspruch des Tatsächlichen 
(VI 184, SuU 184). La chair greift über das Sichtbare hinaus und lässt 
auch das Unsichtbare und das aktuell nicht Sichtbare sein (VI 184)213.

Wahrnehmung ist demnach als eine Falte (pli) oder Höhlung (cavité) 
im Sichtbaren zu verstehen, die mit dem – ebenfalls sichtbaren – Körper 
in einer unweigerlichen Verbindung als gemeinsames chair stehen (VI 
192). Mein chair ist eingehüllt durch ein allgemeineres, anonymes chair, 
das sich jedoch auch in meinem chair in Spuren wiederfindet (Saint Au-
bert 2013: 114). Dabei ist chair nicht Kontingenz, nicht Chaos, sondern 
Textur (texture) (VI 192).

Visible et mobile, mon corps est au nombre des choses, il est l’une d’elles, 
il est pris dans le tissu du monde et sa cohésion est celle d’une chose. Mais, 
puisqu’il voit et se meut, il tient les choses en cercle autour de soi, elles 
sont une annexe ou un prolongement de lui-même, elles sont incrustées 
dans sa chair, elles font partie de sa définition pleine et le monde est fait 
de l’étoffe même du corps. (OE 19)214

212	»Zwischen den Bewegungen meines Körpers [Körpers i.O.] und den ›Eigen-
schaften‹ der Sache, die sie enthüllen, besteht die Beziehung des ›Ich kann‹ 
zu den Wundern, die er hervorzurufen vermag. Und doch muß mein Leib 
[bzw. Körper; A.S.] selbst mit der sichtbaren Welt verschränkt sein: Seine 
Fähigkeit bezieht er gerade von daher, daß er einen Standort hat, von dem 
aus er sieht. Er ist also eine Sache, aber eine Sache, der ich innewohne. Er 
steht, wenn man will, auf seiten des Subjekts, aber ist der Örtlichkeit der 
Sachen nicht fremd: Zwischen ihm und ihnen besteht eine Beziehung des 
absoluten Hier zum Dort, des Ursprungs aller Entfernung zur Entfernung.« 
(Z(PhiScha) 242–43)

213	Zu einer gegenwärtigen Ontologie mit und nach Merleau-Ponty siehe Em-
manuel de Saint Aubert (bspw. 2006, 2013).

214	»Sichtbar und beweglich zählt mein Körper zu den Dingen, ist eines von ih-
nen, er ist in dem Gewebe der Welt gefangen, und sein Zusammenhalt ist der 
eines Dinges. Da er aber sieht und sich bewegt, erfaßt er die Dinge in seinem 
Umkreis, sie bilden einen Anhang oder eine Verlängerung seiner selbst, sie 
sind seinem Fleisch eingeprägt (incrustées dans sa chair) und bilden einen 

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196

In den soeben beschriebenen »Umkehrungen« und »Antinomien« zei-
ge sich, wie (visuelle) Wahrnehmung ablaufe: Der Blick wird durch die 
Dinge in Beschlag genommen oder entsteht in deren Milieu. Hier be-
stünde eine »indivision du sentant et du senti« (OE 20; »Ungeteiltheit 
von Empfindendem und Empfundenem« (eigene Übersetzung)). Wahr-
nehmung kann nun vor dem Hintergrund von la chair in einem noch 
engeren Sinne als wechselseitige Beziehung verstanden werden. In der 
Wahrnehmung wird das Wahrgenommene nicht in Beschlag genom-
men, vielmehr findet eine Öffnung innerhalb des gemeinsamen la chair 
statt (OE 17–18). Da Körper und Welt aus demselben Stoff sind, ist 
Sehen strenggenommen kein Sehen von außen mehr, sondern ein Se-
hen, das sich in den Dingen vollzieht. Der für die Welt und die Wahr-
nehmung offene Mensch empfängt die Qualitäten der Dinge, die ›dort‹ 
sind, weil sie im menschlichen Körper ein bestimmtes ›Echo‹ hervorru-
fen können (OE 22). Als ›fähiger‹, sich bewegender, wahrnehmender, 
sich öffnender Körper stelle ich nicht lediglich (geistig) eine Verbindung 
zwischen den Dingen, zwischen mir und den Dingen her, sondern eine 
Beziehung des chair zu einem sensible, das zu verstehen ist als »l’être 
à distance, l’attestation fulgurante ici et maintenant d’une richesse in-
épuisable, que les choses ne sont qu’entr’ouvertes devant nous, dévoi-
lées et cachées« (S(PhiOmb) 212; Hervorhebung i.O.)215. Man muss 
also diese Schicht des Sinnlichen (couche du sensible) weiter befra-
gen (S(PhiOmb) 212). Und dies leistet letztlich schon die Wahrneh-
mung, die Zugang zu einem latenten Sein, dem Unsichtbaren, sucht 
(S(Préf) 29). Hier greifen auch Wahrnehmen und Bewegung einmal 
mehr ineinander: Bewegung und Ortsveränderung sind »suite naturelle 
et la maturation« (»natürliche Folge und das Heranreifen«) der Wahr-
nehmung, des Sehens (OE 18, AuG(AuG) 279).

La chair vertieft letztlich auch die Beschreibung der Doppelberüh-
rung. Mithilfe von la chair kann Merleau-Ponty diese weiterdenken hin 
zu einer Doppelberührungserfahrung mit etwas, das nicht ursprünglich 
dem eigenen Körper angehört, das aber auch nicht, wie im Falle der in-
tercorporéité (siehe Kapitel 2.4.3,) menschlicher Körper ist. Ebenso wie 
sich die berührte Hand der berührenden hingibt, kann dies auch mit 
Dingen passieren, die ich berühre. Sie berühren mich gleichermaßen wie 
ich sie. Dies ist möglich, weil wir aus demselben Stoff sind (Natu3 287). 
Wäre der Körper anders beschaffen, wäre er so beschaffen, dass eine 

Teil seiner vollen Definition, wie auch die Welt aus eben dem Stoff des Kör-
pers gemacht ist.« (AuG(AuG) 280)

215	»Sein auf Entfernung ist, die hier und jetzt erfolgende blitzartige Bekundung 
eines unerschöpflichen Reichtums, und daß die Sachen sich vor uns nur halb 
öffnen, gleichzeitig enthüllt und verborgen sind« (Z(PhiScha) 245; Hervor-
hebung i.O.).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197

Doppelberührung (oder zumindest eine Berührung seiner selbst) und 
ein Sehen seiner selbst nicht möglich wäre, wäre der Körper so beschaf-
fen, dass er selbst nicht reflektieren, selbst nicht fühlen (sentir) könnte, 
so wäre er nicht chair, er wäre auch kein menschlicher Körper, es gäbe 
keine Menschheit (OE 20).

Un corps humain est là quand, entre voyant et visible, entre touchant et 
touché, entre un œil et l’autre, entre la main et la main se fait une sorte 
de recroisement, quand s’allume l’étincelle du sentant-sensible, quand 
prend ce feu qui ne cessera pas de brûler, jusqu’à ce que tel accident 
du corps défasse ce que nul accident n’aurait suffi à faire … (OE 21)216

Für Merleau-Ponty führt seine Philosophie von la chair nicht nur zu ei-
ner veränderten Idee von Ding und Welt, sondern sie führt auch zu ei-
ner »réhabilitation ontologique du sensible« (S(PhiOmb) 210; »onto-
logischen Rehabilitation« des sensible (Z(PhiScha) 243)). Denn ebenso 
wie die Unterscheidung von Subjekt und Objekt im Körper aufgeho-
ben wird, so wird sie es auch im Ding. Insofern meint Merleau-Ponty 
»l’espace lui-même se sait à travers mon corps« (S(PhiOmb) 210–11; 
der Raum selbst weiß sich durch meinen Körper). Merleau-Ponty be-
greift die Sache und den Körper als ergriffen vom selben »tissue in-
tentionnel« (intentionalen Geflecht), die Sache als den »Pol« des kör-
perlichen Operierens (S(PhiOmb) 211). La chair du monde und ma 
chair sind ursprünglich miteinander verbunden, ohne eins zu sein. Die 
Verbindung wird nicht in der Wahrnehmung konstituiert, manifes-
tiert sich jedoch in dieser, wie folgendes Zitat zusammenfassend zeigt: 
»Quand on dit que la chose perçue est saisie ›en personne‹ ou ›dans sa 
chair‹ (leibhaft), cela est à qui arrête l’exploration, cet optimum qui 
la termine reflètent ma propre incarnation et en sont la contrepartie.« 
(S(PhiOmb) 211)217 

216	»Ein menschlicher Leib [bzw. Körper; A.S.] ist vorhanden, wenn es zwi-
schen Sehendem und Sichtbarem, zwischen Berührendem und Berührtem, 
zwischen dem einen Auge und dem anderen, zwischen einer Hand und der 
anderen zu einer Art Überkreuzung kommt, wenn der Funke des Empfin-
dend-Empfundenen sich entzündet, wenn jenes Feuer um sich greift, das un-
aufhörlich brennen wird, bis ein solcher Zwischenfall dem Körper wider-
fährt und zunichte macht, was kein Zwischenfall hätte zustande bringen 
können …« (AuG(AuG) 281).

217	»Wenn man sagt, daß die wahrgenommene Sache leibhaft (en personne, 
dans sa chair) erfaßt wird, so ist dies wörtlich zu nehmen: Das Fleisch (chair) 
des Sinnlichen, jene dichte Körnigkeit, die das Erkunden beendet, jenes Op-
timum, das es abschließt, spiegeln meine eigene Inkarnation wider und bil-
den ihr Gegenstück.« (Z(PhiScha) 244)

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198

2.5.2 La promiscuité: Die (Ver-)Mischung

Merleau-Pontys Begriff der promiscuité ist nicht im sexuellen Sinne, wie 
im Fall des deutschen Begriffs der Promiskuität218 zu lesen. Im Sinne 
der französischsprachigen Bedeutung (Larousse Online 2022b) und von 
Merleau-Pontys Theorie scheint eher der Begriff der »Vermischung«, den 
beispielsweise Christian Bermes in der deutschsprachigen Übersetzung 
des Vorworts zu Signes (Z(VW) 17, S(Préf) 20) verwendet, für eine Über-
setzung angemessen.219 Auch wenn Merleau-Ponty mit dem Begriff der 
promiscuité eine weitere auffällig ›fleischliche‹ (charnelle) Figur einführt 
(Saint Aubert 2013: 151), versteht er den Begriff nicht in jenem negati-
ven Sinne, der durch die gegenwärtige französischsprachige Verwendung 
nahegelegt wird, also als unangenehme Nähe (voisinage désagréable mit 
anderen, etwa am voll belegten Strand (Larousse Online 2022b)), son-
dern im breiteren und neutraleren Sinne des französischen Begriffs, also 
von »mêlé« (vermischen, verheddern, verwickeln) und »commun« (ge-
meinsam) (Saint Aubert 2013: 205). Diesen Begriff der Vermengung, der 
promiscuité, entwickelt Merleau-Ponty im Dialog mit seinem Begriff der 
intercorporéité (ebd. 203–4).

Merleau-Ponty verwendet den Begriff Promiskuität zum ersten Mal 
in seinem Kurs zur Passivität (PbPassiv), wo er ihn anhand von Freuds 
Analyse des Falls Dora, genauer aus Freuds Begriff des Polymorphismus, 
entwickelt (PbPassiv 307–27; Saint Aubert 2013: 206–11). Anhand die-
ses Falles zeigt Merleau-Ponty die komplexe Relationiertheit von Perso-
nen auf, die sich nicht auf miteinander verkettete Zweierrelationen (A 
und B, A und C, B und C) beschränkt, sondern die ein System bilden, 
wie sich an der Haltung gegenüber den anderen zeigt: »Prise de position 
envers l’un entraîne prise de position envers les autres et quelquefois, 
si celle-ci est intolérable, par contre coup la première prise de position 
[est; i.O.] abandonnée« (PbPassiv 316)220. Es handelt sich dabei also um 
eine Relation mit einem System, das ein System von Wechselwirkungen 
oder Interaktionen ist (PbPassiv 317). Die Promiskuität trägt eine gewis-
se Spannung von Nähe und Distanz in sich (Saint Aubert 2013: 96). Das 
Problem ist also nicht länger jenes von mir und der:dem Anderen, son-
dern von mir und dem System der Anderen (im Plural) (PbPassiv 317). 

218	Promiskuität verstanden als »Geschlechtsverkehr mit häufig wechselnden 
Partnern« oder Partnerinnen (DWDS Wörterbuch 2022).

219	In der Übersetzung von Das Auge und der Geist findet sich der Begriff 
Promiskuität (AuG(AuG) 291), Kastl verwendet im Deutschen den Begriff 
»Promiskuität« in Anführungszeichen (Kastl 2021: 165).

220	»Stellungnahme gegenüber der:dem Einen zieht Stellungnahme gegenüber 
der:dem Anderen nach sich und manchmal, wenn das inakzeptabel ist, 
[wird; i.O.] in Folge die erste Stellungnahme aufgegeben« (eigene Überset-
zung).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


199

Die:der Andere ist nicht ohne die Relation zu einem oder vielen Dritten, 
mit denen sie:er verbunden ist, und somit trete auch ich durch die Re-
lation zur:zum Anderen in diese Relation ein (PbPassiv 317). In diesem 
Sinne bedeutet Doras Liebe für ihren Vater auch das zu lieben, was er 
liebt (PbPassiv 316).

Or, en réalité, relèvent de l’ordre de la perception, non seulement les 
›choses sensibles‹, mais aussi 1) mon rapport avec les autres en tant que 
perçus, présentés à travers le sensible, [car; i.O.] la promiscuité des cho-
ses dans le monde sensible va se prolonger en une promiscuité des au-
tres entre eux et avec moi cette fois comme sujet d’une praxis et non 
pas seulement sujet de la perception; 2) mon rapport avec mon propre 
passé [car] en tant qu’il a été perçu, il ne saurait, dans le souvenir, deve-
nir autre chose que ce qu’il était au présent. Et la promiscuité spatiale 
va être une promiscuité temporelle, c’est-à-dire, familiarité et ignorance. 
(PbPassiv 286; siehe auch Saint Aubert 2013: 213)221

So ist das Leben immerzu in eine Welt (monde sensible, monde historique) 
eingehüllt, ist es immer in Promiskuität von Gesichtern, Sprache, Akti-
on (VI 116). Man könne sich, so Merleau-Ponty, diesbezüglich auf zwei 
Arten täuschen: (a) Die Tatsache, dass konkrete Momente dieser ›Ver-
wicklung‹ beenden können (etwa durch Tod oder durch zufällige Gege-
benheiten des Körpers), könne dazu verleiten, die Vermischung selbst zu 
negieren. Dies sei jedoch insofern eine Täuschung, als die Promiskuität 
nicht auf Teilprozesse reduzierbar ist. »L’implication des hommes dans 
le monde, et des hommes les uns dans les autres, même si elle ne peut 
se faire que moyennant des perceptions et des actes, est transversale par 
rapport à la multiplicité spatiale et temporelle de l’actuel.« (VI 117)222 
Auch wenn sich die Promiskuität in Handlungen und Wahrnehmung 
herstellt, ist sie nicht unmittelbar räumlich und zeitlich. (b) Ebenso wenig 
ist die wechselseitige Verwicklung überzeitlich, ein System a priori. Die 
Offenheit für die Welt ergibt sich aus der »Verwickeltheit« ins Sein (SuU 

221	»In Wirklichkeit gehören nicht nur die ›sensiblen Dinge‹ zur Ordnung der 
Wahrnehmung, sondern auch 1) mein Verhältnis zu den Anderen als Wahr-
genommene:r, die:der durch das sensible dargestellt werden, [denn; i.O.] die 
Promiskuität der Dinge im monde sensible wird sich fortsetzen in einer Pro-
miskuität der Anderen untereinander und mit mir als Subjekt einer Praxis 
und nicht nur als Subjekt der Wahrnehmung; 2) meine Beziehung zu mei-
ner eigenen Vergangenheit, insofern sie wahrgenommen wurde, kann in der 
Erinnerung nicht zu etwas anderem werden als dem, was sie in der Gegen-
wart war. Und die räumliche Promiskuität wird eine zeitliche Promiskuität 
sein, das heißt, Vertrautheit und Ignoranz.« (eigene Übersetzung)

222	»Selbst wenn die Verwicklung von Menschen in die Welt und der Menschen 
untereinander sich nur auf dem Weg über Wahrnehmungen und Handlun-
gen herstellen kann, so läuft sie doch quer zu der räumlichen und zeitlichen 
Vielfalt des Aktuellen.« (SuU 117)

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200

117). Merleau-Ponty geht also nicht vom Individuellen aus (weil wir dies 
schlicht nicht vorfänden), sondern dieses ist immer schon umgeben von 
promiscuité »perpétuelle prégnance, perpétuelle parturition, générativi-
té et généralité, essence brute et existence brute, qui sont les ventres et 
les noeuds de la même vibration ontologique« (VI 155)223. Promiskuität 
als Vermischung mit komplexen Systemen anderer ist nicht klar abge-
grenzt von vielfältigen anderen Beziehungen des Körpers zu Systemen. 
Der Körper als »système universel dedans-dehors« (Natu3 346, als uni-
verselles System Innen-Außen) ist auf unauflösbare Art und Weise mit 
der Welt und anderen verbunden. Merleau-Ponty spricht diesbezüglich 
auch von einer Promiskuität von voyant und visible (OE 40), einer Be-
ziehung, die sowohl die Reversibilität von Menschen als auch jene mit 
Dingen beschreibt. Diese komplexen Beziehungen lassen sich nur verste-
hen, wenn man die Promiskuität als nur eine der Betrachtungsweisen 
der multiplen relations charnelles neben der intercorporéité, der Unge-
teiltheit (indivison) mit anderen (Natu3 346) und dem allgemeinen être 
chair versteht.

Wenn wir – mit Merleau-Ponty – davon ausgehen, dass la chair eine 
Substanz (die nicht auf andere Elemente rückführbar ist) ist, dann müss-
te es doch auch möglich sein, so fragt Merleau-Ponty, dass ich den an-
deren Körper beseele. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty an-
hand der Doppelberührung weiter. So wie meine eine Hand die andere 
berührt, die so berührt wird und ich zugleich berührend und berührt bin, 
kann ich die Hand der:des Anderen berühren und dabei dasselbe Vermö-
gen (puissance) der »Vermählung« mit den Dingen (épouser les choses) 
hervorrufen (VI 185). Grundsätzlich sind die Dinge, die ich wahrneh-
me, ›meine‹ Dinge. Mit der Doppelberührung meiner Hände geht jedoch 
eine Reversibilität einher – so gehört jede Hand auch zur Welt der ande-
ren. Berührt nun eine der Hände Dinge in der Welt, so berührt sie ›mei-
ne‹ Dinge, dasselbe gilt, wenn die andere Hand Dinge berührt. Wie aber 
können beide Dinge, die mit der einen Hand berührten und die mit der 
anderen Hand berührten ›meine‹ Dinge sein? Die Antwort kann nicht 
darin bestehen, dass beide Hände demselben Bewusstsein zugehören, 
vielmehr gehören sie demselben Körper zu und sind somit auch ein ein-
ziges, gemeinsames Erfahrungsorgan (organe d’expérience) (VI 185–86). 
Jedes der Augen, jede der Hände nimmt also keine Privatwelt wahr, son-
dern das sensible im Allgemeinen, das auch dem anderen Auge, der an-
deren Hand des Körper generell zugänglich ist (VI 185–86). Wenn man 
aufhört, das Empfinden als eines von einem Bewusstsein zu definieren, 

223	»[A]ls unablässig Trächtigkeit, unablässiges Gebären, als Generativität und 
Generalität, als rohe Wesenheit und als rohe Existenz, die wie Ausbuchtun-
gen und Verschlingungen derselben ontologischen Schwingung sind« (SuU 
154–55).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


201

dann muss sich dieses Empfinden nicht auf einen Körper beschränken. 
Merleau-Ponty versteht es als »retour sur soi du visible, adhérence char-
nelle du sentant au senti et du senti au sentant« (VI 187).224 Diese Gene-
ralität beschreibt Merleau-Ponty genauer folgendermaßen:

Les couleurs, les reliefs tactiles d’autrui sont pour moi, dit-on, un mys-
tère absolu, me sont à jamais inaccessibles. Ce n’est pas tout à fait vrai, 
il suffit pour que j’en aie, non pas une idée, une image, ou une représen-
tation, mais comme expérience imminente, que je regarde un paysage, 
que j’en parle avec quelqu’un: alors, par l’opération concordante de son 
corps et du mien, ce que je vois passe en lui, ce vert individuel de la prai-
rie sous mes yeux envahit sa vision sans quitter la mienne, je reconnais 
dans mon vert son vert, comme le douanier soudain dans ce promeneur 
l’homme dont on lui a donné le signalement. (VI 187)225

Diese Betrachtung löst das Problem des alter ego insofern, als es nicht 
ein individuelles Bewusstsein ist, das wahrnimmt. Vielmehr wohne uns 
beiden – ihr:ihm und mir – eine »anonyme Sichtbarkeit« (visibilité ano
nyme) ebenso wie ein allgemeines Sehen (vision en général) inne (VI 187; 
SuU 187). Dies ist möglich, weil la chair zwar hier und jetzt ist, zugleich 
aber überallhin und in alle Zeiten ausstrahlt (VI 188; SuU 187).

Avec la réversibilité du visible et du tangible, ce qui nous est ouvert, 
c’est donc, sinon encore l’incorporel, du mois un être intercorporel, un 
domaine présomptif du visible et du tangible, qui s’étend plus loin que 
les choses que je touche et vois actuellement. (VI 188; Hervorhebung 
A.S.)226

224	»Rückkehr des Sichtbaren zu sich selbst, als fleischliches Verhaftetsein von 
Empfindendem und Empfundenem, von Empfundenem und Empfinden-
dem« (SuU 187).

225	»Die Farben, die tastbaren Reliefs [der:]des Anderen sind, so heißt es, ein 
absolutes Geheimnis für mich, mir ewig unzugänglich. Das trifft nicht ganz 
zu, denn um mir davon nicht eine Idee, ein Bild oder eine Vorstellung, son-
dern gleichsam die bevorstehende Erfahrung zu verschaffen, genügt es, daß 
ich eine Landschaft betrachte und mit jemandem darüber spreche: sofort 
geht das, was ich sehe, durch die einstimmige Tätigkeit seines Leibes [bzw. 
Körpers; A.S.] und meines eigenen in ihn über, dieses individuelle Grün der 
Wiese vor meinen Augen dringt in sein Sehen ein, ohne mein eigenes zu ver-
lassen; ich erkenne in meinem Grün das seine wieder, so wie der Zöllner 
dort im Spaziergänger plötzlich den Mann wiedererkennt, den man ihm si-
gnalisiert hat.« (SuU 187)

226	»Die Reversibilität des Sichtbaren und des Berührbaren öffnet uns zwar 
noch nicht dem Unkörperlichen, aber doch einem zwischenleiblichen Sein 
[Sein in intercorporéité; A.S.], einem präsumtiven Bereich des Sichtbaren 
und des Berührbaren, der sich weiter ausdehnt als die Dinge, die ich gegen-
wärtig berühre und sehe.« (SuU 187)

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202

La chair ist mehr als das bislang beschriebene sichtbare und berührba-
re chair, es zeichnet sich durch eine Reversibilität aus, die bis zu einer 
Überschreitung des Sichtbaren reicht (SuU 189). Meine Verbindung zu 
meiner eigenen Stimme ergibt sich etwa dadurch, dass ich sie auch »von 
innen her« hören kann (wie Merleau-Ponty mit Malraux meint) (SuU 
189). Die eigene Stimme höre ich jedoch nicht so, wie die anderen sie ver-
nehmen (SuU 194). Bin ich der:dem Anderen sehr nahe, so kann ich aber 
auch in ihr:ihm das Entstehen dieser Laute miterleben, fast so wie ich 
das bei meinen eigenen kann. Dies stellt, so Merleau-Ponty, eine Verbin-
dung zwischen dem Sprechen und dem ›Schweigen‹ her, eine Beziehung, 
die in weiterer Folge (siehe Kapitel 3.3) noch wesentlich werden wird.

2.5.3 La profondeur: Die Tiefe von voyant und visible

Ein besonderes Interesse zeigt Merleau-Ponty an der Tiefe. Zunächst, das 
geht aus seinem Antrag auf Verlängerung des Stipendiums aus dem Jahr 
1934 hervor, interessiert ihn die Wahrnehmung der (räumlichen) Tiefe 
(NaPer 23). Bald macht Merleau-Ponty jedoch deutlich, dass Tiefe nicht 
nur ein Phänomen des Wahrgenommen ist (in jenem Sinne, dass wahr-
genommene Objekte eine Höhe, Breite und auch Tiefe haben), sondern 
dass sie ungeteilt dem Gesehenen und dem Sehenden zugehört (Dupond 
2008: 182).

Zunächst gilt ihm die Tiefe als ein besonderes Phänomen, weil sie 
sich in der Wahrnehmung anders darstellt als die anderen Dimensionen 
des Raumes, weil sie die Wahrnehmung auf eine besondere Weise he-
rausfordert und letztlich auch die Relation von Mensch und Welt auf 
eine besondere Art und Weise zeichnet. Die Tiefe ist nicht lediglich eine 
dritte Dimension des Raumes, die gleichberechtigt neben den anderen 
steht oder aus diesen abgeleitet werden kann (AuG(AuG) 293, OE 45). 
Die Tiefe zwinge uns, unmittelbarer als die anderen Dimensionen des 
Raumes, »à rejeter le préjugé du monde et à retrouver l’expérience pri-
mordiale où il jailli« (PP 296).227 Die Tiefe sei insofern ›existentieller‹ 
als die Höhe und Breite, da sie ein Phänomen der Wahrnehmung und 
der Perspektive ist und keines der wahrgenommenen Dinge selbst (PdW 
299); die Tiefe als solche ist nicht sichtbar – wir sehen nicht die Tiefe (la 
profondeur), sondern in Tiefe (en profondeur) (Saint Aubert 2011: 20, 
2006: 114–15). Tiefe sei auch keine bloße Vorstellung und nicht versteh-
bar, ginge man von einem weltlosen Subjekt aus; vielmehr ist sie etwas, 
das einem in der Welt engagierten Menschen offensteht (PdW 311). Dies 
würden viele klassische Theorien übersehen, wenn sie die Tiefe der Breite 

227	»[U]ns freizumachen vom Vorurteil der Welt und die primordiale Erfahrung 
wiederzufinden, der sie entspringt« (PdW 298–99).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


203

assimilieren (wodurch die Tiefe selbst zur Breite und als Tiefe unsicht-
bar werde) (PdW 297). Merleau-Ponty beschreibt die Tiefe auch als relief 
(MSME 79). Dieses Relief ist etwas anderes oder mehr als Zeichen und 
auch mehr als etwas, das nur für den Blick da wäre. Es erscheint durch 
die Fusion der Bilder der beiden Augen; die Tiefe ist also ein Phäno-
men, das erst durch das binokulare Sehen möglich wird (siehe Kapitel 
2.2.2.2.2). Mit Élodie Boublil kann das Relief in Merleau-Pontys Philo-
sophie als etwas verstanden werden, das von einem Untergrund gegenü-
ber den anderen Dingen oder auch innerhalb seines Satzes als Vorsprung 
hervorragt, als besonders bedeutsam hervortritt. Durch seine Verbin-
dung zum Verb relever (hochziehen, hervorheben, ablösen) steht Relief 
auch in Verbindung mit dem Erheben des Menschen vor und in der Welt 
(Boublil 2018b: 200–201). Im Moment dieser Überlagerung von Erhe-
bungen »on entre dans l’espace par la disparité sans quitter le point de 
vue« (MSME 84; treten wir ein in den Raum durch die Unterschiedlich-
keit, ohne dadurch unseren Standpunkt zu verlassen).

Merleau-Ponty diskutiert das Problem der Tiefe an unterschiedlichen 
Stellen seines Werkes anhand der Größe eines Menschen oder eines Ge-
genstandes, der sich entfernt und so einmal aus der Nähe und einmal aus 
einer größeren Entfernung gesehen wird. Der aus einer größeren Entfer-
nung gesehene Gegenstand oder Mensch sei weder kleiner noch gleich-
groß wie der aus der Nähe gesehene Mensch oder Gegenstand. Vielmehr 
ist er »en deçà de l’égal et de l’inégal, il est le même homme vu de plus 
loin« (PP 302; Hervorhebung i.O.; »diesseits von Gleich und Ungleich, 
er ist derselbe Mensch, aus größerem Abstand gesehen« (PdW 304)).

Im Manuskript zu seinem Kurs am Collège de France von 1953 ver-
bindet Merleau-Ponty die Tiefe erstmals mit dem Körperschema (Saint 
Aubert 2011: 11). Die Tiefe beschreibt Merleau-Ponty nun mittels des 
Vokabulars einer Philosophie de l’écart (ebd. 19). Die starke Verbindung 
von Körper und Welt (die schon an die spätere Logik von la chair erin-
nert) zeigt sich in Merleau-Pontys Beschreibung der Wahrnehmung von 
Tiefe: »La perception de la profondeur, c’est réveil, c’est esprit qui se fait 
corps et corps qui se fait esprit.« (MSME 81)228

Tiefe spielt also auf zumindest zwei Arten mit der Distanz: Als Phäno-
men der binokularen Wahrnehmung kann sie nur wahrgenommen wer-
den, weil die beiden Bilder nicht zusammenfallen, sondern immer schon 
ein Abstand zwischen ihnen besteht und weil sie erst durch die Distanz 
zum Wahrgenommenen Bedeutung erlangt, beziehungsweise existiert.

La profondeur lässt auch die Relation von Sichtbarem und Unsicht-
barem im merleau-pontyschen Sinne verstehen. Merleau-Ponty unter-
scheidet nicht das Sein und das Nicht-Sein, sondern das Sichtbare und 

228	»Die Wahrnehmung der Tiefe, das ist Erwachen, das ist Geist, der sich zum 
Körper macht, Körper, der sich zum Geist macht.« (eigene Übersetzung)

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204

das Unsichtbare, um zu betonen, dass die beiden nicht kontradiktorisch 
sind. Die Relation von Sichtbarem und Unsichtbarem sei mit jener des 
Beweglichen und des Unbeweglichen vergleichbar: Das Unbewegliche ist 
nicht das gänzlich Andere des Beweglichen, sondern das, was ohne Be-
wegung ruht. Insofern sind das Unbewegliche für das Bewegliche und 
das Unsichtbare für das Sichtbare ein Ausgangspunkt oder Nullpunkt, 
von dem aus sich die Dimension des Beweglichen beziehungsweise des 
Sichtbaren öffnet (S(Préf) 30). Unsichtbar bedeutet also nicht Nicht-
Sichtbar (non-visible) (Waldenfels 1983: 200–201) »Voir, c’est par prin-
cipe voir plus qu’on ne voit, c’est accéder à un être de latence. L’invisi-
ble est le relief et la profondeur du visible, et pas plus que lui le visible 
ne comporte de positivité pure.« (S(Préf) 29)229 La chair ist ›Urpäsentier-
barkeit‹ des ›Nichturpräsentierten‹ und daher Sichtbarkeit des Unsicht-
baren (Natu3 271). So ist das Unsichtbare die Möglichkeitsbedingung 
für das Sichtbare (Saint Aubert 2013: 226).

Merleau-Ponty spricht zunächst von zwei Sichtbarkeiten – die ers-
te sei jene »des quale et des choses« (VI 195; »des quale und der Din-
ge«), die zweite jene von »lignes des forces et des dimensions« (VI 195; 
»Kraftlinien und Dimensionen«); erstere sei nicht möglich ohne letztere 
(SuU 195). Hier anschließend stellt er die Frage nach der Beziehung von 
la chair und Idee beziehungsweise »du visible et de l’armature intérieu-
re qu’il manifeste et qu’il cache«, m.a.W. zwischen dem Sichtbaren (vi-
sible) und dem Unsichtbaren (invisible), wie Merleau-Ponty mit Proust 
meint. Die Idee sei nicht das Gegenteil des sensible, sondern sein Fut-
ter (im Sinne des Futters eines Kleidungsstücks; doublure) oder die Tiefe 
(profondeur) (VI 195).230 Diese beiden ›Schichten‹ sind nicht voneinan-
der zu lösen (VI 196). Dies ist auch deshalb wesentlich, weil es die Bezie-
hung von Körper und Unsichtbarem verdeutlicht: Bislang wurde die Be-
ziehung der sensibles – von monde sensible und Körper – diskutiert. Da 
es das Unsichtbare oder Kulturelle nur in der Verbindung mit dem sen-
sible gibt, gibt es dieses auch nur in Verbindung mit dem Körper, m.a.W. 
die Idee ist nicht die Idee eines Geistes, sondern eines Körpers, der auch 
im monde sensible ist (SuU 196). Dennoch hat das Unsichtbare eine ei-
gene Logik oder seine eigenen Kräfte und Gesetze. Es ist nicht faktisch 
unsichtbar (weil noch nicht entdeckt oder aktuell verdeckt) (SuU 196), 
nicht absolut unsichtbar (und damit vom Sichtbaren vollends getrennt), 
sondern l’invisible de ce monde (das Unsichtbare dieser Welt) (VI 198).

229	»Sehen heißt, prinzipiell mehr zu sehen als man sieht, heißt Zugang zu ei-
nem latenten Sein zu haben. Das Unsichtbare ist das Relief und die Tiefe 
des Sichtbaren, und das Sichtbare weist ihm gegenüber kein größeres Maß 
an reiner Positivität auf.« (Z(VW) 28)

230	»[Z]wischen dem Sichtbaren und der inneren Armatur, die es enthüllt und 
verhüllt« (SuU 195).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


205

2.5.4 La chair zwischen Nähe und Distanz

La chair selbst ist nicht räumlich, nicht nah, nicht fern, vielmehr geht es 
als ›Element‹ der Räumlichkeit voraus. Als solches Element ist la chair je-
doch die Bedingung für die Möglichkeit der Wahrnehmung auf Distanz.

On comprend alors pourquoi, à la fois, nous voyons les choses elles-
mêmes, en leur lieu, où elles sont, selon leur être qui est bien plus que 
leur être-perçu, et à la fois nous sommes éloignés d’elles de toute l’épais-
seur du regard et du corps: c’est que cette distance n’est pas le contraire 
de cette proximité, elle est profondément accordée avec elle, elle en est 
synonyme. (VI 178)231

Die »Dichte des Fleisches« (l’épaisseur de chair) zwischen wahrgenom-
menem Ding und Wahrnehmenden ist wesentlich für die Möglichkeit des 
körperlichen Sehens oder allgemein des Wahrnehmens des Dings. Die-
se Dichte sei das »Kommunikationsmittel« (moyen de communication) 
zwischen beiden (SuU 178; VI 178). Diese Dichte lässt Wahrnehmung 
zu; sie lässt zu, dass ich Welt werde (me faisant monde) und die Welt 
chair wird (VI 178). Nähe und Distanz sind keine Gegensätze, sondern 
sie sind miteinander verbunden.

Die Dinge sind nicht »des êtres plats, mais des êtres en profondeur« 
(VI 179; »Flächenwesen«, »sondern Tiefenwesen« (SuU 179)). Sie sind 
nur einem körperlichen Wesen zugänglich, das mit ihnen in derselben 
Welt koexistiert (VI 179). Unter chair du visible, also la chair des Sicht-
baren, versteht Merleau-Ponty, 

l’être charnel, comme être des profondeurs, à plusieurs feuillets ou à 
plusieurs faces, être de latence, et présentation d’une certaine absence, 
est un prototype de l’Être, dont notre corps, le sentant sensible, est une 
variante très remarquable, mais dont le paradoxe constitutif est déjà 
dans tout visible: déjà, le cube rassemble en lui des visibilia incom-
possibles, comme mon corps est d’un seul coup corps phénoménal et 
corps objectif, et s’il est enfin, c’est, comme lui, par un coup de force. 
(VI 179–80)232

231	»Nun wird verständlich, weshalb wir die Dinge selbst an ihrem Ort und in 
ihrem Sein sehen, das weit mehr ist als ihr Wahrgenommen-Sein, und zu-
gleich durch die ganze Dichte des Blickes und des Leibes [bzw. Körpers; 
A.S.] von ihnen entfernt sind: denn diese Distanz ist nicht das Gegenteil 
dieser Nähe, sondern sie steht in tiefem Einklang mit ihr, sie ist ihr sinnver-
wandt.« (SuU 178)

232	»[D]as fleischliche Sein als Sein der Tiefen, mit mehreren Blattseiten oder 
mehreren Gesichtern, als Sein im Verborgenen und als Anwesen einer ge-
wissen Abwesenheit, ist ein Prototyp des Seins, von dem unser empfindend-
empfindbarer Leib eine bemerkenswerte Spielart darstellt, dessen konsti-
tutives Paradox jedoch schon in allem Sichtbaren zu finden ist: schon der 

LA CHAIR: DIE TIEFE DER BEZIEHUNG DER SENSIBLES

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206

Besonders deutlich zeigt sich das Spiel von Nähe und Distanz in der in-
tercorporéité. Wie die Doppelberührung, so ist auch die intercorporéité 
wesentlich durch einen Moment des Abstands ohne große Distanz ge-
prägt. So wie meine beiden Hände nicht eins sind, sondern ein Abstand 
zwischen ihnen besteht, sind auch meine Hand und jene der:des Ande-
ren nicht eins, sondern zwei Hände, die sich berühren (also nahe sind). 
Im Kontext der intercorporéité öffnet Merleau-Ponty diese Figur jedoch 
zunehmend für eine, die eine größere Distanz zulässt, indem er zunächst 
von der Berührung zum Sehen übergeht und dann neben anderen auch 
Objekte mit in die Betrachtung einbezieht. Eine andere Form der Nähe 
verbirgt sich in der Promiskuität. Auch wenn sie aus la chair hervorgeht, 
mit der intercorporéité in Verbindung steht und daher ihr Fundament in 
den sensibles hat, handelt es sich dabei vor allem um ein räumlich un-
abhängiges Geflecht. Es erstreckt sich über die Dinge, die ich unmittel-
bar berühre und sehe, berühren kann und sehen kann, hinaus (VI 188). 
Nähe meint im Kontext der promiscuité also eine (positiv oder negativ 
konnotierte) soziale Nähe.

2.6 Le corps sensible, le corps ambigu

Wie die letzten Kapitel gezeigt haben, begreift Merleau-Ponty den Kör-
per als ein mit der Welt verbundenes System (als Relation der sensi
bles, als la chair). Als Körperschema ist der Mensch ein unabgeschlos-
senes System von Innen und Außen, ein System von Abständen (écart) 
(Natu3 346, VI 178–79). In dieser Relation zeichnet sich der Körper/das 
Körperschema nicht nur dadurch aus, dass er/es auf die Welt einwirken 
kann, sondern auch dadurch, dass er/es offen und empfänglich ist, dass 
er/es fähig ist, sensibel zu sein (P(RAE) 204). Diese tiefgreifende Bezie-
hung der sensibles und die Offenheit des Systems Körper für die Welt 
als Teil der Welt (Natu3 279–80) impliziert eine weitere Bedeutung von 
sensible: die affektive und/oder verletzende Berührbarkeit von Körper 
und Welt. Diese Sensibilität ist ein Wesensmerkmal der sensibles, die in 
ihrer jeweiligen Beschaffenheit (die mit Merleau-Ponty, wie vor allem 
die promiscuité gezeigt hat, immer schon auch in ihrer Relation zu den-
ken ist) angelegt ist. Wie die Diskussion der systemeigenen Fragilität im 
Folgenden noch zeigen wird, ist die Sensibilität nicht nur durch den Be-
zug auf andere und anderes, keinesfalls nur durch einen Bezug auf ande-
re bestimmt. Insofern entspricht die vorliegende Bestimmung von Sensi-
bilität nicht jener von Burkhard Liebsch, für den eine Sensibilität ohne 

Würfel enthält inkompossible visibilia, ebenso wie mein Leib aufs Mal phä-
nomenaler Leib [bzw. Körper; A.S.] und objektiver Körper ist, und wenn er 
schließlich ist, so wie jener, aufgrund eines Kraftaktes.« (SuU 179)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207

Bezug auf andere »nichts als ein biologischer Luxus« wäre. »Rein bio-
logisch ist [, Liebsch zufolge,] gar nicht einzusehen, warum Sensibilität 
eine Auszeichnung sein soll. Für Organismen bedeutet ihre Sensibilität 
zunächst nur eine erhöhte Verletzbarkeit, zu der sich andere Lebewesen 
aber gänzlich indifferent verhalten können.« (Liebsch 2008: 32–33)233 
Auch wenn es eine soziale Differenzierung der Sensibilität und Berühr-
barkeit von Menschen in ihrer Sensibilität gibt, ist sie zunächst einmal 
ein allgemeines (und bedeutsames) Wesensmerkmal aller.

Das Affektiv-Emotionale sowie die Fragilität und Verletzbarkeit als 
Momente der körperlichen Beschaffenheit und der körperlichen Bezie-
hung zur Welt wurden erst in der etwas jüngeren Vergangenheit Gegen-
stand soziologischer Forschung (Scherke 2009; Nungesser 2019). Die 
Begriffe der Affekte und der Verletzbarkeit, ihre jeweilige Bedeutung so-
wie ihre Übereinstimmung und Abgrenzung zu verwandten Konzepten 
(Emotionen, Vulnerabilität, Fragilität) sind selbst Gegenstand wissen-
schaftlicher Debatten. Merleau-Ponty behandelte diese Seite des sensible 
weniger ausführlich als die bislang beschriebenen. Affekte sind dennoch 
tief mit seiner Philosophie der Wahrnehmung verbunden, das Aufspü-
ren der Verletzbarkeit in Merleau-Pontys Philosophie erfordert eine um-
fangreichere Rekonstruktion. Wie sich im Folgenden zeigen wird, steht 
dieser Begriff in einer unmittelbaren Beziehung zu Merleau-Pontys Ver-
ständnis der Beziehung der sensibles, eine klare Abgrenzung zu anderen 
Momenten dieser Beziehung ist oftmals komplex und teils künstlich (i.S. 
in der alltäglichen Wahrnehmung nicht gegeben).

Ausgangspunkt für die Suche nach Affektivität und Verletzbarkeit 
sind die grundlegende Ambiguität des Körpers und seine doppelseitige 
Beziehung zur Welt und zu anderen:

•	 Le corps comme organisation donnée, activité ›sensorielle‹, ›champs‹, 
réponse à aspects ›naturels‹ du monde

•	 Et corps comme corps qui se meut, et se retourne [sur] le monde 
pour le signifier, le désigner, organe de mimique. (MSME 64; Her-
vorhebung i.O.)234

233	In einem ähnlich allgemeinen Sinne, wie hier von Sensibilität gesprochen 
wird, spricht Judith Butler von precariousness (Butler 2009. 22). »Precari-
ousness has to be grasped not simply as a feature of this or that life, but as 
a generalized condition whose very generality can be denied only be deny-
ing precariousness itself.« (Butler 2009. 22) Entgegen der Prekarität ist die 
Sensibilität ein neutraler Begriff – er umfasst nicht nur das negative Aus-
geliefert-Sein, sondern auch die positive Offenheit sowie die Affizierbarkeit.

234	»Der Körper als gegebener Organisation, ›sensorielle‹ Aktivität, ›Feld‹, Ant-
wort auf ›natürliche‹ Aspekte der Welt 

		  Und Körper als Körper, der sich bewegt, der sich an die Welt zurückwendet, 
um sie zu bedeuten, zu bezeichnen, Organ der Mimik.« (MSME 64)

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208

Insofern ist der Körper (nicht nur die Wahrnehmung, siehe Kapitel 
2.3.1.7) ambigue, zugleich ein Ding in der Welt und die Welt wahrneh-
mend. Der Körper ist sentant sensible (»empfindend-empfindbar«) (VI 
179; SuU 179). Als »touché touchant« (»er betastet sich tastend«) und 
»se voit voyant« (»er sieht sich sehend«) ist der Körper »visible et sensi
ble pour soi-même« (»er ist für sich selbst sichtbar und spürbar«) (OE 
18; AuG(AuG) 280). Die spezifische Ambiguität ergibt sich dadurch, dass 
der Körper zugleich empfindbar und empfindend ist und zugleich als bei-
des wahrgenommen wird. Wie die Weiterführung der Doppelberührung 
im Kontext von Merleau-Pontys später Philosophie des la chair zeigte, 
beschränkt sich die Relation von empfindend und empfindbar nicht auf 
den eigenen Körper, sondern sie kann andere und anderes mit umfassen.

Die Wechselseitigkeit des Empfindend-Empfindbaren hebt daher eine 
strikte Trennung von Subjekt und Objekt auf. Der Körper ist sich selbst 
beides – aktiv und passiv. In der Wechselseitigkeit mit dem Ding, das 
mich berühren kann, wie ich es berühre, steht der Körper in einer wech-
selseitigen aktiv-passiven Beziehung mit der Welt. Letztlich sind jedoch 
auch Ausdruck und Wahrnehmung (wie oben gezeigt) in sich jeweils ak-
tiv und passiv, nie nur eines von beidem oder ein gemeinsamer »Vek-
tor von Passivität und Aktivität« (»vectrice de la passivité et de l’acti-
vité« (Saint Aubert 2018: 102–3)). In aller Deutlichkeit zeigt sich diese 
Aktivität-Passivität am Beispiel des Schlafs. Merleau-Ponty versteht den 
Schlaf nicht (nur) als körperlich-physiologisches Phänomen (PbPassiv 
237), das von außen auf das Bewusstsein einwirken würde (PbPassiv 
238). Vielmehr versteht er den Schlaf als intentionales Verhalten (condui-
te) (PbPassiv 238). So ist (ein-)schlafen nicht nur passiv, sondern aktiv-
passiv. Wenn ich mich hinlege, um zu schlafen, dann ›tue‹ ich etwas (je 
fais quelque chose), »je me prête au sommeil – complaisance« (PbPassiv 
243; Hervorhebung i.O.; »ich gebe mich dem Schlaf hin, gefälligerwei-
se« (eigene Übersetzung)). Dieses Spiel von Aktivität und Passivität setzt 
sich in der wechselseitigen Sensibilität von Körper und Welt fort. So sind 
die Affizierbarkeit und die Verletzbarkeit nicht, wie man prima facie un-
terstellen könnte, rein passiv (ein rein passives Angezogen-Werden des 
Körpers durch das Ding, ein rein aktives, verletzendes Einwirken eines 
anderen auf den Körper, der dabei passiv bleibt).

Merleau-Pontys Beschreibung des menschlichen Körpers in seiner di-
alektischen Beziehung zur Welt ist bereits ein deutlicher Hinweis da
rauf, dass Merleau-Ponty keinen aktivistischen Begriff des menschlichen 
Seins und Tuns entwirft oder vertritt. Der Körper ist nicht nur aktiv, er 
ist zweideutig: aktiv und passiv. Die Aktivität und Passivität sind für 
Merleau-Ponty jedoch nicht zwei streng voneinander abgrenzbare Mo-
mente des körperlichen Seins; vielmehr ist der Körper immer (in wech-
selnder Gradualität) aktiv-passiv. Insofern ist die Passivität (genauso 
wenig wie die Aktivität) kein Zustand, sondern eine Modalität unserer 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209

Relation mit der Welt (Lefort 2015: 21). Somit ist das Aktive nicht das 
Gegenteil (le contraire) des Passiven, sondern sein Gegenstück bezie-
hungsweise das Umgekehrte (l’envers) (Lefort 2015: 26) (so wie das Un-
bewegte nicht das Gegenteil der Bewegung ist und das Unsichtbare nicht 
das Gegenteil des Sichtbaren ist).

Die Ambiguität des Körpers ist auf zwei Ebenen wesentlich: zum ei-
nen auf der Ebene der Erfahrung des eigenen Körpers und in weiterer 
Folge auch der Erfahrung des Körpers der anderen (die Erfahrung), zum 
anderen auf der Ebene der menschlichen Fähigkeiten (die Erfahrbar-
keit). Beide Ebenen sind körperlich bedingt, sie beschränken sich jedoch 
nicht auf den eigenen Körper im engen Sinne. »Je ne puis comprendre 
la fonction du corps vivant qu’en l’accomplissant moi-même et dans la 
mesure où je suis un corps qui se lève vers le monde.« (PP 90)235 Indem 
ich also die Fähigkeiten des Körpers in meinem Umgang mit der Welt 
»nutze«, kann ich ein Verständnis dieser Fähigkeiten erlangen und so 
von der zuletzt genannten Ebene auf die erste kommen. Mit Bezug auf 
die zuerst genannte Ebene meint Merleau-Ponty etwa: »Je saisis mon 
corps comme un objet-sujet, comme capable de ›voir‹ et de ›souffrir‹.« 
(PP 111)236 Diese Beschreibung des Erlebens der Ambiguität des Körpers 
als Subjekt-Objekt erweitert Merleau-Ponty dann zu einer Beschreibung 
dieser Fähigkeiten als nicht nur erlebt, sondern als ambigue Fähigkeiten 
des Körpers. Der Körper ist fähig, berührt zu werden und zu berühren 
(PdW 120).

Den Körper als grundlegend sensible zu verstehen bedeutet, dass Men-
schen allgemein als sensibel angesehen werden und nicht prima facie 
zwischen den Vulnerablen und den Nicht-Vulnerablen, zwischen den Af-
fizierbaren und den Nicht-Affizierbaren unterschieden wird oder werden 
kann. Diese Nichtdifferenzierung, die aus der Ansiedelung des Phäno-
mens der Sensibilität auf der Ebene der Erfahrbarkeit resultiert, bricht 
mit der klassischen Vorstellung einer möglichen Unverletzbarkeit. Darin 
verbirgt sich letztlich auch eine Antwort auf gesellschaftspolitische Fra-
gen, auf politische und mediale Rahmungen von Gruppen als schutzbe-
dürftig und nicht-schutzbedürftig. Wenn etwa medial gefragt wird »Wa-
rum Wien nur noch vulnerable Asylsuchende neu aufnimmt«, wie es die 
österreichische Tageszeitung Der Standard im Herbst 2021 tat (Brick-
ner/Arora 2021), so wird dadurch die Fiktion aufgebaut oder verstärkt, 
dass manche Menschen, in diesem Fall auch manche Asylsuchende, nicht 
vulnerabel seien, sowie dass große Teile der Menschheit nicht vulnerabel 

235	»Die Funktion des lebendigen Leibes [bzw. Körpers; A.S.] kann ich nur ver-
stehen, indem ich sie selbst vollziehe, und in dem Maße, in dem ich selbst 
dieser einer Welt sich zuwendende Leib [bzw. Körper; A.S.] bin.« (PdW 99)

236	»Ich erfasse [bzw. begreife; A.S.] meinen Leib [bzw. Körper; A.S.] als Sub-
jekt-Objekt, als fähig, zu ›sehen‹ und zu ›leiden‹« (PdW 120).

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210

seien. Ein Unterlaufen dieser Fiktion ist jedoch nicht gleichzusetzen mit 
einer generellen Aufhebung von Differenzen im Feld der Sensibilität, die 
nicht zufällig, sondern sozial strukturiert sind. Auch wenn aus der hier 
präsentierten Perspektive alle Menschen als sensibel, vulnerabel und af-
fizierbar angesehen werden, so wird nicht argumentiert, dass alle, in al-
len Zeiten, Lebenslagen und Situationen gleich sensibel, vulnerabel und 
affizierbar sind. Korrekterweise wäre im Fall der Asylsuchenden von ›be-
sonders vulnerablen‹ Asylsuchenden zu sprechen, so wie dies oft auch 
der Fall ist.

2.6.1 Der aff﻿izierbare Körper

Das Affektive und die Affizierbarkeit waren für Merleau-Ponty wesentli-
che Momente, auch wenn sie in seinen Beschreibungen oft eher im Hin-
tergrund zu stehen scheinen und nur selten explizit in den Vordergrund 
rücken237. Das Affektive wird in vielen von Merleau-Pontys Werken mit-
thematisiert, wesentliche Anhaltspunkte finden sich jedoch vor allem 
in Phénoménologie de la perception, in seinen Vorlesungen an der Sor-
bonne sowie im Spätwerk. Grundsätzlich ist das Affektive Teil der Bezie-
hung der sensibles. Es wäre jedoch eine Überinterpretation, wenn man 
das Sensible oder das Sinnliche mit dem Affektiven gleichsetzen oder das 
eine als notwendige Komponente des anderen lesen würde (siehe Kapitel 
2). Für eine erste Annäherung an Affekte und Affizierbarkeit scheinen je-
doch gerade zwei Sonderfälle – die affektiv neutrale Beziehung der sen-
sibles und die über-affektive Beziehung – geeignet.

Den Sonderfall einer scheinbar affektfreien Beziehung mit der Welt, 
zumindest in manchen Momenten, findet Merleau-Ponty im Fall Schnei-
der (der oben bereits mehrfach Erwähnung fand). Schneider könne nicht 
hinter die objektive Wahrnehmung zurück oder über diese hinausgehen; 
er sei unfähig, sich in sexuelle Situationen zu versetzen oder diese auf-
recht zu erhalten und suche daher seit seiner Verletzung auch keinen se-
xuellen Kontakt mehr. Allgemeiner gesprochen sei Schneider unfähig, 
sich in affektive Situationen zu versetzen, Stimmungen zu erfassen, Sym-
pathie und Antipathie zu erleben (PP 181–83). Für Schneider ist die Welt 
affektiv neutral. Andere Personen hingegen leben in einem vollständige-
ren Sinne in der Welt, werden fortwährend affektiv in diese involviert 

237	Dieses Interesse zeigt sich auch daran, dass Merleau-Pontys erster publizier-
ter Text aus dem Jahr 1935 Max Schelers Das Ressentiment im Aufbau der 
Moralen gewidmet war (P(ChRe)). Schelers Denken zur Affektivität prägte 
wohl auch Merleau-Pontys entsprechende Ansätze in Phénoménologie de 
la perception und während seiner Vorlesungen an der Sorbonne (Saint Au-
bert 2005. 116).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211

(PdW 188). Auch wenn Merleau-Ponty dies selbst nicht ausführt, scheint 
eine gewisse affektive Neutralität nicht ungewöhnlich, nicht gänzlich 
auszuschließen zu sein. Das Spezifische am Fall Schneider ist jedoch, dass 
für ihn eine affektiv durchzogene und geprägte Welt (also eine nicht af-
fektiv neutrale Welt) grundsätzlich unzugänglich geworden ist, während 
dies für andere Personen lediglich eine momentane affektive Neutrali-
tät ist. Dieser Übergang von einer affektiv neutralen Welt in eine affekt-
gebundene Welt obliegt nicht (oder zumindest nicht nur) einer gezielten 
Entscheidung. Schneider verbleibt in einer rein objektiven Situation (ei-
ner konkreten Situation, siehe Kapitel 2.3.2.2); es gelingt ihm nicht, in 
eine affektive Situation einzutreten (ebenso wenig wie es ihm gelingt, in 
eine virtuelle Situation – die selbst eine affektive Situation sein kann – 
einzutreten).

Merleau-Ponty beschreibt jedoch auch das gegenteilige Extrem, die 
Unfähigkeit, sich aus einer affektiven Situation zu lösen (ohne dass dies 
meint, dass man sich daher nicht auch in einer allgemeinen Wahrneh-
mungssituation befände). Diesen Sonderfall entwickelt Merleau-Ponty 
im Rahmen seiner Vorlesungen zur Kinderpsychologie. Wie bereits aus-
geführt (siehe Kapitel 2.3.2.3) leben kleine Kinder in einer synkretisti-
schen Soziabilität (sociabilité syncretique), also einer Form der Unge-
teiltheit mit anderen. Sie entwickeln eine ausgeprägte soziale Sensiblität 
(sensibilité sociale) bevor sie eine umfangreiche Sensibilität für ihre phy-
sisch-natürliche Umwelt erlangen (P(RAE) 210). »Comme Wallon le re-
marque, il y a là une logique automatique des situations affectives: toute 
attitude que l’on prend envers l’enfant induit immédiatement chez lui 
l’attitude complémentaire.« (P(RAE) 211; Hervorhebung A.S.)238 Wo-
raus ergibt sich diese Logik? Alle Teilhabenden befinden sich in der-
selben sozialen und affektiven Situation. So beispielsweise ergebe sich 
Eifersucht aus einer spezifischen Relation, einer Situation, in der ein 
Kind herumstolziert, das andere Kind dieses erste beobachtet und an-
himmelt. Das beobachtende Kind möchte an der Stelle des anderen sein, 
es ist eifersüchtig (P(RAE) 211–12). Wallon vergleicht dies, so Merleau-
Ponty, mit der Situation zweier Hunde, von denen einer gestreichelt wird. 
Der andere – der nicht gestreichelte Hund – möchte den Platz des ges-
treichelten Hundes einnehmen.

Si l’on caresse l’un, l’autre se précipite pour prendre sa place. Le désir 
d’être caressé, c’est moins un désir positif que le sentiment d’être privé 
des caresses données à un autre. Ce qui est essentiel à la jalousie, c’est 
ce sentiment de privation ou de frustration ou d’exclusion. […] On peut 

238	»Wie Wallon anmerkt, gibt es hier eine automatische Logik der affektiven 
Situationen: Jede Haltung, die man gegenüber dem Kind einnimmt, führt 
bei diesem sofort zu einer komplementären Haltung.« (eigene Übersetzung; 
Hervorhebung A.S.)

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

dire que le jaloux voit son existence envahie par le succès d’autrui, se 
sent dépossédé par lui, et, en ce sens, la jalousie est essentiellement con-
fusion de soi et d’autrui. (P(RAE) 211–12; Hervorhebung A.S.)239

Die Eifersucht, auf die später noch näher eingegangen werden wird (sie-
he Kapitel 3.5.3.1), zeichnet sich also durch eine bestimmte Form der 
(menschlichen und nicht-menschlichen) sozialen Konstellation aus. Bei 
Kindern – und das ist mit dem Sonderfall des Über-Affektiven gemeint 
– gebe es eine Phase, in der sie sich nicht aus dieser affektiven Situation 
lösen oder von dieser distanzieren können und sich durch diesen Ent-
zug von Zuwendung dominieren lassen (P(RAE) 213). Dies basiert auf 
der (oben beschriebenen) Ungeteiltheit des Kindes von anderen; die Un-
fähigkeit sich zu distanzieren, ergibt sich also daraus, dass Kinder sich 
nicht als eigenständige Entität vor den anderen erleben, was die Kon
stellation unauflösbar macht. Dies treffe nicht nur auf die Eifersucht zu, 
sondern etwa auch auf das Schmollen (P(RAE) 212) und die Sympathie 
(P(RAE) 216). Das Kind ›sei‹ in diesem Stadium ›die Situation‹ und dis-
tanziere sich nicht daraus. Im Zuge der crise de trois ans lernen Kinder 
ihre eigene Perspektive kennen, verwechseln sich nicht mehr mit den 
anderen und der Situation (und der in dieser eingenommenen Rolle) 
(P(RAE) 224). Den Zustand der Ungeteiltheit mit anderen, des gemein-
samen oder wechselseitigen empiétement, des gemeinsamen Seins und 
Sich-Verwechselns in Situationen gebe es auch bei Erwachsenen, zeige 
sich bei ihnen aber nicht mehr durchgehend und aufgrund der anderen 
Möglichkeiten, die diesen zur Verfügung stehen, nicht mehr in der glei-
chen Form (P(RAE) 226–27; 229).

So wie es Schneider nicht möglich ist, sich in eine affektive Situation zu 
begeben, im Affektiven aufzugehen, ist es kleinen Kindern nicht möglich, 
sich aus affektiven Situationen zu lösen, es ist ihnen also unmöglich, nicht 
vollständig in affektiven Situationen aufzugehen. Letztlich bleibt ihnen 
beiden, vor allem aber Schneider, damit der grundlegende Bezug zur Welt 
in ihrem Sein für uns (être à nous) verwehrt (PP 180). Diese beiden be-
schriebenen Fälle stellen Extreme dar; das nicht-pathologische erwach-
sene Leben liegt zwischen diesen beiden Polen. In der Regel spielen Mo-
torisches, Affektives und Sensorisches in Wahrnehmung und Ausdruck 

239	»Wenn man den einen streichelt, eilt der Andere herbei, um seinen Platz 
einzunehmen. Der Wunsch, gestreichelt zu werden, ist weniger ein positives 
Verlangen als vielmehr das Gefühl, dass einem die Streicheleinheiten, die ei-
nem anderen gegeben werden, vorenthalten werden. Was für die Eifersucht 
wesentlich ist, ist dieses Gefühl des Entzugs oder der Frustration oder des 
Ausschlusses. [...] Man kann sagen, dass der Eifersüchtige seine Existenz 
vom Erfolg eines anderen beschlagnahmt sieht, sich von ihm enteignet fühlt, 
und in diesem Sinne ist Eifersucht im Wesentlichen eine Verwechslung von 
Selbst und Anderem.« (eigene Übersetzung; Hervorhebung A.S.)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213

zusammen; sie sind letztlich nur verschiedene Modi ein und derselben 
Bewegung. Dies ist durch beide sensibles bedingt. »Même nos mouve-
ments affectifs les plus secrets, les plus profondément liés à l’infrastruc-
ture humorale, contribuent à façonner notre perception des choses.« 
(P2(Inéd) 39)240 Auf Seiten der Welt wird dieses Ineinandergreifen von 
Motorischem, Affektivem und Sensorischen dadurch ermöglichst, dass 
die Dinge selbst bereits durch unterschiedliche Sinne ansprechbar sind, 
dass sie selbst bereits eine »affektive Atmosphäre« (atmosphère affec-
tive) haben (P2(Inéd) 40/102). Wie bereits erwähnt, unterscheidet sich 
das nicht-pathologische Leben vom Falle Schneider darin, dass Schneider 
grundsätzlich nicht zum Affektiven gelangen kann, während die affek-
tive Neutralität im nicht-pathologischen Leben eine sehr begrenzte Aus-
nahme darstellt. Ebenso können Kinder nicht aus dem vollen Aufgehen 
in affektiven Situationen ausbrechen, während Erwachsene (die auch in 
einer veränderten Relation zu anderen stehen – promiscuité, statt voll
ständiger indivision) sich partiell distanzieren können.

Aus dem ersten Sonderfall wird deutlich – aus diesem Grund führt 
Merleau-Ponty ihn in Phénoménologie de la perception ein –, dass das 
Affektive nicht, wie damals gängige Positionen behaupteten, ein »mo-
saïque d’états affectifs, plaisirs et douleurs fermés sur eux-mêmes« (PP 
180)241 ist und daher einzig durch unsere Körperorganisation (im Sinne 
von natürlichen Reaktionen) zu erklären ist und auch nicht als Vorstel-
lung zu verstehen ist, die natürliche Stimuli ersetzen könnten. Le désir242 
ist kein affektiver Zustand, kein Trieb, nicht die Lust oder ein Lust-
zustand (Saint Aubert 2016: 135), sondern ein ursprünglicher Modus 
des Bewusstseins (PP 181). Mithilfe des Falles Schneider zeigt Merleau-
Ponty, dass weder physiologische noch idealistische Erklärungen zutref-
fen, denn der untersuchte Fall bestätige keine dieser Erklärungen, son-
dern zeige, dass es ›Sexualreflexe‹ und einen ›reinen Lustzustand‹ nicht 
gibt (PdW 186). Folgte man der Idee, dass Sexualität einen »autonomen 
Reflexapparat« (PdW 186) bilde, so müsste es in einem Fall, wie dem 
untersuchten, zu einer Entfesselung dieses autonomen Apparats, nicht zu 
einer Einschränkung der Sexualität kommen (PdW 187). Bei Schneider 

240	»Selbst die unscheinbarsten affektiven Bewegungen, die am stärksten an die 
humorale Infrastruktur gebunden sind, tragen dazu bei, unsere Wahrneh-
mung der Dinge zu gestalten.« (AuG(KS) 102; veränderte Übersetzung)

241	»[E]in Mosaik in sich geschlossener affektiver Zustände, von Lust und Un-
lust« (PdW 185).

242	Merleau-Ponty diskutiert Affekte zumeist unter dem Stichwort désir, das als 
Wunsch, Lust, Verlangen oder Begierde übersetzt werden kann. Nicht über-
sehen werden darf dabei jedoch die eben beschriebene Wechselseitigkeit; es 
handelt sich also um einen Wunsch (eine Lust, ein Verlangen, die/das), der 
(auch) von der Welt an mich herangetragen wird. Merleau-Ponty verwen-
det Freunds Begriff des Wunsches nicht (Saint Aubert 2013: 120).

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

sei die Struktur der Wahrnehmung oder die Struktur der sexuellen Er-
fahrung verändert. Schneider nehme nur den sichtbaren Körper (le corps 
visible), nicht jedoch das dahinter oder darunter liegende sexuelle Sche-
ma oder die erotische Struktur wahr.243

Der zweite Sonderfall zeigt, dass mit der Involviertheit in (soziale) Si-
tuationen, mit der Ungeteiltheit mit anderen, mit dem empietement, ein 
Leben in einer affektiven Welt einher geht, aus dem es (zumindest zeit-
weise) kein Entkommen gibt. Die Situationen, die Merleau-Ponty in sei-
nen Vorlesungen zur Kinderpsychologie beschreibt, könnten (wenn man 
Schneider wäre) als ganz schlichte Relationen von objektiven Körpern 
betrachtet werden. Für die beschriebenen Kinder (und für viele Erwach-
sene) sind sie jedoch affektgeladen. Dieser zweite Sonderfall ist deshalb 
ein Fall besonders ausgeprägter Affektivität, da Merleau-Ponty le désir 
als Öffnung gegenüber dem Sein (Saint Aubert 2013: 21) versteht. Bis-
lang stand in dieser Darstellung vor allem die menschliche Beschaffen-
heit für Affekte und Affizierung im Vordergrund. Das Affektive ergibt 
sich jedoch aus einem Zusammenspiel von Welt (inklusive der ande-
ren Menschen und Tiere) und Mensch. Die Bedeutung dieser Gegensei-
te zeigt sich etwa in Merleau-Pontys Frage, die er am Beginn seiner Vor-
lesung zu der Institution d’un sentiment stellt: »Comment le sentiment 
›prend‹-il?« (Insti 83) Wie also ergreift uns das Gefühl? Die Affizierbar-
keit ergibt sich vor dem eben geschilderten Hintergrund aus dem Zusam-
menspiel von dedans und dehors im chair. La chair ist auch jenes Ele-
ment »qui opère le lien [zwischen Körper und Welt; A.S.], en portant et 
transférant une dynamique ou une affectabilité, du dedans au dehors ou 
du dehors au-dedans« (Saint Aubert 2018: 102)244. In diesem Sinne des 

243	Judith Butler entwickelt in ihrem 1989 erschienen, jedoch bereits 1981 ver-
fassten Essay Sexual Ideology and Phenomenological Description. A Femi-
nist Critique of Merleau-Ponty’s Phenomenology of Perception eine um-
fassende Kritik an Merleau-Pontys Lesart des Falles Schneider, vor allem 
im Kontext seiner Überlegungen zu Sexualität und Affektivität. Merleau-
Pontys Beschreibungen enthielten, so Butler, stillschweigend-normative An-
nahmen darüber, dass Geschlechtlichkeit einen heterosexuellen Charakter 
hat und haben soll (Butler 1989: 85–87), seine Theorie nicht zur Gänze 
frei von naturalistischer Ideologie sei. Diese Kritik wird jedoch weder dem 
Fall Schneider gerecht (siehe die Arbeit von Steinfeld (1927), auf die sich 
Merleau-Ponty bezieht), noch Merleau-Pontys Theorie (will Merleau-Ponty 
doch auf eine allgemeinere Beschreibung von Geschlechtlichkeit, dialekti-
scher Relation von Existenzen und von Affektivität hinaus, die er in einem 
abstrakten Sinne, losgelöst von bestimmten Formen der Geschlechtlichkeit 
und einer bestimmten Perspektive (einer männlichen Perspektive, wie But-
ler meint) verfasst).

244	Bei Saint Aubert lassen sich Stellen finden, die andeuten, dass er verschiedene 
affektive Beziehungen von Körper und Welt eher der aktiven oder eher der 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46 - am 24.01.2026, 08:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	2.1 Le monde sensible
	2.2 Le corps sensible
	2.2.1 Le corps und la chair: Körper, Leib, Fleisch?
	2.2.2 Le corps sensible
	2.2.2.1 Ein anti-dualistisches Körperverständnis
	2.2.2.2 Der fähige Körper und das Körperschema
	2.2.2.2.1 Das Körperschema als situative Einheit
	2.2.2.2.2 Das Körperschema als intersensorielle Einheit
	2.2.2.2.3 Das Körperschema als sensomotorische Einheit
	2.2.2.2.4 Das Körperschema als intrasensorielle Einheit
	2.2.2.2.5 Vom Körperschema zum Körper zwischen Physischem und Digitalem
	2.2.2.2.6 Le corps comme puissance: Der Körper als ›Vermögen zu‹



	2.3 Die Beziehung der sensibles
	2.3.1 Wahrnehmung: Die Kommunikation der sensibles
	2.3.1.1 Gestaltpsychologischer Hintergrund
	2.3.1.2 Die Wahrnehmung und die Welt: Kommunikation der beiden sensibles
	2.3.1.3 Perspektivität der Wahrnehmung
	2.3.1.4 Wahrnehmung und die Struktur der Welt: Le monde comme mode d’écart ou système d’équivalences
	2.3.1.5 Wahrnehmung und Bewegung
	2.3.1.6 Halluzinationen und die Frage nach der ›Wahrheit‹ der Wahrnehmung
	2.3.1.7 Ambiguität in der Wahrnehmung
	2.3.1.8 Selbstwahrnehmung und Doppelberührung
	2.3.1.9 Wahrnehmung der Welt als Distanz und Nähe

	2.3.2 Der Ausdruck dans le monde sensible: Verhalten, Bewegung, Praktiken
	2.3.2.1 Bewegung und Verhalten
	2.3.2.2 Konkrete und ›virtuelle‹ Bewegung
	2.3.2.3 Die Strukturen des Verhaltens und der Synkretismus
	2.3.2.4 Habitualität: Vom Phantomglied zur Praxis
	2.3.2.4.1 Die Gewohnheit im Frühwerk
	2.3.2.4.2 Das Phantomglied und die Kollektivität der Gewohnheit
	2.3.2.4.3 Praxis und Struktur: Merleau-Ponty, Bourdieu und das Fußballfeld

	2.3.2.5 Der Ausdruck: Zusammenfassende Betrachtungen

	2.3.3 Der corps sensible, sein Raum und seine Situation im monde sensible
	2.3.3.1 Räumlichkeit der Welt: Höhe und Breite
	2.3.3.2 Situation im monde sensible
	2.3.3.3 Synkretistische Gestalten
	2.3.3.4 Schlaf, Mythos und eine Reise


	2.4 Coexistence und intercorporéité: Die menschliche Atmosphäre der Welt
	2.4.1 Die menschliche Koexistenz
	2.4.2 Die ontogenetische Entwicklung und die Erfahrbarkeit des Selbst
	2.4.3 Körperliche Reversibilität, körperliche Dialektik und intercorporéité
	2.4.4 Exkurs: Die Rezeption der intercorporéité in der (deutschsprachigen) Soziologie
	2.4.5 Koexistenz, intercorporéité und Distanz

	2.5 La chair: Die Tiefe der Beziehung der sensibles
	2.5.1 La chair du corps et du monde
	2.5.2 La promiscuité: Die (Ver-)Mischung
	2.5.3 La profondeur: Die Tiefe von voyant und visible
	2.5.4 La chair zwischen Nähe und Distanz

	2.6 Le corps sensible, le corps ambigu
	2.6.1 Der aff﻿izierbare Körper
	2.6.2 Fragilität, Verletzbarkeit, Vulnerabilität
	2.6.3 Affizierbarkeit, Verletzbarkeit und die Distanz


