
III.

Mittelalterliches Denken für die

Rechtsgeschichte

Nach dieser Reise durch Fritz Kerns Lebensprojekt lassen sich nunmehr die 

Jahre zwischen 1910 und 1920 erneut aufsuchen, um, vor dem Hintergrund des 

gerade Betrachteten, auch einen deutlicheren Einblick in die ursprüngliche 

Zielführung seiner Lehre vom guten alten Recht zu erhalten. Von den eher 

allgemeinen, weitläufigeren Kontexten, in denen Kerns historiographisches 

Denken als Ganzes stand, wenden wir uns damit zugleich ab und dem im 

engeren Sinne rechtshistoriographischen Diskurszusammenhang dieser Lehre 

zu. Denn die oben durchmusterten Ziele und Vorbilder der Kernschen Version 

von Geistesgeschichte lassen sich in Recht und Verfassung im Mittelalter tatsächlich 

ohne Mühe wiederfinden. Daß eine dem aufgewühlten ideengeschichtlichen 

Umfeld des frühen 20. Jahrhunderts derart verpflichtete Lehre wie das gute alte 
Recht im mediävistischen Gespräch der Folgejahrzehnte noch eine so starke 

semantische Anziehungskraft entfaltete, war zudem ebenso kein Zufall. Zuerst 

aber sei betrachtet, in welchen rechtshistoriographischen Kenntnisstand hinein 

der Aufsatz stieß, damit sich seine spezifische Ausrichtung klarer verdeutlichen 

läßt.

1. Nationalgeschichtliche Vorgänger

Es ist bekannt, daß die Aussagen Kerns über das mittelalterliche Recht und die 

Rechtsanschauung der Frühzeit keinesfalls durchweg unerhörte Thesen formu-

lierten, vielmehr bereits verbreitete Bilder der rechtsgeschichtlichen Mediävistik 

aufgriffen. Heinrich Mitteis, selbst beeindruckt vom guten alten Recht, beobach-

tete schon 1941, daß dessen wesentliche Teile sich »durchaus auf dem Boden« 

befänden, den »die germanistischen Rechtshistoriker schon immer gelehrt 

haben«.1 In der Tat wurden ähnliche Reflexionen seit langem angestellt. Einen 

ersten Höhepunkt erlebten sie in der romantisch geprägten Frühphase der 

Historischen Rechtsschule; ihr Glaube an das Umhegt- und Getragensein von 

überindividuellen Mächten und alter Nationalgeschichte machte auch auf die 

1 H. Mitteis, Land und Herrschaft [1941], S. 271.

1. Nationalgeschichtliche Vorgänger 85

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Rechtsanschauung unter den Umständen einer illiteraten, archaischen Welt der 

Frühzeit aufmerksam, so wenig damit schon die Kategorie einer regelrechten 

Milieuabhängigkeit erschlossen war.2 Jacob Grimm wandte sich dem Flucht-

punkt eines nationalen Urzustandes mit besonderer Sensibilität zu. Besorgt um 

das Schicksal seiner Gegenwart schilderte er die Buntheit der vermeintlich 

deutschen Frühgeschichte mit großer Anteilnahme:3 Mythos, Märchen und 

die Trias von Recht, Sitte und Sprache prägen seine Schilderungen der alten 

Rechtsanschauung und ihrer Güte. Sie erfrischte sich, wie die ursprüngliche 

Volkskultur insgesamt, in Sprache und Rechtsbrauch unaufhörlich neu – und 

war der römischrechtlich geprägten schroff entgegengesetzt.4 Offenkundig ist 

dabei die identitätsspendende Rolle, welche die Darstellungen innerhalb der 

liberalen Bewegung spielten.5 Derartige, stark verfassungspolitisch motivierte 

Bilder eines guten Rechts der nationalen Frühzeit finden sich nicht allein bei 

ihm,6 auch und vor allem im Umkreis der Frankfurter Germanistenversamm-

lungen, die unter seinem Vorsitz tagten, wurden die Schlagworte von Alter und 

Güte der frühen Rechtsanschauung vielfach im Munde geführt. Für das rechts-

2 Zur verhindernden Wirkung des allgegenwärtigen Volksgeist-Denkens schon 
E. Schulin, Traditionskritik [1979], S. 40.

3 Hier war die Welt am schönsten und man selbst Wunder und Göttlichkeit am 
nächsten, denn das »Gedenken der Vorzeit, wie der Anblick der Schöpfung, ist 
uns ein unversieglicher halb demütigender halb erhebender Trost, der uns zu 
Gott verbindet auf beiden Wegen«, vgl. Jacob Grimm an Friedrich Carl von 
Savigny, Brief vom 29.10.1814 (in: W. Schoof, Briefe der Brüder Grimm an 
Savigny [1953], S. 173).

4 J. Grimm, Rechtsaltertümer [1828], S.VII, XVI, und ders., Poesie [1816], S. 60; 
siehe W. Ogris, Jacob Grimm und die Rechtsgeschichte [1986], S. 75, auch 
K. Luig, »Römische und germanische Rechtsanschauung« [1995], S. 108 f.

5 Gerade bei Grimms Äußerungen handelte es sich nicht um solche über das 
mittelalterliche Recht, denn Grimm besorgte sich um die eigene Vorgeschichte, 
weniger um das Mittelalter (schief W. G. Busse, Jacob Grimms Konstruktion des 
Mittelalters [1997]), und in seiner Beschäftigung mit ihr zersetzte Grimm den 
Begriff der Geschichte nachgerade, vgl. U. Wyss, Die wilde Philologie [1979], 
S. 263, der daher eine postmodern-erhellende und nicht historisch totalisierte
Form diskursiver Struktur in der Matrix des Heimatbegriffs erkennt, die tatsäch-
lich Derrida die Hände reiche.

6 Obgleich in sehr unterschiedlicher Nuancierung; auch Beseler sah bekanntlich 
mit der freiheitlichen Rechtsanschauung der germanischen Stämme »eine 
nationale Entwicklung vor sich« gehen (G. Beseler,Volksrecht und Juristenrecht 
[1843], S. 5, vgl. auch B.-R. Kern, Georg Beseler [1982], insb. S. 376 f., 381 f., 
502, – für die »alte deutsche Freiheit« bei Reyscher und den Kontext insg. 
J. Rückert, Reyschers Leben und Rechtstheorie [1974], S. 89–92, 142, 254, 
280 f.; allgemein bei G. Dilcher, Mittelalterliche Rechtsgewohnheit [1992], 
S. 33 f.). Unter eifrig sammelnden Volkskundlern des 19. Jahrhunderts existierten 
ähnliche Bilder, vgl. nur J. Scheible, Die gute alte Zeit [1847].

86 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


historische Mittelalter-Bild, das dem Denken Kerns vorausging, waren indes die 

Ausführungen präsenter, die Jahre später Otto Gierke hierzu machte. In seiner 

Darstellung zur alten Rechtsanschauung, die ihm den Ursprung zur Entstehung 

genossenschaftlicher Verbandsformen darstellte, lehnte er sich erkennbar an 

Grimm und die frühe Germanistik an.7 Auch Gierke schilderte vielfach und 

ausführlich, wie sich im frühen Mittelalter eine Rechtsüberzeugung ohne rechte 

Reflexion und in unbemerkt-ständiger Wandlung habe ausprägen können,8 daß 

insbesondere Recht und Sittlichkeit ineins gelegen hätten und so die Über-

zeugung von der Güte des Rechts seinerzeit stets lebendig gewesen sei.9

Insofern sie aus juristisch-germanistischer Feder stammten, waren diese Dar-

stellungen bekanntlich von einer anderen Auseinandersetzung getrieben, denn 

sie waren nicht eigentlich Mediävistik, sondern stützten die Bekenntnisse ihrer 

Urheber innerhalb der großen gegenwartsgerichteten Rechtsquellendebatte des 

19. Jahrhunderts und der allgegenwärtigen Diskussion um das Gewohnheitsrecht. 
Dessen Gründung auf die Überzeugungen eines ungelehrten Volkes einerseits 

oder aber auf die Autorität rechtswissenschaftlicher Erkenntnis andererseits 

wurde im Kontext der Volksgeist-Metapher heftig umstritten, und von hierher 

wirkte eine Schwerkraft auf das zeitgenössische Bild von der frühmittelalter-

lichen Rechtsanschauung. Von Puchta stammte die maßstäbliche Monographie 

aus romanistischer Hand, gegen die Beseler anschrieb und die auch in den 

folgenden Jahrzehnten der Referenzpunkt blieb.10 Wurde auch die Volksgeist-

fixierung bald schon, zunächst eher subkutan, durch neue Ausrichtungen 

ergänzt,11 so überdauerten doch die Topoi von Gewohnheit, Überzeugung 

und Übung. Noch die rechtswissenschaftlichen Diskussionen des ausgehenden 

19. Jahrhunderts hierüber, ihrerseits Brutstätten für die sich erst formierende 

wissenschaftliche Soziologie, wirkten mit diesen Problemstellungen ungemin-

dert in die Rechtsgeschichte hinein. 1883 etwa breitete Zitelmann in einer viel 

7 Vgl. O. Gierke, GenR II [1873], S. 12ff., 457ff., obgleich er deren »Stimmung 
der Romantiker« hinter sich lassen wollte, ders., Jugend und Altern im Recht 
[1879], S. 231.

8 Ebd., S. 210–218, dort zur »Heilighaltung des alten Rechts, allein weil es alt ist«, 
denn »als Frevel empfände man seine überlegte Veränderung. Daß dennoch 
unaufhörlich Wandlungen sich vollziehen, wird von Niemand bemerkt« (S. 211, 
210).

9 Ebd., S. 226–229.
10 G. F. Puchta, Das Gewohnheitsrecht [1828/37]; dazu bei H.-P. Haferkamp,

Puchta und die »Begriffsjurisprudenz« [2004], S. 141ff.
11 J. Schröder, Zur Theorie des Gewohnheitsrechts [2007], S. 221ff.; vgl. auch 

O. Gierke, Dt PR [1895], S. 161ff.

1. Nationalgeschichtliche Vorgänger 87

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


beachteten Studie die auch für die zeitgenössische Rechtswissenschaft überaus 

strittige Frage aus, ob einer sich durch Irrtum festsetzenden Gewohnheit später-

hin Rechtscharakter zukommen könne oder nicht.12 Auch die erste im engeren 

Sinne rechtshistoriographische Monographie zum Gewohnheitsrecht entstand 

in dieser Epoche: Siegfried Brie verfaßte eine Geschichte der Rechtsquellenleh-

ren zum Gewohnheitsrecht, die sich wie die historisierte Antwort auf Puchtas 

Werk präsentierte.13 Mit besonderem Nachdruck wandte er sich der mittelalter-

lichen Rechtsanschauung zu, und auch hier finden sich die bekannten Urteile 

über das Gewohnheitsrecht und dessen Alter, schließlich habe die gute und alte 

Gewohnheit sogar bestehende Gesetze aufheben können.14 Seine Ausführungen 

zeigen die epochentypischen Signa des Fachs um 1900, sowohl ein hohes Maß 

fachwissenschaftlichen Selbstgefühls des Rechtshistorikers als auch die enge 

Anlehnung an die analytischen Ideale der zeitgenössischen Rechtswissenschaft. 

Und sie führen viele Aussagenteile des Kernschen Aufsatzes längst mit sich, wie 

diese sich auch in weiteren, Recht und Verfassung im Mittelalter unmittelbar 

vorausgehenden Veröffentlichungen unverändert finden.15 Kerns Thesen waren 

also insoweit kaum ein Novum. Ebenso das Schlagwort, die griffig-markante 

Formel vom guten alten Recht selbst, existierte schon lange. Besonders präsent 

war ihre Rolle im württembergischen Verfassungskonflikt 1815–1819 gewesen; 

das antiobrigkeitliche Ringen um das Alte Recht hatte sich ihrer bedient und 

Ludwig Uhland, später wie Grimm Teilnehmer der Germanisten- und Paulskir-

chenversammlungen, schon 1816 in seinem freiheitslobenden Gedicht das »gute 

12 E. Zitelmann, Gewohnheitsrecht und Irrthum [1883], zur Frage rechtlicher
Geltung dort S. 446ff., 456 f., oder zur »Macht der dauernden Thatsachen«, einer 
Variante der wenig später beliebten normativen Kraft des Faktischen, S. 464. Vgl. 
J. Schröder, Zur Theorie des Gewohnheitsrechts [2007], S. 228 f., für den 
Kontext insb. H.-P. Haferkamp, Psychologismus bei Ernst Zitelmann [2009], 
S. 216–223.

13 S. Brie, Lehre vom Gewohnheitsrecht [1899]; Brie wollte die unzureichende 
historische Solidität in Puchtas Werk überwinden, es gewissermaßen dogmen-
geschichtlich einholen und entwarf dafür eine quellengeschichtliche Synthese 
von der Antike bis zu den Kanonisten.

14 Ebd., S. 202–266, zu Lehre von altem Recht S. 225–229, zur Güte des Rechts 
S. 235–244, 254 f.; s. auch G. Köbler, Recht im frühen Mittelalter [1971], 
S. 14 f., oder G. Dilcher, Mittelalterliche Rechtsgewohnheit [1992], S. 34 f.

15 Einen Eindruck von der Sicht der rechtshistorischen Germanistik direkt vor 
Kern bieten so unterschiedliche Darstellungen wie R. Hübner, Grundzüge des 
deutschen Privatrechts [1912], S. 4ff., oder K. v. Amira, Grundriß des germani-
schen Rechts [1913], S. 11. Auch außerhalb der wissenschaftlichen Literatur, in 
rechtspolitischen Populärschriften wie in der bereits radikal geprägten von 
A. Wagemann, Geist des germanischen Rechts [1913], war gutes und altes Recht 
im germanischen Denken selbstverständlich, das gute alte Recht der Kernschen 

88 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


alte Recht« angerufen.16 »Durch die Gedichte Ludwig Uhlands« war bis zur Zeit 

der Entstehung von Recht und Verfassung im Mittelalter »das ›gute alte Recht‹ ein 

fast jedermann geläufiger Ausdruck geworden«,17 nicht nur dem Württem-

berger Kern, sondern weit über die Grenzen Südwestdeutschlands hinaus.

Ein erster wesentlicher Unterschied zu Kerns Herangehensweise liegt allerdings 

schnell auf der Hand: Die herkömmlichen Bilder zum frühen deutschen Recht 

und der Anschauung von ihm hatten tatsächlich zusätzliche, weiter reichende 

Annahmen enthalten und über eine Art semantischen Mehrwert verfügt: Gierke 

etwa sprach von Rechtsanschauung, ließ sie aber leicht mit dem Volksgeist
verschmelzen18 oder verstand die Hochachtung der vermeintlichen Güte des 

Rechts zugleich als Ausweis der Sittlichkeit des alten Rechts selber und dessen 

Ursprungs in einer eher naturrechtlich versicherten Rechtsidee.19 Nicht allein der 

mittelalterliche Glaube an das Alter des Rechts, zugleich das eigentliche Alter 

des Rechts beschäftigte ihn, das ihm zu einem stützenden Argument im Kampf 

gegen das fremde romanistische Rechtsdenken wurde. Für das Gros der Germa-

nisten handelte es sich schließlich um Fragen der »Erforschung unseres alten 

guten Rechtes«,20 denn die deutsche Rechtsgeschichte war, wie es 1919 Eugen 

Rosenstock nach seiner Rückkehr aus dem Kriege anprangerte, auf eine »über-

feine Abstraktion aufgebaut«: daß »ein deutscher Faden aus dem Teppich der 

Rechtsgeschichte« herauszulösen und isoliert zu verstehen sei.21

Fassung gleichwohl unbekannt (vgl. S. 26; zu Wagemann P. Landau, Römisches 
Recht und deutsches Gemeinrecht [1989], S. 18–24).

16 Aus der älteren Literatur zum Verfassungskonflikt A. List, Der Kampf um’s gute 
alte Recht [1912]; für die Zeit zuvor vgl. E. Hölzle, Das alte Recht und die 
Revolution [1931], S. 44–84. Der berühmte Vers von Uhland: »Wo je bei altem, 
guten Wein / der Württemberger zecht, / da soll der erste Trinkspruch sein / ›Das 
alte, gute Recht!‹« fand sich nicht von ungefähr auch aufgenommen im ›Ewigen 
Brunnen‹ (L. Reiners, Der ewige Brunnen [1955], S. 427). Zum Kontext insg. 
D. Willoweit, Vom alten guten Recht [1998], S. 23 f., 26 (mit Lit.), sowie H.-J. 
Behr, Das alte, gute Recht [1979], S. 218–220.

17 So A. List, Der Kampf um’s gute alte Recht [1912], S.VII.
18 O. Gierke, Jugend und Altern im Recht [1879], S. 207.
19 Ebd., S. 226–229; die historiographische Kategorie der Geisteshaltung ist für 

Gierke zwar auch tragend, jedoch nicht als solche, sie bezieht ihre Rolle vielmehr 
von seiner Verbandstheorie oder seiner Lehre des objektiven Rechts her, vgl. etwa 
ders., Dt PR [1895], S. 116.

20 Paul Rehme an Heinrich Mitteis, Brief vom 14.04.1913 (NL Mitteis).
21 E. Rosenstock, Neubau der deutschen Rechtsgeschichte [1919], S. 135.

1. Nationalgeschichtliche Vorgänger 89

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


2. Rechtsgeschichte als Übungsplatz einer neuen Methode

Die weiteren Charakteristika, die Kerns Bild von der mittelalterlichen Rechts-

anschauung seinen Vorgängern gegenüber auszeichneten, können der ersten 

Lektüre seines Aufsatzes leichter entgleiten. Angesichts des eigentümlichen 

Programms von Geistesgeschichte aber, das Kern die Feder führte, lassen sie 

sich recht eindeutig zuweisen. Durchmustert man die Spezifika seiner Beschrei-

bung vom guten alten Recht aus der Nähe, wird dies augenfällig: »Gegen-

standslos« seien für das Mittelalter die Streitfragen moderner Juristen gewesen, 

sein Rechtsverständnis dem heutigen »völlig entgegengesetzt«,22 und diese 

durch die gesamte Abhandlung hindurch unermüdlich neu hervorgekehrte 

Polarität von modernem Jetzt und mittelalterlichem Einst offenbart eine mar-

kante, beinahe radikale Antithetik,23 die ganz dem Ansatz seines geistesge-

schichtlichenVorgehens entsprach. Ihre Ergänzung erhält diese mit Kerns schon 

hier präsenten Ideen zu den unterschiedlichen Kulturstufen, die er in einem 

Anhang zum eigentlichen Aufsatz anreißt, wenn er vom mittelalterlichen Kultur-
typus handelt, von dessen großer Einheitlichkeit und einem begrifflichen Leitge-
danken dieses Kulturtypus spricht,24 und zu dessen innerstem Text vorzustoßen 

anregt. Vermutlich wegen der befürchteten Sperrigkeit dieser Sichtweise 

beginnt Kern seine gesamte Untersuchung mit einer Gegenüberstellung zweier 

Methoden der Geschichtsbetrachtung, zwischen denen sich die Rechthistoriker, 

wie jeder Historiker, zu entscheiden hätten: der Konzentration auf die Realien
einer vergangenen Epoche einerseits mit der Rekonstruktion der Ideen, die den 

vergangenen Ereignissen zugrundegelegen haben, andererseits. Die Rechtshisto-

riker im Besonderen hätten sich bisher allzusehr auf die Realien gerichtet, um 

ihr Bild von der Vergangenheit zu erhalten; zum vollständigenVerständnis einer 

Epoche führe aber allererst der Einblick in die Anschauungen jener Zeit.25

Gewiß, so Kern, könne der Entschluß zu einer solchen geistesgeschichtlichen
Methode zu Problemen führen, da im Gegensatz zu den Realien die Ideen 

vergangener Zeiten »bislang« nicht immer leicht erreichbar waren. Als Ergän-

zung zur Realiengeschichtsschreibung bleibe der Entschluß jedoch unverzicht-

bar, »denn das Beste und Tiefste, worauf ein Zeitalter fußt, kann es selber meist 

22 F. Kern, Über die mittelalterliche Anschauung [1916], S. 500, 498.
23 J. Rückert, Die Rechtswerte der germanistischen Rechtsgeschichte [1994], 

S. 280–284.
24 F. Kern, RuV [1919], S. 108–111; dieser Anhang ist in der englischen Version 

seines Textes nicht mitübersetzt worden.
25 Was nicht bedeute, die »abstrakten Theorien mittelalterlicher Gelehrter« zu 

kennen, sondern Einsicht in die Ideen des »breiten Rechts- und Verfassungs-
lebens« zu gewinnen, so jedenfalls F. Kern, RuV [1919], S. 7.

90 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


nur ungeschickt oder gar nicht aussprechen«. Kern zielte hiermit nicht auf pure 

»Begriffsphilologie« noch auf herkömmliche Rechtsdogmengeschichte. Indem 

er beides für sich nutzbar zu machen meinte, wollte er das Neue, »ein eigenes 

zwischen beiden« begründen, das einer letztlich ungeschichtlichen Betrachtung 

des Mittelalters vorbeuge.26

Damit benannte er sein Ziel deutlich, allerdings füllte er im Zuge seiner 

Darstellung diese Vorgabe nur vage aus. Was die mittelalterliche Weltanschau-

ung für das Denken vom Recht bedeutet habe, wird farbenreich geschildert, 

führt indes zu einem ausgesprochen mehrdeutigen Bild: Die Rechtsanschauung
war, als eine mittelalterliche Weltdeutung, einheitlicher und intensiver als 

spätere, die bereits »blasierter« dachten;27 Kern bemüht Attribute wie die der 

»Allgewalt« und betont das »zeitlose Starre, Apriorische der Ethik«, dem sich der 

mittelalterliche Mensch untergeordnet sah, denn »sein Dasein leitet sich« für ihn 

»ab aus dem Dasein des über ihm stehenden Rechts«.28 Eine Kulmination habe 

dies im Vorgang der mittelalterlichen Rechtsfindung erhalten: die Schöffen 

fanden hier ihrem Glauben nach »verstecktes«, aber gutes altes und »schon 

vorhandenes Recht«.29 Dabei vollzogen sie, wie er heraushebt, nicht selten 

Rechtserneuerung, erfanden ihre Tradition selbst. Weiterführende Fragen, ob 

diese Art Neuauszeichnung wohl bewußt oder unbewußt vonstatten gegangen – 

oder in einer Art latenten Halbbewußtseins wenigstens geahnt worden sein 

mag, behandelt Kern hingegen nur eher lose. Die Äußerungen dazu sind 

changierend: Ein Schöffe müsse das »Neuschaffen vor seinem eigenen theoreti-

schen Gewissen mit dem beharrenden Rechtsbegriff in Ordnung und Einklang 

bringen«, hier könnte Kern sich den Schöffen als Opfer einer unterbewußten 

Verdrängungsleistung gedacht haben, selbst noch vollends gefangen im Bild des 

alten Rechts, jede Ahnung von sich fernhaltend. Wenig später stellt er jedoch 

fest, die Schöffen können »selbst ein Bewußtsein davon haben, daß sie eine 

Neuerung vollziehen. Aber sie sagen es nicht. Sie können es nicht sagen«; und an 

anderer Stelle liegt die Rechtsfindung in den Händen taktierender Schöffen, 

denen es darum geht, »dem praktischen Bedürfnis des Augenblicks zu dienen. 

Jedenfalls wird man dem Recht, das man haben will, stets möglichst die 

Eigenschaft ehrwürdigen Alters zusprechen«.30 Ähnlich kunstvoll erklärt Kern 

26 Zitate ebd., S. 7–9.
27 Ebd., S. 109.
28 Ebd., S. 66, 39, 18.
29 Ebd., S. 15.
30 Zit. S. 39 f., 31 (Hervorheb. i. O.).

2. Rechtsgeschichte als Übungsplatz einer neuen Methode 91

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


das Zustandekommen der bekannten mittelalterlichen Urkundenfälschungen: 

Es habe im Mittelalter so häufig gefälscht werden können, da der mittelalterliche 

Fälscher, sich seiner Fähigkeit bewußt werdend, sogleich bemerkt habe, daß 

folglich ein anderer Fälscher vor ihm am Werk gewesen sein könnte. Da jedoch 

jedermann das gute alte Recht habe verkündet sehen wollen, sei demnach der 

Entschluß, selber gleichsam zurückzufälschen, ganz natürlich gewesen.31 Seine 

pittoresken Ausführungen hierzu wurden später ein wesentlicher Ansporn für 

die mediävistische Fälschungsforschung,32 und sie entsprachen ganz seiner 

Vorgabe, nicht über das tatsächliche Alter des Rechts, sondern allein über die, 

nötigenfalls phantasiebegabte, mittelalterliche Rechtsanschauung handeln zu 

wollen. »Die ethische Grundstimmung des Mittelalters verschmäht politische 

Wichtigkeitserwägungen und nimmt Recht und Unrecht immer gleich ernst«, 

mit »bestem Gewissen« sei angesichts des guten alten Rechts gefälscht worden;33

doch tauchten alte Urkunden auf, echt oder gefälscht, so habe in der Regel 

Opportunismus den Umgang mit ihr gelenkt. So oft es um das Verhältnis von 

Anschauung und Wirklichkeit des mittelalterlichen Rechts ging, bemühte Kern 

schnell dessen stets betonte technische Mangelhaftigkeit oder sprach fasziniert 

von der »Anarchie im Mittelalter«.34 Eine Konsequenz hieraus für die Bindung 

der Menschen an ihr Rechtsbild konnte indes seine »zu vermutende Seelen-

kunde«35 nicht ziehen.

Im Hintergrund dessen stand die oben betrachtete begriffsrealistische Neigung 

Fritz Kerns, die auch in den Jahren zwischen 1910 und 1920 bereits vital war und 

31 Ebd., S. 50 f.
32 G. Algazi, Ein gelehrter Blick [1998], S. 323, will dies vor allem bei Alfons 

Dopsch veranschlagen; der vorstellungsreiche mittelalterliche Umgang mit 
Tradition war indes längst zuvor bekannt (J. Spörl, Das mittelalterliche Ge-
schichtsdenken [1933], S. 288 f. m. N.), und es dürfte auch für die anschließende 
Wissenschaft vom Mittelalter diese Darstellung Kerns weitaus einflußreicher als 
etwa Dopsch gewesen sein. Es war in bewußter Anknüpfung an Fritz Kern und 
mit deutlich ›antipositivistischer‹ Mission, als H. Fuhrmann, Die Fälschungen 
im Mittelalter [1963], das »Zeitalter der Fälschungen« (S. 552) problematisierte; 
damals noch mit Hilfe des guten alten Rechts (S. 539 f., 542), dessen man sich 
heute dafür nicht mehr bedient, vgl. z. B. P. Herde, Die Bestrafung von Fälschern 
[1986], und das Sammelwerk insg., auch bei C. Brühl, Der ehrbare Fälscher 
[1979], S. 212–218, ders., Die Entwicklung der diplomatischen Methode [1986].

33 F. Kern, RuV [1919], S. 48, 51.
34 Ders., Über die mittelalterliche Anschauung [1916], S. 513; oder RuV [1919], 

S. 66, 81.
35 F. Kern, RuV [1919], S. 51.

92 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


sich in seinen bekannten Ausführungen zum mittelalterlichen Rechtsdenken 

niederschlug. Sie war der Grund für die Ungenauigkeit seiner geradezu osten-

tativen Gegenüberstellung von Ideen und Realien. Allerorten verwies Kern auf 

die alte Polarität zwischen Idee und Realie, doch blieb eben unklar, was in einer 

historischen Veranschaulichung sich unter den ominösen Realien vorzustellen 

sei:36 Er verstand darunter wechselweise das Rechtsleben im Sinne von Rechts-

praxis und Rechtsvollzug, wofür manches aus seinen Ausführungen spricht,37

doch zuweilen auch die viel zu abstrakten Normensysteme der Vergangenheit, 

die die zeitgenössische Rechtsgeschichtsforschung hegte und gegen die es letzt-

lich ging, wenn Kern auf die Realien zu sprechen kam. Gerade dann hätte sich 

eigentlich die Frage eröffnen können, ob es diese überhaupt gegeben habe38

oder aber eine solche Art von Realien am Ende nie existiert, es sich sozusagen 

nur um irreale Realien gehandelt habe.39 In jedem Fall jedoch stellten sie für ihn 

36 Das Begriffspaar war ein zeittypisches Interpretament und spielte nicht erst in 
der Geistesgeschichte, sondern schon in der vorangegangenen Kulturgeschichts-
schreibung eine rege Rolle. Auch für Lamprecht etwa zerfielen »alle Zweige der 
allgemeinen Kulturgeschichte in zwei Gruppen, eine reale und eine idelle«, er 
nahm dabei seinerseits Schmollers ähnliche Position auf (zit. nach L. Schorn-
Schütte, Karl Lamprecht [1984], S. 115, 37), wobei sich die Zuordnungen im 
einzelnen stets verschoben.

37 Etwa seine häufige Gegenüberstellung von Ideen als Denkweise und Rechtsan-
schauung mit Realien als »Ereignisse« oder »Rechtsleben«, so F. Kern, RuV 
[1919], S. 7, oder in ders., ›Mittelalterliche Politik‹, Seminartyposkript von 1922 
(NL Kern), S. 64, u. ö.

38 Realien im Sinne juristischer Normen bediente sich Kern im Verlauf von 
Gottesgnadentum und Widerstandsrecht durchgängig selbst und betonte dies, oft 
lehnte er sich an die zeitgenössische Rechtsgeschichtsschreibung an (oben 
S. 18–26). Für dieses Bild von Realien sprechen auch jene Passagen bei Kern, 
in denen er seine Geistesgeschichte mit der herrschenden Methode in Einklang 
zu bringen versucht; bei dems., RuV [1919], S. 19, heißt es etwa zu Belows 
Staatsbegriff: »sobald man sich die Realien und nicht die Ideen des Mittelalters 
anschaut«, habe es im Mittelalter zweifellos ein »Staat im vollen Sinne unseres 
heutigen Begriffs« gegeben – wonach also der Staat und die ihn tragenden 
juristischen Begriffe existiert hätten, es nur darauf ankomme, was man anschaue. 
Ähnlich in F. Kern, ›Mittelalterliche Politik‹, Seminartyposkript von 1922 (NL 
Kern), S. 60: die Realien lägen vor, sie seien bloß falsch »geordnet« worden.

39 Dafür gibt es ebenfalls, doch nur selten Hinweise, eher Andeutungen – immer 
dann, wenn Kern auf die tatsächliche Regellosigkeit des Mittelalters zu sprechen 
kommt. Im Grunde gab es schließlich nur den »altgermanisch-frühmittelalter-
lichen Zustand, den man als rein faktischen bezeichnen kann«, in dem also ein 
theoretisch verfeinertes Recht irgendwelchen Zuschnitts ohnehin keinen Platz 
gehabt habe; zit. ders., ›Europäische Verfassungsgeschichte seit dem Mittelalter‹, 
Vorlesungstyposkript von 1934 (NL Kern).

2. Rechtsgeschichte als Übungsplatz einer neuen Methode 93

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


bloß »eine Hülle des eigentlichen Gedanken«40 dar, sosehr jeder Ideenforscher 

»über eine große Kenntnis auch der Realien« verfügen sollte.41 Kerns heute 

durch und durch unfertig erscheinende Stellung gerade zu den Realien, ja die 

Unbrauchbarkeit einer solch kategorischen Trennung zwischen Realien und 

Ideen überhaupt ist bezeichnend und nicht zufällig.42 Eine ähnliche Ambiguität 

herrscht auch zwischen seinem zweiten, in konzeptionellem Sinne noch weiter 

reichenden Begriffspaar, dem zeitlichen und begrifflichen Mittelalter, auf das er 

selbst den höchsten Wert legte: Ideen und Realien, dies war klar, waren beides 

Elemente des zeitlichen, nicht des begrifflichen Mittelalters.43 Kern jedoch zog 

bereits diese oberste Distinktion in einer Schärfe, der er selbst nicht gerecht 

werden konnte. Schon da er das Begriffliche nicht an das Forschersubjekt binden 

wollte, sondern im »edelsten Fühlen der Epoche« selbst sah, schlichen sich 

beständig Versatzstücke des Begrifflichen in die Ideen des Zeitlichen, so daß 

geradezu notwendig die oben angetroffene Methode der Intuition, verbreitet 

in der an Boden gewinnenden Geistesgeschichte, ebenfalls seine Ermittlung der 

Anschauungen einer Epoche bestimmte. Es mußte dazu führen, daß auch er 

ganz entgegen seinem Programm, nicht die »abstrakten Theorien mittelalterli-

cher Gelehrter« zu bemühen, die wahren »Tiefen des Volksbewußtseins« mit 

Vorliebe, sofern überhaupt, durch wahlweise eingesetzte, passende Gelehrtenzi-

tate belegte.44 Denn insoweit diese ihm nicht verbildet, sondern innig erschie-

nen, waren sie ihm auch »spezifisch mittelalterlich«.45 Inmitten solcher Kreuz-

verflechtungen waren die Details seiner, mit Rothacker gesprochen, »anschau-

40 E. Troeltsch, Besprechung Kern [1915], S. 118; vgl. oben S. 7 Fn. 22.
41 F. Kern, ›Mittelalterliche Politik‹, Seminartyposkript von 1922 (NL Kern), S. 64.
42 Einer solchen folgt in gewisser Weise J. Rückert, Die Rechtswerte der germa-

nistischen Rechtsgeschichte [1994], S. 309, wenn er heute Heinrich Brunner 
oder Karl Kroeschell als Realienforscher gegenüber »Kern und Ebel und Mitteis« 
bezeichnet.

43 F. Kern, RuV [1919], S. 95.
44 Das zeigt sich schon an den spärlichen Belegen für das gute alte Recht, die nicht 

nur über Epochen springen, sondern bevorzugt gelehrte Quellen, gerne auch 
antiken Ursprungs, für die Beschreibung des naiven Volksbewußtseins heran-
ziehen. Cicero, das thomasische Naturrecht oder Baldus und Bulgarus fehlen 
nicht, schon da sich Kern hier stark an Gierke anlehnt; dessen Rechtsidee hatte 
freilich einen anderen Zuschnitt als die Ideen Kerns. Vgl. dens., GuW [1914], 
S. 121ff., und eben S. 89.

45 F. Kern, GuW [1914], S. 292 – die Nähe dieses Attributs zu begrifflich mittel-
alterlich beunruhigte Kern nicht, schließlich war ja auch das gute alte Recht des 
zeitlichen Mittelalters von »einer nicht zu übertreffenden Erhabenheit und Tröst-
lichkeit in der Idee«, ders., RuV [1919], S. 65.

94 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


lichen Abstraktion« weniger erheblich als ihr großes Ziel: Ihm ging es allein um 

den Geist; die sozialen Realitäten politischer Ideen, ihre Verbreitung und ihre 

Schwankungen waren nicht sein Interesse.46 Marc Bloch, der nicht mit Lob 

geizte für Kerns Vorsatz, die kollektiven Ideen zu untersuchen, brachte das 

Defizit der Perspektive auf den Punkt: »à lire d’une part le texte proprement dit, 

d’autre part les notes, on a souvent l’impression d’une sorte de discordance: en 

haut les ›idées générales‹, en bas les faits; l’art eût consisté dans une fusion plus 

harmonieuse«.47 Diese fragwürdig strikte Separation war der Nerv der geistes-

geschichtlichen Strömung und auch Kerns gesamter Vision, sie lebte von einer 

heute nicht mehr recht nachfühlbaren Opposition zum Konzept der sog. 

›Ereignisgeschichte‹.48 Damit waren auch die Grenzen gezogen, in denen sein 

breit angelegtes Panorama am Ende verblieb. Kerns Vorstellungen zur Methode, 

mit der das mittelalterliche Rechtsdenken zu erschließen sei, illustrieren das: Er 

betonte vor allem die Aufgabe des Nachfühlens,49 sah zwei »peinlichst aus-

einanderzuhaltende« Begriffsreihen, deren Abstand man nur durch ein Sich-

Hineinversetzen überspringen könne,50 und um 1914, in der Entstehungszeit 

seiner rechts- und verfassungsgeschichtlichen Schriften, hielt Kern im Sinne des 

späten Dilthey fest, historisches Denken bedeute nicht allein ein naturkausales 

Rückwärtsverfolgen, sondern ein eigen-geistiges Fühlen, das »Widerspiegeln 

von Geist in Geist«.51 Seine Methode war geistesgeschichtlich, und »heute 

46 Das betonte er selbst verschiedentlich; eine solche hätte überdies eine Vielfalt an 
Unübersichtlichkeiten mit sich gebracht, s. etwa J. Miethke, Das Publikum 
politischer Theorie [1992].

47 M. Bloch, Compte-rendu Fritz Kern [1921], S. 248, und oben S. 39.
48 »Ich brauche dafür folgendes Gleichnis. Der Realienforscher, dem es sozusagen 

nur auf die Ereignisse der Vergangenheit ankommt, und der sie in den 
Zusammenhang des jeweiligen modernen Denkens hinüberversetzt, benützt 
die Vergangenheit wie einen Steinbruch. Der Ideenforscher dagegen, der die 
Denkweise der vergangenen Zeit begreifen will, sieht sie an, wie eine geologische 
Formation, aus der er nichts losbricht, sondern die er als eine Gesamterscheinung 
beschreibt«, F. Kern, ›Mittelalterliche Politik‹, Seminartyposkript von 1922 (NL 
Kern), S. 64.

49 »Der Hermeneut stellt sich zwischen die alte Zeit und unsere, empfindet jener 
Begriffe und Stimmungslagen (…) und bildet sie möglichst treu und neu in den 
Begriffen unserer Zeit (…) nach. Denn er weiß, wo die Alten und wo die Neuen 
der Schuh drückt«, F. Kern, ›Mittelalterliche Politik‹, Seminartyposkript von 
1922 (NL Kern), S. 57.

50 Zitat ebd., S. 64; s. auch F. Kern, RuV [1919], S. 8.
51 Bei L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 44. Zur gleichen Zeit notierte er sich: »Schreib 

ich dann Zentrales in Einem Schwung, so hab ich im Nacharbeiten des Entwurfs 
mit den Zettelsammlungen die Gewißheit, daß was einmal vom Weltinhalt 
durch mich floß, in diesem Mikrokosmos sich niederschlägt«, NL Kern, Auto-
biogr. / Nr. 6, bei L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 136.

2. Rechtsgeschichte als Übungsplatz einer neuen Methode 95

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


könnte man sie« eben nicht »mentalitätsgeschichtlich nennen«.52 Als eine 

solche ist es ihr Kennzeichen, daß sie zwar vermeiden wollte, »in die Historie 

hineinzupinseln«,53 doch von einem ganz bestimmten Bild der Moderne geprägt 

war.

3. Kerns Gegengeschichte zum Artefakt Recht

In Recht und Verfassung im Mittelalter manifestiert sich das auch in einem 

spezifischen Gegenbild vom modernen Recht. Schon vor langem hat Gerhard 

Theuerkauf Entsprechungen in Kerns Bild vom gegenwärtigen Recht zu 

Positionen der Freirechtslehre, insbesondere von Hermann Kantorowicz, nach-

gewiesen:54 In der Tat thematisieren es sowohl Kantorowicz als auch Kern als 

eine hochtechnisierte Entscheidungsfindung, die der lebendigen Anteilnahme 

ermangele, beide Male ist ein antidogmatisches, freies Recht und Rechtsgefühl 

der Kontrahent zu einer sich als lückenlos verstehenden Systematizität des 

Rechts, die sich als eher realitätsferne, ja starre Totalität darstellt.55 Freilich 

erschöpfen sich die Parallelen damit auch, denn der Historiker Kern lehnte das 

52 So G. Dilcher, Mittelalterliche Rechtsgewohnheit [1992], S. 36, der damit den 
Ansatz der Mentalitätsgeschichte einebnet (vgl. D. Willoweit, Vom alten guten 
Recht [1998], S. 27). Auch daß Kern die Mündlichkeit der mittelalterlichen 
Rechtswelt heraushebt, ist ein Verdienst, das sich relativiert angesichts seines 
Umgangs mit diesem neuen Fragebereich. Vom Denken eines Maurice Halb-
wachs trennte Kern mehr als ihn einte, und auch die Parallele zur Ecole des 
Annales trägt weniger weit, als Dilcher (S. 43) formuliert.

53 »Die Distanz halten und sich mit dem Rahmenmachen begnügen statt in die 
Historie hineinzupinseln, das ist die allerschwerste Herzensbildung unseres 
Berufs«, Fritz Kern an Alfred Dove, Brief vom 02.02.1912 (zit. nach 
H. Cymorek, Georg von Below [1998], S. 311).

54 G. Theuerkauf, Lex, Speculum, Compendium Iuris [1968], S. 23–29, ihm 
folgend K. Kroeschell, Dt RG II [1973], S. 255.

55 Durchaus fallen die sehr disparaten wissenschaftlichen Wahrnehmungen beider 
nebeneinander Gestellten ins Auge (G. Dilcher, Mittelalterliche Rechtsgewohn-
heit [1992], S. 35 Fn. 57), doch nimmt das diesem Vergleich nicht seine Spitze. 
L. Lombardi Vallauri, Geschichte des Freirechts [1971], S. 141–143, beschreibt 
den Auf- und Ausbruchsversuch der Freirechtler und ihr Gefühl der Berufung, 
von den Fesseln verkalkter Rechtsdogmatik zu befreien; Kantorowicz selbst stellt 
den Aspekt des Erlebens dessen stark heraus, vgl. Gnaeus Flavius, Kampf um die 
Rechtswissenschaft [1906], S. 38, 48 f. Über die von ihm selbst gezogene Parallele 
zur freireligiösen Bewegung, welche sich von verstaubter Scholastik emanzipiere, 
genauer K. Muscheler, Relativismus und Freirecht [1984], S. 94 f., und insg. 
S. 30–84, 175–203; zum Freirecht und seiner Wirkungsgeschichte J. Rückert,
Vom »Freirecht« zur freien »Wertungsjurisprudenz« [2008]; zu Kantorowicz 
auch M. Auer, Der Kampf um die Wissenschaftlichkeit [2015].

96 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


gegenwärtige Recht in keiner Weise ab oder wies es, etwa aus rechtspolitischen 

oder gar -methodischen Hinsichten, zurück.56 Will man Kerns Stellung zum 

gegenwärtigen Recht mit den soziologischen Strömungen seiner Zeit in Ver-

bindung bringen, so liegt viel näher, drängt sich nach dem oben Dargelegten 

geradezu auf, die Analyse der Moderne bei Ferdinand Tönnies heranzuziehen, 

von welchem her sich Kerns Bild von mittelalterlichem und modernem Recht in 

seinem eigentlichen Zusammenhang zeigt: In seinem oben erwähnten, 1912 

neu aufgelegten Buch Gemeinschaft und Gesellschaft typisiert Tönnies das Recht 

der Gemeinschaft als durch die »wahre Substanz des gemeinschaftlichen Wil-

lens«, die Sitte, getragen,57 und ganz anders muß dies natürlich in der Gesell-

schaft aussehen. Hier finde sich das Recht des Staates als des »allgemeinen 

gesellschaftlichen Vereines« und sei grenzenlos veränderbar, in gewissem Sinn 

»kann der Staat beliebiges Recht machen«. Allerdings könne staatliches Recht in 

seiner Substanz nie mehr bilden als ein »Zusammentreffen individueller Will-

küren« in der Politik; zu einer wirklichen Ganzheit also vermöge es nie zu 

gelangen.58 So habe die von der Sitte umfaßte »ursprüngliche Einheit und 

Gleichheit« der Gemeinschaft eine »Verwandlung des Rechtes, nach seinem 

Inhalte und nach seinen Formen« erfahren, und als deren Ergebnis verlören die 

Menschen »den Halt, den sie an der Sitte und an der Ueberzeugung von ihrer 

Gültigkeit gehabt haben«, sähen sich dem sittlichen Recht entwurzelt.59 In 

56 G. Theuerkauf, Lex, Speculum, Compendium Iuris [1968], S. 26, stellte zu 
Recht fest: »Fritz Kerns Haltung ist zwiespältig«. Bei F. Kern, RuV [1919], S. 97, 
wird z. B. die »segensreiche Entdeckung« und »Wiederausgrabung des Begriffs 
›positives Recht‹« betont, da im Mittelalter »Gewalt wider Gewalt« gestanden 
habe, was heute »glücklicherweise« überwunden sei (S. 99) und Kern »den 
Übergang zur modernen Rechtstheorie als einen entscheidenden Fortschritt 
empfinden läßt« (S. 48); die »tatsächliche Heiligkeit des Rechts« habe heute 
sogar zugenommen (S. 22). Das »ewig junge Verlangen nach einem idealen 
Recht weiß heute, was es im Mittelalter nicht wissen konnte: daß der Umbau des 
Rechts sich (…) sicherer durch ein absolut bindendes positives Recht, durch 
zwingende Mehrheitsbeschlüsse und Kodifikationen erzielen läßt, als durch den 
Glauben an ein durch sich selbst seiendes gutes altes Recht« (F. Kern, Über die 
mittelalterliche Anschauung [1916], S. 515). Keinesfalls diskreditierte Kern das 
moderne Recht schlichtweg. »Zum Gegenstand der Lehre vom guten alten 
Recht« gehörte nach der Gegenwart hin durchaus eine Art »polemisches Gesicht. 
Sie war« bei Kern aber nicht »zugleich eine Lehre vom schlechten modernen 
Recht« (so J. Rückert, Die Rechtswerte der germanistischen Rechtsgeschichte 
[1994], S. 283, 306).

57 F. Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft [1912], S. 262, und oben S. 45.
58 Ebd., S. 275, 279, 260 f., es könne lediglich unabhängig von seinen Subjekten als 

eine objektive Einheit gedacht werden, was jedoch nicht dasselbe sei.
59 Ebd., S. 283, 295 f.

3. Kerns Gegengeschichte zum Artefakt Recht 97

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


seiner Kieler Anfangszeit lernte Fritz Kern den berühmten Gelehrten Tönnies 

kennen und besuchte ihn mehrmals an dessen Wohnort. Über Jahre hinweg 

kam es so zu einem nicht engen, aber freundschaftlichen Kontakt mit wieder-

holten Begegnungen und einem Gedankenaustausch, der den Historiker, gerade 

zu Beginn, nicht unbeeindruckt ließ.60 Im Jahre 1913 schrieb er an Tönnies: 

»Ihre scharfsinnige Geschichtsbetrachtung gehört zu denen, die man nicht 

sowohl lesen als bei aller Forschung gegenwärtig haben möchte«,61 und 

tatsächlich lesen sich Tönnies’ Darlegungen zum gemeinschaftlichen Recht stre-

ckenweise wie der ideale Anreger für das gute alte Recht. Nicht nur die Neuauf-

lage von Gemeinschaft und Gesellschaft, auch die Begegnung mit dem Soziologen 

fiel in die Jahre der Vorbereitungen zu Kerns verfassungs- und ideengeschicht-

lichen Arbeiten, und die ihm so treffend erscheinenden Feststellungen über die 

pathologische Moderne machten es dem jungen Verehrer Eduard von Hart-

manns plausibel, das mittelalterliche Recht in deutliche Konfrontation zum 

modernen zu setzen und hierdurch zu beschreiben. Ganz besonders gilt dies für 

Tönnies’ 1909 publizierte Schrift Die Sitte, die offenbar zur Patin des guten alten 
Rechts wurde. In ihr lassen sich vertraute Klänge vernehmen: »Man hat mit 

Grund ausgesprochen, die Autorität des Alters müsse größer sein in Gemein-

schaften, die nichts aus schriftlichen Urkunden lernen konnten, die also auch für 

Tatsachen auf mündliche Überlieferung angewiesen waren«. Zwar sei in der 

Gemeinschaft selbstredend »nicht immer im Sinne der Erhaltung, der Sitte, der 

Überlieferung« gehandelt worden, doch man sei stets beflissen gewesen, »das 

Neue mit dem Gewande des Alten zu umhüllen, wenn möglich es als die 

Wiederherstellung eines ehemaligen Alten zu beglaubigen. Alte und neue 

Bedürfnisse begegnen einander vorzüglich in der großen Sphäre des Rechtes, 
des öffentlichen wie des Privatrechts. Ich kann hier nur andeuten, wie machtvoll 

die Sitte sowohl als die Religion darin wirksam ist. Auf jene weisen schon die 

Worte Gewohnheitsrecht und Rechtsgewohnheiten hin. Was man im Altertum 

mit Ehrfurcht das ungeschriebene Gesetz nannte, das ist das Recht, wie es in der 

Sitte gesetzt ist«, denn in derTat »muß ja das Natürliche auch das Uralte sein, das 

in unvordenkliche Zeit Zurückgehende, für die Sitte das Allerheiligste«.62 Daß 

60 Die Korrespondenz zwischen beiden zog sich über viele Jahre hin, reduzierte sich 
später allerdings auf vereinzelte Briefe Kerns. Wer bei den Eutiner Treffen der 
Gebende, wer der Nehmende war, geht aus den Briefen Kerns an Tönnies 
deutlich hervor.

61 Fritz Kern an Ferdinand Tönnies, Brief vom 21.02.1913 (NL Tönnies).
62 F. Tönnies, Die Sitte [1909], S. 32–34. Das Büchlein kannte Kern, wie aus 

handschriftlichen Notizen im Nachlaß hervorgeht. In Kerns ersten Vorlesungen, 

98 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Kern die Perspektive seiner Ausführungen adaptierte, registrierte der bekannte 

Soziologe selbstredend mit Wohlwollen.63 Damit gruben das Fin de siècle und 

die historische Erfahrung einer übereilten Industrialisierung sich gleichsam 

ihren Weg in die mediävistische und rechtsgeschichtliche Forschung. Das 

gegenwärtige Recht wurde für Kern aus einer Theorie der sozialen Entfremdung 

aspektiv; von hier aus meinte er, das moderne Rechtsdenken, dessen juristische 

Begriffskünste und -kolonisationen die dogmatisierende damalige Rechtsge-

schichtsforschung prägten, in seinen historischen Grenzen festmachen zu 

können.

Aus dieser Sicht ließen Kern die rechtsgeschichtlichen Detailstudien oder die in 

den großen Standardwerken festgehaltenen Ergebnisse unzufrieden, denn »wer 

etwa aus Brunner, Schröder udg. die Rechtsbegriffe des Mittelalters schöpfen 

wollte, der käme in die Brüche«, unterläge vielmehr dem »schwersten denk-

baren Fehler« und »ungeheuerlichsten begehbaren Anachronismus«.64 Wohl 

war Kern nicht der erste Kritiker der rechtsdogmatisch verfangenen Rechtsge-

schichte. Einwände hatte es schon vorher gegeben, freilich vereinzelt und mit 

unterschiedlichen Zielsetzungen. Ob er diese wahrgenommen hat, ist unbe-

kannt, manche von ihnen stammten zudem aus der Feder begrifflicher Formden-
ker und theoretisch verankerter Gelehrter.65 Keiner vor ihm trat aber mit solcher 

Suggestivkraft auf, keiner führte über den Ansatz des Zweifels hinaus, indem er 

ein derart eindrucksvolles Alternativbild entwarf, und niemand hatte so souve-

rän die blinde Welt einer auf das vermeintlich Juristische beschränkten Rechts-

die er als Kieler Privatdozent gehalten hat, ist demgegenüber, wann immer das 
mittelalterliche Recht thematisiert wird, von Alter und Güte noch keine Spur, 
stattdessen wird auf hergebrachte Weise über Verwaltung und Gesetzgebung 
referiert; in F. Kern, ›Die Karolinger‹, Vorlesungsskript von 1909/10 (NL Kern), 
§ 17, tauchen etwa Herkommen oder Rechtsanschauungen nicht mit einem 
Wort auf.

63 Bei F. Tönnies, Kritik der öffentlichen Meinung [1922], S. 68 f., findet sich 
umgehend ein Verweis auf Kerns Aufsatz.

64 Eine so schroffe Haltung zur herrschenden Meinung findet sich, wie gesehen, in 
seinen Schriften nur selten, doch in F. Kern, ›Mittelalterliche Politik‹, Seminar-
typoskript von 1922 (NL Kern), S. 60 f.; s. auch ders., RuV [1919], S. 7.

65 Ein Ausschnitt davon bei J. Liebrecht, Brunners Wissenschaft [2014], 
S. 169–177; gerade die erkenntnistheoretisch sensibilisierteren Stimmen seit 
der Jahrhundertwende boten nicht die drängendsten Gründe für ein Überbord-
werfen der rechtsdogmatisch-konstruktiven Geschichtsmethode, war diese doch 
so etwas wie der Idealtypus idealtypischer Methode und wurde sie als solcher 
damals auch diskutiert.

3. Kerns Gegengeschichte zum Artefakt Recht 99

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


mediävistik vorgeführt. Seine eigene Skizze war zugleich nicht nur in ihrem 

Tönnies-nahen Fokus insgesamt, sondern auch in manchem Detail stark zeitge-

tränkt: Das gute alte Recht zeichnet sich etwa durch eine eigentümliche Stärke, 

durch eine wie geplante Unverbrüchlichkeit aus, mit der Kern die als total 

empfundene Kraft des modernen Rechts durch den ebenso totalen Glauben des 

naiven Mittelalters ersetzte.66 Ähnlich läßt sich in der Vorstellung vom mittel-

alterlichen Schöffen, der vermeintlich vorhandenes Recht lediglich zu finden
habe, ein Reflex der zeitgenössischen justizpolitischen Diskussion um das 

Richterbild erkennen.67 Der erstaunlichste aller Modernismen aber, interessan-

terweise der wohl wirkungsvollste, war die unveränderliche Geltung und 

Zuständigkeit, ja das geradezu hermetische Vorhandensein dieses Rechtsbe-

wußtseins in einer über tatsächlich tausend Jahre reichenden Periode.68 Das 

gute alte Recht wurde dadurch zur zeitlosen Struktur einer Kulturstufe, deren 

unbezweifelte Verzeitlichung Kern sich offenbar weniger in einem Volks-, als 

nun mit einem Kulturgeist vorstellte.

Die Lektüre des berühmten Aufsatzes ist dabei noch immer, ermöglicht durch 

das ihm zugrundeliegende Wissenschaftsverständnis, ein literarischer Genuß: 

Kerns Sprache wandert von farbig zu sachlich, hier sind seine Darlegungen 

überschwenglich, dort methodisch flankiert; er zieht alle Register der Auf-

satzkomposition und platziert seine suggestive Lehre mit echtem Können.69

Er war ein Meister des Essays, und sein Aufsatz ist eine viel raffiniertere und bei 

66 Wozu Fritz Kern natürlich nur mit seiner Schau des mittelalterlichen Geistes
gelangte und wodurch er dem guten alten Recht auch eine nurmehr wunderliche 
Zuverlässigkeit zuschreiben und dafür gar den zeitgenössischen Topos der 
Lückenlosigkeit des Rechts bemühen konnte, vgl. F. Kern, RuV [1919], S. 63: 
Heute sei der Staat gezwungen, der Idee nach lückenloses Recht zu setzen: »Die 
natürliche Ganzheit des Rechtsbewußtseins wird dabei umgegossen in die künst-
liche Ganzheit eines Rechtssystems«.

67 D. Willoweit, Vom alten guten Recht [1998], S. 38 f.; K. Kroeschell, »Rechts-
findung« [1972].

68 Mit Nachdruck über das gesamte sog. Mittelalter F. Kern, RuV [1919], S. 110.
69 Um nur eines seiner Kabinettstücke zu nennen, sei auf Kerns höchst elegante 

Verbindung von Recht und Moral mittels der Rechtschreibung verwiesen (ebd., 
S. 23). Für den grandiosen Ausdruck hatte Kern eine Schwäche: »Das Recht ist 
der archimedische Punkt, mit dem das Reich des Geistes das der Materie aus den 
Angeln hebt« (ders., Humana Civilitas [1913], S. 73); manchmal riß der Aus-
druck ihn auch mit, ganz ähnlich wie »die geistige Schöpferkraft der Ideen, in 
die sich das politische Fühlen der Menschheit spektralanalytisch auseinander-
legt« (ders., Die »konservative« Staatsidee [1921], S. 83).

100 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


weitem kunstvollereVerarbeitung von Mittelalter und Moderne, als wir sie etwa 

in Paul Ludwig Landsbergs oder anderer Schriften finden – ein Wurf, der schon 

seinerzeit »besonders viel Anregung« zu geben wußte70 und wegen seiner 

»eindrucksvollen Klarheit und Einfachheit« noch Jahrzehnte später »faszinier-

te«:71 Die souveräne Feder spitzte auf einen Zentralaspekt, auf ein typologisier-

tes Mittelalter zu, das sich in anderen, zeitgleichen Schriften nicht auffindet und 

gewissermaßen Kerns proprium darstellt.72 Es entbehrt dabei nicht der Ironie, 

daß gerade durch den von Geist und Intuition befeuerten Entwurf Kerns, der 

nichts weniger anstrebte als die verfemten Realien zu ergründen, der Gegen-

standsbereich von Rechts- und Verfassungsgeschichte sich, neukantianisch 

gesprochen, von einem idealen Sinn des Rechts wegbewegte und zum Sein des 

Rechts hin öffnete. Selbstverständlich hätte sich Kern nie als »naturalistisch« 

vorgehender Historiker verstehen wollen,73 doch indem er zugleich auf die 

Anschauungen der Epoche und das Empfinden der Menge auszog, breitete seine 

Geist-Suche gegenüber einer bei rechtskonstruktiven Phantasien versammelten 

Forschungspraxis die Szenerie der Tatsächlichkeit aus. Eben damit konnte auch 

die Frage nach der Geltung rechtlicher Normen mindestens vom Ansatz her in 

den Fokus einer rechtsgeschichtlichen Betrachtung gelangen; dies war anhand 

seiner Ausführungen in Gottesgnadentum und Widerstandsrecht ebenso zu erken-

nen wie es in seinem vielgelesenen Aufsatz aufleuchtet. Die Frage beschäftigte 

Kern nicht theoretisch; obgleich er an mehreren Stellen sie einflicht und 

anspricht, ist sie nicht das Ziel seiner neuen Auffassung.74 Aber indem er 

70 Notiz von Karl Hampe am 11.08.1918 (K. Hampe, Kriegstagebuch 1914–1919 
[2007], S. 725).

71 W. Trusen, Gutes altes Recht [1972], S. 189. Walther Lammers schwärmte 
ähnlich von der »sachlichen, breitflächigen Klarheit und der schönen stilisti-
schen Präzision« (W. Lammers, Besprechung Kern [1956], S. 59); derartige 
Kommentare finden sich häufig.

72 J. Rückert, Die Rechtswerte der germanistischen Rechtsgeschichte [1994], 
S. 287; D. Willoweit, Vom alten guten Recht [1998], S. 27; R. Garré, Consue-
tudo [2005], S. 55 (»Erklärungsetikette«).

73 Vgl. M. Weber, R. Stammlers ›Ueberwindung‹ [1907], S. 357.
74 Es liegt auf der Hand, daß er nicht eine Theorie rechtlicher Geltung vor Augen 

hatte und selbst einer allenfalls konventionell-klassifikatorischen Geltungsvor-
stellung anhing, für die er statt auf die Übereinstimmung mit rechtlichen 
Normen nun bloß auf jene mit der mittelalterlichen Rechtsanschauung abhob: 
Das gute alte Recht war »so sehr seiend, wirklich, geltend und stark«, daß das 
damit nicht vereinbare »positive Recht, insoweit es ihm nicht konform ist«, eben 
Unrecht sei und also nicht gelte (F. Kern, GuW [1914], S. 292 f.).

3. Kerns Gegengeschichte zum Artefakt Recht 101

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


ausdrücklich zu einem Rechtsdenken aufbrach, welches allein über die Wirk-

samkeit rechtlicher Normen wirklich entschieden hätte, schleuste er einen 

erneuerten Empiriebezug in die rechtshistorische Mediävistik ein, der bald 

vertieft wurde. Das gute alte Recht »als ein letztes Zeugnis« einer »in der 

Romantik verwurzelten Linie« zu begreifen,75 blendet diese Modernität, seinen 

Sitz im Diskurs der Jahrhundertwende, eher aus. Auch der Sicht Fritz Kerns auf 

das Mittelalter unterlag tatsächlich die Drohung eines ungeheuren chaotischen 
Stromes von Geschehnissen.76 Die zuvor gesuchte Lebendigkeit der geschicht-

lichen Überlieferung, die den bisherigen Konzeptionen guten und alten Rechts 

dessen Werthaftigkeit als unmittelbares Erbe in der Gegenwart aufgehen ließ, 

wurde bei Kern durch eine Lebendigkeit des Ausdrucks, durch die sich über-

schlagende Betrachtung eines Exotischen kompensiert, die den tiefen Bruch und 

gestörten Zusammenhang zur Geschichte nicht verschwinden machte, vielmehr 

ein weit außerhalb stehendes und dafür umso emphatischeres Hineindenken in 

den Geist des Zeitalters bemühte. Besaß dieser Geist für Kern selbst auch die 

größte Bedeutung, so konnte er dessen Sinn für die Gegenwart doch nur noch 

vermittelt in einem Kulturtypus, der Erlösungskultur, einer aufwendigen Abstrak-

tionsleistung, darstellen.77 Einen organischen Zugang zum mittelalterlichen 

Recht hat Fritz Kern nie gesucht; auch das gute alte Recht war nicht mehr als eine 
neue Staffel der Reflexion im übermäßig beschleunigten Zeitmaß der Geschichte.78

4. Nachleben

Natürlich war ein solcher Kategorienwandel andernorts konzeptionell längst 

vorgezeichnet, in der Geschichtswissenschaft durch die oben erwähnten Kontro-

versen um Lamprecht oder Sander, innerhalb der Rechtswissenschaften etwa 

75 G. Dilcher, Oralität, Verschriftlichung und Wandlung [1992], S. 10; ähnlich bei 
S. Teuscher, Erzähltes Recht [2007], S. 18.

76 M. Weber, Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er-
kenntnis [1904], S. 214.

77 Oben S. 60, 69–71.
78 Vgl. oben S. 70 Fn. 101, und F. Kern, Kulturenfolge [1927], S. 18: Die Antago-

nismen der Moderne drängten sich jedem auf, der »sehenden Auges die Arbeits-, 
Wohn- und Vergnügungsstätten einer heimischen Großstadt oder auch nur den 
durcheinander schreienden Inhalt einer Zeitungsnummer mustert. Diesem zer-
klüfteten Kulturleben zu entkommen, ist seit Rousseau sogar das rauhe Paradies 
der Wilden ein Sehnsuchtsziel geworden (….) Aber mächtiger als alle Flucht-
gedanken ist die Zivilisation, und auch der neue Wert, den Urkultur, Bauern-
kultur, Erlösungskultur für den aufklärungsübersättigten Großstädter gewonnen 
haben, bedeutet vielfach nur eine neue Staffel der Reflexion«.

102 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


durch Zitelmann oder Jellinek. Kern hat ihn jedoch gleichsam in ersten Strichen 

für die Mediävistik verbildlicht, in der sich die Fragestellung, heute allge-

genwärtig, nur mit gewisser Verzögerung ausweiten konnte, wie sie zunächst 

auch nur teilweise und schleppend in die anders ausgerichtete, gleichsam 

unvorbereitete Rechtshistoriographie eindrang.

Daß sich Fritz Kern über mangelnde Resonanz hätte beklagen können, wäre 

freilich zu denken schon seinerzeit abwegig gewesen. Bereits seine methodologi-

schen Vorstöße, wie die Empfehlung, als Historiker das begriffliche vom zeitlichen 
Mittelalter zu trennen,79 stießen auf große Beachtung unter solchen, die ihrer-

seits die geisteshistorische Methode grundsätzlich zu reflektieren versuchten: 

Die »ausgezeichnete Abhandlung« von Fritz Kern sei ein »gutes Beispiel ruhiger 

Analysen«, schrieb Ernst Troeltsch,80 der nur kurz nach Gottesgnadentum und 
Widerstandsrecht sein vielbeachtetes Diktum geprägt hatte: »Eine Epoche ver-

stehen, heißt sie an ihrem eigenen, wenn auch noch so komplizierten Ideal 

messen«.81 Hierhinter freilich verbarg sich eine größere Differenz zu Kern als 

zunächst scheinen könnte, denn Troeltsch hatte sich intensiv mit Weber aus-

einandergesetzt. »Ich würde«, so fuhr er zu Kern fort, »das begriffliche oder 

typische Wesen eines Zeitalters lieber mit dem Weberschen Begriff des ›Ideal-

typischen‹ erfassen«. Troeltsch kehrte das konstruktivistische Moment histori-

scher Idealbildung explizit hervor, und seine Entgegnung auf Fritz Kern ent-

spricht treffend seinem Tribut an die »eisig kalte, rein theoretisch gebändigte, 

stark soziologisch erleuchtete Seinsforschung« des befreundeten Max Weber.82

Auch die Zustimmung Karl Heussis und dessen Vorschlag, statt vom zeitlichen 

und begrifflichen von periodologischem versus typologischem Mittelalter zu spre-

chen, lief nur dem Anschein nach auf ein Ähnliches hinaus, seine Spitze wies 

tatsächlich in eine andere Richtung.83 Im Zentrum der Rezeption des bekann-

79 Eben S. 94.
80 E. Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme [1922], S. 759.
81 Ders., Über Maßstäbe zur Beurteilung historischer Dinge [1916], S. 31.
82 Zit. ders., Der Historismus und seine Probleme [1922], S. 759, 161. Seiner 

Meinung nach hatte er diese gar überwunden: Wir beurteilten »in Wahrheit die 
fremde Welt nicht nur an ihrem eigenen, sondern auch an unserem Maßstabe, 
und aus diesen beiden verschiedenen Bewegungsrichtungen ergibt sich zuletzt 
eine neue und eigene Bewegung« (S. 171, 175), und es sollte für Troeltsch diese 
Endsynthese einem ethischen und glaubensgeleiteten Entschluß entsprechen. Zur 
Sache A. Wittkau, Historismus [1992], S. 156–160, 174–177; oder H.-G. 
Drescher, Ernst Troeltsch [1991], S. 209–215, 487–514.

83 K. Heussi, Altertum, Mittelalter und Neuzeit [1921], S. 44 f., 56, 66 Fn. 1, streitet 
vehement die Möglichkeit einer nichtaspektiven Universalgeschichte mit gleich-

4. Nachleben 103

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


ten Aufsatzes stand freilich das gute alte Recht selbst. Der Wirtschaftshistoriker 

Rudolf Kötzschke, seit je her ideengeschichtlichen Hintergründen der Wirt-

schaftsentwicklung auf der Spur, griff schon 1924 Kerns Lehre von der mittel-

alterlichen Rechtsanschauung in ganzer Breite auf und setzte sie um.84 Auch in 

weiteren Arbeiten aus den Jahren der Weimarer Republik wurde sie erfreut 

verarbeitet: Sein Aufsatz wurde etwa von Percy Ernst Schramm herangezogen85

und tauchte, kaum verwunderlich, bei Friedrich Meinecke wie auch in anderen, 

zur Geistesgeschichte hin geöffneten Schriften auf.86 Johannes Spörl entwickelte 

seine frühen Interessen offensichtlich unter dem Einfluß der Lektüre Fritz 

Kerns,87 ebenso griff Willy Andreas das gute alte Recht auf,88 und gerade im 

Unterricht erwies sich der Aufsatz als Trumpf – in »den zwanziger Jahren hat er 

uns als Studenten in seinen Bann geschlagen und den inneren Blick eröffnet, so 

daß die Erarbeitung der Einzelheiten und ihre Einordnung in das große Gefüge 

leicht wurden«.89

Die Resonanz innerhalb der zeitgleichen Rechtsgeschichtswissenschaft offenbart 

demgegenüber eine interessantere Szenerie, die den sich zunächst eher mühsam 

einstellenden Erfolg seines Vorgehens unter den teils konservativer gestimmten 

Germanisten erkennen läßt. In Hübners Gesamtdarstellung zwar umgehend 

nachgewiesen,90 wurde das spezifisch Herausfordernde an Kerns Aufsatz durch 

wohl definierten Epochengrenzen ab; sein daran anschließendes Plädoyer für 
eine bloß typologische, nicht periodologische Verwendung von Epochenbe-
griffen verficht daher eine Einzelaspekte isolierende Kirchengeschichte. Aufwen-
digen Widerspruch erhielt er von G. v. Below, Über historische Periodisierungen 
[1925], der einmal mehr seine Geschichtssicht in Gefahr sah.

84 R. Kötzschke, Allgemeine Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters [1924], 
S. 130ff. u. ö. (sowie oben S. 30 Fn. 96).

85 So 1922 in dessen ungedruckter Dissertation zur Geschichte Kaiser Ottos III., 
darüber D. Thimme, Percy Ernst Schramm [2006], S. 170 in Fn. 102.

86 F. Meinecke, Die Idee der Staatsräson [1925], S. 33 f.; in der Sache auch bei 
E. Kantorowicz, Kaiser Friedrich der Zweite [1927], S. 209 f.

87 J. Spörl, Das Alte und das Neue im Mittelalter [1930], S. 297ff., 314 f.; über den 
Autor, nach 1945 einer der maßgeblichen Ideenhistoriker innerhalb der deut-
schen Mediävistik, bei M. Borgolte, »Selbstverständnis« und »Mentalitäten« 
[1997], S. 198ff.

88 W. Andreas, Deutschland vor der Reformation [1932], S. 445, wobei dieser sich 
hier bereits eine völkische Interpretation anverwandelte (S. 267–271, 630).

89 So Ernst Anrich 1952 in seinem Vorwort zu F. Kern, RuV [1919].
90 R. Hübner, Grundzüge des deutschen Privatrechts [1919], S. 4–6, nennt zwar 

die Kernschen Publikationen, geht aber nicht wirklich auf deren Zuschnitt ein 
und verbleibt dicht bei der schon vor Fritz Kern herkömmlichen Version über 
Güte und Alter im mittelalterlichen Recht.

104 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Ulrich Stutz schnell wahrgenommen, und dieser bemerkte sogleich: »Seinen 

Ausführungen, so geistreich sie sind, und so manches Richtige sie enthalten, 

kann der Rechtshistoriker freilich in vielem nicht beistimmen«.91 Auch Auto-

ren, die besonders stark auf die eigentlich germanische Herkunft des deutschen 

Rechts konzentriert waren, konnten dem Panorama Kerns zuweilen wenig 

entnehmen. Wenn etwa Claudius von Schwerin in einer Apologie des recht-

lichen Germanismus von 1926 für Fritz Kern keine Zeile erübrigt, verwundert 

dies angesichts seines skrupulösen Quellenanspruchs wenig.92 Schon eher 

erstaunt, daß in einem Vortrag Jacob Wackernagels noch 1929 das gute alte 
Recht ganz ausgespart wird, wobei es sich um ein Übersehen gehandelt haben 

mag.93 Themen, die auch im Zentrum von Recht und Verfassung im Mittelalter 
standen, behandelte aus anderer Richtung und in unterschiedlicher Weise 

Eberhard von Künßberg: mit einem genuin kulturgeschichtlichen Interesse 

fragt er ausdrücklich nach dem Vergessen von Recht in der Frühzeit und stellt 

den dadurch bedingten Typus mündlich tradierten Rechts heraus.94 Gleichwohl 

kommt er ohne Fritz Kern aus, obgleich er dessen Aufsatz ohne Zweifel gekannt 

haben wird, ihm sachlich sogar überaus nahe rückt.95 Noch größere Nähen zum 

Ansatz der Lehre und keinerlei Berührungsangst wies dagegen Hans Fehr auf,96

91 U. Stutz, Die Abstimmungsordnung der Goldenen Bulle [1922], S. 245 Fn. 5.
92 In Betreff des frühen Rechts und seiner Rechtsanschauung eher traditionell C. v. 

Schwerin, Der Geist des altgermanischen Rechts [1926], insb. S. 205–210 (trotz 
S. 246, dazu schon G. Köbler, Das Recht im frühen Mittelalter [1971], S. 18); 
inwieweit Schwerin hier seinen eigenen Ansprüchen genügte, steht freilich auf 
einem anderen Blatt.

93 Zu Duktus und Interesse von J. Wackernagel, Die geistigen Grundlagen des 
mittelalterlichen Rechts [1929], insb. S. 11, hätte es immerhin bestens gepaßt 
(vgl. auch G. Theuerkauf, Lex, Speculum, Compendium Iuris [1968], S. 20).

94 Ausdrücklich unternimmt E. v. Künssberg, Rechtserinnerung und vergessenes 
Recht [1938], S. 581, »einmal über Erinnern und Vergessen überhaupt nach-
zudenken«; bereits in ders., Rechtsgeschichte und Volkskunde [1925], wird über 
Aberrecht und vermeintliches Recht gehandelt.

95 Ebd., insb. S. 55 f., geht er über die früheren germanistischen Positionen klar 
hinaus und läßt, gerade im typologisch-kulturgeschichtlichen Zugriff, ein Kern 
ganz nahes Verständnis erkennen. Noch in E. v. Künssberg, Vergleichende 
Rechtsarchäologie [1939], S. 141, spricht er jedoch »vom guten alten Recht 
der Vorfahren« in einem ganz hergebrachten Sinne. Daß er Recht und Verfassung 
im Mittelalter mied, dürfte an seiner offenbaren Abneigung gegen die geistes-
historische Methode gelegen haben, die ihm für eine volkskundliche Rechtsge-
schichte als Sackgasse erschien.

96 Etwa in H. Fehr, Deutsche Rechtsgeschichte [1921], S. 70, ders., Mehr Geistes-
geschichte [1927], S. 7; s. auch ders., Mein wissenschaftliches Lebenswerk 
[1945], S. 16.

4. Nachleben 105

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


auch Guido Kisch, allemal Repräsentant sorgfältig-materialnaher Detailarbeit, 

entwickelte offenbar starke Sympathie für den neuen Ansatz, der sich in Kerns 

Studie verbarg.97 Für die Aufnahme des guten alten Rechts in der rechtgeschicht-

lichen Germanistik dürfte indessen besonders hilfreich die deutlich affirmative 

Haltung von Heinrich Mitteis gewirkt haben, die schon in seinen Politischen 
Prozessen hervortritt.98 Erst später spürte Mitteis den zunehmenden Drang, sich 

von ihr und ihrer offenen Flanke zu anarchisch-beliebiger Willkür im Mittelalter 

zu distanzieren.99 Noch um 1930 gab es pointiert-skeptische Beobachtungen zu 

Kerns Aufsatz, aber bald verhallte dies ungehört.100 Denn er verschwamm je 

später desto leichter mit einer parallelen, ins Völkische reichenden Wendung, 

die sich innerhalb der Rechtshistoriographie dieser Jahre vollzog und von der 

aus Fritz Kern als Bestätigung der eigenen Perspektive gelesen, zuweilen auch als 

bereits veraltet wahrgenommen werden konnte.101 Daß gerade besonders 

vehement-völkische Interpretationen der deutschen Rechtsgeschichte vor und 

während der Nazi-Zeit auch das gute alte Recht in ihr Bild einschlossen,102 war 

97 Erkennbar u. a. in G. Kisch, Studien zur Kulmer Handfeste [1930], S. 209, oder 
ders., Besprechung Schilling [1932], S. 387. »Ihre ausgezeichnete Abhandlung 
über Recht und Verfassung im Mittelalter« erwähnt Guido Kisch an Fritz Kern, 
Brief vom 15.10.1929 (NL Kern), und erbittet einen Sonderdruck für ein 
bequemeres Arbeiten mit ihr.

98 H. Mitteis, Politische Prozesse des früheren Mittelalters [1927], S. 8 f.; auch 
ders., Rechtsgeschichte und Machtgeschichte [1938], S. 565.

99 Oben S. 24 Fn. 68, und vgl. H. Mitteis, Besprechung Schlesinger [1943], S. 160: 
die Rechtsgeschichte habe dazu endlich grundsätzlich Stellung zu beziehen; 
auch ders., Formen der Adelsherrschaft [1951], S. 232, betont den »gedanken-
reichen, von den Rechtshistorikern« laut Mitteis »nur wenig beachteten Aufsatz« 
Fritz Kerns.

100 Unbeachtet blieb etwa A. Hübner, Vorstudien zur Ausgabe des Buches der 
Könige [1932], S. 115.

101 Stark aufgenommen, doch in seiner mangelhaften Eignung zu volkstumsfixierter 
Einebnung klar erkannt bei W. Schönfeld, Das Rechtsbewußtsein der Lango-
barden [1934], insb. S. 343 f.

102 Schon bei W. Merk, Vom Werden und Wesen des deutschen Rechts [1925], 
S. 65–67, oder ders., Der germanische Staat [1927], S. 39, wird Kern in die Merk 
umtreibende germanische Rechtsgeschichte einverleibt, ist allerdings nicht mit 
seiner eigentlichen Pointe vertreten, vielmehr wird hier eher, Schwerin ähnlich, 
die herkömmliche Form germanistischer Ursprungsvisionen vertieft; noch straf-
fer völkisch umgesetzt und abgeändert ist Kerns Lehre in ders., Vom Werden 
und Wesen des deutschen Rechts [1935], S. 7–10, 73–76, 113 (hierzu 
A. Nunweiler, Das Bild der deutschen Rechtsvergangenheit [1996], 
S. 166–168, 185 f., 213–215); auch in durchweg völkisch-radikalisierender Per-
spektive an Kern angelehnt, zugleich die Setzbarkeit mittelalterlichen Rechts 
bereits heraushebend W. Merk, Vom Wachstum und Schöpfung im germani-
schen Recht [1937].

106 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


für das Nachleben allerdings weniger bedeutsam als eine Schrift aus denselben 

Jahren, die außerhalb der Rechtsgeschichtswissenschaft entstand.

a) Das gute alte Recht über Land und Herrschaft

Seine erste in einem umfassenderen Sinn konzeptionelle Einarbeitung fand das 

gute alte Recht 1939 in Otto Brunners bahnbrechendem Werk über Land und 
Herrschaft, das zu einem Angelpunkt der kommenden deutschsprachigen Mediä-

vistik wurde. Unübersehbar ist der methodische Anstoß, den Kerns Aufsatz Otto 

Brunner gegeben hatte: »Hier beginnt in der Regel die Verlegenheit des 

modernen Historikers, der nicht vom mittelalterlichen Rechtsbegriff ausgeht, 

über die Sonderbarkeiten der mittelalterlichen Verfassungsgeschichte«,103 heißt 

es einmal bei Kern, und gerade dieser Verlegenheit wollte Brunner abhelfen. 

Durch seine Aufnahme und Verarbeitung von Recht und Verfassung im Mittelalter
gab er dem Aufsatz dabei zugleich eine Art Bestandsgarantie für die Folge-

jahrzehnte. Da dies im Detail durchaus exemplarisch ist für das etwas schillernde 

Nachleben der Kernschen Lehre im Ganzen, läßt es sich kurz herausgreifen und 

aus der Nähe betrachten, denn dabei erfuhr der Aussagegehalt des guten alten 
Rechts eine markante Verschiebung.

Auch in Brunners Geschichtsbild ist ganz gemäß Kerns Vorlage das Recht im 

mittelalterlichen Denken stets gut und alt und, dementsprechend, als Rechtsidee 

wirklich.104 Die rhetorisch zentral platzierte Kritik, die Otto Brunner an Kerns 

Wendung übt, daß im Mittelalter das Recht souverän gewesen sei,105 zeigt 

freilich nicht allein einen unterschiedlichen Stil in der Wortwahl, sondern leitet 

bereits auf den Brunner eigentlich beschäftigenden, lenkenden Aspekt hin. Ihn 

zieht die Entstehung der Vorstellung von einer höchsten Entscheidungsinstanz 

in Form des neuzeitlichen Souveränitätskonzepts an, aus der eine Trennung von 

Staat und Gesellschaft erst hervorgehen konnte. Um diesen Bildungsprozeß legt 

sich Brunners ganzes Denken; tatsächlich wird bei ihm die mittelalterliche 

Rechtsanschauung durch die Entstehungsgeschichte des modernen Staats 

geschleust und einer historischen Staatstheorie zugänglich gehalten. Seine Ein-

bettung des guten alten Rechts läßt jedoch stutzen, da sie im Grunde dem von 

103 F. Kern, RuV [1919], S. 72.
104 O. Brunner, Land und Herrschaft [1939], S. 158–166, dazu K. Kroeschell,

Haus und Herrschaft [1968], S. 14.
105 Kerns Formel »ist bestechend«, so O. Brunner, Land und Herrschaft [1939], 

S. 169. »Aber sie ist unbrauchbar«.

4. Nachleben 107

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Brunner selbst postulierten Weg entgegenläuft und eine Einbruchstelle in 

dessen methodisch so anspruchs- wie wirkungsvollem Werk markiert: Denn 

zum einen versäumt Otto Brunner nirgends, eine Geschichte des inneren Baus, 
der sozialen Strukturen von Macht in ihrer Verwirklichung, einzufordern, und 

hebt sich gerade damit deutlich von einer bloßen Geistesgeschichte ab.106 Auch 

die Mediävistik habe vielmehr, mit den Worten Lamprechts, den Lauf des 

»permanenten Flusses wirtschaftlicher, sozialer, rechtlicher Umformungen« zu 

verfolgen, »deren jeweiliges Nebeneinander den Verfassungszustand einer 

bestimmten Zeit ausmacht«.107 Zum anderen möchte Brunner dieses »tatsäch-

liche Handeln« auf der Grundlage einer Terminologie beschreiben, die zwar mit 

moderner Begrifflichkeit vermittelt, doch »soweit als möglich den Quellen selbst 

entnommen« ist:108 Er promovierte die Sozial- und Begriffsgeschichte des 

Mittelalters wirksam wie kein anderer.109 Gerade diesem zweiten Postulat 

kam Brunner selbst freilich in eigener Weise nach. Daß er sich ausschließlich 

an der Quellenterminologie orientieren werde, gab er zwar nie vor, doch erlag er 

selbst deutlich gegenwartsgeprägten Verzerrungen.110 Erstmals ging er umfas-

106 O. Brunner, Moderner Verfassungsbegriff und mittelalterliche Verfassungsge-
schichte [1939], S. 13; ders., Das Problem einer europäischen Sozialgeschichte 
[1968], S. 82.

107 Siehe oben S. 47 f.
108 Ders., Land und Herrschaft [1939], S. 193, 506.
109 Darüber insb. O. G. Oexle, Sozialgeschichte – Begriffsgeschichte – Wissenschafts-

geschichte [1984], ders., ›Staat‹ – ›Kultur‹ – ›Volk‹ [2005], S. 93; R. Blänkner,
Nach der Volksgeschichte [2003]; auch J. Van Horn Melton, Otto Brunner und 
die ideologischen Ursprünge [2011].

110 Seine Thematisierung der Souveränität und der konkreten Strukturen von Herr-
schaft stand tatsächlich im Strom der intellektuellen Emanzipation vom liberalen 
Staatsdenken. »Unter Verfassung soll hier mit Carl Schmitt der ›Gesamtzustand 
der politischen Einheit und Ordnung‹ verstanden werden«, so O. Brunner, Land 
und Herrschaft [1939], S. 132; zu Ernst Rudolf Hubers Einfluß auf Brunner 
H. Boldt, Otto Brunner [1988], S. 50 f. Erst nach 1945 benannte Otto Brunner 
sein Ziel als Strukturgeschichte, in den ersten Auflagen seines Werkes hieß es 
noch Volksgeschichte, sein strukturgeschichtliches Interesse trat jedoch schon vor 
1933 zutage. Als Auswahl aus der umfangreichen Literatur R. Jütte, Zwischen 
Ständestaat und Austrofaschismus [1984]; C. Dipper, Otto Brunner [1988]; 
G. Algazi, Otto Brunner [1997], S. 171–179; P. Miller, Nazis and Neo-Stoics 
[2002], S. 149–158; sowie, mit anderer Akzentuierung, O. G. Oexle, Sozialge-
schichte – Begriffsgeschichte – Wissenschaftsgeschichte [1984]; H. Kaminsky / 
J.Van Horn Melton, Translator’s Introduction [1992], S. xxvii–xliv; oder J. Van 
Horn Melton, Otto Brunner und die ideologischen Ursprünge [2011], 
S. 129–132; insb. eingehend R. Blänkner, Von der »Staatsbildung« zur »Volk-
werdung« [1999], S. 111–117, ders., Nach der Volksgeschichte [2003], 
S. 335–347.

108 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


send den sozialen Strukturen mittelalterlicher politischer Ordnung nach, aber er 

war geneigt, die so verstandenen Verfassungsentwicklungen in eher statischen 

Merkmalen aufzufangen,111 hing dem Zielbild einer ungetrenntenVolksordnung
oder später der zeittypischen Projektionsfläche eines Alteuropa an.112 Seinem 

ersten Anspruch, mehr als Geistesgeschichte zu schreiben, scheint er hingegen 

gerade im Betreff des guten alten Rechts offenkundig entsprochen zu haben: In 

einem Schlüsselkapitel seines Werks geht Brunner umfassend auf die mittel-

alterliche Fehdepraxis ein, von welcher erst »überhaupt der innere Zusammen-

hang von Politik und Staat, von Macht und Recht im Mittelalter begriffen 

werden« könne.113 Und hier zeigt er, daß es in einer als rechtmäßig geführten 

Fehde um die gesuchte Übereinstimmung mit altem und göttlichem Recht 

gegangen sei, letztlich um die Wiederaufrichtung eines gebeugten guten alten 
Rechts. Eine von heute aus nicht selten willkürlich wirkende Machtausübung 

habe dem Denken des Mittelalters infolgedessen ohne weiteres als Rechts-

handlung erscheinen können; im frühen Rechtsbegriff wandelt sich für Otto 

Brunner bloße Macht in mittelalterliche Ordnung.114 Die Lage des guten alten 
Rechts veränderte sich dadurch freilich, denn Fritz Kerns Gedanken wurden hier 

planmäßig in die Sphäre einer Verwirklichung verlegt, gewissermaßen instru-

mentalisiert, und waren kein geistergründender Ideenbogen mehr. Genau 

besehen konnte durch Brunner die Dachkategorie des Rechtsbewußtseins nun 

auch einen beschreibbaren Schatten werfen über die sie tragenden Sozialbezüge, 

111 Brunners Interesse gilt der Ordnung sozialer Strukturen mehr denn ihrer Ver-
änderung, dazu etwa H. Boldt, Otto Brunner [1988], S. 57–61; C. Dipper, Otto 
Brunner [1988], S. 79–83; zum Kontext R. Blänkner, Von der »Staatsbildung« 
zur »Volkwerdung« [1999], S. 129–132, ders., Nach der Volksgeschichte [2003], 
S. 342–347, 360.

112 Ebd., S. 356. In seiner Europa-Fixierung stand Brunner in der Tradition einer 
Reihe deutscher Geschichtsentwürfe, die ihre weltgeschichtliche Orientierung 
am eigen-Europäischen festzumachen unternahmen; über Otto Brunners Nähe zu 
der früheren »Strukturgeschichte der europäischen Grundgewalten« von Ernst 
Troeltsch O. G. Oexle, Sozialgeschichte – Begriffsgeschichte – Wissenschaftsge-
schichte [1984], S. 332 f. (und siehe oben S. 37 Fn. 123 m. N.). Der Alteuropa-
Begriff selbst ging bereits auf Burckhardt zurück, vgl. W. Hardtwig, Geschichts-
schreibung zwischen Alteuropa und moderner Welt [1974], S. 23 f., 316–360, 
kürzlich R. Blänkner, Begriffsgeschichte in der Geschichtswissenschaft [2012], 
S. 107.

113 O. Brunner, Land und Herrschaft [1939], S. 129; zum Zusammenhang H.-H. 
Kortüm, »Wissenschaft im Doppelpaß«? [2006].

114 G. Algazi, Otto Brunner [1997], S. 169 f., stellt heraus, wie umstandslos Brunner 
dabei die partikulare Perspektive adeliger Schichten auf die eigenen Fehde-
praktiken als ein allgemeines Rechtsbewußtsein des Mittelalters generalisiert.

4. Nachleben 109

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


was viel früher Marc Bloch nach der Lektüre von Gottesgnadentum und Wider-
standsrecht bereits als Desiderat angemahnt hatte.115 Allerdings wäre zu erwarten 

gewesen, daß ein innerer Bau nicht gerade von seinem Dach, einer Rechtsidee, 

her begonnen würde. Brunners heute auffallend beharrlicher Rekurs auf die 

»weltanschaulichen Grundlagen des mittelalterlichen Rechts« rührt jedoch von 

einem ihm Unhintergehbaren her: Denn auch bei ihm lebt das »einheitliche 

Rechtsbewußtsein während des ganzen Mittelalters« fort, ja es ist die zusammen-

haltende Klammer für die sich im Land historisch je entfaltenden Herrschafts-
verhältnisse. Löst er die Kernsche Rechtsidee sozialgeschichtlich auf, so muß sich 

die Jahrhunderte währende Ordnung in seiner Verfassungsgeschichte verflüch-

tigen; Kerns gutes altes Recht ist bei Brunner zugleich eine Kernstruktur 

Alteuropas.116 Nicht allein seine frühere Verpflichtung auf den apodiktischen 

Volksbegriff ließ damit Brunners Alteuropa-Idee undynamisch werden,117 auch 

der Kernsche Rechtsbegriff verstärkte die Statik innerhalb seines Konzepts 

erheblich. Die Vorarbeit, die Fritz Kerns typologisierende Studie für Otto 

Brunner geleistet hatte, ging offenbar über eine beispielgebende Abkehr von 

der rechtsdogmatisch-konstruktiven Verfassungshistoriographie weit hinaus. Sie 

teilte wesentliche der Ideologeme Brunners für die Kontrastierung von Vor-

moderne und Moderne,118 und sie konnte ihm deshalb auch nichts Geringeres 

bereithalten als eine begriffliche Achse für sein Geschichtsbild.

b) Von der longue durée einer Jahrhundertlehre

Mindestens für den deutschsprachigen Raum läßt sich die Wirkung der großen 

Neukonzeption Brunners zur Verfassungsgeschichte des Mittelalters kaum über-

treiben. Weitere prägende Autoren nahmen Recht und Verfassung im Mittelalter
indes ebenso auf,119 und wer bislang nachgestanden hatte, holte jetzt zügig das 

115 Oben S. 39.
116 Die österreichischen Länder und Landtage, so O. Brunner, Land und Herrschaft 

[1939], S. 504 f., bewahrten noch bis 1848 »– wenn auch erstarrt und innerlich 
ausgehöhlt – doch die Grundlagen des ›guten alten Rechts und Herkommens‹. 
Die liberale Revolution hat dieses Fundament zerstört, erwies sich aber außer-
stande, selbst eine neue, sichere Grundlage dauernder Ordnung zu schaffen«; der 
letzte Satz wurde nach 1945 gestrichen.

117 C. Dipper, Otto Brunner [1988], S. 92 f.
118 Zu diesen R. Blänkner, Von der »Staatsbildung« zur »Volkwerdung« [1999], 

S. 93–105, 117–135.
119 W. Schlesinger, Die Entstehung der Landesherrschaft [1941], S. 124 f., 261 f.; zu 

diesem A. C. Nagel, Im Schatten des Dritten Reiches [2005], S. 117–127.

110 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Versäumte nach120 – Kerns »einflußreichen Studien zum Rechtsbegriff des 

Mittelalters«121 sprach kaum jemand ihre Bedeutung ab. Drei Jahrzehnte nach 

ihrer Entstehung war die Lehre jedoch in ein verändertes, »weltbildhaft 

geschlossenes System« sozialer Ordnung eingepaßt worden,122 das eine neue 

Generation von Historikern einer neuen Verfassungsgeschichte im Mittelalter nun 

erblickte, aber von Kerns Ursprungsvision weit entfernt lag. Dieses Ordnungs-

bild stand nach 1945 den meisten deutschen Mediävisten und auch Rechts-

historikern vor Augen; in dieser Weise befanden sie sich beinahe sämtlich »unter 

dem großen Eindruck« der »Ausführungen von Kern, die sich auf eine umfas-

sende Kenntnis mittelalterlichen Denkens stützen«.123 Die besonders lange 

Dauer, die der Lehre beschieden war, geht auf dieses Fortleben als nunmehr 

wissenschaftlicher Standard zurück.

Bleibt man bei den deutschsprachigen Reaktionen,124 so fallen grob gesehen 

zwei Phasen der Stellungnahme zu Kerns Doktrin ins Auge. In einer ersten 

Reihe stehen Arbeiten, die, unter dem Eindruck der herrschenden Doktrin, 

Kerns Gedanken ausbauen und erweitern, an der Ausschließlichkeit der Lehre 

hingegen verschiedene Zweifel anmelden. So wird in Wilhelm Ebels Studien zur 
Geschichte der Gesetzgebung zwar zentral und mit Nachdruck an Kern ange-

knüpft, werden hingegen weitere Typen des frühen Rechts skizziert, insbeson-

dere die Verwillkürung als quellennah belegte Vorstellung des Mittelalter über 

eine Art Selbstgesetzgebung vertieft.125 Zu etwa gleicher Zeit stellte Hermann 

120 Wenn die Erstauflage von G. Franz, Der deutsche Bauernkrieg [1933], noch 
nicht im Bann des guten alten Rechts gestanden hatte, schrieb Franz den Einstieg 
in sein Werk später, offenbar unter dem Eindruck Brunners, mit Kerns Hilfe 
packend um, siehe die Auflage von 1939, und vgl. insg. H. Wunder, »Altes 
Recht« und »göttliches Recht« [1976]; zum Autor W. Behringer, Bauern-Franz 
und Rassen-Günther [1999].

121 H. Thieme, Die Funktion der Regalien im Mittelalter [1942], S. 64.
122 Zit. K. v. See, Kontinuitätstheorie und Sakraltheorie [1972], S. 48.
123 G. Dilcher, Der Gedanke der Rechtserneuerung im Mittelalter [1971/1994], 

S. 4, vgl. auch G. Köbler, Das Recht im frühen Mittelalter [1971], S. 20–22.
124 Unterschiedliche Einwände auf Kern bis etwa 1970 werden gebündelt dargestellt 

u. a. bei G. Köbler, Das Recht im frühen Mittelalter [1971], S. 26; J. Rückert,
Autonomie des Rechts [1988], S. 20–22; J. Liebrecht, Das gute alte Recht in der 
rechtshistorischen Kritik [1996], S. 188–200.

125 W. Ebel, Geschichte der Gesetzgebung in Deutschland [1958], S. 11–15, ders.,
Die Willkür [1953] (über Ebel M.T. Fögen, Morsche Wurzeln und späte Früchte 
[1987], S. 352–355; J. Rückert, Die Rechtswerte der germanistischen Rechtsge-
schichte [1994], S. 281 f.).

4. Nachleben 111

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Krause in einem bekannten, gleichfalls an Fritz Kern anschließenden Aufsatz die 

ihm tatsächlich auffallende Doppelschichtigkeit mittelalterlichen Rechts fest: Es 

habe nicht allein gute und alte, sondern daneben gerade auch junge, durch die 

Lebensdauer der Herrschenden begrenzte Rechte gegeben.126 Rolf Sprandel 

ergänzte dieses Panorama wiederum, indem er gleich vier Geltungstypen 

erkannte, von denen auch er freilich das gute alte Recht am Anfang sah.127

Diesen Beispielen ließen sich weitere Autoren hinzufügen, denn insgesamt 

differenzierte sich die Diskussion über die Grundlagen des mittelalterlichen 

Rechtsdenkens in den ersten beiden Nachkriegsjahrzehnten erheblich, und dies 

zog auch Zweifel verschiedenen Zuschnitts an Kerns Beschreibung nach sich.128

Der eigentliche Entstehungszusammenhang der Lehre vom guten alten Recht war 

zu diesem Zeitpunkt längst verschüttet, es erschien allein in seiner Fassung aus 

Otto Brunners Land und Herrschaft, und als diese Version wurde es auch im 

Folgenden kritisiert.

Die zweite Phase im deutschsprachigen Nachleben des guten alten Rechts
zeichnet sich durch eine grundsätzliche Ablehnung und ausdrückliche Wider-

legung der Ausführungen Fritz Kerns aus: Klaus von See trat mit seiner 

umstürzenden Schrift über Altnordische Rechtswörter hervor, in der er, gestützt 

auf eine umfassende wortgeschichtliche Auswertung der nordischen Quellen, 

nachweisen konnte, daß für die Frühzeit tatsächlich keinerlei Beleg für die 

fragliche Rechtsanschauung zu finden war, aus ihnen im Gegenteil sogar 

allenfalls eine Auffassung von Recht als formale, prozedurale Regel, doch kaum 

als materielle Rechtsordnung zu erkennen sei.129 Wenig später kam Karl Kroe-

schell für das deutsche Frühmittelalter zu ähnlichen Ergebnissen, die im 

Folgenden die internationale Diskussion über das gute alte Recht vielfach beein-

flußten: Kein einziger Hinweis deute auf das Kernsche Rechtsdenken hin, das 

frühe reht sei vor allem vielmehr als Inbegriff für ein richtiges Verfahren 

verstanden worden, würden Regeln als materiell gut und richtig benannt, 

tauchten sie tatsächlich als kanonistisch beeinflußte, doch nicht ursprünglich 

126 H. Krause, Dauer und Vergänglichkeit im mittelalterlichen Recht [1958], 
S. 207–216 (s. demgegenüber F. Kern, RuV [1919], S. 71).

127 R. Sprandel, Über das Problem des Rechts [1962], insb. S. 117–121, 131–134.
128 Vgl. dazu etwa bei S. Gagnér, Studien zur Ideengeschichte der Gesetzgebung 

[1960], insb. S. 288–366; wobei Historiker des gelehrten mittelalterlichen Rechts 
ohnehin mit Typiken in der Art Fritz Kerns zumeist nicht viel anzufangen 
wußten, vgl. nur E. Genzmer, Mittelalterliches Rechtsdenken [1961], S. 5–9. 
Zuvor war zudem die Vulgarrechtsdebatte durch E. Levy, West Roman Vulgar 
Law [1951], erweitert worden (dort S. 14–17).

129 K. v. See, Altnordische Rechtswörter [1964], insb. S. 96–102.

112 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


bekannte consuetudines auf.130 Ausdrücklich räumte sodann Gerhard Köbler in 

seiner umfassenden wortgeschichtlichen Erhebung zum Recht des frühen 

Mittelalters mit der Lehre Kerns auf, die auch seinem Ergebnis zufolge an 

keiner Stelle der historischen Überlieferung nachweisbar war.131 Den scharfen 

Abweisungen der Doktrin vom guten alten Recht aus diesem Jahrzehnt haftete 

offensichtlich eine überschießend-entlarvende Emphase an: Wenigstens in 

seinem Aufsatz von 1919 »rückte« Kern durchaus nicht »das germanische Recht 

in den Mittelpunkt«.132 Ohne Zweifel bezog sich das gute alte Recht unverändert 

auf den zeitgenössischen Germanenbegriff,133 was bei Kern tatsächlich im 

Zentrum gestanden hatte, war jedoch immer das nach seinem Begriff mittel-
alterliche Rechtsdenken und –fühlen gewesen.134 Doch durch die neue wortge-

schichtlich untermauerte Kritik wurde Kerns mindestens großzügig zu nen-

nender Umgang mit den historischen Quellen bewußt. Angesichts der Oralität 

mittelalterlicher Rechtspraxis spricht freilich für viele noch immer ein negativer 

Quellenbefund nicht per se gegen altes und gutes Recht.135

Heute jedoch überwiegen die skeptischen, Kerns Konzept ablehnenden Stim-

men; seine lange Zeit »sakrosante These«136 kann jedenfalls nach wohl ein-

130 K. Kroeschell, Recht und Rechtsbegriff im 12. Jahrhundert [1968], S. 314–318, 
322, 326; s. bereits ders., Die Sippe im germanischen Recht [1960], oder 
F. Graus, Über die sogenannte germanische Treue [1959].

131 G. Köbler, Das Recht im frühen Mittelalter [1971], S. 223, 226 f.
132 Anders lag dies schon bei Kerns mediävistischer Monographie, auf die sich 

F. Graus, Verfassungsgeschichte des Mittelalters [1986], S. 232, hiermit bezog.
133 K. Kroeschell, Germanisches Recht als Forschungsproblem [1986], S. 16. In die 

Nähe der völkischen Rechtsgeschichtsschreibung gerät Kern sogar bei J. Rückert,
Die Rechtswerte der germanistischen Rechtsgeschichte [1994].

134 In den Schriften der 1960er Jahre schwingt als ein Gegenbild die vorangegan-
gene germanophile Umdeutung der Kernschen Lehre durch die Neue Verfassungs-
geschichte mit, gegen die sie sich absetzten. Auf Klaus von Sees Studie hin 
reagierte in der Tat die ehemalige Avantgarde völkischer Erneuerung noch, als 
O. Höfler, »Sakraltheorie« und »Profantheorie« [1972], S. 88–110, eine tief-
braun gefärbte Entgegnung verfaßte.

135 W. Trusen, Gutes altes Recht [1972], S. 192ff.; G. Dilcher, Besprechung Köbler 
[1973], S. 272 f.; ders., Mittelalterliche Rechtsgewohnheit [1992], S. 36; 
H.Vollrath, Herrschaft und Genossenschaft [1982], S. 52–54, 57 f.; A. Ignor, 
Rechtsdenken Eikes von Repgow [1984], S. 114–116; oder D. Willoweit, Vom 
alten guten Recht [1998], S. 32. Dazu auch bei J. Rückert, Die Rechtswerte der 
germanistischen Rechtsgeschichte [1994], S. 278 f., über Kerns Fortleben in 
Lehrbüchern S. 298–301.

136 J. Hannig, Consensus Fidelium [1982], S. 23.

4. Nachleben 113

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


helliger Ansicht nicht mehr wörtlich genommen werden, so unterschiedlich 

dies im Detail gesehen wird. Immerhin sind nahezu alle tragenden Teile seiner 

brillanten Konzeption in den umfassenden, breiten Anschlußdiskussionen 

widerlegt worden. So vertiefte die Kritik, weitergehend als Otto Brunner, wie 

wenig Kerns Ausführungen zur mittelalterlichen Vorstellung von einem gleich-

sam über den Menschen stehenden, wahrhaft souveränen Recht oder zur strikten 

Verpflichtung des mittelalterlichen Herrschers auf dieses Rechtsdenken tatsäch-

lich haltbar sind.137 Zwar hätte Fritz Kern selbst wohl dem ebenfalls geführten 

Nachweis vom erkennbar kirchlichen Einfluß auf die Ideale von Güte und Alter
des frühen Rechts138 noch entgegnet, gerade dies entspreche ohne weiteres 

seinem Bild vom Kulturtypus Mittelalter. Nicht jedoch der Feststellung, daß 

neues Recht im Mittelalter mehr als bloß Kollateralprodukt ungelehrter Tradi-

tionserfindung, sondern bewußte Rechtsschöpfung und Rechtssetzung allge-

genwärtige Modi der Normentstehung im Mittelalter gewesen sind.139 Auch das 

verklärte Bild von der Rechtsfindung, dem Finden des eigentlich guten alten Rechts
durch die Schöffen, kann nicht mehr bestehen,140 wie überhaupt Kerns Drang 

nach schlüssiger, ja erhellender Erklärung eines einheitlichen Grundzugs im 

137 H. Vollrath, Herrschaft und Genossenschaft [1982], S. 53; E. Schubert, König 
und Reich [1979], S. 120–146.

138 K. v. See, Altnordische Rechtswörter [1964], S. 102; G. Köbler, Zur Früh-
rezeption der consuetudo [1969]; W. Trusen, Gutes altes Recht [1972], 
S. 197ff.; insg. U. Wolter, Die »consuetudo« im kanonischen Recht [1992]; 
vgl. bereits S. Brie, Lehre vom Gewohnheitsrecht [1899], S. 209, 255. Zur 
zeitgenössisch-mittelalterlichen Historiographie aus dem Kreis der kirchlichen 
Lehre, die über Herkommen, doch ebenso Zeit- wie Ortsbedingtheit des Rechts 
reflektierte, H.-H. Kortüm, Necessitas temporis [1993].

139 H. Krause, Kaiserrecht und Rezeption [1952], S. 31ff.; ders., Dauer und 
Vergänglichkeit [1958], S. 209ff.; G. Dilcher, Gesetzgebung als Rechtserneue-
rung [1976]. Hermann Krause hob die Schaffung neuen Rechts gegenüber Kern 
zwar nicht erstmals, aber zuerst umfassend hervor, oft wird der Rekurs auf seine 
nicht strikt wortgeschichtlich orientierte Methode bevorzugt (etwa H.Vollrath,
Herrschaft und Genossenschaft [1982], S. 38; zu Krause s. jedoch K. v. See,
Altnordische Rechtswörter [1964], S. 73 f.). Über umfassende gesetzgeberische 
Rechtserneuerung, in Europa »eine Errungenschaft des Mittelalters«, und aus-
drücklich gegen Fritz Kerns Doktrin gerichtet A. Wolf, Gesetzgebung und 
Kodifikation [1981], S. 143–153 (zit. 153), oder ders., Gesetzgebung in Europa 
[1996], S. 3, 8 f.

140 K. Kroeschell, »Rechtsfindung« [1972]; auch W. Ullmann, Law and Politics in 
the Middle Ages [1975], S. 30; aus anderer Perspektive, doch ebenso skeptisch 
J. Weitzel, Gewohnheitsrecht und fränkisch-deutsches Gerichtsverfahren 
[1992], S. 79 f.

114 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


mittelalterlichen Rechtsdenken heute nicht mehr recht nachvollziehbar ist141 – 

er wurde erst vor dem Hintergrund der oben durchquerten Zielausrichtung 

seines Denkens verständlich. Die zahlreichen Einwände gegen das gute alte Recht
haben unter deutschsprachigen Rechtshistorikern freilich zu einer schwer über-

schaubaren, je weiter führenden Diskussion geführt, deren Dickicht hier nicht 

durchstreift werden muß.142 Auch für Historiker besaß die These noch lange 

nach 1945 unversiegende Eleganz und Überzeugungskraft; offensichtlich vor-

entscheidend war dabei, ob an einem Herrscher- und Herrschaftsverständnis 

orientiert, gleichsam von oben her, auf die Eigenart des mittelalterlichen 

Rechtsdenkens geschlossen wurde.143 Starken Reiz besaß seine These schließlich 

auch für sozialtheoretische Einordnungen des archaischen Rechts144 oder im 

Rahmen von einführenden Erwägungen aus rechtsnormentheoretischer 

Sicht.145

141 J. Rückert, Die Rechtswerte der germanistischen Rechtsgeschichte [1994], 
S. 287; D. Willoweit, Vom alten guten Recht [1998], S. 27.

142 Für die Folgediskussion über die Lehre vgl. die Darstellung J. Rückert, Die 
Rechtswerte der germanistischen Rechtsgeschichte [1994], die unter dem etwas 
sportlichen Banner »Rechtswert Nummer 1« zahlreiche Aspekte von Kerns 
Fortwirken darstellt. Einen Überblick über die Diskussion um den mittelalter-
lichen Rechtsbegriff, die sich an die Kritiken zu Kern anschloß, gibt 
B. Kannowski, Rechtsbegriffe im Mittelalter [2002]; stellvertretend für die zahl-
reichen Beiträge zu ihr G. Dilcher, Mittelalterliche Rechtsgewohnheit [1992], 
D. Willoweit, Vom alten guten Recht [1998], S. 29–39, oder M. Pilch, Der 
Rahmen der Rechtsgewohnheiten [2009], S. 273–355, kürzlich noch H. Kalb,
Rechtswissenschaften, Rechtsgeschichte [2014], S. 7–18. Eine englischsprachige 
Einführung in die deutsche Diskussion bietet D. Heirbaut, An unknown 
treasure [2010].

143 Etwa noch H. Boldt, Dt VerfG I [1984], S. 55 f., obgleich sich seit den 1980er 
Jahren auch hier eine deutliche Abwendung vom guten alten Recht zeigt. Neues 
Licht von Seiten der allgemeinen Geschichtswissenschaft her wirft insbesondere 
die Fallstudie S. Teuscher, Erzähltes Recht [2007], welche die kulturgeschicht-
lichen Konsequenzen analysiert, die der Institutionalisierungsprozeß territorialer 
Herrschaft auf lokaler Ebene im 13. und 14. Jahrhundert für das Bild vom Recht 
hatte. Seine materialnahe Auswertung zeigt, daß die Attribute von Güte und 
Alter zunächst kaum bekannt waren und sich als Legitimationsmuster erst jetzt 
in den Verschriftlichungspraktiken zunehmend verbreiteten (S. 307–312).

144 N. Luhmann, Rechtssoziologie [1972], S. 190ff., 198, vgl. J. Rückert, Autono-
mie des Rechts [1988], S. 16–35, ders., Die Rechtswerte der germanistischen 
Rechtsgeschichte [1994], S. 284, auch J. Weitzel, Der Grund des Rechts [2000], 
S. 138 f.; insg. O. G. Oexle, Luhmanns Mittelalter [1991], sowie N. Luhmann,
Mein »Mittelalter« [1991]. Ähnlich auch das gute alte Recht bei F. A. Hayek, Law, 
Legislation and Liberty [1973], S. 83 f.

145 K. Engisch, Einführung in das juristische Denken [1956/2004], S. 213; oder bei 
V. Gessner /A. Hoeland/ C.Varga, European Legal Cultures [1996], S. 105–111; 
dazu D. Heckmann, Geltungskraft und Geltungsverlust [1997], S. 159–162.

4. Nachleben 115

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Angesichts dessen erstaunt wenig, daß das Echo auf Kerns Lehre ebenfalls auf 

den deutschsprachigen Raum allein nicht beschränkt blieb. Das lange Nach-

leben des guten alten Rechts vollzog sich bemerkenswert breit gestreut, und es 

überquerte eine Vielzahl an Grenzen. Nach Norden hin läßt es sich besonders 

massiert wiederfinden: In Skandinavien erschienen, wie in Deutschland, ver-

schiedene, stark abweichende Kommentare zu Gehalt und Wert des guten alten 
Rechts146– in Norwegen wurde gar ein Jahre andauernder Streit über dessen 

Aussagekraft geführt, insbesondere Knut Helle und Kåre Lunden rieben sich 

hier wiederholt und leidenschaftlich sowohl an Kerns Thesen wie auch aneinan-

der.147 Eine kontroverse Aufnahme läßt sich auch in Japan beobachten, wo 

Terushiro Sera Recht und Verfassung im Mittelalter übersetzte und, ähnlich wie 

später Hideo Iwano, Kerns Ansatz als historiographischen Fortschritt bewarb, 

wogegen sich Widerstand regte.148 Jenseits des Eisernen Vorhang wurde Fritz 

Kerns Doktrin vom russischen Mediävisten Aron Gurevič in seinem berühmten 

Werk über das Weltbild des mittelalterlichen Menschen zentral aufgegriffen und 

verarbeitet.149 In Spanien erfuhr sie, dank der Übersetzung von Gottesgnadentum 
und Widerstandrecht,150 eine besonders frühe Rezeption, die auch die Lehre von 

der mittelalterlichen Rechtsanschauung einbegriff.151 Vor kurzem wurde zudem 

146 Sie können hier nicht sämtlich benannt werden; für Schweden vgl. von Fritz 
Kern denkbar weit entfernte Positionen wie E. Sjöholm, Sveriges Medeltidslagar 
[1988], S. 250 f., einerseits, andererseits enthusiastische Anlehnungen an ihn wie 
C. Peterson, Wertsystem und Handlungstheorie [1986], S. 359–362. Als Beispiel 
für Dänemark O. Fenger, Fejde og mandebod [1971], S. 34, 36, in Island die 
Aufnahme des gutes alten Rechts bei S. Líndal, Sendiför Úlfljóts [1969], S. 6 f.

147 Siehe K. Lunden, Norge under Sverreætten [1976], S. 389–391, dessen intensive 
Aufnahme des guten alten Rechts die Kritik von K. Helle, Nye og gamle 
synspunkter [1977], S. 517 f., auf sich zog, darauf erneut K. Lunden, Hovudsyns-
punkt på mellomaldersamfunnet [1979], S. 51, und wieder K. Helle, Litt mer 
om det norske middelaldersamfunnet [1979], S. 86 f.; der Schlagabtausch setzte 
sich darüber hinaus fort.Vgl. zudem, und noch mit starkem Bezug auch auf Fritz 
Kern, bei E. Torkelsen / G. A. Blom, Fra gammel rett til ny lov [1984], 
S. 236–248, dazu kritisch P. Norseng, Gammel rett, ny lov – ett fett? [1987], 
S. 64–67, und skeptisch auch S. Bagge, From Viking Stronghold to Christian 
Kingdom [2010], S. 184.

148 Seras Übersetzung F. Kern, Chûsei no hô to kokusei [1968], aufgreifend 
H. Iwano, Fritz Kern no ho shiso [1981]. Kritisch dazu und skeptisch zu Fritz 
Kerns Ansatz T. Wada, Shohyou Iwano [1982].

149 A. J. Gurevič, Das Weltbild des mittelalterlichen Menschen [1972/1980], 
S. 199–205.

150 Oben S. 39 f. Fn. 131.
151 Spanische Darstellungen in engem Anschluß an Kern sind etwa M. García-

Pelayo, La idea medieval del derecho [1968], S. 66ff., 89ff.; A. Iglesia 

116 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


der berühmte Aufsatz komplett ins Spanische übersetzt und wird derzeit 

begeistert als historiographische Erleuchtung empfohlen.152 Weniger deutlich 

scheint die Euphorie für Kerns Doktrin offenbar in Italien ausgeprägt zu sein, 

möglicherweise auch, da das mediävistische Interesse sich hier von je her stärker 

auf gelehrte Rechte richtet. Aufnahmen sind jedoch auch hier vorhanden,153

teils wird mit Freude, andernteils mit Schrecken festgestellt, sogar L’ordine 
giuridico medievale von Paolo Grossi gehöre hierzu.154 Im Ganzen freilich 

herrscht Zurückhaltung vor, ähnlich wie dies für Frankreich zu beobachten 

ist: Hier wurden Kerns Ausführungen zum mittelalterlichen Rechtsdenken zwar 

aufgenommen – nicht direkt genannt, aber erkennbar verarbeitet sind sie bei 

Marc Bloch.155 Die französischsprachige Wissenschaft zur mittelalterlichen 

Rechtsgeschichte hingegen scheint Kerns Thesen, anders als Bloch, nicht wahr-

genommen oder aber in ihnen keine relevante Fragen angesprochen gefunden 

zu haben; sie tauchen dort kaum auf.156 Noch lange verfolgte sie unter dem 

Ferreirós, La creación del derecho en Cataluña [1977], S. 248 f.; und insb. 
ders., La creación del Derecho I [1992], S. 280–290; oder F. L. Pacheco 
Caballero, Leyes y Derecho [1996], S. 171–177.

152 F. Kern, Derecho y constitución en la edad media [2013]. Siehe dazu auch 
F. Martínez Martínez, Fritz Kern [2009]; und ders., A modo de introducción 
[2013], S. 74: Das gute alte Recht »puede servirnos perfectamente como guía de 
lectura para estudiar y comprender el Derecho medieval en la Península Ibérica«.

153 Neben anderen P. Costa, Iurisdictio [1969], S. 143.
154 Bei P. Grossi, L’ordine giuridico medievale [1995], S. 76 Fn. 44, gibt es einen an 

sich lediglich allgemeinen Seitenhinweis auf den »remoto ma estremamente 
suggestivo, e tuttoggi leggibile con profitto, saggio di F. Kern«, doch von einigen 
wird in Grossis gleichfalls starker Kontrastierung von mittelalterlichem und 
modernem Recht eine Erbschaft auch des Kernschen Denkens vermutet. Darü-
ber hingerissen bei J. Vallejo, El vértigo de los mil años [1998], weniger 
begeistert dagegen M. Aschieri, Eine mittelalterliche Rechtsordnung [1996], 
insb. S. 53–61, vgl. auch E. Conte, Droit médiéval [2002]. Einen Neoromantiker 
des Rechts erkennt in Grossi ebenfalls A. di Robilant, Genealogies of Soft Law 
[2006], S. 511–518; den unguten Einfluß Fritz Kerns verdächtigen in dessen 
Darstellung jüngst E. Conte / M. Ryan, Codification in the Western Middle Ages 
[2014], S. 76 Fn. 5.

155 M. Bloch, Die Feudalgesellschaft [1939/1982], S. 144–147 (siehe auch oben 
S. 39); es ist dabei kein Zufall, daß Bloch sich auf Kern und nicht auf die 
Rechtshistoriker der deutschen Klassiker-Riege bezieht, denn gerade Fritz Kern 
handelte vom Recht in einer für Bloch relevanten Weise.

156 Für die ältere Literatur vgl. R. Génestal, Formation et le développement de la 
Coutume [1928], S. 44ff., A. Lebrun, La coutume [1932], S. 27–69, oder 
F. Olivier-Martin, Le roi de France et les mauvaises coutumes [1938], und 
J. Gilissen, Loi et Coutume [1953].

4. Nachleben 117

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Eindruck eines vitalen Gesetzesmythos modernistische Bilder von Gewohnheits-

recht,157 und auch in neueren Arbeiten fehlt das gute alte Recht, wo es tadellos 

hinzupassen würde, sei dies zu deren Vor- oder Nachteil.158 Völlig anders 

wiederum stellt sich die englischsprachige Diskussion dar. Hier erlebte Fritz 

Kern nicht allein infolge der Übersetzung seines Werkes schon früh starke 

Beachtung, und es konnte Gottesgnadentum und Widerstandsrecht zu einem 

verfassungshistoriographischen Standard avancieren.159 Ebenso entwickelte sich 

das gute alte Recht zu einem allbekannten Topos in der angelsächsischen 

Mediävistik. Mit dem Common Law- und Precedent-Denken hat es weniger 

gemein als zunächst scheinen mag, möglicherweise aber könnte hier, in der Art 

eines produktiven Mißverständnisses, eine Ursache für den großen Erfolg jen-

seits des Kanals liegen. Freilich war dieser vor allem begünstigt durch die frühe 

Öffnung der englischen Mittelalterwissenschaft zu Ethnologie und Anthropo-

logie: Hatte für den Wandel in der deutschen Mediävistik und ihrer Neuen 
Verfassungsgeschichte die antiliberale Umwälzung von 1933 eine gleichsam 

katalysatorische Wirkung gehabt, so wurde die englischsprachige Mittelalter-

wissenschaft von Themen der britischen Kolonialerfahrung geprägt und bezog 

nicht aus antiliberaler Staatstheorie, sondern von ethnologischen Arbeiten her 

ihre Impulse.160 Bereits 1955 griff Max Gluckman das gute alte Recht Fritz Kerns 

auf und zog es zur Erklärung der traditionalen Streitschlichtung unter den Lozi 

heran; seitdem erfreute sich die Doktrin auch einer verbreiteten Wertschätzung 

unter englischsprachigen Ethnologen.161 Die britischen sozialanthropologi-

schen Schriften dieser Epoche entsprachen der ursprünglichen Gedankenwelt 

Fritz Kerns vielleicht eher als die parallele deutschsprachige Adaption seines 

guten alten Rechts, immerhin wurden in ihnen geschichtliche Studien zu Antike 

und Mittelalter ohne übertriebene Pietät mit den Ergebnissen von Feldfor-

schungen in Afrika zusammengebunden. Vor allem Jack Goody machte, durch-

aus im Sinne Kerns, die kulturgeschichtlich umwälzenden Folgen der Ent-

stehung von Schriftlichkeit grundlegend zum Thema.162 Wenig später griff

157 Darüber C. Gauvard /A. Boureau / R. Jacob, Les normes [2002], S. 469.
158 So in J. Hilaire, La vie du droit [1994], etwa oder bei S. Caporal, Les cycles 

politiques et les âges du droit [1998], S. 48 f.; kurze, unspezifische Auftritte erlebt 
das gute alte Recht als »l’expression allemande« in J. Gilissen, La Coutume 
[1982], S. 29, ders., La Coutume [1989], S. 443.

159 Oben S. 39 f. Fn. 131.
160 Zum Kontext bei J. Goody, The expansive moment [1995].
161 M. Gluckman, The judicial process among the Barotse of Nothern Rhodesia 

[1955], S. 236; so zuweilen noch heute, etwa F. Pirie, The Anthropology of Law 
[2013], S. 194 f.

162 Etwa in J. Goody / I. Watt, The Consequences of Literacy [1963].

118 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


Michael T. Clanchy sowohl Goodys Schriften als auch Kerns gutes altes Recht auf, 

um für die englischsprachige Mediävistik vorzuführen, welch tief- und weit-

reichender Wandel die rechtliche Erinnerungspraxis seit Ausbreitung der 

Schriftkultur gezeichnet habe.163 Seinen bis heute grundlegenden Studien 

folgte später nicht nur Jack Goody selbst,164 sie zogen der britischen Sozial- 

und Strukturgeschichte des Mittelalters ein neues Bezugsfeld, indem sie die 

historiographische Bedeutung schriftlicher Überlieferung stark hinunterstuften 

und die Heranziehung anthropologischer Modelle anempfahlen; eine Anre-

gung, die nicht unwidersprochen blieb.165 So eindeutig sich diese Rezeption 

auch vor neuen Problemfeldern abspielte und die bekannten Thesen Fritz Kerns 

abermals umdeutete,166 war doch hier die Kraft seiner Gegenüberstellung von 

ungeschriebenem und verschriftlichtem Recht, von Mittelalter und Moderne, in 

gewisser Dosis unverändert wirksam, und nach alledem ist es kein Wunder, daß 

die Schriften Fritz Kerns noch heute zur Grundausstattung eines angelsächsisch-

mediävistischen Universitätsstudiums zählen. Auch in eigentlich rechtshistorio-

graphischen Schriften englischer Sprache ist Kerns Theorem wohl bekannt, sei 

dies in Gesamtdarstellungen167 oder in umfassend-synthetischen Werken wie 

Harold Bermans Law and Revolution;168 mittlerweile allerdings scheinen die 

163 M.T. Clanchy, Remembering the past and the good old law [1970], S. 172 f., 
ders., From memory to written record [1979], S. 233; darüber auch S. Teuscher,
Erzähltes Recht [2007], S. 19 f., 24. M.T. Clanchy, From memory to written 
record [2013], S. 336–343, berichtet über die Anregungen und Impulse für seine 
damalige Innovation.

164 J. Goody, The Logic of Writing [1986], S. 163–165.
165 Eine Umschau über die kritischen und stark differenzierenden Positionen, die in 

der angelsächsischen Diskussion gegenüber Clanchys Plädoyer seither vorge-
bracht wurden und mittlerweile ein erheblich verfeinertes Gesprächsniveau zu 
Mündlichkeit und Schriftlichkeit in der mittelalterlichen Rechtswelt angenom-
men haben, gibt A. Rio, Legal Practice and the Written Word [2009], S. 11–20. 
Leicht verzögert fanden Goodys Arbeiten auch den Weg nach Deutschland, so in 
der hier Aufsehen erregenden Studie H. Vollrath, Das Mittelalter in der Typik 
oraler Gesellschaften [1981], insb. S. 582–584, daran anknüpfend G. Dilcher,
Mittelalterliche Rechtsgewohnheit [1992], S. 37–52.

166 Dem guten alten Recht wird im englischsprachigen Raum zwar kein Vorwurf 
faschistoider Germanentümelei gemacht, dafür jedoch bemängelt, es trage seine 
angebliche »genesis in the colonial experience of modern European states« ins 
Frühmittelalter hinein (M. Innes, Charlemagne, justice and written law [2011], 
S. 165).

167 Etwa R. C. van Caenegem, Law in the Medieval World [1981], S. 17 f., 21 f.
168 H. J. Berman, Law and Revolution [1983], S. 62–68, 77, hierüber kritisch 

P. Landau, Review Berman [1984], S. 938 f.

4. Nachleben 119

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85


ablehnenden Stimmen weit zu überwiegen.169 Abgeschlossen ist der Weg seiner 

Wirkung indes auch hier nicht.

169 J. L. Nelson, Politics and ritual [1986], S. 62; J. Canning, History of Medieval 
Political Thought [1996], S. 24; i. E. ebenso skeptisch E. Cohen, The Crossroads 
of Justice [1993], S. 19–21, die Rechtshistorikern freilich wenig Kritikfähigkeit 
unterstellt; ohne Kerns quellenferne Lehre P. Wormald, The Making of English 
Law [1999], S. 482 f.; s. auch E. Conte / M. Ryan, Codification in the Western 
Middle Ages [2014], S. 97.

120 III. Mittelalterliches Denken für die Rechtsgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-85

	1. Nationalgeschichtliche Vorgänger
	2. Rechtsgeschichte als Übungsplatz einer neuen Methode
	3. Kerns Gegengeschichte zum Artefakt Recht
	4. Nachleben

