
Karl Homann*

Hypotheken des Dualismus in der Wirtschaftsethik

Kommentar zum Hauptbeitrag von Ingo Pies

[1] Aufgrund langjähriger Zusammenarbeit mit Ingo Pies teile ich die grundle-
genden Intentionen seiner Theoriestrategie. Daher will ich in meinem Beitrag
lediglich ergänzend die philosophischen Hintergründe dieser Strategie in der gebo-
tenen Kürze skizzieren. Ethik und Wirtschaftsethik wären gut beraten, die wich-
tigsten Argumente dieser langen Tradition, die bei Platon und Aristoteles beginnt
(vgl. Müller 2017), zu berücksichtigen.

[2] Eine spezielle Form des von Pies kritisierten Trade-off-Denkens ist der Dua-
lismus (vgl. Homann 2015a; 2015b). Er ist durch zwei Merkmale gekennzeichnet:
Handeln sieht sich zwei Forderungen, normativen Imperativen oder Werten,
gegenüber, die sich (1) weder aufeinander noch auf eine gemeinsame Wurzel
zurückführen lassen und von denen (2) nur eine Seite normativ ausgezeichnet und
die andere damit normativ diskreditiert wird.

[3] Bei Platon ist das die Welt der Ideen einerseits, die der sittlich herunterge-
kommenen empirischen Polis Athen andererseits entgegengesetzt wird – diese
hatte nämlich, verführt durch demagogische Rhetorik, seinen geliebten Lehrer
Sokrates zum Tode verurteilt. Platon folgert daraus, dass nur Personen, die die
sittliche Einsicht in die Idee des Guten und die Gerechtigkeit als diesseitiges Kor-
relat der Idee gewonnen haben, als Philosophenkönige diese Einsicht in der Polis
verwirklichen können und sollen. Entscheidend für das Verständnis des berühm-
ten Höhlengleichnisses ist dabei, dass die Philosophen nach ihrer Rückkehr in die
Höhle, also in die empirische Polis, von den Höhlenbewohnern ausgelacht wer-
den, ja in Lebensgefahr geraten und nur unter unsäglicher Mühe die Gerechtigkeit
als das Gute gegen die hedonistisch eingestellte Menge durchsetzen können. Sol-
chem Denken ist eine Tendenz zu autoritärer Herrschaft einprogrammiert.

[4] Das macht Aristoteles nicht mit. Gegen seinen verehrten Lehrer Platon
betont er, dass bei aller sittlichen Verderbtheit der empirischen Polis dennoch in
Teilbereichen ihre auf Vernunft gegründeten Institutionen grundsätzlich einen sitt-
lichen Fortschritt gegenüber der archaischen Welt mit ihren auf Blutsbande basie-
renden Rechtsvorstellungen darstellen. Aufgabe der Philosophie ist es, die Ver-
nunft nicht jenseits der Polis, also in einer idealen, der Menge immer fremd blei-
benden, quasi externen Welt anzusetzen, sondern aus der empirischen Welt gewis-
sermaßen herauszupräparieren und von dieser immanenten Basis her die unsittli-
chen Züge der Polis der Kritik zu unterziehen. Anders als Platon verpflichtet aber

* Prof. em. Dr. Dr. Karl Homann, Ludwig-Maximilians-Universität München, Glocken-
blumenstr. 36, D-80935 München, Tel.: +49-(0)89-89501850, E-Mail:
karl.homann@wcge.org, Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftsethik, praktische Philoso-
phie.

zfwu 18/2 (2017), 220–224, DOI: 10.5771/1439-880X-2017-2-220

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220


Aristoteles den philosophischen Lehrer nicht auch zur politischen Implementie-
rung der Kritik.

[5] Müller zeichnet im Einzelnen nach, dass einige Schüler der platonischen
Akademie zu hohen politischen Ämtern gelangt, dann regelmäßig zu Tyrannen
mutiert sind, das Gemeinwesen vor die Wand gefahren haben und in Schmach
und Schande gehen mussten (vgl. Müller 2017: 35ff.). Den Schlusspunkt dieser
Erfahrungen setzt das Jahr 307 v. Chr. Die »Demokraten« in Athen, also die
Menge, beschließen ein Gesetz, das die Gründung einer Philosophenschule ohne
Zustimmung der Volksversammlung mit der Todesstrafe (!) bedrohte (vgl. ebd.
146): Sie hatten von den alles besser wissenden und mit moralischem Anspruch
auftretenden Philosophenkönigen die Nase voll. – Zur Ehrenrettung von Platon
und Aristoteles ist darauf hinzuweisen, dass beide, wie ebenfalls bei Müller nach-
zulesen ist, lernfähig geblieben sind: In ihren Spätwerken, den »Nomoi« von Pla-
ton und der »Athenaion Politeia« von Aristoteles, rücken sie von manchen autori-
tären bzw. antidemokratischen Elementen ihrer klassischen Werke ab.

[6] Es scheint, dass die Welt und auch die Ethik aus dieser Geschichte nur wenig
gelernt haben: Immer wieder wird von Philosophen das platonische Modell pro-
pagiert, nämlich utopische Ideale oder moralische Normen, für die unbedingte
normative Geltung in Anspruch genommen wird, mithilfe politischer Macht
durchzusetzen, wohingegen die Stimme des Aristoteles unter intellektuellen Mei-
nungsführern nur wenig Widerhall findet. Nur auf drei Beispiele sei hingewiesen.
Gegen Robespierre, der die Tugend mit der Guillotine durchsetzen wollte, hat der
»Aristoteliker« Hegel vehement Einspruch erhoben mit der berühmten Formulie-
rung, dass dann der Tod von Menschen so bedeutungslos werde »wie das Durch-
hauen eines Kohlhaupts oder ein Schluck Wassers« (Hegel 1952 [1807]: 419).
Dem Kommunismus mit seinem Ideal der klassenlosen Gesellschaft war der Preis
von zig Millionen menschlichen Opfern nicht zu hoch. Und selbst ein so ver-
dienstvoller und hoch dekorierter Autor wie Hans Jonas plädiert offen für »eine
wohlwollende, wohlinformierte und von der richtigen Einsicht beseelte Tyrannis«
(1984: 262), um die von ihm mit absolutem Vorrang versehene Moralvorstellung
durchzusetzen.

[7] All diese schlimmen Irrwege lassen sich als Ausfluss eines systematischen
Dualismus im Theorieaufriss verstehen. In der Wirtschaftsethik finden sich die
Spuren dieses Denkens in der systematischen Entgegensetzung von Moral und
Ökonomie bzw. Ethik und Ökonomik mit dem Primat der ersteren. Die kapitalis-
tische Wirtschaft gilt gegenüber den hehren moralischen Idealen von Freiheit,
Solidarität und sozialer Gerechtigkeit als das Unwahre, als sittlich verderbt und
nur den egoistischen und materiellen Interessen einzelner dienend, und die Tätig-
keit der Unternehmen muss daher gebändigt, gezähmt und in die Schranken ver-
wiesen werden.

[8] Das Gegenmodell, das bei Pies die konzeptionelle Grundlage darstellt, lässt
sich auf Aristoteles zurückführen. Für diesen ist das höchste Ziel des menschli-
chen Lebens die Eudaimonia bzw. das gute Leben; wir würden heute vom Glück
bzw. einem gelingenden Leben aller sprechen. Bevorzugte Mittel dazu sind glei-

Hypotheken des Dualismus in der Wirtschaftsethik 221

zfwu, 18/2 (2017)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220


chermaßen Ethos und Ökonomie, modern also Moral und Marktwirtschaft bzw.
Kapitalismus.

[9] Ein solcher Theorieaufriss hat drei für unseren Zusammenhang wichtige
Implikationen. (1) Da Moral und Ökonomie als Mittel angesetzt sind, können
und müssen wir beides, also Moral und Marktwirtschaft, als gleichermaßen
unverzichtbar für die Eudaimonia aller einstufen. (2) Damit können und müssen
Moral und Ökonomie gegeneinander abgeglichen – und gegebenenfalls wechsel-
seitig (!) korrigiert – werden. Oder anders mit dem ehemaligen Ratsvorsitzenden
der EKD Wolfgang Huber gesagt: Bisher haben die Ethiker immer gefragt, ob die
Wirtschaft »ethikverträglich« sei; wir müssen aber auch die umgekehrte Frage
stellen, ob unsere Ethik »wirtschaftsverträglich« ist (Lesch/Huber 2008: 31).
Schließlich haben sich die gesellschaftlichen Strukturen seit Beginn der Neuzeit
tiefgreifend verändert, was für das überkommene Ethikparadigma nicht ohne Fol-
gen bleiben kann. (3) Trotz aller empirischen Defizite und Fehler ist die Ökono-
mie, also die Marktwirtschaft mit ihren Systemimperativen Wettbewerb und
Gewinnstreben, als Mittel zur Beförderung des Glücks aller von vornherein als
grundsätzlich sittliche Institution einzustufen. Es ist das Verdienst Hegels, die
Marktwirtschaft, bei ihm die »bürgerliche Gesellschaft«, als grundlegendes Ele-
ment der modernen Sittlichkeit geltend gemacht zu haben, sich aber gleichzeitig
dagegen zu verwahren, dass die Wirtschaft schon die ganze Sittlichkeit sei (vgl.
Hegel 1986 [1821]). Eine Fundamentalkritik am Kapitalismus verbietet sich
damit, weil die zu politischer Herrschaft gelangten Moralisten immer zu Miss-
wirtschaft mit der Folge von Hunger und Armut vieler Menschen sowie zu weit-
reichenden Beschränkungen der Freiheit und nicht selten zu einem menschenver-
achtenden Despotismus geführt haben.

[10] Es lässt sich nun nicht bestreiten, dass sich das Handeln der Menschen und
besonders der Führungskräfte der Wirtschaft im Alltag prima facie widersprüchli-
chen, nämlich moralischen und ökonomischen, Forderungen gegenübersieht.
Diese unbestreitbare Problematik ist nun aber nicht dadurch auflösbar, dass man
diese Alltagserfahrung in der wirtschaftsethischen Theorie noch einmal doppelt:
Dann bleiben nur die Optionen, sich auf die eine oder auf die andere Seite zu
schlagen und die jeweils andere zu diskreditieren – indem die Zyniker die Moral
in der Wirtschaft generell als wirklichkeitsfremd ablehnen oder indem die Mora-
listen den wild gewordenen Kapitalismus zähmen oder ganz abschaffen wollen –
oder eine willkürliche »Vermittlung« beider Seiten ohne rationale Gewichtungs-
funktion vorzuschlagen. Stattdessen sollte die Theorie eine rationale »Versöh-
nung« beider Seiten anstreben, was systematisch dadurch ermöglicht wird, dass
Moral und Ökonomie, also etwa Solidarität und Wettbewerb, konzeptionell als
gleichermaßen unverzichtbare Mittel im Dienst an der Eudaimonia aller stehend
angesetzt werden. Das ist die normative Überbietung des Status quo, an der Pies
zentral gelegen ist; diese Wirtschaftsethik erhebt den Anspruch, gegenüber dualis-
tischen Ansätzen nicht nur die bessere Ökonomik, sondern gleichermaßen die bes-
sere Ethik (!) zu sein.

[11] Dabei ist vor allem darauf zu achten, dass das Denken jede Vorstellung des
Ausgangs von einer Tabula rasa vermeidet. Auszugehen ist stattdessen vom Status

222 Karl Homann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220


quo und des in ihm bereits erreichten Standes der Sittlichkeit. Eine solche Theo-
riestrategie ist anspruchsvoll und mag manchem Freund der »terrible simplifica-
tion« als Beschmutzung seiner hehren moralischen Ideale oder Prinzipien erschei-
nen. Doch aus dieser Schwierigkeit der Auseinandersetzung mit den kontingenten
Möglichkeiten und Unmöglichkeiten der Realität kommen wir nicht heraus:
»Vielmehr zeigt sich an dieser Stelle das Dilemma aller normativen Ansprüche, die
sich mit der Welt gemein machen müssen, wenn sie sie verändern wollen.« (Möl-
lers 2015: 270)

[12] Damit kommen Kontingenzen vielfältigster Art ins Spiel. Dazu hat die
neuere evolutionstheoretische und empirische Moralforschung hochinteressante –
und auch für die philosophische Ethik bedeutsame – Überlegungen beigesteuert
(vgl. [73]). Das gar nicht mehr eigens diskutierte, sondern als selbstverständlich
unterstellte Ziel ist die Kooperation aller (vgl. Tomasello 2016); philosophisch
heißt das: die Eudaimonia aller. Die nicht nur anfängliche, sondern permanente
Bedrohung dafür ist das Trittbrettfahren, d.h. die Ausbeutbarkeit kooperativer,
moralischer (Vor-)Leistungen durch – jetzt spieltheoretisch formuliert – (potenti-
elle) Defektierer. Nie endende Aufgabe ist es daher, dieses zu unterbinden. Ein
Mittel dafür ist die Entwicklung und Internalisierung bewusster Moralität als
Antrieb zum Handeln, die in der weiteren Entwicklung durch kulturelle Normen
»on top« (ebd. 181) unterstützt wird. Tomasello kann sich bei der Frage, ob diese
»genuin moralischen« (ebd. 219), »proximalen psychologischen Mechanismen«
(ebd. 223) des Handelns systematisch mit einer strategischen »ultimaten Verursa-
chung« (ebd. 241), also mit nicht bewussten evolutionären, im weitesten Sinne
ökonomischen, Vorteilen, verbunden sein muss, nicht zu einer eindeutigen Posi-
tion durchringen; die Konvergenz von moralischen und strategischen Gründen
bleibt zufällig: »Warum kann ich nicht beides tun? Es gibt keine bessere Verhal-
tensentscheidung als eine, mit der zwei Ziele zugleich erreicht werden (...) und
wann immer möglich, handle ich so, dass sie alle gleichzeitig erfüllt werden.«
(ebd. 244) Die so entstandene vermeintliche Eigenständigkeit eines moralischen
Bewusstseins muss aber, wie ich immer betont habe und wie auch die Hirnfor-
schung zeigt (vgl. Homann 2015c, Roth 2015 [2007]), immer durch Vorteile im
weiten Sinn unterlegt sein, wenn sie in der Realität dauerhaft wirksam und stabil
bleiben soll.

[13] Tomasello betrachtet die Entwicklung der Moralität bis etwa 10.000 Jahre
vor unserer Gegenwart; für die Zeit danach formuliert er nur einige kursorische
Überlegungen (vgl. Tomasello 2016: 240–247). Zwar sieht er die scheinbare
Widersprüchlichkeit von Wettbewerb und Kooperation und die Bedeutung der
Rahmenordnung für ihre Auflösung: »Nur wenn man den kulturell-institutionel-
len Kontext des menschlichen Verhaltens vernachlässigt, kann man glauben, dass
der Karren des Wettbewerbs das kooperative Pferd zieht.« (ebd. 241; vgl. 240f.).
Aber er diskutiert nicht mehr die – für eine Wirtschaftsethik der Marktwirtschaft
so zentrale – Frage, wie die Probleme anzugehen sind, die sich aus der Wiederein-
führung des Systemimperativs Wettbewerb in die Kooperation der modernen
demokratischen Rechts- und Verfassungsstaaten ergeben, oder anders: wenn der
Imperativ Trittbrettfahren als Mittel der Kooperation eingesetzt wird. Die Wirt-

Hypotheken des Dualismus in der Wirtschaftsethik 223

zfwu, 18/2 (2017)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220


schaftsethik ist gut beraten, wenn sie den Schutz der Moral vor Ausbeutung durch
Trittbrettfahrer als grundlegende Bedingung moralischen Handelns in Rechnung
stellt, ohne jedoch den so produktiven Wettbewerb moralisch zu diskreditieren
und politisch so weit wie möglich vermeiden oder gar abschaffen zu wollen.

Literaturverzeichnis

Hegel, G.W.F. (1952 [1807]): Phänomenologie des Geistes, hrsg. von J. Hoffmeister, 6. Aufl.,
Hamburg: Meiner.

Hegel, G.W.F. (1955 [1821]): Grundlinien der Philosophie des Rechts. Mit Hegels eigenhändi-
gen Randbemerkungen in seinem Handexemplar der Rechtsphilosophie, hrsg. von J. Hoff-
meister, 4. Aufl., Hamburg: Meiner.

Homann, K. (2015a): Wirtschaftsethik: Ethik, rekonstruiert mit ökonomischer Methode, in:
Aaken, D. van/Schreck, P. (Hrsg.): Theorien der Wirtschafts- und Unternehmensethik, Ber-
lin: Suhrkamp, 23–46.

Homann, K. (2015b): Theoriestrategien der Wirtschaftsethik, in: Neck, R. (Hrsg.): Wirtschafts-
ethische Perspektiven X, Berlin: Duncker & Humblot, 45–66.

Homann, K. (2015c): Das Können des moralischen Sollens I und II, in: Ethica, Jg. 23/H. 3,
243–259, und H. 4, 291–314.

Jonas, H. (1984): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivi-
lisation, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lesch, H./Huber, W. (2008): Sind wir allein im Universum? Der Geist, das Geld und die Welt.
Gibt es Grenten der Ökonomisierung? Hrsg. Von E.ON Energie AG, Kommunikation,
München.

Möllers, C. (2015): Die Möglichkeit der Normen. Über eine Praxis jenseits von Moralität und
Kausalität, Berlin: Suhrkamp.

Müller, A. (2017): Platon und Aristoteles als Wegbereiter der praktischen Philosophie. Mit
einem Ausblick auf die Aktualität der beiden Klassiker als Zeugen im hermeneutischen
Verfahren zur Beglaubigung moderner Rechtsstaatlichkeit, Freiburg, München: Alber.

Roth, G. (2015 [2007]): Persönlichkeit, Entscheidung und Verhalten. Warum es so schwierig
ist, sich und andere zu ändern, 9. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta.

Tomasello M. (2016): Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral, Berlin: Suhrkamp.

224 Karl Homann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-220

