Grotesker und komischer Korper.

Fiir ein performatives Korperkonzept

Literaturwissenschaftler haben sich in ihrer bisherigen Behandlung
des Komischen in Mittelalter und Frither Neuzeit bis auf wenige Aus-
nahmen auf den >komischen Text« konzentriert, zugehorige Gattungen
wie Parodie, Burleske, Satire, Schwank, Fazetie, Sottie, Fastnachtspiel,
Komddie usw. unterschieden und deren formale Funktionsmechanis-
men beschrieben. Nur wenige stellten die Frage nach dem anthropolo-
gischen Habitat der Komik, dem Lachen, seinen Interaktionsmustern
und sozialen und korperlichen Besonderheiten, ein Problem, das nur
gattungsiibergreifend behandelt werden kann. Wenn das Lachen un-
tersucht wurde, dann aus hermeneutischer oder semiotischer Sicht als
ein Symbol oder Zeichen, das etwas anderes bedeutete; nur schwer lief§
es sich in mittelalterlichen Texten klar vom Lacheln trennen und war
fiir unterschiedliche Konkretisierungen offen.*

Etwas anders verhélt es sich mit den theatralen Formen der
Komik und des Lachens, wo die Bedingungen der Rezeption von komi-
schem Spiel, seine sozialen und politischen Rahmungen und Effekte
wie auch religiose und rituelle Kontexte inzwischen viel besser erarbei-
tet sind.? Doch auch hier wird das Komische hiufig noch zu sehr im
Prokrustesbett seiner Gattung gesehen und es wird allzu stark auf die

1. So kann Lachen je nach literarischem Kontext Narrheit, Welt- und Siind-
haftigkeit, Wahnsinn, Siegesfreude, Intimitdt, Erotik, aber auch Spott, Hochmut oder das
Bose usw. denotieren. Vgl. dazu Christoph Huber: »Lachen im hdofischen Romang, in:
Ingrid Kasten/Werner Paravicini/René Perennec (Hg.): Kultureller Austausch und Litera-
turgeschichte im Mittelalter/Transferts culturels et histoire littéraire au moyen dge. Kollo-
quium im Deutschen Historischen Institut Paris, Sigmaringen: Thorbecke 1998, S. 345-
358.

2. Wichtige Arbeiten auf diesem Weg stammen sowohl von Theaterwissen-
schaftlern wie auch von Literaturwissenschaftlern: Konrad Schoell: Das komische Theater
des franzdsischen Mittelalters. Wirklichkeit und Spiel, Miinchen: Fink 1975; Heinz Kinder-
mann: Das Theaterpublikum des Mittelalters, Salzburg: Miiller 1980; Andreas Kotte: Theat-
ralitdt im Mittelalter: das Halberstddter Adamsspiel, Tiibingen: Francke 1994.

145

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

Sprache bezogen. Sprachkomik und Sprachspiel stehen sowohl im
deutschen Fastnachtspiel, niederlandischer klucht wie auch in den ko-
mischen Szenen der geistlichen Spiele noch im Mittelpunkt. Dabei ist
einer der wichtigsten Vorlaufer der spatmittelalterlichen komischen
Spiele, der romische Mimus, geradezu gekennzeichnet durch die Kom-
bination von Sprachkomik, Kérperwitz und Kérperaktion.?

Die Korperlichkeit des Lachens im Lachvorgang, die Darsteller
und Erzeuger auf der einen Seite und das Publikum auf der anderen in
einer Interaktionsgemeinschaft zusammenschliet, und die Reprasen-
tationen des lacherlichen Korpers in medialen Inszenierungen wie Li-
teratur und Kunst gehoren zu den wichtigsten Aspekten fiir die Unter-
suchung von Komik. Noch ist weitgehend nicht erforscht, welche Rolle
der Korper als performativ-materiales Phanomen in den Lachkulturen
der Vergangenheit spielte, wie seine Prdsenz in der Auffiihrung von
komischen Szenen gewirkt hat und wie die gestischen und mimischen
Codes seiner Bewegungen eingesetzt wurden. Dass der Korper als La-
chender, aber auch als Lachanlass in vielfdltiger Weise und nicht nur
innerhalb der Volkskultur gegenwartig war, diirfte inzwischen unstrit-
tig sein.* Dieser Umstand verdankt sich den Anst68en einer Arbeit,
die in keiner Untersuchung zum komischen Korper fehlen darf: Michail
Bachtins Rabelais und seine Welt, in welcher der groteske Korper zur
zentralen Chiffre der Lachkultur in Mittelalter und Renaissance ge-
macht wird. Ich moéchte im Folgenden auf die Konzeption des grotes-
ken Korpers bei Bachtin eingehen und im Anschluss in Erweiterung
und Kontrast dazu, so weit dies hier umrisshaft moglich ist, den Begriff
des komischen Korpers, der gleichermallen reprasentative wie perfor-
mative Elemente aufweist, ndher erldutern.

Bachtin entwirft seinen grotesken Korper zunachst als polyva-
lente Metapher, die zwischen Motiven der Literatur, der Kunst und
des Imagindren oszilliert, erkennbar am Beispiel des Bildes von der
schwangeren Alten:

3. Vgl. dazu Lore Benz: »Zur Verquickung von Sprachkomik, Korperwitz und
Korperaktion im antiken Mimus«, in: Zeitschrift fiir Germanistik N.F. Jg. XI (2001) H. 2,
S. 261-273.

4. Vgl. etwa Bernhard Teuber: Sprache — Korper — Traum. Zur karnevalesken
Tradition in der romanischen Literatur aus friiher Neuzeit. Tiibingen: Niemeyer 1989; Kat-
rin Kroll: »Die Komik des grotesken Korpers in der christlichen Bildkunst des Mittelal-
ters«, in: Mein ganzer Korper ist Gesicht. Groteske Darstellungen in der europdischen Kunst
und Literatur des Mittelalters, Katrin Kroll/Hugo Steger (Hg.), Freiburg: Rombach 1994,
S. 11-105; Werner Rocke: »Inszenierungen des Lachens in Literatur und Kultur des Mit-
telalters, in: Erika Fischer-Lichte/Doris Kolesch (Hg.): Kulturen des Performativen. Para-
grana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie 7 (1998), H. 1, S. 73-94.

146

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS RUDOLF VELTEN: GROTESKER UND KOMISCHER KORPER

Das Groteske vereint den verfallenden, schon deformierten Koérper mit dem noch nicht
entwickelten, gerade gezeugten, neuen Leben. Hier wird das Leben in seiner ambivalen-
ten, innerlich widerspriichlichen Prozesshaftigkeit gezeigt, nichts ist fertig, die Unabge-
schlossenheit selbst steht vor uns. Genau darin besteht die groteske Korperkonzeption.®

Dieser Darstellungsmodus des gleichzeitig werdenden und sterbenden
Korpers, der durch seine Ausstiilpungen (Nase, Phallus, weibliche
Briiste, Hintern usw.) und seine Offnungen (Mund, Ausscheidungsor-
gane usw.) mit der Welt in einer Art Austauschbeziehung steht, gehort
als »grotesker Realismus«, der »mehrere Jahrtausende lang mafRgebend
fiir Kunst und Literatur [...] war, der volkstiimlichen Lachkultur an.«®
Zu seinen Charakteristika zdhlen auch mit ihm verbundene groteske
Motive wie das nach aullen gekehrte Korperinnere, das libermaRige
Essen und Trinken, die Ausscheidungsprozesse usw., Motive, die sich
durch stilistische Merkmale wie Ubertreibung und Hyperbolik aus-
zeichnen. Erst in der Neuzeit sei dieses Konzept demjenigen des ferti-
gen, streng begrenzten, nach aullen hin abgeschlossenen, individuell
ausdrucksvollen Korpers gewichen.

Es iiberrascht nicht, wenn Bachtin die Manifestationen des gro-
tesken Korpers vor allem in der Literatur, und hier speziell in der Spra-
che Rabelais’ gegeben sieht. Es ist die volkstimliche Sprache des
Marktplatzes,” das familidre Schimpfrepertoire wie Schwiire, Fliiche
und Beschimpfungen, die gemeinsam mit der Norm tiiberschreitenden
Sprachartistik des Dichters, welche aus Elementen der Sprachmi-
schung, inkompatiblen Sprachhandlungen und Stilmischung besteht,
das Fleisch des grotesken Kérpers ausmachen.® Insofern ist dieser ein
semiotisches Konstrukt,® das sich in Sprachbildern und sprachlichen
Effekten wie Familiarisierung, Degradierung und Profanierung konsti-
tuiert. Seine relative Unabhédngigkeit von historischen, sozialen und

5. Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, Rena-
te Lachmann (Hg.), Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987, S. 76.

6. Ebd., S. 360.

7. Vgl. ebd., S. 394ff.

8. Vgl. Hans-Ulrich Gumbrecht: »Literarische Gegenwelten, Karnevalskultur
und die Epochenschwelle vom Spatmittelalter zur Renaissance, in: Ders. (Hg.): Literatur
in der Gesellschaft des spdten Mittelalters, Heidelberg: Winter 1980, S. 95-144, hier
S. 136f. Gumbrecht schreibt zur Konzepthaftigkeit des Bachtinschen grotesken Korpers:
»Konzepte blenden als Normal-Gestalten alle sie iiberschreitenden Wahrnehmungsge-
genstdnde [...] als Objekte unserer Alltagserfahrung aus und habitualisieren kategoriale
Oppositionen wie Tod/Geburt oder Welt/Leib als Grundschema unserer Welterfahrung.«
S. 136.

9. Eine »somatische Semiotik« wie es Renate Lachmann ausdriickt: Dies.:
»Vorwort, in: M. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 7-47.

147

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

kulturellen Koordinaten macht es daher moglich, dass Bachtin sein
Konzept zur ideologischen Chiffre ausweitet, wenn der groteske Korper
bald zum Volkskorper wird, und wenn ihm ein utopisches Potential
(Unsterblichkeit der Materie und der Befreiung durch den Karneval)
eingeschrieben wird.*®

Der groteske Korper Bachtins ist somit weder ein Lachender
noch ist er Lachanlass, er ist Welt, Volk, Utopie, Lachen an sich. Er
wird von einer umfassenden Wesenhaftigkeit her bestimmt, einer fest-
stehenden GroRe, die unabhidngig von Zeit und Raum, von Epochen
und Gattungen existiert. Deshalb muss die Frage erlaubt sein, wie das
Adjektiv >grotesk< noch seine Berechtigung als Kennzeichen einer
Lachkultur findet. Denn die Argumentation Bachtins in diesem Punkt
ist duBerst schwach:** Das Groteske ist ja keineswegs dem Komischen
oder Burlesken gleichzusetzen, es enthdlt neben seiner Tendenz zur
Inversion und zur Chimaéare auch starke Elemente des Schreckens und
der Angst. Diesen Punkt erwdhnt etwa Aaron Gurjewitsch, wenn er
kritisiert, Bachtin spreche kaum von Furcht und Schrecken des Volkes,
wo diese mit Lachen und Freude doch Hand in Hand gingen.*? Mithin
ist das Furcht Erregende in anderen Theorien fiir das Groteske thema-
tisiert worden, etwa als unheimliche Verfremdung der Wirklichkeit
(Wolfgang Kayser) oder in der Inszenierung grotesker Korper als Tier,
Teufel oder Monstrum, schlieflich als fremder Korper seit St. Brendan
und Mandeville bis zu den Entdeckungsreisen in die Neue Welt. Auch
ist die Volkskultur als einziger Referent des Grotesken abzulehnen: Al-
lein der Hinweis auf die Mischkultur der Renaissance-Groteske in hofi-
scher Architektur und Gartenkunst oder die Hybridisierung der lateini-
schen Sprache durch die Humanisten geniigt, um dies zu bestétigen.*3

10. Vgl. R. Lachmann: »Vorwortk, S. 16.

11. Bachtin halt offensichtlich die Tatsache, dass der groteske Kérper Lachen
auslost, fiir umstandslos gegeben. Bindeglied ist eine kosmische Heiterkeit, die in der
Sprache deutlich wird (heitere Verwiinschungen usw.) Fiir Bachtin ist Lachen eine Kultur,
eine Welt, ein System. Lachen wird auch in keiner Weise als ein Effekt einer Inszenie-
rung, als physiologisches Phdnomen der Rezipienten oder Zuschauer thematisiert. Es
wird auch nicht als »soziale Waffe« der Exklusion oder der Gemeinschaftsbildung ange-
sehen. Lachen hat bei Bachtin liberhaupt keine soziale Wirkung, wenn nicht die des Ver-
lachens der ernsthaften, »offiziellen« Kultur durch die Volkskultur.

12. Vgl. Aaron Gurjewitsch: »Bachtin und seine Theorie des Karnevals«, in:
Jan Bremmer/Herman Roodenburg: Kulturgeschichte des Humors. Von der Antike bis heu-
te, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1999, S. 57.

13. Vgl. dazu Peter Full: Das Groteske. Ein Medium des kulturellen Wandels,
Kéln, Weimar, Wien: Bohlau 2001, S. 79: »Die Ahnlichkeit des Grotesken verschiedener
Epochen beruht darauf, dass es in jedem Fall die Dekomposition einer kulturellen Ord-
nungsstruktur darstellt.«

148

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS RUDOLF VELTEN: GROTESKER UND KOMISCHER KORPER

Es stellt sich daher die Frage, ob Bachtins Konzept des grotesken
Korpers zur Beschreibung von komischen Interaktionen bzw. von
Lachvorgangen prinzipiell geeignet ist. Als iibergreifendes Diskursmo-
dell karnevalesker (hyperbolischer, familidrer und hybrider) sprachli-
cher Formen, die die Korperfunktionen des Menschen betreffen, mag
es durchaus hilfreich sein. Ebenso mag es — mit Einschrankungen - als
Kern eines speziell volkstiimlichen Motivsystems, das jedoch weit iiber
das Lachen hinausgeht, einen wichtigen Ausgangspunkt fir Untersu-
chungen in Literatur und Kunst bilden.** Keine Antwort jedoch kann
es auf die Fragen nach den Auffithrungs- und Codierungsformen des
Kérpers in Lachzusammenhingen geben: Uber welche Kérperdarstel-
lungen wird in welcher Situation und sozialen Konstellation gelacht?
Wie sehen die Diskurse und Bilder vom komischen Korper aus und auf
welche moglichen Interaktionsformen weisen sie hin?

Stéarker als der des grotesken Korpers stellt der Begriff des komi-
schen Korpers die performativen Akte korperlicher Lachanldsse in den
Vordergrund. Er verweist somit auf die okkasionell und situational be-
stimmte Rolle des Korpers in komischen Situationen, die als solche in-
szeniert werden, um Lachen zu erregen.'> Der komische Kérper be-
zeichnet den fiir eine Lachgemeinschaft dramatisierten, sich bewegen-
den und stimmlich vernehmbaren Koérper in Auffithrungen und ihren
medialen Re-Inszenierungen. Ein Korper, der ganzlich auf das Lachen
ausgerichtet und von ihm abhdngig ist, und der durch das Lachen der
anderen erst zum komischen Korper wird, ist in dem Male als performa-
tiv zu kennzeichnen, als er nicht konstativ Bedeutungen aussagt, son-
dern in der Interaktion mit anderen Wirklichkeit in actu konstituiert.*s
Das Lachen bindet ihn auch an bestimmte soziale Kontexte (hofische,
volkstiimliche, stadtische oder klerikale), an Okkasionen der Unterhal-
tung und Kommunikation, wie gemeinsames Essen, Jahrmarkt, Karne-
val, Posse oder Narrenfest. Das Lachen, welches er durch seine Komik
auslost, ist kein kosmisches, kollektives und universales Festtagsla-
chen, es kann heiter und lustvoll, aber auch ausgrenzend, spottisch

14. Vgl. K. Kr6ll: »Die Komik des grotesken Korpers in der Bildkunst des Mittl-
altersg, S. 11ff.

15. Dazu ausfiihrlicher: Hans Rudolf Velten: »Komische Korper. Zur Funktion
von Hofnarren und zur Dramaturgie des Lachens im Spatmittelalter«, in: Zeitschrift fiir
Germanistik, Heft 2 (2001), S. 292-317, hier S. 296.

16. Vgl. hierzu im Allgemeinen die Pramissen des Sonderforschungsbereiches
447 in Theorien des Performativen, Erika Fischer-Lichte/Christoph Wulf (Hg.), Heft 1 von
Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie 10 (2001) und im Be-
sonderen: Hans-Jiirgen Bachorski/Werner Récke/Hans Rudolf Velten/Frank Wittchow:
»Performativitdt und Lachkultur in Mittelalter und friiher Neuzeit«, in: Paragrana. Inter-
nationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie 10 (2001), S. 157-190, hier S. 161ff.

149

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

oder erniedrigend sein. Um dies anhand von konkretem Material zu
erldutern, mochte ich drei Untersuchungsfelder des komischen Korpers
skizzieren.

DIE NARRISCHE PERFORMANCE

Bis heute wissen wir noch sehr wenig iiber die theatralen Auffiihrun-
gen des Komischen in den semi-oralen kulturellen Formationen des
Mittelalters. Sicher ist, dass dabei den Gauklern, fahrenden Spielleu-
ten, Possenreiflern und kiinstlichen Narren (in den Quellen als iocula-
tores, mimi, scurrae, moriones, buffones bezeichnet) groles Gewicht zu-
kommt. Diese performer setzten ihre Stimme und ihren Korper bewusst
ein, um Lachen zu erzeugen, sei es auf Jahrmarkten, im Zusammen-
hang mit der Auffithrung von ludi theatrales in Staidten oder an den Ho-
fen der Fiirsten. Hofnarren beispielsweise dramatisierten und setzten
ihre Korper vor und mit der hofischen Lachgemeinschaft bewusst in
Szene und konnten mit ihren Auftritten, Gebdrden und provokativen
Handlungen komische Effekte erzielen. Sie bedienten sich dabei jahr-
tausendealter histrionischer Techniken und Fertigkeiten, die auf ar-
chaisch-rituelle Praktiken verwiesen und semantische Bedeutungen
der Gegenwartskultur aktualisierten; dazu gehoéren sowohl obszone
Gesten und SpdRe, wie auch die kritisch-parodistischen Imitationen
von Personen verschiedenen Standes und Herkunft, die verlacht wer-
den konnen.'” Durch seine mimetischen und transformatorischen Fi-
higkeiten wird der Narr zum interaktiven Knotenpunkt der Befindlich-
keiten am Hof, zum Ausloser von euphorischer Stimmung, oder von
Aggressionsabbau durch lachenden Spott. Prasenz und Materialitét
seines Korpers determinieren sein Verhaltnis zur Lachgemeinschaft
am Hof, wir konnen mit Paul Zumthor von einer »soziokorporellen
Formc« der Performanz, der Auffithrung seiner Akte, sprechen.®

Das variable Element dieser Performanz besteht im Einsatz von
Korperenergien, die in bestimmten Situationen in unterschiedlicher In-
tensitdt zum Tragen kommen. Bisher hat die Forschung weitgehend
darauf verzichtet, das mimetische Potential von Kérperbewegungen zu
untersuchen: Denn es sind vor allem mimetische Fahigkeiten, die den
komischen Korper konstituieren: die Fahigkeit, Herrschaftsgesten zu
parodieren, eine andere Person bis zur Identifikation nachzuahmen,
fremde Korper und Stimmen mit dem Ziel der Verspottung und Degra-

17. Vgl. dazu die literarischen Zeugnisse aus dem Korpus des ferraresischen
Hofnarren Gonnella, in: H.R. Velten: »Komische Korper«, S. 303-317.

18. Vgl. Paul Zumthor: »Korper und Performanz«, in: Hans Ulrich Gumb-
recht/Karl Ludwig Pfeiffer (Hg.): Materialitdt der Kommunikation, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1988, S. 703-713, hier S. 707.

150

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS RUDOLF VELTEN: GROTESKER UND KOMISCHER KORPER

dierung zu imitieren. Neuere Forschungen zur sozialen und anthropo-
logischen Bedeutung der Mimesis betonen ihren urspriinglich korperli-
chen und gestischen Charakter,’ mit der das Performative als eine
Aktualisierung, eine Auffithrung des mimetisch Gezeigten zusammen-
héngt. Somit konnen die komischen Korperinszenierungen von Hof-
narren als mimetische Gesten angesehen werden, denen die Charakte-
ristika von Performanz zuzuschreiben sind: Sie sind situationsgebun-
den und okkasionell, fliichtig und kontingent, erlebnishaft und innova-
tiv, eine Vermittlung zwischen Tun und Wissen, die immer wiederholt
wird und doch immer wieder neu gestaltbar ist.

THEATRALE FORMEN

Zwischen Spielleuten und Gauklern einerseits und den aufkommenden
Inszenierungen des Lachens im Rahmen der Spieltétigkeit in den gro-
Beren und kleineren Stadten des Spdtmittelalters andererseits bestan-
den enge Beziehungen.?® Schon in den komischen Szenen der geistli-
chen Spiele war das hervorstechendste Merkmal der komischen Praxis
die Gestik und die korperliche Aktion der komischen Figuren: Das
Springen als Gangart der Knechte und komischen Teufel, die Koérperfi-
gurationen der Narren weisen auf eine motorische Hyperagilitat hin,
die zunachst als mimetischer Nachvollzug des physiologischen Habitus
eines Lachenden gedeutet werden kann.?* Auch in den Fastnachtspie-
len spielen korperliche Motorik und Bewegungslogik fiir die lachende
Interaktion mit dem Publikum eine grof3e Rolle. Obszone und groteske
Gestik, Mimik und Gebdrden, akrobatische Leistungen, Spriinge und
Tdnze, die Verstellung und Modulation der Stimme, aber auch die
dramaturgische Verbindung all dieser Elemente mit dem Sprechtext

19. »Mimesis ist urspriinglich eine kdrperliche Handlung, die sich zuerst in
oralen Kulturen entfaltet. Sie hat den Charakter des Zeigens; in ihrer Geschichte kommt
sie immer wieder auf das Gestische zuriick. Selbst als versprachlichte Mimesis ist sie ein
»zeigendes Sprechen<. Der Rezipient nimmt das Zeigen so wahr, daR er aufgefordert
wird, bestimmte Dinge oder Vorgédnge als etwas zu sehen. In dieser Wechselwirkung liegt
eine Komponente der Mimesis, die das Gezeigte oder Dargestellte zum Spektakel macht.«
Gunter Gebauer/Christoph Wulf (Hg.): Mimesis. Kultur, Kunst, Gesellschaft, Reinbek:
Rowohlt 1992, S. 14.

20. Mit Recht weist Konrad Schoell darauf hin, die Gaukler hdtten wesentlich
zur Entwicklung des offentlichen Interesses an der dramatischen Auffiihrung, an mi-
misch-sprachlichen Vorfiihrungen, die sich von der Nachahmung zur Impersonation stei-
gerten, beigetragen. Konrad Schoell: La farce du quinzieme siecle, Tiibingen: Narr 1992,
S. 35.

21. Vgl. Giinther Lohr: Kdrpertext. Historische Semiotik der komischen Praxis,
Opladen: Westdeutscher Verlag 1987, S. 47.

151

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

und dem Spielgeschehen sind Hauptkennzeichen der komischen Figu-
ren. Dass dies den Erwartungen des Publikums entsprach, ist reich be-
legt: Die Zuschauer von Fastnachtspielen oder Kluchten lachten nicht
nur bei Wortverdrehungen und obszonen Witzen, sondern auch bei
wilden Téanzen, Priigeleien, lautem Schreien und Fluchen, oder uber
die Darstellung von korperlichen Deformationen, Verstimmelungen
und Entbl6Bungen auf der Biihne.**

Dabei reicht es nicht aus, die Bewegungslogik der komischen Fi-
guren als »restringiertes Codesystems der kinesischen Markierungen
durch eine exaltierte Gestik«?3 zu beschreiben; das Lachen des Publi-
kums entsteht vielmehr aus der komplizierten Wechselwirkung von
motorischer und energetischer Priasenz des ndrrischen Korpers (die
meist selbstreferentiellen Charakter hat), der symbolischen Triebhaf-
tigkeit dieses Korpers, erkennbar an Gebadrden, aber auch an stimmli-
chen und sprachlichen AuBerungen, und schlieBlich dem Lachen des
Publikums selbst, das den komischen Korper in der actio theatralisiert.
Dabei sind dieser Korper und seine Identitdt vollig instabil, er ist wie
geschaffen dafiir, sich in andere Personen zu verwandeln oder diese
nachzuahmen.

NARRENFIGUREN IN DER LITERATUR

Auch in literarischen Texten, die fliir den komischen Gruppenvortrag
oder aber auch fiir das individuelle Lesen bestimmt waren, lassen sich
Charakteristika und Funktionen des komischen Korpers ausmachen, die
sich betrachtlich von Bachtins Konzeption unterscheiden. Novellen,
fabliaux, Schwanke, Schwankromane und Fazetien benutzen die per-
formativen Potentiale des komischen Korpers, um die Imagination beim
Horen und Lesen zu unterstiitzen. So besitzen die Streiche bekannter
Narrenfiguren in der kurzen Erzdhlprosa des Spdtmittelalters (Gonnel-
la, Triboulet, Kahlenberger, Eulenspiegel usw.) ein korperbestimmtes
komisches Substrat, das visualisiert und imaginiert werden kann, um in
der Rezeption Lachen zu erzeugen. Bei der Re-Inszenierung vorgangi-

22. Vgl. Hans Rudolf Velten: »Narren im weltlichen Spiel in Deutschland und
in den Niederlanden (1400-1600)«, in: Angelika Lehmann-Benz/Ulrike Zellmann/Urban
Kiisters (Hg.): Schnittpunkte. Deutsch-Niederldndische Literaturbeziehungen im spéten
Mittelalter, (= Studien zur Geschichte und Kultur Nordwesteuropas; Bd. 5), Miinster:
Waxmann 2003, S. 331-352.

23. G. Lohr: Kérpertext, S. 76, Lohrs Versuch, den als sinnlos wahrgenomme-
nen korperlichen Gesten der komischen Figur eine semiotische Reflexionsebene im Sinne
einer marxistischen Produktionstheorie (Geste als materiale Reflexion, Korper der komi-
schen Figur als Ware) zuzuschreiben, ist problematisch und in der Forschung nicht auf-
genommen worden.

152

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OTTMAR ETTE: FUSS - TAILLE - AUGE

ger Performanz im Text muss die verloren gegangene Prasenz der Auf-
fithrungssituation, sowie die sinnliche Teilhabe der anwesenden Lach-
gemeinschaft kompensiert und in narrative Strukturen transferiert
oder >iibersetzt« werden. Dabei wird etwas virulent, was in der For-
schung als »mecchanismo della beffa« bezeichnet worden ist: die
sprachliche und stilistische Strukturierung eines szenisch-theatralen
Streiches in der Erzdhlnovelle.** In den Novellen Franco Sacchettis
etwa, die Possenreisser zu Protagonisten haben, kommt es zur dramati-
schen Re-Inszenierung des komischen Korpers, indem er an entschei-
denden Stellen des narrativen Verlaufs visualisiert und szenisch einge-
setzt wird und so an die performativen Wahrnehmungserfahrungen
des Lesers appelliert.?> Uber die Erzihlstruktur steuert der Text das
Lachen und setzt es kalkuliert ein, damit es fiir den semantischen Be-
deutungstransfer nutzbar wird, wenn sich an die Schadenfreude der
Lacher moralische Inhalte koppeln lassen. Voraussetzung dafiir ist al-
lerdings die Imagination komischer Korperlichkeit, die den kalkulier-
ten Einsatz von bedeutungstragenden Codes erst wirksam macht.

Hans Rudolf Velten

Full - Taille - Auge. Europdische

Korper/Geschichte(n) der schonen Frauen von Lima

Seit dem Beginn der »Entdeckungsgeschichte« der Neuen Welt scheint
es in der Vorstellungswelt der Europder eine besondere Beziehung
zwischen Amerika und den Fiilen seiner Bewohner zu geben. Als Be-
gleiter der ab 1519 von Magalhaes und Elcano unternommenen ersten
Weltumsegelung hatte Antonio Pigafetta in der fiir ihn charakteristi-
schen Mischung aus ethnographischem Blick und blickdichter abend-
landischer Mythenbricolage die Aufmerksamkeit auf jene korperlichen
Merkmale der Patagonier gelenkt, die fortan die Einbildungskraft der

24. Vgl. André Rochon (Hg.): Formes et significations de la »beffa< dans la
littérature italienne de la Renaissance, 2 Bde., Paris: Université de la Sorbonne nouvelle
1972-75.

25. Vgl. Hans Rudolf Velten: »Der Korper des Narren zwischen Performanz und
Textualitdt im Spatmittelalter. Am Beispiel der Figur des Gonnella bei Franco Sacchetti«,
in: Manfred Ebenbauer/Stephen Jaeger/Horst Wenzel (Hg.): Medidvistik und Kulturwis-
senschaften. Akten des X. Internationalen Germanistenkongresses Wien 2000 (=Jahrbuch
fiir Internationale Germanistik Bd. 57), Bern: Peter Lang 2003, S. 289-95.

153

- am 14.02.2026, 08:28:30.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

