
Der weite Weg zum Weltkongress:  
Die uigurische community in München 

Tomas Wilkoszewski 

In der deutschen Wochenzeitung „Die Zeit“ vom 14. 05. 2009 wurde in zwei Arti-
keln das Pro und Contra der Aufnahme uigurischer Guantanamo-Häftlinge in 
Deutschland erörtert.1 Schon in den Monaten zuvor waren die von der amerika-
nischen Regierung als ungefährlich eingestuften und sieben Jahre inhaftierten 
Uiguren in den deutschen Medien Gegenstand kontroverser Diskussionen.2 Viele 
Stimmen kamen aus München. Die Debatte wird nicht nur von der bayrischen 
Landesregierung, sondern auch von den dort lebenden UigurInnen, einer türk-
sprachigen Ethnie aus dem Nordwesten Chinas, aufmerksam verfolgt. Die baye-
rische Landeshauptstadt hat sich mit Unterstützung von Oberbürgermeister 
Christian Ude (Sozialdemokratische Partei Deutschland, SPD) zwar bereit erklärt, 
die Uiguren aufzunehmen, über die Aufnahme entscheiden jedoch die Innenmi-
nister der Länder in Abstimmung mit dem Innenminister des Bundes. Bundes-
innenminister Wolfgang Schäuble (Christlich Demokratische Union Deutsch-
lands, CDU) hat sich wie Bayerns Innenminister Joachim Herrmann (Christlich-
Soziale Union, CSU) aus sicherheitspolitischen Gründen gegen die Aufnahme 
der Uiguren ausgesprochen.3 Dass München die Stadt mit der größten uiguri-
schen community in Europa sei und die dort schon ansässigen UigurInnen den 
potenziellen Neuankömmlingen bei der Integration in Deutschland helfen könn-
ten, wie der Generalsekretär des Weltkongresses der Uiguren mir gegenüber in 
einem Gespräch betont hat, reicht für die Entscheidungsträger als Grund für eine 
Aufnahme gerade unter Berücksichtigung der diplomatischen Beziehungen 
Deutschlands zu China nicht aus.4 

Die Existenz einer uigurischen Gemeinschaft in München verwundert auf den 
ersten Blick. Politische Veränderungen in China seit 1949 haben UigurInnen in 
verschiedenen Migrationsbewegungen u. a. bis nach Deutschland geführt. Im 
Zuge ihrer mehrmaligen Migration spielt die Achse Türkei-Deutschland eine 
wichtige Rolle. Anhand der uigurischen Migrationsgeschichte lässt sich sehr gut 
ablesen, dass die Türkei nicht nur Entsendeland, sondern auch Aufnahmeland 
von MigrantInnen ist. Über ihr Staatsgebiet laufen viele internationale Migra- 

1  Siehe dazu: http://www.zeit.de/2009/21/Uiguren-Contra-lang und http://www.zeit.de/ 
2009/21/Uiguren-Pro. 

2  Siehe dazu z. B.: http://www.taz.de/nc/1/politik/deutschland/artikel1/muenchen-will-
uiguren-aufnehmen&src=PR; http://www.spiegel.de/politik/deutschland/0,1518,623799,00. 
html; htttp://www.sueddeutsche.de/politik/189/467760/text/. 

3  Siehe dazu: http://www.spiegel.de/politik/deutschland/0,1518,606055,00.html.  
4  Siehe dazu: http://www.sueddeutsche.de/politik/189/467760/text/. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 130 

tionsströme, verursacht durch politische Entwicklungen in den angrenzenden 
Staaten und Regionen (İçduygu 2008). Ihre besondere geographische Lage, ihre 
langjährige türken- und muslimenfreundliche Migrationspolitik sowie ihre teil-
weise sehr liberale Visapolitik machten die Türkei vor allen Dingen für türkspra-
chige und muslimische Bevölkerungsgruppen aus Zentralasien und dem Balkan 
zu einem attraktiven Einwanderungsland.5 Viele MigrantInnen, die zu unter-
schiedlichen Zeiten ihren Weg in die Türkei fanden, entschlossen sich aus politi-
schen und ökonomischen Gründen zu einer weiteren Migration. Auch unter den 
UigurInnen gab es viele, die ihre Zukunft außerhalb der Türkei sahen. Die ersten 
UigurInnen entschlossen sich nach einem Aufenthalt in der Türkei zur weiteren 
Migration nach Deutschland. 

Deutschland hat für die UigurInnen in vielerlei Hinsicht an Bedeutung ge-
wonnen: Rund 650 UigurInnen leben mittlerweile in Deutschland. Über ihre 
Verwandten haben UigurInnen eine emotionale Bindung zu Deutschland. Für 
politisch aktive Exil-UigurInnen (sowohl in der Türkei als auch in Deutschland) 
steigt die Bedeutung Deutschlands gerade im Hinblick auf ihre politische Lobby-
arbeit. Und nicht zuletzt hat Rebiya Kadeer, die Präsidentin des Weltkongresses 
der Uiguren, ihr Buch „Die Himmelsstürmerin“ zuerst auf Deutsch bei einem 
Verlag mit Sitz in München publiziert.6  

Anhand der persönlichen Migrationsgeschichten und der unterschiedlichen 
Lebenswelten einiger UigurInnen, soll die Entstehungsgeschichte der uigurischen 
community in Deutschland und ihre politischen Aktivitäten in diesem Aufsatz ex-
emplarisch dargestellt werden. Feldforschungen in der Türkei und Gespräche, die 
ich 2009 mit mehrheitlich männlichen Uiguren in Deutschland führen konnte, 
stellen die Basis meiner Ausführungen dar.7 

Xinjiang und Ostturkestan 

Der kurze Weg vom Münchner Hauptbahnhof zum Gebäude, in dem der Welt-
kongress der Uiguren seinen Sitz hat, führt vorbei am Taklamakan-Imbiss. Der 
Name des Imbisses gibt schon einen ersten Hinweis auf UigurInnen in München 
und liefert auch einen geographischen Anhaltspunkt zur Region, in der die Uigu-
rInnen leben. Die Taklamakan-Wüste liegt inmitten der Autonomen Uigurischen 
Region Xinjiang im äußersten Nordwesten der Volksrepublik China. Xinjiang 
grenzt an Russland, die Mongolei, Indien, Pakistan, Afghanistan, Tadschikistan, 

5  Zur internationalen Einwanderung in die Türkei siehe Pusch – Wilkoszewski (2008). 
6  Kadeer –  Cavelius (2007).  
7  Von 2005 bis 2009 habe ich in Istanbul und Kayseri umfangreiche Feldforschungen im 

Rahmen meiner Dissertation zu den ethnischen und politischen Identitäten der UigurIn-
nen in der Türkei durchgeführt. Im Zuge dessen konnte ich auch mit UigurInnen, die mitt-
lerweile in Deutschland leben, in der Türkei und in München narrative und biografische 
Interviews führen.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 131 

Kirgisistan und Kasachstan. Aus der politischen Perspektive heraus betrachtet ist 
dies keine ruhige Nachbarschaft. Die Autonomie in der offiziellen Bezeichnung 
besteht zwar formal, hat aber auf die Selbstbestimmung der UigurInnen kaum 
Auswirkungen. Der von den Exil-UigurInnen anstelle der offiziellen chinesischen 
Bezeichnung bevorzugte Name ist Ostturkestan.8 Für die meisten der von mir in-
terviewten UigurInnen stellt China eine Besatzungsmacht dar. 

Die Sichtweise der UigurInnen widerspricht der offiziellen chinesischen Histo-
riographie mit dem Ziel, ihren territorialen Anspruch auf Xinjiang als auto-
chthone Bevölkerung aus der Geschichte heraus zu formulieren.9 Die chinesische 
Geschichtsschreibung wiederum versucht über weit auseinander liegende Epo-
chen eine Kontinuität der chinesischen Präsenz in Xinjiang zu zeichnen, um dar-
aus ihre eigenen Machtansprüche zu legitimieren (Millward 2000: 121). 

1884 wurde Ostturkestan offiziell unter dem Namen Xinjiang10 in das chinesi-
sche Reich inkorporiert. Auch nach der Eingliederung war die Region durch politi-
sche Instabilität geprägt. Anfang des 20. Jahrhunderts wird die Region zum Spiel-
ball um politischen Einfluss. Russland (bzw. die Sowjetunion), England, China 
und lokale, um die Gunst der Großmächte ringende Warlords versuchten ihre 
Macht zu etablieren. 1933 kam es im Südwesten Xinjiangs zur Auflehnung gegen 
die chinesische Herrschaft, die schließlich in der Errichtung der nur kurz bestehen-
den Islamischen Republik Ostturkestan11 mündete. Von 1944 bis 1949 bestand mit 
sowjetischer Unterstützung die zweite Ostturkestanische Republik im Nordwesten. 
Mit einer weiteren, in diesem Fall bis dato andauernden Inkorporierung in die 
Volksrepublik China zerplatzte 1949 der Traum vieler ostturkestanischer Nationali-
sten von einem unabhängigen Ostturkestan. 1955 wurde Xinjiang offiziell zur Au-
tonomen Uigurischen Region Xinjiang (Millward 2007: 175–231).  

Die Bedeutung dieser sich in ihrer Ausrichtung und Anhängerschaft unter-
scheidenden Republiken für die Exil-UigurInnen wird bei einem Blick auf die 
Wände des Weltkongresses der Uiguren in München deutlich. Dort sieht man 
Bilder und Fotographien derer, die in den Augen der UigurInnen politische Per-
sönlichkeiten dieser Republiken darstellen, neben Bildern und Illustrationen zur 
uigurischen Kulturgeschichte. Durch die Erinnerung an eine Phase der politi-

                                                                                          
8  Turkestan beschreibt ein Gebiet, das geographisch vom Kaspischen Meer bis nach Nord-

westchina reicht und in der Mehrzahl von türksprachigen Gruppen bewohnt wird. Osttur-
kestan, oder auch Chinesisch-Turkestan, beschreibt jenen Teil Turkestans, der sich auf chi-
nesischem Staatsgebiet befindet. Westturkestan, früher auch Russisch-Turkestan genannt, 
umfasst die ehemals zur Sowjetunion gehörenden fünf Republiken Kasachstan, Usbeki-
stan, Kirgisistan, Tadschikistan und Turkmenistan.  

9  Zum uigurischen Nationalismus und zur politischen Identität der Exil-UigurInnen in der 
Türkei siehe Wilkoszewski (2008). 

10  Xinjiang bedeutet auf Deutsch „neue Grenzen, neue Gebiete“.  
11  Zur genauen Bezeichnung der Republik gibt es unterschiedliche Auffassungen und Debat-

ten auch unter den Uiguren. Für einige UigurInnen lautet die korrekte Bezeichnung 
„Ostturkestanische Republik“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 132 

schen Unabhängigkeit von Teilen Xinjiangs wird der Versuch unternommen, ein 
kollektives politisches Gedächtnis entstehen zu lassen. Dieser Diskurs innerhalb 
der uigurischen Diaspora vereinigt zwei Elemente. Zu erkennen ist zum einen 
ein kultureller Heimatbezug, der nicht aufgegeben werden soll, und zum anderen 
ein idealisierter Vergangenheitsbezug, der an eine ehemals bestehende Zeit der 
Unabhängigkeit erinnert. Dieser wird zur Legitimierung ihrer aktuellen politi-
scher Forderungen nach Selbstbestimmung bzw. Unabhängigkeit herangezogen. 

Bevölkerung 

Die offiziellen Zahlen für das Jahr 2000 weisen die Gesamtbevölkerung Xinjiangs 
mit 18,5 Millionen aus. Davon sind 7,49 Millionen oder 40,6% Han-Chinesen 
und 8,35 Millionen oder ca. 45% UigurInnen. Weitere Gruppen sind neben ande-
ren kleineren, Kasachen, Kirgisen und Hui (Millward 2007: 307). Betrachtet man 
jedoch nur die bloßen Zahlen ohne deren Entwicklung, so erhält man kein aussa-
gekräftiges Bild zu der sich verändernden Bevölkerungszusammensetzung. Ein von 
den UigurInnen kritisierter Punkt ist die offensive Sinisierungspolitik. Diese lässt 
sich anhand der vorliegenden Zahlen durchaus untermauern. Auch wenn die offi-
ziellen Zahlen mit Vorsicht zu genießen sind, so kann man sich durchaus ein Bild 
davon machen, wie sich der Anteil der Han-Chinesen durch die forcierte Migrati-
on von 1953 bis 1990 in Relation zu der ebenfalls wachsenden uigurischen Bevöl-
kerung massiv verändert hat. Anhand der Zahlen von Toops (2000) kann folgendes 
Bild gezeichnet werden:  

Tabelle 1: UigurInnen und Han-ChinesInnen in Xinjiang 

Ethnische Gruppe: 1953 1982 1990

UigurInnen 3.640.000 5.950.000 7.195.000

Han-ChinesInnn 299.000 5.287.000 5.696.000

Quelle: Toops 2000: 159. 

Die enorme Zunahme der Han-ChinesInnen, die nur wenige Jahre nach der In-
korporierung in die Volksrepublik China beginnt, ist augenscheinlich. Die Zuwan-
derung blieb zunächst auf den Norden, insbesondere auf die Haupststadt Urum- 
tschi beschränkt, hat aber mittlerweile jeden Winkel der Region erfasst. Die in den 
Interviews immer wiederkehrende Furcht einer kulturellen Assimilation durch eine 
starke Han-chinesische Einwanderung, kann durch diese Zahlen durchaus nach-
vollzogen werden. Die Angst, „in unserem eigenen Gebiet zu einer Minderheit zu 
werden“, wie ein junger Student formuliert, ist sicherlich nicht bloß als subjektive 
Wahrnehmung der UigurInnen zu deuten. Die Zunahme der Han-Bevölkerung 
nicht nur im industrialisierten Norden Xinjiangs, sondern auch im ländlichen, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 133 

mehrheitlich von UigurInnen bewohnten Süden, die Zerstörung ganzer uiguri-
scher Viertel und die Umstrukturierung historischer Stadtzentren (Millward 2007: 
308), wie in Kaschgar,12 zeigen, dass die Ängste vor einer kulturellen Assimilation 
zumindest im Hinblick auf eine gezielt gesteuerte Veränderung der Bevölkerungs-
struktur und auf die Reorganisation öffentlicher und privater Räume nicht ganz 
unberechtigt sind. 

Die Migration der Han-ChinesInnen, die zwar nicht mehr die hohen Raten 
der 50er Jahre aufweist, führt auch zu einem verstärkten Konkurrenzkampf auf 
den Arbeitsmärkten in den neuen urbanen und industrialiserten Zentren. Wie in 
den letzten Jahren in die Türkei eingewanderte UigurInnen bestätigen, werden 
FacharbeiterInnenstellen mit Han-ChinesInnen besetzt und ausgebildete Uigu-
rInnen finden immer schwerer Arbeit (Toops 2000: 168). Die Einwanderung auch 
in entlegene Gebiete des ländlichen Südens Xinjiangs wurde mit dem Ausbau 
des Straßen- und Eisenbahnnetzes vereinfacht. Nach der Öffnung Chinas in den 
80er Jahren und dem Zusammenbruch der Sowjetunion entstanden neue Märkte 
und Handelsmöglichkeiten in den an Xinjiang angrenzenden Regionen, von de-
nen nicht nur UigurInnen profitieren wollen. Die Restrukturierung der Region 
führte auch dazu, dass historische Städte wie Kaschgar oder Turfan ihre zentrale 
Stellung eingebüßt haben und die chinesisch dominierte Regionshauptstadt 
Urumtschi zum neuen Macht- und Wirtschaftszentrum Xinjiangs geworden ist 
(Toops 2000: 169). 

Ethnogenese der UigurInnen 

Zur Ethnogenese und Geschichte der ethnischen Gruppe, die als UigurInnen be-
zeichnet wird, gibt es unterschiedliche Ansichten. Prof. Sultan Mahmut Kaşgarlı, 
der 1982 aus China in die Türkei gekommen ist und bis zu seiner Emeritierung 
Professor an der Thrakien-Universität in Edirne war, schreibt in seinem Buch ei-
ne nahezu lückenlose uigurische Nationalgeschichte. Für ihn beginnt die Natio-
nalgeschichte im 8. Jahrhundert und ist untrennbar verknüpft mit der türkischen 
und islamischen Geschichte (Kaşgarlı 2004: 17–26). Die historische Beschäfti-
gung mit Identitäten ist aufgrund dynamischer Eigenschaften von Identitäten 
und unklaren Selbst- und Fremdzuschreibungen immer mit Schwierigkeiten ver-
bunden. Eine klare stichhaltige Rückführung der uigurischen Nation bis ins 8. 
Jahrhundert erscheint problematisch. James Millward schreibt: „One cannot 
structure a neat unilinear narrative of Uyghur history, but that does not mean no 
narrative is possible...“ (Millward 2007: 53). Ich teile seine Auffassung. Besonders 
wichtig erscheint mir dabei, die Funktion solcher Narrationen zu untersuchen. 
Die Bezugnahme auf klassische Themen eines nationalistischen Diskurses, wie 
der versuchte Nachweis des hohen Alters einer ethnischen Gruppe oder einer 
                                                                                          
12  Siehe dazu: http://www.nytimes.com/2009/05/28/world/asia/28kashgar.html?emc=eta1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 134 

Nation (im Fall der UigurInnen oftmals gleichgesetzt), hat die Funktion, eine 
möglichst weit zurückreichende Nationalgeschichte zu verfassen. Der Diskurs der 
UigurInnen unterscheidet sich damit nicht gravierend von anderen nationalisti-
schen Diskursen. 

In seinem Aufsatz beschreibt Dru Gladney (1990), welchen Bedeutungswandel 
ethnische Zuschreibungen durchlaufen können. Das Ethnonym Uigure wurde 
ihm zufolge, im Laufe der Jahrhunderte für zentralasiatische Schamanen, Mani-
chäer, Buddhisten und nestorianische Christen benutzt. Vom 10. bis zum 15. 
Jahrhundert wurden ausdrücklich Buddhisten und Nestorianer UigurInnen ge-
nannt, die nicht zum Islam konvertiert sind (Gladney 1990: 4). Die Formation 
der UigurInnen wurde von einer ganzen Reihe von ethnischen Gruppen, ver-
schiedenen Sprachen und Religionen beeinflusst. In diesen Prozessen spielte die 
im 17. Jahrhundert abgeschlossene Islamisierung Xinjiangs zweifelsohne eine un-
gemein wichtige Rolle. Der Islam ist über die letzten Jahrhunderte zu einem ganz 
zentralen Marker der Kultur und Identität der Bewohner dieser Region geworden 
und versieht sie mit einer ganzen Reihe von Gemeinsamkeiten und Traditionen, 
trotz der lokalen Unterschiede. Peter B. Golden stellt am Ende seiner Beschrei-
bung der komplexen Ethnogeschichte der UigurInnen fest, dass das Ethnonym 
Uigure von türkestanischen Intellektuellen nun zur Bezeichnung der muslimi-
schen Bevölkerung Xinjiangs 1921 auf einem Kongress in Taschkent revitalisiert 
worden ist und seit den 1940er Jahren weitere Verbreitung erfahren hat (Golden 
1992: 409). Aus den Ergebnissen meiner Feldforschungen bleibt festzuhalten, 
dass sich die Mehrheit der modernen UigurInnen als UigurInnen fühlen und 
auch so bezeichnet. Da Identitäten aber immer vielschichtig und kontextabhän-
gig sind, kann man sie auch als eine Positionierung betrachten (Hall 1994: 30). 
Während meiner Feldforschung in der Türkei traf ich auch auf ältere UigurInnen, 
die sich über einen regionalen Bezug als OstturkistanInnen und nicht in einer 
ethno-nationalen Kategorie als UigurInnen verstanden haben. Daneben konnte ich 
eine Art localism unter den UigurInnen in der Türkei beobachten. Um sich von Ui-
gurInnen aus anderen Städten abzugrenzen, beriefen sich einige UigurInnen bei 
ihrer Herkunft auf die Stadt, aus der sie stammten. Was sie jedoch alle eint ist die 
Religion. Der Islam dient nahezu ausnahmslos als übergeordnete Identität. 

Migrationsgeschichte 

Neben den schon angedeuteten uigurischen communitys in Deutschland und in 
der Türkei, befindet sich die größte Gemeinschaft außerhalb Chinas mit rund 
350.000 UigurInnen in Kasachsten. 47.000 UigurInnen leben in Kirgisistan und 
rund 37.000 in Usbekistan (Shichor 2003: 286). Die Gesamtzahl der UigurInnen 
in Europa ist im Vergleich zu den communities in Zentralasien sehr klein. Neben 
den schon erwähnten 650 UigurInnen in Deutschland, leben, den Angaben des 
Weltkongresses der Uiguren zufolge 350 in Belgien, 220 in Schweden, 40 in Eng-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 135 

land, 35 in der Schweiz, 30 in den Niederlanden und 10 in Norwegen. Nicht zu 
vernachlässigen, vor allen Dingen in ihrer politischen Arbeit sind die rund 1.300 
UigurInnen in den USA.  

Die mehrfache Migration der UigurInnen, die in den 1970er Jahren nach 
Deutschland gekommen sind, verlief über die Türkei. Die UigurInnen in Deutsch-
land, die den Weg für nachkommende UigurInnen geebnet haben und den Weg 
für die Guantanamo-Häftlinge frei von bürokratischen Hindernissen machen wol-
len, haben selbst höchst abenteuerliche Migrationsgeschichten voller Gefahren zu 
erzählen. 

Aus Xinjiang in die Türkei 

Die Migration von Ostturkestanern aus China in die Türkei lässt sich in unter-
schiedliche Phasen unterteilen. Diese Phasen unterscheiden sich nicht nur im Zeit-
punkt, sondern vor allem in der Form der Migration. So gab es Pilger, die gegen 
Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Pilgerfahrt nach Mekka über 
Istanbul absolvierten. Einige von ihnen sind in Istanbul geblieben. Andere wieder-
um kamen zur Schulbildung temporär in die Türkei. Im gleichen Zeitraum schick-
ten einige wenige Familien, die es sich leisten konnten, ihre Kinder zum Studieren 
nach Istanbul oder Ankara (Benson 1990: 182). Diese beiden Formen kann man 
als freiwillige Migration bezeichnen. Die zweite Phase jedoch, die 1949 mit dem 
Vordringen der Kommunisten nach Xinjiang beginnt, ist zweifelsohne eine er-
zwungene. 1949 flohen zwei Gruppen aus Xinjiang, die in der Mehrheit aus Kasa-
chen bestand, aus politischen Gründen auf gefährlichen Pfaden und unter größten 
Mühen über die Berge in Richtung Süden nach Ladakh im indischen Teil Kasch-
mirs. Die Angaben zur Größe der Gruppen schwanken von 798 Personen (Alpte-
kin 1990: 7) bis zu 2.000 Personen.13 Unter ihnen war auch Isa Yusuf Alptekin, der 
sich bis zu seinem Tode im Jahre 1995 unermüdlich und weltweit für die ostturke-
stanische Sache eingesetzt hat. Ihm ist es auch zu verdanken, dass es uigurische 
Gemeinschaften in der Türkei und somit auch indirekt in Deutschland gibt, ob-
wohl die Türkei bei der Suche nach einem Gastland nicht der Erstwunsch war, 
sondern hinter Saudi-Arabien und Ägypten sogar nur dritte Wahl. Bei den Überle-
gungen zu einem geeigneten Aufnahmeland spielte die religiöse Identität eine 
nicht unerhebliche Rolle (Wilkoszewski 2008: 223). Ein Teil dieser Gruppe wurde 
1953 als anzusiedelnde (iskânlı) MigrantInnen auf verschiedene Städte in der Tür-
kei verteilt, einige sind später als freiwillige MigrantInnen (serbest göçmen) in die 
Türkei gekommen (Shichor 2003: 287). Die UigurInnen dieser Gruppe leben in 

                                                                                          
13  Diese Zahlen sind mir auch in dieser Bandbreite in den Interviews immer wieder genannt 

worden. Ingvar Svanberg gibt die Zahl derer, die zwischen 1950 und 1958 aus Xinjiang in 
die Türkei gekommen sind mit 1.665 Personen, mehrheitlich Kasachen, an (Svanberg 
1989: 591). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 136 

Istanbul. Ein weitaus kleinerer Teil ist aus Indien nach Saudi-Arabien ausgewandert 
und einige wenige sind in Kaschmir geblieben.  

In den Jahren 1959 und 1960/61 gelang insgesamt rund 600 Ostturkestanern, 
hauptsächlich aus dem im südlichen Xinjiang gelegenen Yarkent, die mühsame 
Flucht nach Afghanistan. Vereinzelte Todesfälle und während der Auswanderung 
erlebte traumatische Ereignisse wurden in den Interviews zum Gegenstand der Er-
zählung. In Afghanistan verbrachten sie rund vier Jahre. 1965 wurden sie mit fi-
nanzieller Hilfe der Vereinten Nationen und im Rahmen des Niederlassungsgesetz 
der Türkei (İskân Yasası) aus Kabul nach Ankara ausgeflogen und als Gruppe in ei-
nem eigens für sie angelegten Viertel, bekannt als Türkistan mahallesi, im zentral-
anatolischen Kayseri angesiedelt.14 Eine kleinere Gruppe folgte 1967 (Göktürk 
2006: 133). Einige zogen, ob der besseren Arbeitsmöglichkeiten nach einigen Jah-
ren von Kayseri nach Istanbul. Beiden Gruppen war es als angesiedelte MigrantIn-
nen und Angehörigen eines sogenannten Türkvolkes relativ bald möglich, die tür-
kische Staatsbürgerschaft zu bekommen. 

Nach der Öffnung Chinas in den 1980er Jahren, war es einigen UigurInnen 
erstmals wieder erlaubt, mit den entsprechenden Dokumenten ins Ausland zu rei-
sen. Viele nutzten diese Möglichkeit dazu, legal, mit der entsprechenden Einla-
dung, ihre Verwandten in der Türkei zu besuchen. Nicht wenige kehrten von die-
sen Familienzusammenführungen nicht mehr nach China zurück. Andere wieder-
um machten sich als Flüchtlinge auf den Weg und erreichten, entweder über Zen-
tralasien, Russland und den Balkan, oder aber über Afghanistan, Pakistan und den 
Iran die Türkei. Es ist schwer, Angaben zu ihrer Anzahl zu machen, aber den 
Schätzungen der ostturkestanischen Stiftung in Istanbul nach, sollen es bis zum 
heutigen Zeitpunkt ca. 3.500 Personen gewesen sein. Insgesamt soll die Zahl der 
aus Xinjiang in die Türkei gekommen UigurInnen und ihren Kindern bis dato ca. 
7.000 betragen.15 Für junge uigurische StudentInnen ist die Türkei zum Studieren 
einerseits und als Sprungbrett in den Westen andererseits nach wie vor attraktiv. 

UigurInnen in Deutschland 

Ein ca. 80-jähriger Uigure in Istanbul machte, nachdem er mich fragte, woher ich 
komme, eine Bemerkung zu den ersten UigurInnen in Deutschland. Er fragte mich 
nach der Türkistan-Legion der Nationalsozialisten. Ich teilte ihm mit, was ich vage 
über die Pantürkismus-Politik Nazi-Deutschlands wusste. Er fragte mich daraufhin, 
ob ich wüsste, dass unter den Deserteuren aus Zentralasien auch Uiguren waren. 
Ich hakte nach und fragte ihn, ob es dafür Belege gebe und er antwortete, dass er es 

14  Für die UigurInnen in Kayseri nimmt Peter A. Andrews an, dass es sich um ca. 100 Famili-
en gehandelt hat (Andrews 1989: 78). 

15  Diese Angaben beziehen sich auf die Schätzungen des Generalsekretärs der Ostturkestani-
schen Stiftung in Istanbul. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 137 

nicht wisse. Es erscheint auf den ersten Blick abwegig, da den UigurInnen den vor-
liegenden Erkenntnissen nach seitens der SS kein besonderes Interesse zuteil ge-
worden ist (Cwilinski 2000: 163). Und die Möglichkeit, dass sie aus China als 
Kriegsgefangene oder aber Deserteure der Roten Armee in deutsche Kriegsgefan-
genschaft geraten sind, scheint minimal. Auf der anderen Seite gab es UigurInnen, 
die vor dem zweiten Weltkrieg in den Westen ausgewandert sind und in der So-
wjetunion lebten (Roberts 1998). Diese können dann, vielleicht nicht als UigurIn-
nen bezeichnet, am Krieg teilgenommen haben. Es ist zwar nicht belegt, aber die 
Möglichkeit, dass UigurInnen so vereinzelt ihren Weg nach Deutschland fanden, 
sollte hier nicht unbemerkt bleiben. Diese Behauptung hält sich unter einigen Ui-
gurInnen in der Türkei und stellt einen Versuch dar, einen Bezug zu Deutschland 
herzustellen.16 Einen belegbaren und aktuellen Bezug zu den UigurInnen in 
Deutschland stellt der Weltkongress der Uiguren in München dar. 

Im Tischflaggenständer steckt neben der Deutschland-Fahne die Gökbayrak, zu 
Deutsch Himmelsfahne, die Fahne Ostturkestans, die sich von der Türkischen 
nur durch ihren hellblauen Hintergrund unterscheidet. An den Wänden hängen 
Bilder und Photographien von Politikern, Revolutionären und andere Persön-
lichkeiten aus verschiedenen Epochen der Geschichte der UigurInnen. Auf der 
Tafel im Konferenzraum stehen neben uigurischen Sätzen, geschrieben in einem 
modifizierten arabischen Alphabet, deutsche Redewendungen. Deutsch für Uigu-
rInnen, aber auch, wie ich später erfahre, Uigurisch für die in Deutschland zur 
Welt gekommenen Kinder uigurischer Familien. Musikinstrumente und ein riesi-
ger Plasmabildschirm an der Wand zieren den hellen Raum.  

Eine junge uigurische Frau, die für ihre in Deutschland geborenen Kinder die 
deutsche Staatsangehörigkeit beantragen will, spricht mit einem jungen Uiguren, 
der seit vier Jahren in Deutschland ist. Das sind zwei der 268 offiziell anerkann-
ten uigurischen Asylbewerber aus München, von denen Hans-Peter Uhl von der 
CDU/CSU in seiner Rede zur Aufnahme der Gefangenen aus Guantanamo Bay 
am 30.01.2009 gesprochen hat.17 Zählt man zu den anerkannten Asylbewerbe-
rInnen, diejenigen dazu, deren Verfahren noch läuft, sowie jene, die einen türki-
schen Pass besitzen sowie diejenigen, die mittlerweile einen deutschen Pass besit-
zen, beläuft sich die Zahl der UigurInnen in Deutschland auf ca. 650 Personen.18 
Rund 550 UigurInnen leben in München. Daneben wohnen einzelne Familien 
in Hamburg, Hannover, Berlin, Duisburg, Nürnberg und Würzburg.  

                                                                                          
16  Jene UigurInnen beziehen sich auf den Widerstand gegen kommunistische Staaten und 

versuchen über einen gemeinsamen Feind, einen Bezug zu Nazi-Deutschland herzustellen. 
Es geht nicht um die Verherrlichung der Nazi-Zeit, sondern vielmehr darum, dass für poli-
tisch orientierte Uiguren der Kommunismus immer noch die größte Gefahr für ihre 
Selbstbestimmung darstellt. 

17 http://www.cducsu.de/Titel_Rede_Wir_sind_nicht_gut_beraten_die_Zahl_der_Gefaehrder_ 
in_Deutschland_mutwillig_zu_erhoehen/TabID__1/SubTabID__2/InhaltTypID__2/Inhalt
ID__12042/Inhalte.aspx. 

18  Diese Angabe stammt vom Weltkongress der Uiguren. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 138 

Erkin Alptekin, von Kaschgar nach Würzburg 

In Würzburg hat auch Erkin Alptekin, der älteste Sohn Isa Yusuf Alptekins seit 
1995 sein Zuhause. Aus Kaschgar, eines der historischen Zentren Xinjiangs, führ-
te ihn sein Weg über Urumtschi, Srinagar nach Istanbul und von dort nach 
München. Er lebt heute als Renter mit seiner deutschen Frau in Würzburg. Es ist 
nicht übertrieben zu sagen, dass Erkin Alptekin in die Fußstapfen seines Vaters 
getreten ist. Während Isa Yusuf Alptekin vorrangig in der islamischen Welt über 
Ostturkestan gesprochen hat (Alptekin 1974), ist es nicht zuletzt Erkin Alptekin 
zu verdanken, dass es Ostturkestan auf die politische Agenda in Europa geschafft 
hat. Der 1939 in Kaschgar geborene Erkin Alptekin war einer der ersten Uiguren, 
der nach Deutschland gekommen ist. Er gehörte zu der Gruppe von UigurInnen, 
die Xinjiang 1949 in Richtung Kaschmir verlassen haben. Im Juni 1954 kam er 
mit seiner Familie in die Türkei und lebte bis zu seiner Ausreise in Istanbul. 1957 
erhielt er die türkische Staatsangehörigkeit (Alptekin 1990: 23). 

Von 1961 bis 1970 arbeitete er bei Turkish Airlines in Istanbul, Frankfurt und 
Wien. Eine Einladung von Radio Free Europe/Radio Liberty (RFE/RL), wo er von 
1971 bis 1995, bis zum Umzug des Hauptsitzes von München nach Prag gearbei-
tet hat, ermöglichte seine erneute Einreise nach Deutschland.19 Zum Zeitpunkt 
seiner Ankunft in München gab es fünf oder sechs Familien, die vor ihm als 
GastarbeiterInnen im Rahmen des Anwerbeabkommens zwischen der Bundesre-
publik Deutschland und der Republik Türkei eingereist sind.20 Radio Free Europe 
and Radio Liberty  waren mit US-amerikanischen Geldern finanzierte Radiosender, 
die für HörerInnen in den ehemals kommunistisch regierten Ländern konzipiert 
waren. Den Menschen in kommunistischen Ländern sollte auf diese Art und Wei-
se der Zugang zu pro-westlicher Propaganda ermöglicht werden. Auch heute noch 
sendet RFE/RL in 28 Sprachen.21 Bis 1979 leitete Erkin Alptekin als Programm-
spezialist die Redaktion für Nachrichten auf Uigurisch. Die Verbindung zu 
RFE/RL wurde durch in München beim gleichen Sender tätige UsbekInnen her-
gestellt. Die uigurische Redaktion war nicht zuletzt aufgrund der sprachlichen 
Nähe Teil der usbekischen Abteilung. 1979 wurde die Ausstrahlung von Sendun-
gen auf Uigurisch eingestellt. Für Erkin Alptekin, den ersten Präsidenten des 

19  Die Informationen zu RFE/RL, die politischen Hintergründe, sowie die Angaben zu sei-
ner Biographie stammen, soweit nicht anders angegeben, aus längeren Mail-Korrespon- 
denzen mit ihm. 

20  Eine Familie, die über Indien in die Türkei gekommen ist, soll schon kurz nach Inkrafttre-
ten des Abkommens als GastarbeiterInnen nach Norddeutschland gekommen sein. Es war 
mir jedoch nicht möglich, diese Familie ausfindig zu machen oder aber mehr über sie in 
Erfahrung zu bringen. Zudem war die Rede von einem Studenten auch aus der Gruppe der 
UigurInnen, die 1953 in die Türkei gekommen sind, der in den 60er Jahren zum Studieren 
nach Deutschland gekommen ist. Auch hier konnte ich keine weiteren Informationen fin-
den. 

21  http://www.rferl.org/info/about/176.html. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 139 

Weltkongresses der Uiguren und den ehemaligen Präsidenten des Ostturkestani-
schen Nationalkongresses (ebenfalls mit Sitz in München), lag der Grund der 
Schließung in den amerikanisch-chinesischen Beziehungen, die sich mit dem Be-
such Deng Xiaopings in Amerika 1979 langsam wandelten. Im Rahmen von di-
plomatischen Verhandlungen wurde zwischen den USA und der Volksrepublik 
China ein strategisches Abkommen gegen die Sowjetunion, die zu diesem Zeit-
punk in Afghanistan einmarschiert ist, geschlossen. Dieser, so Alptekin, „vorüber-
gehenden Freundschaft wurde das gegen China propagierende uigurische Radio-
programm geopfert.” Erkin Alptekin blieb dem Sender jedoch als Korrespondent 
und in beratender Funktion zu wissenschaftlichen und politischen Fragen erhal-
ten. Seine Fähigkeiten, politische Lobbyarbeit zu leisten waren ihm im als Mit-
glied der Alptekin-Familie in die Wiege gelegt. 1991 gründete er in München die 
Ossturkestanische Gemeinschaft in Europa. Damit gab es neben den Vereinen, 
Stiftungen und Organistaionen in der Türkei erstmals einen Zusammenschluss 
von politisch aktiven UigurInnen in Deutschland.22 1991 gehörte er in Den Haag 
zu den Unterzeichnern der Gründungsurkunde der Unrepresented Nations and Peo-
ples Organization (UNPO). Ohne seine Tätigkeiten, wäre der Grundstein für uigu-
rische communitys in Europa entweder gar nicht oder aber viel später gelegt wor-
den. Ebenso wäre eine Dachorganisation aller UigurInnen ohne seine politische 
Arbeit nur schwer vorstellbar gewesen. Allein aufgrund der Tatsache, dass er Isa 
Yusuf Alptekins Sohn ist, konnte er sich bereits des Respekts und der Unterstüt-
zung vieler UigurInnen sicher sein. 

„Uygur Markt“ in München 

Im Norden Münchens hatte ich Gelegenheit mit einem Uiguren zu sprechen, der 
von 1999 bis 2004 Präsident des Ostturkestanischen Nationalkongresses war.23 
Das Geschäft, das er unterhält, war leicht zu finden. Schon von weitem kann man 
in Anlehnung an seine ethnische Zugehörigkeit das Schild mit der Aufschrift 
„Uygur Markt“ sehen. Mit den Kindern der türkischen Familien, die in seinem 
Laden stöbern und mitunter auch Kleinigkeiten kaufen, spricht er Türkisch. Auch 
er beherrscht das Türkei-Türkische, auch er ist über die Türkei nach Deutschland 
gekommen. Sein Geburtsjahr verrät er nicht, sagt aber, dass er bei der Flucht nach 
Afghanistan 1961 zwölf Jahre alt war. Er wurde somit in dem Jahr der ersten grö-
ßeren Fluchtbewegung von UigurInnen aus Xinjiang geboren. Sein Vater hatte die 
Entscheidung zur Flucht aus politischen Gründen getroffen, somit ging es für die 
achtköpfige Familie über mehrere beschwerliche Wochen nach Afghanistan. 1967, 
nach insgesamt sechs Jahren in Faisabad, Bagram und Kabul kam die Familie 

                                                                                          
22  Für eine aktuelle Übersicht der ostturkestanisch-uigurischen Organisation, Vereinen, Stif-

tungen etc. siehe: http://www.uyghurcongress.org/En/AboutWUC.asp?mid=1095738888. 
23  Basierend auf meinen Aufzeichnungen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 140 

nach Kayseri in die Türkei. Dort bekam er sehr bald einen Job in einer Textilfa-
brik. 1970 oder 1971 ging einer seiner Cousins aus Kayseri als Arbeitsmigrant 
nach Deutschland. Das war seine erste indirekte Berührung mit Deutschland. Er 
erfährt von der uigurischen Radiosendung und weiß, dass UigurInnen, wie Erkin 
Alptekin, dessen Vater ihm bekannt ist, weil er sich bei deren Migration aus Af-
ghanistan vehement für deren Aufnahme in der Türkei eingesetzt hat, schon in 
München sind und dort arbeiten. 1975 bekommt er das Angebot als Redakteur 
bei Radio Liberty mitzuarbeiten, er zögert keinen Augenblick, sagt zu und fliegt 
noch 1975 nach Deutschland. Dort lernt er Erkin Alptekin erstmals persönlich 
kennen und besucht auch die Familie seines Cousins. 1976 holt er seine Frau, eine 
Uigurin aus der Türkei, nach. Zweien seiner Brüder ermöglicht er ab 1978 das 
Studium in München. Einer der beiden arbeitet nun im Sozialreferat der Stadt 
München und ist Vizepräsident des Weltkongresses der UigurInnen. Dem ehema-
ligen Präsidenten des Ostturkestanischen Nationalkongresses ist es aufgrund sei-
ner politischen Vergangenheit zurzeit nicht möglich, nach China zu reisen. Seine 
vier Kinder zeigen, wie beiläufig von ihm erwähnt, nicht unbedingt das von ihm 
erhoffte Interesse am „Vaterland”. Sie sprechen zwar neben Deutsch, Englisch und 
Türkei-Türkisch auch ein wenig Uigurisch, das führte aber nicht unbedingt 
zwangsläufig zu politischen Aktivitäten für Ostturkestan. 

Uigurische Arbeitsmigration aus der Türkei 

Neben den politisch aktiven UigurInnen, die bei RFE/RL gearbeitet haben und 
eine politische „Migration für die Ostturkestanische Sache” vollzogen haben, gab 
es die uigurischen GastarbeiterInnen aus der Türkei. Diese sind im Rahmen des 
Anwerbeabkommens in den 1970er Jahren aus Kayseri nach Deutschland ge-
kommen. Ihre Zahl ist nicht genau bekannt, aber aus Kayseri waren es nicht 
mehr als fünf oder sechs Familien, ca. 20 bis 25 Personen.24 Das Wort Gastarbei-
terIn, für die UigurInnen eher pejorativ besetzt, fällt in keinem der Interviews 
mit denen, die sich, wie sie ausdrücklich formulieren, „für eine bessere wirtschaft-
liche Perspektive in Deutschland” entschieden haben. Ein Fall dieser Arbeitsmi-
gration ist der einer Frau, die 1970 zunächst alleine nach Deutschland gekommen 
ist und ihren Ehemann und ihre Kinder erst ein Jahr später nachgeholt hat. All-
gemein sei dieser Migrationsgeschichte jedoch vorausgeschickt, dass diese Migra-
tionsgeschichte für Uigurinnen eher ungewöhnlich ist, weil Frauen in der Regel 
sehr stark in die traditionellen Rollen eingebunden sind und oft nur wenig Kon-
takte außerhalb vertrauter und/oder familiärer Netzwerke pflegen.25  

24  Die Schätzungen basieren auf den Angaben meiner Interviewpartner.  
25  Ich hatte 2008 bei meinem zweiten, fast fünfwöchigen Feldforschungsaufenthalt in Kayseri 

mitunter kleinere Schwierigkeiten, Interviews mit Frauen zu führen. Hatten wir dann ein 
Interview arrangiert, blieb in vielen Fällen ein männliches Mitglied der Familie während 
der gesamten Dauer des Interviews mit im Raum. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 141 

Die Familie meiner Interviewpartnerin stammt aus Guldscha, aus dem Norden 
Xijiangs. 1961 flieht sie mit ihrer Familie nach Afghanistan. Ihr Vater, der Händler 
in dieser Region war, war mit den Händlerrouten vertraut. Seine Kenntnisse er-
leichterten die Migration zumindest ein wenig. Nach ihrer Ankunft in Afghanistan 
arbeitete sie in Kabul und Dschalalabad als Krankenschwester. Das erste ihrer Kin-
der wird in Afghanistan geboren. Als sie aus Guldscha weggingen, wollte sie eigent-
lich nach Amerika. Nach ihrer Ankunft in Kayseri ging sie mit ihrer Familie recht 
bald nach Istanbul. Das türkestanische Viertel in Kayseri war ihr zu eng. „Wir aus 
Guldscha im Norden sind moderner”, sagte sie und grenzt sich, auch wenn sie es 
nicht direkt sagt, von UigurInnen aus Yarkent ab. Sie bewirbt sich bei der Anwer-
bestelle und durchläuft alle notwendigen Tests. 1970 kommt sie allein nach 
Deutschland und arbeitet bei Siemens in der Qualitätskontrolle. In der uigurischen 
Gemeinschaft hat ihr das nicht nur positive Rückmeldungen gebracht. Ihr Mann 
kam 1971 erst als Tourist, dann endgültig 1972 als Arbeiter mit den Kindern nach. 
Er fand später Arbeit  bei MTU, woraufhin die Familie in einer von der Gewerk-
schaft bereitgestellten Wohnung untergebracht wurde. Zwei Mal in der Woche liest 
sie die uigurischen Nachrichten bei Radio Free Asia, weil sie eine der wenigen Frau-
en ist, die in Deutschland arbeiten. Politisch ist sie, abgesehen von der Arbeit beim 
Sender, nicht aktiv. Sie ist einer der wenigen UigurInnen, die nach China einreisen 
(können). 1982 war sie das erste Mal nach ihrer Flucht wieder dort. Sie bleibt dann 
meist in Guldscha und Urumtschi, wo die Familie Immobilien besitzt. Sie will den 
Kontakt zur Heimat nicht verlieren, ihre Söhne wurden mit uigurischen Frauen 
aus „der Heimat” verheiratet. Eine Uigurin aus der Türkei kam für sie nicht in Fra-
ge. Diese seinen keine echten Uigurinnen. „Unsere Kinder, die in Afghanistan, in 
der Türkei und in Deutschland geboren sind, sollen wenigstens über ihre Ehefrau-
en und -männer die wahre uigurische Kultur kennen lernen und leben,” meint sie 
in diesem Zusammenhang. Seitdem sie Rentnerin ist, geht es alle sechs Monate 
mit ihrem Mann über die Route München-Istanbul-Baku-Urumtschi nach Xinji-
ang und zurück. 

Die Gesamtzahl derer, die bis in die 1990er Jahre zum Arbeiten oder im Zuge 
von Familienzusammenführungen nach Deutschland gekommen sind, beläuft 
sich auf ca. 120 UigurInnen. Nach der Öffnung Chinas, dem Zusammenbruch 
der Sowjetunion und diversen Aufständen in Xinjiang, kamen „Anfang der 
1990er Jahre alle paar Monate ein paar UigurInnen nach Deutschland.”26  

Uigurische Migration nach Deutschland ab 1990 

Die ab den 1990er Jahren nach Deutschland gekommen UigurInnen, haben ein 
anderes Xinjiang zurückgelassen. Die in den 1980er Jahren beginnende politische 
Liberalisierung in China, der Zusammenbruch der Sowjetunion und die Unab-
                                                                                          
26  Die Angaben stammen vom Weltkongresses der Uiguren in München. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 142 

hängigkeit der fünf neuen Staaten in Zentralasien, haben den Hoffnungen der Ui-
gurInnen auf ein selbstbestimmtes oder gar unabhängiges Ostturkestan neue Nah-
rung gegeben. Die Migrationshintergründe und persönlichen Lebenswelten sind 
durch eine ganze Reihe von politischen Vorfällen geprägt, die sie bewusst als junge 
Menschen an den Universitäten oder bei der Arbeitsstelle miterlebt haben. In eini-
gen Fällen waren sie auch Teil von Bewegungen, die sich beispielsweise für demo-
kratische Wahlen, gegen die in Xinjiang durchgeführten Atomtests und gegen die 
eingeführten Geburtenraten für Minderheiten richteten.27 Es kam in Xinjiang zu 
einer ganzen Reihe gewaltsamer Vorfälle (Millward 2007: 324–334). Auf die Frage, 
woher sie von der Existenz einer uigurischen community in der Türkei oder in 
Deutschland wussten, antworteten viele, dass sie Verwandte haben oder aber Leute 
kennen, die wiederum Verwandte in der Türkei oder Deutschland haben. Durch 
das Internet haben sie die politischen Entwicklungen in Europa verfolgen können 
und somit auch von den UigurInnen und deren politischen Organisationen in 
München erfahren. 

Ein aus Aksu stammender Uigure, der sich gegen die Diskriminierung von Ui-
gurInnen an der Universität von Urumtschi stark gemacht hat, wurde von der 
Universität verwiesen. Seinen Aussagen nach gibt es eine Zwei-Klassen-Gesell- 
schaft, in der die Chinesen immer bevorzugt werden. Nach seinem Verweis wurden 
ihm auch alle anderen Arbeiten seitens der Behörden soweit erschwert, dass er nur 
noch die Möglichkeit sah, Xinjiang zu verlassen. 1994 floh er mit gefälschten Pa-
pieren von Peking aus über Russland und Polen in die Türkei. Er wusste schon vor 
der Ausreise von den UigurInnen in der Türkei und schlug sich nach Ankara 
durch, um sich der dortigen Jugendorganisation anzuschließen. Aufgrund der sich 
ändernden Einbürgerungsbestimmungen der Türkei, war es für ihn nicht möglich, 
die türkische Staatsangehörigkeit zu bekommen. Sein unsicherer Status in der Tür-
kei führt zu der Entscheidung, über Kasachstan seinen Weg nach Deutschland zu 
suchen. 1997 erreicht er München. 

Über Zentralasien direkt nach Deutschland gekommene junge UigurInnen be-
richten, dass es bis 2003 relativ leicht war, mit gefälschten Papieren über Zentral-
asien nach Deutschland zu kommen. Rund 400 bis 500 US-Dollar soll ein ge-
fälschter kasachischer oder usbekischer Pass auf den Schwarzmärkten in Almaty 
und Taschkent gekostet haben. Seit 2001 jedoch ergeben sich zudem immer 
mehr Schwierigkeiten bei der Anerkennung der Flüchtlinge seitens der deutschen 
Behörden. Andere Länder, wie Norwegen und Holland arbeiten angeblich 
schneller, so dass die Anträge in der Regel innerhalb von sechs Monaten zumeist 

27  1988 wurde offiziell eine Geburtenrate eingeführt. Uigurinnen in der Stadt durften zwei 
Kinder und Uigurinnen in den ländlichen Gegenden drei Kinder haben (Millward 2007: 
327). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 143 

positiv abgewickelt werden.28 Familienzusammenführungen in der Türkei aber 
auch in Deutschland kommen kaum noch zustande, weil es auch mit Schmier-
geldern zurzeit nicht möglich sein soll, einen chinesischen Pass zu bekommen, 
der die Ausreise überhaupt ermöglicht. Außerdem soll es kaum noch Asylbewer-
ber geben, die nach Deutschland kommen wollen. Die Abschiebung von zwei 
Uiguren in den letzten Jahren hat zu weiteren Unsicherheiten geführt.29  

Wenn die jungen UigurInnen über ihr Leben in China sprechen, so werden 
die staatliche Diskriminierung und Gewalt gegen UigurInnen thematisiert. Ein 
Uigure, Mitte dreißig fasste die Situation wie folgt zusammen: 

„Obwohl wir auch Chinesisch sprechen, haben wir kaum Aussichten auf gute Jobs. Der 
Weg zu den Universitäten wird uns teilweise versperrt, wir werden permanent diskrimi-
niert. Wir sollen assimiliert werden, aber auch sinisierte UigurInnen haben nicht die 
gleichen Chancen wie Chinesen. Auch in unsere Privatangelegenheiten mischen sich die 
Chinesen ein, wir dürfen unsere Religion nicht so ausüben, wie wir das wollen. Unsere 
Ressourcen kommen den Uiguren nicht zugute, sondern werden für den wirtschaftli-
chen Aufschwung der Städte im Osten Chinas benutzt. Und wenn wir unsere Unzufrie-
denheit äußern oder mehr Rechte fordern, werden wir bestenfalls von der Universität 
geworfen und verlieren unsere Arbeit. Dann haben wir jegliche Chance auf ein normales 
Leben verloren. Oft werden Leute geschlagen und gefoltert oder verschwinden auf lange 
Zeit in den Umerziehungslagern.“ 

Wenn die Rede auf die Zukunft der UigurInnen kommt, fällt häufig der Name 
Rebiya Kadeer, die Präsidentin des Weltkongresses der Uiguren. Auf ihr ruhen 
die Hoffnungen vieler jungen UigurInnen. Ihre Ausstrahlung scheint ihre Wir-
kung nicht zu verfehlen. Ein Uigure, Anfang zwanzig, der zum Studieren nach 
München gekommen ist, schildert, welche Rolle Rebiya Kadeer bei seiner Ent-
scheidung, in Deutschland zu bleiben, gespielt hat. Eigentlich wollte er seine 
Jobaussichten durch ein Studium in Deutschland verbessern, aber ein Treffen mit 
ihr hat ihn „emotional so stark beeindruckt”, dass er sein Studium der politi-
schen Arbeit für die ostturkestanische Sache geopfert hat.  

Der Weltkongress der Uiguren 

Die sozio-politischen Rahmenbedingungen sind bei der Herausbildung von poli-
tischen Identitäten genauso von Bedeutung wie gruppeninterne Diskussionen. 
Das politische Klima der Gastgesellschaft übt Einfluss auf die politischen Diskus-
sionen und Wahrnehmungen aus. Im Vergleich von den UigurInnen in der Tür-

                                                                                          
28  Dies hat sich auch bis zu den in der Türkei studierenden UigurInnen rumgesprochen. Hol-

land und Norwegen sind neben Deutschland und den Vereinigten Staaten von Amerika 
die genannten Wunschländer vieler UigurInnen, die die Türkei verlassen wollen. 

29  Im Weltkongress in München wurde mir mitgeteilt, dass die beiden Ausweisungen nur da-
durch vollzogen werden konnten, weil Einspruchfristen nicht eingehalten worden sind. 
Sonst wären die Abschiebungen, den Angaben des Weltkongresses der Uiguren nach, nicht 
durchsetzbar gewesen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 144 

kei zu den UigurInnen in Deutschland fallen Unterschiede auf. Die jungen Uigu-
rInnen des Weltkongresses in München bezeichnen sich als UigurInnen in der 
Diaspora. Während meiner Feldforschungen in der Türkei, in Gesprächen zur Si-
tuation der uigurischen Diaspora, wurde mir in verschiedenen Situationen zu 
verstehen gegeben, dass sich die UigurInnen in der Türkei nicht als Diaspora ver-
stehen, den Begriff Diaspora sogar ablehnen. Auf meine Nachfrage hin, wurde 
mir erklärt, dass der Begriff Diaspora in der Türkei in bestimmten Kreisen nur in 
Verbindung mit der armenischen Diaspora gebraucht wird. In einen solchen, für 
sie pejorativen Zusammenhang wollten einige UigurInnen nicht gestellt werden. 
Außerdem sei die uigurische Kultur der türkischen so nah, dass wir uns nicht 
fremd gefühlt haben oder fremd fühlen.30 In München erhielt ich auf meine 
Nachfrage nach Diaspora die Antwort, dass die UigurInnen als kleine Gruppe ih-
re Kultur und ihre Geschichte im Gastland pflegen müssen. Obwohl sie nur sehr 
wenige seien, sei es ganz wichtig den Bezug zur Heimat nicht zu verlieren. Sie 
müssen zusammenhalten, sonst würde sie „schmelzen“ und hätten „keine Stim-
me mehr.“ Es müsse seitens der UigurInnen aus dem Exil immer der Versuch un-
ternommen werden, auf die politischen Vorgänge in Xinjiang Einfluss zu neh-
men. Zudem vermisst er Ostturkestan und schließlich möchte doch jeder einmal 
in seine Heimat zurückkehren. Mit den aufgeführten Punkten hat mein Ge-
sprächspartner die zentralen Elemente einer Begriffsbestimmung der Diaspora 
aufgezählt (Safran 1991: 83–4). 

Ein weiterer Punkt ist die Diskussion innerhalb der UigurInnen. Auch wenn es 
nie direkt formuliert worden ist, so kam Kritik an den Vereinigungen, Stiftungen 
und Vereinen in der Türkei stets deutlich heraus. In den Aussagen, dass sich die 
Exil-UigurInnen nicht vereinigen und auf eine politische Linie einigen können, 
schwang immer Kritik an der Türkeizentriertheit der uigurischen Exilorganisatio-
nen mit. Die pantürkistisch angehauchte Politik der uigurischen Gruppen in der 
Türkei gilt vielen in Deutschland politisch Aktiven als obsolet. Kritik an der Re-
publik Türkei und ihrer Politik wird auch laut. „Obwohl wir doch Brüder sind, 
lässt uns die Türkei im Stich, ganz im Gegenteil sie machen sogar noch Geschäf-
te mit China. Sie lassen unsere Funktionäre nicht mal mehr in die Türkei einrei-
sen.“ Bis in die 1990er Jahre war es für die UigurInnen in der Türkei aufgrund ih-
rer türkischen Herkunft relativ leicht, einen türkischen Pass zu bekommen. Dass 
dies seit geraumer Zeit nun nicht mehr möglich ist, führen sie auf die türkisch-
chinesischen Beziehungen zurück. Ihrer Ansicht nach führte Druck der chinesi-
schen Regierung dazu, dass die Türkei den UigurInnen Schwierigkeiten macht. 

Die Kritik bezieht sich aber nicht nur auf die offizielle Haltung der Republik 
Türkei. Auch kleinere Grabenkämpfe, Richtungskämpfe und persönliche Animo-

30  Solchen, eher politisch und ideologisch gefärbten Aussagen stehen gefühlte und auch im-
mer wieder formulierte Ablehnungen von UigurInnen gegenüber, die mir sagten, dass „die 
lokale Bevölkerung uns nie so recht akzeptiert hat.“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 145 

sitäten innerhalb der UigurInnen sollen durch die Vereinigung aller uigurischen 
Gruppen unter dem Dach des Weltkongresses durch gemeinsame Diskussionen 
und Überlegungen reduziert werden. Es scheint, dass die Türkei ihre Rolle als 
Hauptsitz der Exil-UigurInnen mittlerweile verloren hat. Nicht zuletzt dadurch, 
dass der Weltkongress der Uiguren am 16. 04. 2004 in München ins Leben geru-
fen worden ist. Er ist aus dem Zusammenschluss des Ostturkestanischen Natio-
nalkongresses mit der Welt-Jugendorganisation der Uiguren entstanden. Als Sitz 
ist des Weltkongresses der Uiguren ist bewusst München gewählt worden. Die 
verschiedenen Gruppen der UigurInnen, unter ihnen insbesondere die UigurIn-
nen der Türkei, sollten in Deutschland vereinigt werden. 

Dass Diaspora-Gruppen, auch wenn sie nur mehrere hundert Personen umfas-
sen, nicht immer homogen sind, ist nicht weiter ungewöhnlich. Auch wenn es 
nicht direkt thematisiert worden ist, so konnte ich in den Interviews feststellen, 
dass es auch innerhalb der UigurInnen in Deutschland verschiedene Richtungen 
gibt, was die Ausrichtung und Arbeit der Vereine angeht. An einer Stelle bemerk-
te ein Uigure, dass die Führungsschicht des Ostturkestanischen Nationalkongres-
ses in München fast nur aus Personen aus Guldscha31 besteht und man somit 
von einem Monopol reden könne. Es scheint, dass bei der politischen Arbeit 
auch die regionale Herkunft wichtig ist. Auch wenn dieser Zustand nicht direkt 
kritisiert worden ist, so fielen einige Male Aussagen wie jene, dass „die aus dem 
Norden [Guldscha] ja sowieso immer schon eigenartig und unter sich waren.“ 

Die Mitglieder betonen, dass sich der Weltkongress bei der Ostturkestan-Frage 
um eine friedliche Lösung der Probleme bemüht und jede Form von Totalitaris-
mus, religiöser Intoleranz und Terrorismus ablehnt. Das Hauptziel besteht in der 
Gewährung von Demokratie, Menschenrechten und Religionsfreiheit. Die politi-
sche Selbstbestimmung der UigurInnen ist das erklärte langfristige Ziel. Sie be-
trachten sich als einzig legitimierte Organisation, die die Belange der UigurInnen 
in der Welt vertritt. Es ist eine demokratisch aufgebaute Organisation, deren 
Mitglieder alle zwei Jahre gewählt werden. 

Auffällig ist, dass der Weltkongress darum bemüht ist, uigurischen Delegatio-
nen bzw. UigurInnen aus aller Welt bei der Verteilung der Positionen gerecht zu 
werden. Der Ehrenpräsident ist ein Uigure aus der Türkei, die Präsidentin, die im 
Mai 2009 wiedergewählte Rebiya Kadeer, eine Uigurin aus Amerika. Weitere Po-
sitionen sind an UigurInnen vergeben worden, die den Delegationen aus den 
zentralasiatischen Republiken angehören.32 

 
 

                                                                                          
31  Dies ist nicht der Fall bei den Vereinen und Stiftungen in der Türkei; dort sitzen in der 

Führungsschicht hauptsächlich Uiguren aus Yarkent. 
32  http://www.uyghurcongress.org/En/AboutWUC.asp?mid=1095738888. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 146 

Rebiya Kadeer 

Rebiya Kadeer wurde im November 2006 in München als Nachfolgerin Erkin 
Alptekins in das Amt der Präsidentin gewählt. Seit 1995, nach dem Tod Isa Yusuf 
Alptekins, beherrschte die Frage nach einem leader die Diskussion unter den Ui-
gurInnen in der Türkei. Auf die Position Isa Yusuf Alptekins rückte nach seinem 
Tod niemand nach, der auch von allen akzeptiert wurde. Für eine lange Zeit war 
dieser Mangel in ideeller Hinsicht immer wieder Gegenstand von hitzigen De-
batten. Unter anderem mit der Hilfe von Erkin Alptekin wurde Rebiya Kadeer in 
diese Position gewählt. Er hat sich damit zum einen gegen Widerstände aus den 
eigenen Reihen (gerade auch aus der Türkei) durchgesetzt und diese Lücke mit 
einer Person besetzen können, die politisch gut vernetzt ist, durch ihre weltweite 
Lobbyarbeit durchaus Einfluss hat und in ihren Forderungen auf seiner politi-
schen Linie ist.33 

Ihre Akzeptanz ist aber nicht unumstritten. Kritik wird aus der Türkei laut, wo 
sie einige Stimmen als Marionette der USA bezeichnen. Es reiche nicht aus, sich 
mit Prominenten der amerikanischen Politszene fotografieren zu lassen. Auch 
wenn es, wie ein uigurischer Künstler in Istanbul etwas sarkastisch formulierte, 
„scheinbar uigurische Tradition ist, sich mit einflussreichen Politikern fotografieren 
zu lassen.“34 Damit helfe sie nicht der uigurischen Sache, sondern schmeichle nur 
ihrem Ego. Kritiker werfen ihr Größenwahn vor. Ein Vorwurf, den ich hier nicht 
überprüfen kann, aber in ihrem Buch heißt es nicht ganz unbescheiden: „„Ich will 
die Mutter der Uiguren sein“, habe ich mir vorgenommen, „die Medizin für ihre 
Leiden, das Tuch, um ihre Tränen zu trocknen, und der Umhang, um sie vor Re-
gen zu schützen“ (Kadeer – Cavelius 2007: 18). 

Für den Weltkongress soll sie aufgrund ihrer persönlichen Erfahrungen in 
China, wo sie einen enormen sozialen Aufstieg erlebt hat, aber auch jahrelang in 
Gefängnissen inhaftiert war, die neue Galionsfigur der UigurInnen werden. Für 
viele gilt sie durchaus als authentisch. Ihr Bekanntheitsgrad auch innerhalb der 
UigurInnen Xinjiangs sei enorm. Mit einem Schmunzeln auf den Lippen, haben 
zwei meiner Gesprächspartner darauf hingewiesen, dass es für ein muslimisches 
Volk durchaus fortschrittlich, eine Frau zu ihrem politischen leader gemacht zu 
haben. Vielleicht überwog da das politische Kalkül. Denn unter UigurInnen wird 
es immer wieder als ein Manko angesehen, dass sie kein Gesicht haben, welches 
sie nach außen hin repräsentiert. „Die Tibeter haben den Dalai Lama, wir brau-
chen auch eine Person, die mit der Osturkestanischen Sache unverwechselbar in 
Beziehung gesetzt wird.“ Gerade nach dem 11. September werden UigurInnen, 
auch vom Westen als islamische Terroristen gebrandmarkt. Ob Rabiya Kadeer 

33  Aus Interviews mit Insidern des Weltkongresses. 
34  Zu den Fotografien siehe zum Beispiel World Uyghur Congress 2009. Dort sieht man Fo-

tografien abgedruckt, die Rebiya Kadeer mit verschiedenen Prominten aus der amerikani-
schen Politikszene zeigen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 147 

dieser Rolle gerecht werden kann, sei an dieser Stelle dahingestellt, einige wenige 
UigurInnen in Deutschland scheint sie ohne Zweifel überzeugt zu haben. 

Schlussbemerkungen 

Die uigurische community in Deutschland weist Merkmale einer Diaspora auf. Es 
besteht der Wunsch zurückzukehren, es wird der Versuch unternommen, politisch 
Einfluss zu nehmen, man erinnert sich der Heimatregion, der Kontakt wird auf-
rechterhalten und tendenziell, sofern es möglich ist, heiratet man UigurInnen aus 
Xinjiang. Die community besteht aus UigurInnen, die zu unterschiedlichen Zeiten 
in Deutschland eingewandert sind. Bei der Migrationsgeschichte der UigurInnen 
spielt die Türkei eine besondere Rolle. Die Einreise der ersten MigrantInnen in 
Deutschland erfolgte über die Türkei. Erst nach 1990 verändern sich die Routen. 
Mit den jungen UigurInnen, die über Zentralasien nach Deutschland kommen, er-
hält die uigurische community auch neuen Input. Die jungen Leute haben die poli-
tischen und gesellschaftlichen Verhältnisse im China der letzten zwanzig Jahre be-
wusst miterlebt. Die ersten UigurInnen rekurrieren auf Erinnerungen aus ihrer 
Kindheit, waren die Meisten bei ihrer Flucht aus Xinjiang doch noch sehr jung. So 
sehr sich die regionalen Bezugspunkte gleichen, so unterschiedlich stellen sich die 
Lebenswelten dar. In ihren politischen Forderungen kommen sie wieder zusam-
men. Auch in der Überlegung, dass Deutschland und die Vereinigten Staaten gute 
und geeignete Standorte für ihre politischen Aktivitäten sind, herrscht Einigkeit. 
Ohne Zweifel war bislang der wichtigste Ort des uigurischen Widerstandes die 
Türkei. Die Türkei und die eher pantürkistisch-angelehnte Politik der uigurischen 
Gruppen dort haben ihren Reiz verloren. Auch gerade mit Bezug auf die Situation 
der UigurInnen in Zentralasien, erscheint der Pantürkismus als ein Anachronismus. 
Die UigurInnen in Deutschland erwarten keine Hilfe mehr von ihren „Brüdern aus 
Zentralasien“, wie es ein Uigure aus der Türkei formuliert hat, sondern sehen ihre 
Arbeit in den demokratischen Kontexten des Westens unberührt von chinesischem 
Druck gedeihen. Sie glauben nicht, dass Deutschland, wie die Türkei unter dem 
Druck Chinas die politische Arbeit der UigurInnen zunehmend erschweren wird. 
Dass es in Deutschland eine tibetische Lobby gibt, die sie als Verbündete sehen, 
macht ihnen Mut. Für die UigurInnen in der Türkei scheinen religiöse Gruppen, 
die finanzielle Unterstützung aus Saudi-Arabien bekommen, immer bedeutender 
und wichtiger zu werden. Es bleibt spannend abzuwarten, wie diese Gruppen in 
Zukunft zusammenkommen werden. Trotz der kleinen Gemeinschaft in München 
ist es bemerkenswert, welche Netzwerke aufgebaut werden konnten. Es war ein 
weiter Weg von China über die Türkei bis nach München. Auch in ideeller Hin-
sicht war es ein weiter Weg, bis alle UigurInnen in München unter dem Dach des 
Weltkongress der Uiguren wenn nicht vereinigt, so doch zunächst einmal zusam-
mengebracht werden konnten. Die Bemühungen der UigurInnen werden sicherlich 
weiterhin zunehmen.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 148 

Bibliographie 

Alptekin, I. Y. 1974. Doğu Türkistan İnsanlıktan Yardım İstiyor. Istanbul: Otağ. 
Alptekin, E. 1990. Doğu Türkistan’dan Hicretimizin 40. Yılı. Kayseri: Erciyes Dergi-

si Doğu Türkistan Yayınları. 
Andrews, P. A. 1989. Ethnic Groups in the Republic of Turkey. Wiesbaden: Dr. Lud-

wig Reichert . 
Benson, L. 1990. The Ili Rebellion. The Moslem Challenge to Chinese Authority in Xin-

jiang 1944–1949. Armonk: M. E. Sharp. 
Cwiklinski, S. 2000. Die Panturkimus-Politik der SS: Angehörige sowjetischer 

Turkvölker als Objekte und Subjekte der SS-Politik. In G. Höpp – B. Reinwald 
(Hrsg.). Fremdeinsätze: Afrikaner und Asiaten in europäischen Kriegen, 1914–1945. 
Berlin: Das Arabische Buch, 149–166. 

Gladney, D. 1990. The Ethnogenesis of the Uighur. Central Asian Survey (9/1): 1–
28. 

Göktürk, H. 2006. Doğu Türkistan`dan Anadolu`ya Göçler. In Zeytinburnu Be-
lediyesi (Hrsg.). Uluslararası Göç Sempozyumu Bildiriler. Istanbul: Zeytinburnu 
Belediyesi, 130–135. 

Golden, P. B. 1992. An Introduction to the History of the Turkic Peoples. Ethnogenesis 
and State-Formation in Medieval and Early Modern Eurasia and the Middle East. 
Wiesbaden: Harrasowitz. 

Hall, S. 1994. Rassimus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Hamburg: 
Argument. 

İçduygu, A. 2008. Den Nationalstaat errichten und bewahren, auch in der globa-
lisierten Welt: Der politische Hintergrund internationaler Migration in die 
Türkei. In B. Pusch – T. Wilkoszewski (Hrsg.). Facetten internationaler Migration 
in die Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. 
Würzburg: Ergon , 3–23. 

Kadeer, R. – Cavelius, A. 2007. Die Himmelsstürmerin. Chinas Staatsfeindin Nr.1 er-
zählt aus ihrem Leben. München: Heyne. 

Kaşgarlı, S. M. 2004. Uygur Türkleri Kültürü ve Türk Dünyası. Istanbul: Çağrı. 
Millward, J. 2000. Historial Perspectives on Contemporary Xinjiang. Inner Asia 

(2/2): 121–135. 
Millward, J. A. 2007. Eurasian Crossroads. A History of Xinjiang. London: Hurst 

and Company. 
Pusch, B. – Wilkoszewski, T. (Hrsg.). Facetten internationaler Migration in die Türkei: 

Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg: Ergon.  
Roberts, S. 1998. The Uigurs of the Kazakstan Borderland: Migration and the 

Nation. Nationalities Papers (26/3): 511–530. 
Safran, W. 1991. Diasporas in Modern Societies: Myths of Homeland and Re-

turn. Diaspora (1/1): 83–99. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WEITE WEG ZUM WELTKONGRESS 149 

Shichor, Y. 2003. Virtual Transnationalism: Uygur Communities in Europe and 
the Quest for Eastern Turkistan Independence. In S. Allievi – J. Nielsen 
(Hrsg.). Muslim Networks and Transnational Communities in and across Europe. 
Leiden, Boston: Brill, 281–311. 

Svanberg, I. 1989. Turkestani Refugees. In P. A. Andrews (Hrsg.). Ethnic Groups in 
the Republic of Turkey. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert , 591–601. 

Toops, S. 2000. The Population Landscape of Xinjiang/East Turkestan. Inner Asia 
(2/2), 155–170. 

Wilkoszewski, T. 2008. Politische Identität im Wandel: Die ostturkestanisch-
uigurische Diaspora in der Türkei. In B. Pusch – T. Wilkoszewski (Hrsg.). Facet-
ten internationaler Migration in die Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und 
persönliche Lebenswelten. Würzburg: Ergon, 209–234. 

World Uyghur Congress 2009. Activities Report (October 2006−March 2009). 
München: World Uyghur Congress, General Secretariat. 

Internetquellen und Webseiten 

http://www.zeit.de/2009/21/Uiguren-Contra-lang (zuletzt abgerufen am: 
22. 05. 2009). 

http://www.cducsu.de/Titel_Rede_Wir_sind_nicht_gut_beraten_die_Zahl_der_ 
Gefaehrder_in_Deutschland_mutwillig_zu_erhoehen/TabID__1/SubTabID__2/ 
InhaltTypID__2/InhaltID__12042/Inhalte.aspx, zuletzt abgerufen am: 
28. 08. 2009). 

http://www.nytimes.com/2009/05/28/world/asia/28kashgar.html?emc=eta1 
(zuletzt abgerufen am: 15. 06. 2009). 

http://www.spiegel.de/politik/deutschland/0,1518,606055,00.html (zuletzt abge-
rufen am: 15. 02. 2009). 

http://www.spiegel.de/politik/deutschland/0,1518,623799,00.html (zuletzt abge-
rufen am: 20. 05. 2009). 

http://www.sueddeutsche.de/politik/189/467760/text/ (zuletzt abgerufen am: 
07. 05. 2009). 

http://www.taz.de/nc/1/politik/deutschland/artikel1/muenchen-will-Uiguren-auf 
nehmen (zuletzt abgerufen am: 06. 02. 2009). 

http://www.unpo.org/ (zuletzt abgerufen am: 15. 08. 2009). 
http://www.uyghurcongress.org/DE/news.asp?ItemID=1184120796&pcid=111013

4820&cid=-768458094&archive=yes (zuletzt abgerufen am: 20. 08. 2009). 
http://www.uyghurcongress.org/De/news.asp?ItemID=547052826&pcid=111013

4820&cid=803688565&archive=yes (zuletzt abgerufen am: 20. 08. 2009). 
http://www.uygur.org/doguturkistan/haber/2007/09_17.html (zuletzt abgerufen 

am: 15. 08. 2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 150 

http://www.uyghurcongress.org/En/AboutWUC.asp?mid=1095738888 (zuletzt ab- 
gerufen am: 15. 08. 2009). 

http://www.zeit.de/2009/21/Uiguren-Pro (zuletzt abgerufen am: 22. 08. 2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129 - am 21.01.2026, 07:13:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506789-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

