
Das Schattentheater Karagöz als Spiegel  
der multikulturellen spätosmanischen Gesellschaft* 

Das osmanisch-türkische Schattenspiel, nach der Hauptfigur auch Karagöz (ge-
sprochen: Karagös) genannt, und das persische schiitische Märtyrerdrama 
(taʿziya) sind die einzigen autochthonen Theaterformen der vormodernen islami-
schen Welt. Sie konnten ihre eigenen jahrhundertelangen Traditionen entwickeln 
und sich auch – trotz des Imports europäischer Schauspiel- und Opernbühnen – 
bis in die Gegenwart mehr oder weniger lebendig behaupten. 

Das Spiel mit aus Leder geschnitzten, bunt eingefärbten Figuren, die von hinten 
auf eine beleuchtete Leinwand gedrückt, ihre farbigen Schatten werfen, war seit 
Jahrhunderten in vielen Ländern Asiens (Indien, China, Japan, Java, Bali, Kambo-
dscha) verbreitet, hat aber, abgesehen von manchen technischen Gemeinsamkei-
ten, ganz verschiedene Stückerepertoires, Figurenensembles und lokale Eigenhei-
ten hervorgebracht. Bis heute sind etwaige Wanderwege von Osten nach Westen 
und Einflüsse, die vermutet werden, ungeklärt. Historisch belegbar sind erst die 
Beziehungen zwischen dem mamlukischen Kairo und dem osmanischen Istanbul 
nach der Eroberung Ägyptens durch Selim I. im Jahre 1517. Die von dem zeitge-
nössischen mamlukischen Historiker Ibn Iyas geschilderte Aufführung eines Schat-
tenspiels in Gegenwart des osmanischen Sultans, in dem der besiegte Mamluke 
Tuman Bey, wie in Wirklichkeit gerade geschehen, aufgehängt wird und das zwei-
malige Reißen des Stricks als komischer Effekt dient, zeigt gleichzeitig die Aktuali-
tät des Theaters und die Improvisationskunst des ägyptischen Schattenspielers. Se-
lim war beeindruckt und soll den Künstler in seine Hauptstadt Istanbul eingeladen 
haben, um seine Söhne und seinen Harem zu unterhalten. 

Ob das Schattenspiel unter den Türken in Anatolien, den Seldschuken und 
den Osmanen, vor diesem Zeitpunkt schon existiert hat, wie oft vermutet wird, 
kann nicht schlüssig nachgewiesen werden. In der ägyptisch-mamlukischen Ge-
schichte des Schattentheaters dagegen sind mehrere Ereignisse fassbar. Schon aus 
dem 13. Jh. sind drei Schattenspieltexte des Arztes Ibn Daniyal überliefert. Der 
Chronist Ibn Iyas berichtet, dass der Mamlukensultan Tschakmak (1438–1453) 
alle Schattenfiguren verbrennen ließ, weil er das Theater für unmoralisch hielt, 
während einer seiner Nachfolger, Sultan Abu s-Sa’adat Muhammad, so schreibt 
Iyas unter dem Jahr 1498, sich über die Pointen des Spielers Abu l-Ker’in köstlich 
amüsierte. In Ägypten gab es also eine lange Tradition des Schattentheaters. Die- 
se wurde eine Zeit lang unterbrochen, weil man den plötzlichen Tod des Spielers 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2003. Das Schattentheater Karagöz als Spiegel der
multikulturellen spätosmanischen Gesellschaft. In: Johannes Kalter und Irene Schönberger
(Hrsg.), Der lange Weg der Türken. 1500 Jahre türkische Kultur. Stuttgart: Linden-Museum Stutt-
gart, 222-237.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 110 

 
Abb. 1: Tablettträger (tabladschi) 
Schattenspielfigur, schwarz gefärbte Kamelhaut, Ägypten, 19. Jh. 
Die Figur trägt auf dem Kopf ein Brett mit zwei Kannen und einem 
Untergestell. Die Zwischenräume sind an einigen Stellen mit durch-
scheinender farbiger Haut unterlegt, von diesen sind nur noch Reste 
vorhanden. 

während einer Aufführung für ein Gottesurteil hielt. Frommen islamischen Krei-
sen blieb das Figurenspiel, sicher auch wegen der kritischen und anzüglichen 
Sprache der Spieler, immer suspekt. 

Trotz mancher Einflüsse aus Ägypten hat sich das osmanisch-türkische Schat-
tentheater bald ganz unabhängig entwickelt. Ja, es wurde nun, in der in Istanbul 
populären Form, auch nach Ägypten und in die anderen arabischen Provinzen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  111 

exportiert. Sogar in Griechenland, das unter türkischer Oberhoheit stand, trieben 
die beiden Hauptfiguren (Karagöz und Hadschivat) als Karaghiosis und Hatzivatis 
inmitten griechischer Typen ihre Späße. Wie uns Augenzeugen berichten, gab es 
in Ägypten Aufführungen in türkischer Sprache. Das wird auch in den anderen 
Provinzen des Osmanischen Reiches so gewesen sein. Der arabische Museums-
mann und Dozent an der Akademie für Schöne Künste in Beirut, Farouk Saad, 
hat unter dem Titel »Das Arabische Schattentheater« (Khayal-i-zill el-Arabi) 1993 
ein Monumentalwerk (1271 + 30 Seiten) in arabischer Sprache publiziert. Er hat 
noch einmal alle Quellen gesichtet, die Sekundärliteratur in vielen Sprachen 
durchgearbeitet, einige überlieferte Texte abgedruckt und reiches Abbildungsma-
terial geboten. Auch bei ihm nimmt nach der arabisch-ägyptisch-mamlukischen 
Tradition, die ihm besonders am Herzen liegt, das osmanisch-türkische Schatten-
spiel als Grundlage der später auch in den arabischen Ländern gespielten Versio-
nen breiten Raum ein. Karagöz und sein Freund Hadschivat, die beiden Hauptfi-
guren des osmanisch-türkischen Schattentheaters, hatten spätestens seit dem 17. 
Jh. alle anderen Konkurrenten von der Bühne verdrängt. 

Obwohl der mamlukisch-ägyptische Einfluss auf das osmanische Schattenthea-
ter heute auch von türkischen Forschern unbestritten ist, bleibt in der Türkei eine 
Entstehungslegende lebendig, die in der früheren osmanischen Hauptstadt Bursa 
unter Sultan Orhan (1326–1360) angesiedelt ist. Darin werden Karagöz und Ha- 
dschivat als geschwätzige Handwerker beschrieben, die durch ihre ständigen Späße 
und Prügeleien ihre Kumpel von der Arbeit abhielten und dadurch den Bau einer 
Moschee verzögerten. Der Sultan ließ sie aus Zorn hinrichten, bereute das jedoch 
bald. Darauf tröstete ihn Scheich Küschteri, indem er ihn auf den transitorischen 
und schattenhaften Charakter der diesseitigen Welt hinwies. Die beiden lustigen 
Gesellen wurden daher auf der Schattenbühne, als Symbol der vergänglichen 
Welt, wieder belebt und durften fortan das Publikum mit ihren burlesken Dialo-
gen unterhalten. Scheich Küschteri, dessen Grab man in Bursa gefunden hat, gilt 
als Patron des Schattentheaters, und die Bühne wird oft als Scheich Küschteri-
Platz bezeichnet. 

Diese Legende wurzelt im Derwischmilieu und legitimiert das Theaterspiel re-
ligiös. Die Lebensunfähigkeit der zweidimensionalen Lederfiguren wird durch 
die Löcher für den Stock des Spielers gewährleistet, wie in mehreren Rechtsgut-
achten hervorgehoben wird. Einen ursprünglichen Zusammenhang des Schatten-
theaters mit den Sufiorden scheint das mystische Ghasel (perde gazeli), das seinen 
festen Platz am Anfang jeder Aufführung bis heute bewahrt hat, zu bestätigen. 
Doch im Gegensatz zu den asiatischen Versionen des Schattentheaters, das mit 
seinen Figuren aus der mythischen Götter- und Heroenwelt eine kultische Di-
mension besitzt, hat sich das osmanisch-türkische Karagözspiel bald vollkommen 
aus dem religiösen Bezug gelöst. 

Die Figuren und Stücke sind ganz und gar in der bürgerlichen Welt des Viel-
völkerreiches, in dem verschiedene Ethnien und Religionen vertreten waren, ver-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 112 

haftet. Die Anhänger der nichtmuslimischen Religionsgemeinschaften, Christen 
und Juden, waren wie die Muslime in selbstbezogenen autonomen Gemeinschaf-
ten, den sog. millets, organisiert. Sie besaßen unter der Leitung ihres religiösen 
Oberhaupts eine eigene Verwaltungsstruktur. Der osmanische Bildungsbürger, der 
zur angesehenen herrschenden Schicht gehörte, brauchte, ethnisch gesehen, kein 
Türke zu sein. Bedingung war, dass er dem muslimischen Glauben anhing und die 
komplizierte, osmanische Schriftsprache beherrschte. Der einfache, ungebildete 
Türke sprach ein als grob empfundenes Türkisch und wurde als ungehobelt ab-
qualifiziert. Eine ethnische Diskriminierung unter den Muslimen gab es nicht. So 
hat man oft unter den Historikern ein idealisiertes Bild von einer harmonischen 
osmanischen Gesellschaft gezeichnet, in der die verschiedenen Gruppen in einem 
friedlichen Miteinander oder Nebeneinander lebten. In dem Karagöztheater wird 
der multikulturelle Kontext dieser Gesellschaft, besonders der Bereich der sprach-
lichen Kommunikation, thematisiert. 

Wie eine außenstehende Beobachterin die Dichotomie zwischen osmanischer 
Hochsprache und türkischer Umgangssprache und das babylonische Sprachenge-
wirr in der osmanischen Hauptstadt zu Beginn des 18. Jh. wahrnahm, zeigen die 
berühmten Briefe der englischen Diplomatengattin, Lady Montagu: 

»Das gemeine Türkisch ist sehr verschieden von dem, das bei Hofe oder unter den Leu-
ten von Rang gesprochen wird, die immer soviel Arabisch und Persisch in ihre Rede mi-
schen, dass man geradezu von einer anderen Sprache sprechen muss. Und es wirkt lä-
cherlich, Ausdrücke, die unter gewöhnlichen Leuten gebraucht werden, im Gespräch mit 
einem großen Mann oder einer Dame der Gesellschaft zu verwenden. Außer dieser Un-
terscheidung haben sie noch etwas, was sie den gehobenen Stil nennen. Das ist der Stil 
für die Poesie.« (Brief an Alexander Pope vom 1.4.1717) 

Lady Montagu gewährt auch Einblick in ihren Diplomatenhaushalt (Brief vom 
10.3.1718): 

»Ich lebe an einem Ort, der sehr wohl dem Turm von Babel gleicht. In Pera spricht man 
Türkisch, Griechisch, Hebräisch, Armenisch, Arabisch, Persisch, Russisch, Slowenisch, 
Walachisch, Deutsch, Holländisch, Französisch, Englisch, Italienisch, Ungarisch und 
was schlimmer ist, zehn dieser Sprachen werden in meiner eigenen Familie gesprochen. 
Meine Reitknechte sind Araber, meine Lakaien Franzosen, Engländer und Deutsche, 
mein Kindermädchen ist Armenierin, meine Hausmädchen sind Russinnen, ein halbes 
Dutzend meiner Diener sind Griechen, mein Haushofmeister ist Italiener und meine 
Janitscharen sind Türken. So dringt ununterbrochen der Mischmasch dieser Klänge an 
mein Ohr. Das hat auch einen außerordentlichen Effekt auf die Leute, die hier geboren 
sind. Sie lernen alle diese Sprachen gleichzeitig, ohne eine davon so gut zu beherr-
schen, dass sie sie lesen oder schreiben können. Es gibt hier wenige Männer, Frauen 
und Kinder, die nicht den gleichen Wortschatz in etwa fünf oder sechs Sprachen ha-
ben.« 

Istanbul war eine kosmopolitische Großstadt, und das blieb sie eigentlich bis zum 
Untergang des Osmanischen Reichs. Die bekannte Romanautorin, Frauenrechtle-
rin und Freiheitskämpferin, Halide Edib Adıvar (1884–1964), beschreibt in ihren 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  113 

Memoiren ihre Sozialisation in einem osmanischen Oberschichthaus (konak). 
Auch in dem Haushalt ihres Vaters, eines Serailbeamten, gab es noch ein bunt zu-
sammengewürfeltes Hauspersonal. Halides Milchmütter waren nacheinander eine 
Albanerin, eine Zigeunerin und eine Schwarze. Sie hatte eine kurdische Halb-
schwester aus der ersten Ehe ihrer Mutter, und ein Onkel aus der anatolischen 
Provinz machte sie mit der türkischen Volksliteratur vertraut. Sie selbst absolvierte 
das amerikanische Mädchen-College in Üsküdar. Halide Edib, die später eine glü-
hende türkische Nationalistin wurde, hat sich doch eine Affinität zum komplexen 
osmanischen Wesen bewahrt. Sie nennt den Osmanen, der ein Produkt dieser 
multikulturellen Gesellschaft war, ein »composite being«. Die Hauptfigur einer ihrer 
berühmtesten späten Romane »Die Fliegenkrämergasse« (Sinekli Bakkal) ist ein Ka-
ragözspieler. Sie hat in ihrer Kindheit auch Vorstellungen des Schattentheaters ge-
sehen.  

Die Forschung über das Schattentheater kann sich auf eine Fülle von Quel-
lenmaterial stützen. Für seine außerordentliche Popularität zeugen die Schilde-
rungen europäischer Reisender, die Karagözaufführungen miterlebt haben, be-
sonders aber der aufschlussreiche Bericht des osmanischen Reisenden Evliya Çe-
lebi (1611–1682), der uns das bunte Treiben im Istanbuler Unterhaltungsleben 
nahe bringt. Wenn er Dutzende von Künstlern verschiedener ethnischer Her-
kunft namentlich nennt, die die Stimmenimitation (taklid) virtuos beherrschten, 
und die Titel von Stücken, die bis heute zum Repertoire der Schattenspieler ge-
hören, beweist das die erstaunliche Kontinuität dieses Genres durch die Jahrhun-
derte. Die Popularisierung des Schattenspiels hängt eng mit der Etablierung von 
Kaffeehäusern in der zweiten Hälfte des 16. Jh. zusammen. So konnten die Spie-
ler, die sonst auf ein Engagement bei Familienfeiern, wie Beschneidung und 
Hochzeit, angewiesen waren, im öffentlichen Raum vor einem breiten Publikum 
agieren. Das mag auch zur Anpassung an den Geschmack der niederen Schichten 
geführt haben. Die Europäer äußern oft ihren Abscheu vor den aufdringlichen 
Obszönitäten und wundern sich, dass unter den Zuschauern auch Frauen und 
Kinder waren und offensichtlich Gefallen an den Aufführungen fanden. 

Ein Glücksfall für die Forschung ist die Tatsache, dass der deutsche Orientalist 
Hellmut Ritter schon 1918 die Bekanntschaft eines der letzten Repräsentanten 
der traditionellen Schattenspielkunst, des Hofschauspielers Nazif Bey, machte. 
Ritter begann damals, sich von Nazif Bey das ganze Stückerepertoire diktieren zu 
lassen. Die Hochsaison der Schattenspieler, die das Jahr über auf Familienfesten 
auftraten, war der Fastenmonat Ramadan, wenn allabendlich nach dem Fasten-
brechen in Palästen, konaks und Kaffeehäusern Karagöz sein Publikum ergötzte. 
Ein Stückezyklus besteht daher aus 28 Stücken, in der kadir gedschesi (27. Nacht 
des Ramadan, in der der Koran herabgesandt wurde) wird nicht gespielt. Ritter 
hat sich also von Nazif Bey sein ganzes Repertoire vortragen und interpretieren 
lassen. Seine Aufzeichnungen hat er im Laufe der Jahre mit deutscher Überset-
zung in drei Bänden publiziert. Seit dem Ende des 19. Jh. sind auch Stücke an-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 114 

derer Spieler gesammelt und verschriftlicht worden, etwa 40 sind inzwischen be-
kannt, doch Ritters Nazif-Texte bilden bis heute den Kern der Überlieferung. 

Das osmanisch-türkische Schattentheater hat eine eigenartige Faszinationskraft 
auf alle Schichten der Bevölkerung vom Sultan bis zum Lastenträger, auf Gebil-
dete und Analphabeten, Frauen und Kinder, ausgeübt. Das liegt sicher an der 
Mischung zwischen den rituellen, poetischen und burlesken Elementen. Die ge-
nialen Schattenspieler, manche haben einen gewissen historischen Ruhm erlangt, 
schufen ein Gesamtkunstwerk sui generis. Es entstand eine bezaubernde Atmo-
sphäre, wenn die zierlich aus Leder geschnittenen, 30-40 cm großen Figuren ihre 
farbigen Schatten auf die durch eine flackernde Öllampe beleuchtete Bühne war-
fen. Die musikalische Umrahmung, die Rezitation des besinnlichen mystischen 
Ghasels (Äußerlich ist unsre Bühne nur ein Tanz von Schatten zwar/ Doch dem kundgen 
Auge stellet sie die Welt im Gleichnis dar), die leitmotivischen Auftrittslieder der Dia- 

 
Abb. 2: Karagöz und Hadschivat  
Schattenspielfiguren, Kamelhaut, bemalt. Links: Hadschivat mit Derwischmütze; rechts: Kara-
göz. Osmanisch, Istanbul, vor 1890  
Museum für Völkerkunde München 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  115 

lekttypen, die zeitgenössischen Schlager des Tschelebi und der Senne, das alles gab 
dem Spiel einen musicalartigen Zug. 

Auch Showelemente fehlten nicht: Tänzer und Tänzerinnen wurden durch die 
Spieler kunstvoll bewegt, Akrobaten, Hexen, Dschinnen und Tierfiguren traten 
auf, ja prächtige festliche Umzüge zeigten etwa die Mitgift der Braut, das Spiel 
im Spiel ließ die Konturen zwischen Sein und Schein endgültig verschwimmen. 

Doch das ganze Spektakel geschah nach einem festen rituellen Ablauf. Zere-
monie und Improvisation hielten sich die Waage. Die Schattenspieler waren in 
einer Zunft organisiert, wurden zu Meistern ausgebildet und mussten sich an Re-
geln halten. Sie waren Alleinunterhalter mit einem oder mehreren Gehilfen, die 
ihnen mit Handreichungen dienten oder ein Instrument spielten. Der strukturel-
le Ablauf des Spiels, der immer eingehalten werden musste, besteht aus folgen-
den Elementen: 

1. Vorspiel (mukaddime, girisch) 

Vor Beginn der Aufführung steht auf der ein bis zwei qm großen, von hinten be-
leuchteten Bühne ein aus Leder geschnitztes Bild (Zitronenbaum, Brunnen, 
Haus, Schiff u.a.). Mit einem lang gezogenen, säuselnden Ton auf einer mit Ziga-
rettenpapier bespannten Rohrflöte (nareke) wird der Beginn der Aufführung an-
gekündigt, und die Schattenhand des Spielers entfernt das Schaubild (göstermelik). 
Von links betritt nun eine der beiden Hauptfiguren, Hadschivat, die Bühne und 
singt dabei ein Lied im klassischen Versmaß (semaʿi). Dann leitet er mit der Anru-
fung Gottes (hey hak) die Rezitation des mystischen Ghasels (perde gazeli) ein, das 
den Schattencharakter der Bühne beschwört. Darauf wendet sich Hadschivat mit 
wohlgesetzten Worten an das Publikum und äußert den Wunsch, es möge doch 
ein Freund auftauchen, mit dem er ordentlich parlieren könnte. Dabei tritt er vor 
das Haus des Karagöz, an der rechten Seite der Bühne zu denken, und bittet ihn 
flehentlich, doch herauszukommen. Plötzlich stürzt nun Karagöz auf die Bühne, 
flucht über die Ruhestörung und verprügelt Hadschivat. Bei dieser Prügelei siegt 
erstaunlicherweise Hadschivat und zieht ab. Karagöz liegt zerschlagen auf der 
Bühne und hält einen Monolog in Form eines tekerleme, in diesem Falle meist 
sinnlose, klangvolle Sätze in der osmanischen Kunstsprache. 

2. Zwiegespräch der beiden Hauptfiguren (muhavere) 

Erst der nun folgende ausführliche Dialog der beiden Hauptfiguren, Karagöz und 
Hadschivat, verrät ihre wahren Eigenheiten und Wesenszüge und macht den Zu-
schauer mit ihrer äußeren Erscheinung vertraut. Alle Figuren zeigen sich im Profil. 
Sie bestehen aus mehreren Teilen: Kopf und Oberkörper mit Armen (getrennt 
oder aus einem Stück), Unterleib und Beine. Die einzelnen Teile werden durch an  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 116 

 

Abb. 3: Schlangendrache (yılan) 
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1913  
Museum für Völkerkunde München 

beiden Seiten geknotete Fäden zusammengehalten, wodurch ihre Beweglichkeit 
ermöglicht wird. Karagöz, wörtlich Schwarzauge, der Eponymos des türkischen 
Schattentheaters, trägt einen mit Blüten und Blättern verzierten, beweglichen ro-
ten Hut (ischkirlak), der seine Glatze verbirgt. Seine Nase ist knollig und sein 
schwarzer Bart rund. Sein gegürteter Wams über den Kniehosen ist vorzugsweise 
rot. Karagöz ist beweglicher als die meisten anderen Figuren, er besteht aus sieben 
Teilen und besitzt zwei Löcher für die Führungsstöcke des Spielers, eines in sei-
nem riesigen Arm, um besser gestikulieren und prügeln zu können, und eines an 
der Schulter. An seinem schwarzen, runden Bart ist er leicht zu erkennen, auch in 
Verkleidungen. An seinem Partner Hadschivat ist dagegen alles spitz. Seine festsit-
zende Kopfbedeckung (börk) erscheint wie ein spitz zulaufender (mützenartiger) 
grüner Turban mit hinten herabhängendem Band. Am unteren Teil des Turbans 
läuft ein breiter (roter) Rand, der über der Stirn spitz zulaufend hochgezogen ist 
und mit der feinen, spitzen Nase und dem spitzen Bart korrespondiert. Sein ge-
gürteter Wams über den Kniehosen ist meist grün. Er hat nur ein Loch für den 
Führungsstab des Spielers an der Schulter, das entspricht seinem ruhigen gesetzten 
Wesen. Karagöz und Hadschivat tragen also Fantasiekostüme, die über ihre ethni-
sche Zugehörigkeit und soziale Stellung nicht aussagen. Die übrigen Figuren des 
Ensembles werden dagegen nicht nur durch die eigenartige Artikulation des Tür-
kischen oder ihren Sprechstil, sondern auch durch gruppenspezifische Merkmale 
in ihrer äußeren Erscheinung gekennzeichnet. Hadschivat und Karagöz besitzen 
eine persönliche Identität, die sie in ihrer Art zu reagieren und zu sprechen (Kara-
göz mit rauer, dunkler und Hadschivat mit feiner, weicher Stimme) zeigen und be-
sonders im langen Dialog (muhavere) enthüllen. 

Die visuelle Komponente des Schattenspiels mag einen hohen ästhetischen 
Genuss bereiten, aber sie ist sekundär, denn der Spieler hinter dem Vorhang ist 
vor allem ein Stimmenimitator. Das zentrale Thema des Karagöztheaters ist näm-
lich die sprachliche Kommunikation in der multikulturellen osmanischen Gesell-
schaft. Das geschieht auf verschiedenen proto- und meta-linguistischen Ebenen.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  117 

 

Abb. 4: Bühnenbild: Kaffeehaus mit Schanktisch (göstermelik)  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1890  
Museum für Völkerkunde München  

Im Dialog zwischen Karagöz und Hadschivat bestimmt das unterschiedliche Bil-
dungsniveau der Gesprächspartner das Scheitern der Kommunikation durch Spra-
che. Hadschivat, schon im reiferen Alter und dem Opiumgenuss nicht abgeneigt, 
ist ein Vertreter der gebildeten Osmanli-Schicht, der die Hochsprache mit ihren 
Höflichkeitsfloskeln und Metaphern, ihren arabischen Lehnwörtern und persi-
schen grammatischen Strukturen beherrscht. Er besitzt Autorität im Stadtviertel 
und wird häufig als Makler in Anspruch genommen. Karagöz dagegen ist ein 
Mann aus dem Volke, Gelegenheitsarbeiter, derb, witzig und schlau. Er wird oft 
als Zigeuner bezeichnet, beherrscht aber den Zigeunerjargon nicht und spricht das 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 118 

einfache Türkisch ohne Dialektfärbung. Er genießt es, die stilvollen, gestelzten 
Sätze seines Freundes zu verballhornen, indem er sie assoziativ in konkrete Dinge, 
wie Speisen oder Namen bekannter Handwerker und Händler oder von Aus-
flugsorten am Bosporus missversteht. Daraus wird der Witz dieser Eingangsdialo-
ge bezogen, die allabendlich das Publikum belustigen, und damit werden auch die 
Minderwertigkeitsgefühle der niederen Bildungsschicht gegenüber der ihnen un-
verständlichen feinen Ausdrucksweise der gehobenen Schichten ausgeräumt. Die 
Gebildeten wiederum mögen in ihrer Identifikation mit Hadschivat ein Wohlbe-
hagen der Überlegenheit empfinden. Manchmal konzentrieren sich die Dialoge 
auf ein bestimmtes Thema, und Hadschivat möchte seinen ungebildeten Freund 
geduldig belehren. Sie bieten dem Spieler immer genug Raum für Improvisation, 
wenn er etwa auf aktuelle Ereignisse anspielen möchte. Mit dem eigentlichen 
Stück, das dann anschließt, stehen sie meistens in keinem Zusammenhang. 

3. Das Stück (fasil) und das Figurenensemble 

Bis heute sind etwa 40 Stücke bekannt und aufgezeichnet. Sie werden in zwei 
Gruppen eingeteilt: A. Die klassischen Stücke (kar-i kadim), das sind solche, de-
ren Titel schon von Evliya Çelebi genannt werden oder die sonst erwiesenerma-
ßen auf eine alte Tradition zurückgehen. B. Die neuen Stücke (nev-idschad). Sie 
sind ganz im Stil der alten Stücke erfunden und bedienen sich des bekannten Fi-
gurenensembles. 

Die modernen Stücke, die nach der Republikgründung von nationalistischen 
Pädagogen oder Literaten geschaffen wurden, um das volkstümliche türkische 
Theatergenre für didaktische Zwecke zu nutzen, – unter dem Motto: Karagöz in 
Ankara – haben sich nicht durchsetzen können. 

Jeder Spieler musste ein Repertoire von 28 Stücken beherrschen. Man sollte 
einen solchen Zyklus wohl als Ganzes betrachten, da die Stücke im heiligen 
Monat Ramadan allabendlich nacheinander am gleichen Spielort vor dem glei-
chen Publikum in Szene gesetzt wurden. Der Plot der Stücke, die eigentliche 
Handlung, ist im Allgemeinen spannungsarm. Sie dient dazu, die beiden Haupt-
figuren, die in jedem Stück auftreten, aber vor allem Karagöz, mit den übrigen 
Figuren des Ensembles ins Gespräch zu bringen. In ihrer Struktur am simpelsten 
sind die Stücke, in denen Karagöz, der meistens auf Drängen seiner Frau auf Ar-
beitssuche ist, einen neuen Job ausprobiert, der Gelegenheit bietet, eine reihende 
Begegnung mit mehreren anderen Typen, die als Kunden kommen, vorzuführen. 
Dazu gehören: »Das Boot« (Kayik), Ritter II, 248-51; »Der Schreiber« (Yazi- 
dschi); »Der Wald« (Orman), Ritter III, 211-36; »Die Schaukel« (Salindschak), Ritter 
III, 541-71. Auch solche Handlungen, die ursprünglich auf eine alte Erzähltraditi-
on zurückgehen und als Volksromane über berühmte Liebespaare populär waren, 
wie Ferhat ile Schirin und Tahir ile Sühre werden im Karagözspiel ganz ins alltägliche 
Leben des Scheich Küschteri-Platzes eingebunden. Die märchenhaften bzw.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  119 

 

Abb. 5: Türke aus Kastamonu (Baba Himmet)  
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Osmanisch, um 1900  
Privatsammlung Lemke 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 120 

 

Abb. 6: Trunkenbold (Matiz od. Tuzsuz Deli Bekir)  
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Türkei, 20. Jh.  
Privatsammlung Lemke 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  121 

 

Abb. 7: Lase (Laz) mit Streichinstrument (kementsche)  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Türkei, Ende 19./erste Hälfte  
20. Jh. 
Museum für Völkerkunde München 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 122 

 

Abb. 8: Kurde (Kürt)  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Türkei, erste Hälfte 20. Jh. 
Museum für Völkerkunde München 

 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  123 

 

Abb. 9: Armenier (Ermeni)  
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Osmanisch, Ende 19./erste 
Hälfte 20. Jh. 
Privatsammlung Lemke 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 124 

 

Abb. 10: Schwarzer Araber (kara Arap od. Arap köle)  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Türkei, Ende 19./erste Hälfte  
20. Jh. 
Museum für Völkerkunde München 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  125 

 

Abb. 11: Reicher Jude (Yahudi) mit einem Schlüssel in den Händen  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1890  
Museum für Völkerkunde München. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 126 

epischen Elemente sind rudimentär, immer mischt sich Karagöz aktiv ein oder gibt 
seine Kommentare zum Besten. So werden aus den tragischen Liebesgeschichten 
Komödien. In dem Stück »Die Blutpappel« (Kanlı qawaq), Ritter I, 15-63, sind 
noch einige Elemente des Zaubermärchens erhalten geblieben. Nach einer Sage 
hausten in dem Geisterbaum Dschinnen, die Vorübergehende entführten und ver-
zauberten. Die Blutpappel wird vor dem Haus des Karagöz aufgebaut, und die 
Dschinnen treiben im Laufe des Stückes ihr Unwesen, auch Karagöz und Hadschi-
vat werden verzaubert. Der Auftritt des Aschiks (Volksepen-Sänger) Hasan mit sei-
nem Sohn Muslu bietet Gelegenheit zu Musikeinlagen. Doch zum Schluss macht 
Karagöz ganz respektlos Brennholz aus der Pappel und zieht sich den Zorn der al-
banischen Waldhüter zu. Eines der beliebtesten Stücke, das noch am ehesten auf 
einer spannungsreichen Intrige aufbaut, ist »Die falsche Braut« (Sahte Gelin), Ritter 
I, 65-119. Die Familie des Trunkenboldes Matiz/Tuzsuz Deli Bekir möchte diesen 
verheiraten, um ihm das Trinken abzugewöhnen. Hadschivat, der ein heiratsfähiges 
Mädchen suchen soll, redet auf Rat seiner Frau Karagöz ein, er solle ein Mädchen 
spielen, um das geworben wird. Man möchte dem Trunkenbold in der Hochzeits-
nacht eine Lehre erteilen. Das Stück gibt durch die Verkleidung des Karagöz als 
Braut Gelegenheit zu vielen komischen Effekten. Auch die Hochzeitsfeier mit dem 
Brautzug, der Zurschaustellung der Mitgift und der Unterhaltung durch Tänzer, 
die Gratulation der Nachbarn, schließlich die desillusionierende Entschleierung der 
Braut ist sehr aufwendig. Es ist eines der wenigen Stücke, in denen der Imam auf-
tritt und die Travestie eines Gebets spricht, wobei die Gäste rhythmisch im Chor 
mit tierischen Lauten antworten. Es handelt sich also um eine komische Verfrem-
dung traditioneller Bräuche und Texte. Auch das Stück »Die Beschneidung« (Sün-
net), Ritter III, 1-51, parodiert eine Familienfeier. Statt der zu beschneidenden 
Knaben, die entwischen können, wird Karagöz ergriffen, um an ihm den schmerz-
lichen Ritus zu vollziehen. Nazif Bey erzählte Ritter, dass in früheren Fassungen 
Baba Himmet mit seiner Axt die Beschneidung vornahm. Als Trost für die erlittene 
Pein tritt eine bunte Truppe von Unterhaltungskünstlern auf. Es wird sogar eine 
kleine Schattenbühne installiert, auf der Karagöz sein Ebenbild bestaunen kann. 

Die Wahrnehmung der Differenz zwischen der vertrauten Wirklichkeit des 
Stadtviertels und dem schwebenden Spiel auf der Schattenbühne entlädt sich im 
gemeinsamen Gelächter des Publikums. So erfüllt das Schattentheater eine sozia-
le Funktion, es verschafft ein Ventil für Spannungen und löst Tabus. 

Karagöz ist der Publikumsliebling. Er ist der unbestrittene Held aller Stücke, 
die vor allem um zwei zentrale Themen der osmanischen Gesellschaft kreisen: 
Die sprachliche Kommunikation und die sexuelle Repression. Der multikulturel-
le Charakter des Reiches wird repräsentiert durch die zahlreichen ethnischen Ty-
pen und die anatolischen Provinzler im Figurenensemble. Sie lassen sich identi-
fizieren durch ihre äußere Erscheinung, ihre Kopfbedeckung und Tracht oder 
spezifische Accessoires. Doch vor allem ist es die besondere Artikulation des 
Türkischen, der häufige Gebrauch bestimmter Fremdwörter oder die Dialektfär-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  127 

bung, die ihre Herkunft deutlich macht. Der Spieler muss also das ganze Register 
seiner Fähigkeiten zur Stimmenimitation (taklid) einsetzen. 

Zum Ensemble der taklid-Typen gehören: Der Türk, das ist Baba Himmet aus 
Kastamonu, der so groß ist, dass Karagöz eine Leiter anstellen muss, wenn er sein 
vernuscheltes Türkisch verstehen will, Baba Himmet ist Holzfäller und hält eine 
Axt; der Lase (Laz), ein Schwarzmeermatrose; Seybek, ein schneidiger junger Kerl 
aus der Gegend von Aydin, trägt einen Säbel; Efe, edler Räuber aus Izmir; Bolulu, 
der Koch aus Bolu; Kayserili, der Händler aus Kayseri; der Muhadschir, Migrant aus 
Thrakien; der Kurde (Kürt); der Albaner (Arnavut); der Armenier (Ermeni) aus 
Van; der Jude (Yahudi); der kleinasiatische Grieche (Rum); der Araber (ak Arap); der  
schwarze Sklave (Arap köle); der Perser oder Aserbeidschaner (Adschem); der Levan-
tiner (Frenk). Das alles sind Typen ohne persönliche Identität, sie können zu meh-
reren auftreten und in verschiedenen Stücken verschiedene Namen tragen. Dazu 
kommen andere Stereotypen mit körperlichen oder geistigen Defekten oder La-
stern: Beberuhi (wörtlich: Kinderseele), der atemlos schnell schwätzende Zwerg; 
der Stotterer (Kekeme); der Irre (Deli); der Opiumesser (Teryaki), ein gebildeter Os-
mane wie Hadschivat, der während der Unterhaltung immer einschläft. Alle die 
Typen sind aus der Sicht des Karagöz wenig kommunikativ, weil sie sich sprachlich 
schlecht oder gar nicht artikulieren. Das Phonemsystem des Türkischen wird dau-
ernd verfälscht und erhöht für Karagöz die Möglichkeit zu Wortspielen. Die Dia-
loge wirken daher oft wie die Gespräche von Schwerhörigen, die nichts verstehen, 
aber so tun als ob. 

Alle diese Dialekttypen sind Männer. Zu den männlichen Hauptfiguren gehört 
der Tschelebi. Er ist neben Karagöz und Hadschivat die wichtigste und wohl eine der 
ältesten. Schon Evliya Çelebi kennt ihn. Tschelebi spielt fast in allen Stücken eine 
Rolle. Er ist der junge Liebhaber, gebildet, reich, mit kultiviertem Benehmen und 
spricht Istanbuler Türkisch. Er ist ein wohlsituierter Geck und Lebemann, der im-
mer in Liebesabenteuer verstrickt ist und sein Erbe verprasst (mirasyedi). Er besitzt 
aber noch Immobilien, die er von Hadschivat vermieten lässt. Er ist ein Vorfahre 
der Dandytypen (Süppe) aus der frühen türkischen Romanliteratur. Er kleidet sich 
nach westlicher Mode, trägt aber einen roten Fez. Er hat verschiedene Accessoires: 
einen Regenschirm, einen Spazierstock oder eine Blume in der Hand. Sein Auf-
trittslied ist ein populärer Schlager (scharki). Eine andere männliche Hauptfigur, in 
der »Falschen Braut« als Tschelebis Bruder bezeichnet, ist der polternde Trunkenbold 
Tuzsuz Deli Bekir oder Matiz. Er prahlt mit seinen Heldentaten und versucht im-
mer, Karagöz zu erschrecken. Er trägt meist eine grellfarbige Uniform und Stiefel, 
einen mit Band umwundenen, ornamentalen Turban und einen hochgezwirbelten 
Schnurrbart. Manchmal tritt er mit Pistole auf, meistens aber mit einem langen 
Säbel, auf dem seine Flasche steht. Er wird als versprengtes Überbleibsel der Janit-
scharen angesehen. Er flößt Respekt ein und ist trotz seines harschen Auftretens 
versöhnlich. Während Tschelebi der Liebling der leichtfertigen Damen (Senne) ist, 
die mit ihm auf die Bühne kommen und die Männerwelt des Stadtviertels in Ver- 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 128 

 

Abb. 12: Invalide bzw. Bettler (dilendschi) 
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt 
Osmanisch, Ende 19./erste Hälfte 20. Jh. 
Privatsammlung Lemke 

wirrung stürzen, ist es Tuzsuz Deli Bekir, der, wenn er selbst nicht zu sehr ins Ge-
schehen verstrickt ist, am Ende des Stückes als eine Art moralische Instanz, ein 
Rest von Obrigkeit, auftritt, die chaotische Lage klärt und die Ordnung wieder-
herstellt. Wenn diese Thematik auch seit der Endphase des Osmanischen Rei-
ches, aus der die uns überlieferten Stücke und Figuren stammen, die augenfällige 
Brisanz verloren hatte – Karagözfiguren mit erigiertem Penis sind fast ganz ver-
schwunden – so geht es doch in vielen Stücken um die Repression der Sexualität. 
Das Osmanische Reich, ein Vielvölkerstaat, in dem viele ethnische und religiöse 
Gruppen in einem komplexen Rechtssystem friedlich nebeneinander lebten, 
wurde von dem muslimischen Kalifen/Sultan beherrscht und damit auch offizi-
ell von dem islamischen Wertesystem dominiert. Dazu gehörte die Segregation 
der Geschlechter, die durch die Verschleierung der Frauen in der Öffentlichkeit 
und die Aufteilung der Häuser in einen Männer- und einen Frauentrakt (selamlık, 
haremlik) ihren Ausdruck fand. Auf der Schattenbühne gibt es keine Interieurs, 
alles spielt sich im öffentlichen Raum vor den Häusern ab. Es ist daher bemer-
kenswert, dass trotzdem Geschlechterbegegnungen auf der Bühne nicht selten 
vorkommen. Vorausgeschickt sei, dass ehrbare Frauen kaum auftreten, ausge-
nommen die schwarze Amme und die Schwiegermutter. Die Ehefrauen von Ka-
ragöz und Hadschivat, obwohl sie gelegentlich eine wichtige Rolle spielen, sind in 
den klassischen Stücken nur durch ihre Stimmen präsent. In den anderen Thea-
terformen, die im 19. Jh. im Osmanischen Reich neben dem Karagözspiel exi-
stierten, dem Orta Oyunu (Spiel der Mitte), einer Komödie mit ähnlicher Thema- 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  129 

 

Abb. 13: Zwerg mit Taschen u. Bettelgefäß (beberuhi) 
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt 
Türkei, Ende 19./erste Hälfte 20. Jh. 
Museum für Völkerkunde München 

tik wie im Karagöztheater, aber mit lebenden Darstellern, und auf den aus Euro-
pa inspirierten Theaterbühnen durften lange keine Frauen oder jedenfalls keine 
Musliminnen auftreten. Entweder verkleideten sich junge Männer als Frauen 
oder Armenierinnen und Jüdinnen übernahmen die weiblichen Rollen. Auf der 
Karagözbühne sind die Darstellerinnen elegant gekleidete Frauenfiguren (Senne). 
Es gibt tief verhüllte Damen mit Schirm, einige tragen hochgeschlossene Kleider, 
aber keinen Schleier, doch die meisten sogar ein freches Dekollete. Sie gehören 
nicht zu den vertrauten Bewohnern des Scheich Küschteri-Viertels, sondern ver-  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 130 

 

Abb. 14 Hodscha  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt  
Türkei, Ende 19./erste Hälfte 20. Jh.  
Museum für Völkerkunde München  

mutlich zu den nichtmuslimischen Bevölkerungsgruppen, nämlich den Levanti-
nerinnen aus dem Europäerviertel Beyoğlu. Sie erscheinen unter irgendeinem 
Vorwand auf dem Küschteri-Platz, meistens haben sie ein Verhältnis mit Tschelebi. 
Ihr Auftauchen beunruhigt die Männerwelt des Stadtviertels, und alle versuchen  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  131 

 

Abb. 15 Dandy mit Fez (Tschelebi)  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Türkei, erste Hälfte 20. Jh. 
Museum für Völkerkunde München 

mit ihnen in Kontakt zu kommen. Wie in dem berühmten alten Stück »Die bluti-
ge Nigar« (Kanlı Nigar), Ritter I, 121-185, spielen sie den Männern oft übel mit. Sie 
entkleiden alle Männer, die in das von ihnen angemietete Haus eindringen und 
werfen sie nackt auf die Straße. Wie Nazif Bey Hellmut Ritter erzählte, hat er das 
Stück in seiner Jugend gesehen, wobei alle Männer mit erigiertem Penis auf die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 132 

 

Abb. 16 Frau mit Dekolleté (Senne) 
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Türkei, 20. Jh. 
Privatsammlung Lemke 

Straße purzelten. Später ließ die Zensur das nicht mehr zu. Ein anderes Stück, in 
dem auch viele Männer nacheinander in das Haus einer Hetäre eindringen wol-
len, ist »Der Überfall mit der Parole ›Nagel‹ oder ›Der Einfältige Nachtwächter‹« 
(Tschivi Baskini yahut Abdal Bektschi), Ritter III, 512-539. Diese Stücke, in denen 
die attraktive Senne ihr Spiel mit den Männern trieb, gehörten zu den beliebes-  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  133 

 

Abb. 17 »Wilder« Karagöz (Toraman Karagöz)  
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Türkei, erste Hälfte 20. Jh. 
Privatsammlung Glassen 

ten. Auch Karagöz wollte dabei nicht nur distanzierter Kommentator bleiben, 
sondern er war begierig, selbst zu den Damen vorzudringen. Sein umfangreicher 
obszöner Wortschatz – Ritter hilft sich aus Schamgefühl manchmal mit lateini-
schen Übersetzungen –, den er in allen Situationen reichlich anwendet, verrät seine 
sinnliche Natur. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 134 

Die Spieler wollten ja nicht die Realität imitieren, das wäre Imitation des Schöp-
fers und damit Blasphemie. Im Ritual des Schattenspiels, auf der Bühne einer un-
wirklichen Scheinwelt mit Figuren, denen jegliche Lebensfähigkeit abgesprochen 
wurde, war der Einbildungskraft alles erlaubt. Hier konnte die Repression der Se-
xualität, die durch die Restriktionen religiöser Moralwächter und die Segregation 
der Geschlechter das Alltagsleben bestimmte, aufgelöst und ins Lächerliche gezo-
gen werden. 

4. Der Epilog (Bitisch) 

Der Epilog besteht aus einem kurzen, floskelhaften Dialog zwischen Hadschivat und 
Karagöz. Es ist die rituelle Bitte um Nachsicht und Verzeihung wegen aller Frechhei-
ten und Entgleisungen während des Abends. Bevor die Zuschauer aus der Scheinwelt 
in die Wirklichkeit entlassen werden, werben die Hauptfiguren für die nächste Vor-
stellung: 

Hadschivat:  Den Vorhang hast du abgerissen und zerstört  
Ich geh, daß gleich sein Herr es hört. 

Karagöz: Das Zerstückte, das Geflickte, entschuldigt sei's, 
was unsre Zung versah, es sei vergeben! 
Wenn ich dich morgen abend in der »Blutigen Nigar« am Kragen kriege, 
Hadschivat, so wart, was ich dir dann für Streiche spiele. 

Der Untergang des Osmanischen Reiches, der siegreiche Befreiungskampf und 
die Gründung der Türkischen Republik, eine Entwicklung, die in der Abschaf-
fung des Sultanats und Kalifats und der Verlegung der Hauptstadt aus der kos-
mopolitischen Metropole Istanbul in die anatolische Provinzstadt Ankara gipfel-
te, entzog Karagöz und Hadschivat den Nährboden für ihre Späße. Das hatte sich 
schon länger angekündigt. Die im Osmanischen Reich versammelten, verschie-
denen völkischen Elemente verfolgten eigene nationalistische Bestrebungen. Das 
führte dazu, dass sich auch das türkische Element seiner Identität bewusst wurde 
und das komplexe Osmanentum ablehnte. Die Kluft zwischen der osmanischen 
Hochsprache und der türkischen Umgangssprache wurde von Karagöz nun im-
mer ernsthafter beklagt. Auch er schien im nationalistischen Trend zu liegen und 
von der Bühne aus die Forderungen nach einer Sprachreform zu unterstützen. 
Türkische Gelehrte wiesen nach, dass sein Name auf die Form kara oguz zurück-
zuführen sei, er also eindeutig zu dem aus Zentralasien nach Anatolien migrier-
ten westtürkischen Oghusenstamm gehörte. Das Publikum drängte ihn dazu, die 
Rolle des echten Türken zu übernehmen – (der brave Baba Himmet war dazu 
nicht in der Lage) – und seine Identitätsverwirrung, die ihm, etwa mit der Verstel-
lung ins Zigeunerische große Narrenfreiheit gewährt hatte, aufzugeben. 

Es gelang Karagöz allmählich, die gebildeten Osmanlis, die – wie sein Freund 
Hadschivat – eine gedrechselte Sprache benutzten, zu überzeugen, auf die fremden 
arabischen und persischen Elemente zu verzichten und sich um reines Türkisch zu  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SCHATTENTHEATER KARAGÖZ  135 

 

Abb. 18 Frommer Pilger auf einem Ochsen  
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1890  
Museum für Völkerkunde München 

bemühen. Im Kaffeehaus des Scheich Küschteri-Platzes fehlten nach und nach alle 
die buntgekleideten Dialekttypen, sie waren abgezogen und kultivierten ihren ei-
genen Nationalismus, oder sie mussten Hüte tragen und Öz Türktsche lernen. Die 
Emanzipation der Frauen veränderte das Leben im Scheich Küschteri-Viertel be-
trächtlich. Die Ehefrauen von Karagöz und Hadschivat konnten sich nun selbstbe-
wusst in der Öffentlichkeit bewegen. Der Tschelebi hatte sein ganzes Vermögen ver-
loren und konnte sich kostspielige Liebesabenteuer nicht mehr leisten. Er sollte in 
Ankara dann ein Abgeordnetenmandat erhalten und wurde später wegen seiner 
Sprachkenntnisse Diplomat. Die leichtlebige Senne aus Beyoğlu musste ehrbarer 
Arbeit nachgehen, sie schneiderte für die Damen der neuen Elite aus Ankara die 
europäische Garderobe. Tuzsuz Deli Bekir, Seybek und Efe hatten sich im nationalen 
Befreiungskampf verdient gemacht und erhielten in Ankara neue Aufgaben. So et-
wa könnte man die Auflösung des Ensembles des Schattentheaters beschreiben. Es 
zeigt sich, wie eng diese Kunst mit der multikulturellen Atmosphäre der osmani-
schen Hauptstadt verbunden war. Karagöz und sein Freund Hadschivat, die zwei 
Seelen in der Brust des genialen Spielers, waren die Exponenten der komplexen 
osmanischen Zivilisation, die als ein kulturelles System mit hoher Integrationsfä-
higkeit gelten kann. In ihr konnte es gelingen, sich das Fremde organisch anzuver-
wandeln, Gegensätze zu versöhnen und in weitgehender sozialer Harmonie zu le-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 136 

ben. Das osmanisch-türkische Schattenspiel scheint uns diese These zu bestätigen. 
Es diente als Katalysator für Spannungen, die sich im gemeinsamen Lachen auflö-
sten. In der neuen republikanischen Gesellschaft, die vom türkischen Nationalis-
mus geprägt ist, haben Karagöz und Hadschivat ihre Vitalität verloren. Die türki-
schen Volkskundler betrachten das Schattenspiel als nationales Kulturerbe. Man 
hat immer wieder versucht, diese einstmals volkstümliche Kunst durch neue Kon-
zepte wieder zu beleben. Doch trotz Mitarbeit angesehener Literaten, wie etwa 
Aziz Nesin, hat Karagöz seine alte Popularität nicht wieder gewinnen können. 

Auch heute gibt es noch Schattenspieler, die sich die traditionellen Rituale und 
Techniken angeeignet haben und Künstler, die wunderschöne Figuren herstellen 
können. Die Aufführungen, die an den Ramadanabenden angeboten werden, 
finden ein dankbares Publikum, das vor allem aus Familien mit Kindern und 
Touristen besteht. Ein ganzes Ramadanrepertoire beherrscht wohl kein Spieler 
mehr, das wird auch nicht erwartet. Jeder spielt bestimmte Stücke, die er sich be-
sonders gut erarbeitet hat. Karagöz ist sehr viel moralistischer geworden, grobe 
Frechheiten und Obszönitäten kommen ihm selten über die Zunge. Manchmal 
darf er auch im Fernsehen auftreten. Doch die Rolle des überlegenen Moralisten 
und Pädagogen liegt ihm fern. Hadschivat und Karagöz konnten auch immer über 
sich selbst lachen, es ist ihre Sache nicht, alles im Sinne eines selbstgerechten Na-
tionalismus auf eine Linie zu bringen. Aber vielleicht könnten sie ja mit ihrer Er-
fahrung in einer multikulturellen Gesellschaft in der gegenwärtigen globalisierten 
Welt ein neues Ensemble gründen und mit ihrer »kommunikativen Kompetenz« 
ein heiteres Gespräch beginnen mit Typen, die wir alle kennen, und uns das La-
chen lehren über unsere Konflikte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

