Das Schattentheater Karagoz als Spiegel
der multikulturellen spitosmanischen Gesellschaft*

Das osmanisch-tiirkische Schattenspiel, nach der Hauptfigur auch Karagiz (ge-
sprochen: Karagds) genannt, und das persische schiitische Mirtyrerdrama
(taziya) sind die einzigen autochthonen Theaterformen der vormodernen islami-
schen Welt. Sie konnten ihre eigenen jahrhundertelangen Traditionen entwickeln
und sich auch - trotz des Imports europiischer Schauspiel- und Opernbithnen -
bis in die Gegenwart mehr oder weniger lebendig behaupten.

Das Spiel mit aus Leder geschnitzten, bunt eingefirbten Figuren, die von hinten
auf eine beleuchtete Leinwand gedriickt, ihre farbigen Schatten werfen, war seit
Jahrhunderten in vielen Lindern Asiens (Indien, China, Japan, Java, Bali, Kambo-
dscha) verbreitet, hat aber, abgesehen von manchen technischen Gemeinsamkei-
ten, ganz verschiedene Stiickerepertoires, Figurenensembles und lokale Eigenhei-
ten hervorgebracht. Bis heute sind etwaige Wanderwege von Osten nach Westen
und Einflisse, die vermutet werden, ungeklirt. Historisch belegbar sind erst die
Beziehungen zwischen dem mamlukischen Kairo und dem osmanischen Istanbul
nach der Eroberung Agyptens durch Selim I. im Jahre 1517. Die von dem zeitge-
nossischen mamlukischen Historiker Ibn Iyas geschilderte Auffithrung eines Schat-
tenspiels in Gegenwart des osmanischen Sultans, in dem der besiegte Mamluke
Tuman Bey, wie in Wirklichkeit gerade geschehen, aufgehingt wird und das zwei-
malige Reiflen des Stricks als komischer Effekt dient, zeigt gleichzeitig die Aktuali-
tit des Theaters und die Improvisationskunst des dgyptischen Schattenspielers. Se-
lim war beeindruckt und soll den Kiinstler in seine Hauptstadt Istanbul eingeladen
haben, um seine S6hne und seinen Harem zu unterhalten.

Ob das Schattenspiel unter den Tirken in Anatolien, den Seldschuken und
den Osmanen, vor diesem Zeitpunkt schon existiert hat, wie oft vermutet wird,
kann nicht schliissig nachgewiesen werden. In der dgyptisch-mamlukischen Ge-
schichte des Schattentheaters dagegen sind mehrere Ereignisse fassbar. Schon aus
dem 13. Jh. sind drei Schattenspieltexte des Arztes Ibn Daniyal tiberliefert. Der
Chronist Ibn Iyas berichtet, dass der Mamlukensultan Tschakmak (1438-1453)
alle Schattenfiguren verbrennen lie3, weil er das Theater fiir unmoralisch hielt,
wihrend einer seiner Nachfolger, Sultan Abu s-Sa’adat Muhammad, so schreibt
Iyas unter dem Jahr 1498, sich tiber die Pointen des Spielers Abu I-Ker’in kostlich
amiisierte. In Agypten gab es also eine lange Tradition des Schattentheaters. Die-
se wurde eine Zeit lang unterbrochen, weil man den plotzlichen Tod des Spielers

Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2003. Das Schattentheater Karagoz als Spiegel der
multikulturellen spitosmanischen Gesellschaft. In: Johannes Kalter und Irene Schonberger
(Hrsg.), Der lange Weg der Tiirken. 1500 Jabre tiirkische Kultur. Stuttgart: Linden-Museum Stutt-
gart, 222-237.

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 ERIKA GLASSEN

Abb. 1: Tabletttriger (tabladschi)

Schattenspielfigur, schwarz gefirbte Kamelhaut, Agypten, 19. Jh.
Die Figur trigt auf dem Kopf ein Brett mit zwei Kannen und einem
Untergestell. Die Zwischenrdume sind an einigen Stellen mit durch-
scheinender farbiger Haut unterlegt, von diesen sind nur noch Reste
vorhanden.

wihrend einer Auffithrung fir ein Gottesurteil hielt. Frommen islamischen Krei-
sen blieb das Figurenspiel, sicher auch wegen der kritischen und anziiglichen
Sprache der Spieler, immer suspekt.

Trotz mancher Einfliisse aus Agypten hat sich das osmanisch-tiirkische Schat-
tentheater bald ganz unabhingig entwickelt. Ja, es wurde nun, in der in Istanbul
populiren Form, auch nach Agypten und in die anderen arabischen Provinzen

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 111

exportiert. Sogar in Griechenland, das unter tirkischer Oberhoheit stand, trieben
die beiden Hauptfiguren (Karagiz und Hadschivat) als Karaghiosis und Hatzivatis
inmitten griechischer Typen ihre Spifle. Wie uns Augenzeugen berichten, gab es
in Agypten Auffithrungen in tiirkischer Sprache. Das wird auch in den anderen
Provinzen des Osmanischen Reiches so gewesen sein. Der arabische Museums-
mann und Dozent an der Akademie fiir Schone Kiinste in Beirut, Farouk Saad,
hat unter dem Titel »Das Arabische Schattentheater« (Khayal-i-zill el-Arabi) 1993
ein Monumentalwerk (1271 + 30 Seiten) in arabischer Sprache publiziert. Er hat
noch einmal alle Quellen gesichtet, die Sekundarliteratur in vielen Sprachen
durchgearbeitet, einige Uberlieferte Texte abgedruckt und reiches Abbildungsma-
terial geboten. Auch bei ihm nimmt nach der arabisch-dgyptisch-mamlukischen
Tradition, die ihm besonders am Herzen liegt, das osmanisch-tiirkische Schatten-
spiel als Grundlage der spiter auch in den arabischen Lindern gespielten Versio-
nen breiten Raum ein. Karagoz und sein Freund Hadschivat, die beiden Hauptfi-
guren des osmanisch-tlirkischen Schattentheaters, hatten spitestens seit dem 17.
Jh. alle anderen Konkurrenten von der Bithne verdringt.

Obwohl der mamlukisch-dgyptische Einfluss auf das osmanische Schattenthea-
ter heute auch von tiirkischen Forschern unbestritten ist, bleibt in der Tiirkei eine
Entstehungslegende lebendig, die in der fritheren osmanischen Hauptstadt Bursa
unter Sultan Orhan (1326-1360) angesiedelt ist. Darin werden Karagoz und Ha-
dschivat als geschwitzige Handwerker beschrieben, die durch ihre stindigen Spifie
und Priigeleien ihre Kumpel von der Arbeit abhielten und dadurch den Bau einer
Moschee verzogerten. Der Sultan lief§ sie aus Zorn hinrichten, bereute das jedoch
bald. Darauf trostete ithn Scheich Kischteri, indem er ihn auf den transitorischen
und schattenhaften Charakter der diesseitigen Welt hinwies. Die beiden lustigen
Gesellen wurden daher auf der Schattenbithne, als Symbol der verginglichen
Welt, wieder belebt und durften fortan das Publikum mit ihren burlesken Dialo-
gen unterhalten. Scheich Kiischteri, dessen Grab man in Bursa gefunden hat, gilt
als Patron des Schattentheaters, und die Bithne wird oft als Scheich Kiischteri-
Platz bezeichnet.

Diese Legende wurzelt im Derwischmilieu und legitimiert das Theaterspiel re-
ligios. Die Lebensunfihigkeit der zweidimensionalen Lederfiguren wird durch
die Locher fiir den Stock des Spielers gewihrleistet, wie in mehreren Rechtsgut-
achten hervorgehoben wird. Einen urspriinglichen Zusammenhang des Schatten-
theaters mit den Sufiorden scheint das mystische Ghasel (perde gazeli), das seinen
festen Platz am Anfang jeder Auffithrung bis heute bewahrt hat, zu bestitigen.
Doch im Gegensatz zu den asiatischen Versionen des Schattentheaters, das mit
seinen Figuren aus der mythischen Gotter- und Heroenwelt eine kultische Di-
mension besitzt, hat sich das osmanisch-ttirkische Karagozspiel bald vollkommen
aus dem religiésen Bezug geldst.

Die Figuren und Stiicke sind ganz und gar in der buirgerlichen Welt des Viel-
volkerreiches, in dem verschiedene Ethnien und Religionen vertreten waren, ver-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 ERIKA GLASSEN

haftet. Die Anhinger der nichtmuslimischen Religionsgemeinschaften, Christen
und Juden, waren wie die Muslime in selbstbezogenen autonomen Gemeinschaf-
ten, den sog. millets, organisiert. Sie besaflen unter der Leitung ihres religidsen
Oberhaupts eine eigene Verwaltungsstruktur. Der osmanische Bildungsbiirger, der
zur angesehenen herrschenden Schicht gehorte, brauchte, ethnisch gesehen, kein
Tiirke zu sein. Bedingung war, dass er dem muslimischen Glauben anhing und die
komplizierte, osmanische Schriftsprache beherrschte. Der einfache, ungebildete
Turke sprach ein als grob empfundenes Tiirkisch und wurde als ungehobelt ab-
qualifiziert. Eine ethnische Diskriminierung unter den Muslimen gab es nicht. So
hat man oft unter den Historikern ein idealisiertes Bild von einer harmonischen
osmanischen Gesellschaft gezeichnet, in der die verschiedenen Gruppen in einem
friedlichen Miteinander oder Nebeneinander lebten. In dem Karagoztheater wird
der multikulturelle Kontext dieser Gesellschaft, besonders der Bereich der sprach-
lichen Kommunikation, thematisiert.

Wie eine auflenstehende Beobachterin die Dichotomie zwischen osmanischer
Hochsprache und tirkischer Umgangssprache und das babylonische Sprachenge-
wirr in der osmanischen Hauptstadt zu Beginn des 18. Jh. wahrnahm, zeigen die
berithmten Briefe der englischen Diplomatengattin, Lady Montagu:

»Das gemeine Turkisch ist sehr verschieden von dem, das bei Hofe oder unter den Leu-
ten von Rang gesprochen wird, die immer soviel Arabisch und Persisch in ihre Rede mi-
schen, dass man geradezu von einer anderen Sprache sprechen muss. Und es wirkt -
cherlich, Ausdriicke, die unter gewdhnlichen Leuten gebraucht werden, im Gesprich mit
einem groflen Mann oder einer Dame der Gesellschaft zu verwenden. Aufer dieser Un-
terscheidung haben sie noch etwas, was sie den gehobenen Stil nennen. Das ist der Stil
fir die Poesie.« (Brief an Alexander Pope vom 1.4.1717)

Lady Montagu gewihrt auch Einblick in ihren Diplomatenhaushalt (Brief vom
10.3.1718):

»Ich lebe an einem Ort, der sehr wohl dem Turm von Babel gleicht. In Pera spricht man
Tiirkisch, Griechisch, Hebriisch, Armenisch, Arabisch, Persisch, Russisch, Slowenisch,
Walachisch, Deutsch, Hollindisch, Franzosisch, Englisch, Italienisch, Ungarisch und
was schlimmer ist, zehn dieser Sprachen werden in meiner eigenen Familie gesprochen.
Meine Reitknechte sind Araber, meine Lakaien Franzosen, Englinder und Deutsche,
mein Kindermidchen ist Armenierin, meine Hausmidchen sind Russinnen, ein halbes
Dutzend meiner Diener sind Griechen, mein Haushofmeister ist Italiener und meine
Janitscharen sind Tiirken. So dringt ununterbrochen der Mischmasch dieser Klinge an
mein Ohr. Das hat auch einen auflerordentlichen Effekt auf die Leute, die hier geboren
sind. Sie lernen alle diese Sprachen gleichzeitig, ohne eine davon so gut zu beherr-
schen, dass sie sie lesen oder schreiben konnen. Es gibt hier wenige Minner, Frauen
und Kinder, die nicht den gleichen Wortschatz in etwa finf oder sechs Sprachen ha-
ben.«

Istanbul war eine kosmopolitische Grof3stadt, und das blieb sie eigentlich bis zum
Untergang des Osmanischen Reichs. Die bekannte Romanautorin, Frauenrechtle-
rin und Freiheitskimpferin, Halide Edib Adivar (1884-1964), beschreibt in ihren

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 113

Memoiren ihre Sozialisation in einem osmanischen Oberschichthaus (konak).
Auch in dem Haushalt ihres Vaters, eines Serailbeamten, gab es noch ein bunt zu-
sammengewiirfeltes Hauspersonal. Halides Milchmiitter waren nacheinander eine
Albanerin, eine Zigeunerin und eine Schwarze. Sie hatte eine kurdische Halb-
schwester aus der ersten Ehe ihrer Mutter, und ein Onkel aus der anatolischen
Provinz machte sie mit der tiirkischen Volksliteratur vertraut. Sie selbst absolvierte
das amerikanische Midchen-College in Uskiidar. Halide Edib, die spiter eine glii-
hende tiirkische Nationalistin wurde, hat sich doch eine Affinitit zum komplexen
osmanischen Wesen bewahrt. Sie nennt den Osmanen, der ein Produkt dieser
multikulturellen Gesellschaft war, ein »composite being«. Die Hauptfigur einer ihrer
berithmtesten spiten Romane »Die Fliegenkrimergasse« (Sinekli Bakkal) ist ein Ka-
ragozspieler. Sie hat in ihrer Kindheit auch Vorstellungen des Schattentheaters ge-
sehen.

Die Forschung tiber das Schattentheater kann sich auf eine Fille von Quel-
lenmaterial stiitzen. Fiir seine auflerordentliche Popularitit zeugen die Schilde-
rungen europdischer Reisender, die Karagozauffihrungen miterlebt haben, be-
sonders aber der aufschlussreiche Bericht des osmanischen Reisenden Evliya Ce-
lebi (1611-1682), der uns das bunte Treiben im Istanbuler Unterhaltungsleben
nahe bringt. Wenn er Dutzende von Kinstlern verschiedener ethnischer Her-
kunft namentlich nennt, die die Stimmenimitation ({aklid) virtuos beherrschten,
und die Titel von Stiicken, die bis heute zum Repertoire der Schattenspieler ge-
horen, beweist das die erstaunliche Kontinuitat dieses Genres durch die Jahrhun-
derte. Die Popularisierung des Schattenspiels hingt eng mit der Etablierung von
Kaffeehiusern in der zweiten Hilfte des 16. Jh. zusammen. So konnten die Spie-
ler, die sonst auf ein Engagement bei Familienfeiern, wie Beschneidung und
Hochzeit, angewiesen waren, im 6ffentlichen Raum vor einem breiten Publikum
agieren. Das mag auch zur Anpassung an den Geschmack der niederen Schichten
gefithrt haben. Die Europier duflern oft ihren Abscheu vor den aufdringlichen
Obszonititen und wundern sich, dass unter den Zuschauern auch Frauen und
Kinder waren und offensichtlich Gefallen an den Auffithrungen fanden.

Ein Glucksfall fur die Forschung ist die Tatsache, dass der deutsche Orientalist
Hellmut Ritter schon 1918 die Bekanntschaft eines der letzten Reprisentanten
der traditionellen Schattenspielkunst, des Hofschauspielers Nazif Bey, machte.
Ritter begann damals, sich von Nazif Bey das ganze Stiickerepertoire diktieren zu
lassen. Die Hochsaison der Schattenspieler, die das Jahr iiber auf Familienfesten
auftraten, war der Fastenmonat Ramadan, wenn allabendlich nach dem Fasten-
brechen in Palisten, konaks und Kaffeehdusern Karagoz sein Publikum ergotzte.
Ein Stuickezyklus besteht daher aus 28 Stiicken, in der kadir gedschesi (27. Nacht
des Ramadan, in der der Koran herabgesandt wurde) wird nicht gespielt. Ritter
hat sich also von Nazif Bey sein ganzes Repertoire vortragen und interpretieren
lassen. Seine Aufzeichnungen hat er im Laufe der Jahre mit deutscher Uberset-
zung in drei Binden publiziert. Seit dem Ende des 19. Jh. sind auch Stiicke an-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 ERIKA GLASSEN

derer Spieler gesammelt und verschriftlicht worden, etwa 40 sind inzwischen be-
kannt, doch Ritters Nazif-Texte bilden bis heute den Kern der Uberlieferung.

Das osmanisch-tiirkische Schattentheater hat eine eigenartige Faszinationskraft
auf alle Schichten der Bevolkerung vom Sultan bis zum Lastentriger, auf Gebil-
dete und Analphabeten, Frauen und Kinder, ausgeiibt. Das liegt sicher an der
Mischung zwischen den rituellen, poetischen und burlesken Elementen. Die ge-
nialen Schattenspieler, manche haben einen gewissen historischen Ruhm erlangt,
schufen ein Gesamtkunstwerk sui generis. Es entstand eine bezaubernde Atmo-
sphire, wenn die zierlich aus Leder geschnittenen, 30-40 cm groflen Figuren ihre
farbigen Schatten auf die durch eine flackernde Ollampe beleuchtete Bithne war-
fen. Die musikalische Umrahmung, die Rezitation des besinnlichen mystischen
Ghasels (AufSerlich ist unsre Biibne nur ein Tanz von Schatten zwar/ Doch dem kundgen
Auge stellet sie die Welt im Gleichnis dar), die leitmotivischen Auftrittslieder der Dia-

Abb. 2: Karagiz und Hadschivat

Schattenspielfiguren, Kamelhaut, bemalt. Links: Hadschivat mit Derwischmiitze; rechts: Kara-
goz. Osmanisch, Istanbul, vor 1890

Museum fiir Vilkerkunde Miinchen

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 115

lekttypen, die zeitgenossischen Schlager des Tschelebi und der Senne, das alles gab
dem Spiel einen musicalartigen Zug.

Auch Showelemente fehlten nicht: Tidnzer und Tdnzerinnen wurden durch die
Spieler kunstvoll bewegt, Akrobaten, Hexen, Dschinnen und Tierfiguren traten
auf, ja prichtige festliche Umziige zeigten etwa die Mitgift der Braut, das Spiel
im Spiel lie} die Konturen zwischen Sein und Schein endgiiltig verschwimmen.

Doch das ganze Spektakel geschah nach einem festen rituellen Ablauf. Zere-
monie und Improvisation hielten sich die Waage. Die Schattenspieler waren in
einer Zunft organisiert, wurden zu Meistern ausgebildet und mussten sich an Re-
geln halten. Sie waren Alleinunterhalter mit einem oder mehreren Gehilfen, die
thnen mit Handreichungen dienten oder ein Instrument spielten. Der strukturel-
le Ablauf des Spiels, der immer eingehalten werden musste, besteht aus folgen-
den Elementen:

1. Vorspiel (mukaddime, girisch)

Vor Beginn der Auffiihrung steht auf der ein bis zwei gm groflen, von hinten be-
leuchteten Bithne ein aus Leder geschnitztes Bild (Zitronenbaum, Brunnen,
Haus, Schiff u.a.). Mit einem lang gezogenen, siuselnden Ton auf einer mit Ziga-
rettenpapier bespannten Rohrflote (nareke) wird der Beginn der Auffihrung an-
gekiindigt, und die Schattenhand des Spielers entfernt das Schaubild (gdstermelik).
Von links betritt nun eine der beiden Hauptfiguren, Hadschivat, die Biihne und
singt dabei ein Lied im klassischen Versmaf$ (sema). Dann leitet er mit der Anru-
fung Gottes (hey hak) die Rezitation des mystischen Ghasels (perde gazeli) ein, das
den Schattencharakter der Bithne beschwort. Darauf wendet sich Hadschivat mit
wohlgesetzten Worten an das Publikum und duflert den Wunsch, es moge doch
ein Freund auftauchen, mit dem er ordentlich parlieren konnte. Dabei tritt er vor
das Haus des Karagoz, an der rechten Seite der Bithne zu denken, und bittet ihn
flehentlich, doch herauszukommen. Plotzlich stiirzt nun Karagoz auf die Bithne,
flucht iiber die Ruhestorung und verpriigelt Hadschivat. Bei dieser Priigelei siegt
erstaunlicherweise Hadschivat und zieht ab. Karagiz liegt zerschlagen auf der
Bithne und hilt einen Monolog in Form eines tckerleme, in diesem Falle meist
sinnlose, klangvolle Sitze in der osmanischen Kunstsprache.

2. Zwiegesprdch der beiden Hauptfiguren (muhavere)

Erst der nun folgende ausfithrliche Dialog der beiden Hauptfiguren, Karagiz und
Hadschivat, verrit ihre wahren Eigenheiten und Wesensziige und macht den Zu-
schauer mit ihrer dufleren Erscheinung vertraut. Alle Figuren zeigen sich im Profil.
Sie bestehen aus mehreren Teilen: Kopf und Oberkorper mit Armen (getrennt
oder aus einem Stiick), Unterleib und Beine. Die einzelnen Teile werden durch an

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 ERIKA GLASSEN

Abb. 3: Schlangendrache (yilan)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1913
Museum fiir Vilkerkunde Miinchen

beiden Seiten geknotete Fiden zusammengehalten, wodurch ihre Beweglichkeit
ermoglicht wird. Karagoz, wortlich Schwarzauge, der Eponymos des tiirkischen
Schattentheaters, trigt einen mit Bliiten und Blittern verzierten, beweglichen ro-
ten Hut (ischkirlak), der seine Glatze verbirgt. Seine Nase ist knollig und sein
schwarzer Bart rund. Sein gegiirteter Wams tiber den Kniehosen ist vorzugsweise
rot. Karagoz ist beweglicher als die meisten anderen Figuren, er besteht aus sieben
Teilen und besitzt zwei Locher fir die Fihrungsstocke des Spielers, eines in sei-
nem riesigen Arm, um besser gestikulieren und priigeln zu koénnen, und eines an
der Schulter. An seinem schwarzen, runden Bart ist er leicht zu erkennen, auch in
Verkleidungen. An seinem Partner Hadschivat ist dagegen alles spitz. Seine festsit-
zende Kopfbedeckung (bork) erscheint wie ein spitz zulaufender (miitzenartiger)
griner Turban mit hinten herabhingendem Band. Am unteren Teil des Turbans
lduft ein breiter (roter) Rand, der tiber der Stirn spitz zulaufend hochgezogen ist
und mit der feinen, spitzen Nase und dem spitzen Bart korrespondiert. Sein ge-
giirteter Wams iiber den Kniehosen ist meist griin. Er hat nur ein Loch fir den
Fithrungsstab des Spielers an der Schulter, das entspricht seinem ruhigen gesetzten
Wesen. Karagiz und Hadschivat tragen also Fantasiekostiime, die iiber ihre ethni-
sche Zugehorigkeit und soziale Stellung nicht aussagen. Die tibrigen Figuren des
Ensembles werden dagegen nicht nur durch die eigenartige Artikulation des Tiir-
kischen oder ihren Sprechstil, sondern auch durch gruppenspezifische Merkmale
in ihrer duleren Erscheinung gekennzeichnet. Hadschivat und Karagoz besitzen
eine personliche Identitit, die sie in ihrer Art zu reagieren und zu sprechen (Kara-
goz mit rauer, dunkler und Hadschivat mit feiner, weicher Stimme) zeigen und be-
sonders im langen Dialog (mubavere) enthiillen.

Die visuelle Komponente des Schattenspiels mag einen hohen isthetischen
Genuss bereiten, aber sie ist sekundir, denn der Spieler hinter dem Vorhang ist
vor allem ein Stimmenimitator. Das zentrale Thema des Karagoztheaters ist nim-
lich die sprachliche Kommunikation in der multikulturellen osmanischen Gesell-
schaft. Das geschieht auf verschiedenen proto- und meta-linguistischen Ebenen.

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 117

Abb. 4: Bithnenbild: Kaffeehaus mit Schanktisch (gdstermelik)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1890
Museum fiir Vilkerkunde Miinchen

Im Dialog zwischen Karagiz und Hadschivat bestimmt das unterschiedliche Bil-
dungsniveau der Gesprichspartner das Scheitern der Kommunikation durch Spra-
che. Hadschivat, schon im reiferen Alter und dem Opiumgenuss nicht abgeneigt,
ist ein Vertreter der gebildeten Osmanli-Schicht, der die Hochsprache mit ihren
Hoflichkeitsfloskeln und Metaphern, ihren arabischen Lehnwortern und persi-
schen grammatischen Strukturen beherrscht. Er besitzt Autoritit im Stadtviertel
und wird hiufig als Makler in Anspruch genommen. Karagoz dagegen ist ein
Mann aus dem Volke, Gelegenheitsarbeiter, derb, witzig und schlau. Er wird oft
als Zigeuner bezeichnet, beherrscht aber den Zigeunerjargon nicht und spricht das

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 ERIKA GLASSEN

einfache Tirkisch ohne Dialektfirbung. Er geniefit es, die stilvollen, gestelzten
Sitze seines Freundes zu verballhornen, indem er sie assoziativ in konkrete Dinge,
wie Speisen oder Namen bekannter Handwerker und Hindler oder von Aus-
flugsorten am Bosporus missversteht. Daraus wird der Witz dieser Eingangsdialo-
ge bezogen, die allabendlich das Publikum belustigen, und damit werden auch die
Minderwertigkeitsgefiihle der niederen Bildungsschicht gegeniiber der ihnen un-
verstindlichen feinen Ausdrucksweise der gehobenen Schichten ausgeriumt. Die
Gebildeten wiederum mogen in ihrer Identifikation mit Hadschivar ein Wohlbe-
hagen der Uberlegenheit empfinden. Manchmal konzentrieren sich die Dialoge
auf ein bestimmtes Thema, und Hadschivat mochte seinen ungebildeten Freund
geduldig belehren. Sie bieten dem Spieler immer genug Raum fiir Improvisation,
wenn er etwa auf aktuelle Ereignisse anspielen mochte. Mit dem eigentlichen
Stick, das dann anschliefit, stehen sie meistens in keinem Zusammenhang.

3. Das Stiick (tasil) und das Figurenensemble

Bis heute sind etwa 40 Stiicke bekannt und aufgezeichnet. Sie werden in zwei
Gruppen eingeteilt: A. Die klassischen Stiicke (kar-i kadim), das sind solche, de-
ren Titel schon von Evliya Celebi genannt werden oder die sonst erwiesenerma-
Ben auf eine alte Tradition zuriickgehen. B. Die neuen Stiicke (nev-idschad). Sie
sind ganz im Stil der alten Stiicke erfunden und bedienen sich des bekannten Fi-
gurenensembles.

Die modernen Stiicke, die nach der Republikgriindung von nationalistischen
Pidagogen oder Literaten geschaffen wurden, um das volkstimliche tiirkische
Theatergenre fur didaktische Zwecke zu nutzen, - unter dem Motto: Karagiz in
Ankara - haben sich nicht durchsetzen konnen.

Jeder Spieler musste ein Repertoire von 28 Stiicken beherrschen. Man sollte
einen solchen Zyklus wohl als Ganzes betrachten, da die Stiicke im heiligen
Monat Ramadan allabendlich nacheinander am gleichen Spielort vor dem glei-
chen Publikum in Szene gesetzt wurden. Der Plot der Stiicke, die eigentliche
Handlung, ist im Allgemeinen spannungsarm. Sie dient dazu, die beiden Haupt-
figuren, die in jedem Stiick auftreten, aber vor allem Karagiz, mit den iibrigen
Figuren des Ensembles ins Gesprich zu bringen. In ihrer Struktur am simpelsten
sind die Stiicke, in denen Karagoz, der meistens auf Dringen seiner Frau auf Ar-
beitssuche ist, einen neuen Job ausprobiert, der Gelegenheit bietet, eine reihende
Begegnung mit mehreren anderen Typen, die als Kunden kommen, vorzufiihren.
Dazu gehéren: »Das Boot« (Kayik), Ritter II, 248-51; »Der Schreiber« (Yazi-
dschi); »Der Wald« (Orman), Ritter I11, 211-36; »Die Schaukel« (Salindschak), Ritter
II1, 541-71. Auch solche Handlungen, die urspriinglich auf eine alte Erzidhltraditi-
on zuriickgehen und als Volksromane tiber beriihmte Liebespaare populir waren,
wie Ferbat ile Schirin und Tabir ile Siibre werden im Karagozspiel ganz ins alltigliche
Leben des Scheich Kischteri-Platzes eingebunden. Die mirchenhaften bzw.

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 119

Abb. 5: Tirke aus Kastamonu (Baba Himmet)
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Osmanisch, um 1900
Privatsammlung Lemke

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 ERIKA GLASSEN

Abb. 6: Trunkenbold (Matiz od. Tuzsuz Deli Bekir)
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Tirkei, 20. Jh.
Privatsammlung Lemke

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 121

Abb. 7: Lase (Laz) mit Streichinstrument (kementsche)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Tiirkei, Ende 19./erste Hilfte
20. Jh.

Museum fiir Volkerkunde Miinchen

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 ERIKA GLASSEN

Abb. 8: Kurde (Kiirt)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Tiirkei, erste Halfte 20. Jh.
Museum fiir Volkerkunde Miinchen

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 123

Abb. 9: Armenier (Ermeni)

Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Osmanisch, Ende 19./erste
Hilfte 20. Jh.

Privatsammlung Lemke

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 ERIKA GLASSEN

Abb. 10: Schwarzer Araber (kara Arap od. Arap kile)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Tirkei, Ende 19./erste Hilfte
20. Jh.

Museum fiir Vilkerkunde Miinchen

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 125

Abb. 11: Reicher Jude (Yahudi) mit einem Schliissel in den Hinden
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1890
Museum fiir Volkerkunde Miinchen.

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 ERIKA GLASSEN

epischen Elemente sind rudimentir, immer mischt sich Karagoz aktiv ein oder gibt
seine Kommentare zum Besten. So werden aus den tragischen Liebesgeschichten
Komaodien. In dem Stiick »Die Blutpappel« (Kank gawaq), Ritter 1, 15-63, sind
noch einige Elemente des Zaubermirchens erhalten geblieben. Nach einer Sage
hausten in dem Geisterbaum Dschinnen, die Vortibergehende entfithrten und ver-
zauberten. Die Blutpappel wird vor dem Haus des Karagoz aufgebaut, und die
Dschinnen treiben im Laufe des Stiickes ihr Unwesen, auch Karagiz und Hadschi-
vat werden verzaubert. Der Auftritt des Aschiks (Volksepen-Singer) Hasan mit sei-
nem Sohn Muslu bietet Gelegenheit zu Musikeinlagen. Doch zum Schluss macht
Karagioz ganz respektlos Brennholz aus der Pappel und zieht sich den Zorn der al-
banischen Waldhiiter zu. Eines der beliebtesten Stiicke, das noch am ehesten auf
einer spannungsreichen Intrige aufbaut, ist »Die falsche Braut« (Sahte Gelin), Ritter
I, 65-119. Die Familie des Trunkenboldes Matiz/Tiuzsuz Deli Bekir mdchte diesen
verheiraten, um ihm das Trinken abzugewohnen. Hadschivat, der ein heiratsfihiges
Maidchen suchen soll, redet auf Rat seiner Frau Karagoz ein, er solle ein Midchen
spielen, um das geworben wird. Man mochte dem Trunkenbold in der Hochzeits-
nacht eine Lehre erteilen. Das Stiick gibt durch die Verkleidung des Karagiz als
Braut Gelegenheit zu vielen komischen Effekten. Auch die Hochzeitsfeier mit dem
Brautzug, der Zurschaustellung der Mitgift und der Unterhaltung durch Tinzer,
die Gratulation der Nachbarn, schliefflich die desillusionierende Entschleierung der
Braut ist sehr aufwendig. Es ist eines der wenigen Stiicke, in denen der Imam auf-
tritt und die Travestie eines Gebets spricht, wobei die Giste rhythmisch im Chor
mit tierischen Lauten antworten. Es handelt sich also um eine komische Verfrem-
dung traditioneller Brauche und Texte. Auch das Stiick »Die Beschneidung« (Siiz-
net), Ritter III, 1-51, parodiert eine Familienfeier. Statt der zu beschneidenden
Knaben, die entwischen konnen, wird Karagiz ergriffen, um an ihm den schmerz-
lichen Ritus zu vollziehen. Nazif Bey erzihlte Ritter, dass in fritheren Fassungen
Baba Himmet mit seiner Axt die Beschneidung vornahm. Als Trost fur die erlittene
Pein tritt eine bunte Truppe von Unterhaltungskiinstlern auf. Es wird sogar eine
kleine Schattenbithne installiert, auf der Karagoz sein Ebenbild bestaunen kann.

Die Wahrnehmung der Differenz zwischen der vertrauten Wirklichkeit des
Stadtviertels und dem schwebenden Spiel auf der Schattenbiithne entladt sich im
gemeinsamen Gelidchter des Publikums. So erfullt das Schattentheater eine sozia-
le Funktion, es verschafft ein Ventil fiir Spannungen und 16st Tabus.

Karagoz ist der Publikumsliebling. Er ist der unbestrittene Held aller Stiicke,
die vor allem um zwei zentrale Themen der osmanischen Gesellschaft kreisen:
Die sprachliche Kommunikation und die sexuelle Repression. Der multikulturel-
le Charakter des Reiches wird reprisentiert durch die zahlreichen ethnischen Ty-
pen und die anatolischen Provinzler im Figurenensemble. Sie lassen sich identi-
fizieren durch ihre duflere Erscheinung, ihre Kopfbedeckung und Tracht oder
spezifische Accessoires. Doch vor allem ist es die besondere Artikulation des
Turkischen, der hiufige Gebrauch bestimmter Fremdworter oder die Dialektfir-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 127

bung, die ihre Herkunft deutlich macht. Der Spieler muss also das ganze Register
seiner Fahigkeiten zur Stimmenimitation (faklid) einsetzen.

Zum Ensemble der taklid-Typen gehoren: Der Tirk, das ist Baba Himmet aus
Kastamonu, der so grof§ ist, dass Karagoz eine Leiter anstellen muss, wenn er sein
vernuscheltes Tiirkisch verstehen will, Baba Himmer ist Holzfiller und hilt eine
Axt; der Lase (Laz), ein Schwarzmeermatrose; Seybek, ein schneidiger junger Kerl
aus der Gegend von Aydin, trigt einen Sibel; Efe, edler Riauber aus Izmir; Bolulu,
der Koch aus Bolu; Kayserili, der Handler aus Kayseri; der Mubadschir, Migrant aus
Thrakien; der Kurde (Kiirg); der Albaner (Arnawvut); der Armenier (Ermeni) aus
Van; der Jude (Yabudi); der kleinasiatische Grieche (Rum); der Araber (ak Arap); der
schwarze Sklave (Arap kile); der Perser oder Aserbeidschaner (Adschem); der Levan-
tiner (Frenk). Das alles sind Typen ohne personliche Identitit, sie konnen zu meh-
reren auftreten und in verschiedenen Stiicken verschiedene Namen tragen. Dazu
kommen andere Stereotypen mit korperlichen oder geistigen Defekten oder La-
stern: Beberuhi (wortlich: Kinderseele), der atemlos schnell schwitzende Zwerg;
der Stotterer (Kekeme); der Irre (Deli); der Opiumesser (Teryaki), ein gebildeter Os-
mane wie Hadschivat, der wihrend der Unterhaltung immer einschlift. Alle die
Typen sind aus der Sicht des Karagiz wenig kommunikativ, weil sie sich sprachlich
schlecht oder gar nicht artikulieren. Das Phonemsystem des Tiirkischen wird dau-
ernd verfélscht und erhoht fur Karagoz die Moglichkeit zu Wortspielen. Die Dia-
loge wirken daher oft wie die Gespriche von Schwerhorigen, die nichts verstehen,
aber so tun als ob.

Alle diese Dialekttypen sind Minner. Zu den minnlichen Hauptfiguren gehort
der Tschelebi. Er ist neben Karagiz und Hadschivat die wichtigste und wohl eine der
dltesten. Schon Evliya Celebi kennt ihn. Tscheleb: spielt fast in allen Stiicken eine
Rolle. Er ist der junge Liebhaber, gebildet, reich, mit kultiviertem Benehmen und
spricht Istanbuler Tiirkisch. Er ist ein wohlsituierter Geck und Lebemann, der im-
mer in Liebesabenteuer verstrickt ist und sein Erbe verprasst (mirasyedi). Er besitzt
aber noch Immobilien, die er von Hadschivar vermieten lisst. Er ist ein Vorfahre
der Dandytypen (Siippe) aus der frithen tirkischen Romanliteratur. Er kleidet sich
nach westlicher Mode, trigt aber einen roten Fez. Er hat verschiedene Accessoires:
einen Regenschirm, einen Spazierstock oder eine Blume in der Hand. Sein Auf-
trittslied ist ein populdrer Schlager (scharki). Eine andere minnliche Hauptfigur, in
der »Falschen Braut« als Tschelebis Bruder bezeichnet, ist der polternde Trunkenbold
Tuzsuz Deli Bekir oder Matiz. Er prahlt mit seinen Heldentaten und versucht im-
mer, Karagoz zu erschrecken. Er trigt meist eine grellfarbige Uniform und Stiefel,
einen mit Band umwundenen, ornamentalen Turban und einen hochgezwirbelten
Schnurrbart. Manchmal tritt er mit Pistole auf, meistens aber mit einem langen
Sibel, auf dem seine Flasche steht. Er wird als versprengtes Uberbleibsel der Janit-
scharen angesehen. Er flofit Respekt ein und ist trotz seines harschen Auftretens
versohnlich. Wihrend Tschelebi der Liebling der leichtfertigen Damen (Senne) ist,
die mit ihm auf die Bihne kommen und die Minnerwelt des Stadtviertels in Ver-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 ERIKA GLASSEN

Abb. 12: Invalide bzw. Bettler (dilendschi)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt
Osmanisch, Ende 19./erste Hilfte 20. Jh.
Privatsammlung Lemke

wirrung stiirzen, ist es Tuzsuz Deli Bekir, der, wenn er selbst nicht zu sehr ins Ge-
schehen verstrickt ist, am Ende des Stiickes als eine Art moralische Instanz, ein
Rest von Obrigkeit, auftritt, die chaotische Lage klirt und die Ordnung wieder-
herstellt. Wenn diese Thematik auch seit der Endphase des Osmanischen Rei-
ches, aus der die uns iiberlieferten Stiicke und Figuren stammen, die augenfillige
Brisanz verloren hatte — Karagozfiguren mit erigiertem Penis sind fast ganz ver-
schwunden - so geht es doch in vielen Stiicken um die Repression der Sexualitit.
Das Osmanische Reich, ein Vielvolkerstaat, in dem viele ethnische und religiose
Gruppen in einem komplexen Rechtssystem friedlich nebeneinander lebten,
wurde von dem muslimischen Kalifen/Sultan beherrscht und damit auch offizi-
ell von dem islamischen Wertesystem dominiert. Dazu gehorte die Segregation
der Geschlechter, die durch die Verschleierung der Frauen in der Offentlichkeit
und die Aufteilung der Hiuser in einen Minner- und einen Frauentrakt (selamiik,
haremlik) ihren Ausdruck fand. Auf der Schattenbithne gibt es keine Interieurs,
alles spielt sich im offentlichen Raum vor den Hiusern ab. Es ist daher bemer-
kenswert, dass trotzdem Geschlechterbegegnungen auf der Bithne nicht selten
vorkommen. Vorausgeschickt sei, dass ehrbare Frauen kaum auftreten, ausge-
nommen die schwarze Amme und die Schwiegermutter. Die Ehefrauen von Ka-
ragoz und Hadschivat, obwohl sie gelegentlich eine wichtige Rolle spielen, sind in
den klassischen Stiicken nur durch ihre Stimmen prisent. In den anderen Thea-
terformen, die im 19. Jh. im Osmanischen Reich neben dem Karagozspiel exi-
stierten, dem Orta Oyunu (Spiel der Mitte), einer Komodie mit dhnlicher Thema-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 129

Abb. 13: Zwerg mit Taschen u. Bettelgefdl (beberubi)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt

Turkei, Ende 19./erste Hilfte 20. Jh.

Museum fiir Vilkerkunde Miinchen

tik wie im Karagoztheater, aber mit lebenden Darstellern, und auf den aus Euro-
pa inspirierten Theaterbiihnen durften lange keine Frauen oder jedenfalls keine
Musliminnen auftreten. Entweder verkleideten sich junge Minner als Frauen
oder Armenierinnen und Judinnen iibernahmen die weiblichen Rollen. Auf der
Karagozbithne sind die Darstellerinnen elegant gekleidete Frauenfiguren (Senne).
Es gibt tief verhiillte Damen mit Schirm, einige tragen hochgeschlossene Kleider,
aber keinen Schleier, doch die meisten sogar ein freches Dekollete. Sie gehoren
nicht zu den vertrauten Bewohnern des Scheich Kiischteri-Viertels, sondern ver-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 ERIKA GLASSEN

Abb. 14 Hodscha

Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt
Turkei, Ende 19./erste Hilfte 20. Jh.
Museum fiir Vilkerkunde Miinchen

mutlich zu den nichtmuslimischen Bevolkerungsgruppen, nimlich den Levanti-
nerinnen aus dem Europierviertel Beyoglu. Sie erscheinen unter irgendeinem
Vorwand auf dem Kiischteri-Platz, meistens haben sie ein Verhiltnis mit Tschelebi.
Ihr Auftauchen beunruhigt die Mannerwelt des Stadtviertels, und alle versuchen

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 131

Abb. 15 Dandy mit Fez (Tichelebi)
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Tiirkei, erste Halfte 20. Jh.
Museum fiir Vilkerkunde Miinchen

mit ihnen in Kontakt zu kommen. Wie in dem beriihmten alten Stiick »Die bluti-
ge Nigar« (Kanl Nigar), Ritter I, 121-185, spielen sie den Minnern oft tibel mit. Sie
entkleiden alle Minner, die in das von ithnen angemietete Haus eindringen und
werfen sie nackt auf die Strale. Wie Nazif Bey Hellmut Ritter erzihlte, hat er das
Stiick in seiner Jugend gesehen, wobei alle Minner mit erigiertem Penis auf die

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 ERIKA GLASSEN

Abb. 16 Frau mit Dekolleté (Senne)
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Trkei, 20. Jh.
Privatsammlung Lemke

Strafle purzelten. Spiter liefd die Zensur das nicht mehr zu. Ein anderes Stiick, in
dem auch viele Minner nacheinander in das Haus einer Hetire eindringen wol-
len, ist »Der Uberfall mit der Parole >Nagel< oder >Der Einfiltige Nachtwichter«
(Tschivi Baskini yahut Abdal Bekischi), Ritter 111, 512-539. Diese Stiicke, in denen
die attraktive Semne ithr Spiel mit den Minnern trieb, gehorten zu den beliebes-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 133

Abb. 17 »Wilder« Karagdz (1oraman Karagiz)
Schattenspielfigur, Rinderhaut, bemalt. Tirkei, erste Halfte 20. Jh.
Privatsammlung Glassen

ten. Auch Karagoz wollte dabei nicht nur distanzierter Kommentator bleiben,
sondern er war begierig, selbst zu den Damen vorzudringen. Sein umfangreicher
obszoner Wortschatz — Ritter hilft sich aus Schamgefithl manchmal mit lateini-
schen Ubersetzungen —, den er in allen Situationen reichlich anwendet, verrit seine
sinnliche Natur.

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 ERIKA GLASSEN

Die Spieler wollten ja nicht die Realitit imitieren, das wire Imitation des Schop-
fers und damit Blasphemie. Im Ritual des Schattenspiels, auf der Bithne einer un-
wirklichen Scheinwelt mit Figuren, denen jegliche Lebensfihigkeit abgesprochen
wurde, war der Einbildungskraft alles erlaubt. Hier konnte die Repression der Se-
xualitit, die durch die Restriktionen religioser Moralwichter und die Segregation
der Geschlechter das Alltagsleben bestimmte, aufgeldst und ins Licherliche gezo-
gen werden.

4. Der Epilog (Bitisch)

Der Epilog besteht aus einem kurzen, floskelhaften Dialog zwischen Hadschivat und
Karagoz. Es ist die rituelle Bitte um Nachsicht und Verzeihung wegen aller Frechhei-
ten und Entgleisungen wihrend des Abends. Bevor die Zuschauer aus der Scheinwelt
in die Wirklichkeit entlassen werden, werben die Hauptfiguren fir die nichste Vor-
stellung:

Hadschivat: Den Vorhang hast du abgerissen und zerstort
Ich geh, daf gleich sein Herr es hort.
Karagoz:  Das Zerstiickte, das Geflickte, entschuldigt sei's,
was unsre Zung versah, es sei vergeben!
Wenn ich dich morgen abend in der »Blutigen Nigar« am Kragen kriege,
Hadschivat, so wart, was ich dir dann fiir Streiche spiele.

Der Untergang des Osmanischen Reiches, der siegreiche Befreiungskampf und
die Griindung der Tirkischen Republik, eine Entwicklung, die in der Abschaf-
fung des Sultanats und Kalifats und der Verlegung der Hauptstadt aus der kos-
mopolitischen Metropole Istanbul in die anatolische Provinzstadt Ankara gipfel-
te, entzog Karagiz und Hadschivat den Nihrboden fiir ihre Spidfle. Das hatte sich
schon linger angekiindigt. Die im Osmanischen Reich versammelten, verschie-
denen volkischen Elemente verfolgten eigene nationalistische Bestrebungen. Das
fithrte dazu, dass sich auch das tiirkische Element seiner Identitit bewusst wurde
und das komplexe Osmanentum ablehnte. Die Kluft zwischen der osmanischen
Hochsprache und der tiirkischen Umgangssprache wurde von Karagéz nun im-
mer ernsthafter beklagt. Auch er schien im nationalistischen Trend zu liegen und
von der Bithne aus die Forderungen nach einer Sprachreform zu unterstiitzen.
Tirkische Gelehrte wiesen nach, dass sein Name auf die Form kara oguz zuriick-
zufithren sei, er also eindeutig zu dem aus Zentralasien nach Anatolien migrier-
ten westtiirkischen Oghusenstamm gehorte. Das Publikum dringte ihn dazu, die
Rolle des echten Tirken zu tbernehmen - (der brave Baba Himmet war dazu
nicht in der Lage) — und seine Identititsverwirrung, die ihm, etwa mit der Verstel-
lung ins Zigeunerische grofe Narrenfreiheit gewihrt hatte, aufzugeben.

Es gelang Karagoz allmihlich, die gebildeten Osmanlis, die — wie sein Freund
Hadschivat — eine gedrechselte Sprache benutzten, zu iiberzeugen, auf die fremden
arabischen und persischen Elemente zu verzichten und sich um reines Turkisch zu

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SCHATTENTHEATER KARAGOZ 135

Abb. 18 Frommer Pilger auf einem Ochsen
Schattenspielfigur, Kamelhaut, bemalt. Osmanisch, Istanbul, vor 1890
Museum fiir Volkerkunde Miinchen

bemiihen. Im Kaffeehaus des Scheich Kiischteri-Platzes fehlten nach und nach alle
die buntgekleideten Dialekttypen, sie waren abgezogen und kultivierten ihren ei-
genen Nationalismus, oder sie mussten Hiite tragen und Oz Tiirktsche lernen. Die
Emanzipation der Frauen verinderte das Leben im Scheich Kiischteri-Viertel be-
trichtlich. Die Ehefrauen von Karagoz und Hadschivat konnten sich nun selbstbe-
wusst in der Offentlichkeit bewegen. Der Tschelebi hatte sein ganzes Vermogen ver-
loren und konnte sich kostspielige Liebesabenteuer nicht mehr leisten. Er sollte in
Ankara dann ein Abgeordnetenmandat erhalten und wurde spiter wegen seiner
Sprachkenntnisse Diplomat. Die leichtlebige Senne aus Beyoglu musste ehrbarer
Arbeit nachgehen, sie schneiderte flir die Damen der neuen Elite aus Ankara die
europdische Garderobe. Tizsuz Deli Bekir, Seybek und Efe hatten sich im nationalen
Befreiungskampf verdient gemacht und erhielten in Ankara neue Aufgaben. So et-
wa konnte man die Auflosung des Ensembles des Schattentheaters beschreiben. Es
zeigt sich, wie eng diese Kunst mit der multikulturellen Atmosphire der osmani-
schen Hauptstadt verbunden war. Karagiz und sein Freund Hadschivat, die zwei
Seelen in der Brust des genialen Spielers, waren die Exponenten der komplexen
osmanischen Zivilisation, die als ein kulturelles System mit hoher Integrationsfi-
higkeit gelten kann. In ihr konnte es gelingen, sich das Fremde organisch anzuver-
wandeln, Gegensitze zu versohnen und in weitgehender sozialer Harmonie zu le-

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 ERIKA GLASSEN

ben. Das osmanisch-tiirkische Schattenspiel scheint uns diese These zu bestitigen.
Es diente als Katalysator fiir Spannungen, die sich im gemeinsamen Lachen auflo-
sten. In der neuen republikanischen Gesellschaft, die vom tiirkischen Nationalis-
mus gepragt ist, haben Karagiz und Hadschivat ihre Vitalitit verloren. Die tiirki-
schen Volkskundler betrachten das Schattenspiel als nationales Kulturerbe. Man
hat immer wieder versucht, diese einstmals volkstiimliche Kunst durch neue Kon-
zepte wieder zu beleben. Doch trotz Mitarbeit angesehener Literaten, wie etwa
Aziz Nesin, hat Karagiz seine alte Popularitit nicht wieder gewinnen konnen.

Auch heute gibt es noch Schattenspieler, die sich die traditionellen Rituale und
Techniken angeeignet haben und Kiinstler, die wunderschone Figuren herstellen
konnen. Die Auffithrungen, die an den Ramadanabenden angeboten werden,
finden ein dankbares Publikum, das vor allem aus Familien mit Kindern und
Touristen besteht. Ein ganzes Ramadanrepertoire beherrscht wohl kein Spieler
mehr, das wird auch nicht erwartet. Jeder spielt bestimmte Stiicke, die er sich be-
sonders gut erarbeitet hat. Karagiz ist sehr viel moralistischer geworden, grobe
Frechheiten und Obszonititen kommen ihm selten Gber die Zunge. Manchmal
darf er auch im Fernsehen auftreten. Doch die Rolle des iiberlegenen Moralisten
und Pidagogen liegt ihm fern. Hadschivat und Karagiz konnten auch immer tiber
sich selbst lachen, es ist ihre Sache nicht, alles im Sinne eines selbstgerechten Na-
tionalismus auf eine Linie zu bringen. Aber vielleicht kdnnten sie ja mit ihrer Er-
fahrung in einer multikulturellen Gesellschaft in der gegenwirtigen globalisierten
Welt ein neues Ensemble griinden und mit ihrer »kommunikativen Kompetenz«
ein heiteres Gesprich beginnen mit Typen, die wir alle kennen, und uns das La-
chen lehren iiber unsere Konflikte.

https://dol.org/10.5771/6783956507089-108 - am 22.01.2026, 04:14:04, Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

