Jacob Emmanuel Mabe (Berlin)

Zum Problem der Ubersetzung abstrakter
Begriffe in eine Bantusprache

In Afrika werden mehr als 2000 einheimische Sprachen gesprochen,
zuziiglich weiteren hunderten von Dialekten und Mundarten, die zu-
gleich die Grundlagen fiir die tiberkommenen kulturellen Identitdten
und Werte darstellen.!

In der Wissenschaft und Bildung werden diese Sprachen derart
benachteiligt, dass sie im allgemeinen Unterricht sowie in interintel-
lektuellen Diskursen kaum Beachtung finden. Dieser Zustand der
Marginalisierung widerspricht allerdings dem allgemeinen Ehrgeiz
der politischen Klassen Afrikas, die indigenen Sprachen zu schiitzen
und zu férdern, und spiegelt gleichwohl die dramatische Ohnmacht
und Verzweiflung insbesondere der afrikanischen Intellektuellen ge-
geniiber ihrer Abhingigkeit von den europiischen Sprachen.

Ausgehend von dieser niichternen Erkenntnis, zeigt der vorlie-
gende Artikel am Beispiel des Bassaischen (Bassa-Sprache?) die dop-
pelte Schwierigkeit, mit der man sich als Schulphilosoph konfrontiert
sicht, wenn man die aus dem Griechischen abgeleiteten Termino-
logien in europiischen Sprachen in seinen muttersprachlichen Kon-
text {ibersetzen will oder muss. Gemeint sind abstrakte Begriffe wie
Ontologie, Metaphysik, Ethik, Logik, Hermeneutik, Epistemologie,
Asthetik, Kategorie etc. sowie andere Wortkonstruktionen mit dem
Suffix »-logie« (Kosmologie, Psychologie, Politologie, Politologie

1 Einzelheiten zu afrikanischen Werten bei Mabe, Andere Kulturen — Andere Werte?
Was die Welt von Afrika lernen kann; ders., Was wissen Europder kulturell von
Afrika?; Ozankom, » Herkunft bleibt Zukunft«. Das Traditionsverstindnis in der Phi-
losophie Marcien Towas und Elungu Pene Elungus im Lichte einer These Martin
Heideggers.

2 Bassaisch wird iiberwiegend in Kamerun gesprochen und wird in der afrikanisti-
schen Linguistik der sogenannten Bantu-Gruppe zugeordnet. Ich pladiere dafiir, von
Bassaisch (Sprache der Bassa von Kamerun), Zuluisch (Sprache der Zulu), Haussaisch
(Sprache der Haussa), Wolofisch (Sprache der Wolof) etc. zu sprechen, wie es auch fiir
Franzosisch, Japanisch, Chinesisch, Arabisch, Tiirkisch, Tamilisch etc. der Fall ist.
Afrika diirfte in diesem Zusammenhang keine Ausnahme bilden.

103

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Emmanuel Mabe

etc.) oder »Ismus« z.B. Pragmatismus, Realismus, Idealismus, Mate-
rialismus, Empirismus, Rationalismus etc. Diese Schwierigkeit trifft
indessen fiir alle gesprochenen Sprachen insbesondere im sogenann-
ten Bantu-Raum? zu.

Zur Losung dieses ritselhaften Problems bieten sich meines Er-
achtens zwei methodische Optionen an: Die erste Methode ist die der
Transkription, die darin besteht, abstrakte Termini zu »bassaisierenc,
zu »zulusieren«, zu »akanisieren«, zu »haussaisieren«, zu »yorubai-
sieren«, zu »wolofisieren«, zu »amharaisieren« etc., wie auch die
Europier sie damals in der Neuzeit anglisiert, franzésiert, germani-
siert (oder verdeutscht), hispanisiert, slawisiert, danisiert etc. hatten.
Andererseits ist die Methodik der semantischen und wortlichen Uber-
tragung ebenfalls anwendbar, welche gebietet, vollig neue Termino-
logien in jeder afrikanischen Zielsprache zu schaffen, die dem Sinn
oder der Bedeutung aller abstrakten Begriffe aus der Ausgangsspra-
che (hier Latein oder Altgriechisch) entsprechen. Jedenfalls sind beide
Losungswege fiir philosophische Ubersetzungen in afrikanische Spra-
chen nicht nur umsetzbar, sondern auch gut miteinander kombinier-
bar. Daraus erhellt, dass die aktuelle sprachliche Situation in Afrika
zwar komplex und kompliziert, nicht jedoch ausweglos ist.

1. Der Kampf um Rehabilitierung der einheimischen
afrikanischen Sprachen und das Scheitern der Bantu-
Philosophie

Die philosophische Bedeutung der Bantusprachen geht auf das epo-
chale Werk »La Philosophie Bantoue«* von Placide Tempels (1906—
1977) zuriick, in dem er als erster Missionar die Bedingungen unter-
suchte, unter denen von einer Philosophie im afrikanischen Kontext
die Rede sein konnte. Tempels benutzte das Wort Bantu zur Katego-
risierung der meisten Vilker Schwarzafrikas. In der afrikanistischen
Linguistik hingegen, auf die das Wort »Bantu« vermutlich zuriick-
geht, handelt es sich dabei um einen reinen Sprachbegriff. In Afrika

3 Bantu ist eine aus der afrikanistischen Linguistik entstandene Bezeichnung zur
Klassifikation der Sprachen siidlich des Aquators, die Ahnlichkeiten in manchen
Wortstrukturen aufweisen und geographisch in Zentral- und Siidostafrika sowie im
stidlichen Afrika lokalisiert sind. Einzelheiten bei Klein-Ahrendt, »Bantuspracheng,
in: Mabe (Hrsg.), Das Afrika-Lexikon. Ein Kontinent in 1000 Stichwdértern, S. 70-72.
* Tempels, La philosophie bantoue.

104

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Problem der Ubersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

selbst fehlt diesem Wort jegliche Zustimmung und Anerkennung bei
den Betroffenen selbst, zumal letztere es vorziehen, sich entweder
mit ihren jeweiligen ethnischen Gruppen oder mit ihrem Land zu
identifizieren. Somit prisentieren sie sich gerne teils als Tamazight,
Bulu, Dogon, Ewe, Ibo, Malinke, Nama, Oromo, San, Serer, Xhosa
etc., teils als Athiopier, Beniner, Gambier, Guineer, Kongolese, Sam-
bier, Sudanese, Tunesier etc.

Im Unterschied zur sprachlichen Klassifikation der afrikanisti-
schen Linguistik® teilt die Afrikanische Akademie fiir Sprachen
(ACALAN, Académie Africaine des Langues)® die Sprachen Afrikas
in folgende drei Gruppen ein”:

—  Grenzsprachen (Langues frontaliéres), wie Swahili, Haussa, Ful-
fulde, Mande, Lingala, Kinyarwanda etc.

—  Weniger verbreitete Sprachen (Langues de moindre diffusion)

—  Von der Kolonisation iibernommene Sprachen, die den Status
von Amtssprachen besitzen (Langues héritées de la colonisation
avec statut de langues officielles).

Die ACALAN hat es jedoch versdumt, drei weitere Gruppen hinzuzu-
fiigen:

— Die origindren afrikanischen Sprachen mit dem Status von
Amtssprachen, wie Amharisch (Athiopien), Swahili (in Tansa-
nia, Kenia und Uganda), Xhosa, Zulu, Tsonga, Tshivenda, Swati,
Siid-Ndebele, Setswana, Sesotho, Nord-Sotho (in Siidafrika),
Shona, Nord-Ndebele, isiXhosa, Chichewa, Setswana, Xitsonga,
Tshivenda (in Simbabwe) Swahili (in Tansania, Kenia und Ugan-
da), Somali (in Somalia), Tigrinja (in Eritrea);®

5> Hierbei werden fiinf Sprachfamilien unterschieden: (1) Afro-asiatische sprachen,
(2) nilosaharanische Sprachen, (3) Khoisan-Sprachen, (4) Niger-Kongo-Sprachen,
(5) austronesische Sprachen. Vgl. Heine/Nurse (Hrsg.), A Linguistic Geography of
Africa; Malherbe, Répertoire simplifié des langues africaines.

¢ Die ACALAN wurde 2006 als eine der Afrikanischen Union zugeordneten Institu-
tion ins Leben gerufen. Sie hat ihren Sitz in Bamako, der Hauptstadt von Mali.

7 Académie Africaine des Langues: Colloque sur le theme: Politiques nationales. Le
role des langues transfrontalieres et la place des langues de moindre diffusion en
Afrique. Note d’orientation. www.acalan.org/fr/confeven/noc.pdf.

8 Arabisch und Afrikaans zihlen nicht dazu, weil sie vielleicht nicht originar afrikani-
sche Sprachen sind.

105

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Emmanuel Mabe

- die afrikanisierten Amtssprachen Arabisch (in simtlichen Lén-
dern Nordafrikas, sowie zum Teil in Somalia, Eritrea, Dschibuti,
Komoren, Sudan und Tschad.) und Afrikaans (in Siidafrika);

- die afrikanisierten Grenzsprachen wie Pidgin und andere Kreol-
sprachen.

Von der Rezeptionsgeschichte her hat die von Tempels begriindete
Bantu-Philosophie trotz gravierender Defizite hinsichtlich der Me-
thode sowie aller Kritiken viele Anhinger und Verehrer gefunden.
Auch heute noch reiflit die Bewunderung fiir sein Buch nicht ab.’
Was man ihm zuerkennen kann, ist jedenfalls sein Versuch, die Ban-
tuphilosophie in Logik, Ontologie und Ethik eingeteilt zu haben, wo-
bei Tempels selbst ausdriicklich darauf hinweist, dass diese Philoso-
phie nur implizit und keineswegs explizit zu begreifen ist. Das Projekt
der Bantuphilosophie scheiterte weniger daran, als an der Unfihigkeit
von Tempels, seinem eigenen Anspruch gerecht zu werden, die Exis-
tenz der Philosophie bei den Bantu durch ihre gesprochenen Sprachen
nachzuweisen. Denn Tempels war nicht einmal in der Lage, ein Wort
fiir Philosophie, geschweige denn fiir ihre Disziplinen in der Sprache
der Baluba zu identifizieren. Sein Buch bleibt daher bis heute noch
eine Antwort auf die einfachste Frage schuldig, wie Vélkern (wie den
Bantu) kollektiv eine Philosophie zuerkannt werden kann, wenn sie
weder eine philosophiefahige Sprache besitzen noch selbst philoso-
phiereif sind.’® So schreibt Tempels:

«N’attendons pas du premier Noir venu (et notamment des jeunes gens),
qu'il puisse nous faire un exposé systématique de son systéme ontologique.
Cependant cette ontologie existe: elle pénétre et informe toute la pensée du
primitif, elle domine et oriente tout son comportement. »'!

Hierbei spricht Tempels den Bantu eindeutig die Kompetenz ab, ihre
Ontologie oder ihre Ethik aufgrund ihres unzureichenden intellektu-
ellen und sprachlichen Potentials nicht nur zu erkennen und zu er-
schliefen, sondern sogar auch als solche zu benennen.

Als gebiirtiger Afrikaner und Berufsphilosoph setzte sich Alexis
Kagamé weniger fiir eine Renaissance der Bantuphilosophie ein als
fiir deren Reform. Er entwickelt seinerseits ein linguistisches System

° Diagne, »Revisiter >La Philosophie bantoue«. L'idée d’une grammaire philosophi-
que, S. 44-53.

10 Eboussi Boulaga, »Le bantou problématique«, S. 4.

" Tempels, La philosophie bantoue, S. 15.

106

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Problem der Ubersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

zur Losung des durch das Bantu-Projekt entstandenen Methodenpro-
blems. In seinem ersten Buch »la philosophie bantu-rwandaise de
['étre«'? nennt er neue Voraussetzungen fiir die Umsetzung linguis-
tischer Erkenntnisse in das philosophische Programm. Kagame findet
zwar Entsprechungen fiir manche Termini in seiner Muttersprache
und kreiert sogar neue Begriffe wie »Bumuntu« (»humanité«, Hu-
manitit), »Ntu« (Etre, Sein) etc.”> Wie Tempels vermag aber auch
Kagame die zentralen Begriffe wie Philosophie, Kategorie, Ontologie,
Ethik, Kosmologie, Theodizee, Psychologie, Methode etc. weder zu
bantuisieren noch semantisch zu iibersetzen.

Das Anliegen Kagames war es zu zeigen, wie man in einer Ban-
tusprache philosophisch denkt, wobei er unter Denken die Voll-
endung des Lebens durch die Manifestation der Kraft versteht, die
ihrerseits durch Gott ins Sein kommt, der zugleich dessen Ursache
ist. Wihrend Tempels die Identitit von Sein und Kraft als Grund-
voraussetzung der Bantuontologie annahm, demonstriert Kagamé
die Identitit von Sein und Denken, eine Identitit, die sich nach seiner
Uberzeugung im denkenden Subjekt selbst findet. Er erklirt, dass
Denken durch Begriffe ins Leben gerufen wird (d. h. wie schon Platon
sagte: Die Dinge konnen nur vermittels der Sprache begriffen wer-
den). So haben die Afrikaner nach Kagame nicht nur mythisch-bild-
liches, sondern ein auch logisches und begriffliches Denken, das man
in den gesprochenen Sprachen nachweisen kann, wenn man ihrer
machtig ist.

An diesem Punkt widerlegt Kagame die These von Tempels, nach
der die Bantuphilosophie iiberwiegend durch Bilder und sonstige
Symbole erklirbar ist. Kagame weist darauf hin, dass es den Bantu
nicht an Worten fehlt, um die Realitit der Dinge zum Ausdruck zu
bringen; ihr Denken weise infolgedessen keinerlei Begriffsdefizite
auf. Zudem sieht Kagame einen groflen Unterschied zwischen der
oraltraditionellen Philosophie Afrikas (der Sprichworter, Mythen,
Legenden und Erlebnisberichte zugrunde liegen) und der Schriftphi-
losophie, die bereits seit den Griechen ein anderes Abstraktions-
niveau erreicht hat, das man in den blof8 gesprochenen Sprachen ver-
misst. Trotzdem bleibt er bei seiner These, Kultur und Philosophie
seien untrennbar, weil auch eine kollektive Schépfung Quelle der
Philosophie sein konne.

12 Kagame, La philosophie bantu-rwandaise de ['étre.
3 Vgl. Elungu Pene Elungu: »La philosophie bantu-rwandaise de l’étre«, S. 285-298.

107

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Emmanuel Mabe

Nach Kagame driickt sich die Besonderheit des afrikanischen
Denkens durch die Art und Weise aus, wie Afrikaner Aussagen iiber
das Sein bilden. In dieser Hinsicht pflichtet er der These von Aristo-
teles bei, dass es nicht nur verschiedene Seinsweisen, sondern auch
unterschiedliche Moglichkeiten gibt, etwas iiber sie auszusagen.
Wihrend Aristoteles von zehn Kategorien'™ (d. h. auch Klassen von
Gegenstanden oder Typen von Pradikaten'®) spricht, unterscheidet
Kagame vier linguistische Momente', die er als ontologische Katego-
rien bezeichnet. Kagame will damit zeigen, dass die Bantu in vollig
anderen Kategorien als die Europder denken. So unterscheidet er in
Anlehnung an die Sprache Kinyarwanda in Ruanda die folgenden
fiinf Kategorien:

(a) U muntu (ein Mensch, Plural Bantu), als erste Kategorie be-
zeichnet ein vernunftbegabtes Wesen, Verstandeswesen.

(b) I kuntu (ein Ding), ein Sein ohne Verstand bzw. ein Existieren-
des ohne Lebensprinzip, wie Pflanzen, und Sein mit Lebensprin-
zip ohne Verstand, wie Tiere.

() A hantu (Raum, Ort), Lokalitit des Seins.
(d) U kuntu (Seinsweise), die Modalitit.
(e) Ntu (Sein) als Einheitskorrelat gilt zugleich als Universalkatego-

rie. Thm gegeniiber steht das Ubusa (das Nichts), iiber das keine
Aussage gemacht werden kann.

Mit dieser Kategorienlehre will Kagame der These entgegenwirken,
es gebe eine »archaische Ontologie«'” in Afrika. Denn in den von ihm

4 1. Substanz; 2. Qualitit; 3. Quantitdt; 4. Relation; 5. Ort; 6. Zeit; 7. Tun; 8. Lage;
9. Haben; 10. Leiden.

1> Thomas von Aquin nannte Kategorien Pridikate, die vier Gruppen kennzeichnen:
Sein (Wesen), Qualitit, Quantitit, Bewegung, Relation, Habitus.

16 Bereits die Stoiker sprachen von vier Kategorien: Substanz, Eigenschaft, Beschaf-
fenheit und Relation. Nach Kagame ist das Bantu-Denken logisch und ontologisch, da
jedes Wort in allen Sprachen der Bantu zur Benennung einer bestimmten Wesenheit
benutzt wird. Hierbei iibernimmt er offenkundig die thomistische These der adequa-
tio intellectus et rei (vgl. Kagame, a.a.O., S. 117f.).

17" Als archaisch wird eine Ontologie bezeichnet, wenn die metaphysische Vorstellung
nicht nur durch begriffliche Sprache, sondern durch Symbole, Mythen, Riten auf-
gefasst oder die Wirklichkeit der Dinge durch letztere zum Ausdruck gebracht wird.
Einzelheiten bei Eliade, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr,
S.15.

108

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Problem der Ubersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

untersuchten Sprachen will er keine einzige gefundenen haben, der
Worte fehlen, um selbst die abstraktesten Dinge zu benennen. Aus-
gehend von dieser Erkenntnis grenzt Kagame die Bantu-Philosophie,
die sich auf das Sein bezieht, von der Bantu-Mythologie, die auf Fa-
beln, Mythen, Mirchen, Dichtungen etc. beruht, ab. Dass solche Be-
griffe vorhanden sind, ist nach Kagame ein offenkundiger Beweis fiir
die Lebendigkeit der gesprochenen Sprachen Afrikas. Was die Vitali-
tit miindlicher Traditionen ausmacht, ist das Uberlieferungszeugnis
auf allen Lebens- und Wissensgebieten, von der Heilkunst iiber die
Architektur, Physik, Chemie, Mathematik bis hin zur Religion und
Philosophie. Denn in jeder Tradition entstand das Wissen durch per-
sonliche Erfahrung im Leben. So z.B. erfolgte das Erlernen der Heil-
kunst nicht an Schulen, sondern durch Initiation, d.h. durch unmit-
telbare Einfiihrung in die Geheimniswelt. Wissenserwerb bedeutete
mithin Geheimniserkundung und -manifestation in konkreten Hand-
lungen des Lebens.

Das allgemeine Wissen in der traditionellen Gesellschaft gilt
nach Kagame nicht nur als intellektuelles Verméachtnis vergangener
Generationen. Letzteres unterscheidet sich dennoch von blofien
Dichtungen und Mirchen, weil es das begriffliche Denken in der ora-
len Tradition weithin dokumentiert. Insofern sind Zeugenberichte
nicht mit bloen Erzihlungen zu verwechseln, weil sie nach logischen
und rationalen Prinzipien erzihlt werden. Kagame macht zudem
deutlich, dass ein Bericht der oralen Tradition deshalb dem philoso-
phischen Anspruch gerecht wird, weil man ihn auf Wahrheit und
Richtigkeit hin mit den Mitteln der schriftlichen Philosophie iiber-
priifen kann.

Kagame ist ohne Zweifel ein gewaltiger linguistischer Durch-
bruch gelungen. Trotz brillanter Kenntnisse der Philosophie und afri-
kanischer Sprachen konnte er das defizitire Methodendenken von
Tempels nur sehr bedingt ausgleichen, da er seinerseits keine adiqua-
ten Entsprechungen fiir die fundamentalen Terminologien der Phi-
losophie in seiner Muttersprache findet.

Nach Kagame haben sich viele Philosophen bemiiht, bestimmte
Begriffe zu iibersetzen oder kleine Abhandlungen in ihren jeweiligen
Muttersprachen zu publizieren. Es ist ihnen leider nicht gelungen, die
methodische Aporie von Tempels und Kagame endgiiltig zu l6sen
oder eine pragmatische Moglichkeit der Loslésung von den europii-
schen hin zu den afrikanischen Sprachen aufzuzeigen. Thre Initiativen
haben jedoch viele Friichte gebracht, die die Grundlagen fiir weitere

109

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Emmanuel Mabe

Forschungsanstrengungen stellen.' Es sei hier kurz auf die Arbeiten
von Kwasi Wiredu und Odera Oruka verwiesen, denen oft mehr Auf-
merksamkeit geschenkt wird.

Henry Odera Oruka (1944-1995) hat eine philosophische Denk-
richtung namens Sage-Philosophy inauguriert,’ in deren Mittel-
punkt die Fragen der Sprachentwicklung iiber Weisheit stehen. Unter
Sage-Philosophie versteht Odera eine Form der Reflexion eines Wei-
sen Giber allgemeine Fragen des Wissens.? Gegenstand der Weisheits-
philosophie sind allerdings nicht allein die Spriiche ilterer Menschen
als solche, sondern das gesprochene Wort, das dem Weisenwesen zu-
grunde liegt. Ein Weiser ist in der Regel ein alter Mensch, der mit
dem Wissen seiner Tradition sehr gut vertraut ist, und sein Wissen
ist die gesprochene Weisheit, welche zwar selbst noch keine Philoso-
phie ist, aber den philosophischen Anspruch nur dann erheben kann,
wenn sie verschiedene und permanente Interpretationsmodelle zu-
lasst. Denn der Philosoph ist ein Denker, der sich mit allgemeinen
Wissensfragen auseinandersetzt. Was man bei Odera Oruka ver-
misst, ist die klare Benennung der wichtigsten Termini der Weisheits-
philosophie in seiner Muttersprache. Zusammengefasst ist es weder
Wiredu noch Odera gelungen, Wege fiir den Ubergang von den euro-
piischen zu den einheimischen Sprachen Afrikas aufzuzeigen. Kwasi
Wiredu seinerseits plddiert fiir eine konzeptionelle Dekolonisation.?!
Dabei macht er deutlich, dass die Voraussetzung fiir eine wahrhaft
afrikanische Philosophie nicht die Sprache ist, in der sie geschrieben
und formuliert wird. Entscheidend fiir Wiredu ist vielmehr, dass die
Afrikaner in ihren jeweiligen muttersprachlichen Kontexten denken:
»The main antidote to that impediment, as far as I can see, is for

8 Nur einige Beispiele werden hier genannt. Eboh, The Structure of Igbo Logic; Ba-
hoken, »Notion de Bedimo chez les Bantu du Camerounc, S. 91-96; Gyekye, »Phi-
losophical Relevance of Akan Proverbsc, S. 45-53; Gyekye, An Essay on African Phi-
losophical Thought. The Akan conceptual Scheme; Azenabor, »The Idea of African
Philosophy in African Languages«, S. 321-328;. Oluwole, Philosophy and Oral Tra-
dition.

19 Odera Oruka, »Sagacity in African Philosophy«, S. 388-393.

20 QOdera Oruka, »Philosophic Sagacity in African Philosophy«, S. 44, in: Odera Oru-
ka (Hrsg,), Sage Philosophy, Indigenous Thinkers and Modern Debate on African
Philosphy, S. 41-51.

2 Wiredu, »African Philosophical Tradition. A case Study of the Akan«, S.35-62;
Wiredu, Conceptual Decolonization in African Philosophy. Wiredu, Cultural Univer-
sals and Particulars.

110

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Problem der Ubersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

African philosophers to try to think philosophically in their own ver-
naculars, even if they still have to expound their results in some Wes-
tern language. «?

Mit seiner Theorie der konzeptionellen Dekolonisation hofft
Wiredu, das afrikanische Denken fiir westliche Philosophen zuging-
lich zu machen.

3. Transkription oder semantische Ubersetzung: Welche
Methode eignet sich fiir die philosophische Emanzipation in
afrikanischen Schriftsprachen?

Aufgrund des kontinuierlichen Gebrauchs von Englisch, Franzosisch
etc. braucht Afrika dringend einen veritablen konzeptionellen Auf-
bruch durch die Bereitstellung von Lehrbiichern und Nachschlage-
werken in manchen indigenen Sprachen. Dieser Artikel hat nicht die
Absicht, diese Aufgabe zu bewiltigen, er will nur zeigen, dass die
Philosophie ihre doppelte Rolle als Projektor der intellektuellen Mo-
derne und zugleich Forderer der Erziehung und Bildung auch in Afri-
ka iibernehmen kann, wenn die Philosophen jetzt anfangen, die fun-
damentalen Kategorien ihres Fachgebietes zu afrikanisieren. Anhand
von Beispielen wird nun versucht, die Methode der semantischen und
wortlichen Ubersetzung im Bassaischen umzusetzen.

Die Arabisierung hat die Philosophen in Nordafrika veranlasst,
nicht nur die philosophischen Werke seit der Antike zu tibersetzen,
sondern auch eigene Hand- und Lehrbiicher sowie Zeitschriften in
arabischer Sprache herauszugeben. Es war ihnen auf diese Weise ge-
lungen, die Philosophie als ein von der Religion und Theologie un-
abhingiges Fach an Universitidten und Sekundarschulen zu retten.
Dass die anderen Afrikaner diesem Beispiel bisher nicht folgen konn-
ten, liegt zwar am mangelnden politischen Willen, eine Entscheidung
zugunsten einer einheimischen Sprache fiir den Unterricht zu tref-
fen. Doch auch wegen der immerwihrenden Assimilation und des
damit einhergehenden fast zur Routine gewordenen Gebrauchs ins-
besondere des Franzgsischen, Englischen und Portugiesischen fillt es
den meisten jungen Afrikanerinnen und Afrikanern sehr schwer, sich

22 Wiredu, »Conceptual Decolonization as an Imperative in Contemporary African
Philosophy: Some Personal Reflections, S. 56-57.

111

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Emmanuel Mabe

von jenen Sprachen loszulosen. Wie die Ubersetzung der Bibel in
viele afrikanische Sprachen aus dem Bediirfnis der einheimischen Be-
volkerungen in der Kolonialzeit entstand, so muss die Lust auf das
Philosophieren in den indigenen Sprachen aus dem Antrieb der Afri-
kaner selbst erfolgen.

Der hier vorgeschlagene Weg ist sowohl realistisch als auch
pragmatisch. Statt wissenschaftliche Regeln, die fiir europdische
Sprachen konzipiert wurden, auf afrikanische Sprachen einseitig an-
zuwenden, wire es besser, alternative Methoden, wie etwa die Me-
thodik des Konvergentialismus?® oder die Konvergenzmethode zu er-
proben, die in diesem konkreten Fall helfen kann, orale und literale
Konzepte bei der Afrikanisierung des Denkens zu kombinieren.

Dem Konvergentialismus liegt das methodische Prinzip zugrun-
de, ein einheitliches Sprachsystem zu etablieren, welches die Schaf-
fung alternativer Regeln und gesetzlicher Grundlagen fiir die Schaf-
fung und Ubersetzung von Begriffen sowie fiir das begriffliche
Management von Terminologien erleichtert. Auf diese Weise werden
die afrikanischen Philosophen in der Lage sein, ihre Visionen und
Ideen in ihren Muttersprachen frei zu formulieren und zu erkléren.

Zusammenfassend strebt der Konvergentialismus die Revalori-
sierung des Miindlichen im schriftlichen System einerseits und an-
dererseits die Integration des Schreibens in den Korpus der Oral-
tradition an. Seine philosophischen Konsequenzen haben somit
ontologische, epistemologische, logische, ethische, dsthetische, meta-
physische und pragmatische Implikationen, in dem Mafle, dass er
erlaubt, abstrakte Ideen sowie konkrete Losungen fiir die theore-
tische und praktische Probleme der Welt im Allgemeinen und Afri-
kas im Besonderen in einer afrikanischen Sprache deutlich zu for-
mulieren.

Um das xeno-linguistische Paradoxon zu iiberwinden und die
indigenen Sprachen Afrikas fiir den akademisch philosophischen Dis-
kurs zu 6ffnen, fingt der Autor dieses Artikels im Folgenden an, ei-
nige philosophische Grundbegriffe auf der Grundlage des Konver-
gentialismus in seine Muttersprache Bassaisch mit Erklirungen zu
tibersetzen. Dies soll andere Philosophen zur Nachahmung motivie-
ren. So wird Afrika in naher Zukunft eine Weltklasse-Intelligenz bil-

2 Vgl. Mabe, Miindliche und schriftliche Formen philosophischen Denkens in Afri-
ka. Grundziige einer Konvergenzphilosophie.

112

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Problem der Ubersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache

den konnen, die fahig sein wird, mit eigenen Sprachen auf interna-
tionalen Kongressen aufzutreten.

Dieser Artikel schlie3t daher mit dem Versuch, eine wortliche
und semantische Ubersetzung einiger grundlegender Termini aus
dem Deutschen ins Bassaische zu erstellen:

Philosophie = Gwés yi, Liebe zum Wissen; der Philosoph oder die
Philosophin (i ngwés yi, plural ba gwés yi), Menschen, die Wis-
sen lieben und deshalb danach streben

Weisheit = Yi nlodha, d.h. aulergewohnliches und tiberwiltigendes
Wissen; der Weise oder die Weise (nlodha yi) ist jemand mit
auflergewohnlichem Wissen.

Wissen = Yi, die Gewissheit, die wir von unseren Vorstellungen der
Dinge haben, dass sie tatsichlich so sind.

Wissenschaft = Yi mam oder yi gwom, Wissen tiber Dinge; der Wis-
senschafter/die Wissenschaftlerin (Nyi mam) ist jemand, der
Wissen tiber Dinge besitzt; er unterscheidet sich von einem For-
scher oder einer Forscherin (Nyén mam), dessen oder deren
Tatigkeit (auch Arbeit) (b616) darin besteht, die den Dingen zu-
grunde liegenden Gesetzmifligkeiten (Tel gwom oder matéak ma
gwom) zu verstehen (nok).

Analyse = Ndofiol, d.h der Akt des Untersuchens

Asthetik = Nok lama, das Schéne verstehen, empfinden

Dialektik = Ngi podba, das sich nicht Widersprechen

Dialog = Nkwel i ba, Gesprich (nkwel) zu zweit

Die Ethik = Li bondl, das dem Tun oder Handeln zugrundeliegende
Prinzip (li kidil), Plural, ma bd1idl, unterscheidet sich von boi
(Handeln, Tun)

Die Kultur = Li bofiok, die Art und Weisen zu tun, Dinge zu pflegen,
sein Leben zu gestalten und zu organisieren

Die Natur = Li bak (li mut, li gwom), Plural ma bak, das Sosein des
Menschen oder der Dinge

Die Kunst = Li kefige, ein mit einem bestimmten Wissen verbunde-
nes Tun

Die Lehre oder Lehrmeinung = li pdddl, i podol djéé li, das ist
seine Lehre oder seiner Lehre nach

Die Methode = Li n6fidl, wodurch man geht

Die Moral = Li nifiil, das Prinzip, nach dem man lebt.

Epistemologie: Podél yi, d. h. Wissenslehre

Erkenntnistheorie = Prinzip, Wissen oder Erkenntnis zu betrachten

113

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Emmanuel Mabe

Gerechtigkeitstheorie = Tehe sép oder Li tehge li sép, die Art und
Weise zu sehen, was gerecht ist, d. h. gerade steht

Hermeneutik: Tobol, Ngobol = erforschen und mit anderen Worten
erkliren, was man untersucht

Idee = tééhene, etwas, das man nur denkend und nicht real sieht,
unterscheidet sich von Meinung (Hofiol)

Interpretation = Kobol, etwas mit anderen Worten erkldren, um es
verstandlich zu machen

Logik = Li nogdl, ist das dem Verstehen zugrundeliegende Prinzip

Metaphysik = Mbus ba, hinter dem Sein, Metaphysik bedeutet
mithin, p6d6l i mbus ba, d. h. Hinter-dem-Sein-Lehre

Ontologie = P6dol ba, Reden tiber das Sein, mit dem Ziel, dessen
Existenz zu beweisen

Praxis = Bof, das durch Tun Umsetzbare

Sein = Y¢, b, d. h. was sichtbar ist oder unseren Vorstellungen in der
objektiven Wirklichkeit entspricht

Synthese = sukus oder sugus, unterscheidet sich von Schluss oder
Konklusion: (mal, mélés)

Theorie = Li tehge, Prinzip, Dinge zu sehen oder zu betrachten

Zivilisation = Nok nifi, das Leben verstehen oder geniefSen.

4. Schluss

Die Ubersetzung abstrakter Termini in afrikanische Sprachen stellt
eine grofSe Herausforderung fiir die afrikanischen Philosophen dar.
Aus dieser Erkenntnis heraus hat dieser Artikel zwei Methoden vor-
geschlagen, die fiir die philosophische Ubersetzung im afrikanischen
Kontext anwendbar wiéren, nimlich die der Transkription und der
semantischen Ubertragung. Gleichwohl braucht Afrika dringend eine
Sprachenpolitik, die zum Gebrauch der einheimischen Sprachen er-
mutigt, mit denen die afrikatreuen Philosophen nicht nur ihre kultu-
rellen Identititen und ihr Erbe ausdriicken, sondern auch eine Phi-
losophie formulieren, die den Eigenwert und die Denkformen Afrikas
sichtbar werden lasst.

114

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Problem der Ubersetzung abstrakter Begriffe in eine Bantusprache
Bibliographie:

Azenabor, Godwin, »The Idea of African Philosophy in African Languages«, in:
Indian Philosophical Quarterly 3 (2000), S. 321-328.

Bahoken, Jean-Calvin, »Notion de Bedimo chez les bantu de Cameroung, in:
Journal de la Société des Africanistes 31 (1961), S. 91-96.

Diagne, Souleymane Bachir, »Révisiter >La philosophie bantoue«. L'idee d'une
grammaire philosophique«, in: Politique africaine 1/2000 (Nr 77), S. 44—
53.

Eboh, Marie Paulin, The Structure of Igho Logic, Roma 1983.

Eboussi Boulaga, Fabien, »Le bantoue problématique«, in: Présence africaine
(1968), Nr. 66, S. 4-40.

Eliade, Mircea, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr,
Frankfurt/M. 1986.

Elungu Pene, Elungu, »La philosophie bantoue-rwandaise de 1'étre«, in: Cahier
des religions africaines 10 (1976), S. 285-298.

Gyekye, Kwame, An Essay on African Philosophical Thought. The Akan Con-
ceptual Scheme, New York/Cambridge 1987.

Gyekye, Kwame, »Philosophical Relevance of Akan Proverbs«, in: Second Order
2 (1973), S. 45-53.

Heine, Bernd/Nurse, Derek (Hrsg.), A Linguistic Geography of Africa, Cam-
bridge/New York 2008.

Kagamé, Alexis, La philosophie bantoue-rwandaise de I'étre, Briissel 1956.

Klein-Arendt, Reinhard, »Bantusprachenc, in: Mabe, Jacob Emmanuel (Hrsg.),
Das Afrika-Lexikon. Ein Kontinent in 1000 Stichwértern, Stuttgart/ Wup-
pertal 2001.

Mabe, Jacob Emmanuel, Was wissen Europder kulturell von Afrika? Miinchen
2006/2013

Mabe, Jacob Emmanuel, Miindliche und schriftliche Formen philosophischen
Denkens in Afrika. Grundziige einer Konvergenzphilosophie, Berlin 2005

Mabe, Jacob Emmanuel, » Andere Kulturen — Andere Werte? Was die Welt von
Afrika lernen kann, in: Miinnix, Gabriele (Hrsg.), Wertetraditionen und
Wertekonflikte. Ethik in Zeiten der Globalisierung (Studien zur Interkul-
turellen Philosophie 21, Nordhausen 2013, S. 219-230.

Malherbe, Michel, Répertoire simplifié des langues africaines, Paris 2000.

Odera Oruka, Henry, »Sagacity in African Philosophy«, in: International Phi-
losophical Quarterly (Winter 1983), S. 388-393.

Odera Oruka, Henry, »Philosophic sagacity in African Philosophy, in: Odera
Oruka, Henry (Hrsg.), Sage Philosophy, Indigenous Thinkers and Modern
Debate on African Philosophy, Leiden 1990, S. 41-51.

Oluwole, Sophie, Philosophy and Oral Tradition, Lagos 1999.

Ozankom, Claude, Herkunft bleibt Zukunft, Das Traditionsverstindnis in der
Philosophie Marcien Towas und Elungu Pene Elungus im Lichte einer The-
se Martin Heideggers, Berlin 1997.

Tempels, Placide, La philosophie bantoue, Elisabethville 1945/Paris 1949.

115

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Emmanuel Mabe

Wiredu, Kwasi, »African Philosophical tradition: a case study of the Akang, in:
Philosophical Forum 24 (1992), 35-62.

Wiredu, Kwasi, Conceptual Decolonization as an Imperative in Contemporary
African Philosophy, Ibadan 1995.

Wiredu, Kwasi, Cultural Universals and Particulars, Bloomington/Indianapolis
1996.

Wiredu, Kwasi, »Conceptual Decolonization as an Imperative in Contemporary

African Philosophy. Some Personal Reflections, in: Revue Rue Descartes
36, Paris 2002, S. 56-57.

116

28.01:2028, 01:23:00.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Kampf um Rehabilitierung der einheimischen afrikanischen Sprachen und das Scheitern der Bantu-Philosophie
	3. Transkription oder semantische Übersetzung: Welche Methode eignet sich für die philosophische Emanzipation in afrikanischen Schriftsprachen?
	4. Schluss
	Bibliographie:

