Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

Odysseus hat Kirke verlassen und nihert sich der Insel der Sirenen. Auf Geheif? der
Zauberin hat er seinen Mannern Wachs ins Ohr gestrichen, sich selbst aber fest an den
Mast seines Schiffes binden lassen, um unbeschadet an dem Geheimnis teilzuhaben,
das zuvor jedem anderen den Tod gebracht hat. Einen Tod jedoch von ganz eigener Art.
Zwar ist von Knochen die Rede, von Minnern, die verfaulen und deren Hiute schrump-
fen, doch scheinen die Sirenen, nach Aussage von Kirke, eine Transformation an den
Menschen vorzunehmen, die sie dort besuchen. »Wer sich in seinem Unverstande ihnen
nihert und den Laut der Sirenen hért, zu dem treten nicht Frau und unmiindige Kin-
der, wenn er nach Hause kehrt, und freuen sich seiner, sondern die Sirenen bezaubern
ihn mit ihrem hellen Gesang, auf einer Wiese sitzend« (Homer 1962, 156). Unverstindig
muss man sein, wenn man den Schritt auf die Insel wagt, und dieser Schritt verandert
den Menschen. Er ist nicht mehr der, der er vorher war. Er gehort nicht mehr zu Frau
und Kind. Er ist verzaubert. Auf diese Verzauberung, diese Art von Tod will Odysseus
sich nicht einlassen, er will so bleiben, wie er ist.

Franz Kafka hat den 12. Gesang von Homers Odyssee zum Anlass genommen, den
bisher als listig und verwegen gefeierten Helden einer radikalen Neubetrachtung zu un-
terziehen. In seiner kurzen Erzihlung Das Schweigen der Sirenen offenbart er einen vollig
anderen Odysseus, der entschlossen der gottlichen Ordnung trotzen will, um sie zu de-
maskieren und um selbst als Sieger und Uberwinder dieser Ordnung zu triumphieren.
Nach Kafka lisst sich Odysseus nimlich nicht nur an den Mast binden, sondern auch
selber Wachs in die Ohren stopfen. So gelangt er zu den Sirenen. »Nun haben aber
die Sirenen eine noch schrecklichere Waffe als ihren Gesang, namlich ihr Schweigen«
(Kafka 1973, 350). Der sich taub stellende Odysseus erblickt am Ufer »die gewaltigen
Sangerinnen, »die Wendungen ihrer Hilse«, »das tiefe Atmenc, »die trinenvollen Au-
gen«, »den halbgetffneten Mund« (ebd.). Er meint, all das gehért zu ihrem Singen, »zu
den Arien, die ungehért um ihn verklangen. Bald aber glitt alles an seinen in die Ferne
gerichteten Blicken ab, die Sirenen verschwanden férmlich vor seiner Entschlossenheit,
und gerade, als er ihnen am nichsten war, wuf3te er nichts mehr von ihnen« (ebd., 351).
Das also ist der Weg zum Triumph: den Blick starr nach vorne gerichtet, nicht um der

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Gefahr gewahr zu werden, sondern um sie zu durchschauen und zu vereinnahmen,
sich auf diese Weise unverwundbar zu machen und so ihren Zauber zu brechen: die
Transformation eines mythologischen Vorgangs zu einer abenteuerlichen Reise.

Kafkas Erzdhlung bleibt offen. Er deutet die Vermutung an, dass Odysseus mogli-
cherweise tatsichlich das Schweigen der Sirenen bemerkt habe, es aber vorzog, dariiber
zu schweigen, denn was wire dann aus seiner Heldentat geworden, wenn herausge-
kommen wire, dass sie gar nicht gesungen hitten? Es ist die Geburt des modernen
Abenteuerromans, von der Kafka erzihlt.

Auch der Literaturwissenschaftler Maurice Blanchot rechnet mit Odysseus ab, »der
so gemifigt war, wie es einem Griechen der Verfallszeit zukam, dem in der >Ilias< nie
ein Heldenplatz gewinkt hitte. [..] [Dlie Haltung des Odysseus, die erstaunliche Taub-
heit eines Menschen, der taub ist, weil er hort, reicht aus, um die Sirenen mit einer Ver-
zweiflung zu begaben, die bis dahin den Menschen vorbehalten war, und sie auf Grund
ihrer Verzweiflung in leibhaftige Mddchen von grofRer Schonheit zu verwandeln« (1962,
13). Aus den Géttinnen waren schone Madchen, aus der mythischen Begegnung war ein
Abenteuer, aus der Sage ein Roman geworden.

Was hat sich ereignet, das Kafka und Blanchot mit so drastischen Worten darstel-
len? SchlieRlich gehdrt Homers Odyssee zum kostbaren Schatz unseres kulturellen Ge-
dichtnisses. Und genau das ist der Punkt, auf den beide hinweisen. Kafka, der in der
(Nicht-)Begegnung Odysseus’ mit den Sirenen die Uberwindung der archaischen Ord-
nung und die Geburt des modernen Mannes sieht, und Blanchot, der die Begegnung
von Odysseus und den Sirenen zum Anlass nimmt, den Unterschied von Sage, im Sinne
von Mythos, und Roman zu erkliren.

Der Gesang der Sirenen, so Blanchot, sei nimlich als ein Gesang des Mangels zu
verstehen, der nicht befriedige, sondern nur die Richtung anzeige, wo die wahre Quelle
und das echte Gliick zu finden seien. Ihr Gesang ziehe die Seefahrer an, er locke sie auf
die Insel. Nicht sein Genuss schaffe das ersehnte Gliick, sondern sein Versprechen, es
auf der Insel finden zu kénnen. Odysseus sei ausgezogen, sich dieser Herausforderung
zu stellen, nicht jedoch sich ihr auszuliefern. Er wolle, das ist Blanchots These, von der
Gefahr berichten, und das setze voraus, ihr nicht zu erliegen, was mythologisch das
Bild des Todes meint, der auf der Insel warte. Die Geschichte von Odysseus und den
Sirenen sei die mythologische Matrix der Geschichte des Romans, dessen Wesenszug
sich von dem der Sage bzw. des Mythos véllig unterscheide.

Der Roman sei ein ganz und gar menschliches Unterfangen: Er berichte von der
Fahrt des Odysseus, dem Befinden der Helden, ihren Angsten und Leidenschaften, ih-
ren Strategien, den Gefahren zu trotzen; er kiinde von einem Kampf, der sich zwischen
den Menschen und den Michten ereignet, in dem die Michte jenseits der Menschen
stehen, ohne wirklich Macht iber sie zu gewinnen. Auch der Kampf, der tédlich fir
den Menschen ende, steht jenseits der Machte. Er ist dann tatsichlich der physische
Tod, nicht der mythologische, der die Transformation zu etwas Neuem erdffne. Der
Roman wolle erzihlen, wolle unterhalten, er sei, so Blanchot, die ansprechendste aller
literarischen Gattungen, weil er das, was andere als unwichtig und als etwas zu Ver-
nachlissigendes denunzieren, in seinen Mittelpunkt riickt (vgl. 1962, 14f.). Er ist frei
und der Fantasie verpflichtet.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

Anders der Mythos oder, bei Blanchot, die Sage. Sie sei nicht der Bericht einer Be-
gebenheit, sondern die Begebenheit selber. In ihr habe sich die Wirklichkeit in Ima-
gination verwandelt. Beispielhaft fiir eine Sage sei, so Blanchot, Marcel Prousts Suche
nach der verlovenen Zeit, die zwar ihrer Textsorte nach als Roman zu bezeichnen sei, er,
Blanchot, sie jedoch paradigmatisch als Sage begreife, weil sie ganz der Imagination
verpflichtet sei, die aus der Transformation des wirklichen Raums entstanden ist. Die
Transformation eines wirklichen Raums in einen imaginiren Raum setzt jenen mytho-
logischen Tod voraus, der auf der Insel der Sirenen lauere. »Allmahlich, obgleich im
Nu« (ebd., 19) findet diese Transformation statt. »Allmahlich«, weil sie im Verlauf der
Sage stindig prisent sei, »im Nux, weil sie den Moment des schrecklichsten Augen-
blicks reflektiere, der die ganze Sage beleuchtet. Der schrecklichste Augenblick sei der
Moment, da Odysseus den Sirenen ausgeliefert ist — einen Augenblick, den Odysseus
zu verhindern verstand.

Die Literatur ist voll dieser Augenblicke. Gegeben hat es den schrecklichsten Au-
genblick, als der Ich-Erzihler in jene teegetrinkte Madeleine in Marcel Prousts Suche
nach der verlorenen Zeit beiflt; der schrecklichste Augenblick als Griff des kleinen Detlev
in die Vogelscheifde auf dem Balkon des katholischen Kinderheims in Hubert Fichtes
Waisenhaus; der schrecklichste Augenblick als Moment der Ertaubung der kleinen Cor-
nelie Heynitz in Ruth Schaumanns Arsenal. Dieser schrecklichste Augenblick lost eine
Transformation aus und ist »Ouvertiire jener unendlichen Bewegung« (ebd., 20), je-
nes »unendlichen Sprechens« (Foucault 1993, 90), das dem Leser in den Werken oben
genannter Dichter begegnet. Das Erleben des schrecklichsten Augenblicks ist die Vor-
aussetzung der Transformation.

Dieses Erleben ist ein geistiges und korperliches, die »Madeleine, die »Vogelschei-
Be«, die »Ertaubung« weisen darauf hin. Der ganze Mensch wird einer Transforma-
tion oder Metamorphose unterzogen und diese Verwandlung schafft den vom Kiinst-
ler gestalteten imaginiren Raum. Der Kinstler befindet sich hier tatsichlich an einer
Schnittstelle, die er physisch und psychisch schmerzhaft oder auch wunderbar erfihrt.
Denn es gab den historischen Augenblick, da Marcel in die Madeleine gebissen hat;
es gab die Abschiedsstunde 1944 aus dem bayrischen Schrobenhausen, als Hubert auf
dem Balkon stand; es gab das Erwachen von Ruth, als ihr Vater sich von ihr abwandte,
da er iiber die Ertaubung seines Lieblings weinte. »Die Sage«, schreibt Blanchot, »ist
gebunden an diese Metamorphose« (1962, 19). »Die Sage ist Bewegung in Richtung auf
einen Punkt, der nicht nur unbekannt, itbersehen und fremdartig ist, sondern von sol-
cher Art, daB er dieser Bewegung voraus und auflerhalb ihrer keinerlei Wirklichkeit zu
haben scheint, sich aber gleichwohl so gebieterisch geltend macht, daf die Sage von
ihm her ihre ganze Zugkraft bezieht, und zwar in solchem Mafle, daf sie nicht einmal
»anfangen«< kann, ehe sie ihn nicht erreicht hat« (ebd., 16).

Nun haben aber Proust, Fichte, Schaumann »angefangenc, bevor sie den Punkt er-
reicht hatten. Diesen Anfang hatten die Dichter vollig unterschiedlich erlebt. Marcel
Proust zweifelte, empfand sich als Versager, lieR sein Frithwerk, den Jean Santeuil, un-
vollendet, drohte als Schriftsteller zu scheitern, bis zu dem Moment, da er sein grofRes
Werk konzipierte. Hubert Fichte scheute sich zu publizieren, bevor er sein literarisches
Konzept entwickelt hatte. Er las viel, probierte aus, konzipierte Ritterdramen und Ele-
gien, schrieb Gedichte (vgl. Fichte 1981, 67) und suchte Dichterkollegen auf, um seinen

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

177


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Plan einer Geschichte der Empfindlichkeit zu entwickeln, die mit dem Aufbruch nach Turku
beginnt. Und Ruth Schaumann schuf ein riesiges Werk, bevor sie jenen Raum betrat,
in dem alles zur Imagination reift und verwandelt wird.

Ruth Schaumanns Leben und Werk zeugen von der Gegenwart dieses schrecklichs-
ten Augenblicks. Lange diumpelte ihr Schiff vor der Sirenen Gestaden; lange meinte sie
das Spiel von Odysseus spielen zu konnen, nur unter umgekehrten Voraussetzungen,
denn sie spielte die Hérende und war doch taub. Beinahe wire es ihr gelungen. Erfolg
und Anerkennung schienen ihren Trick zu sichern und der schrecklichste Augenblick
verfliichtigte sich in einem Meer von Wortern, Bildern und Skulpturen. Der Fantasie
waren keine Grenzen gesetzt, sie schreibt und malt und himmert und drechselt und
schneidet aus, und doch ist es nicht ihr Anliegen, alles in Poesie zu verwandeln, sondern
Abenteuerliteratur zu schreiben. Gewiss, Abenteuer von ganz besonderer Art, denn ih-
re Abenteuer kiinden nicht vom Sieg des Mannes und seiner List; bei ihr findet alle
Kunst Auflésung in einem Abenteuer katholisch-christlicher Heilsfindung. Immer wie-
der beschwort Ruth Schaumann in ihrer Literatur schreckliche Augenblicke: verlassen
und missbraucht werden, Vergewaltigung, Abtreibung, Mord, um den schrecklichsten
Augenblick zu vermeiden. Sie zerschreibt ihn, um seinem Schlund zu entgehen, der sie
zu verschlucken scheint. Es ist die Angst vor dem schrecklichsten Augenblick, der ihr
den Mund zu stopfen und die Hand zu lihmen droht, die Angst vor dem Tod.

Den Tod, der nach Blanchot (1962, 24) die Voraussetzung der Transformation ist und
der den Wesenszug der Sage bestimmt, hat Michel Foucault mit dem Aufkommen der
Schrift in Zusammenhang gebracht. »An der Grenzlinie des Todes reflektiert sich das
Sprechen: es trifft auf so etwas wie einen Spiegel; und um den Tod aufzuhalten, der
es aufhalten wird, hat es nur eine Mdglichkeit: in sich, in einem Spiel mit Spiegeln,
das selbst keine Grenzen hat, sein eigenes Bild entstehen zu lassen« (1993, 91). In die-
sem Spiel mit Spiegeln bedient sich das Sprechen eines Mediums der Verdoppelung:
die Schrift rettet vor dem Tod und nimmt Gestalt in sichtbaren und unausléschlichen
Zeichen. Es ist jener Vorgang, den Blanchot bereits angedeutet hat: »Den Gesang der Si-
renen vernehmen heiflt soviel wie, aus Odysseus, der man gewesen ist, Homer werden«
(1962, 17). Und es ist vielleicht jener Vorgang, der aus Ruth Schaumann eine so uner-
bittliche Gegnerin der Gebardensprache hat werden lassen, weil sie in deren fliichtigen
Zeichen, jenseits der Moglichkeit von Verschriftlichung, das Zerrinnen und den Tod
erblickte.

Das Spiel mit Spiegeln, sprechen, schreiben, um nicht dem Tod anheimzufallen,
ist selbst Topos der Literatur geworden. Unendliches Sprechen im Verschachteln von
Geschichten in Geschichten: die todlich bedrohte Prinzessin Scheherazade erzihlt in
tausend und einer Nacht, und rettet durch ihr Erzihlen ihr Leben vor dem unerbittlich
drohenden Tod, immer und immer wieder um einen Tag.

Ein Verfahren, das auch Ruth Schaumann in ihrem Roman Der Kugelsack aufgreift.
Die vom Hunger gepeinigte Familie Fuchs, der ein Sohn, Pittegrilli, eine Geschichte
erzihlt, die wiederum ihm seine Mutter erzihlt hatte, von dem wundersamen Ménch

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

Nicolai, der auf noch viel wundersamere Weise den Dachdecker Jusuf rettet, just in
dem Moment, da die Mutter das einzige Ei, das der Familie geblieben ist, verschenkt.
Es ist das Jahr 1946, Eier gibt es keine. »Die zehn Kinderaugen [...] flammen, ja lodern,
um jihlings auszul6schen, als sei es in fiinffachem Tod ...« (Schaumann 1999, 145). Und
einen Tag spiter schickt ein gliicklicher Leser der Schriften von Cor Heynitz sieben Eier
an die siebenkopfige Familie.

Abbildung 1: »Der Kugelsack« (1999)

Dieses Spiel mit Spiegeln ist eine literarische Strategie Ruth Schaumanns. Irgend-
wann einmal wird sie schreiben: »Wie es wohl kommt, daf? alle Dinge in Spiegeln viel
schéner sind und die Menschen allein nicht« (Schaumann 1932, 227)? Eine Facette dieses
Spiels mit Spiegeln beschreibt das teleologische Prinzip ihrer Literatur. In einem der
wenigen Texte, in denen sie Schreiben reflektiert, rechtfertigt sie ihre Vorstellung von
Literatur, die eine Aufgabe zu erfilllen habe. Aber auch diesen Text selber begreift sie
als Teil ihres belletristischen Werks und nicht etwa als literaturtheoretischen Exkurs,
der neben ihrem belletristischen Werk bestiinde. Nachdenken iiber Kunst kann nur
Teil dieser Kunst sein und nicht auflerhalb stattfinden. In einem fiktiven Gesprich be-
fragt »der Freund seinen Freund, einen Kiinstler« (Schaumann 1927, 217): »Warum nur
machst du nichts als Heilige, M6nche, Madonnen mit dem Kind, Engel und Kinder«
(ebd.)? Der Freund erweist sich als Gegenspieler des Kiinstlers, als Hedonist, der einer
Madonna eine Aphrodite vorzieht, und schliefilich seinem Freund, dem Kiinstler, den
Auftrag gibt, zwei Frauen zu modellieren: »Mach eine Jungfrau mit dem Salbenkriig-
lein zum Bade wandelnd, eine Mutter, den Sohn an den Briisten« (ebd.). Der Kiinstler
willigt ein, doch der Auftraggeber ist von dem Werk enttiuscht, denn in der Jungfrau
entdeckt er Maria aus Magdala, in der Mutter die Gestalt Mariens. Erwartet hat er eine

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

179


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

sich salbende Frau und ein Abbild weiblicher Hingabe, erhalten hat er das Bild einer
Frau, die ihre Zuneigung einem anderen, einem Toten stiftet, und ein Bild, das von
»kithler Majestit« (ebd.) und nicht von miitterlicher Zuneigung kiindet.

Friedrich Fuchs hat die Kunst seiner Frau Ruth Schaumann einmal als »genuin-
christlich« bezeichnet (1923, 192) und meint damit, dass ihre Kunst weder frommelnd
seinoch, dass sie sich christlicher Motive bediene, um weltliche Dinge zum Ausdruck zu
bringen. Beides trifft offensichtlich auch auf die Figuren zu, iiber die ihr Auftraggeber
unzufrieden ist. An das Motiv der Agitation hat Fuchs jedoch nicht gedacht, ein fur
Schaumann durchaus wichtiges Motiv, denn, wie sie den Kiinstler bemerken lisst, ist
es das »bitterste fiir mein Herz: Du bist kein Christ« (Schaumann 1927, 218). Und das
Gesprich endet damit, dass der Freund glaubig wird.

Der Anspruch an den Kiinstler, sein Werk dem Zweck der Agitation zu unterstellen,
ist als eine Form der Spiegelung zu bezeichnen. Foucault hat das unendliche Sprechen
als ein »Spiel mit Spiegeln« umschrieben, in dem sich der Sprecher spiegelt, um sich
vor dem Tod zu retten. Was geschieht in diesem Gesprich: Der Hedonist wirft dem
Kiinstler vor, nicht das Schéne, das Sinnliche zu gestalten. Der Kiinstler antwortet, das
Schéne sei das Christliche. Der Hedonist: Das Christliche sei etwas fiir Einsame, der
Kinstler verweist auf sein Werk »Ehex, in dem die Einsamkeit aufgehoben ist. Nun ist
die christliche Ehe fiir Ruth Schaumann tatsichlich der einzige Ort, um der Angst vor
der Einsamkeit zu entkommen. Sie rekurriert hier auf eigene Erfahrungen und etliche
Abschnitte des vorliegenden Romans deuten darauf hin, was passiert, wenn diese Ehe
Anfechtungen ausgeliefert ist. Die archaische christliche Ordnung wird in diesem Ehe-
Ideal zum biirgerlichen Stillleben. Es ist ein Prozess, wie ihn Blanchot von Odysseus
und den Sirenen beschreibt: aus den Sirenen, den Géttinnen, den Dimonen, werden
»Maidchen von grofier Schénheit« (1962, 13). Die tddliche Bedrohung wird zu einer ge-
fahrlosen Betrachtung, die existenzielle Herausforderung christlichen Glaubens wird
zur Familientafel.

Die Konstruktion Hedonist versus Christ reflektiert einen Gegensatz, von dem die
Kirche schon immer gezehrt hat. Dass sich Ruth Schaumann in diese Konstruktion mit
hineinbegibt, ja, sich zu einer Protagonistin dieser macht, erklirt Popularitit, Ableh-
nung und Vergessen ihres Werks. Sie selbst hat an diesem Prozess teilgenommen und
ist schlieflich sein Opfer geworden. Und so wurde sie rezipiert: »Das Leise, Schweben-
de, Innige, Madonnenhaft-Sife, Gliubige, das Ruth Schaumanns Lieder alle haben«
(Joachimi-Dege 1929, 124). »Ruth Schaumanns Werk verkérpert die Marienlinie, das
ewig Jungfriuliche stellt sich dar in einer herben Verschlossenheit« (Nadler 1937/38,
358). Aber auch: »Diese gewollte, mit sich selbst kokettierende Kindlichkeit! Diese zart
und geschmackvoll, aber dennoch unverkennbar parfiimierte Frommigkeit! [...] Dieser
himmlische Marzipan« (Vesper 1931, 231). Als 1970 in einer Reprintausgabe von Derjiings-
te Tag die Autoren in kurzen biografischen Skizzen vorgestellt werden, schreibt der Her-
ausgeber zu Ruth Schaumann: »Christliche und miitterliche Empfindungen beherrscht
alle ihre literarischen (und bildkiinstlerischen) Auerungen, die der Kritik zunehmend
als siRllich und kunstgewerblich gelten« (Schoéftler 1970, 1720). Und zu ihrem 100. Ge-
burtstag konnte man in der Siiddeutschen Zeitung lesen: »Heute wirken ihre Innigkeit
und dekorative Stilisierung oft siiflich, kunstgewerblich« (Betz 1999, 18).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

Schaumanns Dimon, der am Strand der Sirenen lauert, heift Taubstummbheit.
Taubstumm zu sein heifdt ausgeschlossen zu sein, nicht teilnehmen zu diirfen an den
Ereignissen, die Menschen zusammenfiihren. Thr gilt der alte Spruch: Blindheit trennt
von den Dingen, Taubheit von den Menschen. Einsamkeit; Verstummen, aufgrund der
Unmoglichkeit, an Bildung und Kultur teilhaftig zu werden; sprachlos zu sein — es gibt
kaum ein Schicksal, das mehr Angst evoziert als Gehorlosigkeit. >Diagnoseschock« ist
der Terminus, mit dem die Gehorlosenpidagogik jenen Moment bezeichnet, bei dem
Eltern von der Gehorlosigkeit ihres Kindes erfahren. Das hatte nicht nur Ruth Schau-
mann erlebt, das weif? jeder, der sich mit dem Thema befasst, und das gilt bis heute.
Anders ist der Widerspruch nicht zu verstehen, der einerseits Gebirdensprache als in-
teressante neue Erfahrung entdeckt, andererseits jede neue Errungenschaft im Bereich
der Horgeritetechnologie iiberschwinglich feiert. Das eine ist ein interessantes lingu-
istisches Ereignis, das andere ist die Krankheit, das Gebrechen, der Makel, den es zu
beheben gilt.

Neben den Mirchen aus tausend und einer Nacht gibt es andere Werke, denen der To-
pos »Schreiben, um nicht zu sterben« als Leitmotiv gilt. Eines dieser Werke, das auch
fiir Ruth Schaumann Quelle eigenen Schreibens wurde, ist Giovanni Boccaccios Deka-
meron. Sieben Frauen und drei Minner sind aus dem von der schwarzen Pest bedrohten
Florenz entflohen und wollen sich, anders als ihre Mitbiirger, die die drohende Gefahr
durch wolliistige Ausschweifungen zu vergessen hoffen, der Poesie hingeben. Die zehn
Personen erzihlen sich zehn Tage lang jeweils zehn Geschichten. Ruth Schaumann, die
das Spiel mit Zahlen in jedem ihrer Romane aufgreift, muss schon allein dieses me-
trische Spiel mit der heiligen Zahl zehn, neben den heiligen Zahlen drei und sieben,
angesprochen haben. Und noch viel mehr die Themen, die in den hundert Erzihlungen
mannigfaltig und immer neu variiert werden: Treue, unverbriichliche Liebe, die iiber
den Tod hinausgeht, das Bése und seine Uberwindung, die Authebung von Klassenge-
gensitzen durch die Liebe, Adel als Merkmal des Charakters, nicht als Privileg. Themen,
die im Werk Schaumanns in vielerlei Facetten auftreten. So auch in der Erzihlung Die
Herzogin von Urbino, die sie unter einem Pseudonym veréffentlichte.

Warum ein Pseudonym? Ein fiir die Wahl von Pseudonymen hiufiger Grund besteht
in der Sorge um Folgen, die aus der Veréffentlichung entstehen kénnten, und hat oft
einen politischen Hintergrund. Und auch fir sie hat sich die politische Lage dramatisch
verschirft. Als die Ausgabe der katholischen Monatszeitschrift Hochland erscheint, in
dem der Text publiziert ist, haben die Nationalsozialisten die Macht in Deutschland
tibernommen, und Schaumann war gewiss keine Dichterin nach deren Geschmack. Sie
war allerdings auch keine Dichterin, die Verfolgung fiirchten musste. Viele ihrer Biicher
sind in den Jahren 1933 bis 1945 unter ihrem Namen erschienen.

Nein, »Andreas Moller«, so lautet ihr Pseudonym, hat seinen Ursprung nicht in der
Furcht vor einer Bedrohung, sondern ist ein weiteres Spiel, das sie mit ihren Lesern
treibt. Und dieses Spiel geht weiter, der Untertitel der Geschichte lautet: »Nach dem
Italienischen des S Giovanni Padovano« (Schaumann 1933, 39). Hinter dieser Maske,

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

181


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

in einem sprachlichen Duktus, der dem Stil traditioneller Dekameron-Ubersetzungen
angeglichen ist, erzihlt Schaumann die Geschichte des Fiirsten von Salerno, Tancredi,
und seiner Liebe zu Costanza sowie seiner ungliicklichen Hand bei der Auswahl sei-
nes engsten Vertrauten, Cecco, der schlieflich die Stadt ins Elend fithrt. Die Liebe von
Tancredi und Costanza, eher geschwisterlich als erotisch geprigt, ist unverbriichlich,
wird jedoch auf eine harte Bewihrungsprobe gestellt. Ein solches Thema greift auch
Boccaccio hiufig auf, unter anderem in der ersten Geschichte des vierten Tages, in der
vom gleichen Tancredi, jenem Fiirsten von Salerno, die Rede ist, von dem auch Schau-
mann erzihlt, und von seiner Tochter Ghismonda, der Witwe des Herzogs von Capua,
die der Fiirst so liebte wie sein Alter Ego aus dem Hochland, die Witwe des Herzogs
von Urbino. Das Ungeschick des Fiirsten von Salerno, bei Schaumann in der térich-
ten Auswahl seines Vertrauten Cecco, bei Boccaccio in der tdrichten Eifersucht auf den
Geliebten seiner Tochter, bringt die weiblichen Protagonistinnen in eine lebensbedroh-
liche Situation, an deren Ende bei Schaumann die Herzogin, bei Boccaccio der Fiirst
stirbt. Doch die Moral der Geschichten bleibt die gleiche: Die sterbende Herzogin bei
Schaumann, bei Boccaccio der sterbende Fiirst, erkennen am Ende, dass ihre Liebe fiir
den jeweils anderen unverbriichlich iiber den Tod hinausreicht.

Dennoch gibt es zwischen beiden Geschichten einen wesentlichen Unterschied:
Boccaccio lisst seinen Helden zerknirscht am Totenbett seiner Tochter zuriick, Schau-
manns Heldin hingegen ist, als sie den moérderischen Coup des Cecco entdeckt, im
achten Monat schwanger, und zwar von Cecco — der sie in der Maske des Herzogs
vergewaltigte, nachdem er zuvor seinen Herren ermordet hatte — und nicht, wie sie
irrtiimlich annahm, vom Herzog, den sie dafiir acht Monate lang verfluchte.

»Vergewaltigung« und »ungewollte Schwangerschaft« sind Themen, die in den Ge-
schichten Boccaccios nicht zu finden sind, es sind jedoch zentrale Motive im Werk
Schaumanns. Viele ihrer erfolgreichen Romane und Erzihlungen, die hohe Auflagen
erlebt haben, erzihlen die Geschichten von Vergewaltigung und vom Selbsthass, ein
Kind zu tragen, das ungewiinscht ist — und das dennoch ausgetragen wird. Beispielhaft
sei hier Die Ubermacht genannt, ein Roman, der wiederum Geschichten in Geschichten
erzahlt, im Unterschied zur Herzogin von Urbino diesmal jedoch nicht in der Atmosphire
der Renaissance spielt, sondern sich Topoi romantischer Schreibweisen bedient.

Die Rahmenhandlung der Ubermacht ist die Vergewaltigung der Josepha Turbuler,
die zusammen mit threm Mann den Bischof der Stadt aufsucht, um eine Abtreibung
zu erwirken, die ihr jedoch verweigert wird. Um seine Entscheidung zu erliutern, er-
zihlt der Bischof nun seinerseits eine Geschichte, die alle Motive enthilt, die zu einer
romantischen Erzihlung gehoren, und derer sich Ruth Schaumann auch in anderen
Romanen, unter anderem Die Taube', bedient hat. Es ist die Geschichte der Stephanie
von Endlach, die einst vergewaltigt wurde und deren Flehen ihren Mann Johann davon
abgehalten hat, den Vergewaltiger zu téten, denn auch die Frucht einer Vergewalti-
gung sei ein unschuldiges Kind. Das Kind, das damals Stephanie zur Welt brachte, ist
der Bischof, der heute zu den Turbulers spricht.

1 Vgl. dazu meine Ausfithrungen in »Vom tiefen Schlummerruf der Taube«— Gehérlosigkeit im lite-
rarischen Werk Ruth Schaumanns«in diesem Band auf S. 162f.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

»Im Roman der Romantik gibt es eine Anzahl fester Topoi, die immer wiederkeh-
ren, und das nicht nur einzeln, sondern wie in einem Ensemble, wo jeder Topos — wie
das Instrument in einem Orchester - seine Klangfarbe zum Ganzen liefert. Diese Topoi
sind: der Wald, die Jagd, das Schlof3, der Eremit, das als Mann verkleidete junge Mad-
chen, das Gewitter, die Mondnacht und die Feuersbrunst, wobei es meist die Schlosser
sind, die brennen. Dazu wird viel gesungen« (KleRmann 1996, 141). Auf alle diese Topoi
greift Schaumann zuriick: Den Wald in der Mondnacht, in dem das Verbrechen ge-
schieht, die Jagd nach dem Verbrecher, das Schloss der Endlachs und das Schloss der
Bergheimbs, in dem sich der Vergewaltiger versteckt, den zum Eremiten gewordenen
Herrn von Bergheimb, das Gewitter, durch das Johann nach Bergheimb reitet, um den
Vergewaltiger zu fangen, das brennende Schloss, das auch hier, wie in Die Taube das
verwilderte und zur Ruine gewordene Schloss meint, schlieflich die Musik, die auch
im Haus der Endlachs eine wichtige Rolle spielt. Hier ist es nicht Gesang, sondern ein
Musikinstrument, das eine Schliisselrolle im Geschehen einnimmt. Der kleine Markus
von Endlach greift nach einem Fagott und gibt dadurch nichts ahnend seinem Vater
den Hinweis auf den Vergewaltiger, dessen Spitzname »Fagott« ist.

Nur auf ein Motiv scheint die Dichterin auch hier zu verzichten: Das als Mann ver-
kleidete Mddchen ist in den Romanen Schaumanns eher selten zu finden. Das als Mann
verkleidete Midchen ist wohl am ehesten in der an Charakterstirke und Durchset-
zungskraft alle Manner tibertreffenden Heldin Stephanie von Endlach zu identifizie-
ren — einer Heldin, wie es schon Camilla in Die Taube war. Doch es gibt Erzihlungen
Schaumanns, in der gerade die Verwandlung eines Miadchens zum Jungen zum Leit-
motiv wird, da es sich ideal in das Verkleidungsspiel einfiigt. In Die Herzogin von Urbino
findet die Travestie doppelt statt: Zum einen bei der Wahl des Pseudonyms »Andre-
as Moeller«, bei dem die Autorin zum Autor wird, zum anderen als Plot innerhalb der
Geschichte als Herzogin von Urbino, in der sich Ruth als Balthasar fantasiert.

Dariiber hinaus bedient sich Schaumann einer weiteren von ihr bevorzugten lite-
rarischen Gattung, dem Mirchen, also jenem Genre, das der Romantik am stirksten
verpflichtet ist. Fast alle romantischen Dichter haben Mirchen geschrieben. In Schau-
manns Mirchen Der Petersiliengarten ist es der »Neger Balthasar«, der als Chronist die-
ser Geschichte vorgestellt wird. Balthasar selbst wurde als Baby zum Schliissel, der das
verhingnisvolle Schicksal zum Guten wendet. Er soll nimlich das Kind einer Vergewal-
tigung sein, die Modestus an einer Kammerfrau begangen hat. Modestus jedoch wird
geliebt von Prinz Florus, der zutiefst ungliicklich dariiber ist, einen Knaben zu lieben.
Um die Kammerfrau als Lignerin zu entlarven und Florus aus seiner Pein zu befreien,
liiftet Modestus seine Maske, hinter der die liebliche Jungfrau Anima lichelt.

Endlos scheint es, Schaumanns unendliches Schreiben, ihr Spiel mit Spiegeln dar-
zustellen. Und gerade die Romantik, die Ruth Schaumann durch ihren Mann Fried-
rich Fuchs besonders nahegebracht worden war, hat literarische Formen entwickelt
und Traditionen aufgegriffen, die ihrem unendlichen Schreiben entgegenkommen. Das
Mairchen ist fir Ruth Schaumann wohl auch deswegen eine ihr so vertraute Gattung,
weil es spricht, indem es etwas anderes verschweigt. In ihrer Darstellung der Romantik
schreibt Ricarda Huch iiber das Mirchen: »Das grausam blinde Schicksal, das irgend-
einen herausgreift, ihm eine Schuld anklebt, fiir die er sich nicht verantwortlich fiihlt
und durch die er doch leidet, gehdrt nicht in das Mirchen. Es schlieft niemals mit

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

183


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

einem Fragezeichen. Es mogen in einem Mirchen die fiirchterlichsten Verwicklungen
angekniipft sein, [...] immer lost sich das drgste Verhdngnis spielend und sicher« (1985,
293f.).

Wie sehr sich Ruth Schaumann im Mirchen heimisch und verstanden gefithlt hat,
wird in einem Brief deutlich, in dem sie 1924 an ihren Verlobten von jener Schuld
schreibt, die ihr »angeklebt« wurde, ohne dafiir verantwortlich zu sein; einen Brief,
den sie 48 Jahre spiter in Das Arsenal veroffentlicht und der tatsichlich jenen Transfor-
mation auslosenden Tod markiert, von dem Blanchot schreibt, wenn er von den Sirenen
spricht: »Denn wie ich taub geworden, schimte sich alle Welt meiner. Rissen die Ge-
spielen mir ab: fafdt mir die Taubstumme nicht an! Und ich schimte mich selbst fast
zu Tode. Die mich umgaben haben mich in den Kerker der Scham geworfen, in Ketten
und Banden der unschuldigen Schuld« (1968, 1103).

v

Die Bedeutung des Briefes von 1924 liegt nicht im Bekenntnischarakter, einer Offent-
lichkeit Leben und Einsambkeit einer Taubstummen zu erkliren, sondern vielmehr dar-
in, dass Ruth Schaumann im Raum der Gehorlosigkeit eine Sprache entwickelt, in der
sie ihre Wahrheit erzihlt. Spuren davon findet man schon in Texten, die vor dem Ar-
senal publiziert wurden, vor allem in Gedichten. Bereits in Die Kathedrale, ihrem ersten
Lyrikwerk und ihrer ersten Veréffentlichung iiberhaupt, sind Gedichte enthalten, deren
Sujets sich teilweise als Erfahrungen von Gehorlosigkeit lesen lassen. Beispielsweise in
»Abend«, dem Die Kathedrale abschliefSenden Gedicht, das die Idee einer Kathedrale, die
dem Band seinen Titel gab, zum Thema hat:

Der Anblick schlafgedampfter Vogelspiele
Durch knospenschwere Zweige sanfte Sicht
Auf letzte hingetriebne Wolkenkiele

Baut lautlos meinen Tag vollendungsdicht.

Ein Raum steigt er empor und ich empfinde
lhn grofSer in mir als den Leib umbher,

Und ist lebendig still, wie kithle Winde

In Diinen sind aus nahversenktem Meer.

Und wie ihn nun der Mond, aus fernem Tale
Durch halben Abend gleitend, ruhig schliefdt,
Steht er als endlich werte Kathedrale
Gewartig, dafd Du rauschend sie beziehst.

(Schaumann 1920, 45)

Der Tag ist es, von dem die junge Ruth Schaumann hier spricht, der einem Verwand-
lungsprozess unterliegt. Die Verwandlung vollzieht sich lautlos, im Zustand der Gehor-
losigkeit. Die Transformation findet nicht um sie, sondern in ihr, oder besser: durch sie

- am 13.02.2026, 07:19:22. [


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

statt. Die Kathedrale ist jener imaginierte Raum, den sie mit Literatur belebt, hier mit
41 Gedichten, denen noch unzihlige folgen werden.

Auch in ihren Prosatexten kann der aufmerksame Leser Spuren von Gehorlosigkeit
finden, so in der Erzihlung Die Frau des guten Schichers, in der der junge Philosophie-
professor Ferdinand inmitten einer kriegszerstorten Stadt auf einen Friedhof gerit.
»Hort ich nun das Niedergepolter der mir unsichtbaren Triimmer? — Mitnichten, die
griine Stille ringsum war so unermefllich, daf} sie, ein anderer Mund als jener aus Ma-
schinenerzen, alle Geriusche draufien, driiben verschluckte, verschlang« (Schaumann
1956, 17). In dieser Welt des Todes spricht ein anderer Mund, der Ferdinand sich neu er-
fahren lasst: Er trifft eine Frau, die er begehrt, und die von sich sagt, sie sei die Frau des
guten Schichers, von dem die Evangelien berichten, dass er sich in seiner Sterbestun-
de Jesus zugewandt hat und ihn darum bittet, an ihn zu denken, wenn er in sein Reich
eingeht. Natiirlich muss die Frau sein Begehren abwehren, da sie ganz der Hingabe
zu ihrem verstorbenen Mann verpflichtet ist, dessen Grab sie pflegt. Doch nicht sein
Begehren ist das eigentlich Wunderbare jener Begegnung auf dem Friedhof, sondern
»ihre Kindlichkeit, ihre Liebe zum Gatten, ihre Ergebung« (ebd., 61).

Wie schon »Abendx« ist auch diese Erzihlung ganz dem christlichen Offenbarungs-
gedanken verpflichtet und jenem teleologischen Prinzip, dem Schaumann ihr Schreiben
unterworfen hat. In diesem Zusammenhang konnten auch Erfahrungen von Gehérlo-
sigkeit angedeutet werden, jedoch immer im Kontext eines Hoheren. Am deutlichsten
wird dieses Masken-Spiegel-Spiel sicherlich in ihrem Roman Die Taube, dessen Gegen-
stand die Gehorlosigkeit ist, die sich jedoch nur im eschatologischen Verstindnis seiner
Dichterin deuten lasst.

Es gibt jedoch neben dem, was Schaumann an christlicher Erbauungsliteratur ge-
schaffen hat, auch Werke, die einem ganz anderen Prinzip unterworfen sind. Texte, in
denen sie unverkleidet und unmaskiert auftritt, und in denen sie Material aus dem un-
mittelbaren Erfahrungsschatz ihrer Kindheit in Hagenau im Elsass und in Uelzen bei
den GrofReltern, mit den Eltern, Geschwistern und Angestellten verarbeitet. Ganz ge-
wiss handelt es sich bei diesen Texten um keine Autobiografien, vielmehr reflektieren
sie einen Prozess dhnlich dem der Psychoanalyse, der alte Schichten und Geschichten
durchdringt, um sie neu zu gestalten in jenem Raum der Imagination, von dem Blan-
chot (1962, 18) spricht.

Ruth Schaumans erster Roman, der dem Raum der Imagination verpflichtet ist, war
Amei. Eine Kindheit, erschienen 1932, der ihr erfolgreichstes Werk werden sollte. Dieser
Roman ist eine Reflexion iiber die Angst, die Ruth Schaumann am Beispiel der Kunst-
figur des Kindes Amei anstellt, eine Reflexion der Angst vor dem Nichts. Das Nichts,
das jenen Tod bezeichnet, der auf der Insel der Sirenen lauert, und den zu vermeiden
Ruth Schaumann in vielerlei Masken auftritt, ist nun als Angst vor dem Nichts selbst
Gegenstand ihres Schreibens geworden. Damit ereignet sich etwas ginzlich Neues. Es
deutet das Scheitern ihres Bemiihens an, in einem Meer endlosen Erzihlens die Angst
vor dem Nichts, und damit das Nichts selbst, abzuwehren. Amei ist keine Variante des
Spiels mit Masken, sondern ein Roman, in dem die Dichterin Schichten ihres eigenen
Erlebens poetisch entwirft, d.h. sie bedient sich im Unterschied zu anderen Erzihlun-
gen und Romanen autobiografischen Materials, was die Sache gefihrlich werden lisst,
denn hier droht die Konstruktion, die im Mirchen so wunderbar gliickt, zu zerbrechen.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

185


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Abbildung 2: »Amei. Eine Kindheit« (1932)

Blanchot schreibt von Prousts Begegnung mit dem schrecklichsten Augenblick:
»[NJicht etwa dafl diese Begegnung ihn der Leere des Abgrunds preisgibe; vielmehr
scheint sie ihm den einzigen Raum zu erschliefRen, von dem aus die Bewegung des
Daseins nicht nur eingesehen, sondern wiederhergestellt, wahrhaft nacherlebt und
wahrhaft vollzogen werden kann« (1962, 21). Ruth Schaumann befindet sich mit Amei in
der Leere des Abgrunds und die »Bewegung des Daseins« versucht sie dadurch zu fas-
sen, dass sie einen Roman schreibt, in dem der Held ein Mddchen ist und die Sprache
der Duktus einer Kinderstimme. So gelingt es ihr, eine Welt der Unverstindlichkeit,
der Undurchschaubarkeit, der Unfreundlichkeit, der Bedrohlichkeit zu schaffen, ohne
sie auflosen zu miissen; sie verwandelt die naturalistischen Gegebenheiten in eine
Kunstwelt.

Der Roman beginnt mit einem Besuch im Haus der GrofReltern in Uelzen, einer
Miihle. »Das zittert in sich wie ein Herz Tag und Nacht vom Mahlwerk der Mithle«
(Schaumann 1932, 1). Amei kann nicht schlafen, und die Bedrohung dieses zitternden
Ungeheuers denkt sie um, »denkt viele Felder voll reifender Ahren, darin das Brot noch
wichst und schlift. Am Rauschen der Ahren und ihrer Bewegung schlift Amei endlich
ein« (ebd.). Erwachsene, die doch eigentlich als giitig und liebenswert vorgestellt wor-
den sind, erscheinen bedrohlich: »Es tritt droben in den Tiirrahmen die Grofmutter.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

Immer hat sie das gleiche graue Kleid an, immer das gelbweifle Hiubchen mit der
schwarzen Masche iiber der vorgerundeten Stirn, immer die starke Brosche aus Bern-
stein am hohen Kragen unter dem kleinen harten Kinn und immer sagt sie in die dunkle
Tiefe der hinankeuchenden Treppe hinab zur Begriiung: >Gehe doch leise, endlich lei-
se, Ameil« (ebd., 1f.). Wohin sie sich auch wendet, Amei ist den Erwachsenen ein St6-
renfried. Weder der Schweinehirt Lambert noch der Mithlenschreiner Ludolf kénnen
viel mit ihr anfangen. Schlieflich geht sie in den Saal, der ihr zu betreten verboten ist,
und betrachtet die Illustrationen zur Geschichte um den verlorenen Sohn. Der Zeich-
ner hat dem Sohn in der Zeit, in der er sein Vermogen verprasste, einen kleinen Spitz
zugeordnet, der auf den Bildern, da er sich als Schweinehirt verdingen muss, fehlt.
Amei nun fantasiert in die Geschichte jenen Spitz mit hinein, der an ihm »zupft und
zerrt und winselt« (ebd., 6), er mdge doch zum Vater zuriickkehren; er will ihn auch
begleiten, denn »nichts ist schrecklicher als der Weg durch die Nacht« (ebd., 7).

Ruth Schaumanns Amei ist ein Kind, voller Neugier und Wissensdrang, das die Welt
der Erwachsenen und ihre Ordnung nicht begreift. Zum Leidwesen ihrer Grofimutter
und Mutter ist sie nicht nur ungehorsam - viel schlimmer, sie pflegt freundschaftlichen
Kontakt mit dem Personal, schleppt Tiere ins Haus und stellt Fragen, die sich fiir ein
Midchen nicht gehoren. Es ist eine Angst in den Text hineingewoben, die sich nicht
nur durch die Konfrontation mit auflergewohnlich schrecklichen Begebenheiten aus-
zeichnet, sondern vielmehr durch Prozesse und Konventionen, die ginzlich undurch-
schaubar sind — unbegreiflich, nach welchem Regelwerk sie funktionieren. Amei sieht
mehr als sie sehen soll, und dieses Mehr bleibt tabu. Im Zirkus beobachtet Amei den
Sturz eines Seiltinzers. Sie will wissen, was passiert ist. Aber man trostet sie mit Erkld-
rungen, die keine Antworten auf ihre Fragen sind. Also muss sie sich den Unfall selbst
zu erkliren versuchen, und sie fantasiert einen Mann, der Gott besuchen will. »Und er
fliegt wie ein Vogel, und er schreit wie ein Vogel, aber schon hat sich Oben gewandelt
in Unten, Unten in Oben, die Tiefe ist sanft, ist Himmel geworden, der Gaukler aber
schwebt wie ein Vogel darin, singend zu Gott auf Besuch« (ebd., 40). Es besteht also ne-
ben Neugier, Wissensdrang und Freundlichkeit noch ein weiterer Charakterzug Ameis,
auf den es der Dichterin besonders ankommt: auf ihre Unschuld, die die Menschen um
sie herum als Belistigung und Bedrohung erleben, sie abwehren und Amei Schuldvor-
wiirfe machen. Immer wieder wird sie Opfer von Bestrafungen, die ihre unschuldige
Schuldigkeit besonders unterstreichen sollen. Beispielhaft sei hier die Geschichte um
den jungen Ismael zitiert, dem Amei begegnet, den sie trostet und kiisst, weil er ge-
fallen ist, sich verletzt hat und weint. »Du hast einen Judenjungen gekiiit. Geh jetzt,
Amei, ich will dich heute nirgends mehr sehn.< Amei sitzt unter der Treppe. Dort ist
»Nirgends¢, denkt sie« (ebd., 61). Das Nirgends als jener Ort, in dem man verschwin-
det, wenn man nicht mehr begreift, wenn sich die Ordnung aufzulésen scheint, in der
man lebt, wenn ein Gebot, nimlich das der Nichstenliebe, das Abend fir Abend gebetet
wird, Anlass fiir eine Bestrafung wird.

»Die Unschuld ist die Unwissenheit, schreibt Séren Kierkegaard in seinem grofRen
Essay tiber die Angst und fihrt fort: »In der Unschuld ist der Mensch nicht als Geist be-
stimmt, sondern seelisch in unmittelbarer Einheit mit seiner Natiirlichkeit bestimmt.
[..] In diesem Zustand ist Friede und Ruhe; aber es ist da zu gleicher Zeit etwas anderes,
was nicht Unfriede und Streit ist; denn es gibt ja da nichts, womit man streiten konnte.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

187


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Was ist es also? Nichts. Aber welche Wirkung hat das Nichts? Es gebiert die Angst. Dies
ist das tiefe Geheimnis der Unschuld, daf? sie zur gleichen Zeit Angst ist« (Kierkegaard
1984, 40). Es ist dieser Zusammenhang von Unschuld und Angst, der das Thema von
Amei ist. Und wenig spiter fithrt Kierkegaard als Beispiel seiner Konstruktion Kinder
an, die diesen Zusammenhang besonders deutlich demonstrieren: »Wenn man Kin-
der beobachtet, wird man diese Angst bestimmter angedeutet finden als ein Suchen
nach dem Abenteuerlichen, dem Ungeheuren, dem Ritselhaften. [..] Diese Angst ge-
hért dem Kinde so wesentlich zu, dafd es sie nicht entbehren will; wenn sie es auch
angstigt, fasziniert sie es doch mit ihrer stiflen Beingstigung. [...] Es ist nur eine pro-
saische Dummbeit, die meint, dies sei eine Desorganisation« (ebd., 41).

Einen Zauber scheint es jedoch zu geben, der die Angst zumindest zeitweilig zu
bannen versteht; das ist der Zauber der Worte: »Worte kénnen dunkle Wilder sein oder
ganz tiefe, tiefe See oder auch Berg, hoher Gipfel, der sich in Wolken verliert. Amei
nimmt oft den Klang des Wortes fir das Wort selbst. Mehr, viel mehr bedeutet der
Klang ... es ist so herrlich, ihm anzuhangen, so herrlich, wie im Wald von fern Hirsche
und Rehe wandeln zu sehn, oder die Fische unter dem durchsichtigen Tuch des Wassers
spielend zu schauen« (Schaumann 1932, 120). Eines Tages entdeckt sie im Herrenzim-
mer eine schlanke Siule. Das sei das Horn eines Einhorns, das Wunder wirke, erklirt
ihr der Vater; und tatsichlich, als sie sich einmal verletzt und daran leckt, schwindet
der Schmerz. Nun klirt der Vater sie auf: Nein, es ist nicht das Horn eines Einhorns,
sondern eines Narwals. »Amei aber ist von einem Wunder in ein viel groferes geraten,
das Wort hat es ihr angetan, das herrliche Wort« (ebd., 122). Nun beschwort sie dieses
Wort, so oft sie kann, und beim Abendgebet verwechselt sie schon den lieben Gott mit
dem Narwal. An einem Sommernachmittag spielt sie im Garten, die Hitze driickt all-
zusehr: »Narwal, Narwal¢, singt Amei ... ist es eine Beschworung, ist’s ein Gebet, ist es
nur, als fichle eine Hand mit einem Palmwedel Kithlung von irgend woher? Narwall«
(ebd., 124). Ein Wolkchen hingt iber ihr. Ist es der Schemel, auf dem Gortt seine Fiifde
ruhen lisst? Das Wolkchen bewegt sich, die Fiiffe Gottes drohen herabzustiirzen »und
sie zermalmen Amei ... Narwal, o du furchtbares Wort. Einen Augenblick Zeit hat Amei
noch zu erstarren ... dann jagt sie hin durch das Gras. [..] Amei liuft, rennt, stiirzt,
glaubt, sie schreie vor Not, aber sie schreit nicht ... Und doch ist ein Schrei in der Luft«
(ebd., 124f.). Die Erde bebt von Schritten. Wird Gott sie zertreten? Der Vater ist in den
Garten gekommen, um ihr zu sagen, dass ein Bruder auf die Welt gekommen ist. »O
Gott, o Narwal ... darum? Darum! Amei denkt es, aber sie spricht es nicht mehr« (ebd.,
126). Spiter wird sie die Zauberworte wieder aufgreifen und sie aufschreiben, und mit
ihnen ein Zauberspiel treiben, das atemberaubend ist. Doch Narwal ist nicht Gott, und
die Angst bleibt nur fiir kurze Zeit gebannt.

Kierkegaard, der seine Konstruktion der Angst am Beispiel des Siindenfalls de-
monstriert, sieht Adam in einem unlésbaren Dilemma. Adam ist unwissend, denn erst
nach dem Siindenfall erlangt er die Erkenntnis, zwischen Gut und Bose zu unterschei-
den. Also ist er unschuldig, doch diese Unschuld gebiert Angst. Gleichzeitig existiert
eine Moglichkeit von Freiheit, weil das Verbot, vom Baum der Erkenntnis zu essen, die
Freiheit impliziert, das Verbot zu missachten. Auf das Verbot folgt die Verdammung:
Du wirst sterben. Was das heif3t, kann Adam nicht wissen, aber er ahnt, dass es etwas
Entsetzliches ist.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

Begreift man die Verdammung Adams als den Tod des in der géttlichen Ordnung
stehenden Menschen, dann ist ein grundlegender Unterschied zwischen dem helle-
nistisch-antiken und dem jiidisch-christlichen Erbe festzustellen: Beide, Odysseus und
Adam, missachten das gottliche Gebot, der eine, indem er es zum Gegenstand seiner
Erzihlung macht und es damit sikularisiert, der andere, indem er sich fiir den Schritt
in das Nichts entscheidet und damit die gottliche Ordnung auflést. Das Ergebnis die-
ser Missachtung kann nicht unterschiedlicher sein: Odysseus, der Listenreiche, bleibt
der ewige Held; Adam, der Unschuldige und Unwissende, der auf ewig Verlorene. »So
ist die Unschuld zu ihrem Auflersten gebracht. Sie ist in der Angst im Verhiltnis zum
Verbotenen und zur Strafe. Sie ist nicht schuldig, und doch ist da eine Angst, als wire
sie verloren« (Kierkegaard 1984, 43).

Ruth Schaumann kennt das komplizierte Gefiige von Unwissenheit, Schuld und
Angst. Es ist das Thema von Amei, und der Erfolg des Romans zeigt, wie gelungen die
Darstellung dieses Gefiiges am Beispiel eines kleinen Madchens ist, wie stark die An-
ziehung Ameis auf eine Leserschaft wirkt, in der die Kindheit nicht als begliickender Be-
ginn eines biirgerlichen Lebens im Kreis einer wohlhabenden Familie dargestellt wird,
sondern als hermetisch verschlossener Raum der Angst, aus dem es kein Entkommen
gibt. Wenn Blanchot die »Leere des Abgrunds« (1962, 21) als Voraussetzung begreift,
Dasein wiederherzustellen, wahrhaft nachzuerleben und wahrhaft zu vollziehen, dann
ist das Ruth Schaumann in diesem Roman fast in Ginze gelungen, fast, weil sie einen
Schritt nicht vollzieht, weil der Moment des schrecklichsten Augenblicks seinen Bann
noch nicht verloren hat und sie so Amei nicht >sterben« lassen kann.

Alles ist vorbereitet: die Blumen fiir den Friedhof, die seidenen Abschiedsschleifen
mit dem letzten Gruf}, das Grab ist geschaufelt und der Vater denkt: »Wie lange noch,
kleine Amei, wie lange noch« (Schaumann 1932, 211)? Doch Amei stirbt nicht. Sie kehrt
aus dem Krankenhaus zuriick. »Amei ist wieder zu Hause, man weifd nicht, freut sie
sich oder ist sie betriibt, sie ist sehr scheu und wie ein Fremdes unter den Ihren« (ebd.,
222). Das ist das Auerste an Fremdheit, das Ruth Schaumann ihrer Heldin zubilligen
kann, und doch ist es altbekannt. Und Amei bleibt das kleine, liebenswerte, eigenwillige
Midchen, das die Leser vor ihrer Erkrankung kennengelernt haben. Der Blick schweift
ab auf den Bruder, dessen Geburt »Narwal« ihr in briitender Hitze im Garten »offen-
bart« wurde, und dessen Tod sie nun in der Stille des Winternachmittags antizipiert.
»Sie hat sich aufgesetzt in ihrem Bettchen. Die Arme erhoben und jetzt verschlungen,
ihre Arme sind leer fir diese Welt, ihr Mund kiRt Luft und empfingt doch Kiisse der
Liebe ... so kiissen sich Geschwister zum Abschied« (ebd., 228).

Noch einmal wird Amei erkranken, ohne gehérlos werden zu miissen. In Der Major
begegnet dem Leser das erste Mal Cor, die Tochter von Jobst und Jenny, die an Typhus
erkrankt. »Die Angst ist die Moglichkeit der Freiheit«, schreibt Kierkegaard (1984, 141).
Noch zogert Schaumann, das Ufer zu betreten, noch greift sie nicht zum Apfel der Er-
kenntnis, noch gibt es keine Sprache, den schrecklichsten Augenblick zu gestalten, noch
fliefst sie im Strom der Zeit, der ihr Schreiben bestimmt. Doch es kommt der Moment,
da ihr Schreiben die Zeit bestimmt. Es kommt die Zeit, in der die Zeit aufgehoben,
neutralisiert, ins Schattenhafte und Unschidliche verwiesen ist.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

189


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann
v

Es wird die Zeit des Arsenals sein, jenem »Aufbewahrungsort fiir Vorrite an Kriegsmate-
rial, meist mit Werkstitten« (Schaumann 1968, 7), wie es das Leitzitat des Romans sagt
oder wie Foucault schreibt: »Nicht die Waffe zeigt sich im Wort und geht durch es hin-
durch, sondern ein harmloses und vollstindiges Arsenal« (1993, 100). Ein Waffenarsenal,
das sich nun dem Publikum 6ffnet, das alle Gerite, alle Erinnerung, alle Menschen auf-
bewahrt. »Es sind 1793 handgeschriebene Seiten«, sagt sie einer Journalistin, »Ich habe
sie >Das Arsenal« genannt, weil sie voller Waffen sind. Fiir meine Verteidigung und fiir
andere, die sie brauchen kénnen — Lehrende, Liebende vielleicht« (Horn 1964, 14). Und
an ihren Verleger schreibt sie: »Es ist mir klar geworden, daf} dies Werk ein ungeheures
Bekenntnis ist, in dem ich meiner Umwelt mehr itbergebe als sichs erkliren oder nur
sagen liRt. Und ich weifd auch (nicht aus mir selbst), daf? es ein einmaliges Prosawerk
ist oder im Druck sein wird. Ich sage das nicht, mich herauszustreichen oder mir eine
Glorie der Dichtkunst anzueignen, sondern weil da irgendeins ist, das mir gebietet, so
zu sehn und zu sagen« (unverdffentlichter Brief an Wilhelm Rithling vom 01.10.1963).

Abbildung 3: »Das Arsenal« (1968)

Beide Zitate von Ruth Schaumann belegen die Bedeutung, die dieses Buch fiir sie
hat. Solche Téne aus dem Mund und der Feder einer Schriftstellerin, die auf ein kaum
zu iiberschauendes Werk zuriickblickt, unterstreichen, dass sich hier tatsichlich etwas
ereignet hat, was bisher einmalig und einzigartig in ihrem Leben ist. Den Roman eine
Verteidigungsschrift zu nennen und seinen Titel dem Worterbuch des Militirs zu ent-
lehnen, ist nicht nur eine letzte Referenz an ihren Vater, Major Curt Schaumann, nein,

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

hier inszeniert sich Ruth Schaumann selbst zum Bild eines Soldaten: Disziplin, Wahr-
heitsliebe, Hingabe, Riicksichtslosigkeit und Opferbereitschaft — und wenn es denn
nicht anders geht, dann ganz allein. Die Einsamkeit, die Dichter beim Erschaffen eines
Kunstwerks erfahren, ist aus vielen ihrer Biografien bekannt. Ruth Schaumann hat die-
se Einsambkeit in ihrer ganzen Unerbittlichkeit erfahren. Sie scheint essenziell gewesen
zu sein, um dieses Werk vollenden zu kénnen. Die Einsambkeit beschreibt eine Dialektik
aus Schicksal und Entschluss: Schicksal, weil die Grausambkeit, die eine gehérlose Frau
erfihrt, bar jedes Fassungsvermogens ist; Schicksal, weil Friedrich Fuchs, das einzige
Ohr, mit dem sie gehort und das sie verstanden hat, so jung stirbt; Entschluss, nicht
das Leben zu fithren, das einer behinderten Frau aus guten Verhiltnissen zusteht; Ent-
schluss, an den Hirten des Alltags nicht zu zerbrechen, sondern ihnen mit Mut und
Ausdauer zu trotzen; Entschluss, nétigenfalls gegen alle, auch gegen die Allerliebsten,
sogar gegen sich selbst, das durchzusetzen, was sie als fiir sich richtig erkannt hat.

Das klingt so heroisch, ist aber die bittere Wahrheit und, das darf man nicht ver-
hehlen, auch die begliickende Wahrheit, denn woher nimmt eine Frau, die schwere
Operationen hinter sich gebracht hat, unter stindigen Schmerzen leidet, kaum noch
von den Lippen ablesen kann, weil ihr Sehvermdgen schwindet und die mit zunehmen-
dem Alter immer unverstindlicher artikuliert, wodurch der Kommunikationsprozess
immer beschwerlicher wird — woher nimmt diese Frau die Energie, einen derart riesi-
gen Roman zu schreiben, dem auch noch ein zweiter Teil, Der Kugelsack, folgen wird?
Sie schopft diese Energie aus dem Gliick, das es bedeutet, den Raum der Imagination
zu gestalten, alles zu Imagination werden zu lassen.

Der Sprung auf der Sirenen Gestaden bedeutet, alles noch einmal neu schreiben zu
miissen, ihr Leben noch einmal neu erzihlen zu miissen. Begebenheiten, die in Amei
und in Der Major schon einmal dargestellt wurden, noch einmal in einem neuen Licht
erscheinen zu lassen, aber auch die Quellen zu benennen, aus denen sie ihr endloses
Maskenspiel zog. Die Erfahrungen von Leid und Einsamkeit sind es, die Ruth Schau-
mann in den Raum zwingen, in dem aufrichtige Literatur entstehen kann. Was sie
dazu bewogen hat, von etwas zu schreiben, was bisher nur angedeutet werden durf-
te, ist nicht bekannt. Moglicherweise waren alle Spiele mit Spiegeln ein Ausprobieren,
wie lange es geht, wie lange dieses Spiel zu treiben ist. Dass sie Amei nie verlassen hat,
beweist der Kampf, den sie nach dem Krieg um seine Neuauflage kimpft. Ja, sie bliht
den Roman der 32 existierenden Kapitel um weitere 16 Kapitel auf, noch einmal einen
Versuch startend, dem schrecklichsten Augenblick zu entkommen. Auch gibt es etliche
Briefe und Karten von ihr, die sie als »Ihre Amei« unterzeichnet, eine auflergewdhnlich
starke Identifikation also, die sie mit ihrer Heldin verbindet. Es muss tatsichlich ein
unglaublicher Moment in ihrem Leben gewesen sein, als sie sich an Das Arsenal macht;
gewiss ist es einer der gliicklichsten Momente ihres Lebens gewesen. Schreiben hat
Hubert Fichte einmal als einzige und wahre Gliicksmaglichkeit eines Schriftstellers ge-
sehen — die Rede ist hier vom Schreiben aus dem Nichts, der Leere, dem Abgrund - und
Blanchot jubelt: »Welch ein Augenblick! Ein Moment, der sich von der Ordnung der Zeit
freigemacht hat und in mir einen Menschen wiedererschafft, der aus der Ordnung der
Zeit entlassen ist« (1962, 23). Ruth Schaumann ist wahrhaft gestorben und hat sich in
Cor, Nele, Cornelie, Dallala und Krr neu geschaffen.

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

191


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

Martin Heidegger schreibt iiber diesen Vorgang: »Gerade in der grofen Kunst [..]
bleibt der Kiinstler gegeniiber dem Werk etwas Gleichgiiltiges, fast wie ein im Schaffen
sich selbst vernichtender Durchgang fiir den Hervorgang des Werkes« (1992, 35).

Es muss diese Erfahrung gewesen sein, wie sie bspw. bei Proust zu beobachten ist,
als er sein Schlaf- und Arbeitszimmer hermetisch abdichtete, sich >gehérlos< machte,
tagsitber schlief, um nachts an seinem groflen Werk zu schreiben, hin und wieder Per-
sonen und gesellschaftliche Ereignisse aufsuchte, nicht, um sich dort zu amiisieren,
sondern allein, um Material zu sammeln bzw. zu sichern. Er selbst war gestorben fiir
seinen Roman, fiir eine Offentlichkeit kaum noch zuginglich, und mit ihm die mich-
tige Zeit, die alles beherrscht und alles zum Vergehen verurteilt. Sie ist nun im Roman
aufgehoben in eine andere Zeit, die Blanchot »reine Zeit« nennt: »Reine Zeit, Zeit oh-
ne Geschehen, bewegte Leere, erregtes In-die-Ferne, werdender Innenraum, in dem
die Ekstasen der Zeit in einem faszinierenden Allzugleich ihren Ort finden« (1962, 24).
An diesem Ort ist alles Kunst geworden, alle Ereignisse und alle Menschen. Deutlich
sind hier Blanchots Wurzeln im Denken Heideggers zu erkennen: »Also ist die Kunst:
die schaffende Bewahrung der Wahrheit im Werk. Dann ist die Kunst ein Werden und
Geschehen der Wahrheit. Dann entsteht die Wahrheit aus dem Nichts« (1992, 73). Blan-
chots Idee einer »Kunst im Reinzustand« (1962, 25) entspricht also dem, was Heidegger
als wahre Kunst meint. Fiir Das Arsenal bedeutet das, dass Ruth Schaumann keine Auto-
biografie iiberliefert hat, sondern einen Roman der Poesie, in dem alles, was die Dich-
terin erlebt hat, sich zum poetischen Material verdichtet, »schaffende Bewahrung der
Wahrheit im Werk«. Die Personen sind Kunstfiguren, die Ruth Schaumann geschaffen
hat, und der Vorwurf, den viele Dichter erfahren, dass sich andere in diesen Personen
wiedererkennen und ungerecht behandelt fithlen, fihrt ins Leere, denn all diese Per-
sonen sind einer Transformation unterzogen worden. Und selbst das Beibehalten aller
Eigennamen kann nur Hinweis darauf sein, dass Ruth Schaumann, die keine Tugend
mehr schitzte als die der Diskretion, in diesen Namen nicht mehr Personen der Zeit-
geschichte, sondern Figuren ihres Werkes gesehen hat. Und nur in dieser poetischen
Durchdringung bestand die Moglichkeit, eine Heldin zu schaffen, die gehorlos ist.

Die Gehorlosigkeit bahnt sich an: »Cor aber lebt nun sechs Jahre, vier Wochen, zu-
nebst achtzehn Tagen auf Erden. Der Bithnenvorhang rauscht auf, die Kindertragodie
hebt an. Wird sie zum Beifallklatschen gelingen?« (Schaumann 1968, 87). Akribisch auf
den Tag genau bestimmt sie das Ereignis, und diese Akribie wird sie wihrend des gan-
zen Projekts verfolgen, wie auch im Kugelsack, in dem es kein Kapitel gibt, das sich
nicht genau zeitlich einordnen lief3e. Die genaue zeitliche Bestimmung entspricht dem
gleichen Verfahren, wie das Benennen von Eigennamen, es soll eindeutig auf eine statt-
gefundene, historische Begebenheit verweisen und ist gleichzeitig Poesie. Alles hat sich
ereignet und alles ist Dichtung, auf diesen beiden Siulen stehend schreibt sie ihr Werk.

Das Datum, das sie oben erwihnt, ist jedoch von besonderer Bedeutung. Die Rede
ist vom 9. Oktober 1905. Cor trifft in der Schule NN. »Es ist wirklich NN« (ebd., 88),
vielleicht ein Hinweis auf die Schicksalshaftigkeit, die Unentrinnbarkeit, die sich nun
anbahnt, denn einer bestimmten Klassenkameradin hitte Cor entgehen konnen, NN
nicht, NN steht fiir jede. Gemeinsam essen sie einen Apfel. »Es ist nur ein Apfel ganz
wie jener, zwischen Adam und Eva geteilt« (ebd., 90) — das Paradies schwindet. »Al-
so wischt sich die Unschuld in Unschuld und dem Wasser der Moder« (ebd., 91). NN

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

hat Scharlach. Die Fachliteratur spricht von einer Inkubationszeit von drei bis sechs
Tagen. Fiunf Tage spiter, es ist der Geburtstag des Vaters, bricht Cor zusammen. Es
ist der 14. Oktober 1905 — ein Datum, das zu erwihnen, auf das sich zu beziehen die
Dichterin nicht miide wird. Immer wieder wird im Arsenal und im Kugelsack auf dieses
Datum verwiesen. Immer wieder ist es eine Anzahl von Jahren, die gemessen werden
von diesem Datum an.

Es ist der Tag ihres Todes, der sich mit lautem Getdse ankiindigt: »Und nun ein
furchtbarer Knall: Die Eisenbahnbriicke stiirzt ein, die Erde darunter bricht auf, von
den zerbrochenen Schienen durchspiefit. Und Nele, wie von kithlen Wolken getragen,
sie unterscheiden sich gewaltig vom Lokomotivrauch, sieht Menschen, Tiere, Vigel,
Schnecken, Hiuser, Biume, Rasenstiicke und Rosenstocke (noch mit allen Wurzeln und
an griingestrichene Stocke gebunden) in flammende, lodernde Tiefen stiirzen, hin-
abgerissen, hinabgeworfen« (ebd., 100). Es ist die Apokalypse der sich im Scharlach-
Fieberwahn befindenden Cornelie. In den hundert Seiten, die der Roman alt ist, ist
hiufig die Rede von den Lokomotiven auf der Eisenbahnbriicke nahe dem Haus der
Eltern, von den Menschen, von Flora und Fauna. Es ist nicht lange her, dass Nele zum
Schrecken des Personals Schnecken gesammelt hat und Rosen an griingestrichene St6-
cke band. Diese Welt zerbricht und geht unter. »Krr, Nele, Cor, Cornelie, die da gesagt
hat, gewiinscht hat: ich will Beethoven werden ... [..] lichelt [..] ganz zufrieden, als
habe sich etwas Wunderbares erfillt. [..] Cornelie Heynitz, alt sechs Jahre und einige
Wochen dariiber, ist taub« (ebd., 102).

Wunderbares erfiillt? Wunder sind Ereignisse, die nicht unbedingt begliickend sein
miissen. Wunderbares hat sich erfiillt, dass die Dichterin ihre Heldin taub werden las-
sen kann. Wunderbares erfiillt sich nun fiir Cor selber. Schaumann kreiert dieses Wun-
derbare als eine Erfahrung volliger Desorientierung, in dem sie bspw. einen Abschnitt
des Romans mit der alten liturgischen Formel einleitet: »Alles ist aus Gott, durch Gott
und in Gott« (ebd., 151). Um im folgenden Satz diese Gewissheit zu konterkarieren:
»Es wird niemals mehr oder weniger sein auf der Welt und in allen Himmeln rund-
umc« (ebd.). Das ist nicht nur die véllige Demontage dessen, was von Ruth Schaumanns
teleologischem Schreibkonzept bekannt ist, sondern die Aufgabe jeglicher Gewissheit
von Ordnungssystemen aufderhalb der Literatur. Wenn nicht einmal mehr die von Gott
gegebene Ordnung Bestand hat, dann gibt es keine Ordnung mehr, dann ist tatsichlich
jener Zustand des Nichts erreicht, der alle Sicherheit ver-nicht-et.

Diesen Vernichtungsprozess gestaltet Schaumann auf den unterschiedlichsten Ebe-
nen, z.B. auf der Sprachebene: Worter, einst eindeutig, werden mehrdeutig, »wenn man
sie nicht durch die Ohren, sondern nur die Augen vernimmt: Mutter — Butter; Kirsche —
Kirche; Du - Kuh; Herta — Erna; Viel — Vieh; Karten — Garten — Harten« (ebd., 152). Und
was noch viel schlimmer ist: »Man mufd von dem eigenen Gedanken lassen und sich den
Gedanken des anderen zu unterstellen versuchen« (ebd.). Eine andere Ebene ist die der
Begegnung mit Gleichaltrigen: Es ist der siebte Geburtstag. »Sieben Jahre. Und bald
ein Jahr davon eine Taube sein« (ebd., 162). Alle eingeladenen Kinder lassen sich ent-
schuldigen: ich bin krank; ich habe meinen Aufsatz tiber den Rhein noch nicht fertig;
ich bekomme Angst vor ihr; ich will nicht immer auf ihre Ohren schauen; du brauchst
da nicht hingehen, wir sagen einfach, das Einladungsbriefchen sei erst gestern gekom-
men; du brauchst da nicht hingehen, wir sagen einfach, du musst zum Arzt (vgl. ebd.,

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

193


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Literatur der tauben Kiinstlerin Ruth Schaumann

163). Eine dritte Ebene ist die der Familie: Der Klinikarzt fordert Stephanie, Cors Mut-
ter, auf, ihre Tochter zu Weihnachten nach Hause zu nehmen: »Ihr Téchterchen gehort
nun einzig ins Elternhaus, wenn wir die Krippe aufzustellen belieben! Nicht unter uns
hat die Kleine in Verlassenheit auszuharren ...>Aber den anderen Kindern wird das Fest
durch diese Taube verdorben«« (ebd., 119f.).

Diese drei Beispiele, die im Romangeschehen binnen weniger Seiten montiert
sind - in einem Roman, der fast 1200 Seiten umfasst und so nichts als Mosaikstein-
chen darstellen —, sollen nur einen Eindruck dessen vermitteln, welchen »contenu
mental«, wie es Hubert Fichte einmal genannt hat (vgl. 1981, 69), die Begegnung
mit dem schrecklichsten Augenblick auslost. Aufs Neue wird eine Facette von Ruth
Schaumanns unendlichem Schreiben erkennbar, doch diesmal véllig anders. Denn
Das Arsenal ist Erfahrung verdichtet in reiner Kunst und kein Spiel mit Spiegeln. Hier
offenbart sich eine vollig andere Dimension unendlichen Schreibens, als sie bisher
dargestellt worden ist. Hier zeigt sich das, was Hubert Fichte von seiner Geschichte
der Empfindlichkeit geschrieben hat: »Ich will in meinem Roman Fleuve nicht nur die
Chronik einer Entwicklung schreiben, sondern auch darstellen, wie der Schriftsteller
seinen Stil und seine Komposition verdndert in den 20 Jahren, die er daran schreibt«
(Fichte 1992, 222). Es geht also Ruth Schaumann nicht darum, Furcht und Elend einer
gehorlosen Frau zu zeigen, sondern um die Einsetzung von Furcht und Elend einer
gehorlosen Frau als kompositorischem Prinzip. Sie beschreibt nicht Gehorlosigkeit,
sondern Arsenal und Kugelsack sind die Gehorlosigkeit selber. Sie sind »Sage«, um das
Wort Blanchots (1962, 15) ein letztes Mal aufzugreifen. Sie schafft tatsichlich einen
gehorlosen Raum der Imagination. Und das heif3t fiir den Leser, dass er diesen Roman
nur zu verstehen vermag, wenn er sich ganz diesem imaginiren Raum hingibt.

Ein letztes Beispiel soll dieses verdeutlichen. Cor lebt mit threm Kinderfriulein
Gretzki in Hamburg, fernab der Familie, und hat dort Privatunterricht bei einem Ge-
hérlosenlehrer. Zusammen sind sie in einer Pension untergekommen und nach einigem
Betteln darf Cor die Kofferkammer beziehen, die kein Fenster, sondern ein Glasdach
hat. »Heute abend schaut durch die dreizehn Scheiben vom Glasdach der Mond mit
dem Grofden Biren gemeinsam in die geadelte Kofferkammer hinein. Die zwolfjahrige
Nele hat was Neues zu singen. Wo hat sie es her? >Auf steigt der Strahl, und fallend
giefdt / Er voll der Marmorschale Rund, / Die, sich verschleiernd, iberflie3t .../ .../ Und
stromt und ruht ..« Neles Gesang durchstrémt sie, rauscht in ihr, rauscht um sie her.
Und auf dem Kinderbinkchen [...] ruht sich Cor unsagbar siif§ aus. Die Puppe auf ih-
rem Schof}, der Mond, der GrofRe Bir und andere Sterne héren nichts, sehen nichts,
sagen nichts. Und doch ist Cor mit einemmal in der gescheiterten Kofferkammer nicht
mehr allein. Sie tat nichts dazu und vermag doch eins, nimlich dies: Singerin zu wer-
den und zu sein« (Schaumann 1968, 333). Was heif’t »Neles Gesang durchstromt sie«?
SchlieRlich ist es nicht ihr Gedicht, sondern das von Conrad Ferdinand Meyer. Nein, es
ist etwas vollig anderes, was Ruth Schaumann hier darzustellen versucht: Ihre Heldin
erfihrt eine Gliicksmoglichkeit, die fassbar ist, die einen Namen hat, Singerin, was bei
Ruth Schaumann immer Dichterin meint. Das Gliick, von dem Proust und Fichte und
andere Schriftsteller sprechen, die fiir einen Schriftsteller Schreiben bedeutet, erfihrt
Cor als eine Moglichkeit, in der das aufgehoben ist, was seit ihrer Ertaubung die bit-
terste Erfahrung bedeutet: Einsamkeit. Puppe, Mond, Grof3er Bir, Sterne sind Teil ihres

- am 13.02.2026, 07:19:22. [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

poetischen Entwurfs geworden, sie existieren nicht mehr, »héren nichts, sehen nichts,
sagen nichts«, und sind doch da, wahrhaft da.

Meyers Gedicht ist eines der Beispiele Martin Heideggers, an denen er seine Idee
vom Ursprung wahrer Kunst aufzuzeigen versucht. In »Der rémische Brunnen« — das
ist das Gedicht, aus dem Ruth Schaumann zitiert — »hat sich die Wahrheit des Seienden
ins Werk gesetzt« (Heidegger 1992, 30). Aber was genau heifst das? »Hier ist weder ein
wirklich vorhandener Brunnen poetisch abgemalt, noch ist das allgemeine Wesen eines
rémischen Brunnens wiedergegeben. Aber die Wahrheit ist ins Werk gesetzt. Welche
Wahrheit geschieht im Werk? Kann Wahrheit tiitberhaupt geschehen und so geschicht-
lich sein? Wahrheit, so sagt man, sei doch etwas Zeitloses und Uberzeitliches« (ebd.,
32)? Tatsichlich ist das Werk etwas Zeitloses und Uberzeitliches, denn im Unterschied
zum »Zeug«, wie Heidegger den Gebrauchsgegenstand nennt, der sich verbraucht, ist
das Kunstwerk zeitlos. Wenn dieser Brunnen durch Nele strémt, dann ist er ein Teil von
ihr geworden, dann ist er wahr geworden. »Die Wahrheit ist die Unverborgenheit des
Seienden als des Seienden. Die Wahrheit ist die Wahrheit des Seins« (ebd., 85). Heideg-
ger lisst keinen Zweifel — wie iibrigens auch Ruth Schaumann, fir die das Schreiben
immer ihre erste Kunst bedeutete —, dass fiir ihn die erste Kunst die Dichtung ist, denn
das Wesen der Dichtung ist die Stiftung von Wahrheit. Wie Blanchot vertritt Heidegger
die Idee, dass »der dichtende Entwurf aus dem Nichts (kommt)« (ebd., 78).

Ruth Schaumann hat alle Spiegel zerschlagen. »Neles Leben ist doch, ja doch ein
Mosaik! Aus nichts als Scherben. Aus zerschlagenen, tausend mal tausend lebendigen
Steinchen. Die sind weggeworfen worden, zertreten, zerbrochen, dann mit Trinen >ge-
leimt¢, mit Ernst und Licheln gekittet. Daraus ward dann ein Bild. Was fiir ein Bild?
Cornelie, Cor, Nele, Krr, Krr, nicht weniger und nicht mehr« (1968, 272). Es ist tatsich-
lich ein befreiender, ein gliicksstiftender Akt, der sich hier vollzieht, denn er bedeutet
Trennung von diesen Mosaiksteinchen, nachdem sie in einem Kunstwerk aufgegangen
sind. Es ist ein Akt des Loslassens aller Spiele mit Masken und Spiegel, eine Befreiung
aus dem »Kerker der Scham« und den »Ketten und Banden der unschuldigen Schuld«.

Heidegger nennt Dichten Stiften von Wahrheit, Stiften als Schenken, als Griinden
und Anfangen (vgl. 1992, 77). In diesem Sinn muss auch Ruth Schaumann ihr Opus
magnum verstanden haben, als sie, wie ein Menetekel den Abschnitt einleitet, der den
14. Oktober 1905, den Tag ihres Todes beschreibt: »Was man verschenkt, daran denkt
man nie mehr« (1968, 92).

- am 13.02.2026, 07:19:22. [

195


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘am 13.02.2026, 07:19:22.


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

