
Ruth Schaumanns unendliches Schreiben

I

Odysseus hat Kirke verlassen und nähert sich der Insel der Sirenen. Auf Geheiß der

Zauberin hat er seinen Männern Wachs ins Ohr gestrichen, sich selbst aber fest an den

Mast seines Schiffes binden lassen, um unbeschadet an dem Geheimnis teilzuhaben,

das zuvor jedem anderen den Tod gebracht hat. Einen Tod jedoch von ganz eigener Art.

Zwar ist von Knochen die Rede, vonMännern, die verfaulen und deren Häute schrump-

fen, doch scheinen die Sirenen, nach Aussage von Kirke, eine Transformation an den

Menschen vorzunehmen, die sie dort besuchen. »Wer sich in seinemUnverstande ihnen

nähert und den Laut der Sirenen hört, zu dem treten nicht Frau und unmündige Kin-

der, wenn er nach Hause kehrt, und freuen sich seiner, sondern die Sirenen bezaubern

ihn mit ihrem hellen Gesang, auf einer Wiese sitzend« (Homer 1962, 156). Unverständig

muss man sein, wenn man den Schritt auf die Insel wagt, und dieser Schritt verändert

den Menschen. Er ist nicht mehr der, der er vorher war. Er gehört nicht mehr zu Frau

und Kind. Er ist verzaubert. Auf diese Verzauberung, diese Art von Tod will Odysseus

sich nicht einlassen, er will so bleiben, wie er ist.

Franz Kafka hat den 12. Gesang von Homers Odyssee zum Anlass genommen, den

bisher als listig und verwegen gefeiertenHelden einer radikalen Neubetrachtung zu un-

terziehen. In seiner kurzen Erzählung Das Schweigen der Sirenen offenbart er einen völlig

anderen Odysseus, der entschlossen der göttlichen Ordnung trotzen will, um sie zu de-

maskieren und um selbst als Sieger und Überwinder dieser Ordnung zu triumphieren.

Nach Kafka lässt sich Odysseus nämlich nicht nur an den Mast binden, sondern auch

selber Wachs in die Ohren stopfen. So gelangt er zu den Sirenen. »Nun haben aber

die Sirenen eine noch schrecklichere Waffe als ihren Gesang, nämlich ihr Schweigen«

(Kafka 1973, 350). Der sich taub stellende Odysseus erblickt am Ufer »die gewaltigen

Sängerinnen«, »die Wendungen ihrer Hälse«, »das tiefe Atmen«, »die tränenvollen Au-

gen«, »den halbgeöffneten Mund« (ebd.). Er meint, all das gehört zu ihrem Singen, »zu

den Arien, die ungehört um ihn verklangen. Bald aber glitt alles an seinen in die Ferne

gerichteten Blicken ab, die Sirenen verschwanden förmlich vor seiner Entschlossenheit,

und gerade, als er ihnen am nächsten war, wußte er nichts mehr von ihnen« (ebd., 351).

Das also ist der Weg zum Triumph: den Blick starr nach vorne gerichtet, nicht um der

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Gefahr gewahr zu werden, sondern um sie zu durchschauen und zu vereinnahmen,

sich auf diese Weise unverwundbar zu machen und so ihren Zauber zu brechen: die

Transformation eines mythologischen Vorgangs zu einer abenteuerlichen Reise.

Kafkas Erzählung bleibt offen. Er deutet die Vermutung an, dass Odysseus mögli-

cherweise tatsächlich das Schweigen der Sirenen bemerkt habe, es aber vorzog, darüber

zu schweigen, denn was wäre dann aus seiner Heldentat geworden, wenn herausge-

kommen wäre, dass sie gar nicht gesungen hätten? Es ist die Geburt des modernen

Abenteuerromans, von der Kafka erzählt.

Auch der Literaturwissenschaftler Maurice Blanchot rechnet mit Odysseus ab, »der

so gemäßigt war, wie es einem Griechen der Verfallszeit zukam, dem in der ›Ilias‹ nie

ein Heldenplatz gewinkt hätte. […] [D]ie Haltung des Odysseus, die erstaunliche Taub-

heit eines Menschen, der taub ist, weil er hört, reicht aus, um die Sirenenmit einer Ver-

zweiflung zu begaben, die bis dahin den Menschen vorbehalten war, und sie auf Grund

ihrer Verzweiflung in leibhaftige Mädchen von großer Schönheit zu verwandeln« (1962,

13). Aus den Göttinnen waren schöne Mädchen, aus der mythischen Begegnung war ein

Abenteuer, aus der Sage ein Roman geworden.

Was hat sich ereignet, das Kafka und Blanchot mit so drastischen Worten darstel-

len? Schließlich gehört Homers Odyssee zum kostbaren Schatz unseres kulturellen Ge-

dächtnisses. Und genau das ist der Punkt, auf den beide hinweisen. Kafka, der in der

(Nicht-)Begegnung Odysseus’ mit den Sirenen die Überwindung der archaischen Ord-

nung und die Geburt des modernen Mannes sieht, und Blanchot, der die Begegnung

von Odysseus und den Sirenen zum Anlass nimmt, den Unterschied von Sage, im Sinne

von Mythos, und Roman zu erklären.

Der Gesang der Sirenen, so Blanchot, sei nämlich als ein Gesang des Mangels zu

verstehen, der nicht befriedige, sondern nur die Richtung anzeige, wo die wahre Quelle

und das echte Glück zu finden seien. Ihr Gesang ziehe die Seefahrer an, er locke sie auf

die Insel. Nicht sein Genuss schaffe das ersehnte Glück, sondern sein Versprechen, es

auf der Insel finden zu können. Odysseus sei ausgezogen, sich dieser Herausforderung

zu stellen, nicht jedoch sich ihr auszuliefern. Er wolle, das ist Blanchots These, von der

Gefahr berichten, und das setze voraus, ihr nicht zu erliegen, was mythologisch das

Bild des Todes meint, der auf der Insel warte. Die Geschichte von Odysseus und den

Sirenen sei die mythologische Matrix der Geschichte des Romans, dessen Wesenszug

sich von dem der Sage bzw. des Mythos völlig unterscheide.

Der Roman sei ein ganz und gar menschliches Unterfangen: Er berichte von der

Fahrt des Odysseus, dem Befinden der Helden, ihren Ängsten und Leidenschaften, ih-

ren Strategien, den Gefahren zu trotzen; er künde von einem Kampf, der sich zwischen

den Menschen und den Mächten ereignet, in dem die Mächte jenseits der Menschen

stehen, ohne wirklich Macht über sie zu gewinnen. Auch der Kampf, der tödlich für

den Menschen ende, steht jenseits der Mächte. Er ist dann tatsächlich der physische

Tod, nicht der mythologische, der die Transformation zu etwas Neuem eröffne. Der

Roman wolle erzählen, wolle unterhalten, er sei, so Blanchot, die ansprechendste aller

literarischen Gattungen, weil er das, was andere als unwichtig und als etwas zu Ver-

nachlässigendes denunzieren, in seinen Mittelpunkt rückt (vgl. 1962, 14f.). Er ist frei

und der Fantasie verpflichtet.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 177

Anders der Mythos oder, bei Blanchot, die Sage. Sie sei nicht der Bericht einer Be-

gebenheit, sondern die Begebenheit selber. In ihr habe sich die Wirklichkeit in Ima-

gination verwandelt. Beispielhaft für eine Sage sei, so Blanchot, Marcel Prousts Suche

nach der verlorenen Zeit, die zwar ihrer Textsorte nach als Roman zu bezeichnen sei, er,

Blanchot, sie jedoch paradigmatisch als Sage begreife, weil sie ganz der Imagination

verpflichtet sei, die aus der Transformation des wirklichen Raums entstanden ist. Die

Transformation eines wirklichen Raums in einen imaginären Raum setzt jenen mytho-

logischen Tod voraus, der auf der Insel der Sirenen lauere. »Allmählich, obgleich im

Nu« (ebd., 19) findet diese Transformation statt. »Allmählich«, weil sie im Verlauf der

Sage ständig präsent sei, »im Nu«, weil sie den Moment des schrecklichsten Augen-

blicks reflektiere, der die ganze Sage beleuchtet. Der schrecklichste Augenblick sei der

Moment, da Odysseus den Sirenen ausgeliefert ist – einen Augenblick, den Odysseus

zu verhindern verstand.

Die Literatur ist voll dieser Augenblicke. Gegeben hat es den schrecklichsten Au-

genblick, als der Ich-Erzähler in jene teegetränkte Madeleine in Marcel Prousts Suche

nach der verlorenen Zeit beißt; der schrecklichste Augenblick als Griff des kleinen Detlev

in die Vogelscheiße auf dem Balkon des katholischen Kinderheims in Hubert Fichtes

Waisenhaus; der schrecklichste Augenblick als Moment der Ertaubung der kleinen Cor-

nelie Heynitz in Ruth Schaumanns Arsenal. Dieser schrecklichste Augenblick löst eine

Transformation aus und ist »Ouvertüre jener unendlichen Bewegung« (ebd., 20), je-

nes »unendlichen Sprechens« (Foucault 1993, 90), das dem Leser in den Werken oben

genannter Dichter begegnet. Das Erleben des schrecklichsten Augenblicks ist die Vor-

aussetzung der Transformation.

Dieses Erleben ist ein geistiges und körperliches, die »Madeleine«, die »Vogelschei-

ße«, die »Ertaubung« weisen darauf hin. Der ganze Mensch wird einer Transforma-

tion oder Metamorphose unterzogen und diese Verwandlung schafft den vom Künst-

ler gestalteten imaginären Raum. Der Künstler befindet sich hier tatsächlich an einer

Schnittstelle, die er physisch und psychisch schmerzhaft oder auch wunderbar erfährt.

Denn es gab den historischen Augenblick, da Marcel in die Madeleine gebissen hat;

es gab die Abschiedsstunde 1944 aus dem bayrischen Schrobenhausen, als Hubert auf

dem Balkon stand; es gab das Erwachen von Ruth, als ihr Vater sich von ihr abwandte,

da er über die Ertaubung seines Lieblings weinte. »Die Sage«, schreibt Blanchot, »ist

gebunden an diese Metamorphose« (1962, 19). »Die Sage ist Bewegung in Richtung auf

einen Punkt, der nicht nur unbekannt, übersehen und fremdartig ist, sondern von sol-

cher Art, daß er dieser Bewegung voraus und außerhalb ihrer keinerlei Wirklichkeit zu

haben scheint, sich aber gleichwohl so gebieterisch geltend macht, daß die Sage von

ihm her ihre ganze Zugkraft bezieht, und zwar in solchem Maße, daß sie nicht einmal

›anfangen‹ kann, ehe sie ihn nicht erreicht hat« (ebd., 16).

Nun haben aber Proust, Fichte, Schaumann »angefangen«, bevor sie den Punkt er-

reicht hatten. Diesen Anfang hatten die Dichter völlig unterschiedlich erlebt. Marcel

Proust zweifelte, empfand sich als Versager, ließ sein Frühwerk, den Jean Santeuil, un-

vollendet, drohte als Schriftsteller zu scheitern, bis zu dem Moment, da er sein großes

Werk konzipierte. Hubert Fichte scheute sich zu publizieren, bevor er sein literarisches

Konzept entwickelt hatte. Er las viel, probierte aus, konzipierte Ritterdramen und Ele-

gien, schrieb Gedichte (vgl. Fichte 1981, 67) und suchte Dichterkollegen auf, um seinen

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Plan einer Geschichte der Empfindlichkeit zu entwickeln, die mit dem Aufbruch nach Turku

beginnt. Und Ruth Schaumann schuf ein riesiges Werk, bevor sie jenen Raum betrat,

in dem alles zur Imagination reift und verwandelt wird.

Ruth Schaumanns Leben und Werk zeugen von der Gegenwart dieses schrecklichs-

ten Augenblicks. Lange dümpelte ihr Schiff vor der Sirenen Gestaden; lange meinte sie

das Spiel von Odysseus spielen zu können, nur unter umgekehrten Voraussetzungen,

denn sie spielte die Hörende und war doch taub. Beinahe wäre es ihr gelungen. Erfolg

und Anerkennung schienen ihren Trick zu sichern und der schrecklichste Augenblick

verflüchtigte sich in einem Meer von Wörtern, Bildern und Skulpturen. Der Fantasie

waren keine Grenzen gesetzt, sie schreibt und malt und hämmert und drechselt und

schneidet aus, und doch ist es nicht ihr Anliegen, alles in Poesie zu verwandeln, sondern

Abenteuerliteratur zu schreiben. Gewiss, Abenteuer von ganz besonderer Art, denn ih-

re Abenteuer künden nicht vom Sieg des Mannes und seiner List; bei ihr findet alle

Kunst Auflösung in einem Abenteuer katholisch-christlicher Heilsfindung. Immer wie-

der beschwört Ruth Schaumann in ihrer Literatur schreckliche Augenblicke: verlassen

und missbraucht werden, Vergewaltigung, Abtreibung, Mord, um den schrecklichsten

Augenblick zu vermeiden. Sie zerschreibt ihn, um seinem Schlund zu entgehen, der sie

zu verschlucken scheint. Es ist die Angst vor dem schrecklichsten Augenblick, der ihr

den Mund zu stopfen und die Hand zu lähmen droht, die Angst vor dem Tod.

II

Den Tod, der nach Blanchot (1962, 24) die Voraussetzung der Transformation ist und

der den Wesenszug der Sage bestimmt, hat Michel Foucault mit dem Aufkommen der

Schrift in Zusammenhang gebracht. »An der Grenzlinie des Todes reflektiert sich das

Sprechen: es trifft auf so etwas wie einen Spiegel; und um den Tod aufzuhalten, der

es aufhalten wird, hat es nur eine Möglichkeit: in sich, in einem Spiel mit Spiegeln,

das selbst keine Grenzen hat, sein eigenes Bild entstehen zu lassen« (1993, 91). In die-

sem Spiel mit Spiegeln bedient sich das Sprechen eines Mediums der Verdoppelung:

die Schrift rettet vor dem Tod und nimmt Gestalt in sichtbaren und unauslöschlichen

Zeichen. Es ist jener Vorgang, den Blanchot bereits angedeutet hat: »Den Gesang der Si-

renen vernehmen heißt soviel wie, aus Odysseus, der man gewesen ist, Homer werden«

(1962, 17). Und es ist vielleicht jener Vorgang, der aus Ruth Schaumann eine so uner-

bittliche Gegnerin der Gebärdensprache hat werden lassen, weil sie in deren flüchtigen

Zeichen, jenseits der Möglichkeit von Verschriftlichung, das Zerrinnen und den Tod

erblickte.

Das Spiel mit Spiegeln, sprechen, schreiben, um nicht dem Tod anheimzufallen,

ist selbst Topos der Literatur geworden. Unendliches Sprechen im Verschachteln von

Geschichten in Geschichten: die tödlich bedrohte Prinzessin Scheherazade erzählt in

tausend und einer Nacht, und rettet durch ihr Erzählen ihr Leben vor dem unerbittlich

drohenden Tod, immer und immer wieder um einen Tag.

Ein Verfahren, das auch Ruth Schaumann in ihrem Roman Der Kugelsack aufgreift.

Die vom Hunger gepeinigte Familie Fuchs, der ein Sohn, Pittegrilli, eine Geschichte

erzählt, die wiederum ihm seine Mutter erzählt hatte, von dem wundersamen Mönch

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 179

Nicolai, der auf noch viel wundersamere Weise den Dachdecker Jusuf rettet, just in

dem Moment, da die Mutter das einzige Ei, das der Familie geblieben ist, verschenkt.

Es ist das Jahr 1946, Eier gibt es keine. »Die zehn Kinderaugen […] flammen, ja lodern,

um jählings auszulöschen, als sei es in fünffachem Tod …« (Schaumann 1999, 145). Und

einen Tag später schickt ein glücklicher Leser der Schriften von Cor Heynitz sieben Eier

an die siebenköpfige Familie.

Abbildung 1: »Der Kugelsack« (1999)

Dieses Spiel mit Spiegeln ist eine literarische Strategie Ruth Schaumanns. Irgend-

wann einmal wird sie schreiben: »Wie es wohl kommt, daß alle Dinge in Spiegeln viel

schöner sind und dieMenschen allein nicht« (Schaumann 1932, 227)? Eine Facette dieses

Spiels mit Spiegeln beschreibt das teleologische Prinzip ihrer Literatur. In einem der

wenigen Texte, in denen sie Schreiben reflektiert, rechtfertigt sie ihre Vorstellung von

Literatur, die eine Aufgabe zu erfüllen habe. Aber auch diesen Text selber begreift sie

als Teil ihres belletristischen Werks und nicht etwa als literaturtheoretischen Exkurs,

der neben ihrem belletristischen Werk bestünde. Nachdenken über Kunst kann nur

Teil dieser Kunst sein und nicht außerhalb stattfinden. In einem fiktiven Gespräch be-

fragt »der Freund seinen Freund, einen Künstler« (Schaumann 1927, 217): »Warum nur

machst du nichts als Heilige, Mönche, Madonnen mit dem Kind, Engel und Kinder«

(ebd.)? Der Freund erweist sich als Gegenspieler des Künstlers, als Hedonist, der einer

Madonna eine Aphrodite vorzieht, und schließlich seinem Freund, dem Künstler, den

Auftrag gibt, zwei Frauen zu modellieren: »Mach eine Jungfrau mit dem Salbenkrüg-

lein zum Bade wandelnd, eine Mutter, den Sohn an den Brüsten« (ebd.). Der Künstler

willigt ein, doch der Auftraggeber ist von dem Werk enttäuscht, denn in der Jungfrau

entdeckt er Maria aus Magdala, in der Mutter die Gestalt Mariens. Erwartet hat er eine

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

sich salbende Frau und ein Abbild weiblicher Hingabe, erhalten hat er das Bild einer

Frau, die ihre Zuneigung einem anderen, einem Toten stiftet, und ein Bild, das von

»kühler Majestät« (ebd.) und nicht von mütterlicher Zuneigung kündet.

Friedrich Fuchs hat die Kunst seiner Frau Ruth Schaumann einmal als »genuin-

christlich« bezeichnet (1923, 192) und meint damit, dass ihre Kunst weder frömmelnd

sei noch, dass sie sich christlicherMotive bediene, umweltliche Dinge zumAusdruck zu

bringen. Beides trifft offensichtlich auch auf die Figuren zu, über die ihr Auftraggeber

unzufrieden ist. An das Motiv der Agitation hat Fuchs jedoch nicht gedacht, ein für

Schaumann durchaus wichtiges Motiv, denn, wie sie den Künstler bemerken lässt, ist

es das »bitterste für mein Herz: Du bist kein Christ« (Schaumann 1927, 218). Und das

Gespräch endet damit, dass der Freund gläubig wird.

Der Anspruch an den Künstler, sein Werk dem Zweck der Agitation zu unterstellen,

ist als eine Form der Spiegelung zu bezeichnen. Foucault hat das unendliche Sprechen

als ein »Spiel mit Spiegeln« umschrieben, in dem sich der Sprecher spiegelt, um sich

vor dem Tod zu retten. Was geschieht in diesem Gespräch: Der Hedonist wirft dem

Künstler vor, nicht das Schöne, das Sinnliche zu gestalten. Der Künstler antwortet, das

Schöne sei das Christliche. Der Hedonist: Das Christliche sei etwas für Einsame, der

Künstler verweist auf sein Werk »Ehe«, in dem die Einsamkeit aufgehoben ist. Nun ist

die christliche Ehe für Ruth Schaumann tatsächlich der einzige Ort, um der Angst vor

der Einsamkeit zu entkommen. Sie rekurriert hier auf eigene Erfahrungen und etliche

Abschnitte des vorliegenden Romans deuten darauf hin, was passiert, wenn diese Ehe

Anfechtungen ausgeliefert ist. Die archaische christliche Ordnung wird in diesem Ehe-

Ideal zum bürgerlichen Stillleben. Es ist ein Prozess, wie ihn Blanchot von Odysseus

und den Sirenen beschreibt: aus den Sirenen, den Göttinnen, den Dämonen, werden

»Mädchen von großer Schönheit« (1962, 13). Die tödliche Bedrohung wird zu einer ge-

fahrlosen Betrachtung, die existenzielle Herausforderung christlichen Glaubens wird

zur Familientafel.

Die Konstruktion Hedonist versus Christ reflektiert einen Gegensatz, von dem die

Kirche schon immer gezehrt hat. Dass sich Ruth Schaumann in diese Konstruktion mit

hineinbegibt, ja, sich zu einer Protagonistin dieser macht, erklärt Popularität, Ableh-

nung und Vergessen ihres Werks. Sie selbst hat an diesem Prozess teilgenommen und

ist schließlich sein Opfer geworden. Und so wurde sie rezipiert: »Das Leise, Schweben-

de, Innige, Madonnenhaft-Süße, Gläubige, das Ruth Schaumanns Lieder alle haben«

(Joachimi-Dege 1929, 124). »Ruth Schaumanns Werk verkörpert die Marienlinie, das

ewig Jungfräuliche stellt sich dar in einer herben Verschlossenheit« (Nadler 1937/38,

358). Aber auch: »Diese gewollte, mit sich selbst kokettierende Kindlichkeit! Diese zart

und geschmackvoll, aber dennoch unverkennbar parfümierte Frömmigkeit! […] Dieser

himmlischeMarzipan« (Vesper 1931, 231). Als 1970 in einer Reprintausgabe vonDer jüngs-

te Tag die Autoren in kurzen biografischen Skizzen vorgestellt werden, schreibt der Her-

ausgeber zu Ruth Schaumann: »Christliche und mütterliche Empfindungen beherrscht

alle ihre literarischen (und bildkünstlerischen) Äußerungen, die der Kritik zunehmend

als süßlich und kunstgewerblich gelten« (Schöffler 1970, 1720). Und zu ihrem 100. Ge-

burtstag konnte man in der Süddeutschen Zeitung lesen: »Heute wirken ihre Innigkeit

und dekorative Stilisierung oft süßlich, kunstgewerblich« (Betz 1999, 18).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 181

Schaumanns Dämon, der am Strand der Sirenen lauert, heißt Taubstummheit.

Taubstumm zu sein heißt ausgeschlossen zu sein, nicht teilnehmen zu dürfen an den

Ereignissen, die Menschen zusammenführen. Ihr gilt der alte Spruch: Blindheit trennt

von den Dingen, Taubheit von den Menschen. Einsamkeit; Verstummen, aufgrund der

Unmöglichkeit, an Bildung und Kultur teilhaftig zu werden; sprachlos zu sein – es gibt

kaum ein Schicksal, das mehr Angst evoziert als Gehörlosigkeit. ›Diagnoseschock‹ ist

der Terminus, mit dem die Gehörlosenpädagogik jenen Moment bezeichnet, bei dem

Eltern von der Gehörlosigkeit ihres Kindes erfahren. Das hatte nicht nur Ruth Schau-

mann erlebt, das weiß jeder, der sich mit dem Thema befasst, und das gilt bis heute.

Anders ist der Widerspruch nicht zu verstehen, der einerseits Gebärdensprache als in-

teressante neue Erfahrung entdeckt, andererseits jede neue Errungenschaft im Bereich

der Hörgerätetechnologie überschwänglich feiert. Das eine ist ein interessantes lingu-

istisches Ereignis, das andere ist die Krankheit, das Gebrechen, der Makel, den es zu

beheben gilt.

III

Neben den Märchen aus tausend und einer Nacht gibt es andere Werke, denen der To-

pos »Schreiben, um nicht zu sterben« als Leitmotiv gilt. Eines dieser Werke, das auch

für Ruth Schaumann Quelle eigenen Schreibens wurde, ist Giovanni Boccaccios Deka-

meron. Sieben Frauen und drei Männer sind aus dem von der schwarzen Pest bedrohten

Florenz entflohen und wollen sich, anders als ihre Mitbürger, die die drohende Gefahr

durch wollüstige Ausschweifungen zu vergessen hoffen, der Poesie hingeben. Die zehn

Personen erzählen sich zehn Tage lang jeweils zehn Geschichten. Ruth Schaumann, die

das Spiel mit Zahlen in jedem ihrer Romane aufgreift, muss schon allein dieses me-

trische Spiel mit der heiligen Zahl zehn, neben den heiligen Zahlen drei und sieben,

angesprochen haben. Und noch viel mehr die Themen, die in den hundert Erzählungen

mannigfaltig und immer neu variiert werden: Treue, unverbrüchliche Liebe, die über

den Tod hinausgeht, das Böse und seine Überwindung, die Aufhebung von Klassenge-

gensätzen durch die Liebe, Adel als Merkmal des Charakters, nicht als Privileg.Themen,

die im Werk Schaumanns in vielerlei Facetten auftreten. So auch in der Erzählung Die

Herzogin von Urbino, die sie unter einem Pseudonym veröffentlichte.

Warum ein Pseudonym? Ein für dieWahl von Pseudonymen häufiger Grund besteht

in der Sorge um Folgen, die aus der Veröffentlichung entstehen könnten, und hat oft

einen politischenHintergrund. Und auch für sie hat sich die politische Lage dramatisch

verschärft. Als die Ausgabe der katholischen Monatszeitschrift Hochland erscheint, in

dem der Text publiziert ist, haben die Nationalsozialisten die Macht in Deutschland

übernommen, und Schaumann war gewiss keine Dichterin nach deren Geschmack. Sie

war allerdings auch keine Dichterin, die Verfolgung fürchtenmusste. Viele ihrer Bücher

sind in den Jahren 1933 bis 1945 unter ihrem Namen erschienen.

Nein, »Andreas Möller«, so lautet ihr Pseudonym, hat seinen Ursprung nicht in der

Furcht vor einer Bedrohung, sondern ist ein weiteres Spiel, das sie mit ihren Lesern

treibt. Und dieses Spiel geht weiter, der Untertitel der Geschichte lautet: »Nach dem

Italienischen des Ser Giovanni Padovano« (Schaumann 1933, 39). Hinter dieser Maske,

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

in einem sprachlichen Duktus, der dem Stil traditioneller Dekameron-Übersetzungen

angeglichen ist, erzählt Schaumann die Geschichte des Fürsten von Salerno, Tancredi,

und seiner Liebe zu Costanza sowie seiner unglücklichen Hand bei der Auswahl sei-

nes engsten Vertrauten, Cecco, der schließlich die Stadt ins Elend führt. Die Liebe von

Tancredi und Costanza, eher geschwisterlich als erotisch geprägt, ist unverbrüchlich,

wird jedoch auf eine harte Bewährungsprobe gestellt. Ein solches Thema greift auch

Boccaccio häufig auf, unter anderem in der ersten Geschichte des vierten Tages, in der

vom gleichen Tancredi, jenem Fürsten von Salerno, die Rede ist, von dem auch Schau-

mann erzählt, und von seiner Tochter Ghismonda, der Witwe des Herzogs von Capua,

die der Fürst so liebte wie sein Alter Ego aus dem Hochland, die Witwe des Herzogs

von Urbino. Das Ungeschick des Fürsten von Salerno, bei Schaumann in der törich-

ten Auswahl seines Vertrauten Cecco, bei Boccaccio in der törichten Eifersucht auf den

Geliebten seiner Tochter, bringt die weiblichen Protagonistinnen in eine lebensbedroh-

liche Situation, an deren Ende bei Schaumann die Herzogin, bei Boccaccio der Fürst

stirbt. Doch die Moral der Geschichten bleibt die gleiche: Die sterbende Herzogin bei

Schaumann, bei Boccaccio der sterbende Fürst, erkennen am Ende, dass ihre Liebe für

den jeweils anderen unverbrüchlich über den Tod hinausreicht.

Dennoch gibt es zwischen beiden Geschichten einen wesentlichen Unterschied:

Boccaccio lässt seinen Helden zerknirscht am Totenbett seiner Tochter zurück, Schau-

manns Heldin hingegen ist, als sie den mörderischen Coup des Cecco entdeckt, im

achten Monat schwanger, und zwar von Cecco – der sie in der Maske des Herzogs

vergewaltigte, nachdem er zuvor seinen Herren ermordet hatte – und nicht, wie sie

irrtümlich annahm, vom Herzog, den sie dafür acht Monate lang verfluchte.

»Vergewaltigung« und »ungewollte Schwangerschaft« sind Themen, die in den Ge-

schichten Boccaccios nicht zu finden sind, es sind jedoch zentrale Motive im Werk

Schaumanns. Viele ihrer erfolgreichen Romane und Erzählungen, die hohe Auflagen

erlebt haben, erzählen die Geschichten von Vergewaltigung und vom Selbsthass, ein

Kind zu tragen, das ungewünscht ist – und das dennoch ausgetragen wird. Beispielhaft

sei hier Die Übermacht genannt, ein Roman, der wiederum Geschichten in Geschichten

erzählt, im Unterschied zurHerzogin vonUrbino diesmal jedoch nicht in der Atmosphäre

der Renaissance spielt, sondern sich Topoi romantischer Schreibweisen bedient.

Die Rahmenhandlung der Übermacht ist die Vergewaltigung der Josepha Turbuler,

die zusammen mit ihrem Mann den Bischof der Stadt aufsucht, um eine Abtreibung

zu erwirken, die ihr jedoch verweigert wird. Um seine Entscheidung zu erläutern, er-

zählt der Bischof nun seinerseits eine Geschichte, die alle Motive enthält, die zu einer

romantischen Erzählung gehören, und derer sich Ruth Schaumann auch in anderen

Romanen, unter anderem Die Taube1, bedient hat. Es ist die Geschichte der Stephanie

von Endlach, die einst vergewaltigt wurde und deren Flehen ihren Mann Johann davon

abgehalten hat, den Vergewaltiger zu töten, denn auch die Frucht einer Vergewalti-

gung sei ein unschuldiges Kind. Das Kind, das damals Stephanie zur Welt brachte, ist

der Bischof, der heute zu den Turbulers spricht.

1 Vgl. dazu meine Ausführungen in »›Vom tiefen Schlummerruf der Taube‹ – Gehörlosigkeit im lite-

rarischen Werk Ruth Schaumanns« in diesem Band auf S. 162f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 183

»Im Roman der Romantik gibt es eine Anzahl fester Topoi, die immer wiederkeh-

ren, und das nicht nur einzeln, sondern wie in einem Ensemble, wo jeder Topos – wie

das Instrument in einemOrchester – seine Klangfarbe zum Ganzen liefert. Diese Topoi

sind: der Wald, die Jagd, das Schloß, der Eremit, das als Mann verkleidete junge Mäd-

chen, das Gewitter, die Mondnacht und die Feuersbrunst, wobei es meist die Schlösser

sind, die brennen. Dazu wird viel gesungen« (Kleßmann 1996, 141). Auf alle diese Topoi

greift Schaumann zurück: Den Wald in der Mondnacht, in dem das Verbrechen ge-

schieht, die Jagd nach dem Verbrecher, das Schloss der Endlachs und das Schloss der

Bergheimbs, in dem sich der Vergewaltiger versteckt, den zum Eremiten gewordenen

Herrn von Bergheimb, das Gewitter, durch das Johann nach Bergheimb reitet, um den

Vergewaltiger zu fangen, das brennende Schloss, das auch hier, wie in Die Taube das

verwilderte und zur Ruine gewordene Schloss meint, schließlich die Musik, die auch

im Haus der Endlachs eine wichtige Rolle spielt. Hier ist es nicht Gesang, sondern ein

Musikinstrument, das eine Schlüsselrolle im Geschehen einnimmt. Der kleine Markus

von Endlach greift nach einem Fagott und gibt dadurch nichts ahnend seinem Vater

den Hinweis auf den Vergewaltiger, dessen Spitzname »Fagott« ist.

Nur auf ein Motiv scheint die Dichterin auch hier zu verzichten: Das als Mann ver-

kleidete Mädchen ist in den Romanen Schaumanns eher selten zu finden. Das als Mann

verkleidete Mädchen ist wohl am ehesten in der an Charakterstärke und Durchset-

zungskraft alle Männer übertreffenden Heldin Stephanie von Endlach zu identifizie-

ren – einer Heldin, wie es schon Camilla in Die Taube war. Doch es gibt Erzählungen

Schaumanns, in der gerade die Verwandlung eines Mädchens zum Jungen zum Leit-

motiv wird, da es sich ideal in das Verkleidungsspiel einfügt. In Die Herzogin von Urbino

findet die Travestie doppelt statt: Zum einen bei der Wahl des Pseudonyms »Andre-

as Moeller«, bei dem die Autorin zum Autor wird, zum anderen als Plot innerhalb der

Geschichte als Herzogin von Urbino, in der sich Ruth als Balthasar fantasiert.

Darüber hinaus bedient sich Schaumann einer weiteren von ihr bevorzugten lite-

rarischen Gattung, dem Märchen, also jenem Genre, das der Romantik am stärksten

verpflichtet ist. Fast alle romantischen Dichter haben Märchen geschrieben. In Schau-

manns Märchen Der Petersiliengarten ist es der »Neger Balthasar«, der als Chronist die-

ser Geschichte vorgestellt wird. Balthasar selbst wurde als Baby zum Schlüssel, der das

verhängnisvolle Schicksal zum Guten wendet. Er soll nämlich das Kind einer Vergewal-

tigung sein, die Modestus an einer Kammerfrau begangen hat. Modestus jedoch wird

geliebt von Prinz Florus, der zutiefst unglücklich darüber ist, einen Knaben zu lieben.

Um die Kammerfrau als Lügnerin zu entlarven und Florus aus seiner Pein zu befreien,

lüftet Modestus seine Maske, hinter der die liebliche Jungfrau Anima lächelt.

Endlos scheint es, Schaumanns unendliches Schreiben, ihr Spiel mit Spiegeln dar-

zustellen. Und gerade die Romantik, die Ruth Schaumann durch ihren Mann Fried-

rich Fuchs besonders nahegebracht worden war, hat literarische Formen entwickelt

und Traditionen aufgegriffen, die ihrem unendlichen Schreiben entgegenkommen.Das

Märchen ist für Ruth Schaumann wohl auch deswegen eine ihr so vertraute Gattung,

weil es spricht, indem es etwas anderes verschweigt. In ihrer Darstellung der Romantik

schreibt Ricarda Huch über das Märchen: »Das grausam blinde Schicksal, das irgend-

einen herausgreift, ihm eine Schuld anklebt, für die er sich nicht verantwortlich fühlt

und durch die er doch leidet, gehört nicht in das Märchen. Es schließt niemals mit

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

einem Fragezeichen. Es mögen in einem Märchen die fürchterlichsten Verwicklungen

angeknüpft sein, […] immer löst sich das ärgste Verhängnis spielend und sicher« (1985,

293f.).

Wie sehr sich Ruth Schaumann im Märchen heimisch und verstanden gefühlt hat,

wird in einem Brief deutlich, in dem sie 1924 an ihren Verlobten von jener Schuld

schreibt, die ihr »angeklebt« wurde, ohne dafür verantwortlich zu sein; einen Brief,

den sie 48 Jahre später in Das Arsenal veröffentlicht und der tatsächlich jenen Transfor-

mation auslösenden Todmarkiert, von demBlanchot schreibt, wenn er von den Sirenen

spricht: »Denn wie ich taub geworden, schämte sich alle Welt meiner. Rissen die Ge-

spielen mir ab: faßt mir die Taubstumme nicht an! Und ich schämte mich selbst fast

zu Tode. Die mich umgaben haben mich in den Kerker der Scham geworfen, in Ketten

und Banden der unschuldigen Schuld« (1968, 1103).

IV

Die Bedeutung des Briefes von 1924 liegt nicht im Bekenntnischarakter, einer Öffent-

lichkeit Leben und Einsamkeit einer Taubstummen zu erklären, sondern vielmehr dar-

in, dass Ruth Schaumann im Raum der Gehörlosigkeit eine Sprache entwickelt, in der

sie ihre Wahrheit erzählt. Spuren davon findet man schon in Texten, die vor dem Ar-

senal publiziert wurden, vor allem in Gedichten. Bereits in Die Kathedrale, ihrem ersten

Lyrikwerk und ihrer ersten Veröffentlichung überhaupt, sind Gedichte enthalten, deren

Sujets sich teilweise als Erfahrungen von Gehörlosigkeit lesen lassen. Beispielsweise in

»Abend«, demDie Kathedrale abschließenden Gedicht, das die Idee einer Kathedrale, die

dem Band seinen Titel gab, zum Thema hat:

Der Anblick schlafgedämpfter Vogelspiele

Durch knospenschwere Zweige sanfte Sicht

Auf letzte hingetriebne Wolkenkiele

Baut lautlos meinen Tag vollendungsdicht.

 

Ein Raum steigt er empor und ich empfinde

Ihn größer in mir als den Leib umher,

Und ist lebendig still, wie kühle Winde

In Dünen sind aus nahversenktemMeer.

 

Und wie ihn nun der Mond, aus fernem Tale

Durch halben Abend gleitend, ruhig schließt,

Steht er als endlich werte Kathedrale

Gewärtig, daß Du rauschend sie beziehst.

 

(Schaumann 1920, 45)

Der Tag ist es, von dem die junge Ruth Schaumann hier spricht, der einem Verwand-

lungsprozess unterliegt. Die Verwandlung vollzieht sich lautlos, im Zustand der Gehör-

losigkeit. Die Transformation findet nicht um sie, sondern in ihr, oder besser: durch sie

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 185

statt. Die Kathedrale ist jener imaginierte Raum, den sie mit Literatur belebt, hier mit

41 Gedichten, denen noch unzählige folgen werden.

Auch in ihren Prosatexten kann der aufmerksame Leser Spuren von Gehörlosigkeit

finden, so in der Erzählung Die Frau des guten Schächers, in der der junge Philosophie-

professor Ferdinand inmitten einer kriegszerstörten Stadt auf einen Friedhof gerät.

»Hört ich nun das Niedergepolter der mir unsichtbaren Trümmer? – Mitnichten, die

grüne Stille ringsum war so unermeßlich, daß sie, ein anderer Mund als jener aus Ma-

schinenerzen, alle Geräusche draußen, drüben verschluckte, verschlang« (Schaumann

1956, 17). In dieser Welt des Todes spricht ein anderer Mund, der Ferdinand sich neu er-

fahren lässt: Er trifft eine Frau, die er begehrt, und die von sich sagt, sie sei die Frau des

guten Schächers, von dem die Evangelien berichten, dass er sich in seiner Sterbestun-

de Jesus zugewandt hat und ihn darum bittet, an ihn zu denken, wenn er in sein Reich

eingeht. Natürlich muss die Frau sein Begehren abwehren, da sie ganz der Hingabe

zu ihrem verstorbenen Mann verpflichtet ist, dessen Grab sie pflegt. Doch nicht sein

Begehren ist das eigentlich Wunderbare jener Begegnung auf dem Friedhof, sondern

»ihre Kindlichkeit, ihre Liebe zum Gatten, ihre Ergebung« (ebd., 61).

Wie schon »Abend« ist auch diese Erzählung ganz dem christlichen Offenbarungs-

gedanken verpflichtet und jenem teleologischen Prinzip, demSchaumann ihr Schreiben

unterworfen hat. In diesem Zusammenhang konnten auch Erfahrungen von Gehörlo-

sigkeit angedeutet werden, jedoch immer im Kontext eines Höheren. Am deutlichsten

wird dieses Masken-Spiegel-Spiel sicherlich in ihrem Roman Die Taube, dessen Gegen-

stand die Gehörlosigkeit ist, die sich jedoch nur im eschatologischen Verständnis seiner

Dichterin deuten lässt.

Es gibt jedoch neben dem, was Schaumann an christlicher Erbauungsliteratur ge-

schaffen hat, auch Werke, die einem ganz anderen Prinzip unterworfen sind. Texte, in

denen sie unverkleidet und unmaskiert auftritt, und in denen sie Material aus dem un-

mittelbaren Erfahrungsschatz ihrer Kindheit in Hagenau im Elsass und in Uelzen bei

den Großeltern, mit den Eltern, Geschwistern und Angestellten verarbeitet. Ganz ge-

wiss handelt es sich bei diesen Texten um keine Autobiografien, vielmehr reflektieren

sie einen Prozess ähnlich dem der Psychoanalyse, der alte Schichten und Geschichten

durchdringt, um sie neu zu gestalten in jenem Raum der Imagination, von dem Blan-

chot (1962, 18) spricht.

Ruth Schaumans erster Roman, der demRaumder Imagination verpflichtet ist, war

Amei. Eine Kindheit, erschienen 1932, der ihr erfolgreichstes Werk werden sollte. Dieser

Roman ist eine Reflexion über die Angst, die Ruth Schaumann am Beispiel der Kunst-

figur des Kindes Amei anstellt, eine Reflexion der Angst vor dem Nichts. Das Nichts,

das jenen Tod bezeichnet, der auf der Insel der Sirenen lauert, und den zu vermeiden

Ruth Schaumann in vielerlei Masken auftritt, ist nun als Angst vor dem Nichts selbst

Gegenstand ihres Schreibens geworden. Damit ereignet sich etwas gänzlich Neues. Es

deutet das Scheitern ihres Bemühens an, in einem Meer endlosen Erzählens die Angst

vor dem Nichts, und damit das Nichts selbst, abzuwehren. Amei ist keine Variante des

Spiels mit Masken, sondern ein Roman, in dem die Dichterin Schichten ihres eigenen

Erlebens poetisch entwirft, d.h. sie bedient sich im Unterschied zu anderen Erzählun-

gen und Romanen autobiografischen Materials, was die Sache gefährlich werden lässt,

denn hier droht die Konstruktion, die imMärchen so wunderbar glückt, zu zerbrechen.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Abbildung 2: »Amei. Eine Kindheit« (1932)

Blanchot schreibt von Prousts Begegnung mit dem schrecklichsten Augenblick:

»[N]icht etwa daß diese Begegnung ihn der Leere des Abgrunds preisgäbe; vielmehr

scheint sie ihm den einzigen Raum zu erschließen, von dem aus die Bewegung des

Daseins nicht nur eingesehen, sondern wiederhergestellt, wahrhaft nacherlebt und

wahrhaft vollzogen werden kann« (1962, 21). Ruth Schaumann befindet sich mit Amei in

der Leere des Abgrunds und die »Bewegung des Daseins« versucht sie dadurch zu fas-

sen, dass sie einen Roman schreibt, in dem der Held ein Mädchen ist und die Sprache

der Duktus einer Kinderstimme. So gelingt es ihr, eine Welt der Unverständlichkeit,

der Undurchschaubarkeit, der Unfreundlichkeit, der Bedrohlichkeit zu schaffen, ohne

sie auflösen zu müssen; sie verwandelt die naturalistischen Gegebenheiten in eine

Kunstwelt.

Der Roman beginnt mit einem Besuch im Haus der Großeltern in Uelzen, einer

Mühle. »Das zittert in sich wie ein Herz Tag und Nacht vom Mahlwerk der Mühle«

(Schaumann 1932, 1). Amei kann nicht schlafen, und die Bedrohung dieses zitternden

Ungeheuers denkt sie um, »denkt viele Felder voll reifender Ähren, darin das Brot noch

wächst und schläft. Am Rauschen der Ähren und ihrer Bewegung schläft Amei endlich

ein« (ebd.). Erwachsene, die doch eigentlich als gütig und liebenswert vorgestellt wor-

den sind, erscheinen bedrohlich: »Es tritt droben in den Türrahmen die Großmutter.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 187

Immer hat sie das gleiche graue Kleid an, immer das gelbweiße Häubchen mit der

schwarzen Masche über der vorgerundeten Stirn, immer die starke Brosche aus Bern-

stein am hohen Kragen unter dem kleinen harten Kinn und immer sagt sie in die dunkle

Tiefe der hinankeuchenden Treppe hinab zur Begrüßung: ›Gehe doch leise, endlich lei-

se, Amei!‹« (ebd., 1f.). Wohin sie sich auch wendet, Amei ist den Erwachsenen ein Stö-

renfried. Weder der Schweinehirt Lambert noch der Mühlenschreiner Ludolf können

viel mit ihr anfangen. Schließlich geht sie in den Saal, der ihr zu betreten verboten ist,

und betrachtet die Illustrationen zur Geschichte um den verlorenen Sohn. Der Zeich-

ner hat dem Sohn in der Zeit, in der er sein Vermögen verprasste, einen kleinen Spitz

zugeordnet, der auf den Bildern, da er sich als Schweinehirt verdingen muss, fehlt.

Amei nun fantasiert in die Geschichte jenen Spitz mit hinein, der an ihm »zupft und

zerrt und winselt« (ebd., 6), er möge doch zum Vater zurückkehren; er will ihn auch

begleiten, denn »nichts ist schrecklicher als der Weg durch die Nacht« (ebd., 7).

Ruth Schaumanns Amei ist ein Kind, voller Neugier undWissensdrang, das dieWelt

der Erwachsenen und ihre Ordnung nicht begreift. Zum Leidwesen ihrer Großmutter

undMutter ist sie nicht nur ungehorsam – viel schlimmer, sie pflegt freundschaftlichen

Kontakt mit dem Personal, schleppt Tiere ins Haus und stellt Fragen, die sich für ein

Mädchen nicht gehören. Es ist eine Angst in den Text hineingewoben, die sich nicht

nur durch die Konfrontation mit außergewöhnlich schrecklichen Begebenheiten aus-

zeichnet, sondern vielmehr durch Prozesse und Konventionen, die gänzlich undurch-

schaubar sind – unbegreiflich, nach welchem Regelwerk sie funktionieren. Amei sieht

mehr als sie sehen soll, und dieses Mehr bleibt tabu. Im Zirkus beobachtet Amei den

Sturz eines Seiltänzers. Sie will wissen, was passiert ist. Aber man tröstet sie mit Erklä-

rungen, die keine Antworten auf ihre Fragen sind. Also muss sie sich den Unfall selbst

zu erklären versuchen, und sie fantasiert einen Mann, der Gott besuchen will. »Und er

fliegt wie ein Vogel, und er schreit wie ein Vogel, aber schon hat sich Oben gewandelt

in Unten, Unten in Oben, die Tiefe ist sanft, ist Himmel geworden, der Gaukler aber

schwebt wie ein Vogel darin, singend zu Gott auf Besuch« (ebd., 40). Es besteht also ne-

ben Neugier, Wissensdrang und Freundlichkeit noch ein weiterer Charakterzug Ameis,

auf den es der Dichterin besonders ankommt: auf ihre Unschuld, die die Menschen um

sie herum als Belästigung und Bedrohung erleben, sie abwehren und Amei Schuldvor-

würfe machen. Immer wieder wird sie Opfer von Bestrafungen, die ihre unschuldige

Schuldigkeit besonders unterstreichen sollen. Beispielhaft sei hier die Geschichte um

den jungen Ismael zitiert, dem Amei begegnet, den sie tröstet und küsst, weil er ge-

fallen ist, sich verletzt hat und weint. »›Du hast einen Judenjungen geküßt. Geh jetzt,

Amei, ich will dich heute nirgends mehr sehn.‹ Amei sitzt unter der Treppe. Dort ist

›Nirgends‹, denkt sie« (ebd., 61). Das Nirgends als jener Ort, in dem man verschwin-

det, wenn man nicht mehr begreift, wenn sich die Ordnung aufzulösen scheint, in der

man lebt, wenn ein Gebot, nämlich das der Nächstenliebe, das Abend für Abend gebetet

wird, Anlass für eine Bestrafung wird.

»Die Unschuld ist die Unwissenheit«, schreibt Sören Kierkegaard in seinem großen

Essay über die Angst und fährt fort: »In der Unschuld ist der Mensch nicht als Geist be-

stimmt, sondern seelisch in unmittelbarer Einheit mit seiner Natürlichkeit bestimmt.

[…] In diesem Zustand ist Friede und Ruhe; aber es ist da zu gleicher Zeit etwas anderes,

was nicht Unfriede und Streit ist; denn es gibt ja da nichts, womit man streiten könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Was ist es also? Nichts. Aber welche Wirkung hat das Nichts? Es gebiert die Angst. Dies

ist das tiefe Geheimnis der Unschuld, daß sie zur gleichen Zeit Angst ist« (Kierkegaard

1984, 40). Es ist dieser Zusammenhang von Unschuld und Angst, der das Thema von

Amei ist. Und wenig später führt Kierkegaard als Beispiel seiner Konstruktion Kinder

an, die diesen Zusammenhang besonders deutlich demonstrieren: »Wenn man Kin-

der beobachtet, wird man diese Angst bestimmter angedeutet finden als ein Suchen

nach dem Abenteuerlichen, dem Ungeheuren, dem Rätselhaften. […] Diese Angst ge-

hört dem Kinde so wesentlich zu, daß es sie nicht entbehren will; wenn sie es auch

ängstigt, fasziniert sie es doch mit ihrer süßen Beängstigung. […] Es ist nur eine pro-

saische Dummheit, die meint, dies sei eine Desorganisation« (ebd., 41).

Einen Zauber scheint es jedoch zu geben, der die Angst zumindest zeitweilig zu

bannen versteht; das ist der Zauber der Worte: »Worte können dunkle Wälder sein oder

ganz tiefe, tiefe See oder auch Berg, hoher Gipfel, der sich in Wolken verliert. Amei

nimmt oft den Klang des Wortes für das Wort selbst. Mehr, viel mehr bedeutet der

Klang … es ist so herrlich, ihm anzuhangen, so herrlich, wie im Wald von fern Hirsche

und Rehe wandeln zu sehn, oder die Fische unter dem durchsichtigen Tuch desWassers

spielend zu schauen« (Schaumann 1932, 120). Eines Tages entdeckt sie im Herrenzim-

mer eine schlanke Säule. Das sei das Horn eines Einhorns, das Wunder wirke, erklärt

ihr der Vater; und tatsächlich, als sie sich einmal verletzt und daran leckt, schwindet

der Schmerz. Nun klärt der Vater sie auf: Nein, es ist nicht das Horn eines Einhorns,

sondern eines Narwals. »Amei aber ist von einemWunder in ein viel größeres geraten,

das Wort hat es ihr angetan, das herrliche Wort« (ebd., 122). Nun beschwört sie dieses

Wort, so oft sie kann, und beim Abendgebet verwechselt sie schon den lieben Gott mit

dem Narwal. An einem Sommernachmittag spielt sie im Garten, die Hitze drückt all-

zusehr: »›Narwal, Narwal‹, singt Amei … ist es eine Beschwörung, ist’s ein Gebet, ist es

nur, als fächle eine Hand mit einem Palmwedel Kühlung von irgend woher? Narwal!«

(ebd., 124). Ein Wölkchen hängt über ihr. Ist es der Schemel, auf dem Gott seine Füße

ruhen lässt? Das Wölkchen bewegt sich, die Füße Gottes drohen herabzustürzen »und

sie zermalmen Amei … Narwal, o du furchtbares Wort. Einen Augenblick Zeit hat Amei

noch zu erstarren … dann jagt sie hin durch das Gras. […] Amei läuft, rennt, stürzt,

glaubt, sie schreie vor Not, aber sie schreit nicht … Und doch ist ein Schrei in der Luft«

(ebd., 124f.). Die Erde bebt von Schritten. Wird Gott sie zertreten? Der Vater ist in den

Garten gekommen, um ihr zu sagen, dass ein Bruder auf die Welt gekommen ist. »O

Gott, o Narwal … darum? Darum! Amei denkt es, aber sie spricht es nicht mehr« (ebd.,

126). Später wird sie die Zauberworte wieder aufgreifen und sie aufschreiben, und mit

ihnen ein Zauberspiel treiben, das atemberaubend ist. Doch Narwal ist nicht Gott, und

die Angst bleibt nur für kurze Zeit gebannt.

Kierkegaard, der seine Konstruktion der Angst am Beispiel des Sündenfalls de-

monstriert, sieht Adam in einem unlösbaren Dilemma. Adam ist unwissend, denn erst

nach dem Sündenfall erlangt er die Erkenntnis, zwischen Gut und Böse zu unterschei-

den. Also ist er unschuldig, doch diese Unschuld gebiert Angst. Gleichzeitig existiert

eine Möglichkeit von Freiheit, weil das Verbot, vom Baum der Erkenntnis zu essen, die

Freiheit impliziert, das Verbot zu missachten. Auf das Verbot folgt die Verdammung:

Du wirst sterben. Was das heißt, kann Adam nicht wissen, aber er ahnt, dass es etwas

Entsetzliches ist.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 189

Begreift man die Verdammung Adams als den Tod des in der göttlichen Ordnung

stehenden Menschen, dann ist ein grundlegender Unterschied zwischen dem helle-

nistisch-antiken und dem jüdisch-christlichen Erbe festzustellen: Beide, Odysseus und

Adam, missachten das göttliche Gebot, der eine, indem er es zum Gegenstand seiner

Erzählung macht und es damit säkularisiert, der andere, indem er sich für den Schritt

in das Nichts entscheidet und damit die göttliche Ordnung auflöst. Das Ergebnis die-

ser Missachtung kann nicht unterschiedlicher sein: Odysseus, der Listenreiche, bleibt

der ewige Held; Adam, der Unschuldige und Unwissende, der auf ewig Verlorene. »So

ist die Unschuld zu ihrem Äußersten gebracht. Sie ist in der Angst im Verhältnis zum

Verbotenen und zur Strafe. Sie ist nicht schuldig, und doch ist da eine Angst, als wäre

sie verloren« (Kierkegaard 1984, 43).

Ruth Schaumann kennt das komplizierte Gefüge von Unwissenheit, Schuld und

Angst. Es ist das Thema von Amei, und der Erfolg des Romans zeigt, wie gelungen die

Darstellung dieses Gefüges am Beispiel eines kleinen Mädchens ist, wie stark die An-

ziehung Ameis auf eine Leserschaft wirkt, in der die Kindheit nicht als beglückender Be-

ginn eines bürgerlichen Lebens im Kreis einer wohlhabenden Familie dargestellt wird,

sondern als hermetisch verschlossener Raum der Angst, aus dem es kein Entkommen

gibt. Wenn Blanchot die »Leere des Abgrunds« (1962, 21) als Voraussetzung begreift,

Dasein wiederherzustellen, wahrhaft nachzuerleben und wahrhaft zu vollziehen, dann

ist das Ruth Schaumann in diesem Roman fast in Gänze gelungen, fast, weil sie einen

Schritt nicht vollzieht, weil der Moment des schrecklichsten Augenblicks seinen Bann

noch nicht verloren hat und sie so Amei nicht ›sterben‹ lassen kann.

Alles ist vorbereitet: die Blumen für den Friedhof, die seidenen Abschiedsschleifen

mit dem letzten Gruß, das Grab ist geschaufelt und der Vater denkt: »Wie lange noch,

kleine Amei, wie lange noch« (Schaumann 1932, 211)? Doch Amei stirbt nicht. Sie kehrt

aus dem Krankenhaus zurück. »Amei ist wieder zu Hause, man weiß nicht, freut sie

sich oder ist sie betrübt, sie ist sehr scheu und wie ein Fremdes unter den Ihren« (ebd.,

222). Das ist das Äußerste an Fremdheit, das Ruth Schaumann ihrer Heldin zubilligen

kann, und doch ist es altbekannt. Und Amei bleibt das kleine, liebenswerte, eigenwillige

Mädchen, das die Leser vor ihrer Erkrankung kennengelernt haben. Der Blick schweift

ab auf den Bruder, dessen Geburt »Narwal« ihr in brütender Hitze im Garten »offen-

bart« wurde, und dessen Tod sie nun in der Stille des Winternachmittags antizipiert.

»Sie hat sich aufgesetzt in ihrem Bettchen. Die Arme erhoben und jetzt verschlungen,

ihre Arme sind leer für diese Welt, ihr Mund küßt Luft und empfängt doch Küsse der

Liebe … so küssen sich Geschwister zum Abschied« (ebd., 228).

Noch einmal wird Amei erkranken, ohne gehörlos werden zu müssen. In Der Major

begegnet dem Leser das erste Mal Cor, die Tochter von Jobst und Jenny, die an Typhus

erkrankt. »Die Angst ist die Möglichkeit der Freiheit«, schreibt Kierkegaard (1984, 141).

Noch zögert Schaumann, das Ufer zu betreten, noch greift sie nicht zum Apfel der Er-

kenntnis, noch gibt es keine Sprache, den schrecklichsten Augenblick zu gestalten, noch

fließt sie im Strom der Zeit, der ihr Schreiben bestimmt. Doch es kommt der Moment,

da ihr Schreiben die Zeit bestimmt. Es kommt die Zeit, in der die Zeit aufgehoben,

neutralisiert, ins Schattenhafte und Unschädliche verwiesen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

V

Es wird die Zeit des Arsenals sein, jenem »Aufbewahrungsort für Vorräte an Kriegsmate-

rial, meist mit Werkstätten« (Schaumann 1968, 7), wie es das Leitzitat des Romans sagt

oder wie Foucault schreibt: »Nicht die Waffe zeigt sich im Wort und geht durch es hin-

durch, sondern ein harmloses und vollständiges Arsenal« (1993, 100). EinWaffenarsenal,

das sich nun dem Publikum öffnet, das alle Geräte, alle Erinnerung, alle Menschen auf-

bewahrt. »Es sind 1793 handgeschriebene Seiten«, sagt sie einer Journalistin, »Ich habe

sie ›Das Arsenal‹ genannt, weil sie voller Waffen sind. Für meine Verteidigung und für

andere, die sie brauchen können – Lehrende, Liebende vielleicht« (Horn 1964, 14). Und

an ihren Verleger schreibt sie: »Es ist mir klar geworden, daß dies Werk ein ungeheures

Bekenntnis ist, in dem ich meiner Umwelt mehr übergebe als sichs erklären oder nur

sagen läßt. Und ich weiß auch (nicht aus mir selbst), daß es ein einmaliges Prosawerk

ist oder im Druck sein wird. Ich sage das nicht, mich herauszustreichen oder mir eine

Glorie der Dichtkunst anzueignen, sondern weil da irgendeins ist, das mir gebietet, so

zu sehn und zu sagen« (unveröffentlichter Brief an Wilhelm Rühling vom 01.10.1963).

Abbildung 3: »Das Arsenal« (1968)

Beide Zitate von Ruth Schaumann belegen die Bedeutung, die dieses Buch für sie

hat. Solche Töne aus dem Mund und der Feder einer Schriftstellerin, die auf ein kaum

zu überschauendes Werk zurückblickt, unterstreichen, dass sich hier tatsächlich etwas

ereignet hat, was bisher einmalig und einzigartig in ihrem Leben ist. Den Roman eine

Verteidigungsschrift zu nennen und seinen Titel dem Wörterbuch des Militärs zu ent-

lehnen, ist nicht nur eine letzte Referenz an ihren Vater, Major Curt Schaumann, nein,

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 191

hier inszeniert sich Ruth Schaumann selbst zum Bild eines Soldaten: Disziplin, Wahr-

heitsliebe, Hingabe, Rücksichtslosigkeit und Opferbereitschaft – und wenn es denn

nicht anders geht, dann ganz allein. Die Einsamkeit, die Dichter beim Erschaffen eines

Kunstwerks erfahren, ist aus vielen ihrer Biografien bekannt. Ruth Schaumann hat die-

se Einsamkeit in ihrer ganzen Unerbittlichkeit erfahren. Sie scheint essenziell gewesen

zu sein, um diesesWerk vollenden zu können. Die Einsamkeit beschreibt eine Dialektik

aus Schicksal und Entschluss: Schicksal, weil die Grausamkeit, die eine gehörlose Frau

erfährt, bar jedes Fassungsvermögens ist; Schicksal, weil Friedrich Fuchs, das einzige

Ohr, mit dem sie gehört und das sie verstanden hat, so jung stirbt; Entschluss, nicht

das Leben zu führen, das einer behinderten Frau aus guten Verhältnissen zusteht; Ent-

schluss, an den Härten des Alltags nicht zu zerbrechen, sondern ihnen mit Mut und

Ausdauer zu trotzen; Entschluss, nötigenfalls gegen alle, auch gegen die Allerliebsten,

sogar gegen sich selbst, das durchzusetzen, was sie als für sich richtig erkannt hat.

Das klingt so heroisch, ist aber die bittere Wahrheit und, das darf man nicht ver-

hehlen, auch die beglückende Wahrheit, denn woher nimmt eine Frau, die schwere

Operationen hinter sich gebracht hat, unter ständigen Schmerzen leidet, kaum noch

von den Lippen ablesen kann, weil ihr Sehvermögen schwindet und die mit zunehmen-

dem Alter immer unverständlicher artikuliert, wodurch der Kommunikationsprozess

immer beschwerlicher wird – woher nimmt diese Frau die Energie, einen derart riesi-

gen Roman zu schreiben, dem auch noch ein zweiter Teil, Der Kugelsack, folgen wird?

Sie schöpft diese Energie aus dem Glück, das es bedeutet, den Raum der Imagination

zu gestalten, alles zu Imagination werden zu lassen.

Der Sprung auf der Sirenen Gestaden bedeutet, alles noch einmal neu schreiben zu

müssen, ihr Leben noch einmal neu erzählen zu müssen. Begebenheiten, die in Amei

und in Der Major schon einmal dargestellt wurden, noch einmal in einem neuen Licht

erscheinen zu lassen, aber auch die Quellen zu benennen, aus denen sie ihr endloses

Maskenspiel zog. Die Erfahrungen von Leid und Einsamkeit sind es, die Ruth Schau-

mann in den Raum zwingen, in dem aufrichtige Literatur entstehen kann. Was sie

dazu bewogen hat, von etwas zu schreiben, was bisher nur angedeutet werden durf-

te, ist nicht bekannt. Möglicherweise waren alle Spiele mit Spiegeln ein Ausprobieren,

wie lange es geht, wie lange dieses Spiel zu treiben ist. Dass sie Amei nie verlassen hat,

beweist der Kampf, den sie nach dem Krieg um seine Neuauflage kämpft. Ja, sie bläht

den Roman der 32 existierenden Kapitel um weitere 16 Kapitel auf, noch einmal einen

Versuch startend, dem schrecklichsten Augenblick zu entkommen. Auch gibt es etliche

Briefe und Karten von ihr, die sie als »Ihre Amei« unterzeichnet, eine außergewöhnlich

starke Identifikation also, die sie mit ihrer Heldin verbindet. Es muss tatsächlich ein

unglaublicher Moment in ihrem Leben gewesen sein, als sie sich an Das Arsenal macht;

gewiss ist es einer der glücklichsten Momente ihres Lebens gewesen. Schreiben hat

Hubert Fichte einmal als einzige und wahre Glücksmöglichkeit eines Schriftstellers ge-

sehen – die Rede ist hier vom Schreiben aus demNichts, der Leere, dem Abgrund – und

Blanchot jubelt: »Welch ein Augenblick! EinMoment, der sich von der Ordnung der Zeit

freigemacht hat und in mir einen Menschen wiedererschafft, der aus der Ordnung der

Zeit entlassen ist« (1962, 23). Ruth Schaumann ist wahrhaft gestorben und hat sich in

Cor, Nele, Cornelie, Dallala und Krr neu geschaffen.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

Martin Heidegger schreibt über diesen Vorgang: »Gerade in der großen Kunst […]

bleibt der Künstler gegenüber demWerk etwas Gleichgültiges, fast wie ein im Schaffen

sich selbst vernichtender Durchgang für den Hervorgang des Werkes« (1992, 35).

Es muss diese Erfahrung gewesen sein, wie sie bspw. bei Proust zu beobachten ist,

als er sein Schlaf- und Arbeitszimmer hermetisch abdichtete, sich ›gehörlos‹ machte,

tagsüber schlief, um nachts an seinem großen Werk zu schreiben, hin und wieder Per-

sonen und gesellschaftliche Ereignisse aufsuchte, nicht, um sich dort zu amüsieren,

sondern allein, um Material zu sammeln bzw. zu sichern. Er selbst war gestorben für

seinen Roman, für eine Öffentlichkeit kaum noch zugänglich, und mit ihm die mäch-

tige Zeit, die alles beherrscht und alles zum Vergehen verurteilt. Sie ist nun im Roman

aufgehoben in eine andere Zeit, die Blanchot »reine Zeit« nennt: »Reine Zeit, Zeit oh-

ne Geschehen, bewegte Leere, erregtes In-die-Ferne, werdender Innenraum, in dem

die Ekstasen der Zeit in einem faszinierenden Allzugleich ihren Ort finden« (1962, 24).

An diesem Ort ist alles Kunst geworden, alle Ereignisse und alle Menschen. Deutlich

sind hier Blanchots Wurzeln im Denken Heideggers zu erkennen: »Also ist die Kunst:

die schaffende Bewahrung der Wahrheit im Werk. Dann ist die Kunst ein Werden und

Geschehen der Wahrheit. Dann entsteht die Wahrheit aus dem Nichts« (1992, 73). Blan-

chots Idee einer »Kunst im Reinzustand« (1962, 25) entspricht also dem, was Heidegger

als wahre Kunst meint. FürDas Arsenal bedeutet das, dass Ruth Schaumann keine Auto-

biografie überliefert hat, sondern einen Roman der Poesie, in dem alles, was die Dich-

terin erlebt hat, sich zum poetischen Material verdichtet, »schaffende Bewahrung der

Wahrheit im Werk«. Die Personen sind Kunstfiguren, die Ruth Schaumann geschaffen

hat, und der Vorwurf, den viele Dichter erfahren, dass sich andere in diesen Personen

wiedererkennen und ungerecht behandelt fühlen, führt ins Leere, denn all diese Per-

sonen sind einer Transformation unterzogen worden. Und selbst das Beibehalten aller

Eigennamen kann nur Hinweis darauf sein, dass Ruth Schaumann, die keine Tugend

mehr schätzte als die der Diskretion, in diesen Namen nicht mehr Personen der Zeit-

geschichte, sondern Figuren ihres Werkes gesehen hat. Und nur in dieser poetischen

Durchdringung bestand die Möglichkeit, eine Heldin zu schaffen, die gehörlos ist.

Die Gehörlosigkeit bahnt sich an: »Cor aber lebt nun sechs Jahre, vier Wochen, zu-

nebst achtzehn Tagen auf Erden. Der Bühnenvorhang rauscht auf, die Kindertragödie

hebt an. Wird sie zum Beifallklatschen gelingen?« (Schaumann 1968, 87). Akribisch auf

den Tag genau bestimmt sie das Ereignis, und diese Akribie wird sie während des gan-

zen Projekts verfolgen, wie auch im Kugelsack, in dem es kein Kapitel gibt, das sich

nicht genau zeitlich einordnen ließe. Die genaue zeitliche Bestimmung entspricht dem

gleichen Verfahren, wie das Benennen von Eigennamen, es soll eindeutig auf eine statt-

gefundene, historische Begebenheit verweisen und ist gleichzeitig Poesie. Alles hat sich

ereignet und alles ist Dichtung, auf diesen beiden Säulen stehend schreibt sie ihrWerk.

Das Datum, das sie oben erwähnt, ist jedoch von besonderer Bedeutung. Die Rede

ist vom 9. Oktober 1905. Cor trifft in der Schule NN. »Es ist wirklich NN« (ebd., 88),

vielleicht ein Hinweis auf die Schicksalshaftigkeit, die Unentrinnbarkeit, die sich nun

anbahnt, denn einer bestimmten Klassenkameradin hätte Cor entgehen können, NN

nicht, NN steht für jede. Gemeinsam essen sie einen Apfel. »Es ist nur ein Apfel ganz

wie jener, zwischen Adam und Eva geteilt« (ebd., 90) – das Paradies schwindet. »Al-

so wäscht sich die Unschuld in Unschuld und dem Wasser der Moder« (ebd., 91). NN

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 193

hat Scharlach. Die Fachliteratur spricht von einer Inkubationszeit von drei bis sechs

Tagen. Fünf Tage später, es ist der Geburtstag des Vaters, bricht Cor zusammen. Es

ist der 14. Oktober 1905 – ein Datum, das zu erwähnen, auf das sich zu beziehen die

Dichterin nicht müde wird. Immer wieder wird im Arsenal und im Kugelsack auf dieses

Datum verwiesen. Immer wieder ist es eine Anzahl von Jahren, die gemessen werden

von diesem Datum an.

Es ist der Tag ihres Todes, der sich mit lautem Getöse ankündigt: »Und nun ein

furchtbarer Knall: Die Eisenbahnbrücke stürzt ein, die Erde darunter bricht auf, von

den zerbrochenen Schienen durchspießt. Und Nele, wie von kühlen Wolken getragen,

sie unterscheiden sich gewaltig vom Lokomotivrauch, sieht Menschen, Tiere, Vögel,

Schnecken,Häuser, Bäume, Rasenstücke und Rosenstöcke (nochmit allenWurzeln und

an grüngestrichene Stöcke gebunden) in flammende, lodernde Tiefen stürzen, hin-

abgerissen, hinabgeworfen« (ebd., 100). Es ist die Apokalypse der sich im Scharlach-

Fieberwahn befindenden Cornelie. In den hundert Seiten, die der Roman alt ist, ist

häufig die Rede von den Lokomotiven auf der Eisenbahnbrücke nahe dem Haus der

Eltern, von den Menschen, von Flora und Fauna. Es ist nicht lange her, dass Nele zum

Schrecken des Personals Schnecken gesammelt hat und Rosen an grüngestrichene Stö-

cke band. Diese Welt zerbricht und geht unter. »Krr, Nele, Cor, Cornelie, die da gesagt

hat, gewünscht hat: ich will Beethoven werden … […] lächelt […] ganz zufrieden, als

habe sich etwas Wunderbares erfüllt. […] Cornelie Heynitz, alt sechs Jahre und einige

Wochen darüber, ist taub« (ebd., 102).

Wunderbares erfüllt? Wunder sind Ereignisse, die nicht unbedingt beglückend sein

müssen. Wunderbares hat sich erfüllt, dass die Dichterin ihre Heldin taub werden las-

sen kann.Wunderbares erfüllt sich nun für Cor selber. Schaumann kreiert dieses Wun-

derbare als eine Erfahrung völliger Desorientierung, in dem sie bspw. einen Abschnitt

des Romans mit der alten liturgischen Formel einleitet: »Alles ist aus Gott, durch Gott

und in Gott« (ebd., 151). Um im folgenden Satz diese Gewissheit zu konterkarieren:

»Es wird niemals mehr oder weniger sein auf der Welt und in allen Himmeln rund-

um« (ebd.). Das ist nicht nur die völlige Demontage dessen, was von Ruth Schaumanns

teleologischem Schreibkonzept bekannt ist, sondern die Aufgabe jeglicher Gewissheit

von Ordnungssystemen außerhalb der Literatur. Wenn nicht einmal mehr die von Gott

gegebene Ordnung Bestand hat, dann gibt es keine Ordnung mehr, dann ist tatsächlich

jener Zustand des Nichts erreicht, der alle Sicherheit ver-nicht-et.

Diesen Vernichtungsprozess gestaltet Schaumann auf den unterschiedlichsten Ebe-

nen, z.B. auf der Sprachebene:Wörter, einst eindeutig,werdenmehrdeutig, »wennman

sie nicht durch die Ohren, sondern nur die Augen vernimmt:Mutter –Butter; Kirsche –

Kirche; Du –Kuh; Herta – Erna; Viel – Vieh; Karten –Garten –Harten« (ebd., 152). Und

was noch viel schlimmer ist: »Manmuß von dem eigenen Gedanken lassen und sich den

Gedanken des anderen zu unterstellen versuchen« (ebd.). Eine andere Ebene ist die der

Begegnung mit Gleichaltrigen: Es ist der siebte Geburtstag. »Sieben Jahre. Und bald

ein Jahr davon eine Taube sein« (ebd., 162). Alle eingeladenen Kinder lassen sich ent-

schuldigen: ich bin krank; ich habe meinen Aufsatz über den Rhein noch nicht fertig;

ich bekomme Angst vor ihr; ich will nicht immer auf ihre Ohren schauen; du brauchst

da nicht hingehen, wir sagen einfach, das Einladungsbriefchen sei erst gestern gekom-

men; du brauchst da nicht hingehen, wir sagen einfach, du musst zum Arzt (vgl. ebd.,

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Literatur der tauben Künstlerin Ruth Schaumann

163). Eine dritte Ebene ist die der Familie: Der Klinikarzt fordert Stephanie, Cors Mut-

ter, auf, ihre Tochter zuWeihnachten nach Hause zu nehmen: »›Ihr Töchterchen gehört

nun einzig ins Elternhaus, wenn wir die Krippe aufzustellen belieben! Nicht unter uns

hat die Kleine in Verlassenheit auszuharren…‹ ›Aber den anderen Kindern wird das Fest

durch diese Taube verdorben‹« (ebd., 119f.).

Diese drei Beispiele, die im Romangeschehen binnen weniger Seiten montiert

sind – in einem Roman, der fast 1200 Seiten umfasst und so nichts als Mosaikstein-

chen darstellen –, sollen nur einen Eindruck dessen vermitteln, welchen »contenu

mental«, wie es Hubert Fichte einmal genannt hat (vgl. 1981, 69), die Begegnung

mit dem schrecklichsten Augenblick auslöst. Aufs Neue wird eine Facette von Ruth

Schaumanns unendlichem Schreiben erkennbar, doch diesmal völlig anders. Denn

Das Arsenal ist Erfahrung verdichtet in reiner Kunst und kein Spiel mit Spiegeln. Hier

offenbart sich eine völlig andere Dimension unendlichen Schreibens, als sie bisher

dargestellt worden ist. Hier zeigt sich das, was Hubert Fichte von seiner Geschichte

der Empfindlichkeit geschrieben hat: »Ich will in meinem Roman Fleuve nicht nur die

Chronik einer Entwicklung schreiben, sondern auch darstellen, wie der Schriftsteller

seinen Stil und seine Komposition verändert in den 20 Jahren, die er daran schreibt«

(Fichte 1992, 222). Es geht also Ruth Schaumann nicht darum, Furcht und Elend einer

gehörlosen Frau zu zeigen, sondern um die Einsetzung von Furcht und Elend einer

gehörlosen Frau als kompositorischem Prinzip. Sie beschreibt nicht Gehörlosigkeit,

sondern Arsenal und Kugelsack sind die Gehörlosigkeit selber. Sie sind »Sage«, um das

Wort Blanchots (1962, 15) ein letztes Mal aufzugreifen. Sie schafft tatsächlich einen

gehörlosen Raum der Imagination. Und das heißt für den Leser, dass er diesen Roman

nur zu verstehen vermag, wenn er sich ganz diesem imaginären Raum hingibt.

Ein letztes Beispiel soll dieses verdeutlichen. Cor lebt mit ihrem Kinderfräulein

Gretzki in Hamburg, fernab der Familie, und hat dort Privatunterricht bei einem Ge-

hörlosenlehrer. Zusammen sind sie in einer Pension untergekommen und nach einigem

Betteln darf Cor die Kofferkammer beziehen, die kein Fenster, sondern ein Glasdach

hat. »Heute abend schaut durch die dreizehn Scheiben vom Glasdach der Mond mit

dem Großen Bären gemeinsam in die geadelte Kofferkammer hinein. Die zwölfjährige

Nele hat was Neues zu singen. Wo hat sie es her? ›Auf steigt der Strahl, und fallend

gießt / Er voll der Marmorschale Rund, / Die, sich verschleiernd, überfließt … / … / Und

strömt und ruht …‹ Neles Gesang durchströmt sie, rauscht in ihr, rauscht um sie her.

Und auf dem Kinderbänkchen […] ruht sich Cor unsagbar süß aus. Die Puppe auf ih-

rem Schoß, der Mond, der Große Bär und andere Sterne hören nichts, sehen nichts,

sagen nichts. Und doch ist Cor mit einemmal in der gescheiterten Kofferkammer nicht

mehr allein. Sie tat nichts dazu und vermag doch eins, nämlich dies: Sängerin zu wer-

den und zu sein« (Schaumann 1968, 333). Was heißt »Neles Gesang durchströmt sie«?

Schließlich ist es nicht ihr Gedicht, sondern das von Conrad Ferdinand Meyer. Nein, es

ist etwas völlig anderes, was Ruth Schaumann hier darzustellen versucht: Ihre Heldin

erfährt eine Glücksmöglichkeit, die fassbar ist, die einen Namen hat, Sängerin, was bei

Ruth Schaumann immer Dichterin meint. Das Glück, von dem Proust und Fichte und

andere Schriftsteller sprechen, die für einen Schriftsteller Schreiben bedeutet, erfährt

Cor als eine Möglichkeit, in der das aufgehoben ist, was seit ihrer Ertaubung die bit-

terste Erfahrung bedeutet: Einsamkeit. Puppe,Mond, Großer Bär, Sterne sind Teil ihres

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Schaumanns unendliches Schreiben 195

poetischen Entwurfs geworden, sie existieren nicht mehr, »hören nichts, sehen nichts,

sagen nichts«, und sind doch da, wahrhaft da.

Meyers Gedicht ist eines der Beispiele Martin Heideggers, an denen er seine Idee

vom Ursprung wahrer Kunst aufzuzeigen versucht. In »Der römische Brunnen« – das

ist das Gedicht, aus dem Ruth Schaumann zitiert – »hat sich dieWahrheit des Seienden

ins Werk gesetzt« (Heidegger 1992, 30). Aber was genau heißt das? »Hier ist weder ein

wirklich vorhandener Brunnen poetisch abgemalt, noch ist das allgemeineWesen eines

römischen Brunnens wiedergegeben. Aber die Wahrheit ist ins Werk gesetzt. Welche

Wahrheit geschieht im Werk? Kann Wahrheit überhaupt geschehen und so geschicht-

lich sein? Wahrheit, so sagt man, sei doch etwas Zeitloses und Überzeitliches« (ebd.,

32)? Tatsächlich ist das Werk etwas Zeitloses und Überzeitliches, denn im Unterschied

zum »Zeug«, wie Heidegger den Gebrauchsgegenstand nennt, der sich verbraucht, ist

das Kunstwerk zeitlos.Wenn dieser Brunnen durch Nele strömt, dann ist er ein Teil von

ihr geworden, dann ist er wahr geworden. »Die Wahrheit ist die Unverborgenheit des

Seienden als des Seienden. DieWahrheit ist dieWahrheit des Seins« (ebd., 85). Heideg-

ger lässt keinen Zweifel – wie übrigens auch Ruth Schaumann, für die das Schreiben

immer ihre erste Kunst bedeutete –, dass für ihn die erste Kunst die Dichtung ist, denn

dasWesen der Dichtung ist die Stiftung vonWahrheit.Wie Blanchot vertritt Heidegger

die Idee, dass »der dichtende Entwurf aus dem Nichts (kommt)« (ebd., 78).

Ruth Schaumann hat alle Spiegel zerschlagen. »Neles Leben ist doch, ja doch ein

Mosaik! Aus nichts als Scherben. Aus zerschlagenen, tausend mal tausend lebendigen

Steinchen. Die sind weggeworfen worden, zertreten, zerbrochen, dann mit Tränen ›ge-

leimt‹, mit Ernst und Lächeln gekittet. Daraus ward dann ein Bild. Was für ein Bild?

Cornelie, Cor, Nele, Krr, Krr, nicht weniger und nicht mehr« (1968, 272). Es ist tatsäch-

lich ein befreiender, ein glücksstiftender Akt, der sich hier vollzieht, denn er bedeutet

Trennung von diesen Mosaiksteinchen, nachdem sie in einem Kunstwerk aufgegangen

sind. Es ist ein Akt des Loslassens aller Spiele mit Masken und Spiegel, eine Befreiung

aus dem »Kerker der Scham« und den »Ketten und Banden der unschuldigen Schuld«.

Heidegger nennt Dichten Stiften von Wahrheit, Stiften als Schenken, als Gründen

und Anfangen (vgl. 1992, 77). In diesem Sinn muss auch Ruth Schaumann ihr Opus

magnum verstanden haben, als sie, wie ein Menetekel den Abschnitt einleitet, der den

14. Oktober 1905, den Tag ihres Todes beschreibt: »Was man verschenkt, daran denkt

man nie mehr« (1968, 92).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454558-011 - am 13.02.2026, 07:19:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

