IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

Die Uberlegungen im letzten Abschnitt des vorigen Kapitels haben von der Untitigkeit
als »messianische[r] Tatigkeit par excellence« (HH 297) zur Denkfigur einer Deaktivie-
rung der kommunikativen Funktion von Sprache gefiithrt: Messianischer und sprach-
philosophischer Diskurs kénnen anhand der Begriffe der Deaktivierung und der Un-
tatigkeit in Relation zueinander gesetzt werden. Auch gegen Ende seines Romerbrief-
kommentars verbindet Agamben die Untersuchung der paulinischen Briefe mit sprach-
philosophischen Uberlegungen und entwickelt das Messianische als eine Erfahrung des
Wortes (vgl. Zdb 151). Diese Formulierung leitet die zu Beginn der vorliegenden Untersu-
chung zitierte Begriftfsbestimmung des Messianischen ein, sodass anhand der messia-
nischen Erfahrung des Wortes die verschiedenen thematischen Linien dieser Untersu-
chung im Sinne einer Coda enggefiihrt werden kénnen. Eine bestimmte Erfahrung des
Wortes wird auch gegen Ende von Agambens Archiologie des Eides beschrieben, die un-
ter dem Haupttitel Das Sakrament der Sprache acht Jahre nach dem Romerbriefkommen-
tar publiziert wurde, markiert dort aber den Anfang der Philosophie (vgl. SdS 90). Wie
der Begrift der Erfordernis als messianische Modalitit entwickelt werden und zugleich
Antwort auf die Frage Was ist Philosophie? geben kann (vgl. Zdb 50, WiP 51-61 und Ka-
pitel I1.4), so steht auch die Erfahrung des Wortes fiir eine Ubergingigkeit verschiedener
Kontexte. Zudem erlauben die Uberlegungen im Folgenden, einen Begriff an Agambens
Texten zu prizisieren, der in dieser Untersuchung bisher heuristisch verwendet wurde:
den Begrift des Performativen.

IV.1  Zur messianischen Erfahrung des Wortes

In seiner Untersuchung des paulinischen Glaubensbegriffs vertritt Agamben die These,
dass der messianische Glaube »bei Paulus zuallererst eine Erfahrung des Wortes ist«
(innanzi tutto uresperienza della parola) (Zdb 144/120)." Diese Erfahrung ist, so prizisiert

1 Vgl. in anderem Zusammenhang die Formulierung bereits in Die Idee der Sprache von 1984: »Die
Dreieinigkeit Gottes [..] bezeugt die neuartige Erfahrung des Wortes, die das Christentum in die
Welt gebracht hat. Sie sagt, um Wittgensteins Terminologie zu verwenden, nichts dariiber, wie

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Das Messianische

Agamben, nicht etwa als Erfahrung eines bestimmten Inhalts zu verstehen, sodass mit
ihr ein Begriffsgehalt oder das Zutreffen einer bestimmten Referenz zur Debatte stiin-
den. Analog argumentiert er, dass die Formulierung Iesois christés bei Paulus nicht als
informative Aussage iiber die Person Jesus verstanden werden kénne — so als wiirde
Jesus die Kriterien dafiir erfillen, dass der Gehalt des Begriffs christés korrekterweise
von ihm ausgesagt werden konnte (vgl. Zdb 143). Vielmehr handle es sich um einen No-
minalsatz — und Paulus, der diesen Nominalsatz verwendet, »weif$ nicht, daff Jesus der
Messias ist, er kennt nur Jesus Messias« (Zdb 142, Hervorhebungen im Original).? Die
Erfahrung, die Agamben diesem paulinischen Nominalsatz abliest, legt er sprachphilo-
sophisch auf eine spezielle Erfahrung des Wortes hin aus: Wihrend es im Nominalsatz
Iesots christés nicht um die Wahrheit einer Aussage im informativen oder kommunikati-
ven Sinn gehe, so sei umgekehrt auch keine vollige Offenheit oder Bedeutungslosigkeit
der Sprache, kein Verzicht auf jegliches Verstindnis gemeint (vgl. Zdb 144). Auch hier
denkt Agamben in der Folge ein Drittes, das er mit Bezug auf Rom 10,9f als eine Er-
fahrung des Aussprechens des Wortes des Glaubens, als einen bestimmten Modus des
Performativen, entwickelt (vgl. Zdb 145)3

»Weder Glossolalie ohne Bedeutung noch einfach referentielles Wort: Vielmehr er-
wirkt das Wort des Glaubens seinen Sinn durch sein eigenes Ausgesprochenwerden
(effettua il suo senso attraverso il suo stesso esser proferita). Wir miissen hier an so etwas
wie eine performative Wirkung im Wort des Glaubens denken (qualcosa come un‘effica-
cia performativa della parola della fede), die im Aussprechen selbst in der Nihe von Mund
und Herzen realisiert wird« (Zdb 146/122).

Diese spezifische performative Wirkung (efficacia performativa) prazisiert Agamben anhand
zweier Uberlegungen, die er ebenfalls in anderen Schriften ohne explizit messianischen

die Welt ist; sie offenbart vielmehr, dass die Welt ist, dass Sprache ist«, MdD 29. Der Verweis auf
Wittgenstein bezieht sich auf Satz 6.44 des Tractatus, vgl. als Kommentar dazu KG 81-100 sowie
oben Kapitel I1.2.f.

2 Vgl. bei Zdb 143 die Uberlegungen zum Nominalsatz, in dem das Verb sein weder als existenziel-
le Setzung noch als essenzielle Pradikation, sondern gar nicht verwendet wird. Der Nominalsatz
stellt fir Agamben ein Drittes dar, das nicht auf die Differenz von Essenz und Existenz zuriick-
gefiithrt werden kénne: So »ist der Glaube des Paulus: eine Erfahrung des Seins jenseits sowohl
der Existenz als auch der Essenz«, Zdb 143. Die sprachtheoretischen Uberlegungen werden damit
ontologisch gedeutet und zielen auf eine Erfahrung des Seins. Vgl. auch die Thesen zur beliebi-
gen Singularitat, die binaren Unterscheidungen ebenfalls entgeht: Beliebige Singularitdten stiin-
den, wie oben skizziert, als Beispiele jenseits der Differenz von universal und partikular, vgl. KG 15,
und ihr Sein sei, »anders als es die grundlegende Unterscheidung der abendlandischen Ontologie
verlangt, weder Essenz noch Existenz«, KG 31, vgl. oben Kapitel 11.2.c. Auch hier wird ein Drittes
gedacht, das die binare Opposition nicht auflést, sondern einen Zwischenraum eréffnet, keinen
dialektischen Prozess inauguriert, sondern die Dialektik in Stillstand versetzt.

3 Vgl. dhnlich bereits die Formulierung: »Die Verkiindigung ist kein in sich leerer logos, der nach-
traglich geglaubt und iiberpriift werden kann. Sie entsteht — egenéthé — im Glauben dessen, der
sie verkiindet, der sie hort und der nur in ihr lebt. [...] Hier scheint sich der Apostel gleichsam dem
Bewufitsein einer spezifischen performativen Machtanzunédhern, die der VerheiRung implizitist,
Zdb104.

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

Bezug entwickelt. Zunichst interpretiert er Austins Begriff des Performativen?, indem
er eine Sistierung der denotativen Funktion der Sprache bei der Verwendung eines
Performativs geltend macht: Ein performativer Sprechakt bestehe, so Agambens Re-
ferat, aus einem Performativ — wie etwa »ich schwore« — und einem dictum, das dem
Performativ iiblicherweise folgt und das angibt, worauf sich beispielsweise der Schwur
bezieht (vgl. Zdb 148). Der entscheidende Punkt in Agambens Interpretation besteht
in der These, dass das dictum dann, wenn es in einen performativen Sprechakt einge-
bunden werde, seine konstative oder denotative Funktion verliere: Werde die Aussage
Gestern war ich in Rom in der Form Ich schwdre, dass ich gestern in Rom war verwendet, so
werde der »konstative Charakter des dictum [...] aufgehoben und in Frage gestellt« (Zdb
148) — tatsichlich handelt es sich dann nidmlich nicht mehr um eine zutreffende oder
nicht zutreffende Aussage, sondern um den Gegenstand eines Schwurs. Entsprechend
zielten, so Agambens These, performative Sprechakte auf die Sprache als solche, nimlich
auf die Herstellung einer Relation von Sprache und Welt — und demgemaf3 nicht auf eine
konkrete Referenz, sondern allererst auf die Begriitndung einer moglichen Referenz:

»Das Performative ersetzt also die normale denotative Beziehung zwischen Wort und
Ding durch eine autoreferentielle Beziehung, indem es erstere aus dem Spiel nimmt
und sich selbst als entscheidendes Faktum einsetzt. Dabei ist nicht so sehr die Wahr-
heitsbeziehung zwischen Wort und Ding wichtig, vielmehr wird nun die reine Form
der Beziehung zwischen Sprache und Welt ihrerseits zum Ausgangspunkt realer Bin-
dungen und Effekte« (Zdb 148/123f, vgl. SdS 71).

Das Performative erscheint so als der Modus von Sprache, der die Beziehung von Spra-
che auf Welt iber die instantane Sistierung der Denotation herstellt. Im Anschluss
greift Agamben zudem den Begriff der Offenbarung (rivelazione) auf (vgl. Kapitel I1.2.1):
Im theologischen Kontext eines Pauluskommentars ist dieser Verweis nicht iiberra-
schend; allerdings rekurriert Agamben auch mit der Offenbarung auf Uberlegungen,
die er an anderer Stelle ohne messianische Konnotation anstellt (vgl. MdD 27-40) und
die er paulinisch-messianisch aktualisiert. Dabei zielt seine Deutung auf einen dhnli-
chen Aspekt wie die Austin-Rezeption: Auch die Offenbarung offenbart fitr Agamben
keinen Inhalt oder Glaubenssatz; vielmehr ginge es in ihr um die Sprache in ihrer Me-
dialitit (vgl. Kapitel 1.3.f)° »Jede Offenbarung ist immer zuallererst Offenbarung der
Sprache selbst (rivelazione del linguaggio stesso), Erfahrung eines reinen Ereignisses des
Wortes, das jede Bedeutung tiberschreitet (esperienza di un puro evento di parola che eccede
ogni significazione)« (Zdb 150/125).

Diese Offenbarung vollzieht sich demgemif im Modus einer Erfahrung. Allerdings
handelt es sich nicht, theologisch, um eine irgendwie geartete Beziehung zu Géttlichem
oder eine Transzendenzerfahrung, sondern, sprachphilosophisch, um die Erfahrung

4 Vgl. dazu auch AdB 252ff, SdS 69ff oder HH 217f, wo Agamben in der Folge den oben skizzierten
Begriff der Signatur fokussiert: »Recht betrachtet, bedeutet das, daR die performative AuRerung
kein Zeichen, sondern eine Signatur ist, die das dictum markiert, um seine Bedeutung aufzuheben
und in einen neuen, nicht denotativen Bereich zu verschieben«, HH 218.

5 Vgl. zu Agambens Offenbarungsverstindnis auch nochmals Durantaye, Agamben, 143 und 178ff,
sowie Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 87-110.

14.02.2026, 16:57:22.

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Das Messianische

eines Ereignisses des Wortes, das tiber konkrete Denotationen hinausgreift: Nicht der
Inhalt eines Worts wird offenbart, sondern das Wort als Wort. So kommt der Offenba-
rung eine dhnliche Funktion zu wie dem Gedicht in The End of the Poem, das in Agambens
Lesart strategisch die Sprache selbst kommuniziert (vgl. EoP 115 und Kapitel 1.3.f). Ent-
sprechend hatte Agamben bei seinen Uberlegungen zu den messianischen Gleichnissen
an fritherer Stelle im Romerbriefkommentar argumentiert, dass diese Gleichnisse auf
die Sprache selbst hinfithrten: »Im messianischen Gleichnis nihern sich signum und res
significata an, weil in ihm die bedeutete Sache die Sprache selbst ist (la cosa significata ¢ il
linguaggio stesso)« (Zdb 55/46). Sprache kann im Modus der Souverinitit gebraucht wer-
den, sie kann qua einschlieflender AusschliefSung auf Unsagbares bezogen werden und
Sakralitit sprachlich produzieren — die Sprache selbst zu exponieren erscheint dagegen
als offenbarende Praxis, die mit der messianischen Profanierung verbunden ist.

Zur Prizisierung der Erfahrung des Wortes in der Offenbarung unterscheidet
Agamben mit dem mehrfach erwihnten Bild »zwei entgegengesetzt[e] Spannungen«
(due opposte tensioni) (Zdb 150/125), die er theologisch-paulinisch als nomos und pistis,
mit dem Paradigma des Performativen als performativum sacramenti und performativum
fidei bezeichnet. Die Spannungen beziehen sich auf unterschiedliche Art auf die in
Rede stehende Erfahrung: Der nomos, das performativum sacramenti oder der Schwur
versuchen, so Agamben, Regeln und konkrete semantische Gehalte zu begriinden
und das sprechende Subjekt so in einem »kodifizierten System von Normen und
Glaubensartikeln« (Zdb 150) festzuschreiben. Der nomos ziele insofern auf einen klaren
und festen Inhalt des Glaubens, der in Regeln, Dogmen und Gesetzen anzugeben und
zu {iberpriifen ist. Die messianische Erfahrung des Wortes konne indessen nicht in
Form von Dogmen gefasst werden, sodass Agamben bereits bei den frithen Konzilien
eine Verschiebung dessen, was er selbst als das Messianische entwickelt, ausmacht.®
Dagegen stellt die andere Spannung, pistis, das Performativ des Glaubens, die »ur-
spriingliche messianische — d.h. christliche — Erfahrung des Wortes dar« (Zdb 149). Sie
hilt, so Agamben, analog wie weiter oben fiir den Rest der Potenz argumentiert, iiber
die je konkrete Bedeutung eines Wortes einen »UberschufR« (leccedenza) (Zdb 150/125)
offen, geht also tiber jede Festschreibung der Denotation hinaus. Auf diese Weise wird,
topologisch formuliert, ein »Raum der Unentgeltlichkeit und des Gebrauchs« (lo spazio
della gratuita e dell’'uso) (Zdb 150/125) eroffnet: Die Kodifizierung im Dogma oder die

6 Vgl. nochmals MoZ 113f sowie die Uberlegung aus Lob der Profanierung, die ein dhnliches Argument
mitder Diagnose der Spektakelgesellschaft verbindet: »Die Vorkehrungen der Medien haben eben
den Zweck, [..] zu verhindern, daf3 sie [die Sprache, HR] die Méglichkeit eines neuen Gebrauchs
(la possibilita di un nuovo uso), einer neuen Erfahrung des Wortes (una nuova esperienza della parola)
auftut. Schon die Kirche hatte nach den ersten zwei Jahrhunderten der Hoffnung und des Wartens
ihre Funktion so aufgefaflt, dafd sie im wesentlichen die neue Erfahrung des Wortes zu neutrali-
sieren habe, das Paulus in den Mittelpunkt der messianischen Verkiindigung gestellt und pistis —
Glauben — genannt hatte (neutralizzare la nuova esperienza della parola che Paolo, ponendola al centro
dell’'annuncio messianico, aveva chiamato pistis, fede)«, PR 87/102. Vgl. auch SdS 74: »Mafdt man sich
an, ein Wahrsprechen als Aussage, einen Eid als denotative Aufterung und (wie es die Kirche seit
Beginn des 4. Jahrhunderts mittels der Konzilssymbole zu tun beginnt) ein Glaubensbekenntnis
als Dogma zu formulieren, dann spaltet sich die Erfahrung des Wortes auf, und es entstehen irre-
duzibel Meineid und Liige«.

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

Regulierung im Gesetz wird auf ihre Potenz zuriickgefithrt, um das, was jenseits jeder
konkreten Denotation potenziell im Wort enthalten ist, gebrauchen zu konnen.”

Auf diese Weise kann Agamben die Uberlegungen zur Erfahrung des Wortes mit sei-
nem Begriff der Potenz verbinden und den Aspekt der Potenz-nicht-zu — oder, mit Paulus,
der Potenz, die sich »in der Schwiche vollendet« (Zdb 111 mit Zitat aus 2Kor 12,9) — ak-
zentuieren: Das »Wort des Glaubens« erscheint als die »Erfahrung einer reinen Potenz
des Sagens« (Zdb 152). Auch diese potenztheoretische Fassung der Erfahrung des Wor-
tes setzt die skizzierte Argumentation voraus, dass die Potenz im Akt nicht abgeschafft
wird, sondern in Form eines Rests bleibt. Damit indessen wird die messianische Ver-
kiindigung und wird die Erfahrung des Wortes zur je konkreten Sprachfihigkeit des
Subjekts verschoben: Erfahren wird mit dieser Zuspitzung nicht der Messias, sondern
die je eigene Potenz des Sagens, offenbart wird nicht eine Gottesbeziehung, sondern
Sprache — auch hier argumentiert Agamben messianisch konnotiert, aber strukturell
eher sprachphilosophisch als theologisch:

»Messianisch und schwach ist jene Potenz des Sagens, die [..] nicht nur alles Gesag-
te, sondern auch den Akt des Sagens selbst, die performative Kraft der Sprache selbst
(lo stesso potere performativo del linguaggio) Uberschreitet. Sie ist jener Rest einer Po-
tenz, der sich im Akt nicht erschépft, sondern immer wieder bewahrt wird und in ihm
zurlickbleibt (non si esaurisce nell’atto, ma si conserva ogni volta e permane in esso)« (Zdb
152/127).

7 Edmund Arens hat Agambens Austin-Rezeption kritisiert und gegen die These, das performativum
fidei stelle die urspringliche messianische Erfahrung des Wortes dar, zwei Argumente eingewen-
det: Erstens sei das Performativum, »sprechakttheoretisch gesehen, keine subjektive Erfahrung,
sondern ein intersubjektiver Vollzug«; zweitens diirfe es nicht gegen das dictum gestellt werden,
»denn es bezieht sich auf einen propositionalen Gehalt, den es lokutiondr, illokutiondr und ge-
gebenenfalls perlokutionar sprachlich artikuliert und zugleich sprechhandelnd vollzieht«, Arens,
Die Zeit, die kommt, 230. Allerdings diirfte sich Agambens Argumentation komplizierter darstel-
len als diese Kritik insinuiert: Agamben stellt nicht ein subjektiv erlebtes Performativum gegen
den Gehalt des dictum, sondern entwickelt in einem Zwischenschritt das Performative als einen
Modus des sprachlichen Handelns, der die Referenz von Sprache auf Welt durch die instantane
Sistierung des dictum erst begriindet, der also — wie in Agambens Beispiel der Ausnahmezustand
die Geltung des Gesetzes begriindet — die Sprache selbst betrifft: Das Performative bezeuge »eine
Phase der menschlichen Kultur [...], in der die Sprache nicht auf der Grundlage einer konstativen
oder veritativen Beziehung — wie wir es zu denken gewohnt sind —, sondern durch ein besonderes
Verfahren auf die Dinge referiert, in dem das Wort als die grundlegende Tatsache auf sich selbst
schwort«, Zdb149. Diese Beziehung des Wortes auf Welt werde »Ausgangspunkt realer Bindungen
und Effekte«, ebd., 148. Das Performative im Sinne Austins ist auch bei Agamben keine Erfahrung;
allerdings kann Agamben vor dem theoretischen Hintergrund seiner Austin-Rezeption verschie-
dene Erfahrungen des Wortes, im Sinne der Referenz auf Welt, unterscheiden: Das paulinische
Wort des Glaubens (Rém 10,8ff) sei dabei eine solche Erfahrung, die, anders als Eid oder Bufle,
eine bestimmte Denotation nicht festlege und rechtliche Folgen aus ihr ableite, sondern sie je
Uberschreite und offenhalte. Daher fiihrt die Argumentation zur Denkfigur einer Potenz des Sa-
gens, vgl. Zdb 151. Dass Agambens Uberlegungen zur Erfahrung des Wortes allerdings nicht nur
als Paulus-Interpretation zu lesen sind, sondern frithere Uberlegungen zum Wort als Wort oder
zur Medialitdt der Sprache messianisch aktualisieren, ist in dieser Untersuchung bereits mehr-
fach als These vertreten worden. Dass sie schon deshalb eine spezielle Auslegung des paulinischen
Claubens-Begriffs vornehmen, wire bei der theologischen Rezeption so oder so zu beachten.

14.02.2026, 16:57:22.

323


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Das Messianische

Ahnlich wie Agamben das désceuvrement als eine »Potenz, die sich nicht [...] in einem tran-
situs de potentia in actum erschopft (che non si esaurisce)« (HS 73/71), bestimmt, so erschépft
(si esaurisce) sich auch die messianische und schwache Potenz des Sagens nicht im Akt,
sondern bleibt als Rest. Dieser Rest wird zum Funktor der Deaktivierung: Er macht,
analog zur messianischen klesis, »das Wort des Gesetzes unwirksam (rendendo inoperosa
la parola della legge), indem er Rechts- und Wirklichkeitszustinde fallenldfit (decreando
e deponendo)« (Zdb 152/127). Wie ersichtlich beinhaltet diese Formulierung im italieni-
schen Original einen Verweis auf die oben behandelte Dekreation, die Entschopfung, der
in der deutschen Ubersetzung fehlt: Die »Rechts- und Wirklichkeitszustinde« werden
nicht nur fallengelassen (deponendo), sondern explizit auch ent-schépft (decreando): Auch
hier zeigt sich die Kontinuitit in Agambens Begriffsverwendung.

Ansatz der Deaktivierung oder Entschopfung ist die Potenz als Rest — auch hier
wird keine messianische Figur beschrieben oder ein messianisches Ereignis vorausge-
setzt. Die entsprechende Erfahrung der Potenz ist offenbar in jedem Sprechakt mog-
lich, auch wenn Agamben sie im Romerbriefkommentar mit paulinischem Bezug ent-
wickelt. Aber dieser Rest kann, greift man auf die oben skizzierten Uberlegungen zu-
riick, nicht prizise bestimmt werden — wie auch eine philosophische Archiologie kein
»Sich-Ausdenken moglicher Alternativen zum gegebenen Zustand« (SR 131, vgl. Kapitel
I11.3.d) praktiziert: Stattdessen ist die Potenz explizit »Zeuge (testimonia) dessen, was
im Gebrauch fir immer unausgesprochen und unbedeutend (inespresso e insignificante)
nahe beim Wort bleibt« (Zdb 152/127). Damit kann nochmals auf die oben vorgeschlage-
ne Interpretation von Agambens Uberlegungen zum Unvergesslichen zuriickverwiesen
werden: Das Unvergessliche, das nicht erinnert werden, aber trotzdem »fiir uns noch
irgendwie moglich« (Zdb 52) bleiben solle, ist ebenfalls etwas, was immer unausgesprochen
dennoch bleibt. Dieser Rest wirkt auf die je gegenwirtig konstruierte feste Identitit, auf
die Denotation des je gesprochenen Wortes und ermdglicht einen anderen Gebrauch.

IV.2 Die Begriffsbestimmung des Messianischen, zweiter Rekurs

Mit diesen Uberlegungen ist der Bogen zuriick zur Begriffsbestimmung des Messiani-
schen geschlagen, die die Anordnung des theoretischen Materials in der vorliegenden
Untersuchung orientiert hat:

»Mit dem Messianischen ist —jenseits des Vor-Rechts — eine Erfahrung des Wortes an-
gezeigt, das sich — ohne denotativ an die Dinge gebunden zu sein und ohne selbst als
ein Ding zu gelten; ohne in seiner Offenheit unbestimmt aufgehoben zu sein und oh-
ne sich im Dogma zu schliefRen —als reine und allgemeine Potenz des Sagens vorstellt
und das fahig ist, einen freien und unentgeltlichen Gebrauch der Zeit und der Welt zu
gewdhren« (Il messianico [...] fa segno —al di la del prediritto — verso un'esperienza della pa-
vola che —senza legarsi denotativamente alle cose né valere essa stessa come una cosa, senza
restare indefinitamente sospesa nella sua apertura né chiudersi nel dogma —si presenta come
una pura e comune potenza di dire, capace di un uso libero e gratuito del tempo e del mondo)
(Zdb151/126).

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

Das Messianische zeigt im skizzierten und sprachphilosophisch zugespitzten Sinn eine
bestimmte Erfahrung des Wortes an. Es operiert jenseits des Vor-Rechts, insofern nicht die
Utopie einer Riickkehr in einen unterstellten prahistorischen Zustand der Einheit von
Recht und Religion angedacht wird, sondern eine Denkfigur, die ex post eine Relation
zur faktischen Spaltung erlaubt und, wie zitiert, zugleich die Unméglichkeit der Koin-
zidenz exponiert. Dabei steht die Erfahrung des Wortes in einem Zwischenraum, den
Agamben durch einander zugeordnete Verneinungen ausleuchtet: Das messianisch er-
fahrene Wort ist nicht denotativ an die Dinge gebunden; es wird nicht der Gehalt eines Be-
griffs oder eine konkrete Referenz auf die Welt behandelt, sondern das Wort als solches,
das demzufolge weder ein neues Gesetz noch ein neues Dogma prisentieren kénnte. In
dieser Hinsicht kann es auch nicht als ein Ding gelten, also etwa im Sinne des Schwurs
neue Verhiltnisse installieren oder eine faktisch oder juristisch klar umrissene Beru-
fung beinhalten. So wird das Wort weder im Dogma geschlossen und auf eine bestimmte
Referenz festgelegt noch ist es, als Glossolalie oder im Aufschub der Bedeutung, in seiner
Offenheit unbestimmt aufgehoben und vollkommen jenseits jeder Bedeutung.

Vielmehr offenbart sich das Wort in der messianischen Erfahrung als Wort, als die
Sprache selbst, in ihrer Medialitit und als eine reine und allgemeine Potenz des Sagens, die
einen freien und unentgeltlichen, nimlich nicht durch bestimmte Traditionen oder Sakra-
lisierungen kodifizierten Gebrauch der Welt ermoglicht. Auch die Zeit kann messianisch
frei gebraucht werden — denn in der messianischen Zeit verliert sich das Subjekt nicht
in der kontinuierlichen chronologischen Folge unverfiigbarer Zeitpunkte, sondern kann
die Zeit, wie gezeigt und auch sprachphilosophisch argumentiert, ergreifen. So 6ffnet
sich messianisch eine Zeit der Potenz, eine Zeit, die eine Deaktivierung und Entschop-
fung rechtlich regulierter oder traditionell fixierter Normen, Verhaltensweisen, Defini-
tionen, Bedeutungen — oder, allgemeiner, der je die Erkenntnis orientierenden Primis-
sen erlaubt.

Wie angedeutet behandelt Agamben die Performativitit der Sprache auch in seiner
2008 als Band I1.3 des Homo-sacer-Projekts publizierten Archiologie des Eides, spricht dort
ebenfalls von der Erfahrung des Wortes und nimmt damit die Spur aus Die Zeit, die bleibt
auf. Die Bindung oder Schliefung der Denotation im Sinne des performativum sacramenti
— das, mit dem Haupttitel der Studie, Sakrament der Sprache — wird in diesem Fall jedoch
nicht messianisch kritisiert, sondern von der Philosophie bearbeitet:®

8 Auf diesen Umstand weist Adam Kotsko zu Recht verschiedentlich hin. Uber die Schlusswendung
von Das Sakrament der Sprache schreibt er: sAgamben breaks from his normal pattern of evoking
the messianicand instead points towards philosophy«, Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 225.
Hier stehen die genaue Beziehung von Philosophie und Messianischem und damit nochmals der
Status der Theologie zur Debatte. Kotsko fasst die Relation sehr eng: Philosophie habe fiir Agam-
bensatits mostauthentic[..] amessianicvocation«, ebd., 227; in Kotskos gemeinsam mit Colby Di-
ckinson verfassten Texten unterbreiten beide die These, Philosophie und Messianisches schienen
bei Agamben synonym, vgl. ebd., 250, oder sogar identisch zu sein: »[Flor Agamben, philosophy
and messianism are ultimately the same thing«, ebd., 16. Demgegeniiber vertritt die vorliegende
Untersuchung die These, dass der Messias-Diskurs bei Agamben als Paradigma fungiert, mit dem
er Denkfiguren entwickelt, die er auch philosophisch entwickeln kann. Philosophie und Messia-
nisches sind nicht einfach identisch und nicht schlichtweg austauschbar, sondern bieten je nach
Kontext und zumal: je nach konkret gegebenem Traditionsbezug die Moglichkeit, einen Re-kurs
auf den einen oder den anderen Dis-kurs vorzunehmen. Es scheint eher um die Ubergingigkeit

14.02.2026, 16:57:22.

325


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Das Messianische

»In den Anfingen der okzidentalen Kultur, in einem kleinen Territorium an den ori-
entalischen Grenzen Europas, war eine Erfahrung des Wortes aufgetaucht, die nach-
driicklich, ohne zu schwéren oder zu verfluchen, ihrsJa< zur Sprache, zum Menschen
als sprechendem und politischem Tier gesprochen hatte, weil sie das Risiko der Wahr-
heit und der Liige auf sich genommen hatte. Die Philosophie beginntin dem Moment,
in dem der Sprechende, gegen die religio der Formel, den Primat der Namen entschie-
den in Frage stellt [...]. In diesem Sinne steht die Philsophie [sic] dem Eid grundlegend
kritisch gegeniiber, soll heifen: Sie stellt das sakramentale Band, das den Menschen an
die Sprache bindet, in Frage, ohne deshalb einfach draufloszureden oder in die Leere
der Sprache zu fallen« (SdS 90).

Der Zwischenraum zwischen unbestimmter Offenheit und dogmatischer SchlieRung,
der in der Begriffsbestimmung des Messianischen beschrieben wird, wird auch hier
angedeutet: Die Philosophie unterzieht zwar das sakramentale Band der Bindung des
Menschen an die Sprache einer Kritik, fillt jedoch umgekehrt nicht in die Leere einer
volligen Offenheit. Eine kritische oder sogar befreiende Funktion kommt ihr insofern
zu, als sie »einen Weg des Widerstands und der Wende weisen kann« (SdS 90): Philoso-
phie steht in dieser Hinsicht, so Adam Kotsko zu Recht, fiir einen Gebrauch der Spra-
che jenseits des Paradigmas des Eides.® Dabei geht die vorliegende Untersuchung da-
von aus, dass die Relation von messianischem Register und Moglichkeitsbedingung von
Philosophie, die die strukturell dhnlichen Formulierungen in Die Zeit, die bleibt und Das
Sakrament der Sprache nahelegen, nicht als eine Bindung der Philosophie an das Messia-
nische oder sogar als Identitit beider Diskurse auszulegen ist, sondern den jeweiligen
Traditionsbezug Agambens markiert: Das Messianische ist Paradigma, ist Bild im skiz-
zierten Sinne, mithin auch: eine Pathosformel, mit dem und mit der in verschiedenen
Traditionen Befreiung und Erlosung in Relation zur jeweiligen Gegenwart reflektiert
worden sind. Agambens Archiologien untersuchen die Denkfigur, um in der Gegen-
wart seiner eigenen Texte Befreiung zu reflektieren. Dass diese Reflexion in Agambens
Texten auch anders, namlich nicht explizit messianisch instrumentiert werden kann,
ist dann doppelt begriindbar: Erstens arbeitet Agamben mit Paradigmen, die spezifi-
sche paradigmatische Zusammenhinge bilden und im Modus der Analogie zugeordnet
werden konnen. Zweitens, und grundlegender, haben Philosophie und Messianisches
in Agambens Interpretation mit Sprache zu tun, sind sprachlich verfasst:*® So kénnen

zwischen Paradigmen zu gehen als um eine Synonymitit oder die These, Philosophie habe ei-
ne authentisch messianische Berufung. Dass Agamben, wie Kotsko zu Recht anmerkt, gegen Ende
von Das Sakrament der Sprache nicht explizit messianisch argumentiert, kann zudem mit der weiter
oben bereits vertretenen These begriindet werden, dass er das messianische Register in spateren
Texten zuriickhaltender und mit deutlicher paulinischer Referenz in Anspruch zu nehmen scheint:
Moglicherweise hat also die Tatsache, dass Agamben eine dhnliche Denkfigur nicht auf das Mes-
sianische, sondern auf die Philosophie hin auslegt, einerseits mit dem Diskurs zu tun, den erin Das
Sakrament der Sprache fiihrt, andererseits damit, dass er—geméafd der auch in dieser Untersuchung
zum Teil referierten Kritik — sein eigenes Projekt weniger explizit messianisch konnotiert.

9 Vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 225.

10 Vgl. die Formulierung bei Clemens, Justin: Art. Language, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The
Agamben Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 116-119, hier 118, dass Agamben sich me-
thodisch zumal auf Sprachereignisse wie Poesie, Sprachphilosophie oder Zeugnis beziehe; in der

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

beide Diskurse Laboratorium sein, eine Erfahrung des Wortes zu studieren — kénnen
also als Paradigmen fungieren.

Wenn nicht nur das Messianische, sondern auch Philosophie mit einer Erfahrung
des Wortes zu tun hat, stellt sich nochmals die Frage nach der Performativitit von Agam-
bens Texten: Die vorliegende Untersuchung vertritt die These, dass ihre spezifische Per-
formativitit darin besteht, dass sie die beschriebene Spannung zum je Faktischen, zum
Dogma, zum Gesetz, zum itberkommenen Modus oder zur kodifizierten Praxis des Ge-
brauchs, aber auch zum Zeitverstindnis der Chronologie herstellen — und in dieser
Hinsicht an der Offnung, der Unabschliefbarkeit des Abgeschlossenen, der Widerru-
fung der Berufung arbeiten. Diese Spannung machen sie einerseits — mit der Doppe-
lung, die Agamben fiir die paulinische Botschaft beschreibt (vgl. Zdb 11) — verstindlich,
aber sie ermoglichen andererseits auch unterschiedlich deutlich akzentuiert ihre Er-
fahrung. Dies gilt in mehrfacher Hinsicht und fiir die zu Beginn dieser Untersuchung
unterschiedenen Referenzriume: Erstens fiir Agambens Zugriff auf Quellen, der diese
einem anderen Gebrauch unterzieht; zumal fir die theologischen Texte und Begriffe,
die anders gebraucht und formal wie material profaniert werden:! Agamben unter-
sucht, fiir das Messianische formuliert, nicht nur messianische Traditionen, er liest
auch paradigmatisch messianisch.’* Dies bezieht sich zweitens darauf, dass seine ei-
genen Texte keine Gesetze, Dogmen oder Handlungsanweisungen beinhalten kénnen:
Wenn die einzige ethische Erfahrung die der Potenz ist, so kann diese auch von Agam-
bens Texten nicht ausgeschopft, nicht festgelegt, nicht festgeschrieben werden - sie
konnen allerdings daran arbeiten, durch die in ihnen angelegte performative Dimen-
sion und auf verschiedene Weisen eine solche Erfahrung, sei es als Erfahrung der Zeit,
des Wortes, der Potenz der Reprisentation, zu ermdglichen. Vielleicht konnen Agambens
Uberlegungen zu den beiden Biinden im Rémerbriefkommentar auch selbstreferenziell
gelesen werden — dann wire das, worum es geht, nicht »so etwas wie ein geschriebe-
ner Text«, wire »nicht Schrift, sondern Lebensform« (Zdb 137). Dies fithrt zu einem drit-
ten Aspekt: Wie skizziert ist nicht angedacht, dass das Gesetz oder die Schrift Leben
wird, sondern dass sich, symmetrisch, Leben intelligibel als Schrift darbietet. So 6ft-
nen sich die Texte selbst durch die Performativitit auf diese Lebensform, so 6ffnet sich
die Schrift, die Agambens Texte selbst darstellen, auf den Raum, in dem gelebt wird —
und in dem sie Objekt einer entschépfenden Rezeption werden kénnen. Adam Kotsko
schreibt zu Recht, dass Spiel und Studium, Praxis und Theorie, Strategien darstellen,
kleine Verriickungen vorzunehmen — Verriickungen, die, auch wenn sie ihr Objekt in-

takt lassen, alles dndern. Genau dazu ermutige Agamben seine Leser:innen."™

Perspektive dieser Untersuchung ware dieser liberzeugenden Einschdtzung auch das Messiani-
sche anzufligen.

11 Aufdie Profanierung theologischer Begriffe und Konzepte bei Agamben weist auch Dickinson bei
Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 88, sowie Dickinson, Theology, 8, hin. Auf die luzide For-
mulierung des Untertitels des Bandes von Dickinson und Kotsko, Finding a New Use for Theology, ist
bereits hingewiesen worden.

12 Vgl. nochmals die These von Murray, Archaeology, 25, ilber das Messianische als Methode von
Agambens Projekt sowie z.B. Clemens, Language, 118, der archdologische, genealogische und mes-
sianische Aspekte von Agambens Lektiiren markiert.

13 Vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 244.

14.02.2026, 16:57:22.

327


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Das Messianische
IV.3 Resonanzraume messianischer Theologie

Wie konnen solche kleinen Verriickungen aus theologischer Perspektive vorgenommen
werden? Kénnen sie Riume 6ffnen, in denen eine messianisch instrumentierte Theo-
logie resoniert? Mit den Uberlegungen zur messianischen Erfahrung des Wortes hat
das vierte Kapitel dieser Untersuchung einen Aspekt fokussiert, der den vorangegan-
genen Kapiteln subkutan zugrunde lag: Die Sprache als solche, das Wort als solches, die
Potenz des Sagens im Ausgriff iiber jede konkrete Denotation. Kénnte also, nachdem
die ersten drei Kapitel das Messianische eher material untersucht haben, die messia-
nische Sprach-Erfahrung theologisch formal einschligig sein? Damit wendet sich der in
dieser Untersuchung gefiihrte Diskurs auf sich selbst und seine eigene Moglichkeits-
bedingung.

Die bisherigen Kapitel haben das Messianische vor allem als Denkfigur untersucht:
Agamben tibernimmt den Begriff, so wurde argumentiert, aus je nach Kontext ver-
schieden akzentuierten Traditionen und beschreibt mit ihm eine Relation zum je Fakti-
schen, Abgeschlossenen, auch zu einem bestimmten Zeitverstindnis, das messianisch
gegengelesen wird. Der Begriff der Denkfigur bezeichnete dabei, zumal im Hinblick
auf den in dieser Untersuchung akzentuierten performativen Aspekt von Agambens
Texten, das dynamische Element einer Operation des Denkens: Einen Bezug auf Tra-
dition, auf Aktualisiertes, auf Festgeschriebenes auch in der Verwendung des Begriffs,
die einem anderen Gebrauch gedftnet wird und so — wie vor allem fiir Der Mensch ohne
Inhalt argumentiert — eine Uberlieferung erméglicht, die wiederum am kairologisch-
messianischen Zeitverstindnis Mafd nehmen kann: Messianische Zeit erschien dabei
auch als spezifische Form, sich auf Vergangenheit zu beziehen, Tradition zu iiberliefern.
Entsprechend wurde einerseits verfolgt, wie Agamben materialiter messianisch liest, in-
dem er etwa die paulinische Tradition fokussiert; andererseits wurde die Performanz
seiner Texte formaliter an die Strategien vermittelt, die er als messianische entwickelt.
So wurde die Denkfigur des Messianischen an eine Erfahrung gebunden, auf die die
performative Dimension der Texte zielen diirfte.

Zugleich wurde mit der Qualifizierung als Denkfigur in doppelter Hinsicht eine
Offnung des Begriffs des Messianischen angedeutet: Einerseits wurde markiert, wie
Agamben messianisch entwickelte Formulierungen auch in anderen Zusammenhin-
gen ohne messianische Konnotation verwendet: Das operative Moment schien insofern
ibertragbar, die Denkfigur potenziell im Modus der Analogie transferierbar. Anderer-
seits wurden auch innerhalb des messianischen Diskurses verschiedene, miteinander
verbundene Akzente diskutiert, die das messianische Verhaltnis zur Zeit (Kapitel I), den
Bezug des Messianischen auf Agambens Potenz-Begrift sowie die Zuordnung zum Profa-
nen (Kapitel II), und den als Deaktivierung und Untdtigkeit gefassten messianischen Be-
zug zum Gesetz oder, allgemeiner, zur auch theologischen Tradition betrafen (Kapitel
I11). Insofern wurde das Messianische in dieser Untersuchung mit Agambens Begriff
als Paradigma qualifiziert und mit seinen Uberlegungen zum Bild verbunden. Dabei
wurde die These vertreten, dass sein Begriffsgebrauch das tiberlieferte Bild im Modus
seines Gebrauchs 6ffnet, in ihm kristallisierte energetische Ladungen entbindet und
mit ihm Befreiung — je nach Kontext von einem bestimmten Zeitverstindnis, von ei-
ner absolut gesetzten Tradition, von der Dominanz des Rechts - artikuliert. So wurde

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

das Messianische zugleich als Pathosformel beschreibbar, die, tiber historische Distan-
zen hinweg, als Figur, ein Nachleben fithrt — und zwar gerade deshalb, weil es sich um
einen Begriff handelt, mit dem je relativ auf eine als bedriickend empfundene Situati-
on und die Modalititen einer der Situation korrespondierenden Befreiung reflektiert
werden kann. Die Vorstellung einer Tafel von Pathosformeln kann fiir Agambens Texte
in verschiedener Hinsicht vorgeschlagen werden: Einerseits fir die Tatsache, dass der
messianische Diskurs innerhalb von Agambens Werk als solcher als Darstellung auf ei-
ner Pathosformelntafel beschrieben werden kann: Als ein Paradigma einer Denkfigur,
die zugleich auch anders entwickelt werden konnte. Andererseits scheint es auch mog-
lich, die verschiedenen von Agamben untersuchten Aspekte des Messiasdiskurses als
einer Pathosformelntafel des Messianischen zugehdorig zu lesen: In dieser Hinsicht hat
die vorliegende Untersuchung versucht, eine solche Pathosformelntafel des Gebrauchs
der Begriffe Messias, messianisch und das Messianische in den Texten Agambens zusam-
menzustellen.

Wahrend im ersten Kapitel der Untersuchung der messianische Zeitdiskurs vor al-
lem als Paradigma der historischen Zeit behandelt wurde, wurde im zweiten Kapitel
mit den miteinander verbundenen Uberlegungen zur Profanitit, zur Unrettbarkeit oder
zum Ohne-Gott-Sein der Welt (vgl. Zdb 54) die Frage einer theologischen Rezipierbar-
keit schirfer. SchlieRlich wurde im dritten Kapitel die These vertreten, dass Agambens
Untersuchung des paulinisch-messianischen Diskurses, im paradigmatischen Zusam-
menhang der politisch-philosophischen Analyse, eine Kritik der theologischen Traditi-
on vortrigt. In dem bereits zitierten Interview aus dem Jahr 1999 — gefiihrt, wie Agam-
ben selbst vermerkt, zu der Zeit, zu der er iiber die paulinischen Briefe arbeitet (vgl.
BM 6) — markiert er die Verbindung von Messianischem und Profanem mit der Formu-
lierung: »In jedem Fall glaube ich, dass das Messianische immer profan ist und niemals
religios (toujours profane, jamais religieux). Es ist sogar die duflerste Krise des Religiosen
(la crise ultime du religieux), die Verwandlung des Religidsen ins Profane« (BM 8, Uber-
setzung: HR).

Wie aber wire diese Profanitit theologisch zu rezipieren? Kann die Vorstellung der
absoluten Immanenz und irreparablen Profanitit der Welt theologisch-traditionell auf-
genommen werden und — krisenhaft, traditionstransformierend — rezipiert werden? In
mehreren Texten haben Colby Dickinson und Adam Kotsko im Anschluss an genaue und
sorgfiltige Agamben-Lektiiren in je leicht variierter Weise Agambens Theologie oder ei-
ne Theologie mit Agamben beschrieben. So hat Dickinson, wie bereits zitiert, mit Ver-
weis auf Agambens Spinoza- und Deleuze-Rezeption die Moglichkeit angedeutet, seine
Texte theologisch pantheistisch oder panentheistisch zu lesen, ohne Agamben indessen
unmittelbar als Pan- oder Panentheisten bezeichnen zu wollen.’* Im Bezug unter an-

14 Vgl.z.B. Dickinson, Theology, 168-175; vgl. auch die leicht variierten Uberlegungen in dem gemein-
sam mit Adam Kotsko verfassten Band: Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, z.B. 87f, 132 oder
auch 106, wo Dickinson die Uberlegung, dass Agambens Position moglicherweise als eine Form
von Pantheismus oder Panentheismus qualifiziert werden kénne, mit Zitat von KG 83 weiterfiihrt:
»Yet everything in Agamben’s thought seems only to draw towards this conclusion: >The world —
insofar as it is absolutely, irreparably profane —is God«.

14.02.2026, 16:57:22.

329


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330 Das Messianische

derem auf die These, die »Welt — als absolut und unabinderlich profane - ist Gott« (KG
83), schreibt Dickinson:

»It is a profanation of our world, he might suggest, that reveals a deeper layer of the
purely immanent, and possibly pantheistic or panentheistic belief at variance with
much of Western theology, though there are signs today, especially from feminist and
interreligious perspectives, that such a form of immanentism is the sole manner in

which theology can retain its continued pertinence«'.

Zu Recht akzentuiert Dickinson Agambens Betonung der irreparablen Profanitit und
der Immanenz der Welt ohne méglichen Rekurs auf eine transzendente Gottheit; an-
zufragen wire zunichst, ob eine solche Form des Immanentismus tatsichlich die einzige
Weise darstellen muss, in der Theologie ihre Bedeutung behalten kénnte. Wichtiger aber
ist in der Perspektive dieser Untersuchung die formale Frage, ob Agambens Gebrauch
theologischer Begriffe tatsichlich theologisch zu rezipieren, also iiberhaupt auf einen
Pantheismus oder Panentheismus hin auszulegen wire: In dieser Hinsicht wurde oben
fiir Die kommende Gemeinschaft argumentiert, dass die entsprechenden Passagen auch
als Wittgenstein-Kommentar gelesen werden konnen, dass also nicht unbedingt ein
Diskurs tiber Gott, sondern tiber das Wort »Gott«, die Moglichkeitsbedingungen seiner
Verwendung oder den Gehalt, auf den es verweist, gefithrt wird.*® Dass die Welt als pro-
fane Gott sei, ist dann nicht als pantheistische Aussage tiber Gott auszulegen, sondern
schligt eine alternative Verwendung eines Begriffes vor.'” Dies gilt auch fiir einen ande-
ren Aspekt: Dickinson beschreibt iiberzeugend, dass Agambens Rekurse auf Paulus die
theologische Tradition von innen zu kritisieren suchen; zugleich versichert er die Mdg-
lichkeit einer theologischen Rezeption durch einen Verweis auf Jesus und formuliert: »It
is a >deconstruction« of theology, to be sure, but one that may in fact, if Agamben’s rea-
ding of Saint Paul is in any sense accurate, resonate deeply with the claims once made
by Jesus Messiah«!®.

Die vorliegende Untersuchung hat demgegeniiber zu zeigen versucht, dass Agam-
bens Paulus-Lektiire nicht nur als Paulus-Lektiire, sondern mindestens auch als
Benjamin-Kommentar zu lesen ist, und dass sie zudem auf Denkfiguren wie die
Unrettbarkeit rekurriert, die schwerlich paulinisch oder jesuanisch zu entwickeln sind.

15 Dickinson, Theology, 163f; vgl. auch Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 32.

16  Vgl. die These in Die Idee der Sprache: »Was die vergangenen Generationen als Gott, Sein, Geist,
Unbewusstes gedacht haben, sehen wir zum ersten Mal klar als das, was sie sind: Namen fiir die
Sprache«, MdD 36; vgl. auch die Rede von Cott als »Name fiir die Priexistenz der Sprache, ebd.,
31f. Der Gehalt des Begriffs Gott wird damit umdefiniert: Er bezeichnet so, anders als traditionell
angenommen, die Sprache als solche.

17 Ineinem anderen Aufsatz scheint Dickinson eine dhnliche Position zu vertreten, wenn er schreibt,
dass Agambens Projekt »ultimately says little — if anything — about any nature of the divine it-
self (and hence why | shy away from ultimately labeling Agamben as a pantheist, in that he is not
really concerned with locating the divine within any of this)«, Dickinson/Kotsko, Coming Philoso-
phy, 132. Dem korrespondiert, dass Dickinson in diesem Text davon spricht, dass die von Agamben
beschriebene Immanenz eine Transzendenz nicht ausschliefie, obwohl diese aufierhalb der Reich-
weite menschlichen Wissens angesiedelt wire.

18  Dickinson, Theology, 164.

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

Dann aber wird fraglich, ob Agambens Paulus-Lektiire die eigentlichen Intentionen
Jesu tatsichlich schliissig wiedergibt, wie Dickinson hier insinuiert. Eine schépfungs-
theologisch, eschatologisch, oder auch, wie Dickinson andeutet™, kenotisch begriindete
pantheistische oder panentheistische Lesart der christlichen Theologie scheint még-
lich; ob allerdings Agambens Pauluslektiire eine solche forciert, wire deshalb genauer
zu begrinden, weil diese Lektiire, wie hier zu argumentieren versucht wurde, nicht
nur theologisch funktioniert.

Dickinson qualifiziert Agambens Projekt insofern als »theology of immanence«*®
und spricht von »Agamben’s profaned theology (his >atheologys, even)«*!. In einem ge-
meinsam mit Adam Kotsko verfassten Text dagegen schreiben beide — offenbar nuan-
ciert anders, aber in der Perspektive dieser Untersuchung zu Recht —, dass Agamben
selbst keine Theologie als solche artikuliere; sie beschreiben aber, wie sich diese Theo-
logie darstellen konnte. Als eine Theologie nimlich, »wherein God is silent, behind a
wall of >absolute immanence« that at once undoes centuries of theological speculation
and yet might better preserve the nature of whatever >mystery« such a divinity might
actually be«*>. Die Betonung der absoluten Immanenz diirfte, nochmals, eine schliissige
Agamben-Lektiire darstellen; fraglich wire dann, wie theologisch von einem Gott hinter
der beschriebenen Wand der Immanenz gesprochen, wie also etwa Offenbarung theolo-
gisch bestimmt werden kénnte. Die vorliegende Untersuchung schligt, etwas anders
- und dezidiert gegen die Tendenz der oben vorgestellten Agamben-Interpretation®® —,
vor, auf die Rede von Transzendenz nicht zu verzichten, und zwar aus christologischen
wie trinititstheologischen Griinden.>** Aus theologischer Perspektive wire demgemifd
- um die Zuordnung von Transzendenz und Immanenz an Agambens Bonhoeffer-
Bezug zu spiegeln — das Leben in einer »Welt ohne Gott« (Zdb 54) zugleich als Leben

19 Vgl. die Rede von einer»regression of God (or of the soul, or of the transcendent) into the material
world, a permanent ongoing kenosis [..] that is perhaps closest to some forms of pantheistic or
panentheistic belief«, Dickinson, Theology, 168.

20 Dickinson, Theology, 174; vgl. dhnlich Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 32, mit der zusitzli-
chen These, dass die Interpretation der messianischen Zeit bei Agamben auf eine spinozistisch-
deleuzianische Konzeption absoluter Immanenz iibertragen werde. Der Akzent auf der Immanenz
scheint den weiter oben zitierten Uberlegungen zum Ohne-Gott-Sein der Welt zu entsprechen; an-
zufragen ist indessen, ob Agambens Auslegungen der messianischen Zeit, zumal vor dem Hinter-
grund der paradigmatischen Beziehung von messianischer und historischer Zeit, auch als Theologie
zu lesen sind; vgl. auch ebd., 101, 132.

21 Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 179; vgl. ebd., 100.

22 Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 252.

23 Damit entspricht die Untersuchung einer Formulierung von Dickinson, der schreibt, dass Agam-
bens Werk fiir Theologen faszinierend sei, aber zu bedenken gibt, dass »theologians [..] might
also choose to maintain a certain distance from his [d.i. Agamben, HR] general conclusions«, Dick-
inson/Kotsko, Coming Philosophy, 132, Hervorhebung: HR. Diese Distanz hat die vorliegende Un-
tersuchung in verschiedenen Hinsichten zu vermessen versucht.

24  Vgl. die mit Chalcedon entwickelte »christologische Grammatik geschichtstheologischer Aussa-
gen« bei Hoff, Gregor Maria: Die Inversion der Geschichte. Geschichtstheologie heute?, in: ders.: Stich-
proben: Theologische Inversionen. Salzburger Aufsitze, Innsbruck-Wien: Tyrolia 2010, 11-24, hier
20. Dementsprechend ist die »Beziehung von Transzendenz und Immanenz [..] Aspekt der Wirk-
lichkeit Gottes selbst und als solche nicht auflosbar«, ebd.

14.02.2026, 16:57:22.

331


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Das Messianische

»[v]or und mit Gott«*® zu bestimmen. Dann ist der »Gott, der uns in der Welt leben
liRt ohne die Arbeitshypothese Gott« zugleich »der Gott, vor dem wir dauernd stehen«?®,
dann ist die Immanenz der Welt — nochmals: in Absetzung von der oben vorgeschla-
genen Agamben-Deutung formuliert — nicht nur als Welt ohne Gott zu bestimmen,
sondern als »Miindigkeit der Welt«, die gerade so »den Blick frei macht fiir den Gott
der Bibel, der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht und Raum gewinnt«*’. Wenn
die in dieser Untersuchung konturierte Interpretation des Messianischen als Denkfi-
gur einer deaktivierenden Relation schliissig ist, so miisste eine messianisch bestimmte
Theo-Logie die Spannungen, in die eine solche Relation sie selbst versetzt, im Gebrauch
ihrer Sprache, ihrer Begriffe austragen — also in ihrer Verwendung von Zeichen die Ver-
riickungen bestimmen, durch die Gott »Raum gewinnt«. Kénnen sich so Resonanzriu-
me messianischer Theologie 6ffnen und konnen sie in einer messianischen Erfahrung
des Wortes lokalisiert werden? Dies fithrt zu den Uberlegungen in den ersten beiden
Abschnitten dieses Kapitels zuriick.

Dabei ist zunichst eine Einschrinkung zu bedenken: Edmund Arens urteilt, dass
Agambens im Zuge seiner Uberlegungen zur messianischen Erfahrung des Wortes un-
terbreitete These, es »gibt keinen Inhalt des Glaubens« (Non esiste un contenuto della fede)
(Zdb 152/126f) theologisch zuriickgewiesen werden miisse.2® In der Tat steht Agambens
Interpretation des Messianischen, wie mehrfach zitiert, dezidiert gegen die kirchliche
Tradition und gegen den »Versuch der Konzile, in den symbola einen Inhalt des Glau-
bens zu formulieren« (Zdb 152/127): Das Wort des Glaubens in Agambens Deutung kann
nicht dogmatisch fixiert werden, weil es sich um eine spezifische Erfahrung handelt;
eine Erfahrung, die, mit Blick auf die Uberlegungen zur infanzia formuliert, experi-
mentell je neu zu machen wire. In dieser Hinsicht ist das Messianische nicht als De-
notation, als Inhalt eines Dogmas prisentierbar. Die vorliegende Untersuchung hat zu
zeigen versucht, dass Agamben mit den Uberlegungen zur Erfahrung des Wortes ei-
gene in anderem Zusammenhang entwickelte Thesen anhand von Paulus aktualisiert;
es handelt sich dann um eine spezifische Erfahrung des Wortes, die, paradigmatisch
und analog verschoben, auch in der Sprachform der Poesie oder der Philosophie ge-
macht werden kann. Dass der Glaube keinen Inhalt habe, entspricht dabei strukturell
der Logik, der gemif der Messias das Gesetz nicht austauscht, also keine alternative
Denotation prisentiert, sondern sich in ein Verhiltnis zu ihm setzt, das Agamben, wie
nachgezeichnet, auf unterschiedliche Weise mit seinem Begriff der Potenz beschreibt.
Dem korrespondiert, dass die messianische Erfahrung des Wortes als performativum
fidei offenbar immer bereits in einer »grundlegend[en]« (Zdb 150) dialektischen Span-
nung zum performativum sacramenti steht, also als Glaube spannungsvoll auf den nomos
bezogen ist. Analog wird in Kirche und Reich die Relation der Krifte Messias und Gesetz
beschrieben, zwischen denen »eine Spannung, ein dialektisches Verhiltnis bestehen«
(KR 27) miisse. So ergibt sich eine Moglichkeit, die von Agamben beschriebene messia-
nische Erfahrung des Wortes theologisch auszulegen: Dann kann sie als spannungsvolle

25  Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 192.
26  Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 192.
27  Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 193.
28  Vgl. Arens, Die Zeit, die kommt, 230.

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

Relation auf'theologische Sprache, auf theologische Begriffe bestimmt werden; als Rela-
tion auf — hier gegen Agambens Kritik an der theologischen Tradition formuliert — den
traditionell iiberlieferten Inhalt des Glaubens. Messianisch wire, theologisch so gele-
sen, nicht ein inhaltsloser Glaube, sondern eine Spannung zur Denotation der Zeichen
innerhalb des Glaubens. Anders gesagt: Messianischer Glaube ist, so interpretiert, nicht
als solcher inhaltslos — vielmehr kann das messianische Moment an ihm nicht als Inhalt
fixiert werden, weil es sich, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Interpreta-
tion, im Modus einer Relation prisentiert.?®

Dafiir gibt es einen Anhaltspunkt bei Agamben: Er spricht, wie oben zitiert, von
einem »Spannungserzeuger besonderer Art, der nicht das semantische Feld eines Be-
griffs zu einem anderen Begriff hin ausdehnt, sondern [...] in bezug auf sich selbst in
Spannung versetzt« (Zdb 35/29) — es handelt sich um das paulinische hos me. Wenn die-
se Formulierung, in Agambens Interpretation, als »Formel des messianischen Lebens«
(Zdb 34) das Leben der messianischen Gemeinschaft beschreibt, so miisste sie auch fiir
die spezifische Titigkeit auslegbar sein, die die Rede von Gott darstellt. Mit Agamben
miisste dann auch Theologie, insofern sie innerhalb der messianischen Gemeinschaft,
im messianischen Leben, performiert wird, in der beschriebenen Spannung zu sich
stehen. Ist also messianisch eine Theologie hos mé, eine Theologie als-ob-nicht moglich?

Offenbar wiirde Theologie, wie zitiert, die semantischen Felder ihrer Begriffe in eine
selbstreferenzielle Spannung versetzen miissen und auf diese Weise eine messianische
Relation herstellen.3° Zwei solcher Spannungsmomente, die theologische Begriffe auf
diese Weise signieren konnten, markiert der Begriff Messias selbst: Dies gilt zum einen
fiir die Tatsache, dass christliche Theologie den Begriff in einer bestimmten Interpreta-
tion in Anspruch nimmt und gebraucht, um das Jesusereignis zu beschreiben, aber dass
dieser Begriff zugleich jiidisch-theologisch anders interpretiert und gebraucht wird:
Christlich-theologische Rede vom Messias bleibt dabei daran verwiesen, dass »jidi-
sche Messiaserwartung«, wie das Dokument Das jiidische Volk und seine Heilige Schrift
in der christlichen Bibel der Pipstlichen Bibelkommission festhilt, »nicht gegenstands-
los®! ist. Jitddische Messiaserwartung kann, wie es in dem Dokument weiter heif3t, »fiir

29 In der Folge ist hier lediglich von einer messianischen Spannung theologischer Begriffe die Re-
de, die sich auf Agambens Uberlegungen zum paulinischen has mé bezieht; die Moglichkeit, mit
Agamben eine messianische Deaktivierung oder »Aufer-Kraft-Setzung« der Theologie vorzuneh-
men oder das Messianische, wie skizziert, als Krise, Grenzerfahrung oder Profanierung der religio-
sen Tradition zu entwickeln, wird hier nicht aufgenommen. Insofern greift der Vorschlag dieser
Untersuchung, Agambens messianischen Diskurs auf die Form theologischen Sprechens abzubil-
den, dezidiert nur einen Aspekt dieses Diskurses heraus.

30  Mit Agamben wiirde sie dies jeweils jetzt, in der Performanz des Sprechakts, vornehmen; vor dem
Hintergrund der weiter oben referierten Derrida- und Adorno-Kritik Agambens wire dann das
Differenzmoment zeichen- wie zeittheoretisch anders zu bestimmen als bei Adorno oder Derrida.
Das Als-ob-nicht hat im Ubrigen Dausner, Christologie, 362f, theologisch, nimlich konkret fiir die
Christologie und die Zuordnung von géttlicher und menschlicher Natur iiberzeugend als Erzeuger
einer»Spannung im Selben«, ebd., 362, entwickelt.

31 Papstliche Bibelkommission: Dasjiidische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel, heraus-
gegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls 152), Bonn 2001, Nr. 21. Vgl. dazu ausfiithrlich Henrix, Hans Hermann: Judentum und Chris-
tentum. Gemeinschaft wider Willen, Kevelaer: topos plus 22008, 134-156. Henrix spricht unter ande-

14.02.2026, 16:57:22.

333


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Das Messianische

uns Christen ein starker Ansporn sein, die eschatologische Dimension unseres Glau-
bens lebendig zu erhalten<®?. Damit wird, wie Hans Hermann Henrix kommentiert,
die christliche Rede von der Erfillung in Jesus Christus an noch Ausstindiges gebun-
den,?® wird Vollendung, wird die Wiederkunft des Messias erhofft. Theologie, die den
Begriff Messias nicht nur verwendet, sondern sich von ihm her bestimmt, bleibt unter
den eschatologischen Vorbehalt gestellt, den der Begriff selbst markiert, auf das Escha-
ton bezogen, in dem alles anders sein kénnte.>* Damit wird eine doppelte Relativitit
des Begrifts gedacht, wird aber auch Agambens historisch-zeitlicher Fokus auf die Jetzt-
zeit theologisch durch die eschatologische Betonung des noch Ausstehenden erginzt.
Wird damit eine semantische Spannung des theologischen Begriffs gegen die Ten-
denz von Agambens Messiasdiskurs benannt, so konnen mit der oben vorgeschlagenen
Agamben-Interpretation weitere Spannungsmomente angegeben werden: Dies gilt zu-
mal zeittheoretisch fiir den Traditionsbezug der Begriffe, der iiber die Konstellation von
Gewesenem und jeweiligem Jetzt gedacht werden kann und abgeschlossene Interpreta-
tionen je neu unabgeschlossen macht, indem er eine konstellative Relation ermoglicht
(vgl. Kapitel 1.3.i). Dies kann, auch vor dem Hintergrund der Uberlegungen zur kairo-
logischen Dimension der Bilder, zudem als eine hermeneutische Titigkeit verstanden
werden, die das im Bild, im Begriff Messias, kristallisierte gelebte Hoffnungspotenzial
freisetzt, also einen bestimmten Bezug auf die Zeitdimension der Begriffsverwendung
beinhaltet (Kapitel I.4). Dieser Aspekt fithrt zuriick zu Agambens sprachphilosophi-
schen Uberlegungen zur infanzia: Denn einen Ubergang von Semiotischem zu Seman-
tischem, von theologisch tiberliefertem Zeichen und seinem je konkreten Gebrauch,
muss auch Theologie je neu vollziehen (Kapitel 0.2 und I.2.a). Dieser Ubergang bedingt,
dass bestimmte Erfahrungen anhand der vorliegenden Begriffe reflektiert werden kon-
nen, sodass im Ubergang von langue zu parole die Erfahrung einer Potenz des Sagens
ermoglicht wird: Der Mensch ist, wie argumentiert, Kind gewesen und immer noch
Kind (vgl. KuG 74) — der mit der infanzia angedachte Zwischenraum, die Spaltung im
Gebrauch von Sprache, ist in Agambens Interpretation jedem menschlichen Sprechakt
inhirent. So fiihrt sie auch theologische Sprache dazu, ihr begriffliches Repertoire je
neu auszulegen, den semiotischen Bestand je neu semantisch zu bestimmen. Dies in-
dessen muss sie praktizieren: Die Potenz des Sagens zeigt sich im Gebrauch, im Vollzug
des sprachphilosophisch konturierten Ubergangs. Auf diese Weise kann die Erfahrung
der Kindheit theologisch als das Dispositiv bestimmt werden, das theologische Begriffe
polar in Spannung zu ihrem Gebrauch in einer konkreten Rede versetzt: In dem bleiben-
den Rest der Potenz des Sagens, die sich messianisch im Akt nicht erschépft, sondern
»im Gebrauch fiir immer unausgesprochen und unbedeutend nahe beim Wort bleibt«
(Zdb 152), konnte dann die Spannung, die Verriickung, lokalisiert werden, in der, mit

rem von einer »Spannung bereits im christlichen Glauben und Hoffen selbst«, ebd., 148, die er an
der positiven Wiirdigung der judischen Messiashoffnung bei gleichzeitiger Erwartung der Wie-
derkunft Jesu als Messias festmacht, vgl. ebd., 148f.

32 Pipstliche Bibelkommission, Das judische Volk, Nr. 21.

33 Vgl. Henrix, Judentum und Christentum, 146.

34  Vgl. mit Bezug auf die eschatologische Enthiillung Sander, Hans-Joachim: Glaubensridume — Topo-
logische Dogmatik. Band 1: Glaubensrdumen nachgehen, Ostfildern: Matthias Griinewald Verlag 2019,
245.

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Engfiihrung: Zur Erfahrung des Wortes

Bonhoefter, Gott »Raum gewinnt, sich Raum schafft. Dieser Rest einer Potenz auch im
Begriff Messias, der in der je konkreten Verwendung dieses Zeichens, im Ubergang von
Sprache zu Rede, bleibt, ist indessen auch das, was die je neue Auslegung des Begrifts
zu anderen Zeiten und an anderen Orten potenziell ermoglicht.?

Mit dem Rekurs auf die Erfahrung der Kindheit als Spaltung wurde neben dem
zeittheoretischen auch der in dieser Untersuchung an mehreren Passagen in Agambens
Texten akzentuierte rdumliche Aspekt abgerufen. Dies fithrt zur performativen Dimen-
sion zuriick: Wie weiter oben als These vertreten wurde, nehmen seine Texte — explizit
als Schwelle (soglia) markiert oder implizit — Uberginge von verschiedenen Textriumen
vor und spannen, so wurde argumentiert, auch theologische Traditionen und Begriffe
in solche Ubergingigkeiten ein. Zugleich 6ffnen sie sich, wie unter anderem mit den
Uberlegungen zur Rezeption als Entschépfung oder der Entschépfung als Rezeption
nahegelegt wurde, auf den Gebrauch hin, der von ihnen gemacht werden kann: auf
die Riume, die Studium und Spiel mit ihnen und wber sie hinaus aufspannen. Viel-
leicht kénnen dann auch theologische Texte Schwellen bestimmen: Schwellen zunichst
in zeittheoretischer Hinsicht, wenn in der Verwendung theologisch traditioneller Be-
griffe einerseits die Begriffsgeschichte mitklingt und aktualisiert wird und andererseits
heilsgeschichtliche Ereignisse je im Jetzt und mit Ausblick auf die erhoffte Zukunft zur
Sprache gebracht werden; Schwellen aber auch dann, wenn theologische Texte als Schrift
auf ein Leben vor und mit Gott reflektieren.3® Diese Schwellen fithren je neu in ein Hier
und Jetzt, das — mit dem Gedicht von Caproni, das Agamben in seiner Studie Die Spra-
che und der Tod in sprachphilosophischem Zusammenhang zitiert und das Alex Murray
iiberzeugend mit der messianischen Verriickung verglichen hat?” - als ein Raum er-
scheint, an den man zuriickkehrt, ohne an ihm gewesen zu sein: Denn messianische
Hoffnung wirft dann, vielleicht, ein anderes Licht auf ihn.

Aber die Uberlegungen zur messianischen Erfahrung des Wortes fithren theologisch
noch zu einem weiteren Aspekt: Wenn es bei Agamben, wie zitiert, um eine »rein[e]

35 Theologisch wird die damit angedachte Offnung oder das Un-Abschliefien der Begriffe jedoch aus
erkenntnistheoretischen Griinden mit der Auslegungsgemeinschaft der Kirche verbunden blei-
ben, in der die Begriffe entstanden sind. Dies ist fiir die Frage nach einer moéglichen Kriteriologie
der Offnung von Interesse, die weiter oben beriihrt wurde: Die vorliegende Untersuchung schligt
vor, dass es nicht so sehr um eine Offenheit, sondern jeweils um eine Offaung, gewissermaRen ein
wieder-offen-Sein, geht. Diese Offnung miisste theologisch an der Praxis Jesu und seiner Verkiin-
digung Mafd nehmen, wie sie in der Schrift bezeugt, in der Tradition (iberliefert und in der Kirche
ausgelegt wird.

36  Hier, nochmals, mit anderer Tendenz als in der vorgeschlagenen Agamben-Interpretation formu-
liert: Inseinen Uberlegungen zu den zwei Biinden schreibt Agamben, dass der neue Bund kein »ge-
schriebener Text« sein konne, der er »schlieflich aber geworden ist«, Zdb 137; stattdessen sei der
neue Bund als »das Leben der messianischen Gemeinschaft selbst«, ebd., zu qualifizieren. Auch
hier diirfte die Kritik an der kirchlichen Tradition impliziert sein, diese habe das Messianische als
Text, in Dogmen und Gesetzen, fixiert und dadurch verzeichnet. Die vorliegende Untersuchung
liest aus theologischer Perspektive leicht anders und fasst das Messianische nicht als Lebensform
jenseits von Schrift auf, sondern als messianische Relation auf den geschriebenen Text der kirch-
lichen Tradition, die theologisch je neu zu bestimmen ist.

37  Vgl. nochmals Murray, Agamben, 19, und SuT 160.

14.02.2026, 16:57:22.

335


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Das Messianische

Potenz des Sagens« (Zdb 152) geht, kann damit, theologisch gelesen, auch die Méglich-
keit zur Debatte stehen, iiberhaupt ein Reden von Gott, eine Theo-Logie vorzunehmen.
Damit rekurriert auch diese Untersuchung nochmals neu auf den Ort, mit dem ihre
Argumentation zu Agamben eingesetzt hatte: die Krippe. In der Krippe, so kann jetzt
formuliert werden, hat Gott sich in der Geburt des Xptotds in der Profanitit, als Kind,
ansprechbar gemacht und hat eine Potenz eines Sagens auch iiber sich ermdglicht; ei-
ne Potenz indessen, die sich in keinem Sprechakt erschopft und immer neue Rede von
Gott, neue Sprachen fiir ihn, ermoglicht und bedingt. Auch die Krippe steht dafir, wie
Gott, nochmals mit Bonhoeffer formuliert, »durch seine Ohnmacht in der Welt Macht
und Raum gewinnt«*®. Zugleich lassen sich im Bild der Krippe die erwihnten messia-
nischen Spannungserzeuger theologischer Begriffe biindeln, denn eine Theologie von
der Krippe her bleibt als adventliche auf die Geburt des Messias ebenso wie seine Wie-
derkunft bezogen. Aber wenn eine adventliche Theologie ihre eigenen Begriffe unter
den Vorbehalt des hos me stellt, so schwicht die erzeugte spannungsvolle Relativitit sie
nicht: Sie kann auf diese Weise daran arbeiten, Resonanzriume des Messianischen zu
erdffnen. Und sie kann darauf hoffen, dass fiir die Zeit, die zwischen Geburt und Wie-
derkunft des Messias bleibt, fiir jedes Jetzt, von dem aus und fiir das sie spricht, die
Zusage Jesu an seine Jiinger nach der Auferstehung gilt — die seiner Prisenz bis an der
Welt Ende.

38  Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 193.

14.02.2026, 16:57:22.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

