
IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes

Die Überlegungen im letzten Abschnitt des vorigen Kapitels haben von der Untätigkeit

als »messianische[r] Tätigkeit par excellence« (HH 297) zur Denkfigur einer Deaktivie-

rung der kommunikativen Funktion von Sprache geführt: Messianischer und sprach-

philosophischer Diskurs können anhand der Begriffe der Deaktivierung und der Un-

tätigkeit in Relation zueinander gesetzt werden. Auch gegen Ende seines Römerbrief-

kommentars verbindet Agamben die Untersuchung der paulinischen Briefemit sprach-

philosophischen Überlegungen und entwickelt das Messianische als eine Erfahrung des

Wortes (vgl. Zdb 151). Diese Formulierung leitet die zu Beginn der vorliegenden Untersu-

chung zitierte Begriffsbestimmung des Messianischen ein, sodass anhand der messia-

nischen Erfahrung des Wortes die verschiedenen thematischen Linien dieser Untersu-

chung im Sinne einer Coda enggeführt werden können. Eine bestimmte Erfahrung des

Wortes wird auch gegen Ende von Agambens Archäologie des Eides beschrieben, die un-

ter demHaupttitel Das Sakrament der Sprache acht Jahre nach dem Römerbriefkommen-

tar publiziert wurde, markiert dort aber den Anfang der Philosophie (vgl. SdS 90). Wie

der Begriff der Erfordernis als messianische Modalität entwickelt werden und zugleich

Antwort auf die Frage Was ist Philosophie? geben kann (vgl. Zdb 50, WiP 51-61 und Ka-

pitel II.4), so steht auch die Erfahrung des Wortes für eine Übergängigkeit verschiedener

Kontexte. Zudem erlauben die Überlegungen im Folgenden, einen Begriff an Agambens

Texten zu präzisieren, der in dieser Untersuchung bisher heuristisch verwendet wurde:

den Begriff des Performativen.

IV.1 Zur messianischen Erfahrung des Wortes

In seiner Untersuchung des paulinischen Glaubensbegriffs vertritt Agamben die These,

dass der messianische Glaube »bei Paulus zuallererst eine Erfahrung des Wortes ist«

(innanzi tutto un’esperienza della parola) (Zdb 144/120).1 Diese Erfahrung ist, so präzisiert

1 Vgl. in anderem Zusammenhang die Formulierung bereits in Die Idee der Sprache von 1984: »Die

Dreieinigkeit Gottes […] bezeugt die neuartige Erfahrung des Wortes, die das Christentum in die

Welt gebracht hat. Sie sagt, um Wittgensteins Terminologie zu verwenden, nichts darüber, wie

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Das Messianische

Agamben, nicht etwa als Erfahrung eines bestimmten Inhalts zu verstehen, sodass mit

ihr ein Begriffsgehalt oder das Zutreffen einer bestimmten Referenz zur Debatte stün-

den. Analog argumentiert er, dass die Formulierung Iēsoús christós bei Paulus nicht als

informative Aussage über die Person Jesus verstanden werden könne – so als würde

Jesus die Kriterien dafür erfüllen, dass der Gehalt des Begriffs christós korrekterweise

von ihm ausgesagt werden könnte (vgl. Zdb 143). Vielmehr handle es sich um einen No-

minalsatz – und Paulus, der diesen Nominalsatz verwendet, »weiß nicht, daß Jesus der

Messias ist, er kennt nur Jesus Messias« (Zdb 142, Hervorhebungen im Original).2 Die

Erfahrung, die Agamben diesem paulinischen Nominalsatz abliest, legt er sprachphilo-

sophisch auf eine spezielle Erfahrung des Wortes hin aus: Während es im Nominalsatz

Iēsoús christós nicht um dieWahrheit einer Aussage im informativen oder kommunikati-

ven Sinn gehe, so sei umgekehrt auch keine völlige Offenheit oder Bedeutungslosigkeit

der Sprache, kein Verzicht auf jegliches Verständnis gemeint (vgl. Zdb 144). Auch hier

denkt Agamben in der Folge ein Drittes, das er mit Bezug auf Röm 10,9f als eine Er-

fahrung des Aussprechens des Wortes des Glaubens, als einen bestimmten Modus des

Performativen, entwickelt (vgl. Zdb 145):3

»Weder Glossolalie ohne Bedeutung noch einfach referentielles Wort: Vielmehr er-

wirkt das Wort des Glaubens seinen Sinn durch sein eigenes Ausgesprochenwerden

(effettua il suo senso attraverso il suo stesso esser proferita). Wir müssen hier an so etwas

wie eine performative Wirkung imWort des Glaubens denken (qualcosa come un’effica-

cia performativa della parola della fede), die im Aussprechen selbst in der Nähe vonMund

und Herzen realisiert wird« (Zdb 146/122).

Diese spezifische performativeWirkung (efficacia performativa) präzisiert Agamben anhand

zweier Überlegungen, die er ebenfalls in anderen Schriften ohne explizit messianischen

die Welt ist; sie offenbart vielmehr, dass die Welt ist, dass Sprache ist«, MdD 29. Der Verweis auf

Wittgenstein bezieht sich auf Satz 6.44 des Tractatus, vgl. als Kommentar dazu KG 81-100 sowie

oben Kapitel II.2.f.

2 Vgl. bei Zdb 143 die Überlegungen zum Nominalsatz, in dem das Verb sein weder als existenziel-

le Setzung noch als essenzielle Prädikation, sondern gar nicht verwendet wird. Der Nominalsatz

stellt für Agamben ein Drittes dar, das nicht auf die Differenz von Essenz und Existenz zurück-

geführt werden könne: So »ist der Glaube des Paulus: eine Erfahrung des Seins jenseits sowohl

der Existenz als auch der Essenz«, Zdb 143. Die sprachtheoretischen Überlegungen werden damit

ontologisch gedeutet und zielen auf eine Erfahrung des Seins. Vgl. auch die Thesen zur beliebi-

gen Singularität, die binären Unterscheidungen ebenfalls entgeht: Beliebige Singularitäten stün-

den, wie oben skizziert, als Beispiele jenseits der Differenz von universal und partikular, vgl. KG 15,

und ihr Sein sei, »anders als es die grundlegende Unterscheidung der abendländischen Ontologie

verlangt, weder Essenz noch Existenz«, KG 31, vgl. oben Kapitel II.2.c. Auch hier wird ein Drittes

gedacht, das die binäre Opposition nicht auflöst, sondern einen Zwischenraum eröffnet, keinen

dialektischen Prozess inauguriert, sondern die Dialektik in Stillstand versetzt.

3 Vgl. ähnlich bereits die Formulierung: »Die Verkündigung ist kein in sich leerer logos, der nach-

träglich geglaubt und überprüft werden kann. Sie entsteht – egenēt́hē – im Glauben dessen, der

sie verkündet, der sie hört und der nur in ihr lebt. […] Hier scheint sich der Apostel gleichsam dem

Bewußtsein einer spezifischenperformativenMacht anzunähern, die der Verheißung implizit ist«,

Zdb 104.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 321

Bezug entwickelt. Zunächst interpretiert er Austins Begriff des Performativen4, indem

er eine Sistierung der denotativen Funktion der Sprache bei der Verwendung eines

Performativs geltend macht: Ein performativer Sprechakt bestehe, so Agambens Re-

ferat, aus einem Performativ – wie etwa »ich schwöre« – und einem dictum, das dem

Performativ üblicherweise folgt und das angibt, worauf sich beispielsweise der Schwur

bezieht (vgl. Zdb 148). Der entscheidende Punkt in Agambens Interpretation besteht

in der These, dass das dictum dann, wenn es in einen performativen Sprechakt einge-

bunden werde, seine konstative oder denotative Funktion verliere: Werde die Aussage

Gestern war ich in Rom in der Form Ich schwöre, dass ich gestern in Rom war verwendet, so

werde der »konstative Charakter des dictum […] aufgehoben und in Frage gestellt« (Zdb

148) – tatsächlich handelt es sich dann nämlich nicht mehr um eine zutreffende oder

nicht zutreffende Aussage, sondern um den Gegenstand eines Schwurs. Entsprechend

zielten, so AgambensThese, performative Sprechakte auf die Sprache als solche, nämlich

auf die Herstellung einer Relation von Sprache undWelt – und demgemäß nicht auf eine

konkrete Referenz, sondern allererst auf die Begründung einer möglichen Referenz:

»Das Performative ersetzt also die normale denotative Beziehung zwischen Wort und

Ding durch eine autoreferentielle Beziehung, indem es erstere aus dem Spiel nimmt

und sich selbst als entscheidendes Faktum einsetzt. Dabei ist nicht so sehr die Wahr-

heitsbeziehung zwischen Wort und Ding wichtig, vielmehr wird nun die reine Form

der Beziehung zwischen Sprache und Welt ihrerseits zum Ausgangspunkt realer Bin-

dungen und Effekte« (Zdb 148/123f, vgl. SdS 71).

Das Performative erscheint so als der Modus von Sprache, der die Beziehung von Spra-

che auf Welt über die instantane Sistierung der Denotation herstellt. Im Anschluss

greift Agamben zudem den Begriff der Offenbarung (rivelazione) auf (vgl. Kapitel II.2.f):

Im theologischen Kontext eines Pauluskommentars ist dieser Verweis nicht überra-

schend; allerdings rekurriert Agamben auch mit der Offenbarung auf Überlegungen,

die er an anderer Stelle ohne messianische Konnotation anstellt (vgl. MdD 27-40) und

die er paulinisch-messianisch aktualisiert. Dabei zielt seine Deutung auf einen ähnli-

chen Aspekt wie die Austin-Rezeption: Auch die Offenbarung offenbart für Agamben

keinen Inhalt oder Glaubenssatz; vielmehr ginge es in ihr um die Sprache in ihrer Me-

dialität (vgl. Kapitel I.3.f):5 »Jede Offenbarung ist immer zuallererst Offenbarung der

Sprache selbst (rivelazione del linguaggio stesso), Erfahrung eines reinen Ereignisses des

Wortes, das jede Bedeutung überschreitet (esperienza di un puro evento di parola che eccede

ogni significazione)« (Zdb 150/125).

Diese Offenbarung vollzieht sich demgemäß im Modus einer Erfahrung. Allerdings

handelt es sich nicht, theologisch, um eine irgendwie geartete Beziehung zu Göttlichem

oder eine Transzendenzerfahrung, sondern, sprachphilosophisch, um die Erfahrung

4 Vgl. dazu auch AdB 252ff, SdS 69ff oder HH 217f, wo Agamben in der Folge den oben skizzierten

Begriff der Signatur fokussiert: »Recht betrachtet, bedeutet das, daß die performative Äußerung

kein Zeichen, sondern eine Signatur ist, die das dictummarkiert, um seine Bedeutung aufzuheben

und in einen neuen, nicht denotativen Bereich zu verschieben«, HH 218.

5 Vgl. zu Agambens Offenbarungsverständnis auch nochmals Durantaye, Agamben, 143 und 178ff,

sowie Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 87-110.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Das Messianische

eines Ereignisses des Wortes, das über konkrete Denotationen hinausgreift: Nicht der

Inhalt eines Worts wird offenbart, sondern das Wort alsWort. So kommt der Offenba-

rung eine ähnliche Funktion zu wie demGedicht inTheEnd of the Poem, das in Agambens

Lesart strategisch die Sprache selbst kommuniziert (vgl. EoP 115 und Kapitel I.3.f). Ent-

sprechend hatte Agamben bei seinen Überlegungen zu denmessianischen Gleichnissen

an früherer Stelle im Römerbriefkommentar argumentiert, dass diese Gleichnisse auf

die Sprache selbst hinführten: »Im messianischen Gleichnis nähern sich signum und res

significata an, weil in ihm die bedeutete Sache die Sprache selbst ist (la cosa significata è il

linguaggio stesso)« (Zdb 55/46). Sprache kann imModus der Souveränität gebraucht wer-

den, sie kann qua einschließender Ausschließung auf Unsagbares bezogen werden und

Sakralität sprachlich produzieren – die Sprache selbst zu exponieren erscheint dagegen

als offenbarende Praxis, die mit der messianischen Profanierung verbunden ist.

Zur Präzisierung der Erfahrung des Wortes in der Offenbarung unterscheidet

Agamben mit dem mehrfach erwähnten Bild »zwei entgegengesetzt[e] Spannungen«

(due opposte tensioni) (Zdb 150/125), die er theologisch-paulinisch als nomos und pistis,

mit dem Paradigma des Performativen als performativum sacramenti und performativum

fidei bezeichnet. Die Spannungen beziehen sich auf unterschiedliche Art auf die in

Rede stehende Erfahrung: Der nomos, das performativum sacramenti oder der Schwur

versuchen, so Agamben, Regeln und konkrete semantische Gehalte zu begründen

und das sprechende Subjekt so in einem »kodifizierten System von Normen und

Glaubensartikeln« (Zdb 150) festzuschreiben. Der nomos ziele insofern auf einen klaren

und festen Inhalt des Glaubens, der in Regeln, Dogmen und Gesetzen anzugeben und

zu überprüfen ist. Die messianische Erfahrung des Wortes könne indessen nicht in

Form von Dogmen gefasst werden, sodass Agamben bereits bei den frühen Konzilien

eine Verschiebung dessen, was er selbst als das Messianische entwickelt, ausmacht.6

Dagegen stellt die andere Spannung, pistis, das Performativ des Glaubens, die »ur-

sprüngliche messianische – d.h. christliche – Erfahrung des Wortes dar« (Zdb 149). Sie

hält, so Agamben, analog wie weiter oben für den Rest der Potenz argumentiert, über

die je konkrete Bedeutung eines Wortes einen »Überschuß« (l’eccedenza) (Zdb 150/125)

offen, geht also über jede Festschreibung der Denotation hinaus. Auf diese Weise wird,

topologisch formuliert, ein »Raum der Unentgeltlichkeit und des Gebrauchs« (lo spazio

della gratuità e dell’uso) (Zdb 150/125) eröffnet: Die Kodifizierung im Dogma oder die

6 Vgl. nochmalsMoZ 113f sowie die Überlegung aus Lob der Profanierung, die ein ähnliches Argument

mit derDiagnoseder Spektakelgesellschaft verbindet: »DieVorkehrungenderMedienhabeneben

den Zweck, […] zu verhindern, daß sie [die Sprache, HR] die Möglichkeit eines neuen Gebrauchs

(la possibilità di un nuovo uso), einer neuen Erfahrung des Wortes (una nuova esperienza della parola)

auftut. Schon die Kirche hatte nach den ersten zwei Jahrhunderten der Hoffnung und desWartens

ihre Funktion so aufgefaßt, daß sie im wesentlichen die neue Erfahrung des Wortes zu neutrali-

sieren habe, das Paulus in den Mittelpunkt der messianischen Verkündigung gestellt und pistis –

Glauben – genannt hatte (neutralizzare la nuova esperienza della parola che Paolo, ponendola al centro

dell’annuncio messianico, aveva chiamato pistis, fede)«, PR 87/102. Vgl. auch SdS 74: »Maßt man sich

an, ein Wahrsprechen als Aussage, einen Eid als denotative Äußerung und (wie es die Kirche seit

Beginn des 4. Jahrhunderts mittels der Konzilssymbole zu tun beginnt) ein Glaubensbekenntnis

als Dogma zu formulieren, dann spaltet sich die Erfahrung des Wortes auf, und es entstehen irre-

duzibel Meineid und Lüge«.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 323

Regulierung im Gesetz wird auf ihre Potenz zurückgeführt, um das, was jenseits jeder

konkreten Denotation potenziell im Wort enthalten ist, gebrauchen zu können.7

Auf dieseWeise kann Agamben die Überlegungen zur Erfahrung desWortesmit sei-

nemBegriff der Potenz verbinden und den Aspekt der Potenz-nicht-zu–oder,mit Paulus,

der Potenz, die sich »in der Schwäche vollendet« (Zdb 111 mit Zitat aus 2Kor 12,9) – ak-

zentuieren: Das »Wort des Glaubens« erscheint als die »Erfahrung einer reinen Potenz

des Sagens« (Zdb 152). Auch diese potenztheoretische Fassung der Erfahrung des Wor-

tes setzt die skizzierte Argumentation voraus, dass die Potenz im Akt nicht abgeschafft

wird, sondern in Form eines Rests bleibt. Damit indessen wird die messianische Ver-

kündigung und wird die Erfahrung des Wortes zur je konkreten Sprachfähigkeit des

Subjekts verschoben: Erfahren wird mit dieser Zuspitzung nicht der Messias, sondern

die je eigene Potenz des Sagens, offenbart wird nicht eine Gottesbeziehung, sondern

Sprache – auch hier argumentiert Agamben messianisch konnotiert, aber strukturell

eher sprachphilosophisch als theologisch:

»Messianisch und schwach ist jene Potenz des Sagens, die […] nicht nur alles Gesag-

te, sondern auch den Akt des Sagens selbst, die performative Kraft der Sprache selbst

(lo stesso potere performativo del linguaggio) überschreitet. Sie ist jener Rest einer Po-

tenz, der sich im Akt nicht erschöpft, sondern immer wieder bewahrt wird und in ihm

zurückbleibt (non si esaurisce nell’atto, ma si conserva ogni volta e permane in esso)« (Zdb

152/127).

7 Edmund Arens hat Agambens Austin-Rezeption kritisiert und gegen die These, das performativum

fidei stelle die ursprüngliche messianische Erfahrung des Wortes dar, zwei Argumente eingewen-

det: Erstens sei das Performativum, »sprechakttheoretisch gesehen, keine subjektive Erfahrung,

sondern ein intersubjektiver Vollzug«; zweitens dürfe es nicht gegen das dictum gestellt werden,

»denn es bezieht sich auf einen propositionalen Gehalt, den es lokutionär, illokutionär und ge-

gebenenfalls perlokutionär sprachlich artikuliert und zugleich sprechhandelnd vollzieht«, Arens,

Die Zeit, die kommt, 230. Allerdings dürfte sich Agambens Argumentation komplizierter darstel-

len als diese Kritik insinuiert: Agamben stellt nicht ein subjektiv erlebtes Performativum gegen

den Gehalt des dictum, sondern entwickelt in einem Zwischenschritt das Performative als einen

Modus des sprachlichen Handelns, der die Referenz von Sprache auf Welt durch die instantane

Sistierung des dictum erst begründet, der also – wie in Agambens Beispiel der Ausnahmezustand

die Geltung des Gesetzes begründet – die Sprache selbst betrifft: Das Performative bezeuge »eine

Phase der menschlichen Kultur […], in der die Sprache nicht auf der Grundlage einer konstativen

oder veritativen Beziehung – wie wir es zu denken gewohnt sind –, sondern durch ein besonderes

Verfahren auf die Dinge referiert, in dem das Wort als die grundlegende Tatsache auf sich selbst

schwört«, Zdb 149. Diese Beziehung desWortes aufWelt werde »Ausgangspunkt realer Bindungen

und Effekte«, ebd., 148. Das Performative im Sinne Austins ist auch bei Agamben keine Erfahrung;

allerdings kann Agamben vor dem theoretischen Hintergrund seiner Austin-Rezeption verschie-

dene Erfahrungen des Wortes, im Sinne der Referenz auf Welt, unterscheiden: Das paulinische

Wort des Glaubens (Röm 10,8ff) sei dabei eine solche Erfahrung, die, anders als Eid oder Buße,

eine bestimmte Denotation nicht festlege und rechtliche Folgen aus ihr ableite, sondern sie je

überschreite und offenhalte. Daher führt die Argumentation zur Denkfigur einer Potenz des Sa-

gens, vgl. Zdb 151. Dass Agambens Überlegungen zur Erfahrung des Wortes allerdings nicht nur

als Paulus-Interpretation zu lesen sind, sondern frühere Überlegungen zum Wort alsWort oder

zur Medialität der Sprache messianisch aktualisieren, ist in dieser Untersuchung bereits mehr-

fach als These vertretenworden. Dass sie schon deshalb eine spezielle Auslegung des paulinischen

Glaubens-Begriffs vornehmen, wäre bei der theologischen Rezeption so oder so zu beachten.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Das Messianische

Ähnlichwie Agamben das désœuvrement als eine »Potenz, die sich nicht […] in einem tran-

situs de potentia in actum erschöpft (che non si esaurisce)« (HS 73/71), bestimmt, so erschöpft

(si esaurisce) sich auch die messianische und schwache Potenz des Sagens nicht im Akt,

sondern bleibt als Rest. Dieser Rest wird zum Funktor der Deaktivierung: Er macht,

analog zur messianischen klēsis, »das Wort des Gesetzes unwirksam (rendendo inoperosa

la parola della legge), indem er Rechts- und Wirklichkeitszustände fallenläßt (decreando

e deponendo)« (Zdb 152/127). Wie ersichtlich beinhaltet diese Formulierung im italieni-

schen Original einen Verweis auf die oben behandelteDekreation, die Entschöpfung, der

in der deutschen Übersetzung fehlt: Die »Rechts- und Wirklichkeitszustände« werden

nicht nur fallengelassen (deponendo), sondern explizit auch ent-schöpft (decreando): Auch

hier zeigt sich die Kontinuität in Agambens Begriffsverwendung.

Ansatz der Deaktivierung oder Entschöpfung ist die Potenz als Rest – auch hier

wird keine messianische Figur beschrieben oder ein messianisches Ereignis vorausge-

setzt. Die entsprechende Erfahrung der Potenz ist offenbar in jedem Sprechakt mög-

lich, auch wenn Agamben sie im Römerbriefkommentar mit paulinischem Bezug ent-

wickelt. Aber dieser Rest kann, greift man auf die oben skizzierten Überlegungen zu-

rück, nicht präzise bestimmt werden – wie auch eine philosophische Archäologie kein

»Sich-Ausdenken möglicher Alternativen zum gegebenen Zustand« (SR 131, vgl. Kapitel

III.3.d) praktiziert: Stattdessen ist die Potenz explizit »Zeuge (testimonia) dessen, was

im Gebrauch für immer unausgesprochen und unbedeutend (inespresso e insignificante)

nahe beimWort bleibt« (Zdb 152/127). Damit kann nochmals auf die oben vorgeschlage-

ne Interpretation von Agambens Überlegungen zum Unvergesslichen zurückverwiesen

werden: Das Unvergessliche, das nicht erinnert werden, aber trotzdem »für uns noch

irgendwiemöglich« (Zdb 52) bleiben solle, ist ebenfalls etwas,was immer unausgesprochen

dennoch bleibt. Dieser Rest wirkt auf die je gegenwärtig konstruierte feste Identität, auf

die Denotation des je gesprochenen Wortes und ermöglicht einen anderen Gebrauch.

IV.2 Die Begriffsbestimmung des Messianischen, zweiter Rekurs

Mit diesen Überlegungen ist der Bogen zurück zur Begriffsbestimmung des Messiani-

schen geschlagen, die die Anordnung des theoretischen Materials in der vorliegenden

Untersuchung orientiert hat:

»Mit demMessianischen ist – jenseits des Vor-Rechts – eine Erfahrung des Wortes an-

gezeigt, das sich – ohne denotativ an die Dinge gebunden zu sein und ohne selbst als

ein Ding zu gelten; ohne in seiner Offenheit unbestimmt aufgehoben zu sein und oh-

ne sich im Dogma zu schließen – als reine und allgemeine Potenz des Sagens vorstellt

und das fähig ist, einen freien und unentgeltlichen Gebrauch der Zeit und der Welt zu

gewähren« (Il messianico […] fa segno – al di là del prediritto – verso un’esperienza della pa-

rola che – senza legarsi denotativamente alle cose né valere essa stessa come una cosa, senza

restare indefinitamente sospesa nella sua apertura né chiudersi nel dogma – si presenta come

una pura e comune potenza di dire, capace di un uso libero e gratuito del tempo e del mondo)

(Zdb 151/126).

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 325

DasMessianische zeigt im skizzierten und sprachphilosophisch zugespitzten Sinn eine

bestimmte Erfahrung des Wortes an. Es operiert jenseits des Vor-Rechts, insofern nicht die

Utopie einer Rückkehr in einen unterstellten prähistorischen Zustand der Einheit von

Recht und Religion angedacht wird, sondern eine Denkfigur, die ex post eine Relation

zur faktischen Spaltung erlaubt und, wie zitiert, zugleich die Unmöglichkeit der Koin-

zidenz exponiert. Dabei steht die Erfahrung des Wortes in einem Zwischenraum, den

Agamben durch einander zugeordnete Verneinungen ausleuchtet: Das messianisch er-

fahrene Wort ist nicht denotativ an die Dinge gebunden; es wird nicht der Gehalt eines Be-

griffs oder eine konkrete Referenz auf die Welt behandelt, sondern das Wort als solches,

das demzufolge weder ein neues Gesetz noch ein neues Dogma präsentieren könnte. In

dieser Hinsicht kann es auch nicht als ein Ding gelten, also etwa im Sinne des Schwurs

neue Verhältnisse installieren oder eine faktisch oder juristisch klar umrissene Beru-

fung beinhalten. So wird dasWort weder imDogma geschlossen und auf eine bestimmte

Referenz festgelegt noch ist es, als Glossolalie oder im Aufschub der Bedeutung, in seiner

Offenheit unbestimmt aufgehoben und vollkommen jenseits jeder Bedeutung.

Vielmehr offenbart sich das Wort in der messianischen Erfahrung als Wort, als die

Sprache selbst, in ihrer Medialität und als eine reine und allgemeine Potenz des Sagens, die

einen freien und unentgeltlichen, nämlich nicht durch bestimmte Traditionen oder Sakra-

lisierungen kodifizierten Gebrauch derWelt ermöglicht. Auch die Zeit kann messianisch

frei gebraucht werden – denn in der messianischen Zeit verliert sich das Subjekt nicht

in der kontinuierlichen chronologischen Folge unverfügbarer Zeitpunkte, sondern kann

die Zeit, wie gezeigt und auch sprachphilosophisch argumentiert, ergreifen. So öffnet

sich messianisch eine Zeit der Potenz, eine Zeit, die eine Deaktivierung und Entschöp-

fung rechtlich regulierter oder traditionell fixierter Normen, Verhaltensweisen, Defini-

tionen, Bedeutungen – oder, allgemeiner, der je die Erkenntnis orientierenden Prämis-

sen erlaubt.

Wie angedeutet behandelt Agamben die Performativität der Sprache auch in seiner

2008 als Band II.3 desHomo-sacer-Projekts publizierten Archäologie des Eides, spricht dort

ebenfalls von der Erfahrung desWortes und nimmt damit die Spur ausDie Zeit, die bleibt

auf.Die Bindung oder Schließung der Denotation im Sinne des performativum sacramenti

– das,mit demHaupttitel der Studie, Sakrament der Sprache–wird in diesem Fall jedoch

nicht messianisch kritisiert, sondern von der Philosophie bearbeitet:8

8 Auf diesen Umstand weist Adam Kotsko zu Recht verschiedentlich hin. Über die Schlusswendung

von Das Sakrament der Sprache schreibt er: »Agamben breaks from his normal pattern of evoking

themessianic and instead points towards philosophy«, Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 225.

Hier stehen die genaue Beziehung von Philosophie und Messianischem und damit nochmals der

Status der Theologie zur Debatte. Kotsko fasst die Relation sehr eng: Philosophie habe für Agam-

ben »at itsmost authentic […] amessianic vocation«, ebd., 227; in Kotskos gemeinsammit ColbyDi-

ckinson verfassten Texten unterbreiten beide die These, Philosophie und Messianisches schienen

bei Agamben synonym, vgl. ebd., 250, oder sogar identisch zu sein: »[F]or Agamben, philosophy

and messianism are ultimately the same thing«, ebd., 16. Demgegenüber vertritt die vorliegende

Untersuchung die These, dass der Messias-Diskurs bei Agamben als Paradigma fungiert, mit dem

er Denkfiguren entwickelt, die er auch philosophisch entwickeln kann. Philosophie und Messia-

nisches sind nicht einfach identisch und nicht schlichtweg austauschbar, sondern bieten je nach

Kontext und zumal: je nach konkret gegebenem Traditionsbezug die Möglichkeit, einen Re-kurs

auf den einen oder den anderen Dis-kurs vorzunehmen. Es scheint eher um die Übergängigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Das Messianische

»In den Anfängen der okzidentalen Kultur, in einem kleinen Territorium an den ori-

entalischen Grenzen Europas, war eine Erfahrung des Wortes aufgetaucht, die nach-

drücklich, ohne zu schwören oder zu verfluchen, ihr ›Ja‹ zur Sprache, zum Menschen

als sprechendem und politischem Tier gesprochen hatte, weil sie das Risiko derWahr-

heit und der Lüge auf sich genommen hatte. Die Philosophie beginnt in demMoment,

in dem der Sprechende, gegen die religio der Formel, den Primat der Namen entschie-

den in Frage stellt […]. In diesem Sinne steht die Philsophie [sic] dem Eid grundlegend

kritisch gegenüber, soll heißen: Sie stellt das sakramentale Band, das denMenschen an

die Sprache bindet, in Frage, ohne deshalb einfach draufloszureden oder in die Leere

der Sprache zu fallen« (SdS 90).

Der Zwischenraum zwischen unbestimmter Offenheit und dogmatischer Schließung,

der in der Begriffsbestimmung des Messianischen beschrieben wird, wird auch hier

angedeutet: Die Philosophie unterzieht zwar das sakramentale Band der Bindung des

Menschen an die Sprache einer Kritik, fällt jedoch umgekehrt nicht in die Leere einer

völligen Offenheit. Eine kritische oder sogar befreiende Funktion kommt ihr insofern

zu, als sie »einenWeg des Widerstands und der Wende weisen kann« (SdS 90): Philoso-

phie steht in dieser Hinsicht, so Adam Kotsko zu Recht, für einen Gebrauch der Spra-

che jenseits des Paradigmas des Eides.9 Dabei geht die vorliegende Untersuchung da-

von aus, dass die Relation vonmessianischem Register undMöglichkeitsbedingung von

Philosophie, die die strukturell ähnlichen Formulierungen in Die Zeit, die bleibt und Das

Sakrament der Sprache nahelegen, nicht als eine Bindung der Philosophie an das Messia-

nische oder sogar als Identität beider Diskurse auszulegen ist, sondern den jeweiligen

Traditionsbezug Agambens markiert: Das Messianische ist Paradigma, ist Bild im skiz-

zierten Sinne, mithin auch: eine Pathosformel, mit dem und mit der in verschiedenen

Traditionen Befreiung und Erlösung in Relation zur jeweiligen Gegenwart reflektiert

worden sind. Agambens Archäologien untersuchen die Denkfigur, um in der Gegen-

wart seiner eigenen Texte Befreiung zu reflektieren. Dass diese Reflexion in Agambens

Texten auch anders, nämlich nicht explizit messianisch instrumentiert werden kann,

ist dann doppelt begründbar: Erstens arbeitet Agamben mit Paradigmen, die spezifi-

sche paradigmatische Zusammenhänge bilden und imModus der Analogie zugeordnet

werden können. Zweitens, und grundlegender, haben Philosophie und Messianisches

in Agambens Interpretation mit Sprache zu tun, sind sprachlich verfasst:10 So können

zwischen Paradigmen zu gehen als um eine Synonymität oder die These, Philosophie habe ei-

ne authentischmessianische Berufung. Dass Agamben, wie Kotsko zu Recht anmerkt, gegen Ende

vonDas Sakrament der Sprache nicht explizit messianisch argumentiert, kann zudemmit der weiter

oben bereits vertretenen These begründet werden, dass er das messianische Register in späteren

Texten zurückhaltender undmit deutlicher paulinischer Referenz in Anspruch zu nehmen scheint:

Möglicherweise hat also die Tatsache, dass Agamben eine ähnliche Denkfigur nicht auf das Mes-

sianische, sondern auf die Philosophie hin auslegt, einerseitsmit demDiskurs zu tun, den er inDas

Sakrament der Sprache führt, andererseits damit, dass er – gemäß der auch in dieser Untersuchung

zum Teil referierten Kritik – sein eigenes Projekt weniger explizit messianisch konnotiert.

9 Vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 225.

10 Vgl. die Formulierung bei Clemens, Justin: Art. Language, in: Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The

Agamben Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 116-119, hier 118, dass Agamben sich me-

thodisch zumal auf Sprachereignisse wie Poesie, Sprachphilosophie oder Zeugnis beziehe; in der

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 327

beide Diskurse Laboratorium sein, eine Erfahrung des Wortes zu studieren – können

also als Paradigmen fungieren.

Wenn nicht nur das Messianische, sondern auch Philosophie mit einer Erfahrung

desWortes zu tun hat, stellt sich nochmals die Frage nach der Performativität von Agam-

bens Texten: Die vorliegende Untersuchung vertritt dieThese, dass ihre spezifische Per-

formativität darin besteht, dass sie die beschriebene Spannung zum je Faktischen, zum

Dogma, zum Gesetz, zum überkommenenModus oder zur kodifizierten Praxis des Ge-

brauchs, aber auch zum Zeitverständnis der Chronologie herstellen – und in dieser

Hinsicht an der Öffnung, der Unabschließbarkeit des Abgeschlossenen, der Widerru-

fung der Berufung arbeiten. Diese Spannung machen sie einerseits – mit der Doppe-

lung, die Agamben für die paulinische Botschaft beschreibt (vgl. Zdb 11) – verständlich,

aber sie ermöglichen andererseits auch unterschiedlich deutlich akzentuiert ihre Er-

fahrung. Dies gilt in mehrfacher Hinsicht und für die zu Beginn dieser Untersuchung

unterschiedenen Referenzräume: Erstens für Agambens Zugriff auf Quellen, der diese

einem anderen Gebrauch unterzieht; zumal für die theologischen Texte und Begriffe,

die anders gebraucht und formal wie material profaniert werden:11 Agamben unter-

sucht, für das Messianische formuliert, nicht nur messianische Traditionen, er liest

auch paradigmatisch messianisch.12 Dies bezieht sich zweitens darauf, dass seine ei-

genen Texte keine Gesetze, Dogmen oder Handlungsanweisungen beinhalten können:

Wenn die einzige ethische Erfahrung die der Potenz ist, so kann diese auch von Agam-

bens Texten nicht ausgeschöpft, nicht festgelegt, nicht festgeschrieben werden – sie

können allerdings daran arbeiten, durch die in ihnen angelegte performative Dimen-

sion und auf verschiedene Weisen eine solche Erfahrung, sei es als Erfahrung der Zeit,

desWortes, der Potenz der Repräsentation, zu ermöglichen. Vielleicht können Agambens

Überlegungen zu den beiden Bünden im Römerbriefkommentar auch selbstreferenziell

gelesen werden – dann wäre das, worum es geht, nicht »so etwas wie ein geschriebe-

ner Text«, wäre »nicht Schrift, sondern Lebensform« (Zdb 137). Dies führt zu einem drit-

ten Aspekt: Wie skizziert ist nicht angedacht, dass das Gesetz oder die Schrift Leben

wird, sondern dass sich, symmetrisch, Leben intelligibel als Schrift darbietet. So öff-

nen sich die Texte selbst durch die Performativität auf diese Lebensform, so öffnet sich

die Schrift, die Agambens Texte selbst darstellen, auf den Raum, in dem gelebt wird –

und in dem sie Objekt einer entschöpfenden Rezeption werden können. Adam Kotsko

schreibt zu Recht, dass Spiel und Studium, Praxis und Theorie, Strategien darstellen,

kleine Verrückungen vorzunehmen – Verrückungen, die, auch wenn sie ihr Objekt in-

takt lassen, alles ändern. Genau dazu ermutige Agamben seine Leser:innen.13

Perspektive dieser Untersuchung wäre dieser überzeugenden Einschätzung auch das Messiani-

sche anzufügen.

11 Auf die Profanierung theologischer Begriffe und Konzepte bei Agamben weist auch Dickinson bei

Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 88, sowie Dickinson, Theology, 8, hin. Auf die luzide For-

mulierung des Untertitels des Bandes von Dickinson und Kotsko, Finding a NewUse for Theology, ist

bereits hingewiesen worden.

12 Vgl. nochmals die These von Murray, Archaeology, 25, über das Messianische als Methode von

Agambens Projekt sowie z.B. Clemens, Language, 118, der archäologische, genealogische undmes-

sianische Aspekte von Agambens Lektüren markiert.

13 Vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 244.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Das Messianische

IV.3 Resonanzräume messianischer Theologie

Wie können solche kleinen Verrückungen aus theologischer Perspektive vorgenommen

werden? Können sie Räume öffnen, in denen eine messianisch instrumentierte Theo-

logie resoniert? Mit den Überlegungen zur messianischen Erfahrung des Wortes hat

das vierte Kapitel dieser Untersuchung einen Aspekt fokussiert, der den vorangegan-

genen Kapiteln subkutan zugrunde lag: Die Sprache als solche, das Wort als solches, die

Potenz des Sagens im Ausgriff über jede konkrete Denotation. Könnte also, nachdem

die ersten drei Kapitel das Messianische eher material untersucht haben, die messia-

nische Sprach-Erfahrung theologisch formal einschlägig sein? Damit wendet sich der in

dieser Untersuchung geführte Diskurs auf sich selbst und seine eigene Möglichkeits-

bedingung.

Die bisherigen Kapitel haben das Messianische vor allem als Denkfigur untersucht:

Agamben übernimmt den Begriff, so wurde argumentiert, aus je nach Kontext ver-

schieden akzentuierten Traditionen und beschreibt mit ihm eine Relation zum je Fakti-

schen, Abgeschlossenen, auch zu einem bestimmten Zeitverständnis, das messianisch

gegengelesen wird. Der Begriff der Denkfigur bezeichnete dabei, zumal im Hinblick

auf den in dieser Untersuchung akzentuierten performativen Aspekt von Agambens

Texten, das dynamische Element einer Operation des Denkens: Einen Bezug auf Tra-

dition, auf Aktualisiertes, auf Festgeschriebenes auch in der Verwendung des Begriffs,

die einem anderen Gebrauch geöffnet wird und so – wie vor allem für Der Mensch ohne

Inhalt argumentiert – eine Überlieferung ermöglicht, die wiederum am kairologisch-

messianischen Zeitverständnis Maß nehmen kann: Messianische Zeit erschien dabei

auch als spezifische Form, sich auf Vergangenheit zu beziehen, Tradition zu überliefern.

Entsprechend wurde einerseits verfolgt, wie Agambenmaterialitermessianisch liest, in-

dem er etwa die paulinische Tradition fokussiert; andererseits wurde die Performanz

seiner Texte formaliter an die Strategien vermittelt, die er als messianische entwickelt.

So wurde die Denkfigur des Messianischen an eine Erfahrung gebunden, auf die die

performative Dimension der Texte zielen dürfte.

Zugleich wurde mit der Qualifizierung als Denkfigur in doppelter Hinsicht eine

Öffnung des Begriffs des Messianischen angedeutet: Einerseits wurde markiert, wie

Agamben messianisch entwickelte Formulierungen auch in anderen Zusammenhän-

gen ohne messianische Konnotation verwendet: Das operative Moment schien insofern

übertragbar, die Denkfigur potenziell im Modus der Analogie transferierbar. Anderer-

seits wurden auch innerhalb des messianischen Diskurses verschiedene, miteinander

verbundene Akzente diskutiert, die das messianische Verhältnis zur Zeit (Kapitel I), den

Bezug des Messianischen auf Agambens Potenz-Begriff sowie die Zuordnung zum Profa-

nen (Kapitel II), und den als Deaktivierung und Untätigkeit gefassten messianischen Be-

zug zum Gesetz oder, allgemeiner, zur auch theologischen Tradition betrafen (Kapitel

III). Insofern wurde das Messianische in dieser Untersuchung mit Agambens Begriff

als Paradigma qualifiziert und mit seinen Überlegungen zum Bild verbunden. Dabei

wurde die These vertreten, dass sein Begriffsgebrauch das überlieferte Bild im Modus

seines Gebrauchs öffnet, in ihm kristallisierte energetische Ladungen entbindet und

mit ihm Befreiung – je nach Kontext von einem bestimmten Zeitverständnis, von ei-

ner absolut gesetzten Tradition, von der Dominanz des Rechts – artikuliert. So wurde

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 329

das Messianische zugleich als Pathosformel beschreibbar, die, über historische Distan-

zen hinweg, als Figur, ein Nachleben führt – und zwar gerade deshalb, weil es sich um

einen Begriff handelt, mit dem je relativ auf eine als bedrückend empfundene Situati-

on und die Modalitäten einer der Situation korrespondierenden Befreiung reflektiert

werden kann. Die Vorstellung einer Tafel von Pathosformeln kann für Agambens Texte

in verschiedener Hinsicht vorgeschlagen werden: Einerseits für die Tatsache, dass der

messianische Diskurs innerhalb von Agambens Werk als solcher als Darstellung auf ei-

ner Pathosformelntafel beschrieben werden kann: Als ein Paradigma einer Denkfigur,

die zugleich auch anders entwickelt werden könnte. Andererseits scheint es auch mög-

lich, die verschiedenen von Agamben untersuchten Aspekte des Messiasdiskurses als

einer Pathosformelntafel des Messianischen zugehörig zu lesen: In dieser Hinsicht hat

die vorliegende Untersuchung versucht, eine solche Pathosformelntafel des Gebrauchs

der Begriffe Messias, messianisch und das Messianische in den Texten Agambens zusam-

menzustellen.

Während im ersten Kapitel der Untersuchung der messianische Zeitdiskurs vor al-

lem als Paradigma der historischen Zeit behandelt wurde, wurde im zweiten Kapitel

mit denmiteinander verbundenenÜberlegungen zur Profanität, zur Unrettbarkeit oder

zum Ohne-Gott-Sein der Welt (vgl. Zdb 54) die Frage einer theologischen Rezipierbar-

keit schärfer. Schließlich wurde im dritten Kapitel die These vertreten, dass Agambens

Untersuchung des paulinisch-messianischen Diskurses, im paradigmatischen Zusam-

menhang der politisch-philosophischen Analyse, eine Kritik der theologischen Traditi-

on vorträgt. In dem bereits zitierten Interview aus dem Jahr 1999 – geführt, wie Agam-

ben selbst vermerkt, zu der Zeit, zu der er über die paulinischen Briefe arbeitet (vgl.

BM 6) –markiert er die Verbindung von Messianischem und Profanemmit der Formu-

lierung: »In jedem Fall glaube ich, dass das Messianische immer profan ist und niemals

religiös (toujours profane, jamais religieux). Es ist sogar die äußerste Krise des Religiösen

(la crise ultime du religieux), die Verwandlung des Religiösen ins Profane« (BM 8, Über-

setzung: HR).

Wie aber wäre diese Profanität theologisch zu rezipieren? Kann die Vorstellung der

absoluten Immanenz und irreparablen Profanität derWelt theologisch-traditionell auf-

genommen werden und – krisenhaft, traditionstransformierend – rezipiert werden? In

mehreren Texten haben Colby Dickinson und AdamKotsko im Anschluss an genaue und

sorgfältige Agamben-Lektüren in je leicht variierterWeise AgambensTheologie oder ei-

ne Theologie mit Agamben beschrieben. So hat Dickinson, wie bereits zitiert, mit Ver-

weis auf Agambens Spinoza- und Deleuze-Rezeption die Möglichkeit angedeutet, seine

Texte theologisch pantheistisch oder panentheistisch zu lesen, ohne Agamben indessen

unmittelbar als Pan- oder Panentheisten bezeichnen zu wollen.14 Im Bezug unter an-

14 Vgl. z.B. Dickinson, Theology, 168-175; vgl. auch die leicht variierten Überlegungen in demgemein-

sam mit Adam Kotsko verfassten Band: Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, z.B. 87f, 132 oder

auch 106, wo Dickinson die Überlegung, dass Agambens Position möglicherweise als eine Form

von Pantheismus oder Panentheismus qualifiziert werden könne, mit Zitat von KG 83 weiterführt:

»Yet everything in Agamben’s thought seems only to draw towards this conclusion: ›The world –

insofar as it is absolutely, irreparably profane – is God‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Das Messianische

derem auf die These, die »Welt – als absolut und unabänderlich profane – ist Gott« (KG

83), schreibt Dickinson:

»It is a profanation of our world, he might suggest, that reveals a deeper layer of the

purely immanent, and possibly pantheistic or panentheistic belief at variance with

much of Western theology, though there are signs today, especially from feminist and

interreligious perspectives, that such a form of immanentism is the sole manner in

which theology can retain its continued pertinence«15.

Zu Recht akzentuiert Dickinson Agambens Betonung der irreparablen Profanität und

der Immanenz der Welt ohne möglichen Rekurs auf eine transzendente Gottheit; an-

zufragen wäre zunächst, ob eine solche Form des Immanentismus tatsächlich die einzige

Weise darstellenmuss, in derTheologie ihre Bedeutung behalten könnte.Wichtiger aber

ist in der Perspektive dieser Untersuchung die formale Frage, ob Agambens Gebrauch

theologischer Begriffe tatsächlich theologisch zu rezipieren, also überhaupt auf einen

Pantheismus oder Panentheismus hin auszulegen wäre: In dieser Hinsicht wurde oben

für Die kommende Gemeinschaft argumentiert, dass die entsprechenden Passagen auch

als Wittgenstein-Kommentar gelesen werden können, dass also nicht unbedingt ein

Diskurs über Gott, sondern über dasWort »Gott«, die Möglichkeitsbedingungen seiner

Verwendung oder den Gehalt, auf den es verweist, geführt wird.16 Dass dieWelt als pro-

fane Gott sei, ist dann nicht als pantheistische Aussage über Gott auszulegen, sondern

schlägt eine alternative Verwendung eines Begriffes vor.17 Dies gilt auch für einen ande-

ren Aspekt: Dickinson beschreibt überzeugend, dass Agambens Rekurse auf Paulus die

theologische Tradition von innen zu kritisieren suchen; zugleich versichert er dieMög-

lichkeit einer theologischen Rezeption durch einen Verweis auf Jesus und formuliert: »It

is a ›deconstruction‹ of theology, to be sure, but one that may in fact, if Agamben’s rea-

ding of Saint Paul is in any sense accurate, resonate deeply with the claims once made

by Jesus Messiah«18.

Die vorliegende Untersuchung hat demgegenüber zu zeigen versucht, dass Agam-

bens Paulus-Lektüre nicht nur als Paulus-Lektüre, sondern mindestens auch als

Benjamin-Kommentar zu lesen ist, und dass sie zudem auf Denkfiguren wie die

Unrettbarkeit rekurriert, die schwerlich paulinisch oder jesuanisch zu entwickeln sind.

15 Dickinson, Theology, 163f; vgl. auch Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 32.

16 Vgl. die These in Die Idee der Sprache: »Was die vergangenen Generationen als Gott, Sein, Geist,

Unbewusstes gedacht haben, sehen wir zum ersten Mal klar als das, was sie sind: Namen für die

Sprache«, MdD 36; vgl. auch die Rede von Gott als »Name für die Präexistenz der Sprache«, ebd.,

31f. Der Gehalt des Begriffs Gott wird damit umdefiniert: Er bezeichnet so, anders als traditionell

angenommen, die Sprache als solche.

17 In einem anderen Aufsatz scheint Dickinson eine ähnliche Position zu vertreten, wenn er schreibt,

dass Agambens Projekt »ultimately says little – if anything – about any nature of the divine it-

self (and hence why I shy away from ultimately labeling Agamben as a pantheist, in that he is not

really concerned with locating the divine within any of this)«, Dickinson/Kotsko, Coming Philoso-

phy, 132. Dem korrespondiert, dass Dickinson in diesem Text davon spricht, dass die von Agamben

beschriebene Immanenz eine Transzendenz nicht ausschließe, obwohl diese außerhalb der Reich-

weite menschlichen Wissens angesiedelt wäre.

18 Dickinson, Theology, 164.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 331

Dann aber wird fraglich, ob Agambens Paulus-Lektüre die eigentlichen Intentionen

Jesu tatsächlich schlüssig wiedergibt, wie Dickinson hier insinuiert. Eine schöpfungs-

theologisch, eschatologisch, oder auch, wie Dickinson andeutet19, kenotisch begründete

pantheistische oder panentheistische Lesart der christlichen Theologie scheint mög-

lich; ob allerdings Agambens Pauluslektüre eine solche forciert, wäre deshalb genauer

zu begründen, weil diese Lektüre, wie hier zu argumentieren versucht wurde, nicht

nur theologisch funktioniert.

Dickinson qualifiziert Agambens Projekt insofern als »theology of immanence«20

und spricht von »Agamben’s profaned theology (his ›atheology‹, even)«21. In einem ge-

meinsam mit Adam Kotsko verfassten Text dagegen schreiben beide – offenbar nuan-

ciert anders, aber in der Perspektive dieser Untersuchung zu Recht –, dass Agamben

selbst keine Theologie als solche artikuliere; sie beschreiben aber, wie sich diese Theo-

logie darstellen könnte. Als eine Theologie nämlich, »wherein God is silent, behind a

wall of ›absolute immanence‹ that at once undoes centuries of theological speculation

and yet might better preserve the nature of whatever ›mystery‹ such a divinity might

actually be«22. Die Betonung der absoluten Immanenz dürfte, nochmals, eine schlüssige

Agamben-Lektüre darstellen; fraglich wäre dann,wie theologisch von einemGott hinter

der beschriebenenWand der Immanenz gesprochen, wie also etwa Offenbarung theolo-

gisch bestimmt werden könnte. Die vorliegende Untersuchung schlägt, etwas anders

– und dezidiert gegen die Tendenz der oben vorgestellten Agamben-Interpretation23 –,

vor, auf die Rede von Transzendenz nicht zu verzichten, und zwar aus christologischen

wie trinitätstheologischen Gründen.24 Aus theologischer Perspektive wäre demgemäß

– um die Zuordnung von Transzendenz und Immanenz an Agambens Bonhoeffer-

Bezug zu spiegeln – das Leben in einer »Welt ohne Gott« (Zdb 54) zugleich als Leben

19 Vgl. die Rede von einer »regression of God (or of the soul, or of the transcendent) into thematerial

world, a permanent ongoing kenosis […] that is perhaps closest to some forms of pantheistic or

panentheistic belief«, Dickinson, Theology, 168.

20 Dickinson, Theology, 174; vgl. ähnlich Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 32, mit der zusätzli-

chen These, dass die Interpretation der messianischen Zeit bei Agamben auf eine spinozistisch-

deleuzianische Konzeption absoluter Immanenz übertragenwerde. Der Akzent auf der Immanenz

scheint denweiter oben zitiertenÜberlegungen zumOhne-Gott-Sein derWelt zu entsprechen; an-

zufragen ist indessen, ob Agambens Auslegungen der messianischen Zeit, zumal vor dem Hinter-

grundder paradigmatischenBeziehung vonmessianischer undhistorischer Zeit, auch als Theologie

zu lesen sind; vgl. auch ebd., 101, 132.

21 Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 179; vgl. ebd., 100.

22 Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 252.

23 Damit entspricht die Untersuchung einer Formulierung von Dickinson, der schreibt, dass Agam-

bens Werk für Theologen faszinierend sei, aber zu bedenken gibt, dass »theologians […] might

also choose to maintain a certain distance from his [d.i. Agamben, HR] general conclusions«, Dick-

inson/Kotsko, Coming Philosophy, 132, Hervorhebung: HR. Diese Distanz hat die vorliegende Un-

tersuchung in verschiedenen Hinsichten zu vermessen versucht.

24 Vgl. die mit Chalcedon entwickelte »christologische Grammatik geschichtstheologischer Aussa-

gen« bei Hoff, Gregor Maria: Die Inversion der Geschichte. Geschichtstheologie heute?, in: ders.: Stich-

proben: Theologische Inversionen. Salzburger Aufsätze, Innsbruck-Wien: Tyrolia 2010, 11-24, hier

20. Dementsprechend ist die »Beziehung von Transzendenz und Immanenz […] Aspekt der Wirk-

lichkeit Gottes selbst und als solche nicht auflösbar«, ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Das Messianische

»[v]or und mit Gott«25 zu bestimmen. Dann ist der »Gott, der uns in der Welt leben

läßt ohne die Arbeitshypothese Gott« zugleich »der Gott, vor demwir dauernd stehen«26,

dann ist die Immanenz der Welt – nochmals: in Absetzung von der oben vorgeschla-

genen Agamben-Deutung formuliert – nicht nur als Welt ohne Gott zu bestimmen,

sondern als »Mündigkeit der Welt«, die gerade so »den Blick frei macht für den Gott

der Bibel, der durch seine Ohnmacht in der Welt Macht und Raum gewinnt«27. Wenn

die in dieser Untersuchung konturierte Interpretation des Messianischen als Denkfi-

gur einer deaktivierenden Relation schlüssig ist, somüsste einemessianisch bestimmte

Theo-Logie die Spannungen, in die eine solche Relation sie selbst versetzt, im Gebrauch

ihrer Sprache, ihrer Begriffe austragen – also in ihrer Verwendung von Zeichen die Ver-

rückungen bestimmen, durch die Gott »Raum gewinnt«. Können sich so Resonanzräu-

me messianischer Theologie öffnen und können sie in einer messianischen Erfahrung

des Wortes lokalisiert werden? Dies führt zu den Überlegungen in den ersten beiden

Abschnitten dieses Kapitels zurück.

Dabei ist zunächst eine Einschränkung zu bedenken: Edmund Arens urteilt, dass

Agambens im Zuge seiner Überlegungen zur messianischen Erfahrung des Wortes un-

terbreitete These, es »gibt keinen Inhalt des Glaubens« (Non esiste un contenuto della fede)

(Zdb 152/126f) theologisch zurückgewiesen werden müsse.28 In der Tat steht Agambens

Interpretation des Messianischen, wie mehrfach zitiert, dezidiert gegen die kirchliche

Tradition und gegen den »Versuch der Konzile, in den sýmbola einen Inhalt des Glau-

bens zu formulieren« (Zdb 152/127): Das Wort des Glaubens in Agambens Deutung kann

nicht dogmatisch fixiert werden, weil es sich um eine spezifische Erfahrung handelt;

eine Erfahrung, die, mit Blick auf die Überlegungen zur infanzia formuliert, experi-

mentell je neu zu machen wäre. In dieser Hinsicht ist das Messianische nicht als De-

notation, als Inhalt eines Dogmas präsentierbar. Die vorliegende Untersuchung hat zu

zeigen versucht, dass Agamben mit den Überlegungen zur Erfahrung des Wortes ei-

gene in anderem Zusammenhang entwickelte Thesen anhand von Paulus aktualisiert;

es handelt sich dann um eine spezifische Erfahrung des Wortes, die, paradigmatisch

und analog verschoben, auch in der Sprachform der Poesie oder der Philosophie ge-

macht werden kann. Dass der Glaube keinen Inhalt habe, entspricht dabei strukturell

der Logik, der gemäß der Messias das Gesetz nicht austauscht, also keine alternative

Denotation präsentiert, sondern sich in ein Verhältnis zu ihm setzt, das Agamben, wie

nachgezeichnet, auf unterschiedliche Weise mit seinem Begriff der Potenz beschreibt.

Dem korrespondiert, dass die messianische Erfahrung des Wortes als performativum

fidei offenbar immer bereits in einer »grundlegend[en]« (Zdb 150) dialektischen Span-

nung zum performativum sacramenti steht, also als Glaube spannungsvoll auf den nomos

bezogen ist. Analog wird in Kirche und Reich die Relation der Kräfte Messias und Gesetz

beschrieben, zwischen denen »eine Spannung, ein dialektisches Verhältnis bestehen«

(KR 27) müsse. So ergibt sich eine Möglichkeit, die von Agamben beschriebene messia-

nische Erfahrung desWortes theologisch auszulegen: Dann kann sie als spannungsvolle

25 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 192.

26 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 192.

27 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 193.

28 Vgl. Arens, Die Zeit, die kommt, 230.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 333

Relation auf theologische Sprache, auf theologische Begriffe bestimmtwerden; als Rela-

tion auf – hier gegen Agambens Kritik an der theologischen Tradition formuliert – den

traditionell überlieferten Inhalt des Glaubens. Messianisch wäre, theologisch so gele-

sen, nicht ein inhaltsloser Glaube, sondern eine Spannung zur Denotation der Zeichen

innerhalb des Glaubens. Anders gesagt: Messianischer Glaube ist, so interpretiert, nicht

als solcher inhaltslos – vielmehr kann das messianischeMoment an ihm nicht als Inhalt

fixiert werden, weil es sich, so die in dieser Untersuchung vorgeschlagene Interpreta-

tion, im Modus einer Relation präsentiert.29

Dafür gibt es einen Anhaltspunkt bei Agamben: Er spricht, wie oben zitiert, von

einem »Spannungserzeuger besonderer Art, der nicht das semantische Feld eines Be-

griffs zu einem anderen Begriff hin ausdehnt, sondern […] in bezug auf sich selbst in

Spannung versetzt« (Zdb 35/29) – es handelt sich um das paulinische hōs mē. Wenn die-

se Formulierung, in Agambens Interpretation, als »Formel des messianischen Lebens«

(Zdb 34) das Leben der messianischen Gemeinschaft beschreibt, so müsste sie auch für

die spezifische Tätigkeit auslegbar sein, die die Rede von Gott darstellt. Mit Agamben

müsste dann auch Theologie, insofern sie innerhalb der messianischen Gemeinschaft,

im messianischen Leben, performiert wird, in der beschriebenen Spannung zu sich

stehen. Ist also messianisch eineTheologie hōs mē, eineTheologie als-ob-nicht möglich?

Offenbar würde Theologie, wie zitiert, die semantischen Felder ihrer Begriffe in eine

selbstreferenzielle Spannung versetzen müssen und auf diese Weise eine messianische

Relation herstellen.30 Zwei solcher Spannungsmomente, die theologische Begriffe auf

diese Weise signieren könnten, markiert der BegriffMessias selbst: Dies gilt zum einen

für die Tatsache, dass christlicheTheologie den Begriff in einer bestimmten Interpreta-

tion in Anspruch nimmt und gebraucht, um das Jesusereignis zu beschreiben, aber dass

dieser Begriff zugleich jüdisch-theologisch anders interpretiert und gebraucht wird:

Christlich-theologische Rede vom Messias bleibt dabei daran verwiesen, dass »jüdi-

sche Messiaserwartung«, wie das Dokument Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift

in der christlichen Bibel der Päpstlichen Bibelkommission festhält, »nicht gegenstands-

los«31 ist. Jüdische Messiaserwartung kann, wie es in dem Dokument weiter heißt, »für

29 In der Folge ist hier lediglich von einer messianischen Spannung theologischer Begriffe die Re-

de, die sich auf Agambens Überlegungen zum paulinischen hōs mē bezieht; die Möglichkeit, mit

Agamben eine messianische Deaktivierung oder »Außer-Kraft-Setzung« der Theologie vorzuneh-

men oder dasMessianische, wie skizziert, als Krise, Grenzerfahrung oder Profanierung der religiö-

sen Tradition zu entwickeln, wird hier nicht aufgenommen. Insofern greift der Vorschlag dieser

Untersuchung, Agambens messianischen Diskurs auf die Form theologischen Sprechens abzubil-

den, dezidiert nur einen Aspekt dieses Diskurses heraus.

30 Mit Agamben würde sie dies jeweils jetzt, in der Performanz des Sprechakts, vornehmen; vor dem

Hintergrund der weiter oben referierten Derrida- und Adorno-Kritik Agambens wäre dann das

Differenzmoment zeichen- wie zeittheoretisch anders zu bestimmen als bei Adorno oder Derrida.

Das Als-ob-nicht hat im Übrigen Dausner, Christologie, 362f, theologisch, nämlich konkret für die

Christologie und die Zuordnung von göttlicher undmenschlicher Natur überzeugend als Erzeuger

einer »Spannung im Selben«, ebd., 362, entwickelt.

31 PäpstlicheBibelkommission:Das jüdischeVolkund seineHeilige Schrift in der christlichenBibel, heraus-

gegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen

Stuhls 152), Bonn 2001, Nr. 21. Vgl. dazu ausführlich Henrix, Hans Hermann: Judentum und Chris-

tentum. Gemeinschaft wider Willen, Kevelaer: topos plus 22008, 134-156. Henrix spricht unter ande-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Das Messianische

uns Christen ein starker Ansporn sein, die eschatologische Dimension unseres Glau-

bens lebendig zu erhalten«32. Damit wird, wie Hans Hermann Henrix kommentiert,

die christliche Rede von der Erfüllung in Jesus Christus an noch Ausständiges gebun-

den,33 wird Vollendung, wird die Wiederkunft des Messias erhofft. Theologie, die den

Begriff Messias nicht nur verwendet, sondern sich von ihm her bestimmt, bleibt unter

den eschatologischen Vorbehalt gestellt, den der Begriff selbst markiert, auf das Escha-

ton bezogen, in dem alles anders sein könnte.34 Damit wird eine doppelte Relativität

des Begriffs gedacht, wird aber auch Agambens historisch-zeitlicher Fokus auf die Jetzt-

zeit theologisch durch die eschatologische Betonung des noch Ausstehenden ergänzt.

Wird damit eine semantische Spannung des theologischen Begriffs gegen die Ten-

denz von Agambens Messiasdiskurs benannt, so können mit der oben vorgeschlagenen

Agamben-Interpretation weitere Spannungsmomente angegeben werden: Dies gilt zu-

mal zeittheoretisch für den Traditionsbezug der Begriffe, der über die Konstellation von

Gewesenem und jeweiligem Jetzt gedacht werden kann und abgeschlossene Interpreta-

tionen je neu unabgeschlossen macht, indem er eine konstellative Relation ermöglicht

(vgl. Kapitel I.3.i). Dies kann, auch vor dem Hintergrund der Überlegungen zur kairo-

logischen Dimension der Bilder, zudem als eine hermeneutische Tätigkeit verstanden

werden, die das im Bild, im Begriff Messias, kristallisierte gelebte Hoffnungspotenzial

freisetzt, also einen bestimmten Bezug auf die Zeitdimension der Begriffsverwendung

beinhaltet (Kapitel I.4). Dieser Aspekt führt zurück zu Agambens sprachphilosophi-

schen Überlegungen zur infanzia: Denn einen Übergang von Semiotischem zu Seman-

tischem, von theologisch überliefertem Zeichen und seinem je konkreten Gebrauch,

muss auchTheologie je neu vollziehen (Kapitel 0.2 und I.2.a). Dieser Übergang bedingt,

dass bestimmte Erfahrungen anhand der vorliegenden Begriffe reflektiert werden kön-

nen, sodass im Übergang von langue zu parole die Erfahrung einer Potenz des Sagens

ermöglicht wird: Der Mensch ist, wie argumentiert, Kind gewesen und immer noch

Kind (vgl. KuG 74) – der mit der infanzia angedachte Zwischenraum, die Spaltung im

Gebrauch von Sprache, ist in Agambens Interpretation jedem menschlichen Sprechakt

inhärent. So führt sie auch theologische Sprache dazu, ihr begriffliches Repertoire je

neu auszulegen, den semiotischen Bestand je neu semantisch zu bestimmen. Dies in-

dessenmuss sie praktizieren: Die Potenz des Sagens zeigt sich imGebrauch, im Vollzug

des sprachphilosophisch konturierten Übergangs. Auf diese Weise kann die Erfahrung

der Kindheit theologisch als das Dispositiv bestimmt werden, das theologische Begriffe

polar in Spannung zu ihremGebrauch in einer konkreten Rede versetzt: In dembleiben-

den Rest der Potenz des Sagens, die sich messianisch im Akt nicht erschöpft, sondern

»im Gebrauch für immer unausgesprochen und unbedeutend nahe beim Wort bleibt«

(Zdb 152), könnte dann die Spannung, die Verrückung, lokalisiert werden, in der, mit

rem von einer »Spannung bereits im christlichen Glauben und Hoffen selbst«, ebd., 148, die er an

der positiven Würdigung der jüdischen Messiashoffnung bei gleichzeitiger Erwartung der Wie-

derkunft Jesu als Messias festmacht, vgl. ebd., 148f.

32 Päpstliche Bibelkommission, Das jüdische Volk, Nr. 21.

33 Vgl. Henrix, Judentum und Christentum, 146.

34 Vgl. mit Bezug auf die eschatologische Enthüllung Sander, Hans-Joachim: Glaubensräume – Topo-

logische Dogmatik. Band 1: Glaubensräumen nachgehen, Ostfildern: Matthias Grünewald Verlag 2019,

245.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Engführung: Zur Erfahrung des Wortes 335

Bonhoeffer, Gott »Raum gewinnt«, sich Raum schafft. Dieser Rest einer Potenz auch im

BegriffMessias, der in der je konkreten Verwendung dieses Zeichens, im Übergang von

Sprache zu Rede, bleibt, ist indessen auch das, was die je neue Auslegung des Begriffs

zu anderen Zeiten und an anderen Orten potenziell ermöglicht.35

Mit dem Rekurs auf die Erfahrung der Kindheit als Spaltung wurde neben dem

zeittheoretischen auch der in dieser Untersuchung anmehreren Passagen in Agambens

Texten akzentuierte räumliche Aspekt abgerufen. Dies führt zur performativen Dimen-

sion zurück: Wie weiter oben als These vertreten wurde, nehmen seine Texte – explizit

als Schwelle (soglia) markiert oder implizit – Übergänge von verschiedenen Texträumen

vor und spannen, so wurde argumentiert, auch theologische Traditionen und Begriffe

in solche Übergängigkeiten ein. Zugleich öffnen sie sich, wie unter anderem mit den

Überlegungen zur Rezeption als Entschöpfung oder der Entschöpfung als Rezeption

nahegelegt wurde, auf den Gebrauch hin, der von ihnen gemacht werden kann: auf

die Räume, die Studium und Spiel mit ihnen und über sie hinaus aufspannen. Viel-

leicht können dann auch theologische Texte Schwellen bestimmen: Schwellen zunächst

in zeittheoretischer Hinsicht, wenn in der Verwendung theologisch traditioneller Be-

griffe einerseits die Begriffsgeschichtemitklingt und aktualisiert wird und andererseits

heilsgeschichtliche Ereignisse je im Jetzt und mit Ausblick auf die erhoffte Zukunft zur

Sprache gebracht werden; Schwellen aber auch dann,wenn theologische Texte als Schrift

auf ein Leben vor und mit Gott reflektieren.36 Diese Schwellen führen je neu in ein Hier

und Jetzt, das – mit dem Gedicht von Caproni, das Agamben in seiner Studie Die Spra-

che und der Tod in sprachphilosophischem Zusammenhang zitiert und das Alex Murray

überzeugend mit der messianischen Verrückung verglichen hat37 – als ein Raum er-

scheint, an den man zurückkehrt, ohne an ihm gewesen zu sein: Denn messianische

Hoffnung wirft dann, vielleicht, ein anderes Licht auf ihn.

Aber die Überlegungen zurmessianischen Erfahrung desWortes führen theologisch

noch zu einem weiteren Aspekt: Wenn es bei Agamben, wie zitiert, um eine »rein[e]

35 Theologisch wird die damit angedachte Öffnung oder das Un-Abschließen der Begriffe jedoch aus

erkenntnistheoretischen Gründen mit der Auslegungsgemeinschaft der Kirche verbunden blei-

ben, in der die Begriffe entstanden sind. Dies ist für die Frage nach einer möglichen Kriteriologie

der Öffnung von Interesse, die weiter oben berührt wurde: Die vorliegende Untersuchung schlägt

vor, dass es nicht so sehr um eine Offenheit, sondern jeweils um eine Öffnung, gewissermaßen ein

wieder-offen-Sein, geht. Diese Öffnung müsste theologisch an der Praxis Jesu und seiner Verkün-

digung Maß nehmen, wie sie in der Schrift bezeugt, in der Tradition überliefert und in der Kirche

ausgelegt wird.

36 Hier, nochmals, mit anderer Tendenz als in der vorgeschlagenen Agamben-Interpretation formu-

liert: In seinenÜberlegungen zuden zwei Bünden schreibt Agamben, dass der neueBund kein »ge-

schriebener Text« sein könne, der er »schließlich aber geworden ist«, Zdb 137; stattdessen sei der

neue Bund als »das Leben der messianischen Gemeinschaft selbst«, ebd., zu qualifizieren. Auch

hier dürfte die Kritik an der kirchlichen Tradition impliziert sein, diese habe das Messianische als

Text, in Dogmen und Gesetzen, fixiert und dadurch verzeichnet. Die vorliegende Untersuchung

liest aus theologischer Perspektive leicht anders und fasst das Messianische nicht als Lebensform

jenseits von Schrift auf, sondern als messianische Relation auf den geschriebenen Text der kirch-

lichen Tradition, die theologisch je neu zu bestimmen ist.

37 Vgl. nochmals Murray, Agamben, 19, und SuT 160.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Das Messianische

Potenz des Sagens« (Zdb 152) geht, kann damit, theologisch gelesen, auch die Möglich-

keit zur Debatte stehen, überhaupt ein Reden von Gott, eine Theo-Logie vorzunehmen.

Damit rekurriert auch diese Untersuchung nochmals neu auf den Ort, mit dem ihre

Argumentation zu Agamben eingesetzt hatte: die Krippe. In der Krippe, so kann jetzt

formuliert werden, hat Gott sich in der Geburt des Χριστóς in der Profanität, als Kind,

ansprechbar gemacht und hat eine Potenz eines Sagens auch über sich ermöglicht; ei-

ne Potenz indessen, die sich in keinem Sprechakt erschöpft und immer neue Rede von

Gott, neue Sprachen für ihn, ermöglicht und bedingt. Auch die Krippe steht dafür, wie

Gott, nochmals mit Bonhoeffer formuliert, »durch seine Ohnmacht in der Welt Macht

und Raum gewinnt«38. Zugleich lassen sich im Bild der Krippe die erwähnten messia-

nischen Spannungserzeuger theologischer Begriffe bündeln, denn eine Theologie von

der Krippe her bleibt als adventliche auf die Geburt des Messias ebenso wie seine Wie-

derkunft bezogen. Aber wenn eine adventliche Theologie ihre eigenen Begriffe unter

den Vorbehalt des hōs mē stellt, so schwächt die erzeugte spannungsvolle Relativität sie

nicht: Sie kann auf diese Weise daran arbeiten, Resonanzräume des Messianischen zu

eröffnen. Und sie kann darauf hoffen, dass für die Zeit, die zwischen Geburt und Wie-

derkunft des Messias bleibt, für jedes Jetzt, von dem aus und für das sie spricht, die

Zusage Jesu an seine Jünger nach der Auferstehung gilt – die seiner Präsenz bis an der

Welt Ende.

38 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 193.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006 - am 14.02.2026, 16:57:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

