TEIL 11:
DIFFERENZEN UND DIALOGE

Die bisherigen Ausfithrungen haben ergeben, dass Widerstand
unterschiedliche Gebrauchsmechanismen und Artikulationsweisen
hat; er richtet sich sowohl gegen etwas als auch auf etwas. Als eine
Kategorie des Wissens ist er auf Normen, als sinnlicher Einfluss
auf Sinneswahrnehmungen und auf korperliche Empfindungen be-
zogen. Diese Unterscheidung bildet gleichzeitig den Ausgangspunkt
fiir ethische Fragestellungen.

Kant, Hegel und Levinas haben dazu hochst unterschiedliche Ant-
worten vertreten. In Abhingigkeit von einer triadischen Deutung
der Relation zwischen dem »Denkeinem«, den »Denkvielen« und
den »Denkinhalten« ist fiir Kant auch der Widerstand gleicherma-
Ben auf Natur, Person und Gesellschaft bezogen. Er ist nicht nur
ein Hindernis, er ist auch ein Faktor, damit die vernunftbasierten
Geltungsanspriiche im Erscheinungsraum Gesellschaft sich verwirk-
lichen bzw. zum Ausdruck gebracht werden. Fiir Kant war die Frage
ausschlaggebend, wie der Wille mit dem Allgemeinen verflochten
ist, und wie in dieser Verflechtung der Widerstand vorhanden und
als vernunftbasierter Widerstand sogar notwendig ist. Auch in ihrem
Selbstverstdndnis hat Vernunft eine widerstindige Kennzeichnung,
da es ihr nicht gelingt, sich widerstandslos auf sich selbst zu bezie-
hen.

201

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir Hegel wiederum ist das Streben nach Anerkennung ausschlag-
gebend, und wie dieses sich in Wissens- und Handlungsprozessen
zeigt. Widerstand ist fiir ihn ein Faktor, der nicht statisch, sondern
dynamisch zu denken ist. Levinas unterscheidet sich von beiden
Zugingen erheblich.*** Er vertritt den Anspruch eines ethischen
Widerstands, {iber den sich sowohl das Verstdndnis von Vernunft als
auch die damit einhergehenden Wissens- und Handlungsprozesse
erschlieflen. Er beginnt im Nichttdtungsgebot des Antlitzes zu spre-
chen.

Eine durch gedankliche Operationen nicht zu schlieflende Kluft
zwischen dem Sein und dem Denken erachtet Levinas als notwen-
dige Voraussetzung dafiir, dass der ethische Anspruch auf Leben,
kulturellem, sozialem und religiosem Uberleben gewihrleistet bleibt.
Die Kluft, die zwischen dem Sein und dem Denken besteht, ist
fir ihn nicht verhandelbar. Sein ist nicht ein formbarer Bereich,
der durch gedankliche Prozesse unendlich gestaltet und verdndert
werden kann. Sein bildet auch nicht eine als kausal zu verstehende
Ressource, die dem Denken das Denken ermdéglicht. Eine notwendi-
ge Kluft zwischen dem Sein und dem Denken hat sowohl Riickwir-
kungen auf das Verstindnis von kérperlichem als auch ethischem
Widerstand. Weder kann der Widerstand als Materie, Natur oder
Korperlichkeit im Vorgang des Denkens restlos iiberwunden wer-
den,*** noch gelingt in der Perspektive des ethischen Widerstands
ein unverstellter Zugang zur Wirklichkeit.3%>

393 Zum Unterschied zwischen Hegels Verstandnis des absoluten Geistes und
Levinas’ Idee des Unendlichen, vgl. Stegmaier, Levinas zur Einfiihrung, 95-6.
Zum Unterschied zwischen Hegels und Levinas’ Verstindnis des Gewissens, s.
Kap. 5.

394 Er schreibt dazu in Jenseits des Seins: »Denn die Kategorie bemdchtigt sich der
Materie, indem sie sich noch nach dem bildet, was in der Materie, in diesem
>Sein der Moglichkeit nach< an Widerstand, an Undurchdringlichkeit — oder
an Méglichkeit — bleibt.« (Lévinas, Jenseits des Seins, 244) Ahnlich dufert er
sich in Totalitdt und Unendlichkeit: »Die Intelligibilitdt, sofern sie durch die
Klarheit gekennzeichnet ist, ist eine vollstindige Addquation des Denkenden an
das Gedachte, und zwar in dem sehr genauen Sinne einer Herrschaft, die das
Denkende iiber das Gedachte ausiibt; diese Herrschaft bringt im Gegenstand
dessen Widerstand als eines dufSeren Seienden zum Erléschen.« (Lévinas, Totali-
tat und Unendlichkeit, 173-74).

395 Vgl. Lévinas, Spur des Anderen, 199-200.

202

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Vorbehalte gegeniiber einer transzendentalphilosophi-
schen und/oder dialektischen Erschliefung des Widerstands, darf
aber nicht in der Weise missverstanden werden, dass Widerstand
ein Faktor ist, der sich vorbegrifflich erschlief3t. Ebenfalls behaup-
tet Levinas nicht, dass bereits das Sein mit einer ethischen oder
epistemischen Kennzeichnung ausgestattet sei, um Phanomenen des
Widerstands zu trotzen oder diese zu befordern. Der Widerstand
erschliefSt sich nicht durch das Sein, sondern jenseits oder anders
als Sein.*® Auch fiir Levinas gibt es kein Erkennen vor dem Erken-
nen. Vielmehr behauptet er, dass bereits das Denken eine sozial
verbindliche ethische Kennzeichnung aufweist, die das Denken an-
leitet. Das Ich ist im Vorgang des Denkens nicht mit einer Idee des
Allgemeinen vorbegrifflich verbunden.?” Zwischen der Korperlich-
keit des Denkens und der Idee des Allgemeinen ist der Widerstand
enthalten, und zwar ohne dass dieser einer iibergeordneten Idee des
Allgemeinen oder - in der Interpretation Hegels — dem Primat der
Vers6hnung dienstbar gemacht wird.

Davon abgeleitet ist auch das Verstdndnis von Vernunft. Sie ist
nicht Anwendung oder Umsetzung eines logischen Prinzips. Sie hat
eine sprachliche Herkunft und steht im Zeichen einer »Unvorher-
sehbarkeit der Geschichte«. Personen sind nicht blofy Teil eines
Weltganzen, sie befinden sich auch in Widerstand dazu. Ebenso gilt
es Sorge dafiir zu tragen, dass nicht die Geschichte iiber die Person
urteilt, sondern die Person in ihrer Singularitit das letzte Wort be-
hélt. Levinas’ Verstdndnis von Vernunft und Geschichte bildet den
Hintergrund fiir seine Kritik an Kant und Hegel. In Levinas’ Les-
art beinhalten beide Zuginge Vorannahmen, die Variationen einer
»Idee des Guten« darstellen, sei es durch die Annahme eines guten
Willens in der Diktion Kants oder durch die Annahme eines guten

396 In Totalitit und Unendlichkeit betont Levinas die sprachliche Herkunft des
Widerstands, die »aus dem unaufhérlich neu anfangenden Bemiihen der Spra-
che« hervorgeht. Er setzt dem die Bemerkung voraus: »Die Bedeutung des Sei-
enden erscheint nicht aus der Perspektive der Finalitit, sondern der Sprache.
Eine Beziehung zwischen termini, die der Totalisierung widerstehen, die sich
von der Beziehung abl6sen oder sie prazisieren, ist nur als Sprache moglich.
Hier beruht der Widerstand eines Terminus gegen einen anderen nicht auf
dem finsteren und feindlichen Residuum der Andersheit, sondern umgekehrt
auf dem unerschopflichen Uberschuf} an Aufmerksamkeit, den mir das Wort,
das immer Belehrung ist, bringt.« (Lévinas, Totalitat und Unendlichkeit, 137).

397 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 231.

203

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewissens und den damit verbundenen Schwerpunkten des Einge-
standnisses und der Vers6hnung, wie in Hegels Phdnomenologie des
Geistes dargelegt. Wie zu zeigen ist, begreift Levinas Vernunft nicht
im Hinblick auf ihre geschichtliche Bezogenheit auf sich, sondern
in ihrer Bezogenheit auf andere. Die damit einhergehende phéno-
menologische Aufwertung der anderen bringt Levinas nicht nur in
Distanz, sondern auch in eine {iberraschende Nédhe zu Kant und
teilweise auch zu Hegel.

Zu zeigen ist auch, dass Levinas den philosophischen Anliegen
von Kant nicht nur eine neue Ausrichtung gegeben hat, sondern
in mancherlei Hinsicht sogar beansprucht hat, die von Kant fiir
sein Anliegen reklamierte »Strenge der Vernunft« teilweise ernster
genommen zu haben, als Kant dies getan hat. Kants Primat der prak-
tischen vor jener der theoretischen Vernunft bildet fiir Levinas einen
wichtigen Ausgangspunkt in seiner Kant-Lektiire. Auf dieses Primat
hat sich Levinas berufen. In seiner Lesart ging es ihm nicht darum,
Kant so lange zurechtzubiegen, bis dieser sich in den Deutungsrah-
men seiner Gedanken integrieren lief$; im Gegenteil: Levinas hat be-
ansprucht, die Strenge der Vernunft, die von Kant selbst eingefordert
wurde, fiir sein Denken zu reklamieren, und gleichzeitig auf jene
Ruhepolster zu verzichten, welche die kantische Ethik bereithalt.

Levinas’ Aufwertung des ethischen Widerstands in der Perspekti-
ve der anderen ist in meiner Lesart als eine Vertiefung und nicht
als eine Revision des transzendentalphilosophischen Ansatzes zu
betrachten. Der ethische Widerstand der anderen, genauer gesagt
das Vorrecht der anderen, ist die tragende Sdule, von der aus sich das
Verstdndnis von Vernunft und Ethik erschlieffit. Meiner Auffassung
zufolge fiihrt die Verfolgung der Perspektive der anderen nicht von
Kant weg, sondern zu ihm zuriick, allerdings mit Einschrdnkungen.
Widerstand ist fiir Levinas weder Beschrankung noch Begehren.
Er hat eine sprachliche Herkunft, die gehért und gesehen wird.
Durch diese phdanomenologische Ausstattung hat der Widerstand
gleichzeitig eine ethische Kennzeichnung. Er ist als sprechendes
Gesetz Gesicht. Fiir ihn ist es nicht ausreichend, dass die Univer-
salisierungsformel des Kategorischen Imperativs und die Zweck-an-
sich-Formel sich wechselseitig ergdnzen. Vielmehr weisen die un-
terschiedlichen Formulierungen des Kategorischen Imperativs ein
Spannungsverhiltnis auf, dessen produktives Zusammendenken am

204

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitfaden eines phanomenologischen und ethischen Widerstands zu
erfolgen hat.

Phanomenologisch ist der ethische Widerstand, da er nicht auf
einem Prinzip basiert, sondern auf einer Interaktion, die Anerken-
nung unter nicht dialektischen Vorzeichen definiert. Gleichzeitig
enthdlt der ethische Widerstand ein Begehren, das nicht ein Begeh-
ren nach etwas, sondern ein Begehren gegen etwas ist. Es beginnt im
Nichttotungsgebot zu sprechen. Dieses Gebot stellt sicher, dass leib-
liche Existenz bewahrt werden kann. Es findet seine Fortsetzung im
Anspruch der Verantwortung. In der Perspektive der Verantwortung
ist auch der Begriff der Freiheit zu lesen. Verantwortung gegeniiber
anderen bildet die Voraussetzung, dass Freiheit als Schwierige Frei-
heit sich bilden kann. Der sich daraus ergebende Dialog bildet den
Gegenstand des vierten Kapitels.

Ein ethisch verfasster Widerstand wird auch nicht tiber das Pri-
mat des Wissens iiberwunden, wie Hegel dies beansprucht. Viel-
mehr ist er Maf3stab und Anspruch, an dem Handlungen sich zu be-
wihren haben. Mit diesem nicht teleologischen Verstandnis wendet
Levinas sich explizit gegen den dialektischen Anspruch von Hegel.
Der sich daraus ergebende Dialog bildet den Gegenstand des fiinften
Kapitels.

205

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495880063-201 - am 20.01.2026, 01:50:37.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als
kategorischer Imperativ —Levinas liest Kant

Zusammenfassung: Fir Kant wie fiir Levinas ist der kategorische
Imperativ die einzig mdogliche Universalisierungsformel. Er ist mit
einer strukturellen Notwendigkeit ausgestattet. Er gilt ultimativ und
ohne Ausnahme. Er beruht auf einer vernunftbasierten und sprach-
lich induzierten Ordnung. Worin Levinas mit Kant iibereinstimmt,
ist, dass es nur einen mdoglichen Leitfaden gibt, ethisches Handeln
zu beschreiben. Beide bezeichnen diesen als kategorischen Impera-
tiv, in diesem konvergieren subjektive und verallgemeinerbare Erfah-
rungen. Was aber Levinas von Kant unterscheidet, ist Kants Annah-
me, dass Vernunft eine selbsterzeugende Macht ist. Obwohl beide
darin tibereinstimmen, dass das Erreichen einer ethischen Einsicht
von einer »Passivitit« abhdngt, betrachtet Levinas diese »Passivitit«
im Gegensatz zu Kant nicht als Teil einer begrifflichen Einsicht,
die am Leitfaden eines »Ich denke« vollzogen wird. Thr Ort ist
aufSerhalb des Subjekts. Passivitit ist bei Levinas nicht ein vorbegriff-
liches Element, das den Charakter eines Urbildes aufweist und das
Zustandekommen einer ethischen Einsicht schweigend unterstiitzt
oder anleitet. Anstelle eines Urbildes, das im Subjekt angelegt ist, be-
tont Levinas die Notwendigkeit eines ethischen Widerstands, deren
Form auf dem Gesicht beruht. Dieses Gesicht ist nicht sprachlos.
Sein Sprechen verlduft im Gleichklang mit einem universalisierbaren
Gebot, ndmlich das Gebot: Du wirst mich nicht téten. In vollem
Umfang lasst sich dieser Anspruch {iber ein kérperbezogenes Ver-
standnis des kategorischen Imperativs verstehen. Normative Unter-
stiitzung erhilt dieses Gebot durch eine — von Levinas vorgenomme-
ne - leiblich basierte Begriindung der Menschenrechte.

Was das Verhiltnis zwischen Kant und Levinas anbelangt, ist die-
ses in der bisherigen Forschung entweder zu Unrecht vernachlassigt
oder verkiirzt und polarisiert dargestellt worden. Diese Verkiirzung
und Polarisierung lassen den Eindruck entstehen, dass Levinas und
Kant unterschiedliche philosophische Ansétze vertreten wiirden, die

207

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

sich in ihrer methodischen Ausrichtung inkompatibel zueinander
verhalten und nicht in einen Dialog zueinander gebracht werden
konnen. Das philosophische Anliegen besteht hier darin, die Unter-
schiede zwischen den beiden Ansitzen zu beschreiben und festzu-
schreiben. Eine dieser beliebten und bekannten Polarititen besteht
unter anderem darin, dass Kant ein Denker der Autonomie und
Handlungsfahigkeit und Levinas ein Denker der Heteronomie und
der Verantwortung sei. Dieser Dualismus wird entlang der Trennli-
nie Kérper-Geist gedacht. Demzufolge sei fiir Kant die geistige und
kognitive Ausstattung des Subjekts und fiir Levinas die leibliche
Ausstattung des Subjekts zentral. In dieser schemenhaften Gegen-
berstellung erweisen sich Kant und Levinas als zwei Séhne eines
gemeinsamen verloren gegangenen Ursprungs. Eine polare Gegen-
tberstellung ist jedoch alles andere als zutreffend und im Grunde
nur eine Karikatur sowohl der Philosophie von Kant als auch der
von Levinas. Sie fithrt zu interpretatorischen Unschérfen, die sowohl
das Verstandnis der Philosophie von Levinas als auch jenes von Kant
verzerrt.

Im Besonderen ist es die Frage, was unter Vernunft zu verstehen
sei, und wie sich die theoretischen Motive beschreiben lassen, die
zu ethischen Einsichten gefithrt haben. Des Weiteren entziindet sich
die Debatte am Begriff der Autonomie und in welcher Weise Auto-
nomie auf den Gegenstandsbereich der Vernunft bezogen ist, und
auf den Status des Subjektes, das Vernunft ausiibt, tibergreift. Diese
in der Kant-Forschung hochst kontrovers diskutierte Frage, die ich
hier nicht einmal im Ansatz wiedergeben kann, und die mehr oder
minder unmittelbar nach Erscheinen der Kritiken der reinen und
der praktischen Vernunft eingesetzt hat, entziindet sich vornehmlich
an der Frage, was unter dem »Faktum der Vernunft« zu verstehen
sei, und welche Entsprechung dieses Faktum im Subjekt und fiir
vernunftbasierte Einsichten habe.

Fiir Levinas war klar, dass diese Unterscheidung nicht auf einer
egozentrischen Grundlage beruhen kann: Wenn wir von Vernunft
sprechen, ist es notwendig, einen gegenstandsbezogenen Anspruch
auf Vernunft von einem personenbezogenen Anspruch auf Adressie-
rung zu unterscheiden. Im Deutungsrahmen dieser Unterscheidung
ist auch Levinas’ Interpretation der Philosophie von Kant angesie-
delt. Dabei behaupte ich, dass Levinas den philosophischen Anlie-
gen von Kant nicht nur eine neue Ausrichtung gegeben hat, sondern

208

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

in mancherlei Hinsicht sogar beansprucht hat, die von Kant fiir
sein Anliegen reklamierte »Strenge der Vernunft« teilweise ernster
genommen zu haben, als Kant dies getan hat. Gezeigt werden kann
dieses Ernstnehmen an der Art und Weise, wie Levinas Kants For-
derungen der praktischen Vernunft interpretiert hat. Diese Interpre-
tation beruht auf einer konzentrierten Lektiire, die alles andere als
oberflachlich zu bezeichnen ist.

Dennoch verdankt sich Levinas' Verstindnis der Texte nicht
primér hermeneutischen Interessen. Seine Interpretation ist in di-
rekter Auseinandersetzung mit philosophischen Absatzbewegungen
entstanden, ausgelost durch die totalitdren Einbriiche des 20. Jahr-
hunderts und die damit verbundenen Gewaltverbrechen, im Beson-
deren der Shoa. Vor dem Hintergrund dieser Begebenheiten nimmt
Levinas bereits 1934 in dem Aufsatz »Einige Betrachtungen zur
Philosophie des Hitlerismus« eine Bestandsaufnahme vor. Der Ti-
tel des Aufsatzes ist nicht zufillig gewdhlt, geht es doch darum,
darin Weichenstellungen fiir ein Denken zu erkunden, das er fiir
die totalitdr-umfassenden - geistigen wie leiblichen - Kahlschlage
mitverantwortlich gemacht hat. Diesen Problemaufriss beschreibe
ich im néchsten Kapitel (4.1). Die darin zum Ausdruck gebrachten
grundsitzlichen Uberlegungen zur Denkart der abendlindischen
Tradition dienen als Voraussetzung fiir die Beschreibung der Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede zwischen Levinas und Kant. Der
ethische Widerstand der anderen, genauer gesagt das Vorrecht der
anderen, ist die tragende Saule, von der aus sich Levinas’ Verstindnis
von Vernunft und Ethik erschliefit. Die von Kant vorgenommene
begriffliche Verkniipfung eines »Ich denke« mit ethisch universalen
Anliegen in der Perspektive eines anonymen »man« hat Levinas
infrage gestellt, jedoch ohne auf universale Anspriiche zu verzichten.
Thm zufolge sind universale Anspriiche nicht eine begriffliche Erwei-
terung von individuellen Anspriichen, sie werden vielmehr durch
die Perspektive der anderen herausgefordert und bereichert (Kap.
4.2).

Im dritten Teil (Kap. 4.3) frage ich nach den phdnomenologischen
Voraussetzungen, mithilfe derer es mdglich ist, die anderen ins Be-
wusstseinsfeld des Subjekts eintreten zu lassen. Die Erkundung die-
ser Voraussetzungen fithrt zu einer unterschiedlichen Gewichtung
von philosophischen gut etablierten Bestimmungen, etwa jene der
Vorstellung, des Sinns und der Relation (bzw. der Beziehung). Eine

209

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

unterschiedliche Gewichtung dieser Begriffe bewirkt auch eine un-
terschiedliche Lesart des kategorischen Imperativs. Dennoch diirfen
die Unterschiede nicht iiber Gemeinsamkeiten hinwegtauschen. So
ist bei beiden der kategorische Imperativ eine wichtige Gelenkstel-
le, die das Kriftefeld Subjekt mit dem Kriftefeld Gesellschaft in
ein Verhiltnis bringt. Auch ist Levinas nicht verborgen geblieben,
dass es unterschiedliche Lesarten zu diesem Imperativ gibt. Im Er-
kunden dieser Unterschiedlichkeit handelt es sich nicht um eine
hermeneutische Spitzfindigkeit, sondern dieses Vorgehen ist mit der
Frage verflochten, was wir unter Vernunft zu verstehen haben, was
wir von ihr erwarten diirfen, und wie sie sich tiberhaupt Geltung
verschaftt. Dieser Anspruch wird in seinem vollumfénglichen Vor-
haben durch den ethischen Widerstand der anderen gewahrleistet.
Er ist fiir Levinas die zentrale Perspektive, von der aus sich das
Verstdndnis vom kategorischen Imperativ erschliefSt. Es ist eine Per-
spektive, die, wie zu zeigen ist, es nicht nur erlaubt, Levinas in
Dialog mit Kant zu bringen, es ist auch eine Perspektive, die es
erlaubt, die Ernsthaftigkeit des kantischen Unternehmens zu wiirdi-
gen, ohne auf Problemstellungen, die spétestens im Verlauf des 20.
Jahrhunderts manifest geworden sind, zu verzichten. Fiir Levinas
gibt es keinen politisch freien Raum, in dem eine philosophische
Frage gestellt werden kann. Vielmehr prigt die Beriicksichtigung
politischer Erscheinungsformen die Bedingungen fiir eine philoso-
phische Betrachtung der abendldndischen Tradition. Ein wichtiger
Hintergrund dafiir war das Aufkommen totalitdrer Bewegungen, die
Levinas, wie im Folgenden zu beschreiben ist, nicht nur als politi-
sches, sondern auch als philosophisches Problem erkannt hat.

4.1 Problemaufriss

Durch die politische Machtergreifung der Nationalsozialisten hat
Levinas’ Auseinandersetzung mit deutschsprachiger und weiterfiih-
rend mit der abendlidndischen Tradition eine markante Verschér-
fung und Profilierung seiner Gedanken erfahren. Nicht unabhéngig
von Rosenzweig, der aufgrund biografischer Daten avant la lettre fiir
das Herstellen dieser von Levinas getdtigten Zusammenhénge Pate

210

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Problemaufriss

gestanden ist, 3 hat Levinas den Nationalsozialismus und den von
Rosenzweig oftmals eingebrachten imperialen Nationalismus, den
Levinas mit einem ontologischen Imperialismus gleichsetzt, nicht
nur als eine politische Begebenheit, sondern ebenso eng in Zusam-
menhang mit philosophischen Verflechtungen und Voraussetzungen
betrachtet.

Diese philosophischen Verflechtungen und Voraussetzungen er-
kundet der 29-jahrige Levinas 1934 fokussiert in dem Aufsatz »Eini-
ge Betrachtungen zur Philosophie des Hitlerismus«, den er mit der
Feststellung beginnt: »Der Hitlerismus ist mehr als eine Seuche oder
eine Verwirrtheit des Geistes; er ist das Erwachen elementarer Gefiih-
le.«® Er fragt in diesem Aufsatz nicht nach bestehenden »logischen
Widerspriichen«, sondern nach »den urspriinglichen Entscheidun-
gen, aus denen bestehende Denkstromungen, wie jener der »Philo-
sophie des Hitlerismus«, hervorgehen. Diese »urspriinglichen Ent-
scheidungen« liegen in der Leugnung der »Nichturspriinglichkeit«
der menschlichen Existenz. Anstelle dessen verficht Levinas den
Gedanken, dass die leibliche Bedingtheit und die existenzielle Ausge-
setztheit der menschlichen Existenz wichtige Voraussetzungen sind,
um Freiheit und die gesetzgebende Funktion der Vernunft méoglichst
gehaltvoll zu begreifen. Die Frage, die Levinas stellt, ist, welchen Bei-
trag das abendlédndische Denken geleistet hat, um diese »urspriingli-
chen Entscheidungen« des abendlandischen Denkens zu verstehen.
Er fragt damit auch nach einer Struktur des Denkens, welche die
abendldndische Tradition charakterisiert und dem Aufkommen des
Nationalsozialismus nichts entgegensetzen konnte.

Zur Diskussion steht fiir Levinas der Liberalismus, wie er sich
in den vergangenen Jahrhunderten gezeigt hat, »insofern er sich
ndamlich als souverdne Freiheit der Vernunft begreift«.*00 Kant wird

398 Bekannt und aussagekriftig ist Levinas’ Bezugnahme auf Rosenzweig aus dem
Vorwort von Totalitit und Unendlichkeit: »Der Widerstand gegen die Idee der
Totalitdt hat uns im »>Stern der Erlosung« frappiert; diese Schrift ist zu haufig in
diesem Buch gegenwirtig, um zitiert zu werden. Die Darstellung und Entwick-
lung der verwendeten Begriffe aber verdankt alles der phdnomenologischen
Methode.« (Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 31) Siehe auch oben Kap. 1.2.

399 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 73.

400 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 76. Diese vordergriindig souverdne Frei-
heit der Vernunft erweist sich dann also ohnmaéchtig, wenn es um die materi-
ellen Bediirfnisse einer Gesellschaft geht, die nicht mehr bereit ist, dem »Zau-

211

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

in diesen Zeilen nicht explizit erwdhnt, jedoch legt die von Levinas
verwendete philosophische Terminologie nahe, dass Kant der Adres-
sat seiner Uberlegungen beziiglich einer autonom sich verhaltenden
und gleichzeitig psychologisch sich begriindenden Freiheit ist. Als
problematisch bezeichnet Levinas namlich »dieses berithmte Subjekt
des transzendentalen Idealismus, das sich als freies will und fiir ein
solches hdlt«.%! Problematisch ist dieser Freiheitsbegriff deswegen,
weil in der Verschrankung von Wollen und Dafiirhalten der Mensch
auf Verhaltensweisen festgelegt wird. Diese Festlegung beinhaltet ein
instrumentelles Verstandnis vom Menschen, das auf das Verstandnis
von Freiheit iibergreift: »Der Geist der Freiheit, der innerhalb der
europdischen Zivilisation fiir eine bestimmte Auffassung von der Be-
stimmung des Menschen steht, erschopft sich nicht in den politischen
Freiheiten«,*%2 notiert Levinas.

Und genau dieses unzulédssige Entsprechungsverhiltnis zwischen
einem philosophischen Willen (der auf einem Wunsch basiert) und
instrumentell-politischer Manifestation von Freiheit steht in der po-
litischen Auspragung des Liberalismus dann zur Diskussion, wenn
Freiheit im Hinblick auf Verwirklichung, aber nicht im Hinblick auf
Befreiung gedacht wird:

»Auch wenn der Liberalismus der vergangenen Jahrhunderte den dra-
matischen Aspekt dieser Befreiung gerne ausblendet, so ist er doch
selbst wesentlich davon betroffen, insofern er sich namlich als souvera-
ne Freiheit der Vernunft begreift.«%?

Was Levinas als einen souverdnen Freiheitsbegrift kritisiert, ist, dass
der Liberalismus der vergangenen Jahrhunderte einen Freiheitsbe-
grift verficht, der nicht nur eine Freiheit als, sondern gleichzeitig
auch eine Freiheit fiir etwas bedeutet hat: Jenes »berithmte Subjekt
des transzendentalen Idealismus« hilt sich als freies und glaubt auch
ein solches zu sein, wie in obigem Zitat zum Ausdruck gebracht wur-
de. Diesem doppelten Anspruch, der nach Levinas ausschlaggebend
fiir ein illegitimes souverdnes Verstindnis von Freiheit ist, hat er

berstab der Vernunft« zu gehorchen. Idealismus und Marxismus erweisen sich
als zwei Varianten, die beide die Tradition von 1789 fortsetzen. Vgl. Lévinas,
Verletzlichkeit und Frieden, 78—-9.

401 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 86.

402 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 74.

403 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 76.

212

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Problemaufriss

widersprochen. Freiheit in Levinas’ Verstandnis ist eine Freiheit, die
zundchst einmal durch einen negativen Charakter der Befreiung und
nicht durch einen positiven Charakter der Verwirklichung besticht.
Im Verstdndnis von Levinas muss die Freiheit eine Freiheit sein, die
bedingungslos offen fiir eine »unvorhersehbare Zukunft« ist; dieser
Anspruch darf sich auf keinerlei duflere Garantien stiitzen. Wenn
aber davon ausgegangen wird, dass der Anspruch des Wissens auf
der Behauptung beruht, dass die von der idealistischen Philosophie
rekonstruierte Welt von »Vernunft durchwaltet und der Vernunft un-
terworfen ist«,404 so beansprucht diese Behauptung auch, eine solche
duflere Garantie zu sein.

Das Hauptproblem des idealistischen Denkens, das Levinas mit
dem politischen Liberalismus gleichsetzt, ist eine unklare Beziehung
zwischen Idee und Vernunft. Freiheit wird nicht nur als Anspruch,
sondern auch als Erscheinungsform und auch als ein Bewertungs-
maf3stab fiir ein ideelles Verstindnis von Vernunft betrachtet. In die-
sem gedanklichen Szenario kann der begriffliche Zusammenschluss
zwischen Idee und Vernunft nicht weiter hinterfragt werden, son-
dern er wird als Selbstzweck betrachtet. Ein Selbstzweck, den Le-
vinas in dem kurzen Exposé »Zum Struthof-Prozef3« in Difficile
Liberté als einen permanenten Ursprung des Hitlerismus bezeichnet:

»Die Begeisterung fiir das Opfer um des Opfers willen, der Glaube um
des Glaubens willen, die Energie um der Energie willen, die Treue um
der Treue willen, der Eifer um der Hitze willen, die er erzeugt, der
Appell an die zweckfreie, das heifit heroische Tat: hier haben wir den
permanenten Ursprung des Hitlerismus.«4%°

Levinas kritisiert hier, dass der Geltungsanspruch der Freiheit im
gedanklichen Horizont eines vermeintlich verniinftigen Seins einge-
gliedert bleibt und auf einem verborgenen rationalen Plan beruht,
der im Vorgang des Erkennens und ethischen Erfahrens quasi wie-
derentdeckt werden soll. Die menschliche Freiheit reduziert sich auf
die Moglichkeit, Gefahren, die dem Selbst drohen kénnen, vorher-
zusehen und diese mittels verniinftiger Strategien abzuwenden.*

404 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 77.

405 Lévinas, Schwierige Freiheit, 114.

406 »Die menschliche Freiheit reduziert sich damit auf die Mdoglichkeit, die Gefahr
des eigenen Verfalls vorherzusehen und sich gegen ihn zu wappnen. Gesetze
zu erlassen, verniinftige Institutionen zu schaffen, die ihm die Priifungen der

213

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

Durch diesen kontrollierten Umgang mit Geschichte und Vernunft
gelingt eine bedingungslose Entfaltung von Freiheit nur teilweise.
Sie wird durch rationale Konzepte oder logische Konstruktionen
eingeengt. Der Mensch bleibt Statist in einem vermeintlich verniinf-
tigen Plan, der dem Menschen logisch eindeutige Méglichkeiten vor-
schldgt, die allerdings in einem permanenten Spannungsverhaltnis
zu den Menschen in ihren existenziell vielschichtigen Befindlichkei-
ten bleiben.

Diese bestehen Levinas zufolge auf dem lebenslangen Anspruch
des »Sich-Abldsens« und des »Sich-Trennens«.*0” Die existenziellen
Anliegen und Notwendigkeiten machen es erforderlich, dass die
Sinnfrage nicht vor dem Hintergrund einer bereits vorgegebenen
logischen Konstruktion des Wissens oder vor dem Hintergrund ei-
nes bereits vorgegebenen Planes Gottes zu definieren ist. Vielmehr
muss Geschichte von ihrer radikalen Unvorhersehbarkeit gedacht
werden. Dies hat dann auch zur Folge, dass der Schwerpunkt
der Aufmerksambkeit nicht in einem geschichtlichen Seinsgeschehen
liegt, sondern in einer Aufmerksambkeit auf existenzielle Fragen, die
mit personlichen und sozialen Sinnfragen verkniipft sind, die auf
logische Konstruktionen nicht reduziert werden konnen.

Die Einsicht in die Notwendigkeit eines Spannungsverhaltnisses
zwischen Freiheit und Notwendigkeit ist eine grundlegende Einsicht
in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, die Levinas mit vielen teilt.
Was aber fiir Levinas auch zur Diskussion steht, ist die Frage, wie
es gelingt, ein lineares Verstindnis von Zeit, das nicht selten in

Abdankung ersparen — dies ist die einzige Chance des Menschen. An die Stelle
der Romantik des Heldentums, an die Stelle der Reinheit sich selbst geniigender
Seelenzustdnde muf§ man erneut das Nachdenken iiber die Idee setzen, das
Republiken ermaglicht. Sie gehen zugrunde, wenn man nicht mehr fiir eine
Sache, sondern fiir eine Person kdampft.« (Lévinas, Schwierige Freiheit, 115).)

407 »Das Sich-Ablosen der Seele ist kein abstrakter Vorgang, sondern ein konkretes
und positives Vermdgen des Sich-Losens und des Sich-Trennens. Die Wiirde,
die allen Seelen im gleichen MafSe zukommt, unabhdngig von der materiellen
und sozialen Situation der jeweiligen Personen, leitet sich nicht her aus einer
Theorie, die hinter den individuellen Unterschieden eine Analogie der >psycholo-
gischen Konstitution« in Anschlag bringen wiirde. Sie ist vielmehr dem Vermégen
geschuldet, mit dem die Seele ausgestattet ist, um sich von dem zu befreien, was
gewesen, von allem, was sie gefesselt und in Anspruch genommen hat — damit sie
ihre urspriingliche Reinheit wiederfinden kann.« (Lévinas, Verletzlichkeit und
Frieden, 76).)

214

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Problemaufriss

der abendldndischen Geschichte mit Fortschritt gleichgesetzt wurde,
infrage zu stellen. Diese Infragestellung gelingt nicht durch rationa-
le Einsichten, sie gelingt durch eine ethische Vergewisserung der
eigenen Bedingtheit, die Levinas mit einem verdnderten Verstandnis
von Vernunft in Verbindung bringt. Die Frage lautet: Wie gelingt es,
das Medium der Vernunft so zu scharfen, dass Probleme nicht nur
erkannt, sondern auch fiir und durch andere gerechtfertigt werden?
Eine Einsicht muss nicht nur erhoben und gut argumentiert werden,
sie muss auch Zustimmung finden und begriindet werden. In diesem
Wechselspiel der Perspektiven tritt der Anspruch der anderen in
Erscheinung.

Was hier auch unter Kritik steht, ist eine zweckgerichtete Verwen-
dung von individuellen Geschichten fiir ibergeordnete geschichtli-
che Zielsetzungen. Levinas’ Vorbehalte gegen eine solche Verwen-
dung von Geschichte(n) ergeben sich aus phanomenologischen
Uberlegungen. Der Leib spielt in diesen Uberlegungen eine Schliis-
selrolle. Das Verstindnis von Vernunft, Geschichte und Freiheit
kann auf logische Notwendigkeiten nicht reduziert werden. Freiheit
in einem vollumfénglichen Sinn heifit hier vielmehr, die Abhingig-
keit vom Leib zu akzeptieren.108

Freiheit bedeutet nicht Freiheit vom Leib, sondern sie erfolgt in
Abhiéngigkeit vom Leib. Der Leib ist nicht nur ein Bezugspunkt, er
ist auch eine unverzichtbare Voraussetzung: »Der Leib ist uns nicht
nur néher und vertrauter als der Rest der Welt, und er bestimmt
auch nicht nur unser psychologisches Leben, unsere Stimmungen und
Handlungen.«*%° Dennoch, Freiheit heif3t nicht, die Existenz meiner
Leiblichkeit absolut zu setzen. Freiheit ist nicht einfach Freiheit
im Bewusstsein meiner Leiblichkeit, sie verlangt ebenso nach einer
Distanzierung von dieser Leiblichkeit. Damit sind nicht zwei unter-
schiedliche Bewusstseinsformen verbunden, sie haben einen Zusam-
menhang.*% Dieser enthélt Moglichkeiten und Grenzen. Eine Mog-

408 Vgl. Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 82.

409 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 80.

410 Diesen Zusammenhang streicht Esterbauer hervor, wenn er schreibt, dass
der Leib von der Doppeltheit des Willens zu denken ist: »Levinas ist es vor
allem darum zu tun, den Leib nicht blof§ als Ding zu denken, das Gegenstand
des Bewusstseins werden kann, sondern ihn in seiner Doppelheit als moglichen
Gegenstand der Erkenntnis — wie ich beispielsweise meine Hand sehen kann -
und zugleich als Ausdruck meiner selbst zu verstehen. Damit geht er von einer

215

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

lichkeit liegt darin, dass gerade durch die Distanzierung Leiblichkeit
als ein Medium wirkt, durch das eine existenzielle Freiheit erfahren
wird. Die Grenze besteht darin, dass, wenn die Distanz iberwunden
wird, die leiblich induzierte Wahrheit, wie ein Besitz, einfach ergrif-
fen wird. In dieser Perspektive entstehen verdinglichte oder funktio-
nale Wahrheiten, wo mein Verstdndnis von leiblicher Wahrheit von
anderen Auffassungen und leiblichen Wahrheiten nicht ausreichend
unterschieden ist. Levinas findet fiir unzuldssige Unterscheidungen
zwischen dem Leib und dem Selbst drastische Worte. Gerade indem
das »Gefesselt-sein an den Leib« geleugnet oder nicht akzeptiert
wird, ergeben sich »Ideale des Denkens«, die Menschen voneinan-
der trennen und mittels rationaler Konstruktionen wieder mitein-
ander verbinden sollen. Ausschlaggebend dafiir sind gedankliche
Operationen, die Wahrheit, Liige und Téuschung in ein begriffliches
Naheverhiltnis bringen: »[...] in den Zwischenraum, der Mensch und
Idee voneinander trennt, schleichen sich Liige und Tauschung ein.«*!
Eine Kluft zwischen Idee und Wirklichkeit ist problematisch, weil
erst die mentalen und dann die faktischen Erscheinungsformen des
moralisch Ublen und/oder des epistemischen Unklaren schleichend
Einzug halten und dann als selbstverstindlicher Teil einer nicht
weiter befragbaren gesellschaftlichen Realitdt deklariert werden.

Was fiir Levinas bereits 1934 kurz nach der politischen Machter-
greifung der Nationalsozialisten aufler Diskussion steht, ist, dass
der Ursprung des »elementaren Bdsen« in einem ontologischen
Verstindnis vom Sein bereits eingeschrieben ist. Seine Kritik an
einem formalen und gleichzeitig zeitlosen Verstindnis eines »Ich
denke« ist, dass ein denkendes Subjekt, das seine Selbstbeziiglich-
keit iiber eine »Formalisierung der Zeit«*? begriindet, sich selbst
tduscht. Im Gegensatz zur »Entformalisierung der Zeit« schaftt
eine »Formalisierung der Zeit«*®> im Prozess des Denkens ein Tau-

phinomenologischen Grundiiberzeugung aus, die besagt, dass die Leiblichkeit
nie blofS mit Dinglichkeit gleichgesetzt werden kann, sondern wesentlich Selbst-
ausdruck eines Ich ist, das zu seinem Leib nicht nur in Distanz steht, sondern mit
diesem Leib zu identifizieren ist.« (Esterbauer, »Der Wille als Leib und Zeit«,
158).

411 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 83.

412 Vgl. Lévinas: Zwischen uns, 215-16, und: Keintzel, »Dauer und Augenblick«.

413 Max Brinnich bemerkt dazu: »Dem zeitlichen Sinn, in dem ein Phinomen
zundchst erscheint, stellt Kant damit dessen Bedeutung im erkennenden Verstand

216

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Problemaufriss

schungsmandgver. Denken entfaltet sich in einem Geschehen, das
gleichermafien auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft bezogen
ist. Was damit unter Kritik steht, ist ein Verstandnis von Zeit, das
die Vielgestaltigkeit des Seienden zeitlich unterschiedslos betrachtet.
Was sich daraus ergibt, ist ein Wahrheitstypus, der Wahrheit sowohl
formal als auch possessiv begreift; er beruht auf einem Denken, das
Universalismus und Rassismus in einen Zusammenhang bringt.*4
Einem ziigellos um sich greifenden Universalismus, der das Gute
und das Bose als formal gleichwertig betrachtet, muss Einhalt ge-
boten werden. Levinas zufolge darf die Alternative aber nicht die
Verabschiedung eines universalen Verstindnisses von Philosophie
(und von Vernunft) sein, sondern dieses Anliegen begriindet ihre
Legitimitdt. So lautet auch fiir Levinas die Frage, wie es gelingt,
die Anliegen eines berechtigten Universalismus zu beschreiben, die
nicht von unterschiedlichen Erscheinungsweisen der Vernunft, son-
dern von einem gesetzesbasierten Anspruch der Vernunft handelt.*>

gegeniiber, der es begrifflich vergegenwdrtigt und damit zugleich entzeitlicht.«
(Brinnich, »Der Humanismus und die Zeit bei Kant und Levinas«, 52) Durch
ein formales, also ent-zeitlichtes Denken, das Norbert Fischer als eine Freiset-
zung des Denkens gegeniiber der Ordnung der Zeit bezeichnet, wird Denken
ermichtigt, iiber drei Zeitdimensionen gleichzeitig zu denken und nicht in
diesen. Vgl. Fischer, »Die Zeit als Problem in der Metaphysik Kants«, 429.

414 Vgl. Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 84.

415 »Wenn das Ich mit der Vernunft — als dem Vermégen der Thematisierung und
der Objektivierung — identifiziert wird, verliert es seine Selbstheit. Sich vorstellen
heifst, sich seiner subjektiven Substanz entleeren und den Genuf§ entsensibilisie-
ren. [...] Die Vernunft macht die menschliche Gesellschaft moglich, aber eine
Gesellschaft, deren Mitglieder nichts als Vernunft wiren, wiirde als Gesellschaft
erloschen. Woriiber kénnte ein durch und durch verniinftiges Seiendes mit einem
durch und durch verniinftigen Seienden reden? Vernunft hat keinen Plural. Wie
wiirden sich die zahlreichen Verniinfte unterscheiden? Wie wire das kantische
Reich der Zwecke moglich, wenn die verniinftigen Wesen, die ihm angehdren,
nicht ihre Forderung nach Gliick als Prinzip der Individuen bewahrt hitten, ein
Prinzip, das auf wunderbare Weise dem Zusammenbruch der sinnlichen Natur
entkommen ist? Das kantische Ich findet sich in diesem Bediirfnis nach Gliick
wieder.« (Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 167) Wie noch zu zeigen ist,
enthalten gerade diese hedonistischen Implikationen ein singuldres Verstind-
nis von Vernunft, das Levinas fiir problematisch hilt. Catherine Chalier hebt
in ihrer Kant-Levinas-Studie nicht nur eine andere Betonung der Bedeutung
des Gliicks hervor, sondern auch eine andere Betonung der Bedeutung der
Hoffnung fiir das ethische Denken: »Nevertheless, in the case of happiness,
although both Kant and Levinas link it to the subject’s egoism and refuse to

217

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

Die Beantwortung dieser Frage verlangt nicht nach der richtigen
Umsetzung einer Idee. Denn Liige und Tauschung - als postfakti-
sches Wissen (um es in einem zeitgendssischen Frame zu formulie-
ren) — schleichen sich genau dann ein, wenn wir eine Idee als ein in
sich tragendes Bedeutungselement definieren, das sich in Distanz zu
und nicht in einem prozessualen Austausch mit den Bediirfnissen,
Meinungen und Gedanken der Menschen befindet.*!¢

Bei dieser philosophischen und zeitpolitischen Diagnose lésst es
Levinas aber nicht bewenden, sondern er nimmt die durch den Na-
tionalsozialismus im Jahre 1934 reale Gestalt des sich abzeichnenden
Bosen als Anlass fiir die Frage: Wie schauen wir den Tatsachen
als den zu beobachtenden Gefahren ins Gesicht, ohne dass wir
uns an Illusionen, Fiktionen klammern, und ohne dass wir uns
in Selbstbetrug verlieren? Philosophischer formuliert lautet die Fra-
ge: Wie begreifen wir das Bdse, ohne dass wir es metaphysisch,
mythologisch oder rational erklaren bzw. verkldren? Psychologisch
formuliert lautet die Frage: Wie gelingt es uns, die AufSenwelt mit
ihren Gefahren und Bedrohungen wahrzunehmen, ohne dass wir im
Selbstbetrug oder im Modus des ontologischen Imperialismus (bzw.

put it at the center of moral preoccupations, though without condemning it, they
do not evaluate its persistence in the same way. Hence, Kant’s reflection on the
worthiness to be happy by means of morality justifies the concern for happiness
to the point of making it an ultimate hope, whereas Levinas announces its
postponement as a result of the ethical uneasiness caused by the weakness of the
other but without postulating such a hope.« (Chalier, What Ought I To Do?,
139).

416 Das vollstandige Zitat lautet: »Das, was die Struktur des Denkens und der
Wahrheit in der westlichen Welt charakterisiert, ist — wir haben es bereits hervor-
gehoben - die Distanz, die von Anfang an den Menschen und die Welt der
Ideen, aus der er sich seine Wahrheit wahlt, voneinander trennt.« (Lévinas,
Verletzlichkeit und Frieden, 82--3) Distanz kann hier als eine falsche Form
der Abstraktion verstanden werden, die das Entstehen des Bésen begiinstigt.
Es ergibt sich gar nicht so sehr aus einer bewussten Grausambkeit, sondern
aus einer Nachldssigkeit, einem »Spiel des Denkens« (nicht so sehr aus einer
Banalitdt) und aus einer bewusst oberflachlich gehaltenen Unverbindlichkeit
im Denken. (Vgl. Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 83) In dem Artikel
»Die Transzendenz und das Ubel« beschreibt er die Problematik eines unauf-
merksamen Denkens als Nichtunterscheidung zwischen dem Realen und dem
Mlusorischen: »[...] in denen das ontologische Abenteuer der Seele unterbro-
chen wird [...] und in denen im Des-interesse die Alternative von Schein und
Wirklichkeit verschwimmt.« (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfallt, 175).)

218

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Problemaufriss

des narzisstischen Universalismus) leben? Diese Fragen rithren nicht
nur an den Grundfesten des Erkennens, sondern sie rithren auch
an der Frage, was wir unter Vernunft zu verstehen haben, und wie
es uns gelingt, ein Verstindnis von Vernunft zu finden, das im Sein
keine Verankerung findet. Eine Trennung zwischen Vernunft und
Sein ist deswegen wichtig, weil Vernunft, als eine richtende Instanz
nicht befangen sein darf, um wirksam zu werden. Vernunft, die sich
tiber eine direkte oder indirekte Involviertheit im Geschehen des
Seins begriindet, bleibt im Wiirgegriff des Realen gefangen. Sie kann
ihre Exklusivitdt (ihr »Prinzipat«*”) nicht wahren, sie ist nicht eine
Vernunft, sondern eine unter vielen. Mit anderen Worten: Vernunft
erhilt ihr Alleinstellungsmerkmal dann, wenn es ihr gelingt, auf Sein
bzw. empirische Realitdt Bezug zu nehmen, ohne darin verwickelt zu
sein. Wie kann Vernunft dieser Spagat gelingen?

Genau an dieser Stelle bringt Levinas Kant als philosophischen
Denker ins Spiel. Die besondere Aufmerksambkeit, die Levinas der
Philosophie von Kant entgegengebracht hat, ist nicht nur vor dem
Hintergrund seines Verstdndnisses von Vernunft zu sehen, sondern
sie ist auch mit grundlegenden Fragen verkniipft, etwa den Fragen,
wie Giberhaupt Sinn entsteht, und wie die Sinnfrage in bewusstseins-
fahigen Einsichten zur Sprache kommt, die dann auch eine intersub-
jektive Anschlussfahigkeit an sozialphilosophische Fragestellungen
erlaubt. Zur Diskussion steht damit nicht nur die Frage, welche
Hilfestellung Vernunft fiir das Erkennen von Sinn leistet, sondern
ebenso die Frage, welchen Beitrag Vernunft fiir das Handeln leistet.
In dieser Bezugnahme ist Kant ein unverzichtbarer, jedoch nicht
unhinterfragter Ausgangspunkt.

417 Vgl. Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfdllt, 177. Inga Romer fragt in diesem
Zusammenhang, ob das tiber den »ersten Sinn >Du wirst keinen Mord begehen«
gestiftete Prinzip [...] ein Prinzip der Vernunft iiberhaupt ist« (Romer, Das
Begehren der reinen praktischen Vernunft, 384). Die Unterscheidung zwischen
einem Prinzip und der von Levinas gewéhlten Formulierung eines Prinzipats
scheint mir hier wesentlich.

219

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ
4.2 Levinas als Leser von Kant

Levinas’ Leseweise von Kant ldsst sich in seinen Schriften unter
besonderen Vorzeichen wiederfinden. Seine Bezugnahmen auf Kant
sind spérlich und weisen beinahe durchgingig eine eher minima-
listische Andeutung auf, die sich weder um die vorherrschenden
Themen der Kant-Exegese bemiiht noch beansprucht, offene Fra-
gen in der bestehenden Kant-Forschung zu beantworten oder diese
mit aktuellen Fragestellungen zu verkniipfen. Was Levinas an Kant
schitzte, lasst sich auf drei Einsichten zuriickfithren: Erstens die
von Kant vollzogene Trennung zwischen Verstand und Vernunft,
zweitens das Primat der praktischen Vernunft vor der theoretischen
Vernunft und drittens die Rolle der »Synthesis der Apperzeption [...]
- vorausgesetzt, daf$ wir darunter die Synthesis der Anschauung, des
Sehens, des Lichts verstehen«.!!8 Was bedeutet eine solche Synthesis?
Unter methodologischen Gesichtspunkten betrachtet Levinas die
transzendentale Apperzeption nicht als eine logische Form. Was
er vorschlagt, ist eine Verschiebung von rationalen zu sinnlichen
Inhalten. Diese Verschiebung ermdglicht kein irrationales oder naiv-
dogmatisches, sondern ein reichhaltiges Verstandnis, das zu Kants
rigorosem Verstindnis der Vernunft zuriickfiithrt, wie ich in diesem
Kapitel zeigen mochte.

Levinas’ Betonung der psychologischen Funktion, die er von
einer begrifflichen unterscheidet (worauf noch zuriickzukommen
sein wird), kann nicht einfach mit einer empirischen Betrachtung
des Bewusstseins in Verbindung gebracht werden. Fiir ihn ist die
existenziell-raumliche Perspektive, die damit verkniipft ist, wichtig.
Das Subjekt ist der Welt ausgesetzt, da es vom Licht definiert wird,
und nicht umgekehrt das Subjekt das Licht definiert. Dieser intransi-
tive Modus erlaubt es, das Subjekt in seiner An- und Abwesenheit
zu denken, aber nicht durch eine Verschmelzung mit der Quelle

418 Das vollstandige Zitat lautet: » Die Welt, deren Existenz durch das Licht gekenn-
zeichnet ist, ist also nicht die Summe der seienden Gegenstinde. Die blofSe Idee
von Totalitit oder von Gesamtheit ist nur in einem Seienden verstindlich, das
sie zu umgreifen vermag. Es gibt Totalitdt, weil sie sich auf ein Inneres im Licht
bezieht. Hier erkennen wir die Tiefe der kantischen Auffassung hinsichtlich der
Rolle der Synthesis der Apperzeption und ihrer Einheit in der Weltkonstitution
- vorausgesetzt, daf$ wir darunter die Synthesis der Anschauung, des Sehens, des
Lichts verstehen.« (Lévinas, Vom Sein zum Seienden, 58).

220

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Levinas als Leser von Kant

des Lichts und damit auch nicht durch eine Verschmelzung oder
Ubereinstimmung mit einer Idee vom Sein. Ein Garant fiir diese
Trennung ist der nicht verhandelbare autonome Anspruch der Ver-
nunft, der durch die Trennung von Verstand und Vernunft gewéhr-
leistet wird.#" Diese Trennung ldsst sich so beschreiben, dass die
Ziele des (verstehenden) Verstandes von unterschiedlichen Einzelin-
teressen verwertet werden konnen, wihrend die Ziele der Vernunft
nicht verhandelbar sind: Sie beanspruchen Unabhéngigkeit von Ein-
zelinteressen. Diese Einsichten sind Eckpfeiler in Kants Denken und
ebenso fiir Levinas unverzichtbare Ausgangspunkte, auch wenn er
diese mit anderen Schlussfolgerungen ausstattet.

In der Schrift »Die Transzendenz und das Ubel« fasst er seinen
Standpunkt zu Kant folgendermaflen zusammen:

»Gewif war Kant, indem er Idee und Begriff, Vernunft und Verstand
unterschied, der erste, der das Denken vom Erkennen trennte und
der so Bedeutungen entdeckte, die nicht auf das Sein zuriickkommen,
oder genauer, Bedeutungen, die nicht den Kategorien des Verstandes
unterworfen sind und nicht der Wirklichkeit, die tatsachlich zu diesen
Kategorien korrelativ ist. Aber dieses vom Sein entfernte Denken, das
sich deswegen doch nicht auf das Sinnlose beschréinkt, wird von Kant
noch verstanden als der Dinge an sich ledig, die es meint. Es mif3t sich
noch am Sein, das ihm fehlt. Die Ideen haben so einen dialektischen
Status — dialektisch im pejorativen Sinne, den Kant diesem Adjektiv
beilegt; der transzendentale Schein, der sich im Denken abspielt, ist das
Drama eines Seinsverlangens. Alles geht immer so vonstatten, als ob das
Erscheinen und die Erkenntnis des Seins gleichbedeutend wiéren mit
der Rationalitdt und dem >Geist¢; als ob die Bedeutung des Sinns - die
Verstehbarkeit — von der Manifestation des Seins herriihrte, Ontologie
wire, und sei es auch nur als Intentionalitdt: als Seinswille oder als
Heimweh nach dem Sein. Zwar besitzt Kant durch diese Momente
des Wiederauflebens der Ontologie hindurch die Kiithnheit, radikaler

419 Onora O’Neill weist darauf hin, dass Kants »Faktum der Vernunft« als ein Pos-
tulat zu verstehen ist, das auf der Differenz zwischen Sinnlichkeit und Verstand
beruht und nicht vorschnell mit einer Autonomie des Willens gleichgesetzt
werden darf (vgl. O’Neill, »Autonomy and the Fact of Reason in the Kritik der
praktischen Vernunft«, 82-3). Unter rechtsphilosophischen Gesichtspunkten
argumentiert Réssler: Sie verteidigt die Bedeutung von Autonomie als notwen-
dige Voraussetzung fiir das Verstindnis von Menschenrechten — und identi-
fiziert Autonomie mit Unabhangigkeit von sinnlichen Bestimmungsgriinden
(vgl. Réssler, »Menschenrechte und Autonomie«, 250-53).

221

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

zwischen Denken und Wissen zu unterscheiden. Er entdeckt im prakti-
schen Gebrauch der reinen Vernunft die Verwicklung eines Geschehens,
das nicht auf eine Seinsbezogenheit zuriickgefithrt werden kann.«*2

Es ist Kants Verstindnis der theoretischen Vernunft, durch das Le-
vinas Kant als einen »Denker der Transzendenz« wiirdigt, dem es
gelungen ist, zwischen dem Prozess des Denkens und den Objekten
der Erkenntnis zu unterscheiden. Er lobt Kant auch fiir das Primat
der praktischen Philosophie, da sie es erlaubt, die Ethik und nicht
die Erkenntnistheorie als erste Form der Philosophie zu betrachten.
Allerdings dufSert Levinas Vorbehalte gegeniiber Kant, wenn die Un-
terscheidung zwischen dem Sein und dem Denken nicht als absolut,
sondern »als ob« getroffen wird.

Dieser Vorbehalt enthdlt bei naherer Betrachtung eine komple-
xe Sichtweise, die sowohl Einverstdndnisse als auch Abgrenzungen
beinhaltet, welche im Folgenden darzustellen sind. So ist Levinas
dann mit Kant einverstanden, wenn es um die Betonung der Be-
dingtheit der menschlichen Erkenntnis geht, die eine Voraussetzung
fir ein sinnerfassendes Verstehen ist. Er ist aber mit Kant nicht
einverstanden, wenn diese Bedingtheit mit einem erkenntniskonsti-
tutiven Akt gleichgesetzt wird. Die Bedingungen der Moglichkeiten
der Erkenntnis beruhen nicht auf einer »analytischen Identitat der
transzendentalen Apperzeption«, die von einer »Mannigfaltigkeit
des Gegebenen zu unterscheiden, vielmehr strukturanalog zu be-
greifen ist. Um es verkiirzt zu sagen: Das Ich ist nicht, weil es denkt,
es ist zundchst einmal als »mich«. Als »mich« ist es identisch nicht
mit sich selbst, sondern mit anderen, und zwar dann, wenn es sich
nicht nur in seiner epistemischen Bedingtheit, sondern auch in sei-
ner ethischen Abhingigkeit erkennt und anerkennt. Dazu schreibt
Levinas in dem Aufsatz »Sprache und Nahe«: »Bei Kant unterschei-
det sich die analytische Identitdit der transzendentalen Apperzeption
von der Mannigfaltigkeit des Gegebenen, die auf diese Identitdt nicht
zuriickgefiihrt werden kann.«*?! Um es mit anderen Worten und in
gedanklichen Bildern zu formulieren: In Levinas’ Verstindnis gibt
es nicht — wie bei Kant - eine analytisch-logische Einheit, die als

420 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfdllt, 174-75.

421 Lévinas, Spur des Anderen, 290, Anm.9. Was die Formulierung »sithnen«
anbelangt, schlage ich vor, diese nicht archaisch als Topos der Rache, sondern
im Sinne von »verséhnen« zu lesen, jedoch ohne dies im Denkrahmen der
Begriffswelt Hegels anzusiedeln. Vgl. dazu auch unten Kap. 5.

222

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Levinas als Leser von Kant

Flaschenhals den Vorgang der Erkenntnis steuert und gleichzeitig
ihre Kapazititsgrenze bestimmt. Was Levinas an Kant befremdlich
findet, ist ein inverses und nicht negatives Verstandnis von Ich-Iden-
titdit. Das Ich ist kein leeres Gefdfy oder keine Projektionsfldche,
um die raumlichen Verhéltnisse zu spiegeln, die dann von den Ver-
standesbegriffen in ein Erkenntnisschema gebracht werden konnen.
Wahrnehmungen sind nicht korrelativ zu Verstandesbegriffen, die
von einem »Ich denke« strukturiert werden.

Korrelativ ist das Subjekt mit anderen Subjekten nicht durch das
kohédrente Denken, sondern durch seine Nahe zur Sprache und
durch das Ereignis der »Annédherung«.#?? Levinas schreibt dazu:

»Das Sein nimmt nicht eine Bedeutung an und wird Welt, weil unter
den Seienden ein als Ich strukturiertes und auf Ziele gerichtetes denken-
des Seiendes existiert, sondern weil in die Nahe des Seins die Spur
einer Abwesenheit — oder des Unendlichen - eingeschrieben ist, weil es
Verlassenheit, Ernst, Verantwortung, Besessenheit gibt und Mich.«*2?

Eine auf eine »logische Form« reduzierte Einheit des »Ich denke« ist
fiir Levinas problematisch. Seine Kritik an einer logischen Redukti-
on bedeutet aber nicht, dass das Recht des Subjekts auf Denken auf-
gegeben wird. Was Levinas in Abweichung von Kant behauptet, ist,
dass das Denken durch die Wahrnehmung herausgefordert (nicht
begleitet) wird und nicht - wie Kant meinte — durch die Wahrneh-
mung entsteht oder sich durch sie entwickelt.

Was damit zur Diskussion und unter Kritik steht, ist der »imma-
nente Gebrauch der Verstandesbegriffe«, den Kant in einem Wech-
selverhéltnis zur Wahrnehmung der Erscheinung, und ebenso der
»immanente Vernunftgebrauch«, den Kant in Riickgriff auf einen
verborgenen Plan der Natur denkt.*?* Dieser implizite Riickgriff
auf Ordnungsvorstellungen iiber die Natur schwicht eine enge Ver-
bindung zwischen Sprache und Vernunft. Darauf wird noch zurtick-

422 Vgl. Lévinas, Spur des Anderen, 291-92.

423 Lévinas, Spur des Anderen, 290.

424 Die Formulierung verwendet Kant in einer geschichtsphilosophischen Schrift:
»Man kann die Geschichte der Menschengattung im grofien als die Vollziehung
eines verborgenen Plans der Natur ansehen, um eine innerlich- und zu diesem
Zwecke auch dufSerlich-vollkommene Staatsverfassung zu Stande zu bringen, als
den einzigen Zustand, in welchen sie alle ihre Anlagen in der Menschheit villig
entwickeln kann.« (AA, 8, 27).

223

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

zukommen sein. Bleiben wir zunichst noch bei den Vorbehalten,
die Levinas gegeniiber der transzendentalen Apperzeption hat. Sie
beginnen dann zu sprechen, wenn die transzendentale Einheit ei-
nes »Ich denke« auf eine logische Form reduziert wird.*?> Diese
Kritik an einer logischen Reduktion bedeutet aber nicht, dass auf
das Denkrecht des Subjekts verzichtet wird. Was aber Levinas im
Ausgang von und im Unterschied zu Kant beansprucht, ist, dass
Denken in Abhéngigkeit von Wahrnehmung und nicht, wie Kant es
vorgeschlagen hat, vermittels Wahrnehmung erfolgt.

Fiir Levinas bedeutet Wahrnehmung, Néhe herzustellen und da-
bei Widerstand zu erfahren. Diese Nahe ist der Néhrboden, aus
dem die Sprache, nicht der Krieg und gewalttitige Konfrontationen
entstehen. Diese Behauptung ist kein Pathos, sondern bedeutet vor
allem, dass Wahrnehmen etwas Konkretes und gleichzeitig etwas
Widerstindiges ist. Konkret wird sie durch einen widerstdndigen
Berithrungsvorgang, der sich in Sprache ereignet: »Das Sichtbare
liebkost das Auge. Man sieht und man hért, wie man beriihrt.«426

Davon unterschieden ist der Akt des begrifflich angeleiteten Er-
kennens, wo das Sinnliche »oberflachlich«*?” bleibt. Es bleibt dann
oberflachlich, wenn Denken und Sehen in einem wechselseitigen
Begriindungszusammenhang gedacht werden, der nicht frei von mo-
ralisch problematischen Aspekten ist: »In dem als Sehen, Erkennt-
nis und Intentionalitit verstandenen Denken bedeutet Verstehen dem-
nach Reduktion des Anderen aufs Selbe, Synchronie als Sein in dessen
egologischer Zusammenfassung.«1?® Was Levinas damit kritisiert, ist
ein Erkenntnisvorgang, der als eine wechselseitige Bedingung bzw.
Behinderung zwischen Denken und Wahrnehmen erfolgt. Fiir diese
gedankliche Operation, wo Egologie mit Prasenz gleichgesetzt wird,
erachtet er die transzendentale Apperzeption des kantischen »Ich
denke« als entscheidenden Ausgangspunkt, der in unterschiedlicher

425 Vgl. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, 97.

426 Lévinas, Spur des Anderen, 279; den Zusammenhang zwischen Sehen und
Berithren betont Levinas auch in Totalitdt und Unendlichkeit: »Soweit die
Bewegung der beriithrenden Hand das >Nichts< des Raumes durchquert, dhnelt
das Beriihren dem Sehen.« (Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 271).

427 Lévinas, Spur des Anderen, 279.

428 Lévinas, Zwischen uns, 196.

224

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Levinas als Leser von Kant

Gestaltung Levinas zufolge von Descartes iiber Husserl und bis hin
zu Heidegger geltend gemacht wird.*?°

Was also Levinas an Kants Erkenntnistheorie befremdlich fin-
det, ist sein zweckdienliches Verstindnis von Sinnlichkeit, das in
der logischen Einheit des »Ich denke« einen gedanklichen Unter-
schlupf findet. Unter Kritik steht ein Erkennen, das Denken, Wahr-
nehmen und Bewusstsein am Leitfaden eines zeitlos denkenden Ichs
beschreibt. Sowohl Denken als auch Wahrnehmen haben eine Vor-
aussetzung und eine Reichweite, die iiber die bedeutungsstiftende
Instanz eines »Ich denke« hinausweisen. Um sich ins phdnomenolo-
gische Denken hineinzubegeben, ist die Einsicht erforderlich, dass
der Akt der Vorstellung sich vom Gegenstand der Vorstellung ebenso
unterscheidet, wie das Gedachte sich vom Denkvorgang unterschei-
det. Es gibt keine vollkommene Entsprechung des Denkens mit dem
Gedachten; auch der Gegenstand der Vorstellung ist vom Vorstellen
zu unterscheiden. Diese phinomenologischen Grundeinsichten be-
treffen auch das Verstdndnis vom Widerstand: Der Widerstand des
dufleren Seins ist aufrechtzuerhalten und nicht unter eine Herrschaft
des Denkens iiber das Gedachte zu bringen.**° Der Denkgegenstand
wird nicht vom denkenden Subjekt erzeugt: Vielmehr gilt, dass der
Denkgegenstand durch das Denken gelenkt wird, und das Ich, das
denkt, in der Zeit altert.**! Die zeitliche Bedeutung der Gegenwart
ist es, dass das Ich zur Zukunft strebt und ebenso zur Vergangenheit
zurlickkehrt: »[...] jede Gegenwart ist Vor- und Riickschau.«*3? Die
zeitlich doppelte Voraussetzung der Wahrnehmung bezieht sich auf
ein Vorstellen, das eine negative Ausrichtung aufweist.*** Dabei ist
es genau dieses Lob auf die Vorstellung, welches eine Nihe zu Kant
(und damit fiir Levinas auch zur idealistischen Philosophie) und
gleichzeitig auch eine Distanz erlaubt. Levinas schreibt dazu:

»Die Tatsache, dafl in der Vorstellung das Selbe das Andere definiert,
ohne durch es bestimmt zu sein, rechtfertigt die kantische Konzeption

429 Lévinas, Zwischen uns, 196. Die Herausarbeitung dieser (weiterfithrenden)
Zusammenhiange wiirde das Format dieses Kapitels bei Weitem sprengen.

430 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 172-73.

431 Vgl. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 176.

432 Vgl. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 171.

433 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 171.
Vgl. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 176.

225

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

der Einheit der transzendentalen Apperzeption, die in ihren syntheti-
schen Leistungen leere Form bleibt. Wir sind weit davon entfernt, von
der Vorstellung als einer un-bedingten Bedingung auszugehen!«*3*

Vorbehalte gegeniiber einer transzendental vermittelten Vorstellung
duflert Levinas dann, wenn Vorstellung dazu verwendet wird, das
Subjekt mit »ewigen« und universalen Attributen auszustatten. Mit-
tels Vorstellung findet kein Werden in der Zeit statt: »Aber dieses
Werden in der Zeit erscheint nicht auf der Ebene der Vorstellung.«*3
Nicht die Vorstellung bezieht sich positiv auf das Subjekt, sie ist
kein Werkzeug des Subjekts, sondern »die erste Bewegung der Vor-
stellung ist negativ«.*3¢ Sie wendet sich - so liefle sich hier anfiigen
- gegen die représentativ-vorstellende Bezogenheit des Subjekts auf
einen duferen Gegenstand. Erst durch die Nichtriickbeziiglichkeit
der Vorstellung gelingt es ihre konstitutive Leistung zu nutzen, die
durch Reflexion moglich ist: »Das Subjekt, das kraft der Vorstellung
denkt, ist ein Subjekt, das seinem Denken lauscht: Das Denken denkt
sich in einem Element, das dem Schall und nicht dem Licht analog
ist.«*¥7 Indem Vorstellen den Vorstellungsgegenstand auf die »Au-
genblicklichkeit eines Denkens« zuriickfithrt, ist »Vorstellung konsti-
tuierend«.*3® Vorstellen ist ein Vorgang, der sich prisent-wahrneh-
mend und gleichzeitig absent-imaginativ-erinnernd auf Gegenwart
bezieht. Levinas kritisiert ein Vorstellen, das »ein vergangenes Ge-
schehen in einem gegenwidrtigen Bild wiederaufnehmen« mochte.*3
Das Vorstellbare ist nicht auf einen imaginierten oder représentati-
ven Wahrnehmungsgegenstand zu reduzieren, sondern dieses im
Ausgang des Nichtvorstellbaren »als >entwurzelte« Vorstellung«*4° zu
begreifen. In meiner Lesart ist es genau diese negative Ausrichtung
der Vorstellung, die eine begriffliche Leerstelle schaftt, wodurch ein
Weg fiir das vorstellende Denken der anderen gebahnt wird: »Die
vollstindige Freiheit des Selben in der Vorstellung hat eine positive

434 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 176.
435 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 176.
436 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 176.
437 Lévinas, Totalitidt und Unendlichkeit, 177.
438 Lévinas, Totalitidt und Unendlichkeit, 179.
439 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 178.
440 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 176.

226

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Levinas als Leser von Kant

Bedingung im Anderen, das nicht ein vorgestelltes Anderes ist, sondern
der Andere.«*4!

Fiir Levinas gibt es keine prareflexive Korrelation zwischen den
anderen und dem Selbst; nur eine »entwurzelte« oder ursprungslose
in der Zeit stattfindende Vorstellung.*4? Vorstellung muss dhnlich
wie das Verstdndnis vom Selbst »entwurzelt«, also ursprunglos und
anarchisch analysiert werden. Sie begriindet und vermittelt nicht,
sondern sie ist ein Geschehen in der Zeit: Erst wenn wir eine
»entwurzelte Vorstellung« akzeptiert haben, gelingt es uns, Levinas
zufolge, »die Tiefe der kantischen Auffassung« zu verstehen, die darin
besteht, dass der »innere Sinn« der zentrale Ausgangspunkt ist, von
dem aus das Wesentliche des Subjekts begriffen werden kann.**3 Es
ist der »innere Sinn«, der nicht auf eine logische Form reduziert
werden kann, und gleichzeitig den Umschlagpunkt von raumlicher
Positionierung zu sprachlicher Ausrichtung bildet.

441 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 177. Eine ethische Briicke schlagt
Levinas in Jenseits des Seins, wenn er betont, dass die Nichtvorstellbarkeit des
Orts die phdnomenologische Voraussetzung fiir die Verantwortung fiir den
anderen iiberhaupt erst erméglicht: »Die Verantwortung fiir den Anderen ist
der Ort, an dem der Nicht-Ort der Subjektivitit seinen Platz findet und an dem
das Vorrecht der Frage: wo? verloren geht.« (Lévinas, Jenseits des Seins, 40).

442 Beachtung findet hier auch die sprachlich unterschiedliche Bedeutung. Levinas
bemerkt dazu: »Der franzésische Ausdruck fiir Vorstellung, la représentation,
hat zu seinem Stamm das Wort présent, gegenwirtig. Dadurch enthdlt das fran-
zosische Wort fiir Vorstellung einen unmittelbaren Bezug auf die Gegenwart,
der im Deutschen in dieser Weise nicht wiedergegeben werden kann.« (Lévinas,
Spur des Anderen, 124, Anm.).

443 Er schreibt dazu in Totalitit und Unendlichkeit: »Der Wert der transzendenta-
len Methode und ihr Kern an bleibender Wahrheit beruht auf der universalen
Maglichkeit, das Vorgestellte auf seinen Sinn, das Seiende auf das Noema zu
reduzieren, er beruht auf der hochst erstaunlichen Moglichkeit, sogar das Sein
des Seienden auf das Noema zurtickzufiihren.« (Lévinas, Totalitit und Unend-
lichkeit, 179) In Vom Sein zum Seienden findet sich dazu folgender Eintrag:
»Die Behauptung Kants, der innere Sinn liefere uns nur ein Subjekt, das durch
die Bedingungen von Objektivitdt iiberhaupt verdndert ist, erlaubt uns gerade
das Wesentliche des Subjekts zu begreifen: Das Subjekt ist nie identisch mit der
Idee, die es von sich selbst haben mag; es ist vielmehr schon Freiheit gegeniiber
seinem Objekt, ein Riickzug, ein Selbst.« (Lévinas, Vom Sein zum Seienden, 59)
Einen guten Uberblick iiber die Thematik des inneren Sinns in der Philoso-
phie Kants gibt Georg Mohr, vgl. Mohr, Das sinnliche Ich, 67-86; siehe auch
oben Kap. 3.4.3.

227

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

Dieser »innere Sinn« ereignet sich nicht willkiirlich, sondern er
ist in eine Ordnung eingebettet. Ordnung verwendet Levinas hier als
Synonym fiir den Zusammenhang zwischen Sprache und Gerechtig-
keit.444 Sie ergibt sich nicht durch eine Zentralperspektive des Den-
kens, sondern durch ihre Dezentrierung. Diese Wende, die Levinas
mit Kant die kopernikanische Wende nennt, bedeutet, dass der Sinn
nicht vorgéngig erschlossen werden kann; er ist in der Ontologie des
Seins weder eingeschrieben oder verborgen, er liegt auflerhalb dieser
oder Jenseits des Seins. Es handelt sich also um eine Ordnung, die
vom Menschen hergestellt werden muss, und zwar mit Riicksicht auf
Sinn:

»Daf$ weder die Unsterblichkeit noch die Theologie den kategorischen
Imperativ zu bestimmen vermdgen, darin liegt das Neue dieser Koper-
nikanischen Wende: der Sinn bemisst sich nicht durch das Sein oder
das Nichtsein, im Gegenteil, das Sein bestimmt sich vom Sinn her.«#4°

Das Ernstnehmen der kopernikanischen Wende interpretiert Le-
vinas dahingehend, dass Vernunft sich nicht aus einer immanenten
Ordnung erklart.*4¢ Sie hat ihren Aufenthalt zwischen den Men-
schen und zwischen den von ihnen hergestellten Verhaltnissen. Ihr
Anspruch beginnt mit dem Auftreten der anderen und weist von
dort aus auf das wahrnehmende Subjekt. Diese Perspektive, die
sich im Ausgang der anderen entfaltet, ermdglicht nach Levinas
Vernunft. Ein solches Verstindnis unterscheidet sich ihm zufolge
von der abendlindischen Tradition: »Der Unterschied zwischen den
beiden Thesen: >Die Vernunft schafft die Beziehungen zwischen mir
und dem Anderen< und >Die Unterweisung des Ich durch den Anderen
schafft die Vernunft« ist nicht rein theoretisch.«**”

Diese unterschiedlichen Bedeutungen der Vernunft spiegeln sich
in den verschiedenen Formulierungen des kategorischen Impera-

444 1In dem Artikel »Diachronie und Représentation« betont Levinas, dass eine
Ordnung herzustellen heif3t, sie von vorgingigen Synthesen zu trennen: »Au-
Berhalb der Ordnung, denn die Ordnung ist Gerechtigkeit: aufSerordentlich oder,
im etymologischen Sinn des Wortes, absolut, insofern sie immer von aller Bezie-
hung und Synthese getrennt werden kann, und sich sogar von der Gerechtigkeit
losreifSt, in diese Exterioritdt eintritt.« (Lévinas, Zwischen uns, 204).

445 Lévinas, Jenseits des Seins, 287-88.

446 Vgl. ausfithrlicher oben Kap. 3.3 und 3.4.2.

447 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 367-68.

228

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Levinas als Leser von Kant

tivs wider, die in der Kant-Forschung als Universalisierungs- und
Selbstzweckformeln bezeichnet werden. Die erste Formulierung be-
schreibt das Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft: » Hand-
le so, dafS die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Princip
einer allgemeinen Gesetzgebung gelten kénne.«**8 Fiir Levinas ist
diese Formulierung kldarungsbediirftig. Fiir Kant jedoch ist sie die
Grundformel, aus der weitere Formulierungen entwickelt werden.
Levinas widerspricht dieser Herleitung und argumentiert, dass die
Vernunft nicht als formale Anweisung zu sprechen beginnt. Vernunft
kann nicht als ein Begriff definiert werden, der in seiner Ausrichtung
unpersonlich bleibt. Fiir ihn ist Vernunft nur dann als Vernunft
wirksam, wenn sie nicht unpersonlich ist und ihr Gesicht nicht ver-
loren hat. In einer unpersonlichen Form wird die Vernunft zu einem
tibergreifenden Begriff, vielleicht sogar zu einem umbrella term, der
die unterschiedlichen Einsichten und Handlungen zusammenfassen
mochte (aber nicht kann). Wie bereits beschrieben wurde, kritisiert
Levinas in dem Artikel »Einige Betrachtungen zur Philosophie des
Hitlerismus« eine vage universalisierende Regel, die Gut und Boése
in ein unklares Verhiltnis bringt. In der zweiten Formulierung wird
eine Definition der Vernunft favorisiert, die das Gesicht, das Ange-
sprochen-werden, nicht ausschliefSt und damit - so Levinas - idea-
listische und unpersonliche Vernunftanspriiche auch infrage stellt.
Diese Formulierung, die als Selbstzweckformel bezeichnet wird, lau-
tet: »Handle so, daf§ du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als
in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich, als Zweck, niemals
blofS als Mittel brauchst.«*%

Was mir bei dieser Gegeniiberstellung wichtig erscheint, ist, dass
die Bevorzugung der zweiten Lesart nicht zwingend vor der Kon-
trastfolie der ersten erfolgen muss. Die Selbstzweckformel kann auch
als eine solche gelesen werden, die das Ziel verfolgt, die Problem-
felder der Universalisierungsformel zu entschirfen. Meiner Auffas-
sung zufolge werden die unterschiedlichen Formulierungen des ka-

448 AA,5,30; vgl. auch AA, 4, 421.

449 AA, 4, 429. Levinas bemerkt in dem Interview »Reality Has Weight«: »I like
the second formulation of the categorical imperative, the one that tells [me] to
respect a man in myself when I respect the other. In this expression, we are not
in pure universality, but already in the presence of the other.« (Levinas, »Is It
Righteous To Be?«, 163).

229

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

tegorischen Imperativs klarer, wenn das Instrumentalisieren, wie in
der Selbstzweckformel angesprochen, als semantische Erweiterung
des Totens betrachtet wird. »Du sollst nicht toten« — als Gebot
der Selbstzweckformel — und »Du sollst nicht instrumentalisieren«
haben eine gemeinsame Voraussetzung. Die Aufdeckung dieses Zu-
sammenhangs ist, wie im néchsten Kapitel zu zeigen ist, fiir das
Verstindnis der Vielstimmigkeit des kategorischen Imperativs von
entscheidender Bedeutung.>°

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer
Imperativ

Bei Levinas beginnt Vernunft qua ihrer Leiblichkeit zu sprechen:
Sie erfolgt in Abhéngigkeit von einer leiblichen Faktizitat. Diese Ein-
schétzung hat dann auch Riickwirkungen auf sein Verstindnis vom
Transzendentalen und vom Transzendenten. Anstelle einer transzen-
dentalen Entsprechung zwischen Korper und Geist behauptet er
den Vorrang einer leiblichen Faktizitdt. Dieser Vorrang geht einher
mit einem auf Husserl bezogenen phidnomenologischen Verstiandnis
von Vorstellung,*! das (wie bereits hingewiesen) den Gegenstand
vom Akt des Vorstellens unterscheidet.*>? Diesem Verstidndnis zufol-
ge ist Vorstellung nicht ein Medium (eine emphatische Briicke),
die zwischen der Welt der Erscheinung und der Art und Weise,
wie wir diese zu erkennen beanspruchen, vermittelt. Vorstellung hat
nicht eine gegenstandskonstitutive, bilderzeugende Funktion. Einer
gegenstandskonstitutiven, objektivierbaren und zeitlosen Vorstellung
stellt Levinas die zeitliche Ausgesetztheit des Leibes gegeniiber, die
den Ubergang zu einem zeitbezogenen Verstindnis von Vorstellung
einleitet.

450 Zu berticksichtigen ist Romers Bemerkung, dass der (korperlose) Andere nicht
als Selbstzweck betrachtet werden kann und daher seine blofle Erscheinung
nicht als transzendentaler Grund fiir die Giiltigkeit des kategorischen Impera-
tivs angesehen werden kann. Vgl. Rémer, Das Begehren der reinen praktischen
Vernunft, 367.

451 Die Erkundung dieses Zusammenhangs wiirde den Bogen dieser Untersu-
chung bei Weitem {iberschreiten.

452 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 172.

230

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

»Der bediirftige und nackte Leib ist diese eigentliche Verwandlung
des Sinnes«,*>3 schreibt Levinas in Totalitdt und Unendlichkeit. Mit
der Einfithrung des Leibes als Ort einer »Verwandlung des Sinns«
distanziert sich Levinas von der kantischen Kategorie der Relation.
Zwischen Selbem und Anderem existiert genauso wenig eine Wech-
selwirkung wie zwischen Korper und Geist, Denken und Gedach-
tem, Vorstellendem und Vorgestelltem. Die Kategorie der Relation
vermag nicht zu erkldren, wie wir leiblich eine Position auf der Erde
»vollziehen«,** sie vermag auch nicht die Entstehung von Sinn zu
begriinden. Sinn ist nicht Ergebnis eines Wissens, das eine seman-
tische Verlingerung von wahrnehmbaren Erscheinungen ist. Nach
Levinas kann die Herstellung von Sinn mit dem Vorgang der Ernah-
rung verglichen werden: »Die Welt, die ich konstituiere, erndhrt und
umgibt mich. Sie ist Nahrung und >Umwelt«.«*%

Die Vorgingigkeit, die die Welt (als sinnliche Erscheinung, als
Materie und als leibliche Faktizitit) gegentiber dem Denken auf-
weist, bestimmt die Art und Weise, wie Sinn und damit ein ethischer
Anspruch entsteht. Fiir die Beschreibung dieses Gedankens nimmt
Levinas wieder und diesmal affirmativ auf Kant Bezug: Die trans-
zendentale Tatigkeit ist eine geistige Tatigkeit, »die nicht auf ein
Objekt abzielt«.*>¢ Diese fiir Levinas »revolutiondre Idee«, welche
die intellektuelle Aktivitdt charakterisiert, bringt das »Sehen und
Beriihren«,*” »Hand und Zugriff«*>® in ein Naheverhdltnis und
gleichzeitig in eine Distanz. Aus der Feststellung »Die Sinne haben
einen Sinn, der nicht im vorhinein als Vergegenstindlichung bestimmt
ist«,*% folgert Levinas eine begriffliche Leere. Unter Bezugnahme
auf Platon fiihrt er diese auf das Licht zuriick, das den Raum als eine
Leere entstehen lasst: » Das Licht ldf$t gerade den Raum als eine Leere
entstehen.«*%0 Diese Leere beruht auf der vollstindigen Freiheit der
Vorstellung, die eine »positive Bedingung« nicht im Vorstellen, son-

453 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 183.
454 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 180.
455 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 182.
456 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 270.
457 Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 274.
458 Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 271.
459 Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 268.
460 Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 271.

231

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

dern in der Tatsache der anderen hat.*¢! Diese Bedingung erhilt eine
verbale Bedeutung durch die Unterscheidung zwischen dem »Blick«
und dem »Empfang des Antlitzes«.46?

Der Sinn der anderen erschliefSt sich nicht mittels eines beschrei-
bend-hermeneutischen Verfahrens und auch nicht iiber eine begriff-
liche Ableitung, sondern als Infragestellung, die fiir Levinas gleich-
zeitig ein Gebot und damit einen Imperativ artikuliert, und den Le-
vinas auch als kategorischen Imperativ bezeichnet. Er ist ein Gebot,
das keine Kraft, im Sinne eines autonomen Allmachtsanspruchs hat,
sondern eine »Passivitit«*® aufweist. Es ist eine »Kraft, die zu sich
selbst zurtickkommt iiber einen Weg, der sich nur im Durchgang durch
die Welt und die Geschichte der Menschheit bahnen ldsst«.** Hier
stellt sich die Frage, in welcher Weise es gerechtfertigt ist, von einem
kategorischen Imperativ zu sprechen, wenn dieser nicht, wie von
Kant beansprucht, im Prozess des herstellenden Denkens hergestellt
wird, sondern, wie von Levinas beansprucht, im Prozess des nicht
objektivierbaren vorstellenden Denkens ausgelost wird. Bevor dem
weiter nachgegangen wird, scheint es angebracht, Gemeinsamkeiten
in der Lesart des kategorischen Imperativs herauszustreichen.

461 Das vollstandige Zitat lautet: »Die vollstindige Freiheit des Selben in der Vor-
stellung hat eine positive Bedingung im Anderen, das nicht ein vorgestelltes
Anderes ist, sondern der Andere.« (Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 177).

462 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 270.

463 Das vollstandige Zitat lautet: »Dennoch ist es bemerkenswert, daf8 der Begriff
des Verniinftigen, der in seiner Bedeutung anfinglich der Erkenntnisordnung
vorbehalten bleibt — und damit an das Problem des Seins als des Seins gebunden
ist — bei Kant unvermittelt einen Sinn in einer anderen Ordnung als der der
Erkenntnis angenommen hat; selbst wenn die Vernunft (trotz der Passivitdt, die
sie als kategorischer Imperativ unvermeidlich bezeugt) aus diesem fiir den Men-
schen in der abendldndischen Tradition wesentlichen Ereignis ihren Anspruch
auf die Aktivitit und das heifSt ihre anfingliche oder letztendliche Zugehérigkeit
zur Kategorie des Selben wahrt.« (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfllt, 47)
Adriaan Peperzak argumentiert hier, dass das »Ich denke« ein formaler und
abstrakter Begriff ist. Eine Deformalisierung des »Ich denke« sei notwendig,
weil wir eine Distanzierung von der Geschichte und eine Bevorzugung der
Moral gegentiber der Geschichte brauchen. Daraus zieht er den Schluss: » The
only distance given to him [Levinas, Anm. B.K.] is the separatedeness that the
I in awakening, discovers between the other, coming from elsewhere, and >me«.«
(Peperzak, »Some Remarks on Hegel, Kant, and Levinas, 215).

464 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfillt, 47.

232

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

Fiir Kant wie fiir Levinas ist der kategorische Imperativ die ein-
zig mogliche Universalisierungsformel. Er ist mit einer strukturellen
Notwendigkeit ausgestattet. Er gilt ultimativ und ohne Ausnahme. Er
beruht auf einer vernunftbasierten und sprachlich induzierten Ord-
nung. Worin Levinas mit Kant iibereinstimmt, ist, dass es nur einen
moglichen Leitfaden gibt, ethisches Handeln zu beschreiben. Beide
bezeichnen diesen als kategorischen Imperativ, in diesem versam-
meln sich subjektive und verallgemeinerbare Erfahrungen. Ebenso
stimmt Levinas mit Kant darin {iberein, dass sein Geltungsanspruch
unbedingt ist. Was Levinas jedoch von Kant unterscheidet, ist die
Annahme, dass die »Autonomie des Willens das alleinige Prinzip aller
moralischen Gesetze und der ihnen gemdfSen Pflichten« ist.4> Wie ich
zu zeigen versucht habe, hat Levinas dieser Form der moralischen
Autonomie, die einen Selbstzweck hat, widersprochen. Mit den Wor-
ten Kants:

»Diese Heiligkeit des Willens ist gleichwohl eine praktische Idee, welche
nothwendig zum Urbilde dienen muf3, welchem sich ins Unendliche zu
néhern das einzige ist, was allen endlichen verniinftigen Wesen zusteht,
und welche das reine Sittengesetz, das darum selbst heilig heifSt, ihnen
bestindig und richtig vor Augen hélt, von welchem ins Unendliche
gehenden Progressus seiner Maximen und Unwandelbarkeit derselben
zum bestdndigen Fortschreiten sicher zu sein, d. i. Tugend, das hochste
ist, was endliche praktische Vernunft bewirken kann [...].«46¢

Diesem Selbstgenerierungsprozess hat Levinas widersprochen. Fiir
Levinas ist der Wille als Wille keine hinreichende Bedingung fiir

465 Das vollstandige Zitat lautet: » Die Autonomie des Willens ist das alleinige Prin-
cip aller moralischen Gesetze und der ihnen gemdflen Pflichten: alle Heterono-
mie der Willkiir griindet dagegen nicht allein gar keine Verbindlichkeit, sondern
ist vielmehr dem Princip derselben und der Sittlichkeit des Willens entgegen.«
(AA, 5, 33) Chalier argumentiert hier, dass Levinas’ Neuinterpretation von
Kants Ansatz zu einem anderen Verstindnis von Autonomie fiihrt, einem Ver-
standnis, das nicht auf Selbstsorge, Eigeninteresse oder auf einer »sich selbst
erzeugenden Tatsache« beruht, sondern auf dem Respekt, »der der Person des
anderen gebiihrt« (vgl. Chalier, What Ought I To Do?, 67). Hilfreich sind auch
die Untersuchungen von O’Neill und Réssler zum Begriff der Autonomie, die
vor allem die begriffliche Nahe zur »Tatsache des Gesetzes« betonen, eine Na-
he, die nicht durch subjektive Anspriiche auf die Giiltigkeit einer Autonomie
untergraben werden kann (vgl. O’Neill, »Autonomy and the Fact of Reason in
the Kritik der praktischen Vernunft«; Réssler, Autonomie).

466 AA, 5,32-3 (Anm.).

233

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

den kategorischen Imperativ: Denn ein Wille als Wille impliziert
ein anschauliches Bild des Selbst, das als Ausgangspunkt und ver-
borgene Referenz fiir ethisches Handeln dienen soll. Widersprochen
hat Levinas Kant damit genau in dem Punkt, wie Vorstellung sich
in dem einschreibt, was wir gewohnt sind, Wirklichkeit oder die Er-
scheinungsweisen der Objekte zu nennen. Vorstellung erzeugt nicht,
sondern sie begleitet und unterbricht Denken.*6” Auch der kategori-
sche Imperativ wird nicht hergestellt, sondern er weist, wie weiter
oben darauf hingewiesen, eine »Passivitat« auf, die ihre »Kraft durch
die Form« hat. Diese Form beruht auf dem Antlitz.

Die Frage, die sich hier stellt, lautet: Wie gelangen wir von einem
Faktum einer Wahrnehmung zu einer vernunftbasierten Forderung,
wie diese mit dem kategorischen Imperativ beansprucht wird? Die
Beantwortung dieser Frage kann gelingen, wenn wir jene Zugangs-
weise beriicksichtigen, die Levinas fiir die Beschreibung des kate-
gorischen Imperativs eingeschlagen hat. Anders als Kant beharrt
Levinas nicht auf einer Spontaneitat der geistigen Tétigkeiten, son-
dern er behauptet, dass die Entfaltung von Sinn in widerstdndiger
Abhiangigkeit von einem Faktum erfolgt, das Levinas ein Faktum
der Vernunft nennt. Dieses Faktum beruht nicht auf einer logischen
Konstruktion oder einem Prinzip und auch nicht auf einer »ver-
niinftigen Selbstliebe«.*%8 Es beginnt im Antlitz als Forderung bzw.
als Appell zu sprechen, ein Appell, der gleichzeitig das »Ich« infrage
stellt. Die Formulierung der Infragestellung scheint mir wichtig,
auch deswegen, weil sie eine gedankliche Nahe zu Kant herstellt und
gleichzeitig sich von dieser wieder entfernt. Beide interpretieren eine
Infragestellung im Hinblick auf ihre moralischen Konsequenzen.
Jedoch denkt Kant diese Infragestellung als einen reflexiven Akt, der
von der konkreten Situation abstrahiert, und Levinas denkt diese
rdaumlich-konkret.

»Die Bedeutung der Nihe iiberschreitet die ontologischen Grenzen,
das menschliche Sein und Welt.«*%® Die Herstellung einer sprachlich

467 Bis zu einem gewissen Grad trifft dies auch fiir das kantische Verstdndnis von
Vorstellung zu. Mohr argumentiert hier, dass wir — mit Kant oder durch eine
spezielle Lesart von Kant — das Bewusstsein nicht mit »Vorstellung tiberhaupt«
verwechseln sollten; vgl. Mohr, Das sinnliche Ich, 110-21.

468 AA,5,73.

469 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfdllt, 222.

234

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

induzierten Nahe ist durchaus konkret zu verstehen. Um diese Kon-
kretheit zu verstehen, bedarf es einer gedanklichen Ubersetzung.
Die anderen gelangen nicht in mein sehendes, sondern in mein tak-
tiles und davon abgeleitet in mein horendes Bewusstsein. Uber den
Tastsinn erschliefit sich ein subjektives und intersubjektiv austausch-
bares Verstindnis von Wirklichkeit. In christologischer Anspielung
und gleichzeitiger Abgrenzung bezeichnet Levinas diesen iiber das
Beriihren ausgeldsten Vorgang als die Fleischwerdung des Denkens
(»Inkarnation des Denkens«*’%). Die raumliche Néahe hat bei dieser
»Angleichung des Denkens und des Seins an alle Ebenen der Wirk-
lichkeit«*”" eine empfindende Qualitét, die das begriffliche Denken
lenkt.

Einer »Idee der Wahrheit als einer zugreifenden Gewalt iiber die
Dinge«*7? ist hingegen Widerstand zu leisten, und dieser Widerstand
findet seine Entsprechung im Widerstand der anderen. Die ande-
ren provozieren durch ihre leibliche Existenz eine moralische und
eine rdaumliche Infragestellung dieser »zugreifenden Gewalt {iber die
Dinge«, die nicht dem Ich, sondern den anderen Gewalt antun. In
diesem Zusammenhang zeigt sich ein Zusammentreffen zwischen
einem epistemischen und einem ethischen Widerstand. Der Wider-
stand der anderen tut mir keine Gewalt an, er ist vielmehr positiv
und ethisch verfasst.#”? Diesem Widerstand der anderen ist als »Ant-
wort« auf den »Ausdruck« ebenfalls positiv (und nicht negativ) zu
begegnen. Sie richtet sich gegen ein »urspriingliches Wollen« und
gegen eine selbstgenerierende Spontaneitit der geistigen Tétigkeiten.
Es handelt sich um Attribuierungen, die das ethische Subjekt kan-
tischer Pragung kennzeichnen. Das Subjekt, das sich, wie Levinas
fiir das kantische Subjekt vermerkt, in einem Bediirfnis nach Gliick
wiederfindet,*” ist fiir Levinas nicht der Adressat des kategorischen
Imperativs.

470 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einféllt, 201.

471 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfdllt, 201.

472 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfdllt, 201.

473 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 283.

474 Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 167. Einige Kant-Forscher wiirden hier
einwenden, dass das Streben nach Gliick fiir Kant kein hinreichendes ethisches
Kriterium ist. Dabei wird jedoch nicht beriicksichtigt, dass auch das Streben
eines Subjekts nach Gesetzestreue, nach moralisch angemessenen Verhaltens-
weisen etc. Implikationen einer Befriedigung mit sich bringt, die nicht un-

235

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

Die Pointe in Levinas™ Lesart des kategorischen Imperativs liegt
also darin, dass Vernunft keine selbsterzeugende Macht aufweist.
Widersprochen hat Levinas damit dem kantischen Axiom, dass Ver-
nunft nur das einsehen kann, was sie nach ihrem Entwurf hervorge-
bracht hat.*’> Vernunft weist iiber sich hinaus. Dieses Uber-sich-hi-
naus-Weisen wird durch die leiblich-taktile Vorhandenheit der ande-
ren und nicht durch ideelle Themen und Ideen ausgeldst. Es ist das
Denken, das durch andere ausgeldst wird, das fiir Levinas Ausdruck
eines philosophischen Transzendenzverstindnisses ist, und das ein
persistierendes (nicht nachlassendes, hartnickiges) Denken mit dem
Verméogen der Vernunft ausstattet:» Wie kann das Transzendente >das
ganz Andere< bedeuten, das zwar leicht zu sagen ist, was aber der
gemeinsame Grund des Denkbaren und der Rede wieder an die Welt
und als Welt zuriickgibt«, fragt Levinas in »Die Transzendenz und
das Ubel«.¥’S Ein intelligibel begriindeter Widerstand gegen eine
egozentrische Orientierung ist fiir Levinas nicht willkiirlich, sondern
begriindet die »normative Kraft des Menschenrechtes«, die auf die
»Strenge der Vernunft« verweist.#”” Ihr hervorstechendes Merkmal
ist die unbedingte, ausnahmslos geltende und damit widerspruchs-
freie Giiltigkeit. Levinas deutet eine Strenge der Vernunft im Kontext
der praktischen Vernunft. Sie basiert nicht auf einem begrifflichen
Verstindnis von Universalitdt, sondern artikuliert sich in dem Satz
»Du sollst nicht toten«.*’® Dieser Satz ist keine Bedingung der Erfah-
rung, und er hat als kategorischer Imperativ unbedingte Giiltigkeit.
Er weist eine normative Kraft auf, die Levinas mit dem »formalen
Wesen der Menschenrechte«*”® in Verbindung bringt, und der im
kategorischen Imperativ zu sprechen beginnt: »Der kategorische Im-
perativ wire demnach das tiefste Prinzip des Menschenrechtes.«480

abhingig von sinnlichen und selbstreferenziellen Voraussetzungen betrachtet
werden konnen. Kant erkannte dieses Dilemma, das er zu losen versuchte,
indem er die Existenz verniinftiger Gefiihle behauptete, die in einer »verniinfti-
gen Selbstliebe« wurzeln (vgl. AA, 5,73).

475 Vgl. KRV, B XIII.

476 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfillt, 175-76.

477 Lévinas, Zwischen uns, 254.

478 Vgl. Lévinas, Zwischen uns, 232-34.

479 Lévinas, Zwischen uns, 253.

480 Lévinas, Zwischen uns, 254. Zur Verbindung von Gewalt, Gerechtigkeit und
Frieden vgl. Delhom / Hirsch, »Vorwort [zu Verletzlichkeit und Frieden]«.

236

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

Diese Formulierung mit der Selbstzweckformel des kategorischen
Imperativs in Verbindung zu bringen, ist kein semantischer Kraft-
akt, sondern entspringt einer Folgerichtigkeit. Wie bereits festgehal-
ten wurde beschreibt Kant in der Grundlegung der Metaphysik die
Selbstzweckformel folgendermaflen: » Handle so, dafs du die Mensch-
heit, sowohl in deiner Person als in der Person eines jeden andern
jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof§ als Mittel brauchest.« Er
fiigt dem Satz folgende Formulierung hinzu: »Wir wollen sehen, ob
sich dieses bewerkstelligen lasse.«*3! Der weitere Verlauf der Gedan-
ken zeigt, dass Kant die Person sowohl iiber ihre »verniinftige« als
auch tiber ihre »menschliche« Natur begriindet.*®? In meiner Lesart
ist es genau diese Doppelstellung, die es erlaubt, die empfindende
Sensibilitit als Zweck zu betrachten. In Totalitdt und Unendlichkeit
spricht Levinas davon, dass »eine transzendentale Phdnomenologie
der Empfindung [...] die Riickkehr zu dem Terminus >Empfindung«
rechtfertigen« wirde.*83 Sensibilitat gibt nach Levinas nicht blof§
Auskunft iiber eine stumme, sonst nicht sprechende Natur, sie be-
ginnt im Antlitz zu sprechen. Der Leib (der nicht nur mein Leib,
sondern ebenso der Leib der anderen ist) bildet eine Briicke fiir
das Verstdndnis von Sprache. In phdnomenologischer und sozialphi-
losophischer Erweiterung kann festgehalten werden, dass der von
Kant verwendete Terminus »Natur« in der Perspektive der anderen
zundchst einmal leiblich verfasst ist. Leiblichkeit als Selbstzweck zu
betrachten, ist sowohl nach Levinas als auch nach Kant nicht ein
Gesetz der Natur, sondern der Moral.

Fassen wir zusammen: Der kategorische Imperativ wird nicht
als ein Denkvorgang hergestellt, er ist als »Passivitdt« bereits vor-
handen. Der nackte Leib und das sprechende Gesicht sind der Aus-
gangs- und Umschlagpunkt, iiber den Sinn entsteht. Der Sinn voll-
zieht sich als augenblickshafter und rdumlicher Prozess. Was Levinas

481 AA, 4, 429.

482 Das moralische Gesetz, das als Autonomie einen Grund der Wiirde der
menschlichen und der verniinftigen Natur begriindet, beschreibt Kant in der
Grundlegung der Metaphysik der Sitten auf dreifache Weise: Als Form der
Allgemeinheit, die analog (»als ob«) zu einem Naturgesetz gilt, als »Zweck an
sich«, der gleichzeitig »Zweck seiner Natur nach« ist, und drittens als »Reich
der Zwecke«, das gleichzeitig einem »Reich der Natur« dienen miisse (AA, 4,
436).

483 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 270.

237

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

vorschlagt, ist eine Verdnderung der Perspektive. Nicht die raumlose
Idee und die damit einhergehende »panoramahafte Vernunft«8
erhellt und umstrahlt die Existenz des Menschen, sondern der kon-
krete Vollzug. Er besteht darin, die anderen in ihrer Widerstindig-
keit als Singularitit und Unterbrechung wahrzunehmen, und ihre
Andersheit weder zu operationalisieren (zu verdinglichen, zu instru-
mentalisieren) noch zu toéten. Indem Levinas betont, dass sowohl
Denken als auch Handeln auf den Raum angewiesen sind, gerit die
Vorgéngigkeit sowohl in Gestalt der Materie (bzw. Natur) als auch
in Gestalt des Korpers zu einem Schliissel fiir das Verstindnis des
kategorischen Imperativs.

Diese Vorgingigkeit der Materie (und des leiblichen Vollzugs)
sichert nicht nur die notwendige Differenz zwischen gegenstindli-
chem und urteilendem Begriinden, und damit auch zwischen Ver-
stand und Vernuntft, sie ist Garant dafiir, dass Ethik erste Philosophie
ist, und theoretische Vernunft sich in der Perspektive der prakti-
schen Vernunft erschlief3t. Levinas” Schlussfolgerung lautet, dass der
Anspruch auf Nichtinstrumentalisierung und Nichttétung auf dem
Anspruch einer Vorgangigkeit des Leibes, damit des Lebens und
nicht des Todes beruht; ein Anspruch, der nur im Frieden realisiert
werden kann. Meine Schlussfolgerung ist: Indem fiir Levinas der
kategorische Imperativ auf das Gebot des Friedens bezogen ist, hat
er die kantische Pragung dieses Imperativs epistemisch vertieft und
in ethischer Hinsicht radikalisiert.48

484 Fischer, »Zur Kritik der Vernunfterkenntnis bei Kant und Levinas«, 169.

485 Das Kapitel ist eine tiberarbeitete und ins Deutsche iibersetzte Version eines
Aufsatzes, der in den Levinas Studies 15 (2021) unter dem Titel »The Other as
Categorical Imperative: Levinas’s Reading of Kant« erschienen ist. Aufbau und
wichtige Gedanken habe ich in dem Workshop »New Directions in Levinas
Studies« an der Penn State University, im Marz 2019, diskutiert. Fiir Diskussion
und hilfreiche Anmerkungen danke ich Nicolas de Warren, Jill Stauffer, Mike
Morgan, Kaitlyn Newman, Mérédith Laferté-Coutu, Aminah Hasan-Birdwell,
Sarah Hammerschlag, Peter J. Giannopoulos, Pascal Delhom, Paul Davies und
Robert Bernasconi.

238

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als
ethischer Widerstand?
Hegels Vermachtnis und Levinas’ Einspruch

Im Folgenden interessiert mich, wie Gebrauchsweisen des Wider-
stands mit dem Gewissen verkniipft sind, und welche Unterschiede
es zwischen Hegel und Levinas dazu in methodischer und in inhalt-
licher Sicht gibt.#86 Beide haben zwei unterschiedliche Ausrichtun-
gen des Widerstands und des Gewissens beansprucht, die mit un-
terschiedlichen Standpunkten einhergehen. Sie stimmen zwar darin
tiberein, dass das Gewissen eine wichtige Ressource bildet, um einer
Welt, die von Sinnen und durch Zufall bestimmt ist, Widerstand
zu leisten und der Stimme der Vernunft Raum zu geben. Widerspro-
chen hat Levinas Hegel insofern, als er anders als Hegel behauptet
hat, dass das gute Gewissen keine Referenzquelle der eigenen Ent-
scheidungsbefugnisse ist.

Levinas hat damit behauptet, dass es kein ideelles Begleitpro-
gramm gibt, welches das Subjekt in seinen Anliegen heimlich unter-
stiitzt. Dass das Subjekt, um Levinas’ Formulierung aufzugreifen, aus
der auf Ideen bezogenen Welt des Seins ausgestofien ist, bedeutet zu-
néchst einmal, dass das Subjekt bedingungslos auf Erfahrungen (und
nicht auf innere Referenzquellen) angewiesen ist. Erst in der Erfah-
rung dieser unbedingten Bedingungslosigkeit erlangt das Subjekt ein
Verstandnis von sich. Levinas behauptet damit aber auch, dass das
Subjekt nicht von einem moralischen Programm vordefiniert ist.
Das Subjekt ist von Natur weder gut noch bdse, es ist auch nicht

486 Die Erkundung des Gewissensbegriffs, wie Hegel diesen in der Phidnomenolo-
gie des Geistes entfaltet hat, ist im Folgenden mafigebend; andere Schriften, wie
die Grundlinien der Philosophie des Rechts bilden hier keinen Schwerpunkt.
Das Kapitel ist eine {iberarbeitete und ins Deutsche ibersetzte Version eines
Aufsatzes, der in den Levinas Studies 15 (2021) unter dem Titel »Dialogue
as the >Dialectic of the Soul< or the >Root of Ethics<?« erschienen ist, und
eine stark tiberarbeitete Version des 2011 erschienen Artikels »>Urteil und
Gewissen«. Hegel und Levinas im Vergleich«.

239

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

ein neutrales Medium, das von fremden Informationen und Einflis-
sen immer wieder aufs Neue beschrieben werden kann. Vielmehr
behauptet Levinas, dass das Subjekt Sinn nur dann vollumfanglich
erschliefit, wenn dieses in der Perspektive der (verallgemeinerbaren)
anderen wahrgenommen wird. Die Frage, die sich damit aber auch
unter methodischen Gesichtspunkten stellt, lautet: Wie kommt das
Subjekt zu einem Verstandnis von anderen, und wie gelangen diese
anderen in mein Bewusstsein? Vor diesem Hintergrund hat Levinas
sein Verstandnis vom Gewissen entfaltet, das sich deutlich von
einem hegelianischen Verstdndnis unterscheidet.

Fir Hegel ist das Gewissen das Nadelohr, welches das Subjekt
mit anderen verbindet, fiir Levinas hingegen ist das Gewissen das
Einfallstor, das die Verletzbarkeit und die damit einhergehende Wi-
derstandigkeit des Subjekts unterstreicht. Das Subjekt ist der Vielfalt
der sinnlichen Einfliisse und ihren Stimmen ausgeliefert und iiber
den Imperativ des anklagenden Gewissens gleichzeitig geschiitzt.
Beide betrachten das Gewissen als eine Instanz, vermittels derer
es moglich ist, empirische Einfliisse zu biindeln und in einen Deu-
tungsrahmen zu bringen. Bei Hegel jedoch korreliert das Gewissen
mit bestehenden Ordnungsvorstellungen, und nach Levinas ist das
Gewissen jene Instanz, welche die Ausrichtung des Subjekts auf das
Sein infrage stellt. Fiir Hegel ist dieser Deutungsrahmen mit einer
»Idee des Guten« und fiir Levinas mit Unvorhersehbarkeiten der
Geschichte verkniipft. Die unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen
haben Riickwirkungen auf das moralische Verstindnis des Gewis-
sens. Wie zu zeigen ist, hat die »Idee des Guten« ihre subjektive
Entsprechung als »gutes Gewissen«, wohingegen Unvorhersehbar-
keiten der Geschichte ihre Entsprechung im »anklagenden Gewis-
sen« haben. Beide sind mit einem Imperativ ausgestattet, den Hegel
und Levinas auf unterschiedliche Weise entfaltet haben. Hegel hat
diesen Imperativ als einen sich selbst vollbringenden Skeptizismus
konzipiert, hinter dem eine »Grammatik der wechselseitigen Aner-
kennung« steht. Damit eine wechselseitige Anerkennung vollzogen
werden kann, ist es notwendig, dass beide Gespriachspartner eine
prinzipielle Bereitschaft haben, diese Anerkennung zu vollziehen,
Standpunkte zu verdndern und auf eine neue Ebene der Auseinan-
dersetzung zu bringen. Diese prinzipielle Bereitschaft begriindet He-
gel iiber das gute Gewissen. Es ermdglicht dem Subjekt eine flexible
Handhabung von Einstellungen, mit dem Ziel eine gelingende Aus-

240

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

einandersetzung zu bewerkstelligen. Eine gelingende Auseinander-
setzung ist dann moglich, wenn die Subjekte bereit sind, ihre Stand-
punkte wechselseitig zu dndern und anzuerkennen. Nicht eine wech-
selseitige Anerkennung, sondern eine asymmetrische Anerkennung
ist fiir Levinas mafigebend. Sie beruht auf einem Nichttétungsgebot,
hinter dem eine nicht wechselseitige Grammatik der Adressierung
steht. Eine asymmetrische Struktur der Anerkennung ist aber nur
dann moglich, wenn die subjektive Bereitschaft des Subjekts, sich
selbst infrage zu stellen, so weit wie moglich vorhanden ist. Diese
subjektive Bereitschaft zur Infragestellung bringt Levinas mit dem
Gewissen in Verbindung, das er das anklagende Gewissen nennt.
Die sich daraus ergebende gedankliche Bewegung und ihre Ver-
zweigungen sind eng an die Verschiedenheiten der jeweiligen Zu-
giange gebunden. Sie stehen fiir Positionen, die verschiedener nicht
sein konnen. Wo der eine von den »Wunden des Geistes« spricht,
die heilen, »ohne dass Narben bleiben«,*8” spricht der andere davon,
dass das Subjekt selbst vom Scheitel bis zur Sohle Verletzbarkeit ist.
Diese Beschaffenheit des Subjekts impliziert eine »nicht vernarbende
Wunde des Sich im Ich, das durch den Anderen angeklagt wird bis
hin zur Verfolgung und das auch fiir seinen Verfolger noch verant-
wortlich ist«.*88 Wo der eine von der Arbeit und der »Anstrengung
des Begriffs«*8 spricht, spricht der andere von einem »Ausstieg aus
dem Begriff«.*® Wo der eine von einem weltgeschichtlich basierten
»Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit«**! spricht, spricht der ande-
re von einer Zukunftsoffenheit, die das Subjekt in die Verantwortung
zwingt, die nicht mit Fortschrittshoffnungen verkntipft sein darf.
Wo der eine von einer »Versohnung der Welt mit sich selbst«*%3
spricht, spricht der andere von einer Gerechtigkeit, die verhindert,
dass der Mensch in Natur bzw. in Sein Fufl fassen kann.*** Spricht

487 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 492.

488 Lévinas, Jenseits des Seins, 280.

489 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 56.

490 Lévinas, Jenseits des Seins, 379.

491 Hegel, Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte, 32.

492 Vgl. Lévinas, Unvorhersehbarkeiten der Geschichte.

493 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie II, 500.

494 Eine notwendige Kluft zwischen dem Sein und dem Denken bildet auch das
zentrale Motiv des Spatwerks, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht.
Levinas leitet daraus unterschiedliche Dimensionen des anderen ab, namlich

241

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

Hegel davon, dass das Sein gleichzeitig auch Denken ist,*> so spricht
Levinas davon, dass das Subjekt »ausgestofien aus dem Sein, aufSer-
halb des Seins [...] eben >ganz an sich selbst verwiesen< und so ohne
Position, ohne Stand«*® ist. Levinas® Subjekt muss sich an dieser
Distanzierung von einem auf Ideen bezogenen Sein und dem damit
einhergehenden Bruch, der Fragilitit und der Verletzbarkeit erpro-
ben.*” Hegels Subjekt hingegen muss sich handelnd durch sein
Wissen und Wollen erproben, jedoch auch anerkennen, dass das
Sinnliche als etwas ein anderes und moglicherweise verletzt wird.**

Nicht minder unterschiedlich sind die Uberlegungen zu inter-
subjektiven und dialogischen Einsatzweisen des Widerstands. Fiir
Hegel ist Widerstand ein notwendiges Element in einem Wissens-
bildungsprozess, das verdnderbar ist, fiir Levinas hingegen hat der
Widerstand eine ethische Pragung, die im Gesicht der anderen zu
sprechen beginnt. Der Widerstand darf sich nicht in der Perspektive
der Finalitdt, sondern muss sich im Medium der Sprache erschlie-
en. Widerstand und Sprache weisen einen Zusammenhang auf,
und weisen dadurch tGber den individuellen Standpunkt hinaus. Wi-
derstand steht nicht fiir einen Gegenstandsbereich, der iberwunden
werden muss, er hat eine leibliche Grundlage, die im Gesicht zu
sprechen beginnt.

Die sich daraus ergebenden unterschiedlichen Zugangsweisen,
die im Laufe dieses Kapitels noch zu entfalten sind, sollen aber
nicht dariiber hinwegtduschen, dass es gemeinsame Voraussetzun-
gen gibt, aufgrund derer die beiden Autoren ins Gesprich gebracht

als »Hindernis«, als »Grenze, als »Sklave«, »Mitarbeiter oder als hilfreicher
Gott« (Lévinas, Jenseits des Seins, 52). Wie zu zeigen sein wird, verdichten
sich diese unterschiedlichen Dimensionen des anderen in Levinas’ Verstandnis
vom ethischen Widerstand als ein Leitmotiv fiir Ethik und Dialog.

495 Vgl. Hegel, Phidnomenologie des Geistes, 53.

496 Lévinas, Jenseits des Seins, 245.

497 Danielle Cohen-Levinas kommentiert den Handlungsbegriff, den Levinas ver-
tritt, mit folgenden Worten: »With the narrative becoming the form of the rela-
tionship with others, Lévinas discusses the position of the subject: of a subjectivity
that must test the alteration or the fissure and devastation.« (Cohen-Levinas,
»The Corporeal Meaning of Time«, 26) Ich werde darauf noch zuriickkom-
men.

498 Zum Zusammenhang von Freiheit des Willens, Recht und Verletzungsverbot,
weiterfithrend vgl. Delhom, »Hegel, Levinas und das Verhéltnis des Rechts
zum Verletzungsverbot«.

242

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

werden kénnen. Sowohl Hegel als auch Levinas wenden sich gegen
ein formales Verstindnis von Autonomie und beide suchen nach
Méglichkeiten, um zu einem méglichst reichhaltigen Verstindnis
von Einsatzweisen der Vernunft zu gelangen. Daraus resultiert fir
beide eine Aufwertung von praktischer Philosophie, die mit einem
Verstandnis von Kommunikation und Dialogbereitschaft einhergeht.
Hegels Verstindnis von Kommunikation setzt bei kognitiv-morali-
schen Voraussetzungen des Subjekts an. Levinas hingegen setzt bei
den phénomenologischen und leiblichen Grundlagen des Subjekts
an. Diese Zuordnungen diirfen aber nicht dariiber hinwegtduschen,
dass es zu einfach wire, Hegel als einen Denker der Autonomie und
der Freiheit und Levinas als einen Denker der Verantwortung und
der Alteritat festzulegen. In dieser simplen Gegeniiberstellung bleibt
ndmlich ausgeblendet, dass beide Zugangsweisen nicht einfach fiir
unterschiedliche Zuginge stehen, die sich wechselseitig ausschlie-
Ben. Sowohl Hegel als auch Levinas verzichten in ihrer Argumenta-
tion nicht auf normative Anspriiche. Beide stimmen darin iiberein,
dass der Priifstein fiir ein gelingendes Miteinander ein angemessenes
Verstdndnis von Normen ist, das auf das Selbstverstandnis der Per-
son und der Gesellschaft {ibergreift.

Fiir beide ist es nicht méglich, die Person unabhingig von Kol-
lektivitdt zu definieren. Das gemeinsame Sprechen und ein gelin-
gendes Miteinander spielen in der Orientierung ans Kollektive bei
beiden eine strategische Rolle, die durch die Abgrenzung zu einem
monologischen Sprechen deutlich gemacht werden kann. Jedoch
gilt in der Philosophie Hegels die Abgrenzung von einem monologi-
schen Sprechen nicht unumstofllich. Wenn als generelle Regel fiir
Philosophie gilt, dass eine Monologisierung der gedanklichen Ent-
faltung mit einem bestimmten Verstindnis von Methode verkniipft
ist,#? so gilt im Besonderen fiir Hegel, dass er diese zu einer
begrifflichen Perfektion gebracht hat: Namlich in der Weise, dass
er nicht nur die Mdglichkeiten, sondern auch die Grenzen eines
monologischen Sprechens aufgezeigt hat. Hegel hat die Grenzen ei-
nes monologischen Sprechens mit dem Programm »eines sich selbst
vollbringenden Skeptizismus«>%0 verkntipft. Damit der Vorgang des

499 Vgl. Meyer, »Das Problem des Monologs«.
500 Hegel spricht von einem »Weg des Zweifels«: Hegel, Phidnomenologie des Geis-
tes, 72.

243

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

Denkens vollzogen werden kann, ist es erforderlich, dass bestehende
Gewissheiten sowohl infrage gestellt als auch aufgegeben werden.
Die Subjektivitit bzw. das Selbstverstindnis einer Person hat nach
Hegel eine mehrfache Affinitdt zum monologischen Sprechen, das
mit einer Reihe von Problembestidnden behaftet ist. Diese Problema-
tik erwéchst aus einem spannungsvollen Kontext von romantischer
Weltflucht, existenzieller Verzweiflung, psychologischer Fragmentie-
rung und einem wie auch immer gearteten Eigendiinkel des Sub-
jekts. In dem Maf3, in dem das Subjekt diesen Formen von Verein-
zelung ausgesetzt ist, ist es gleichzeitig intersubjektiv verbindlichen
Sinnstrukturen entbunden. Verkniipft ist Hegels Verstdndnis von In-
tersubjektivitdt mit einem spezifischen Verstdndnis von Subjektivitat
und ebenso einem spezifischen Verstindnis von Gewissen. Bevor
ich darauf zu sprechen komme, gilt es noch einmal deutlich zu
machen, dass nach Hegel der Entstehungsort von Intersubjektivitit
in der Person begriindet ist. Er kritisiert in seiner dsthetisch-philoso-
phischen Auseinandersetzung mit Karl Wilhelm Ferdinand Solger,
einem Zeitgenossen und Kollegen von Hegel, dessen mangelnde
plastische Beriicksichtigung des Dialogs, der anstelle dessen von
diesem als blofle Konversation gedeutet werde. Er schreibt, dass
der »Dialog allein durch die Eigenschaft, die Dialektik zur Seele zu
haben, gewinnen kann«>% Ebenso Klar ist fiir Hegel, dass der Dialog
als Selbstgesprach nicht seinen Zweck in sich selbst haben darf.
Ein Selbstgesprach kann nur in der Bezogenheit auf duflere Ver-
héltnisse, die einer intersubjektiven Deutung unterliegen, erprobt,
infrage gestellt oder bestitigt werden. Daraus ergibt sich ein Ver-
stindnis von Intersubjektivitdt an der Schnittstelle von subjektbezo-
genen zentrifugalen und von gegenstandsbezogenen zentripetalen
Kriften. Intersubjektivitat entfaltet ihren Inhalt nicht in einem kom-
positorischen Sinn. In einem gemeinsamen Sprechen werden nicht
einfach zwei Standpunkte aneinandergereiht, sodass ein Gesprich
eine Summe von unterschiedlichen Standpunkten darstellt. Hegel
kommt es vielmehr darauf an zu zeigen, dass ein Gesprich eine
Auseinandersetzung zwischen zwei unterschiedlichen Standpunkten
darstellt, mit dem Ziel eine Veranderung der jeweiligen Standpunkte
zu bewirken. Vorrangig sind die Konsequenzen, die sich aus dieser
Auseinandersetzung ergeben. Diese Zusammenhiénge beschreibe ich

501 Hegel, Berliner Schriften, 268.

244

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

im ersten Teil (5.1). Im zweiten Teil (5.2) beschreibe ich Levinas’
Vorbehalte gegeniiber dem »guten Gewissen, die er nicht nur auf
Hegel bezieht, sondern als eine wichtige Séule einer philosophischen
Tradition betrachtet, die von Spinoza bis Hegel reicht.’®? Anstelle
eines guten Gewissens ist fiir Levinas das Gewissen eine Instanz,
die das Subjekt nicht bestitigt, sondern anklagt. Im dritten Teil (5.3)
erkunde ich Levinas’ Verstindnis vom Widerstand als einen Schliis-
selbegriff fiir Ethik und Dialog. Er definiert den Dialog in Abgren-
zung von und in Widerstand zu Hegels Postulat einer »Prioritéit des
Wissens«.>% Nach Levinas hat der Dialog eine Vorgingigkeit, die auf
den gemeinsamen Entstehungsort von Sprache und Ethik verweist.
Worauf es nach Levinas ankommt, ist die Erkundung der Moglich-
keiten und Grenzen des Dialogs. Im vierten Teil (5.4) beschreibe ich
die sich daraus ergebenden Kreuzungen und Briiche, und wie sich
vor diesem Hintergrund ein Gespréich zwischen Hegel und Levinas
herstellen lasst.

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt fur
Wissen, Widerstand undintersubjektivitdt (Hegel)

Um die Frage nach dem Widerstand in Hegels Denken zu beant-
worten, ist eine Riickbesinnung auf das philosophische Vorhaben,
wie in der Phdnomenologie des Geistes dargestellt, hilfreich.5%4 In
dieser lasst der Autor keinen Zweifel daran, dass Wissen die zentrale
Kategorie darstellt, um ein angemessenes Verstandnis von dem Un-
ternehmen Philosophie zu erlangen. Dabei bildet Wissen einerseits
ein Geschehen in der Zeit ab, indem es ein werdendes Wissen®%
ist, andererseits ist dieses mit normativen Implikationen verkniipft,

502 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 120-21.

503 Vgl. Levinas, »Dialog, 72.

504 Einen umfassenden Einblick in Hegels Verstandnis vom Widerstand in seinen
Schriften gibt der 2018 erschienene Sammelband, herausgegeben von Bart
Zantvoort und Rebecca Comay, Hegel and Resistance, History, Politics and
Dialectics.

505 Zusammengefasst ist dieses Vorhaben in der Selbstanzeige des Autors, die als
Ankiindigung der Schrift in der Bamberger Zeitung im selben Jahr erschien,
in dem der erste Teil der Phdnomenologie des Geistes verdftentlicht wurde:
»Dieser Band stellt das werdende Wissen dar. Die Phanomenologie des Geistes
soll an die Stelle der psychologischen Erklirungen, oder auch der abstrakteren

245

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

die in ethische Inhalte hiniibergleiten. Wissen ist eine iibergeordnete
Kategorie, der sich alle anderen Inhalte, auch jene der Liebe, des
Glaubens und des Begehrens unterzuordnen haben, wie Hegel mit
den bekannten Worten aus der Vorrede festhalt:

»Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann allein das
wissenschaftliche System derselben sein. Daran mitzuarbeiten, daf$ die
Philosophie der Form der Wissenschaft naherkomme - dem Ziele,
ihren Namen der Liebe zum Wissen ablegen zu kénnen und wirkliches
Wissen zu sein -, ist es, was ich mir vorgesetzt.«>%

Wie Wissen mit den unterschiedlichen Modulationen der Liebe ver-
kniipft ist, und wie es dem Wissen gelingt, diese im Hinblick auf
die Tragfahigkeit eines Geltungsanspruchs auszuloten, ist eine Frage,
die den Widerstand beriihrt. Widerstand umkreist und durchmisst
den Bereich des Wissens. Er ist nicht nur Teil einer begrifflichen
Anstrengung, er ist auch eine Gegenmacht, eine Subversion, aber
auch eine Ohnmacht. Er ist im Vorgang des Erkennens verankert
und weist ebenso dariiber hinaus. Das Subjekt gelangt zu einem
vielschichtigen Verstindnis von unterschiedlichen Arten von Wis-
sen, indem es anerkennt, dass Phdnomene nicht unmittelbar oder
»an-sich« gegeben sind, sondern durch Einsichten hergestellt wer-
den und auf Normen bezogen sind. Ein solcherart erweitertes Ver-
stindnis von Wissen verlangt nach der Erkundung des Fundaments,
auf das sich die philosophischen Begriffe der Freiheit, Wahrheit,
Autonomie und der Selbstgesetzgebung stiitzen, aber auch davon als
unabhingig zu betrachten sind. Dieser Spagat kann gelingen, wenn
das Denken als Wissensbildungsprozess dynamisch betrachtet wird.
In einem dynamischen Verstindnis von Wissen ist Widerstand
ein notwendiges Gestaltungselement. Die Entfaltung seiner Inhalte

Erorterungen iiber die Begriindung des Wissens treten. Sie betrachtet die Vor-
bereitung zur Wissenschaft aus einem Gesichtspunkte, wodurch sie eine neue,
interessante, und die erste Wissenschaft der Philosophie ist. Sie fafit die verschie-
denen Gestalten des Geistes als Stationen des Weges in sich, durch welchen er
reines Wissen oder absoluter Geist wird. Es wird daher in den Hauptabtheilun-
gen dieser Wissenschaft, die wieder in mehrere zerfallen, das BewufStseyn, das
SelbstbewufStseyn, die beobachtende und handelnde Vernunft, der Geist selbst, als
sittlicher, gebildeter und moralischer Geist, und endlich als religioser in seinen
unterschiedenen Formen, betrachtet.« (Hegel, Phidnomenologie des Geistes, 593).

506 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 14. Dieses Zitat kommentiere ich am Ende
des Kapitels in der Lesart von Levinas.

246

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

hat unterschiedliche Verldufe, die dennoch nicht zusammenhangslos
zu betrachten sind. Die bekannte Formulierung von der Wahrheit
als ein »bacchantischer Taumel, an dem kein Glied nicht trunken
ist« gibt einen ersten Hinweis auf diese Dynamik. Wahrheit ist fiir
Hegel ein dynamisches Ganzes, das bestidndig in Bewegung ist. Da-
bei darf ein »bacchantischer Taumel« nicht als eine Anarchie oder
Willkiir der Begriffe verstanden werden. »Bacchantischer Taumel«
heif3t, dass Wahrheit einen Prozess der Wissensbildung bezeichnet,
der in sich unterschiedliche Perspektiven enthilt, die zueinander in
Beziehung stehen, und die darzustellen sind.>%”

In diesem Verweisungszusammenhang sind Geltungsanspriiche
mit Rechenschaftspflichten verkniipft, die sowohl begriffsgenerie-
rend als auch begriffsbeschreibend sind. Dabei ist es genau dieser
Verweisungszusammenhang, der Riickwirkungen auf das Verstdnd-
nis vom Widerstand hat, nicht nur in der Hinsicht, was wir unter
einem Widerstand verstehen, auch wie wir diesen rechtfertigen oder
beurteilen konnen. Widerstand spielt sowohl eine Rolle in der Art
und Weise wie wir Inhalte verwenden, als auch in der Art und
Weise, wie wir diese einfithren und begriinden. Er unterliegt einer
Darlegungs- und einer Rechenschaftspflicht. Widerstand ist Teil des
Wissens und ist nicht unabhéngig davon zu betrachten. Er ist Teil
einer begrifflichen Strategie, wie Hegel in den Heidelberger Vorle-
sungen festhilt:

»Der Mut der Wahrheit, der Glaube an die Macht des Geistes ist die
erste Bedingung der Philosophie. Der Mensch, da er Geist ist, darf und
soll sich selbst des Hochsten wiirdig achten; von der Grofle und Macht
seines Geistes kann er nicht grof§ genug denken. Und mit diesem Glau-
ben wird nichts so sprode und hart sein, das sich ihm nicht eroffnete.
Das zuerst verborgene und verschlossene Wesen des Universums hat
keine Kraft, die dem Mute des Erkennens Widerstand leisten konnte; es
muf$ sich vor ihm auftun und seinen Reichtum und seine Tiefen ihm
vor Augen legen und zum Genusse geben.«*%

507 Das vollstandige Zitat lautet: »Die Erscheinung ist das Entstehen und Vergehen,
das selbst nicht entsteht und vergeht, sondern an sich ist und die Wirklichkeit
und Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bac-
chantische Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist; und weil jedes, indem
es sich absondert, ebenso unmittelbar [sich] auflést, ist er ebenso die durchsichtige
und einfache Ruhe.« (Hegel, Phanomenologie des Geistes, 46).

508 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, 13-4.

247

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

So befremdlich dieses Zitat aus heutiger Sicht klingen mag, wire
es dennoch irrtimlich, daraus die Einsicht abzuleiten, dass in He-
gels Denkgefiige der Widerstand einfach ein Gegenstandsbereich
ist, der wie Unkraut mit Stumpf und Stiel auszurotten sei, sodass
der Vorgang des Erkennens ungestort voranschreiten konne. Denn
Wissen ist im Verstandnis Hegels nie linear, es beinhaltet gleichzeitig
eine Bewegung, die sich sowohl retrospektiv als auch prospektiv
erschlie3t.*° Jedoch behauptet er, dass Widerstand nicht blof3 eine
dogmatische nicht weiter hinterfragbare Position abbilden kann,
er bedarf fiir seine Darstellung und Erkldrung eine begriffliche An-
strengung, die gleichzeitig eine »Erfahrung des Irrtums«>'° beinhal-
tet. Nicht nur, um im Wortlaut des Zitats zu bleiben, ist das »in
sich verschlossene Universum« mit einem Widerstand ausgestattet,
auch das Wissen selbst ist mit einem Widerstand versehen. Im Deu-
tungskreis dieser Uberlegungen ist der Begriff nicht nur Objekt des
Wissens, das als Erkenntnisinhalt einer Rechenschaftspflicht unter-
liegt, der Gegenstand des Wissens selbst ist in seinem methodischen
Voranschreiten auch widerstindig verfasst und diese widerstandige
Ausrichtung ist demzufolge auch ein integraler Bestandteil einer be-
grifflichen Wissensbildung. Mit anderen Worten: Widerstand zeigt
sich nicht nur als Inhalt, er weist auch eine Form auf, die einen
normgenerierenden, dynamischen Charakter hat. Widerstand ist

509 Vgl. Rotenstreich, Wege zur Erkennbarkeit der Welt, 122. Ebenso Brandom:
»In der traditionellen Konzeption (Verstand<) ist die Unterscheidung zwischen
Erscheinung und Wirklichkeit, Phaenomena und Noumena, ontologisch, global
und absolut. In der von Hegel entwickelten Konzeption (Vernunft<) erweist sich
diese Unterscheidung dagegen als perspektivisch, lokal und relativiert. Sie ist
(doppelt) lokal und relativ in Bezug auf eine Stufe in der Entwicklung der gesam-
ten Konstellation diskursiver Verpflichtungen, insofern diese Stufe riickblickend
von einer anderen angeschaut wird.« (Brandom, Wiedererinnerter Idealismus,
109).

510 Vgl. Brandom: »Nur weil und insoweit Subjekte die Ergebnisse aus vielen Irr-
tumserfahrungen iibernehmen, ist es der Fall, dass die begrifflichen Inhalte, die
von ihnen anerkannt und zum Einsatz gebracht werden, die objektive begriffli-
che Gliederung der Welt so gut nachbilden, wie sie es tun. Aus diesem Grund
ist die Erfahrung des Irrtums zugleich ein Prozess der Wahrheit.« (Brandom,
Wiedererinnerter Idealismus, 217).

248

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

nicht nur Teil einer begrifflichen Anstrengung, er iiberschreitet diese
auch.!

Diese Dynamik findet ihre Entsprechung in einem praktischen
Verstindnis von Philosophie. Thr Anliegen ist es, den Vorgang des
Herstellens zu beschreiben und darzulegen, wie sich durch dieses
Herstellen Freiheit verwirklicht. Ein formales Verstdndnis von Frei-
heit und Autonomie ist fiir Hegel nicht ausreichend.>? Praktische
Philosophie ereignet sich nach Hegel in einem Raum des Wissens,
der durch soziale Interaktionen bereits strukturiert ist. Freiheit ist
demzufolge sowohl unter epistemischen und sozialphilosophischen
Gesichtspunkten zu betrachten. Wie aber gestaltet sich nun die Tria-
de zwischen Wissen, Sozietdt und Freiheit? Wie bereits festgehalten,
ist Wissen der zentrale Begriff, der Freiheit und Sozietdt verkniipft.
Wissen erschliefit sich sowohl retrospektiv als auch prospektiv. Diese
Doppelstellung enthilt nicht nur einen zeitlichen Index, sie enthalt
auch eine duale Wirkung mit dem Anspruch, eine Balance zwischen
individuellem Freiheitsstreben und gesellschaftlichen Anforderun-
gen herzustellen. Es handelt sich dabei um Kennzeichnungen, die
mit dem Anliegen einer epistemischen Verantwortung verkniipft
sind.>B

511 Dieses Uber-sich-hinausweisen als Bestimmungsmerkmal des Widerstands hat
Jean-Luc Nancy als »Unruhe des Negativen« bezeichnet. Weiterfithrend vgl.
Nancy, Hegel, 165-236.

512 Vgl. Pippin, Die Aktualitdt des Deutschen Idealismus, 391.

513 Hier ldsst sich eine gedankliche Verbindung zu Kant herstellen. Ahnlich argu-
mentiert Brandom, wenn er festhilt, dass Kants »grundlegende Einsicht in der
Idee besteht, dass sich Urteile und absichtliche Handlungen gerade darin vom
Verhalten blof§ natiirlicher Lebewesen unterscheiden, dass sie etwas sind, fiir das
wir in einem spezifischen Sinn verantwortlich sind«. Verantwortung meint hier,
»dass wir die betreffende Verpflichtung rational mit anderen solchen Verpflich-
tungen integrieren miissen, und zwar sowohl in einer erweiternden als auch
in einer kritischen Dimension« (Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, 115-
16). Ebenso zeigt sich eine gedankliche Unterscheidung, durch die auch der
Widerstand eine dynamische Ausrichtung erfahrt. Insofern namlich Hegel der
»Zweiklassenontologie« Kants widersprochen hat, ergibt sich auch ein subjek-
tiver Erklarungsbedarf, wie »im Zusammenhang dieser weiteren metatheoreti-
schen Schachziige« die Frage, »was man tun muss, um fiir die Anwendung
von Begriffen in Urteilen eine rationale Verantwortung zu tibernehmen« (vgl.
Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, 117). In meiner Lesart der Phdanomeno-
logie des Geistes erfahrt dieser subjektive Erklirungsbedarf eine gedankliche
Unterstiitzung durch die Annahme eines guten Gewissens.

249

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

Auch wenn sich Verantwortung als Formulierung nicht explizit
in der Phdnomenologie des Geistes findet, gibt es eine Mdglichkeit
diesen Zusammenhang in Hegels Verstindnis von Vernunft zu ent-
decken. So bringt die Formulierung der Vernunft als das »zweckma-
Bige Tun«™ zum Ausdruck, dass Vernunft ihren Zweck nicht in
sich hat. Sie bezieht sich auf geteilte Formen der Aufmerksamkeit
und der damit verbundenen Bereitschaft, sich mit Normen ausein-
anderzusetzen, sie infrage zu stellen und gegebenenfalls auch diese
zu dndern. Der Maf3stab fiir die Befolgung, Anwendung und Verin-
derung einer Norm ist nicht nur das individuelle Bediirfnis oder
Begehren, sondern der Umstand wie individuelle Standpunkte in
Auseinandersetzung mit anderen Standpunkten verteidigt, erweitert
oder eingeschrankt werden.>®® Dafiir ist auch die Fahigkeit gefragt,
die Tragweite und Konsequenzen von anderen Standpunkten zu
verstehen oder einzuschitzen, damit das Subjekt in der Lage ist,
auf andere Standpunkte zu antworten und ebenso eigene oder ande-
re Standpunkte infrage zu stellen. Dieser Anspruch impliziert die
Bereitschaft, fiir Handlungen oder etwas Geschehenes einzustehen
bzw. sich zu verantworten. Ein dynamisches Verstindnis von Ver-
antwortung und Freiheit ist eng mit Wissen und (kollektiver) Nor-
menbildung verkniipft. Mit einer Priorisierung der Verantwortung
fiir Wissen beansprucht Hegel, Philosophie aus den Zwangen des
Glaubens, Empfindens und blofSen Meinens zu befreien. Glaubens-
wahrheiten, Schwiarmerei oder Aberglaube diirfen nicht in Konkur-
renz zu einem philosophisch begriindeten Wissensanspruch treten.
Eine Berufung auf innere Glaubenswahrheiten, egal welcher Prove-
nienz, darf nicht dazu beitragen, dass ein Wissensbildungsprozess
verhindert wird. Dieser basiert auf Sprache und nicht auf situierte
Befindlichkeiten.>1

514 Vgl. Hegel, Phdanomenologie des Geistes, 26.

515 Vgl. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, 74. Pippin spricht in diesem Zusam-
menhang von einer Doppelstellung zwischen einem Angewiesensein auf Nor-
men und einem gleichzeitigen Dariiber-Hinausgehen, vgl. Pippin, Die Aktuali-
tit des Deutschen Idealismus, 119-20.

516 Eine sprachliche Verhinderung einer Wissensbildung kommentiert Hegel in der
Vorrede der Phinomenologie des Geistes mit drastischen Worten: »Indem jener
sich auf das Gefiihl, sein inwendiges Orakel, beruft, ist er gegen den, der nicht
iibereinstimmt, fertig; er muf erkldren, dafs er dem weiter nichts zu sagen habe, der

250

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

Sprache ist fiir Hegel das notwendige Medium, in dem ein Dialog
zu fithren ist. Nur in der Sprache lasst sich wahrhaft streiten, nur
in dieser konnen die jeweiligen Meinungen widerlegt werden. Die-
ser Kommunikationsvorgang, der durch Sprache ausgeldst wird, ver-
folgt eine asymptotische Annéherung an das, was wir Wirklichkeit
nennen. So betont Hegel, dass Sprache ein Garant dafiir ist, dass
wir den im Sinnlichen verankerten Gegenstandsbereich nicht als
sinnliches Sein, sondern nur als sprachliche Bestimmtheit bestim-
men konnen.”” Wir bendtigen Sprache, damit wir kommunizieren
kénnen, um iiber das, was wir meinen, in Austausch treten zu kon-
nen. Dies wird weder durch einen iibertriebenen Individualismus
noch durch eine formale oder voreilige Anpassung an bereits eta-
blierte Normen erreicht. Daraus leitet Hegel ab, dass das Subjekt
mehrschichtig gedacht werden muss.

Mehrschichtigkeit beschreibt die Beziehungen zwischen subjekti-
vem Wissen, Widerstand (als Erscheinungsformen der Bildung) und
Intersubjektivitat, und sie hat ihre subjektive Grundlage im Gewis-
sen. Dieses wiederum vermittelt zwischen diesen Dimensionen. He-
gel bezeichnet das Gewissen als ein »drittes Selbst«, das sich vom
»zweiten Selbst«, dem Subjekt, das sich in der noch zerrissenen Welt
der Bildung befindet, und vom ersten sich unmittelbar als Person
anerkennendes Selbst, unterscheidet. In Hegels Worten:

»Dies Selbst des Gewissens, der seiner unmittelbar als der absoluten
Wabhrheit und des Seins gewisse Geist, ist das dritte Selbst, das uns aus
der dritten Welt des Geistes geworden ist, und ist mit den vorherigen
kurz zu vergleichen. Die Totalitit oder Wirklichkeit, welche sich als
die Wahrheit der sittlichen Welt darstellt, ist das Selbst der Person; ihr
Dasein ist das Anerkanntsein. [...] Das zweite Selbst ist die zu ihrer
Wahrheit gekommene Welt der Bildung oder der sich wiedergegebene
Geist der Entzweiung, - die absolute Freiheit.«>'

nicht dasselbe in sich finde und fiihle; — mit anderen Worten, er tritt die Wurzel der
Humanitdt mit Fiiffen.« (Hegel, Phdnomenologie des Geistes, 64-5).

517 Das vollstindige Zitat dazu lautet: »Die Sprache aber ist, wie wir sehen, das
Wahrhaftere; in ihr widerlegen wir selbst unmittelbar unsere Meinung; und da
das Allgemeine das Wahre der sinnlichen GewifSheit ist und die Sprache nur
dieses Wahre ausdriickt, so ist es gar nicht moglich, dafs wir ein sinnliches Sein,
das wir meinen, je sagen konnen.« (Hegel, Phanomenologie des Geistes, 85).

518 Hegel, Phanomenologie des Geistes, 465.

251

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

Das Gewissen bezieht seine Autoritdt »aus der unmittelbaren Ge-
wissheit seiner selbst«.>” Diese Autoritdt erweist sich aber als nicht
ausreichend und der weitere Verlauf des Gewissenskapitels zeigt We-
ge auf, die nachvollziehbar machen, dass das Gewissen ebenso eine
Schaltstelle oder Gelenkstelle ist, um subjektives Wissen in intersub-
jektiv anschlussfahiges und damit in dialogisches Wissen zu iiberset-
zen. Dieses Ansinnen beginnt mit der subjektiven Gewissheit. Es
verhilft dem Subjekt zu einer Uberzeugung und nétigt es, Beziehun-
gen einzugehen und diese Uberzeugung in Auseinandersetzung mit
anderen auszusprechen. Eine subjektive Uberzeugung bezieht sich
sowohl auf das Aussprechen eines als subjektiv empfundenen Rechts
als auch auf das Zustandekommen einer gewissensgeleiteten Aner-
kennung. Vermittels einer Uberzeugung weif8 das Individuum, was
es tut: »und indem es dies weif8 und die Uberzeugung von der Pflicht
das PflichtmifSige selbst ist, so ist es anerkannt von den anderen; die
Handlung gilt dadurch und hat wirkliches Dasein.«*2 Uberzeugung
ist eine reflektierte Form von Gewissheit, die wiederum unterschied-
liche Auspragungen hat. Sie ist nicht nur gewiss, sie enthilt auch
den Stachel des Zweifels und kann sich auf unterschiedliche Weise,
z.B. als Ohnmacht, Passivitdt, Eigendiinkel, Verstellung oder als
Niedertracht, artikulieren.

Durch das Zusammenspiel von Uberzeugung und Gewissheit
wird nach Hegel die Struktur des Gewissens geprigt. Es ermdoglicht
unterschiedliche Einsichten, die in dieser Unterschiedlichkeit das
Dilemma des Gewissens deutlich machen. Denn das Gewissen weif3
sich einerseits seinen eigenen Uberzeugungen oder Vorlieben ver-
pflichtet, und gleichzeitig erkennt es, dass der Geltungsanspruch des
Gewissens eine Form der Gemeinsamkeit erreichen muss, die sich
nicht auf Gesinnungsmoral oder innere Quellen beschranken darf.
Das Gewissen darf sich nicht nur selbst treu bleiben, es muss seinen
Geltungsanspruch deutlich machen, sodass dieser auch von anderen
beurteilt werden kann. In Hegels Worten: Das Gewissen darf nicht
nur ein Selbst haben, es muss auch ein Dasein haben.

Dasein erlangt das Gewissen iiber die Einsicht in die Notwendig-
keit sprachlich-geprigter wechselseitiger Formen der Anerkennun-
gen, welche die Einseitigkeiten von Uberzeugung und innerer Ge-

519 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 468.
520 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 474.

252

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

wissheit korrigieren bzw. auf eine intersubjektiv tiberpriitbare Ebene
der Auseinandersetzung bringen. Das Aussprechen von Gewissens-
inhalten fiihrt zu sprachlichen (und kulturellen) Festlegungen, die
tiber Urteile bestdtigt oder infrage gestellt werden. Hier ist es wichtig
zu betonen, dass die Beurteilung nicht im Dienst eines logischen
Prinzips steht, sondern durch die von Hegel verfochtene »Gramma-
tik der wechselseitigen Anerkennung«>?! gesteuert wird. Sie leitet
dialogische Prozesse der wechselseitigen Beurteilung ein, mit dem
Ziel der Herstellung einer Gleichheit zwischen innerem Selbst und
sprachlichem Dasein bzw. zwischen innerem Anspruch und inter-
subjektiver Verstindigung.

Die Verzahnung zwischen einem individuellen gewissensbasierten
Sprechen mit dem anerkennungsbasierten dialogischen Sprechen
beruht auf der Einsicht, dass die eigene Urteilsbildung nicht ausrei-
chend ist, wenn sie nicht Uber eine andere Person anerkannt wird.
Individuelles Sprechen und Anerkennung tragen beide zur gemein-
samen Urteilsbildung bei. Der Prozess der Urteilsbildung erfordert
eine Sprache, in »der sich alle gegenseitig als gewissenhaft handelnd
anerkennen«.522 Uberzeugung, Anerkennung, Eingestindnis, Verzei-
hung und Versdhnung sind wichtige Stichworte, die sowohl die
Struktur des Gewissens als auch die Form der gemeinsamen Urteils-
findung préagen.>?

Wie bereits festgehalten wurde, ist ein formaler Anspruch von
Wissen und Autonomie fiir Hegel nicht ausreichend. Eine Beurtei-
lung verlangt nach substanziellen Kriterien, die eng mit dem Selbst-
verstandnis der Person verkniipft sind. Ich gebe meine Zustimmung
nicht nur als abstrakte Person, sondern ebenso weil ich diese oder
jene Person bin, mit diesen oder jenen Einstellungen, Identifikatio-
nen und Zugehorigkeiten. Individuelle Einfliisse transformiert das
Gewissen in ein Narrativ, das mit anderen geteilt und von anderen

521 Anerkennung und ihre Rolle fiir Hegels Denken ist besonders in der deutsch-
sprachigen Hegel-Forschung sehr breit diskutiert worden. Stellvertretend dazu
verweise ich auf die Publikationen von Quante » Der reine Begriff des Aner-
kennens«« und Honneth, Kampf um Anerkennung. Bertram hat Beziehungen
zweifach definiert, nimlich sowohl symmetrisch als auch asymmetrisch. Da-
raus hat er zwei unterschiedliche Formen von Anerkennung zur Kennzeich-
nung der Differenz zwischen Hegel und Levinas abgeleitet. Weiterfithrend vgl.
Bertram, »Anspruch auf Anerkennung«.

522 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 484.

523 Vgl. Bertram, »Anspruch auf Anerkennung, 116-17.

253

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

unterschieden wird. Eine strategische Rolle spricht Hegel dem Ein-
gestandnis und der Verzeihung zu, die {iber ein gewissensbasiertes
Sprechen erfolgen. Das Ziel eines gewissensbasierten Sprechens be-
steht darin, eine gute Losung anzubieten, sodass unterschiedliche
Zugangsweisen zufriedengestellt werden. Eine gute Losung kommt
dadurch zustande, dass sowohl die Personlichkeit der Interaktions-
partner als auch die Normen, die diese gestalten und beschrénken,
beriicksichtigt werden.

Eingestandnis bildet fiir Hegel eine notwendige Vorstufe fiir die
Herstellung von gemeinsamem Wissen, das als eine reflektierte Form
der Gewissheit den dialektischen Gegenspieler zur Uberzeugung
darstellt. Die Anerkennung der anderen, ebenfalls gewissensgeleite-
ten Standpunkte impliziert das Eingestdndnis der Befangenheit des
eigenen Standpunktes. Eine einfache und intersubjektiv nicht hin-
terfragte Bezogenheit auf Normen ist fiir Hegel nicht ausreichend.
Indem die Person namlich beansprucht, die Pflicht um der Pflicht
willen zu vollziehen, kann sie vom Vorwurf der Heuchelei nicht frei-
gesprochen werden.** Ein Handeln ist Beschriankungen ausgesetzt,
die das Individuum zu Eingestandnissen in Auseinandersetzung mit
anderen gewissensgeleiteten Standpunkten nétigen. Aber nicht nur
das Eingestdndnis der eigenen Bedingtheit wird von Hegel gefor-
dert, sondern auch das Vertrauen auf die Sprache, um Konflikte
zu l6sen und Wissen zu produzieren. Ein solipsistischer und nicht
dialogischer Standpunkt zeichnet sich dadurch aus, dass das Subjekt
sprachliche Moglichkeiten leugnet oder ihnen ausweicht.

Wenn anderen Anerkennung verweigert wird, handelt es sich Hegel
zufolge um eine Verweigerung, die ethische Konsequenzen hat, und
die er uber die Metapher des »harten Herzens« verdeutlicht.>> Mit
dieser Metapher hat Hegel jenes Subjekt kritisiert, das sich einer
gewissensgeleiteten Kommunikation verweigert. Mit dieser Verweige-
rung ist das Gewissen seinem Anspruch, ein Dasein zu haben, und
seiner Bereitschaft fiir dialogisches Sprechen nicht nachgekommen. Es

524 In »Kritik an Kants deontologischer Ethik« hilt Hegel fest: »[...] die Pflicht
um der Pflicht willen, dieser reine Zweck, ist das Unwirkliche; seine Wirklichkeit
hat er [der Handelnde, Anm. B.K.] in dem Tun der Individualitit und die
Handlung dadurch die Seite der Besonderheit an ihr.« (Hegel, Phdnomenologie
des Geistes, 489).

525 Vgl. Hegel, Phanomenologie des Geistes, 490-92.

254

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

handelt sich um eine unzuldssige bzw. mit falschen Mitteln erschliche-
ne Verallgemeinerung eines individuellen Geltungsanspruches:

»Es ist hier die hochste Emporung des seiner selbst gewissen Geistes
gesetzt; denn er schaut sich als dieses einfache Wissen des Selbsts im
Anderen an, und zwar so, dafy auch die auflere Gestalt dieses Anderen
nicht wie im Reichtume das Wesenlose, nicht ein Ding ist, sondern es
ist der Gedanke, das Wissen selbst, was ihm entgegengehalten [wird],
es ist diese absolut fliissige Kontinuitdt des reinen Wissens, die sich
verweigert, ihre Mitteilung mit ihm zu setzen - mit ihm, der schon in
seinem Bekenntnisse dem abgesonderten Fiirsichsein entsagte und sich
als aufgehobene Besonderheit und hierdurch als die Kontinuitidt mit
dem Anderen, als Allgemeines setzte.«>2

Ein Subjekt, das sich einer gewissensgeleiteten Kommunikation ent-
zieht, untergrabt den notwendigen Austausch zwischen unterschied-
lichen und intersubjektiv zu deutenden Interessen. Hegel findet
drastische Worte fiir seine Vorbehalte gegeniiber einem Subjekt, das
sich iiber sein Gewissen definiert und gleichzeitig sich weigert, mit
anderen in Austausch zu treten:

»Aber ebenso ist das Gewissen von jedem Inhalt iberhaupt frei; es ab-
solviert sich von jeder bestimmten Pflicht, die als Gesetz gelten soll; in
der Kraft der GewifSheit seiner selbst hat es die Majestit der absoluten
Autarkie, zu binden und zu 16sen.— Diese Selbstbestimmung ist darum
unmittelbar das schlechthin Pflichtméfige; die Pflicht ist das Wissen
selbst; diese einfache Selbstheit aber ist das Ansich; denn das Ansich ist
die reine Sichselbstgleichheit und diese ist in diesem Bewuf3tsein.«>?

Auch wenn Hegel keinen Zweifel an der Notwendigkeit an sprachli-
chen und dialogischen Auseinandersetzungen ldsst, beinhaltet sein
Verstindnis von Kommunikation Ausschliisse, die im weiteren Ver-
lauf der Phdnomenologie des Geistes nicht weiter identifiziert wer-
den. Sein Verstdndnis von Kommunikation beinhaltet eine Ausein-
andersetzung zwischen Gleichen, die einen gleichen Zugang zum
Wissen und zu den bestehenden 6konomischen und kulturellen Res-
sourcen besitzen. Die Annahme einer Auseinandersetzung zwischen
Gleichen steht in Wechselbeziehung zur Annahme einer wechsel-
seitigen Anerkennung. Die Verkniipfung der wechselseitigen Aner-
kennung mit der Wirkweise des Gewissens soll sicherstellen, dass

526 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 490.
527 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 476.

255

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

die jeweiligen Geltungsanspriiche von den Mitgliedern einer Sprach-
gemeinschaft auf eine dhnliche Weise wahrgenommen werden. Ge-
meinsame Wahrnehmung und ein gemeinsamer Hintergrund sind
hier ein implizites Gestaltungselement, das Hegel voraussetzt, damit
ein intersubjektives Wissen sich ausbilden kann.

Das Herstellen einer gemeinsamen Wahrnehmung impliziert aber
nicht nur die Fahigkeit, die Bedingtheit des eigenen Standpunktes
anzuerkennen und daraus die Notwendigkeit einer Einigung unter-
schiedlicher Standpunkte abzuleiten, sondern es kann auch eine
kulturelle, geschlechtliche oder religiose Befangenheit beinhalten,
die Hegel mit den Stichworten der »Verzeihung« und »Versdhnung«
auf nicht immer nachvollziehbare Weise mit einer Grammatik der
Anerkennung verwoben hat. Wie zu zeigen ist, hat Levinas diese
Unklarheit aufgegriffen und in einen neuen Kontext gebracht.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass Hegel das Gewissen als
Voraussetzung betrachtet, damit es gelingt zwischen eigenen und
fremden Anspriichen zu vermitteln. Das Gewissen bezieht seine Ge-
wissheit auf eine innere Gewissheit, die nicht losgelst von dufleren
und damit intersubjektiv deutbaren Konstellationen des Wissens zu
betrachten ist. Es beruht auf einer prinzipiellen Bereitschaft zur
Dialogizitit. Das Gewissen ist sowohl zustidndig dafiir, dass Normen
Teil einer gesellschaftlichen Akzeptanz werden, als auch dafiir, dass
es moralische Freirdume fiir die Ausbildung von Standpunkten gibt.
Daraus resultiert ein Dilemma, in welches das Gewissen verwickelt
ist. So ist das Gewissen sowohl auf Uberzeugung und Handlun-
gen angewiesen, die gesellschaftlich anerkannt sein miissen, es ist
aber auch diejenige Instanz, die sich gesellschaftlichen Prozessen
entzieht. Levinas’ Einwand lautet hier, dass die Legitimitdt eines
Gewissens auf eine historische Sprachgemeinschaft und deren Ein-
sichten nicht reduziert werden kann. Ausschlaggebend fiir das Ge-
wissen sind sowohl die Dimensionen des Vergangenen und die des
Zukiinftigen und wie diese sich in der Gegenwart zeigen.

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegeniiber dem guten Gewissen

Die Frage, die sich aus diesem Dilemma ergibt, und die nicht
immer leicht zu beantworten ist: Uber welche (gesellschaftlich ver-
bindliche) Voraussetzungen kann eine gewissensbasierte Auflerung

256

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegeniiber dem guten Gewissen

gesellschaftlich verbindlich anerkannt und gerechtfertigt werden?
Dass in Krisenzeiten und gesellschaftlichen Ausnahmezustinden die
Wahrheitsfrage nicht als Problem der Vereinbarung begriffen wer-
den kann, hat Levinas zu der Einsicht veranlasst, dass das Gewissen
keine verborgene Ressource darstellt, vermittels derer individuelle
und gesellschaftliche Interessen miteinander vermittelt und verséhnt
werden kénnen.

Nach Levinas ist das Gewissen kein Garant dafiir, dass indivi-
duelle und soziale Zielsetzungen in ein Entsprechungsverhaltnis ge-
bracht werden. Eine wie auch immer gefasste Korrelation zwischen
individuellen und sozialen Erfordernissen basiert auf einer gedank-
lichen Zusatzannahme, die bei Hegel zwar nicht explizit gemacht
wurde, aber implizit mitzudenken ist: Damit das Gewissen nicht nur
ein Selbst, sondern auch ein Dasein hat, muss es mit einer prinzipi-
ellen Bereitschaft ausgestattet sein, zu kooperieren und eigene Erfor-
dernisse in Vermittlung mit sozialen Erfordernissen zu bringen. Die
Metapher des harten Herzens ist eine solche, welche die Bereitschaft
zur Kooperation verweigert, und diese Eigenschaft, die nicht gutzu-
heiflen ist, unterscheidet sich von einem Gewissen, das eine Bereit-
schaft hat, Dialog gelingend zu fithren. Fiir Levinas hingegen ist das
Gewissen keine verborgene Ressource fiir das Gelingen von Dialo-
gen.>?8 Die Kritik an einer vorschnellen Verséhnung mit Geschichte
bildet fiir Levinas den Kern eines Unbehagens mit der philosophi-
schen Tradition, die fiir ihn mit Spinoza beginnt und von Hegel voll-
endet wird.>? Er folgert daraus, dass das gute Gewissen und die sich
daraus ergebenen Intentionen als Willensduflerungen und Vernunft
nicht miteinander programmatisch verbunden werden kénnen. Das

528 Es ist auch keine notwendige Voraussetzung fiir das Herstellen von Gerechtig-
keit. Darauf hat Pascal Delhom hingewiesen. Er schreibt dazu: »Eine gerechte
Handlung ist also eine Handlung, die immer vom Ruf des Anderen beunruhigt
wird und die nie gerechtfertigt werden kann. Sie kann in dem Sinn auch nicht
»gerecht< genannt werden, denn es wire fiir sie eine Rechtfertigung. Es wire
richtiger, von einer Handlung zu sprechen, die sich die (und der) Frage seiner
Gerechtigkeit stellt. Sie ist eine Handlung ohne gutes Gewissen. Denn das gute
Gewissen geht einher mit der Rechtfertigung einer Handlung oder mit der Selbst-
verstdandlichkeit des eigenen guten Rechts zu handeln und zu leben, das keiner
Rechtfertigung bedarf. Das Urteil des Anderen untersagt beide Formen des guten
Gewissens.« (Delhom, Der Dritte, 262).

529 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 120-21.

257

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

Gewissen ist keine Instanz, die diesen Zusammenhang herstellt oder
gewihrleistet. Als besonders problematisch betrachtet Levinas das
»gute Gewissen, das er zwar ohne eine explizite Bezugnahme auf
Hegel kritisiert, jedoch bezieht sich seine Kritik ohne Zweifel vor
allem auf Hegels Gewissens- und Versohnungskonzeption.>*® Die
Kritik am »guten Gewissen« dient ihm bereits in der Frithschrift
»Ich und Totalitdt« als negative Bezugsfolie und als Voraussetzung,
um sein Verstdndnis vom anklagenden Gewissen hervorzustreichen,
wie in diesem Kapitel darzulegen ist.

Vorbehalte gegeniiber dem »guten Gewissen« hat Levinas zuerst
in dem Aufsatz »Ich und Totalitat« (1954) formuliert, indem er
betont, dass das Subjekt im Zustand des guten Gewissens sich in
einem Wechselverhdltnis zwischen Anerkennung und Verkennung
befindet.>® Das Ich, das glaubt, die anderen wahrhaft anzuerkennen,
befindet sich in einem doppelten Unrecht: im Unrecht gegen sich
selbst und im Unrecht gegen den anderen. Auch Eingestindnis
und Verzeihung konnen nach Levinas bestehende Asymmetrien zwi-
schen den Subjekten nicht mildern. Das Gewissen als gutes und
verzeihendes Gewissen stehe hier im falschen Dienst der Gesell-
schaft.33? Es handelt sich um eine Verzeihung, die die dritte Person
als Reprisentantin der Gesellschaft ausschliefdt: »Wenn ich meine
Unschuld dir gegeniiber anerkenne, kann ich, sogar durch diese meine
Reue, Dritte verletzen.«>3

Die Pointe bei Levinas ist hier, dass das gute Gewissen auf eine ex-
terne Legitimierung angewiesen ist, die den Standpunkt der dritten
Person ausschliefit oder vernachléssigt. Eine besonders problemati-
sche Rolle hat die Verzeihung. Durch diese wird zwar die Schuld
gegeniiber anderen verringert, im gleichen Atemzug wird sie jedoch

530 Levinas spricht in Jenseits des Seins von einem Zusammenhang zwischen dem
»guten Gewissen«, dem »Krieg und seinen mannhaften Tugenden« (Lévinas,
Jenseits des Seins, 378). Die Formulierung von den »mannhaften Tugenden«
verwendet er ebenso am Ende der Schrift Totalitdt und Unendlichkeit. Er
kritisiert dort den hegelschen Staatsbegriff und spricht anstelle eines guten
Gewissens von einem isolierten und heroischen Subjekt, »das der Staat durch
seine mdannlichen Tugenden hervorbringt«, vgl. Lévinas, Totalitdt und Unend-
lichkeit, 446.

531 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 33.

532 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 31.

533 Lévinas, Zwischen Uns, 31.

258

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegeniiber dem guten Gewissen

gegeniiber der »wirklichen Gesellschaft« vergrofiert. Das gute Ge-
wissen suggeriert dem Subjekt eine Trostung, die auf nicht ange-
messenen Voraussetzungen beruht. Gewissen ist zwar auf Selbstver-
gewisserung angewiesen, jedoch bleibt unklar, worin das »Gute«
des Gewissens bestehen soll.3** Um den Zustand des guten Gewis-
sens aufrechtzuerhalten ist eine unendliche Gewissenserforschung
notwendig, die vor dem Vorwurf einer Tauschung nicht geschiitzt
ist, und die Levinas mit dem Vorgang einer psychischen Folter ver-
gleicht.>® Ein weiterer problematischer Aspekt des guten Gewissens
besteht darin, dass Anerkennung und Verzeihung auf der Basis eines
guten Gewissens nur gegeniiber einem fehlerlosen Wesen (Gott oder
einem Heiligen) moglich ist.>*¢ Anerkennung zwischen zwei Perso-
nen mit dem Anspruch auf Wahrheit unterliege daher immer auch
dem Vorbehalt der Vergottlichung, Poesie oder einer Verdinglichung
des Selbst.

In der gleichen Schrift fragt sich Levinas, ob es ein Gewissen gibt,
»bevor ein >wir< ausgesprochen wurde. Ist es sicher, dass >Gewissen«
von einem »empfangenen Befehls, einer gewissen Heteronomie, einem
Verhdltnis zum Anderen, zum AufSen, getrennt werden kann?«>7 In
diesem Fragenkomplex deutet sich bereits Levinas’ Umwertung des
Gewissens an. Das Gewissen ist nicht eine Instanz, die meinem
Willen untersteht, das Gewissen verweist auf die andere Person als
die nicht abweisbare Zeugin, die sich der Verfiigungsgewalt eines
individuellen Willens entzieht:

»Allein der unabweisbare und strenge Zeuge, der sich ins >Unter-uns«
einschleicht und durch sein Sprechen unser privates Geheimnis 6ffent-
lich macht, der anspruchsvolle, fordernde Mittler zwischen Mensch und
Mensch ist Gegentiber, ist Du.«>*

Wenn Levinas in der gleichen Schrift festhilt, dass die Bedingung
des Denkens das Gewissen ist,>*° so spricht er damit die »Bedingun-
gen der Bedingungen« an, {iber die das Subjekt in einen Dialog »von
Person zu Person« tritt. Diese »Bedingungen der Bedingungen«

534 Weiterfithrend, vgl. Keintzel, »Like a Virgin«.
535 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 32-3.

536 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 33.

537 Lévinas, Zwischen Uns, 35.

538 Lévinas, Zwischen Uns, 35.

539 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 29.

259

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

bestehen im »Fehlen einer gemeinsamen Ebene«, das gleichzeitig
die Transzendenz charakterisiert.>*® Das Sprechen im Zeichen der
Gerechtigkeit ist auch fiir den frithen Levinas nicht gleichbedeutend
damit, »die Stimme des Gewissens zu vernehmen« und diese iiber
eine Beziehung zur Freiheit zu deuten.’ Dennoch ist der Autor von
Ich und Totalitdt durchaus bereit, das »Vernehmen der Stimme des
Gewissens« insofern anzuerkennen, wenn sie mit der Gewihrleis-
tung einer respektvollen Beziehung zwischen Gleichen einhergeht.
Die »Gegenseitigkeit des Respekts« tritt sogar an die Stelle des Ge-
wissens, wenn er diese in der gleichen Schrift als die »Bedingung der
Ethik«>*? bezeichnet. Dieses Postulat modifiziert der spéte Levinas
und befreit es von seinem idealistischen Hintergrund, indem er die
Asymmetrie als ein ontologisches Merkmal zur Beschreibung von
Verhiltnissen zwischen Subjekten herausstreicht. In der Schrift To-
talitdt und Unendlichkeit bezeichnet er diese Asymmetrie als eine
»ontologische Spaltung in Selbes und Anderes«.>*

Diese Spaltung bereitet den Boden fiir ein alteritdtsphilosophi-
sches Verstdndnis des Gewissens. Seine Wirkweise beschreibt Le-
vinas in dem Essay Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht als
ein Zusammentreffen von phidnomenologischen, sprachlichen und
moralischen Artikulationsweisen iiber die deutsche Formulierung
des Gewissensbisses: »Der Gewissensbiss ist der bildliche Ausdruck
fiir den >buchstdiblichen Sinn< der Sensibilitit; in seiner Passivitit
verblasst die Unterscheidung zwischen >angeklagt werden< und >sich
anklagen««>** Das Gewissen ist eine zentrale Instanz, vermittels
derer die souverdne Selbstbezogenheit des Ichs infrage gestellt ist.
Die Verhinderung einer Riickkehr zu sich selbst beschreibt Levinas
als »diastatische Identitit«. In dieser Identitit scheitert »die Uberein-
stimmung an sich selber«. Dieses Scheitern verdeutlicht Levinas tiber
die Formulierung des Gewissensbisses. Diese Metapher bringt zum
Ausdruck, dass Subjekte an ihren Ausgangspunkt zuriickgeworfen
sind und bleiben, und dass sie im »Vergessen« und im »An-sich

540 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 48.

541 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 46.

542 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 51

543 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 444: »Der fundamentale Sachverhalt
der ontologischen Spaltung in Selbes und Anderes ist ein nicht-allergischer Bezug
zum Anderen.«

544 Lévinas, Jenseits des Seins, 278-79.

260

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegeniiber dem guten Gewissen

Nagen des Gewissensbisses« zu sich selbst im Riickstand sind.>** Das
Sich als »Sub-jectum [...] findet sich unter der Last des Universums —
fiir alles verantwortlich«.>46

Das Gewissen tragt dazu bei, dass die vom Subjekt nicht bewusst
wahrgenommene Spaltung zwischen dem Selbst und den anderen
aufrechterhalten bleibt. Durch diese ontologische Liicke, die den
Einheitsgedanken des Universums in der Perspektive der Einheit der
Apperzeption infrage stellt,>*” wird es moglich, dass Denken denken
kann, aber auch, dass »in der Welt Mitleid, Anteilnahme, Verzeihen
und Néihe maglich sind«.>*8 Uber die Wirkungsmacht des Gewissens,
die sich bildlich gesprochen als Gewissensbiss dufSert, wird das Sub-
jekt sich seiner Bedingtheit und seiner Fragmentierung bewusst, wie
Levinas bereits in der Frithschrift festhdlt: »Denken beginnt exakt
an dem Punkt, wo BewufStsein seiner Partikularitdt bewufSt wird.«>%
Fir die Beschreibung dieses Gedankens wihlt Levinas einen ein-
pragsamen Vergleich. Namlich Charlie Chaplin, der in dem Film
»Goldrausch« durch die Gesetze der Schwerkraft auf den Boden
geworfen wird, und wie ein Naturwissenschaftler die Gesetze dieses
Schwankens zu ergriinden sucht. Das Subjekt denkt aber nicht nur
durch die Gesetze der Schwerkraft, es denkt auch durch sprachliche
Festlegungen, die dem Abenteuer Leben eine Grundlage verleihen
und verhindern, dass das Subjekt in die schwankenden Abgriinde
seines Selbst zuriickgeworfen wird.>>°

Das Subjekt spricht nicht aus sich heraus, es spricht von sich
weg. Es kann im Vorgang des Sprechens die Kluft zwischen dem
Innen und Auflen nicht iiberbriicken: »Das Innen, das fiir den Den-
kenden dem AufSen entgegengesetzt ist, stellt sich im Lebendigen als
Fehlen eines AufSen dar.«>' Auch die Instanz eines Gewissens kann
die Kluft zwischen einem Innen und einem Auflen nicht schliefSen.
Sie enthiélt auch nicht einen verborgenen Maf3stab, um Sprechen
moralisch anzuleiten, und sie verfiigt auch nicht tiber eine heimliche
Macht, um ein Sprechen in die Zielvorstellung einer Idee des Guten

545 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 255.
546 Lévinas, Jenseits des Seins, 256.
547 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 256.
548 Lévinas, Jenseits des Seins, 261.

549 Lévinas, Zwischen Uns, 26.

550 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 25.
551 Lévinas, Zwischen Uns, 25.

261

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

zu riicken. Was es zu beriicksichtigen gilt, ist, dass Denken und
dialogisches Sprechen »nicht in der Perspektive der Finalitdt, sondern
der Sprache«>>? erfolgt. Die Beschreibung dieses Zusammenhangs ist
im néchsten Kapitel zu entfalten.

5.3 Der Widerstand ein Schliisselbegriff fiir Ethik und
Dialog (Levinas)

Wie gelingt es, eine vorgingige Perspektive auf das Geschehen Spra-
che zu entwickeln, und zwar angesichts des Wissens, dass jedes
Bewusstsein in Sprache anfingt? Die Beantwortung dieser Frage
ist eng mit einem ethischen Verstindnis vom Dialog verkniipft.
Das Ethische ist nicht eine Schicht, die das Sein iiberlagert. Es
ist nicht der individuellen »Klugheit«, der »Universalisierung der
Handlungsmaxime«, der privaten »Kontemplation einer Hierarchie
von Werten« untergeordnet.>> Ethik beginnt und zeigt sich mit dem
Dialog, der in der Sprache und nicht im Bewusstsein seinen Ausgang
nimmt. Wie ist dieser Zusammenhang zu verstehen?

Das Bewusstsein richtet seinen Bewusstseinsstrom auf die Welt
und ist in diesem Vorgang nicht von Welt geschieden. Im Zustand
des Bewusstseins ist das Innen vom Auflen noch nicht getrennt.
In ihm driickt sich ein Prozess der Lebendigkeit aus, indem das
Bewusstsein von etwas und das Bewusstsein als etwas auf unmittel-
bare Weise miteinander verbunden sind. Das Bewusstsein in dieser
doppelten Struktur ist dem Vorgang des Denkens voraus. Das Den-
ken aber braucht das Bewusstsein, um Denken zu konnen. Das
Bewusstsein wiederum braucht das Denken nicht, es braucht Auf-
merksamkeit, um sein Bewusstsein aufrechterhalten zu kénnen. Da
wo Aufmerksamkeit und Bewusstsein aufeinandertreffen, beginnt
die Besonderheit des Denkens: »Das Denken beginnt exakt an dem
Punkt, wo BewufStsein seiner Partikularitit bewufSt wird«,>>* wie mit
Levinas schon festgehalten wurde. Es setzt nicht nur Bewusstsein,
sondern ebenso eine vom Bewusstsein unterschiedene Perspektive
voraus. Es setzt sich als Selbstbewusstsein in ein Verhéltnis zum Au-

552 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 137.
553 Vgl. Levinas, »Dialog«, 81.
554 Lévinas, Zwischen Uns, 26.

262

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3 Der Widerstand ein Schliisselbegriff fiir Ethik und Dialog (Levinas)

en, indem es den biologischen Kern des Bewusstseins iiberschrei-
tet.5> Diese Uberschreitung kann mit einem qualitativen Sprung
verglichen werden. Denn Denken ist nicht eine blofle Verldngerung
von biologischen Funktionen. Denken kann nicht aus einem biolo-
gischen Bewusstsein abgeleitet werden.>>® Es tritt in ein Verhaltnis
zu einem Ganzen, das gesehen und gedanklich antizipiert werden
kann. Es wird gesehen als Antlitz: »Die Welt der Wahrnehmung
manifestiert ein Antlitz: Die Dinge affizieren uns als von Anderen
besessen.«>> Im Sehen des Antlitzes tritt das denkende Subjekt in ein
Verhiltnis zur Welt. Denken ist nicht eine nachtrégliche Zusammen-
setzung von einzelnen Bewusstseinszustinden zu einem Ganzen.
Denken hat auch nicht den von Hegel befiirworteten Anspruch, sich
ins Sein einzuschreiben und dadurch dieses auf eine neue Ebene
der Betrachtung zu bringen und vergangenes Sein zu tiberwinden.>8
Das Gesicht als Angesicht leistet einen entscheidenden Beitrag, um
Totalisierungswiinschen entgegenzutreten. Im Wahrnehmen des Ge-
sichts sieht das Subjekt nicht nur eine schematische Anordnung, es
tritt in ein denkendes Verhiltnis zu einem Gegeniiber, ohne den
Anspruch einer totalisierenden Ganzheit zu vertreten. Denken setzt
sich nicht aus einzelnen Bewusstseinszustinden zusammen, die es
zu einem Ganzen verbindet; die »Selbstreflexion des Bewusstseins,
das Ich, das das Sich wahrnimmtc, ist sowohl eine Unterbrechung
als ein Wiederfinden.> Das Denken beginnt an der Bruchlinie einer
Wahrnehmungsunterscheidung zu denken. Es kann sich selbst nicht
zufriedenstellen.>®® Das Gesicht und die Wahrnehmung des Gesichts
spielen hier eine wichtige Rolle. Es ist der Garant, dass das denkende
Subjekt nicht in eine gedankliche Totalitdt aufgeht. Levinas behaup-
tet damit, dass ein Denken von etwas ohne eine phdnomenologische
Konzeption eines Gesichts als Antlitz nicht moglich ist.

Hegelianisch gesprochen kénnte hier die Formulierung lauten,
dass der Verstand durch die Wahrnehmung des Antlitzes zur Ver-
nunft gebracht wird. Sie wird getragen von der Grundbewegung der

555 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 26.

556 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 27.

557 Lévinas, Zwischen Uns, 29.

558 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 229.
559 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 230-31.
560 Vgl. Levinas, »Dialog, 76.

263

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

Sprache.>®! Die Wahrnehmung des Gesichts ist nicht eine bildliche
Wahrnehmung. Das Gesicht bildet nicht ein verborgenes Urbild ab,
die Wahrnehmung des Gesichts ist eine sprechende Wahrnehmung.
Sie ist zugleich ein sprachlicher Vorgang der Adressierung. Andere
werden im gedanklichen Vorgang der wahrnehmenden Adressierung
angesprochen. Diese Adressierung ist ebenso eine Verpflichtung, die
auf einer »urspriinglichen Rede«®%? beruht. Das Intelligible ist nicht
eine zusatzliche begriffliche Verkettung, die auf das Sein gelegt wird,
und der Sinn verdankt sich nicht einer Verkniipfung der »vereinten
Termini«. Levinas spricht hier von einem »Zirkel des Verstehens«,
da die Struktur der begrifflichen Verkniipfung das Geschehen anlei-
tet und nicht die adressierende Einbeziehung derer, an die das Wort
gerichtet wird. Er schreibt weiter:

»Als Austausch von Gedanken setzt die Sprache — mit ihren Hinterge-
danken, mit dem Wechsel von Aufrichtigkeit und Liige, der mit ihr
gegeben ist — die Urspriinglichkeit des Antlitzes voraus; ohne die Ur-
spriinglichkeit des Antlitzes wiére die Sprache nur eine Handlung unter
Handlungen, der Sinn von uns in eine endlose Psychoanalyse oder
Soziologie verlangen wiirde; ohne die Urspriinglichkeit des Antlitzes
konnte die Sprache nicht beginnen.«*%3

Aus der »Urspriinglichkeit des Antlitzes« folgert Levinas in Jenseits
des Seins auch eine Verantwortung, die »friiher [...] als der Dialog,
als der Austausch von Fragen und Antworten« ist.54 Es ist eine Ver-
antwortung, die nicht mit einem »Antrieb aus >natiirlichem Wohl-
wollen<« mit einem Willen zum Altruismus gleichgesetzt werden
kann. Eine damit einhergehende (anarchische) Offenheit der Fragen
und Antworten bringt nicht die »Onto-logie zur Sprache« und sie
beruht auch nicht auf einem Verstandnis vom Subjekt, das sich »vom
Fiir-Sich her gesetzt« hat, wie Levinas unter Replik auf Hegel und
Sartre konstatiert.>®> Das Subjekt ist auch im Vorgang des Denkens
auf sichtbare und nicht auf unsichtbare Weise mit anderen verbun-
den. Denken findet nicht in iibergeordneten Denkschemata statt, die
unabhingig von Gesichtern und deren Geschichten erfolgen.

561 Vgl. Levinas, »Dialog, 82.

562 Vgl Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 289.

563 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 290.

564 Lévinas, Jenseits des Seins, 247; Levinas, »Dialog«, 77.
565 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 230.

264

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3 Der Widerstand ein Schliisselbegriff fiir Ethik und Dialog (Levinas)

»Das Ich und das Du sind nicht objektiv zu umfassen, kein und ist zwi-
schen ihnen maglich, sie bilden nicht eine zusammengesetzte Einheit.
Es gibt keine Einheit, die im Geist eines Dritten »iiber ihren Kopfen«
oder >hinter ihrem Riicken« entstehen und die hier ein Zusammenge-
fugtes bilden konnte.«6¢

An die Stelle eines Glaubens an eine bereits vorhandene Einheit
oder an bereits vorhandene tibergeordnete Prinzipien tritt die An-
gewiesenheit auf Sprache zwischen den Subjekten. Die Konsequen-
zen, die Levinas fiir ein dialogisches Verstindnis vom Denken als
einen in Raum und Zeit stattfindenden Kommunikationsvorgang
ableitet, beriihren methodische Fragen der Philosophie. Denken im
Verstandnis von Levinas bricht mit den transzendentalen Modellen
des Bewusstseins und damit auch mit einer Annahme einer présta-
bilisierten Einheit zwischen Denken und Welt. Ein unverzichtbarer
Bezugspunkt ist eine Ich-und-Du-Relation, die sich nicht durch ein
wechselseitiges Spannungsverhdltnis, sondern durch ihre Bezogen-
heit auf Sprache definiert. Die Ambivalenz von Unsichtbarkeit und
Sichtbarkeit ist fiir die Auslotung dieses Spannungsverhiltnisses be-
deutsam. Das Gesicht schaut mich an, aber gleichzeitig entzieht es
sich meinem Blick. Diese Ambivalenz lasst sich sowohl unter phano-
menologischen als auch unter ethischen Gesichtspunkten deuten.
Sie schaftt eine logische Unklarheit, die das Subjekt in die Sprache
hineinzwingt und dazu, verbale Verpflichtungen einzugehen, die mit
einem ethischen Appell versehen sind. Der wohl bekannteste Satz
von Levinas mag hier als Beleg fiir diese ethische Verwurzelung des
Dialogs in der Sprache herangezogen werden: »In den Augen des
Anderen sieht mich der Dritte an — die Sprache ist Gerechtigkeit.«>%7
Die dritte Person, die mich ansieht, ist, wie Levinas weiter ausfiihrt,
die »Menschheit«, die verhindert, dass das Du nicht in einem Sein,
sondern in einem »Wir« wurzelt.568

Der Dialog, der nicht im »Rickgriff auf irgendein allgemeines
Prinzip«, sondern durch die unmittelbare Giiltigkeit einer Ich-und-
Du-Relation beginnt, ist nicht als eine »harmonische Mitgegen-

566 Levinas, »Dialog«, 76.
567 Lévinas, Totalitat und Unendlichkeit, 307-8.
568 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 308.

265

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

wart«>® zu begreifen. Vielmehr werden Freiraume geschaffen, denen
durch eine Verpflichtung zum Dialog entsprochen werden kann.
Diese dialogische Verpflichtung beruht auf der Einsicht, dass »das
Wort fiir das Denken Bedeutung gewinnt und nicht umgekehrt«.>’°
Damit ist aber nicht gemeint, dass wir mit dem Denken aufthéren
und nur mehr auf das Wort horen sollen, das wiirde eine Vergottli-
chung des Du bedeuten. Damit ist gemeint, dass bereits der Vorgang
des Denkens asymmetrisch strukturiert ist. Diese Asymmetrie zeigt
sich als ein Uberschuss, der sich nicht im Gegenstand des Denkens
erschopft. Auch das Sprechen weist gegeniiber seinem Gegenstand
einen Uberschuss auf. Diese Asymmetrie, die den Vorgang des Den-
kens und des Sprechens strukturiert, sieht Levinas paradigmatisch
im Vorgang des Dialogs verankert. Denn der Dialog ist ein » Denken
des Ungleichen«.>”! Es gibt eine gemeinsame Voraussetzung, die da-
rin besteht, dass dem Menschen sein Wert aufgrund seiner Adressie-
rung eines Du zugesprochen wird. Es gibt aber auch im Dialog eine
gemeinsame Verpflichtung, die darin besteht, zu sprechen. Was dann
auch bedeutet, die Selbstgeniigsamkeit des eigenen Denkhorizonts
zu iiberschreiten und mehr zu sprechen, als ich denken mdchte.
Dieses dialogische Motiv bildet die Grundbewegung der Sprache ab,
die darin besteht, dass das Denken iiber das Gegebene hinausdringt,
ausgesprochen werden will, und gleichzeitig ein Gegeniiber im Vor-
gang des Sprechens erreichen will. Dieser gedankliche Uberschuss
ist mit einem ethischen Begehren verkniipft. Es besteht darin, dem
Unbegreiflichen Sinn zu verleihen.’”2

Um die Begegnung zwischen zwei Individuen zu verstehen, kann
nach Levinas diese Begegnung nicht reziprok symmetrisch gedacht

569 In dem Aufsatz »Dialog« grenzt Levinas sich deutlich von Bubers Dialogphilo-
sophie ab; vgl. Levinas, »Dialog«, 82; ebenso im Interview mit Frangois Poirié,
in Levinas, »Is It Righteous To Be?«, 73; weiterfithrend: Stegmaier, »Levinas’
Neuorientierung«, 105-14.

570 Levinas, »Dialog, 83.

571 Levinas, »Dialog, 83.

572 Levinas, »Dialog«, 83. Ebenso in dem Aufsatz: »Die Spur des Anderen«:
»Die Idee des Unendlichen ist Begehren. Es besteht darin, mehr zu denken, als
gedacht ist, und dabei dennoch das Mehr in seiner MafSlosigkeit im Verhdltnis
zum Denken zu erhalten; es besteht darin, mit dem Unfaf$baren in Beziehung
zu treten und zugleich seinen Status als eines UnfafSbaren zu gewdihrleisten.«
(Lévinas, Spur des Anderen, 225).

266

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Anschliisse, Kreuzungen und Briiche

werden, sondern muss asymmetrisch und »gegen sich selbst ge-
richtet« gedacht werden. Das Ungeniigen vieler Intersubjektivitits-
theorien besteht nach Levinas darin, dass ein Dialog der »idealen
Gespréchspartner« — die im »Hier und Jetzt« als gleichwertig be-
trachtet werden - auf Scheinpramissen beruht und in sich selbst
widerspriichlich ist. Der Dialog basiert dann nicht nur auf realitéatsi-
nadédquaten Voraussetzungen, da bestehende Differenzen und Hier-
archien geleugnet werden, sondern die Gesprachspartner nehmen
ebenso eine gottahnliche Beziehung ein, die notwendigerweise auf
das Ziel hinauslduft, die anderen gerade durch die Maske der schein-
baren Gleichwertigkeit zu dominieren.>”

Ein Scheitern der Kommunikation zeigt sich dann, wenn sie von
einem iibergeordneten Standpunkt der »Verschmelzung« verstanden
wird. Die Differenz, die zwischen dem Ich und dem Du besteht,
wird nicht aufrechterhalten, vielmehr wird beansprucht, die Dualitat
in eine neue Form von Einheit (»Verschmelzung«) zu bringen.”* Le-
vinas behauptet damit einen notwendigen Zusammenhang zwischen
sprachlicher Angewiesenheit, nicht authebbarer Differenz zwischen
dem Selbst und den anderen und einer Dialogizitdt von Wahrheit.
Dieser Zusammenhang beinhaltet den Anspruch, den Dialog von
heteronomen Zwecksetzungen zu befreien, um die Sprengkraft des
Dialogs im Sinne seines Gelingens, aber auch im Sinne seines Miss-
lingens offenzulegen. Wie kann vor dem Hintergrund dieser offen-
kundigen Differenzen zwischen Hegel und Levinas ein Gesprich
initiiert werden? Die Beantwortung dieser Frage bildet den Gegen-
stand des vierten und letzten Kapitels.

5.4 Anschlisse, Kreuzungen und Briiche

Sowohl Hegels als auch Levinas’ Uberlegungen kreisen um die Fra-
ge, welche Hilfestellungen Kommunikation und Dialog in einer sich
zunehmend differenzierenden Welt mit einem Pluralismus von Le-

573 Weiterfithrend Keintzel, »Illusionen des Gewissens«.
574 Vgl. Lévinas, Eigennamen, 99.

267

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

benseinstellungen” leisten konnen. Fiir Hegel ist ein reziprokes
Verhiltnis zwischen intrasubjektiven und intersubjektiven Aspekten
ausschlaggebend, fiir Levinas hingegen bildet ein asymmetrisches
Verhiltnis zwischen dem Selbst und den anderen den Ausgangs-
punkt der Uberlegungen. Beide beziehen sich auf eine wie auch
immer geartete innere Referenzquelle, die beide Gewissen nennen.
Pluralismus ist in beiden Zugingen eine begriffliche Konstrukti-
on, die ihre Entstehung der Einschitzung verdankt, dass weder
»Natur« noch »Wirklichkeit« als Unmittelbares erkannt werden
koénnen. Wenn wir von »Natur« oder von »Wirklichkeit« sprechen,
ist ein Sprechen dariiber bereits von Interessen, Vorstellungen und
Vorannahmen durchsetzt. Hegel hat daraus die Konsequenz gezo-
gen, dass das Denken und Sprechen einer sozialen Grammatik der
wechselseitigen Anerkennung folgt. Das Streben nach etwas ist fiir
Hegel eng mit Normen bzw. mit der Art und Weise, wie Normen
eingefiithrt werden, verkniipft. Normen begriinden und begrenzen
unser Begehren. Damit Normen ihre Funktion entfalten kénnen, ist
es wichtig, dass diese vom Subjekt selbst hergestellt, intersubjektiv
gedeutet und gerechtfertigt werden.>”® Der Widerstand ist in diesem
Szenario ein Faktor, der erkannt, benannt und iberwunden werden
muss. Er wird in Abhéngigkeit vom Primat eines als dynamisch zu
verstehenden Wissens begriffen. Erkennbar muss sein, worauf sich
Normen beziehen, wie diese eingefithrt und wie diese mit einem
sozial verbindlichen Geltungsanspruch ausgestattet werden, die den-
noch dem Grundgedanken der Pluralitit verpflichtet bleiben. Das
Gewissen kann dieser Pluralitdt nur bedingt Geniige leisten. Denn
in seiner Grundkonstellation beruht das Gewissen auf einem Dilem-
ma. Es ist einerseits auf den Inhalt bezogen und weifs sich gleichzei-
tig von seinen Inhalten frei.>”” Einen Ausweg aus diesem Dilemma
erkennt Hegel in sprachlichen Interaktionsprozessen, die der Gram-

575 Zu Hegels pluralistischem Verstandnis von Geist, vgl. Keintzel, »Pluralismus in
der Philosophie des Geistes«; vgl. auch Quante, Die Wirklichkeit des Geistes,
22.

576 Pippin bemerkt dazu: »Hegel’s language for this is that the unity of conscious-
ness >must become essential< for the subject, and he tells us that this means
that sself-consciousness is desire itself.« To some degree this means that no self-
conscious consciousness can take up one >position< and no other.« (Pippin, Hegel
on Self-Consciousness, 66).

577 Vgl. Hegel, Phanomenologie des Geistes, 475.

268

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Anschliisse, Kreuzungen und Briiche

matik einer wechselseitigen Anerkennung entsprechen. Im Vorgang
des Verzeihens und im Aussprechen des verschnenden Wortes wird
die Unterschiedenheit von zwei Standpunkten iiberwunden und auf
eine neue Ebene der Betrachtung gebracht. Die Notwendigkeit einer
gemeinsamen Vereinbarung hat Hegel optimistisch auf die Gestal-
tung der weiteren Zukunft blicken lassen. Ein Optimismus, der auch
nicht dadurch getriibt werden konnte, dass etwaige Wunden oder
Unklarheiten den grofleren gemeinsamen Zielen zu opfern sind.
Diese Sichtweise veranlasste — wie bereits festgehalten wurde — He-
gel zu der Feststellung: »Die Wunden des Geistes heilen, ohne daf$
Narben bleiben; die Tat ist nicht das Unvergingliche, sondern wird
von dem Geiste in sich zurtickgenommen [...].«>’8

An dieser Stelle zeigen sich deutlich die Unterschiede zwischen
Hegel und Levinas. Beide stellen ihre Uberlegungen in den Dienst
der Aufgabe, die Reichweite eines einzelnen Standpunktes zu iiber-
schreiten. Im Gegensatz zu Hegel ist Widerstand bei Levinas nicht
ein Faktor, der im Dienst des Wissens iiberwunden werden muss, er
ist auch nicht zwingend mit der intrapsychischen Instanz des Gewis-
sens verkniipft. Nach Levinas ermdglicht das Gewissen aber nicht
Heilung der Wunden des Geistes, sondern ist Garant dafiir, dass die
seelischen Wunden des Subjekts nie heilen werden. Bleibt nach Le-
vinas das Subjekt durch die Wirkungsmacht des Gewissens absolut
getrennt von seinem Ausgangspunkt, wie Levinas dies anhand der
Abraham-Fabel verdeutlicht,””® ermdglicht bei Hegel eine gewissens-
geleitete Auseinandersetzung die Sicherstellung eines gemeinsamen
moralischen Zweckes zwischen Subjekten. Nach Levinas ist das Sub-
jekt selbst vom Scheitel bis zur Sohle Verletzbarkeit: » Denkt man sol-
che Beziehung zu Ende, bedeutet sie die nicht vernarbende Wunde des
Sich im Ich, das durch den Anderen angeklagt wird bis hin zur Verfol-
gung und das auch fiir seinen Verfolger noch verantwortlich ist.«>8°
Nicht Uberwindung, sondern Vertiefung dieser Entfremdung steht
im Zentrum von Levinas® Philosophie iiber das Subjekt. Nicht Legi-
timierung oder Begriindung eines sich als souverdn definierenden
Subjekts, sondern ein Subjekt, das von einem Jenseits des Seins her

578 Hegel, Phdnomenologie des Geistes, 492.
579 Weiterfithrend Meir, Differenz und Dialog, 25.
580 Lévinas, Jenseits des Seins, 280.

269

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

zu verstehen bzw. von einem »Ausstieg aus dem Begriff« bestimmt
ist. 8!

Im Gegensatz zu Hegel ist fiir Levinas der Entstehungsort, an
dem sich ein Denken des Pluralismus entfalten kann, nicht im
Subjekt angesiedelt, sondern auflerhalb des Subjekts. Fiir Levinas er-
moglicht Sprache und nicht Wahrnehmung Denken. Wenn nidmlich
Wahrnehmung beansprucht, die Mannigfaltigkeit des Seins in einem
Blick zu erschlieflen, der dann in eine begriffliche Konstruktion
gebracht wird, wird Levinas zufolge ein Eintritt in eine pluralistische
Gesellschaft verunmaglicht.>®? Sprache ist sowohl ein gemeinsamer
Bezugspunkt als auch ein Unterscheidungsmerkmal. So vertritt auch
Hegel die Einsicht in die Notwendigkeit der Sprache fiir Selbstverge-
wisserung und dialogische Auseinandersetzung. Anders aber als He-
gel kritisiert Levinas nicht nur die Verweigerung gegeniiber sprach-
lichen Auseinandersetzungen. Nicht nur die kritische Funktion der
Sprache ist zu beachten, die fiir die Ausbildung des Begriffs bedeut-
sam ist. Es ist die Sprache und nicht der Begriff, die das verniinftige
Denken bedingt. Die Beziehung zu einem Antlitz, die Sprache ins
Leben ruft, weist eine Struktur auf, die Riickwirkungen auf das Er-
kennen und auch auf die sprachliche Haltung gegeniiber anderen
hat.>83 Levinas behauptet damit, dass Ethik und Dialog vage bleiben,
wenn sie nicht mit einer asymmetrischen Adressierung des Antlitzes
ausgestattet sind. Es sind die Fragen: Wer bist du? Wo bist du? In
welcher Beziehung stehst du zu mir?

Diese Adressierungen erschopfen sich nicht in objektivierbaren
Zielsetzungen. Simon hat hier zu Recht darauf hingewiesen, dass vor
allem Sprechen Klarheit dartiber herrschen muss,

»mit wem wir sprechen, d. h. wer in einem nichtraumlichen Sinn aufSer
uns Subjekt ist, und zwar so, dass er fiir uns nicht in dem aufgeht,
als was er fiir uns Objekt werden kann. Er muss uns vor aller Objek-
tivierung als anderes Subjekt, das auch nicht unter unseren an uns
selbst orientierten allgemeinen Begriff von Subjektivitit fallt, nahesein,

581 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 379.

582 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 445. Zu Levinas’ Verstindnis von
Pluralismus in Verbindung mit Hannah Arendt, vgl. Loidolt, Phenomenology
of Plurality, 252-63.

583 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 294.

270

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Anschliisse, Kreuzungen und Briiche

fiir uns anwesend sein. Dafd es selbst Subjekt ist, konnen wir nicht an
objektiven Merkmalen erkennen«.’8

Durch das Einziehen einer nicht raumlichen Ebene einer vorgin-
gigen Adressierung bleibt gewihrleistet, dass weder biologische,
geografische, klassenspezifische, rassistische, genderspezifische bzw.
staatliche Zuordnungen ethisches Sprechen einengen.

Normen sind nicht einfach Ergebnisse, die unabhingig von einer
Adressierung als creatio ex nihilo produziert werden kénnen. Sowohl
die Normerzeugung als auch die Normanwendung findet in einem
ethischen Kontext statt und beide setzen die Idee der Gerechtig-
keit voraus. Weder Gerechtigkeit noch Freiheit sind das Ergebnis
eines »Machens«. Daraus ergibt sich, dass auch Freiheit nicht von
ihren (unendlichen) Moglichkeiten der Verwirklichung, sondern
von ihren Grenzen her zu denken ist. Daher seine Frage: » Wie kann
die Spontaneitit der Freiheit, die sich in der GewifSheit manifestiert
in Frage gestellt werden?«>% Es sind nicht die unendlichen Mdéglich-
keiten der Herstellung, egal ob diese auf die Ressourcen der Natur,
des Korpers, der Geschichte oder Kultur bezogen sind, vielmehr die
Frage, wie es Personen gelingt, nicht objektvierbare Beziehungen
herzustellen.>86

Ein Vergleich zwischen Hegel und Levinas ergibt, dass sich hier
mehr Ubereinstimmungen zeigen, als auf den ersten Blick zu vermu-
ten wire. So stimmen beide darin iiberein, dass ein solipsistischer
Standpunkt, egal mit welchen Hintergrundannahmen dieser ausge-
stattet ist, verlassen werden muss. Beide stimmen darin iiberein,
dass ein Ich, das keine in Raum und Zeit verankerten Ansprechpart-
ner:innen kennt, kein privilegiertes Ich ist, sondern ein Ich, das
dem Grundgedanken der Humanitét, der in Kollektivitat und Plura-
litdt wurzelt, widerspricht. Beide haben sich gegen ein iiberzogenes
Verstindnis von Rationalitit ausgesprochen. Wenngleich in unter-
schiedlicher Stofirichtung, haben sich beide gegen ein heroisches
Bewusstsein ausgesprochen. Hegel verortet in den Vorlesungen iiber
Asthetik das heroische Bewusstsein mythologisch. Es ist nicht im-
stande, zwischen Wissen und Nichtwissen zu unterscheiden. Damit
gelingt ihm auch nicht die Unterscheidung zwischen den Handlun-

584 Simon, »Ende der Herrschaft«, 45.
585 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 125.
586 Vgl. Lévinas, Die Spur des Anderen, 268.

271

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

gen und den Kontexten, in denen diese Handlung eingebettet ist.>3”
Levinas hingegen betont in seiner Kritik am heroischen Bewusst-
sein eine vorschnelle und nicht weiter gerechtfertigte Identifizierung
zwischen Staat und Minnlichkeit. In diesem Verstindnis definiert
sich das heroische Bewusstsein als ein vereinzeltes Individuum, das
sich iiber seine Bezogenheit auf den Staat definiert.’®® Nicht ein
engmaschiges begriffliches Netz bildet fiir Levinas die Voraussetzung
fiir ethisches Sprechen, sondern die Art und Weise, wie es gelingt,
eine Gleichheit im Vorgang des Sprechens und damit einen Dialog
auf gleicher Augenhéhe zu etablieren.>® Begriffliches und ethisches
Denken bilden auch fiir Levinas keinen Gegensatz, jedoch beschrei-
ben sie ein Spannungsverhaltnis, das nicht im Medium des Wissens,
sondern im Medium der Sprache zu deuten ist.

Verantwortung ist hier ein wichtiges Stichwort, das von Hegel
und Levinas auf unterschiedliche Weise gedeutet wurde. Hier gilt
es zu beachten, dass der Anspruch der Verantwortung sich sowohl
auf den Gegenstandsbereich als auch auf die Art der Adressierung
beziehen kann. Die Fragen, die sich daraus ergeben, sind zweifacher
Natur. Zum einen: Auf welche (historischen bzw. in Raum und
Zeit erfahrbaren) Inhalte bezieht sich ein Dialog bzw. wie kdnnen
diese dem Dialog zuginglich gemacht werden? Zum anderen: Wel-
che Bedingungen oder Motivationen veranlassen ein Subjekt, sich
auf Dialoge einzulassen, und was gilt es dabei zu beachten, um
den Anspruch der Pluralitdt nicht einzuschrdnken? Diese Fragen
beruhen auf unterschiedlichen Imperativen, die ich mit Verweis auf
Hegel als Anerkennungsimperativ und mit Verweis auf Levinas als
Adressierungsimperativ bezeichnet habe. Beide Imperative beinhal-
ten gleichwertige und notwendige Zuginge, die in einer gelingenden
Dialogstruktur zum Sprechen kommen, und die von Hegel und
Levinas auf unterschiedliche Weise vertreten wurden.

587 Vgl. Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, 246.

588 Vgl. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 446; Keintzel, »Einleitung [zu Hegel
und Levinas]«, 20.

589 Robert Bernasconi hat in zwei Beitragen (1982; 2010) herausgearbeitet, dass
Levinas’ ebenso wie Hegels Philosophie auf spekulativen Bestimmungen auf-
bauen. Diese Form der spekulativen Bestimmung impliziert, dass sowohl bei
Hegel als auch bei Levinas das Urteil in eine Struktur eingebettet ist, die
sowohl ethisch als auch epistemisch sprachlich prégend ist. Bernasconi, »To-
talitdt und Unendlichkeit«; ders., »Levinas Face to Face - with Hegel«.

272

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Anschliisse, Kreuzungen und Briiche

Steht bei Hegel die Verantwortung fiir gewissensgeleitete Uberzeu-
gungen, die im intersubjektiven Sprechen zu bewdhren und zu recht-
fertigen sind, im Vordergrund, betont Levinas die Verantwortung fiir
das Herstellen einer dialogischen Struktur, in der das »Gleich-Wert-
Sein der Ich-Du-Relation« durch eine asymmetrische und nicht rezi-
proke Beziehungsstruktur gegeben und konsequent verteidigt sein
muss. Daraus resultieren unterschiedliche Schwerpunkte: Gilt Hegels
Zugangsweise den Inhalten, den Konsequenzen und den Ergebnissen,
so gilt Levinas’ Zugangsweise den Voraussetzungen und den Grenzen
des Dialogs. Worauf Levinas besonderen Wert gelegt hat, war die
Tatsache, dass die Ergebnisse eines Dialogs nicht tiber tibergeordnete
Zielsetzungen, seien dies unpersonliche logische Prinzipien oder
nationalstaatliche Gebilde, definiert werden.

Beiden zufolge ist Gerechtigkeit nicht etwas, das nach Mafigabe
der aufleren Verhaltnisse erschlossen werden kann, sodass Wahrheit
einfach ein Thema der gemeinsamen Vereinbarung ist. Vielmehr
behaupten beide, dass dem Verstindnis von Gerechtigkeit Uberzeu-
gungen und Einsichten zugrunde liegen, die konstitutiv fiir dialogi-
sches Sprechen sind. Wie ist vor dem Hintergrund dieser Uberlegun-
gen Hegels und Levinas™ unterschiedlicher Umgang mit Geschichte
zu betrachten? Denn gerade dieser stellt meinen Einschitzungen
zufolge eine Herausforderung fiir die Uberpriifung einer Tragfihig-
keit eines Dialogs zwischen Hegel und Levinas dar. Einen prominen-
ten Stellenwert erlangt hier der Begrift der Vers6hnung. Wichtig ist
hier zu betonen, dass Verséhnung in Hegels Verstindnis nicht eine
vorschnelle gesinnungsethische Vereinbarung, die auf rechtlosem
Boden stattfindet, meint. Vielmehr erfolgt Verséhnung {iber einen
differenzierten Prozess der Wahrnehmung und Beurteilung einer
bereits vollzogenen Handlung, die normative Anspriiche nicht aus-
schlieflen, sondern voraussetzen.

Eine Notwendigkeit zur Verséhnung kann daraus nicht abgeleitet
werden, hochstens eine Notwendigkeit des Nichtvergessens, worauf
Adorno zu Recht hingewiesen hatte. Aufler Frage steht, dass im
auslaufenden 20. und beginnenden 2I. Jahrhundert Auseinanderset-
zungen iber die totalitdren Absetzbewegungen des 20. Jahrhunderts
nicht auf die Maxime der Versohnung reduziert werden kénnen.

Es stellt sich, ebenso iiber Hegel hinausgedacht, die Frage, was es zu
beachten gilt, sodass das Subjekt nicht von Geschichte beurteilt wird,
sondern das Subjekt seine Unabhingigkeit gegeniiber Geschichte

273

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

bewahren kann.>® Hegels Vorschlag, dass das individuelle Gewissen
eine geeignete Ressource bildet, um totalitiren oder sozial-hegemo-
nialen Bewegungen Widerstand zu leisten, weist sowohl Méglichkei-
ten als auch Grenzen auf. Die Mdglichkeit besteht darin, dass es
einzelnen geschichtlichen Akteuren gelungen ist, mittels Gewissen der
Geschichte Widerstand zu leisten. Die Grenze besteht darin, dass die
von Hegel favorisierte Begriffstriade - namlich Uberzeugung, Aner-
kennung, Eingestdndnis — im Krieg bzw. in sozialen Krisensituationen
eine nicht mehr weiter unterscheidbare begriffliche Masse bildet. Was
fiir Levinas zur Diskussion steht, ist die Frage, wie ein Denken,
Sprechen und Handeln gelingen kann, dass den Krieg nicht perpetu-
iert:

»Perpetuiert nicht der dem Krieg erklirte Krieg das, was er zu vertilgen
aufgerufen ist, um mit gutem Gewissen den Krieg und seine mannhaf-
ten Tugenden zu sanktionieren? Es ist an der Zeit, den Sinn einer
bestimmten menschlichen Schwiche neu zu iiberdenken und in der
Geduld nicht mehr einzig und allein die Kehrseite der ontologischen
Endlichkeit des Menschlichen zu sehen. [...] Es gilt dem Menschen eine
andere Verwandtschaft zu finden als die, die ihn ans Sein bindet - wo-
durch es vielleicht moglich wird, die Differenz zwischen mir und dem
Anderen, diese Ungleichheit, in einem ganz anderen Sinne zu denken
als dem der Unterdriickung, ja geradezu gegensitzlich zu ihr.«*!

Im Gegensatz zu Hegel beschreibt Levinas das Verhéltnis zwischen
Urteil und Geschichte nicht als einen Zusammenhang, sondern als
einen Bruch:

»Das Urteil, bei dem die Subjektivitét apologetisch gegenwirtig bleiben
muf}, mufl gegen die Evidenz der Geschichte gefillt werden (und gegen
die Philosophie, wenn Philosophie zusammenfallt mit der Evidenz der
Geschichte). Damit die Geschichte nicht das Recht auf das letzte Wort
behilt, das notwendig ungerecht gegeniiber der Subjektivitit und un-
vermeidlich grausam ist, muf} sich das Unsichtbare manifestieren. [...]
Sie [die Manifestation des Unsichtbaren, Anm. B. K.] ereignet sich als
die Giite; die Giite ist der Subjektivitit vorbehalten; auf diese Weise
findet sich die Subjektivitat nicht einfach der Wahrheit des Urteils un-
terworfen, sondern sie ist Quelle dieser Wahrheit.«>%2

590 Weiterfithrend vgl. Herzog, »Hegelian Dialectics and the Question of Messian-
ism«.

591 Lévinas, Jenseits des Seins, 378-79.

592 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, 357-58.

274

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Anschliisse, Kreuzungen und Briiche

Auch der Anspruch des Dialogs besteht darin, dass dafiir Sorge
getragen wird, dass »Subjektivitit nicht einfach der Wahrheit des
Subjekts unterworfen« ist, sondern »Quelle dieser Wahrheit« ist.>%
Ein dialogischer Gedanke der Gleichheit beruht auf dem Anspruch,
dass die Personen zwar in Beziehung sind, diese aber nicht iiber eine
Idee der Totalitat definieren.

Beide Zugangsweisen — intersubjektiv deutbares Wissen als Verant-
wortung fiir gewissensgeleitete Uberzeugungen und ethischer Dialog
und Widerstand als Verantwortung fiir Leben und Uberleben (in
seinen phianomenologischen, existenziellen und sinnhaften Dimen-
sionen)** - erweisen sich bei genauerer Betrachtung als ein sich
gegenseitig bedingendes Korrektiv. So erfordert eine ethische Strategie
einerseits eine ethische Haltung, wie Levinas sie gerade vor dem
Hintergrund der geschichtlichen Traumatisierungen des 20. Jahrhun-
derts formuliert hat. Dieses Erfordernis kann andererseits — wie Hegel
es vorgeschlagen hat — konkrete Handlungen und gewissensgeleitete
Interaktionen, die auf personlichen Uberzeugungen beruhen, nicht
ersetzen. Eine Kreuzung zwischen beiden Sichtweisen ist deswegen
erforderlich, weil einzelne Uberzeugungen, auch wenn sie durch
Eingestdndnis und Anerkennung des anderen Standpunktes modifi-
ziert werden, keinen Letzt- und Alleinbegriindungsanspruch fiir die
Gewihrleistung moralischer Urteile besitzen, sondern eine Korrektur
durch das Primat einer »Aufmerksamkeit gegeniiber dem Anderen,
so wie Levinas es vorgeschlagen hat, notwendig machen. Zu Recht hat
Levinas vor den Trugschliissen einer subjektzentrierten Ethik ge-
warnt. Sie fithren ndmlich zu der triigerischen Einsicht, als handelndes
Ich einen unendlich giiltigen Wahrheitsanspruch zu besitzen bzw. zu
pragen. Sie fithrt ebenso zur Illusion, sich in Geschichte einzuschrei-
ben und dadurch »vollenden« zu kénnen. Diese Illusion hat nach
Levinas die abendldndische philosophische Tradition seit ihren An-
fangen beeinflusst. Levinas hat dieser Illusion die Einsicht entgegen-
gestellt, dass das Ich und ebenso seine ethischen Strategien sterblich
und verletzbar sind; unendlich hingegen ist die Auseinandersetzung
dariiber, was wir darunter verstehen.

Die Unendlichkeit einer Auseinandersetzung ist nach Hegel an
gewissensgeleitete Auseinandersetzungen gebunden, die die Infrage-

593 Vgl. Lévinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 358.
594 Vgl. Warren, Original Forgiveness, 195.

275

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

stellung des eigenen Standpunktes voraussetzt. In diesem Sinne
konnte Hegel sagen, dass intersubjektive Vorginge das Selbstge-
spriach voraussetzen. Die Unendlichkeit einer Auseinandersetzung
wiederum war fiir Levinas mit zusitzlichen Verpflichtungen ver-
kntipft, die vermittels Anklage und vorgingiger Verantwortung si-
cherstellen, dass der Dialog nicht an der Oberfldche des »Hier und
Jetzt« stattfindet, sondern in einer »unvorgingigen« Vergangenheit
wurzelt, einer Vergangenheit, die ihre Legitimitdt nicht durch ein
chronologisches Verstindnis von Geschichte erlangt.

Thema des Kapitels war es zu zeigen, dass Levinas die Notwen-
digkeit einer Infragestellung des Subjekts fiir die Beschreibung der
Wirkungsmacht des Gewissens erkannt und in Abgrenzung zu He-
gel weiterentwickelt hat. Nicht das (gute und vers6hnungsbereite)
Gewissen ist fiir Levinas die primére Instanz fiir das Gelingen von
Dialogen, sondern die Herstellung von einem »Gleichwert-Sein«
einer Ich-Du-Relation, die nicht ein Mittel zum Zweck fiir iiberge-
ordnete Zielsetzungen bilden. Eine Person-zu-Person-Relation darf
sich nicht vermittels einer ibergeordneten Idee der Einheit entfalten,
sondern in Widerstand dazu.

Auch was Levinas’ Verstindnis von Beziehung anbelangt, ist der
»Widerstand gegen die Idee der Totalitdt« das zentrale Leitmotiv, das
sein Verstandnis von Philosophie deutlich macht.>>

Philosophisches Wissen als eine Manifestation des objektivierba-
ren Gesagten und des gewissensbasierten Sprechens ist nicht ausrei-
chend. Der philosophische Anspruch wird durch die Anliegen der
Gerechtigkeit herausgefordert und nicht bestdtigt. Levinas formu-
liert dieses Anliegen in einer explizit antihegelianischen Wendung.
Philosophie ersetzt nicht das ethische Begehren durch Manifestatio-
nen des Wissens, wie von Hegel vorgeschlagen, sondern es legiti-
miert sich selbst durch ein unendliches Begehren. Die Schlussfolge-
rung, die Levinas daraus zieht, formuliert er, ohne Hegel explizit
zu nennen, jedoch mit deutlichem Verweis auf Hegels Formulierung
aus der Vorrede der Phdnomenologie des Geistes: »die Philosophie,
aufgerufen, die Ambivalenz zu denken, sie in mehreren Zeiten zu den-
ken [...] die Philosophie: Weisheit der Liebe im Dienste der Liebe.«>

595 Vgl. Levinas, Totalitit und Unendlichkeit, 31.
596 Lévinas, Jenseits des Seins, 353; in mehr Detail, siehe oben Kap. 5.1.

276

01:59:37. - [l —


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	TEIL II: DIFFERENZEN UND DIALOGE
	4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ –Levinas liest Kant
	4.1 Problemaufriss
	4.2 Levinas als Leser von Kant
	4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

	5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand? Hegels Vermächtnis und Levinas’ Einspruch
	5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt für Wissen, Widerstand undIntersubjektivität (Hegel)
	5.2 Levinas’ Vorbehalte gegenüber dem guten Gewissen
	5.3 Der Widerstand ein Schlüsselbegriff für Ethik und Dialog (Levinas)
	5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche



