
TEIL II: 
DIFFERENZEN UND DIALOGE

Die bisherigen Ausführungen haben ergeben, dass Widerstand 
unterschiedliche Gebrauchsmechanismen und Artikulationsweisen 
hat; er richtet sich sowohl gegen etwas als auch auf etwas. Als eine 
Kategorie des Wissens ist er auf Normen, als sinnlicher Einfluss 
auf Sinneswahrnehmungen und auf körperliche Empfindungen be­
zogen. Diese Unterscheidung bildet gleichzeitig den Ausgangspunkt 
für ethische Fragestellungen.

Kant, Hegel und Levinas haben dazu höchst unterschiedliche Ant­
worten vertreten. In Abhängigkeit von einer triadischen Deutung 
der Relation zwischen dem »Denkeinem«, den »Denkvielen« und 
den »Denkinhalten« ist für Kant auch der Widerstand gleicherma­
ßen auf Natur, Person und Gesellschaft bezogen. Er ist nicht nur 
ein Hindernis, er ist auch ein Faktor, damit die vernunftbasierten 
Geltungsansprüche im Erscheinungsraum Gesellschaft sich verwirk­
lichen bzw. zum Ausdruck gebracht werden. Für Kant war die Frage 
ausschlaggebend, wie der Wille mit dem Allgemeinen verflochten 
ist, und wie in dieser Verflechtung der Widerstand vorhanden und 
als vernunftbasierter Widerstand sogar notwendig ist. Auch in ihrem 
Selbstverständnis hat Vernunft eine widerständige Kennzeichnung, 
da es ihr nicht gelingt, sich widerstandslos auf sich selbst zu bezie­
hen.

201

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Hegel wiederum ist das Streben nach Anerkennung ausschlag­
gebend, und wie dieses sich in Wissens- und Handlungsprozessen 
zeigt. Widerstand ist für ihn ein Faktor, der nicht statisch, sondern 
dynamisch zu denken ist. Levinas unterscheidet sich von beiden 
Zugängen erheblich.393 Er vertritt den Anspruch eines ethischen 
Widerstands, über den sich sowohl das Verständnis von Vernunft als 
auch die damit einhergehenden Wissens- und Handlungsprozesse 
erschließen. Er beginnt im Nichttötungsgebot des Antlitzes zu spre­
chen.

Eine durch gedankliche Operationen nicht zu schließende Kluft 
zwischen dem Sein und dem Denken erachtet Levinas als notwen­
dige Voraussetzung dafür, dass der ethische Anspruch auf Leben, 
kulturellem, sozialem und religiösem Überleben gewährleistet bleibt. 
Die Kluft, die zwischen dem Sein und dem Denken besteht, ist 
für ihn nicht verhandelbar. Sein ist nicht ein formbarer Bereich, 
der durch gedankliche Prozesse unendlich gestaltet und verändert 
werden kann. Sein bildet auch nicht eine als kausal zu verstehende 
Ressource, die dem Denken das Denken ermöglicht. Eine notwendi­
ge Kluft zwischen dem Sein und dem Denken hat sowohl Rückwir­
kungen auf das Verständnis von körperlichem als auch ethischem 
Widerstand. Weder kann der Widerstand als Materie, Natur oder 
Körperlichkeit im Vorgang des Denkens restlos überwunden wer­
den,394 noch gelingt in der Perspektive des ethischen Widerstands 
ein unverstellter Zugang zur Wirklichkeit.395

393 Zum Unterschied zwischen Hegels Verständnis des absoluten Geistes und 
Levinas’ Idee des Unendlichen, vgl. Stegmaier, Levinas zur Einführung, 95–6. 
Zum Unterschied zwischen Hegels und Levinas’ Verständnis des Gewissens, s. 
Kap. 5.

394 Er schreibt dazu in Jenseits des Seins: »Denn die Kategorie bemächtigt sich der 
Materie, indem sie sich noch nach dem bildet, was in der Materie, in diesem 
›Sein der Möglichkeit nach‹ an Widerstand, an Undurchdringlichkeit – oder 
an Möglichkeit – bleibt.« (Lévinas, Jenseits des Seins, 244) Ähnlich äußert er 
sich in Totalität und Unendlichkeit: »Die Intelligibilität, sofern sie durch die 
Klarheit gekennzeichnet ist, ist eine vollständige Adäquation des Denkenden an 
das Gedachte, und zwar in dem sehr genauen Sinne einer Herrschaft, die das 
Denkende über das Gedachte ausübt; diese Herrschaft bringt im Gegenstand 
dessen Widerstand als eines äußeren Seienden zum Erlöschen.« (Lévinas, Totali­
tät und Unendlichkeit, 173–74).

395 Vgl. Lévinas, Spur des Anderen, 199–200.

202

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Levinas’ Vorbehalte gegenüber einer transzendentalphilosophi­
schen und/oder dialektischen Erschließung des Widerstands, darf 
aber nicht in der Weise missverstanden werden, dass Widerstand 
ein Faktor ist, der sich vorbegrifflich erschließt. Ebenfalls behaup­
tet Levinas nicht, dass bereits das Sein mit einer ethischen oder 
epistemischen Kennzeichnung ausgestattet sei, um Phänomenen des 
Widerstands zu trotzen oder diese zu befördern. Der Widerstand 
erschließt sich nicht durch das Sein, sondern jenseits oder anders 
als Sein.396 Auch für Levinas gibt es kein Erkennen vor dem Erken­
nen. Vielmehr behauptet er, dass bereits das Denken eine sozial 
verbindliche ethische Kennzeichnung aufweist, die das Denken an­
leitet. Das Ich ist im Vorgang des Denkens nicht mit einer Idee des 
Allgemeinen vorbegrifflich verbunden.397 Zwischen der Körperlich­
keit des Denkens und der Idee des Allgemeinen ist der Widerstand 
enthalten, und zwar ohne dass dieser einer übergeordneten Idee des 
Allgemeinen oder – in der Interpretation Hegels – dem Primat der 
Versöhnung dienstbar gemacht wird.

Davon abgeleitet ist auch das Verständnis von Vernunft. Sie ist 
nicht Anwendung oder Umsetzung eines logischen Prinzips. Sie hat 
eine sprachliche Herkunft und steht im Zeichen einer »Unvorher­
sehbarkeit der Geschichte«. Personen sind nicht bloß Teil eines 
Weltganzen, sie befinden sich auch in Widerstand dazu. Ebenso gilt 
es Sorge dafür zu tragen, dass nicht die Geschichte über die Person 
urteilt, sondern die Person in ihrer Singularität das letzte Wort be­
hält. Levinas’ Verständnis von Vernunft und Geschichte bildet den 
Hintergrund für seine Kritik an Kant und Hegel. In Levinas’ Les­
art beinhalten beide Zugänge Vorannahmen, die Variationen einer 
»Idee des Guten« darstellen, sei es durch die Annahme eines guten 
Willens in der Diktion Kants oder durch die Annahme eines guten 

396 In Totalität und Unendlichkeit betont Levinas die sprachliche Herkunft des 
Widerstands, die »aus dem unaufhörlich neu anfangenden Bemühen der Spra­
che« hervorgeht. Er setzt dem die Bemerkung voraus: »Die Bedeutung des Sei­
enden erscheint nicht aus der Perspektive der Finalität, sondern der Sprache. 
Eine Beziehung zwischen termini, die der Totalisierung widerstehen, die sich 
von der Beziehung ablösen oder sie präzisieren, ist nur als Sprache möglich. 
Hier beruht der Widerstand eines Terminus gegen einen anderen nicht auf 
dem finsteren und feindlichen Residuum der Andersheit, sondern umgekehrt 
auf dem unerschöpflichen Überschuß an Aufmerksamkeit, den mir das Wort, 
das immer Belehrung ist, bringt.« (Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 137).

397 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 231.

203

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewissens und den damit verbundenen Schwerpunkten des Einge­
ständnisses und der Versöhnung, wie in Hegels Phänomenologie des 
Geistes dargelegt. Wie zu zeigen ist, begreift Levinas Vernunft nicht 
im Hinblick auf ihre geschichtliche Bezogenheit auf sich, sondern 
in ihrer Bezogenheit auf andere. Die damit einhergehende phäno­
menologische Aufwertung der anderen bringt Levinas nicht nur in 
Distanz, sondern auch in eine überraschende Nähe zu Kant und 
teilweise auch zu Hegel.

Zu zeigen ist auch, dass Levinas den philosophischen Anliegen 
von Kant nicht nur eine neue Ausrichtung gegeben hat, sondern 
in mancherlei Hinsicht sogar beansprucht hat, die von Kant für 
sein Anliegen reklamierte »Strenge der Vernunft« teilweise ernster 
genommen zu haben, als Kant dies getan hat. Kants Primat der prak­
tischen vor jener der theoretischen Vernunft bildet für Levinas einen 
wichtigen Ausgangspunkt in seiner Kant-Lektüre. Auf dieses Primat 
hat sich Levinas berufen. In seiner Lesart ging es ihm nicht darum, 
Kant so lange zurechtzubiegen, bis dieser sich in den Deutungsrah­
men seiner Gedanken integrieren ließ; im Gegenteil: Levinas hat be­
ansprucht, die Strenge der Vernunft, die von Kant selbst eingefordert 
wurde, für sein Denken zu reklamieren, und gleichzeitig auf jene 
Ruhepolster zu verzichten, welche die kantische Ethik bereithält.

Levinas’ Aufwertung des ethischen Widerstands in der Perspekti­
ve der anderen ist in meiner Lesart als eine Vertiefung und nicht 
als eine Revision des transzendentalphilosophischen Ansatzes zu 
betrachten. Der ethische Widerstand der anderen, genauer gesagt 
das Vorrecht der anderen, ist die tragende Säule, von der aus sich das 
Verständnis von Vernunft und Ethik erschließt. Meiner Auffassung 
zufolge führt die Verfolgung der Perspektive der anderen nicht von 
Kant weg, sondern zu ihm zurück, allerdings mit Einschränkungen. 
Widerstand ist für Levinas weder Beschränkung noch Begehren. 
Er hat eine sprachliche Herkunft, die gehört und gesehen wird. 
Durch diese phänomenologische Ausstattung hat der Widerstand 
gleichzeitig eine ethische Kennzeichnung. Er ist als sprechendes 
Gesetz Gesicht. Für ihn ist es nicht ausreichend, dass die Univer­
salisierungsformel des Kategorischen Imperativs und die Zweck-an-
sich-Formel sich wechselseitig ergänzen. Vielmehr weisen die un­
terschiedlichen Formulierungen des Kategorischen Imperativs ein 
Spannungsverhältnis auf, dessen produktives Zusammendenken am 

204

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leitfaden eines phänomenologischen und ethischen Widerstands zu 
erfolgen hat.

Phänomenologisch ist der ethische Widerstand, da er nicht auf 
einem Prinzip basiert, sondern auf einer Interaktion, die Anerken­
nung unter nicht dialektischen Vorzeichen definiert. Gleichzeitig 
enthält der ethische Widerstand ein Begehren, das nicht ein Begeh­
ren nach etwas, sondern ein Begehren gegen etwas ist. Es beginnt im 
Nichttötungsgebot zu sprechen. Dieses Gebot stellt sicher, dass leib­
liche Existenz bewahrt werden kann. Es findet seine Fortsetzung im 
Anspruch der Verantwortung. In der Perspektive der Verantwortung 
ist auch der Begriff der Freiheit zu lesen. Verantwortung gegenüber 
anderen bildet die Voraussetzung, dass Freiheit als Schwierige Frei­
heit sich bilden kann. Der sich daraus ergebende Dialog bildet den 
Gegenstand des vierten Kapitels.

Ein ethisch verfasster Widerstand wird auch nicht über das Pri­
mat des Wissens überwunden, wie Hegel dies beansprucht. Viel­
mehr ist er Maßstab und Anspruch, an dem Handlungen sich zu be­
währen haben. Mit diesem nicht teleologischen Verständnis wendet 
Levinas sich explizit gegen den dialektischen Anspruch von Hegel. 
Der sich daraus ergebende Dialog bildet den Gegenstand des fünften 
Kapitels.

205

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Der ethische Widerstand der anderen als 
kategorischer Imperativ –Levinas liest Kant

Zusammenfassung: Für Kant wie für Levinas ist der kategorische 
Imperativ die einzig mögliche Universalisierungsformel. Er ist mit 
einer strukturellen Notwendigkeit ausgestattet. Er gilt ultimativ und 
ohne Ausnahme. Er beruht auf einer vernunftbasierten und sprach­
lich induzierten Ordnung. Worin Levinas mit Kant übereinstimmt, 
ist, dass es nur einen möglichen Leitfaden gibt, ethisches Handeln 
zu beschreiben. Beide bezeichnen diesen als kategorischen Impera­
tiv, in diesem konvergieren subjektive und verallgemeinerbare Erfah­
rungen. Was aber Levinas von Kant unterscheidet, ist Kants Annah­
me, dass Vernunft eine selbsterzeugende Macht ist. Obwohl beide 
darin übereinstimmen, dass das Erreichen einer ethischen Einsicht 
von einer »Passivität« abhängt, betrachtet Levinas diese »Passivität« 
im Gegensatz zu Kant nicht als Teil einer begrifflichen Einsicht, 
die am Leitfaden eines »Ich denke« vollzogen wird. Ihr Ort ist 
außerhalb des Subjekts. Passivität ist bei Levinas nicht ein vorbegriff­
liches Element, das den Charakter eines Urbildes aufweist und das 
Zustandekommen einer ethischen Einsicht schweigend unterstützt 
oder anleitet. Anstelle eines Urbildes, das im Subjekt angelegt ist, be­
tont Levinas die Notwendigkeit eines ethischen Widerstands, deren 
Form auf dem Gesicht beruht. Dieses Gesicht ist nicht sprachlos. 
Sein Sprechen verläuft im Gleichklang mit einem universalisierbaren 
Gebot, nämlich das Gebot: Du wirst mich nicht töten. In vollem 
Umfang lässt sich dieser Anspruch über ein körperbezogenes Ver­
ständnis des kategorischen Imperativs verstehen. Normative Unter­
stützung erhält dieses Gebot durch eine – von Levinas vorgenomme­
ne – leiblich basierte Begründung der Menschenrechte.

Was das Verhältnis zwischen Kant und Levinas anbelangt, ist die­
ses in der bisherigen Forschung entweder zu Unrecht vernachlässigt 
oder verkürzt und polarisiert dargestellt worden. Diese Verkürzung 
und Polarisierung lassen den Eindruck entstehen, dass Levinas und 
Kant unterschiedliche philosophische Ansätze vertreten würden, die 

207

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in ihrer methodischen Ausrichtung inkompatibel zueinander 
verhalten und nicht in einen Dialog zueinander gebracht werden 
können. Das philosophische Anliegen besteht hier darin, die Unter­
schiede zwischen den beiden Ansätzen zu beschreiben und festzu­
schreiben. Eine dieser beliebten und bekannten Polaritäten besteht 
unter anderem darin, dass Kant ein Denker der Autonomie und 
Handlungsfähigkeit und Levinas ein Denker der Heteronomie und 
der Verantwortung sei. Dieser Dualismus wird entlang der Trennli­
nie Körper-Geist gedacht. Demzufolge sei für Kant die geistige und 
kognitive Ausstattung des Subjekts und für Levinas die leibliche 
Ausstattung des Subjekts zentral. In dieser schemenhaften Gegen­
überstellung erweisen sich Kant und Levinas als zwei Söhne eines 
gemeinsamen verloren gegangenen Ursprungs. Eine polare Gegen­
überstellung ist jedoch alles andere als zutreffend und im Grunde 
nur eine Karikatur sowohl der Philosophie von Kant als auch der 
von Levinas. Sie führt zu interpretatorischen Unschärfen, die sowohl 
das Verständnis der Philosophie von Levinas als auch jenes von Kant 
verzerrt.

Im Besonderen ist es die Frage, was unter Vernunft zu verstehen 
sei, und wie sich die theoretischen Motive beschreiben lassen, die 
zu ethischen Einsichten geführt haben. Des Weiteren entzündet sich 
die Debatte am Begriff der Autonomie und in welcher Weise Auto­
nomie auf den Gegenstandsbereich der Vernunft bezogen ist, und 
auf den Status des Subjektes, das Vernunft ausübt, übergreift. Diese 
in der Kant-Forschung höchst kontrovers diskutierte Frage, die ich 
hier nicht einmal im Ansatz wiedergeben kann, und die mehr oder 
minder unmittelbar nach Erscheinen der Kritiken der reinen und 
der praktischen Vernunft eingesetzt hat, entzündet sich vornehmlich 
an der Frage, was unter dem »Faktum der Vernunft« zu verstehen 
sei, und welche Entsprechung dieses Faktum im Subjekt und für 
vernunftbasierte Einsichten habe.

Für Levinas war klar, dass diese Unterscheidung nicht auf einer 
egozentrischen Grundlage beruhen kann: Wenn wir von Vernunft 
sprechen, ist es notwendig, einen gegenstandsbezogenen Anspruch 
auf Vernunft von einem personenbezogenen Anspruch auf Adressie­
rung zu unterscheiden. Im Deutungsrahmen dieser Unterscheidung 
ist auch Levinas’ Interpretation der Philosophie von Kant angesie­
delt. Dabei behaupte ich, dass Levinas den philosophischen Anlie­
gen von Kant nicht nur eine neue Ausrichtung gegeben hat, sondern 

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

208

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in mancherlei Hinsicht sogar beansprucht hat, die von Kant für 
sein Anliegen reklamierte »Strenge der Vernunft« teilweise ernster 
genommen zu haben, als Kant dies getan hat. Gezeigt werden kann 
dieses Ernstnehmen an der Art und Weise, wie Levinas Kants For­
derungen der praktischen Vernunft interpretiert hat. Diese Interpre­
tation beruht auf einer konzentrierten Lektüre, die alles andere als 
oberflächlich zu bezeichnen ist.

Dennoch verdankt sich Levinas’ Verständnis der Texte nicht 
primär hermeneutischen Interessen. Seine Interpretation ist in di­
rekter Auseinandersetzung mit philosophischen Absatzbewegungen 
entstanden, ausgelöst durch die totalitären Einbrüche des 20. Jahr­
hunderts und die damit verbundenen Gewaltverbrechen, im Beson­
deren der Shoa. Vor dem Hintergrund dieser Begebenheiten nimmt 
Levinas bereits 1934 in dem Aufsatz »Einige Betrachtungen zur 
Philosophie des Hitlerismus« eine Bestandsaufnahme vor. Der Ti­
tel des Aufsatzes ist nicht zufällig gewählt, geht es doch darum, 
darin Weichenstellungen für ein Denken zu erkunden, das er für 
die totalitär-umfassenden – geistigen wie leiblichen – Kahlschläge 
mitverantwortlich gemacht hat. Diesen Problemaufriss beschreibe 
ich im nächsten Kapitel (4.1). Die darin zum Ausdruck gebrachten 
grundsätzlichen Überlegungen zur Denkart der abendländischen 
Tradition dienen als Voraussetzung für die Beschreibung der Ge­
meinsamkeiten und Unterschiede zwischen Levinas und Kant. Der 
ethische Widerstand der anderen, genauer gesagt das Vorrecht der 
anderen, ist die tragende Säule, von der aus sich Levinas’ Verständnis 
von Vernunft und Ethik erschließt. Die von Kant vorgenommene 
begriffliche Verknüpfung eines »Ich denke« mit ethisch universalen 
Anliegen in der Perspektive eines anonymen »man« hat Levinas 
infrage gestellt, jedoch ohne auf universale Ansprüche zu verzichten. 
Ihm zufolge sind universale Ansprüche nicht eine begriffliche Erwei­
terung von individuellen Ansprüchen, sie werden vielmehr durch 
die Perspektive der anderen herausgefordert und bereichert (Kap. 
4.2).

Im dritten Teil (Kap. 4.3) frage ich nach den phänomenologischen 
Voraussetzungen, mithilfe derer es möglich ist, die anderen ins Be­
wusstseinsfeld des Subjekts eintreten zu lassen. Die Erkundung die­
ser Voraussetzungen führt zu einer unterschiedlichen Gewichtung 
von philosophischen gut etablierten Bestimmungen, etwa jene der 
Vorstellung, des Sinns und der Relation (bzw. der Beziehung). Eine 

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

209

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschiedliche Gewichtung dieser Begriffe bewirkt auch eine un­
terschiedliche Lesart des kategorischen Imperativs. Dennoch dürfen 
die Unterschiede nicht über Gemeinsamkeiten hinwegtäuschen. So 
ist bei beiden der kategorische Imperativ eine wichtige Gelenkstel­
le, die das Kräftefeld Subjekt mit dem Kräftefeld Gesellschaft in 
ein Verhältnis bringt. Auch ist Levinas nicht verborgen geblieben, 
dass es unterschiedliche Lesarten zu diesem Imperativ gibt. Im Er­
kunden dieser Unterschiedlichkeit handelt es sich nicht um eine 
hermeneutische Spitzfindigkeit, sondern dieses Vorgehen ist mit der 
Frage verflochten, was wir unter Vernunft zu verstehen haben, was 
wir von ihr erwarten dürfen, und wie sie sich überhaupt Geltung 
verschafft. Dieser Anspruch wird in seinem vollumfänglichen Vor­
haben durch den ethischen Widerstand der anderen gewährleistet. 
Er ist für Levinas die zentrale Perspektive, von der aus sich das 
Verständnis vom kategorischen Imperativ erschließt. Es ist eine Per­
spektive, die, wie zu zeigen ist, es nicht nur erlaubt, Levinas in 
Dialog mit Kant zu bringen, es ist auch eine Perspektive, die es 
erlaubt, die Ernsthaftigkeit des kantischen Unternehmens zu würdi­
gen, ohne auf Problemstellungen, die spätestens im Verlauf des 20. 
Jahrhunderts manifest geworden sind, zu verzichten. Für Levinas 
gibt es keinen politisch freien Raum, in dem eine philosophische 
Frage gestellt werden kann. Vielmehr prägt die Berücksichtigung 
politischer Erscheinungsformen die Bedingungen für eine philoso­
phische Betrachtung der abendländischen Tradition. Ein wichtiger 
Hintergrund dafür war das Aufkommen totalitärer Bewegungen, die 
Levinas, wie im Folgenden zu beschreiben ist, nicht nur als politi­
sches, sondern auch als philosophisches Problem erkannt hat.

4.1 Problemaufriss

Durch die politische Machtergreifung der Nationalsozialisten hat 
Levinas’ Auseinandersetzung mit deutschsprachiger und weiterfüh­
rend mit der abendländischen Tradition eine markante Verschär­
fung und Profilierung seiner Gedanken erfahren. Nicht unabhängig 
von Rosenzweig, der aufgrund biografischer Daten avant la lettre für 
das Herstellen dieser von Levinas getätigten Zusammenhänge Pate 

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

210

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestanden ist, 398 hat Levinas den Nationalsozialismus und den von 
Rosenzweig oftmals eingebrachten imperialen Nationalismus, den 
Levinas mit einem ontologischen Imperialismus gleichsetzt, nicht 
nur als eine politische Begebenheit, sondern ebenso eng in Zusam­
menhang mit philosophischen Verflechtungen und Voraussetzungen 
betrachtet.

Diese philosophischen Verflechtungen und Voraussetzungen er­
kundet der 29-jährige Levinas 1934 fokussiert in dem Aufsatz »Eini­
ge Betrachtungen zur Philosophie des Hitlerismus«, den er mit der 
Feststellung beginnt: »Der Hitlerismus ist mehr als eine Seuche oder 
eine Verwirrtheit des Geistes; er ist das Erwachen elementarer Gefüh­
le.«399 Er fragt in diesem Aufsatz nicht nach bestehenden »logischen 
Widersprüchen«, sondern nach »den ursprünglichen Entscheidun­
gen«, aus denen bestehende Denkströmungen, wie jener der »Philo­
sophie des Hitlerismus«, hervorgehen. Diese »ursprünglichen Ent­
scheidungen« liegen in der Leugnung der »Nichtursprünglichkeit« 
der menschlichen Existenz. Anstelle dessen verficht Levinas den 
Gedanken, dass die leibliche Bedingtheit und die existenzielle Ausge­
setztheit der menschlichen Existenz wichtige Voraussetzungen sind, 
um Freiheit und die gesetzgebende Funktion der Vernunft möglichst 
gehaltvoll zu begreifen. Die Frage, die Levinas stellt, ist, welchen Bei­
trag das abendländische Denken geleistet hat, um diese »ursprüngli­
chen Entscheidungen« des abendländischen Denkens zu verstehen. 
Er fragt damit auch nach einer Struktur des Denkens, welche die 
abendländische Tradition charakterisiert und dem Aufkommen des 
Nationalsozialismus nichts entgegensetzen konnte.

Zur Diskussion steht für Levinas der Liberalismus, wie er sich 
in den vergangenen Jahrhunderten gezeigt hat, »insofern er sich 
nämlich als souveräne Freiheit der Vernunft begreift«.400 Kant wird 

398 Bekannt und aussagekräftig ist Levinas’ Bezugnahme auf Rosenzweig aus dem 
Vorwort von Totalität und Unendlichkeit: »Der Widerstand gegen die Idee der 
Totalität hat uns im ›Stern der Erlösung‹ frappiert; diese Schrift ist zu häufig in 
diesem Buch gegenwärtig, um zitiert zu werden. Die Darstellung und Entwick­
lung der verwendeten Begriffe aber verdankt alles der phänomenologischen 
Methode.« (Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 31) Siehe auch oben Kap. 1.2.

399 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 73.
400 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 76. Diese vordergründig souveräne Frei­

heit der Vernunft erweist sich dann also ohnmächtig, wenn es um die materi­
ellen Bedürfnisse einer Gesellschaft geht, die nicht mehr bereit ist, dem »Zau­

4.1 Problemaufriss

211

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in diesen Zeilen nicht explizit erwähnt, jedoch legt die von Levinas 
verwendete philosophische Terminologie nahe, dass Kant der Adres­
sat seiner Überlegungen bezüglich einer autonom sich verhaltenden 
und gleichzeitig psychologisch sich begründenden Freiheit ist. Als 
problematisch bezeichnet Levinas nämlich »dieses berühmte Subjekt 
des transzendentalen Idealismus, das sich als freies will und für ein 
solches hält«.401 Problematisch ist dieser Freiheitsbegriff deswegen, 
weil in der Verschränkung von Wollen und Dafürhalten der Mensch 
auf Verhaltensweisen festgelegt wird. Diese Festlegung beinhaltet ein 
instrumentelles Verständnis vom Menschen, das auf das Verständnis 
von Freiheit übergreift: »Der Geist der Freiheit, der innerhalb der 
europäischen Zivilisation für eine bestimmte Auffassung von der Be­
stimmung des Menschen steht, erschöpft sich nicht in den politischen 
Freiheiten«,402 notiert Levinas.

Und genau dieses unzulässige Entsprechungsverhältnis zwischen 
einem philosophischen Willen (der auf einem Wunsch basiert) und 
instrumentell-politischer Manifestation von Freiheit steht in der po­
litischen Ausprägung des Liberalismus dann zur Diskussion, wenn 
Freiheit im Hinblick auf Verwirklichung, aber nicht im Hinblick auf 
Befreiung gedacht wird:

»Auch wenn der Liberalismus der vergangenen Jahrhunderte den dra­
matischen Aspekt dieser Befreiung gerne ausblendet, so ist er doch 
selbst wesentlich davon betroffen, insofern er sich nämlich als souverä­
ne Freiheit der Vernunft begreift.«403

Was Levinas als einen souveränen Freiheitsbegriff kritisiert, ist, dass 
der Liberalismus der vergangenen Jahrhunderte einen Freiheitsbe­
griff verficht, der nicht nur eine Freiheit als, sondern gleichzeitig 
auch eine Freiheit für etwas bedeutet hat: Jenes »berühmte Subjekt 
des transzendentalen Idealismus« hält sich als freies und glaubt auch 
ein solches zu sein, wie in obigem Zitat zum Ausdruck gebracht wur­
de. Diesem doppelten Anspruch, der nach Levinas ausschlaggebend 
für ein illegitimes souveränes Verständnis von Freiheit ist, hat er 

berstab der Vernunft« zu gehorchen. Idealismus und Marxismus erweisen sich 
als zwei Varianten, die beide die Tradition von 1789 fortsetzen. Vgl. Lévinas, 
Verletzlichkeit und Frieden, 78––9.

401 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 86.
402 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 74.
403 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 76.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

212

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widersprochen. Freiheit in Levinas’ Verständnis ist eine Freiheit, die 
zunächst einmal durch einen negativen Charakter der Befreiung und 
nicht durch einen positiven Charakter der Verwirklichung besticht. 
Im Verständnis von Levinas muss die Freiheit eine Freiheit sein, die 
bedingungslos offen für eine »unvorhersehbare Zukunft« ist; dieser 
Anspruch darf sich auf keinerlei äußere Garantien stützen. Wenn 
aber davon ausgegangen wird, dass der Anspruch des Wissens auf 
der Behauptung beruht, dass die von der idealistischen Philosophie 
rekonstruierte Welt von »Vernunft durchwaltet und der Vernunft un­
terworfen ist«,404 so beansprucht diese Behauptung auch, eine solche 
äußere Garantie zu sein.

Das Hauptproblem des idealistischen Denkens, das Levinas mit 
dem politischen Liberalismus gleichsetzt, ist eine unklare Beziehung 
zwischen Idee und Vernunft. Freiheit wird nicht nur als Anspruch, 
sondern auch als Erscheinungsform und auch als ein Bewertungs­
maßstab für ein ideelles Verständnis von Vernunft betrachtet. In die­
sem gedanklichen Szenario kann der begriffliche Zusammenschluss 
zwischen Idee und Vernunft nicht weiter hinterfragt werden, son­
dern er wird als Selbstzweck betrachtet. Ein Selbstzweck, den Le­
vinas in dem kurzen Exposé »Zum Struthof-Prozeß« in Difficile 
Liberté als einen permanenten Ursprung des Hitlerismus bezeichnet:

»Die Begeisterung für das Opfer um des Opfers willen, der Glaube um 
des Glaubens willen, die Energie um der Energie willen, die Treue um 
der Treue willen, der Eifer um der Hitze willen, die er erzeugt, der 
Appell an die zweckfreie, das heißt heroische Tat: hier haben wir den 
permanenten Ursprung des Hitlerismus.«405

Levinas kritisiert hier, dass der Geltungsanspruch der Freiheit im 
gedanklichen Horizont eines vermeintlich vernünftigen Seins einge­
gliedert bleibt und auf einem verborgenen rationalen Plan beruht, 
der im Vorgang des Erkennens und ethischen Erfahrens quasi wie­
derentdeckt werden soll. Die menschliche Freiheit reduziert sich auf 
die Möglichkeit, Gefahren, die dem Selbst drohen können, vorher­
zusehen und diese mittels vernünftiger Strategien abzuwenden.406 

404 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 77.
405 Lévinas, Schwierige Freiheit, 114.
406 »Die menschliche Freiheit reduziert sich damit auf die Möglichkeit, die Gefahr 

des eigenen Verfalls vorherzusehen und sich gegen ihn zu wappnen. Gesetze 
zu erlassen, vernünftige Institutionen zu schaffen, die ihm die Prüfungen der 

4.1 Problemaufriss

213

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Durch diesen kontrollierten Umgang mit Geschichte und Vernunft 
gelingt eine bedingungslose Entfaltung von Freiheit nur teilweise. 
Sie wird durch rationale Konzepte oder logische Konstruktionen 
eingeengt. Der Mensch bleibt Statist in einem vermeintlich vernünf­
tigen Plan, der dem Menschen logisch eindeutige Möglichkeiten vor­
schlägt, die allerdings in einem permanenten Spannungsverhältnis 
zu den Menschen in ihren existenziell vielschichtigen Befindlichkei­
ten bleiben.

Diese bestehen Levinas zufolge auf dem lebenslangen Anspruch 
des »Sich-Ablösens« und des »Sich-Trennens«.407 Die existenziellen 
Anliegen und Notwendigkeiten machen es erforderlich, dass die 
Sinnfrage nicht vor dem Hintergrund einer bereits vorgegebenen 
logischen Konstruktion des Wissens oder vor dem Hintergrund ei­
nes bereits vorgegebenen Planes Gottes zu definieren ist. Vielmehr 
muss Geschichte von ihrer radikalen Unvorhersehbarkeit gedacht 
werden. Dies hat dann auch zur Folge, dass der Schwerpunkt 
der Aufmerksamkeit nicht in einem geschichtlichen Seinsgeschehen 
liegt, sondern in einer Aufmerksamkeit auf existenzielle Fragen, die 
mit persönlichen und sozialen Sinnfragen verknüpft sind, die auf 
logische Konstruktionen nicht reduziert werden können.

Die Einsicht in die Notwendigkeit eines Spannungsverhältnisses 
zwischen Freiheit und Notwendigkeit ist eine grundlegende Einsicht 
in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, die Levinas mit vielen teilt. 
Was aber für Levinas auch zur Diskussion steht, ist die Frage, wie 
es gelingt, ein lineares Verständnis von Zeit, das nicht selten in 

Abdankung ersparen – dies ist die einzige Chance des Menschen. An die Stelle 
der Romantik des Heldentums, an die Stelle der Reinheit sich selbst genügender 
Seelenzustände muß man erneut das Nachdenken über die Idee setzen, das 
Republiken ermöglicht. Sie gehen zugrunde, wenn man nicht mehr für eine 
Sache, sondern für eine Person kämpft.« (Lévinas, Schwierige Freiheit, 115).)

407 »Das Sich-Ablösen der Seele ist kein abstrakter Vorgang, sondern ein konkretes 
und positives Vermögen des Sich-Lösens und des Sich-Trennens. Die Würde, 
die allen Seelen im gleichen Maße zukommt, unabhängig von der materiellen 
und sozialen Situation der jeweiligen Personen, leitet sich nicht her aus einer 
Theorie, die hinter den individuellen Unterschieden eine Analogie der ›psycholo­
gischen Konstitution‹ in Anschlag bringen würde. Sie ist vielmehr dem Vermögen 
geschuldet, mit dem die Seele ausgestattet ist, um sich von dem zu befreien, was 
gewesen, von allem, was sie gefesselt und in Anspruch genommen hat – damit sie 
ihre ursprüngliche Reinheit wiederfinden kann.« (Lévinas, Verletzlichkeit und 
Frieden, 76).)

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

214

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der abendländischen Geschichte mit Fortschritt gleichgesetzt wurde, 
infrage zu stellen. Diese Infragestellung gelingt nicht durch rationa­
le Einsichten, sie gelingt durch eine ethische Vergewisserung der 
eigenen Bedingtheit, die Levinas mit einem veränderten Verständnis 
von Vernunft in Verbindung bringt. Die Frage lautet: Wie gelingt es, 
das Medium der Vernunft so zu schärfen, dass Probleme nicht nur 
erkannt, sondern auch für und durch andere gerechtfertigt werden? 
Eine Einsicht muss nicht nur erhoben und gut argumentiert werden, 
sie muss auch Zustimmung finden und begründet werden. In diesem 
Wechselspiel der Perspektiven tritt der Anspruch der anderen in 
Erscheinung.

Was hier auch unter Kritik steht, ist eine zweckgerichtete Verwen­
dung von individuellen Geschichten für übergeordnete geschichtli­
che Zielsetzungen. Levinas’ Vorbehalte gegen eine solche Verwen­
dung von Geschichte(n) ergeben sich aus phänomenologischen 
Überlegungen. Der Leib spielt in diesen Überlegungen eine Schlüs­
selrolle. Das Verständnis von Vernunft, Geschichte und Freiheit 
kann auf logische Notwendigkeiten nicht reduziert werden. Freiheit 
in einem vollumfänglichen Sinn heißt hier vielmehr, die Abhängig­
keit vom Leib zu akzeptieren.408

Freiheit bedeutet nicht Freiheit vom Leib, sondern sie erfolgt in 
Abhängigkeit vom Leib. Der Leib ist nicht nur ein Bezugspunkt, er 
ist auch eine unverzichtbare Voraussetzung: »Der Leib ist uns nicht 
nur näher und vertrauter als der Rest der Welt, und er bestimmt 
auch nicht nur unser psychologisches Leben, unsere Stimmungen und 
Handlungen.«409 Dennoch, Freiheit heißt nicht, die Existenz meiner 
Leiblichkeit absolut zu setzen. Freiheit ist nicht einfach Freiheit 
im Bewusstsein meiner Leiblichkeit, sie verlangt ebenso nach einer 
Distanzierung von dieser Leiblichkeit. Damit sind nicht zwei unter­
schiedliche Bewusstseinsformen verbunden, sie haben einen Zusam­
menhang.410 Dieser enthält Möglichkeiten und Grenzen. Eine Mög­

408 Vgl. Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 82.
409 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 80.
410 Diesen Zusammenhang streicht Esterbauer hervor, wenn er schreibt, dass 

der Leib von der Doppeltheit des Willens zu denken ist: »Levinas ist es vor 
allem darum zu tun, den Leib nicht bloß als Ding zu denken, das Gegenstand 
des Bewusstseins werden kann, sondern ihn in seiner Doppelheit als möglichen 
Gegenstand der Erkenntnis – wie ich beispielsweise meine Hand sehen kann – 
und zugleich als Ausdruck meiner selbst zu verstehen. Damit geht er von einer 

4.1 Problemaufriss

215

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit liegt darin, dass gerade durch die Distanzierung Leiblichkeit 
als ein Medium wirkt, durch das eine existenzielle Freiheit erfahren 
wird. Die Grenze besteht darin, dass, wenn die Distanz überwunden 
wird, die leiblich induzierte Wahrheit, wie ein Besitz, einfach ergrif­
fen wird. In dieser Perspektive entstehen verdinglichte oder funktio­
nale Wahrheiten, wo mein Verständnis von leiblicher Wahrheit von 
anderen Auffassungen und leiblichen Wahrheiten nicht ausreichend 
unterschieden ist. Levinas findet für unzulässige Unterscheidungen 
zwischen dem Leib und dem Selbst drastische Worte. Gerade indem 
das »Gefesselt-sein an den Leib« geleugnet oder nicht akzeptiert 
wird, ergeben sich »Ideale des Denkens«, die Menschen voneinan­
der trennen und mittels rationaler Konstruktionen wieder mitein­
ander verbinden sollen. Ausschlaggebend dafür sind gedankliche 
Operationen, die Wahrheit, Lüge und Täuschung in ein begriffliches 
Naheverhältnis bringen: »[…] in den Zwischenraum, der Mensch und 
Idee voneinander trennt, schleichen sich Lüge und Täuschung ein.«411 

Eine Kluft zwischen Idee und Wirklichkeit ist problematisch, weil 
erst die mentalen und dann die faktischen Erscheinungsformen des 
moralisch Üblen und/oder des epistemischen Unklaren schleichend 
Einzug halten und dann als selbstverständlicher Teil einer nicht 
weiter befragbaren gesellschaftlichen Realität deklariert werden.

Was für Levinas bereits 1934 kurz nach der politischen Machter­
greifung der Nationalsozialisten außer Diskussion steht, ist, dass 
der Ursprung des »elementaren Bösen« in einem ontologischen 
Verständnis vom Sein bereits eingeschrieben ist. Seine Kritik an 
einem formalen und gleichzeitig zeitlosen Verständnis eines »Ich 
denke« ist, dass ein denkendes Subjekt, das seine Selbstbezüglich­
keit über eine »Formalisierung der Zeit«412 begründet, sich selbst 
täuscht. Im Gegensatz zur »Entformalisierung der Zeit« schafft 
eine »Formalisierung der Zeit«413 im Prozess des Denkens ein Täu­

phänomenologischen Grundüberzeugung aus, die besagt, dass die Leiblichkeit 
nie bloß mit Dinglichkeit gleichgesetzt werden kann, sondern wesentlich Selbst­
ausdruck eines Ich ist, das zu seinem Leib nicht nur in Distanz steht, sondern mit 
diesem Leib zu identifizieren ist.« (Esterbauer, »Der Wille als Leib und Zeit«, 
158).

411 Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 83.
412 Vgl. Lévinas: Zwischen uns, 215–16, und: Keintzel, »Dauer und Augenblick«.
413 Max Brinnich bemerkt dazu: »Dem zeitlichen Sinn, in dem ein Phänomen 

zunächst erscheint, stellt Kant damit dessen Bedeutung im erkennenden Verstand 

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

216

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schungsmanöver. Denken entfaltet sich in einem Geschehen, das 
gleichermaßen auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft bezogen 
ist. Was damit unter Kritik steht, ist ein Verständnis von Zeit, das 
die Vielgestaltigkeit des Seienden zeitlich unterschiedslos betrachtet. 
Was sich daraus ergibt, ist ein Wahrheitstypus, der Wahrheit sowohl 
formal als auch possessiv begreift; er beruht auf einem Denken, das 
Universalismus und Rassismus in einen Zusammenhang bringt.414 

Einem zügellos um sich greifenden Universalismus, der das Gute 
und das Böse als formal gleichwertig betrachtet, muss Einhalt ge­
boten werden. Levinas zufolge darf die Alternative aber nicht die 
Verabschiedung eines universalen Verständnisses von Philosophie 
(und von Vernunft) sein, sondern dieses Anliegen begründet ihre 
Legitimität. So lautet auch für Levinas die Frage, wie es gelingt, 
die Anliegen eines berechtigten Universalismus zu beschreiben, die 
nicht von unterschiedlichen Erscheinungsweisen der Vernunft, son­
dern von einem gesetzesbasierten Anspruch der Vernunft handelt.415 

gegenüber, der es begrifflich vergegenwärtigt und damit zugleich entzeitlicht.« 
(Brinnich, »Der Humanismus und die Zeit bei Kant und Levinas«, 52) Durch 
ein formales, also ent-zeitlichtes Denken, das Norbert Fischer als eine Freiset­
zung des Denkens gegenüber der Ordnung der Zeit bezeichnet, wird Denken 
ermächtigt, über drei Zeitdimensionen gleichzeitig zu denken und nicht in 
diesen. Vgl. Fischer, »Die Zeit als Problem in der Metaphysik Kants«, 429.

414 Vgl. Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 84.
415 »Wenn das Ich mit der Vernunft – als dem Vermögen der Thematisierung und 

der Objektivierung – identifiziert wird, verliert es seine Selbstheit. Sich vorstellen 
heißt, sich seiner subjektiven Substanz entleeren und den Genuß entsensibilisie­
ren. […] Die Vernunft macht die menschliche Gesellschaft möglich, aber eine 
Gesellschaft, deren Mitglieder nichts als Vernunft wären, würde als Gesellschaft 
erlöschen. Worüber könnte ein durch und durch vernünftiges Seiendes mit einem 
durch und durch vernünftigen Seienden reden? Vernunft hat keinen Plural. Wie 
würden sich die zahlreichen Vernünfte unterscheiden? Wie wäre das kantische 
Reich der Zwecke möglich, wenn die vernünftigen Wesen, die ihm angehören, 
nicht ihre Forderung nach Glück als Prinzip der Individuen bewahrt hätten, ein 
Prinzip, das auf wunderbare Weise dem Zusammenbruch der sinnlichen Natur 
entkommen ist? Das kantische Ich findet sich in diesem Bedürfnis nach Glück 
wieder.« (Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 167) Wie noch zu zeigen ist, 
enthalten gerade diese hedonistischen Implikationen ein singuläres Verständ­
nis von Vernunft, das Levinas für problematisch hält. Catherine Chalier hebt 
in ihrer Kant-Levinas-Studie nicht nur eine andere Betonung der Bedeutung 
des Glücks hervor, sondern auch eine andere Betonung der Bedeutung der 
Hoffnung für das ethische Denken: »Nevertheless, in the case of happiness, 
although both Kant and Levinas link it to the subject’s egoism and refuse to 

4.1 Problemaufriss

217

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Beantwortung dieser Frage verlangt nicht nach der richtigen 
Umsetzung einer Idee. Denn Lüge und Täuschung – als postfakti­
sches Wissen (um es in einem zeitgenössischen Frame zu formulie­
ren) – schleichen sich genau dann ein, wenn wir eine Idee als ein in 
sich tragendes Bedeutungselement definieren, das sich in Distanz zu 
und nicht in einem prozessualen Austausch mit den Bedürfnissen, 
Meinungen und Gedanken der Menschen befindet.416

Bei dieser philosophischen und zeitpolitischen Diagnose lässt es 
Levinas aber nicht bewenden, sondern er nimmt die durch den Na­
tionalsozialismus im Jahre 1934 reale Gestalt des sich abzeichnenden 
Bösen als Anlass für die Frage: Wie schauen wir den Tatsachen 
als den zu beobachtenden Gefahren ins Gesicht, ohne dass wir 
uns an Illusionen, Fiktionen klammern, und ohne dass wir uns 
in Selbstbetrug verlieren? Philosophischer formuliert lautet die Fra­
ge: Wie begreifen wir das Böse, ohne dass wir es metaphysisch, 
mythologisch oder rational erklären bzw. verklären? Psychologisch 
formuliert lautet die Frage: Wie gelingt es uns, die Außenwelt mit 
ihren Gefahren und Bedrohungen wahrzunehmen, ohne dass wir im 
Selbstbetrug oder im Modus des ontologischen Imperialismus (bzw. 

put it at the center of moral preoccupations, though without condemning it, they 
do not evaluate its persistence in the same way. Hence, Kant’s reflection on the 
worthiness to be happy by means of morality justifies the concern for happiness 
to the point of making it an ultimate hope, whereas Levinas announces its 
postponement as a result of the ethical uneasiness caused by the weakness of the 
other but without postulating such a hope.« (Chalier, What Ought I To Do?, 
139).

416 Das vollständige Zitat lautet: »Das, was die Struktur des Denkens und der 
Wahrheit in der westlichen Welt charakterisiert, ist – wir haben es bereits hervor­
gehoben – die Distanz, die von Anfang an den Menschen und die Welt der 
Ideen, aus der er sich seine Wahrheit wählt, voneinander trennt.« (Lévinas, 
Verletzlichkeit und Frieden, 82––3) Distanz kann hier als eine falsche Form 
der Abstraktion verstanden werden, die das Entstehen des Bösen begünstigt. 
Es ergibt sich gar nicht so sehr aus einer bewussten Grausamkeit, sondern 
aus einer Nachlässigkeit, einem »Spiel des Denkens« (nicht so sehr aus einer 
Banalität) und aus einer bewusst oberflächlich gehaltenen Unverbindlichkeit 
im Denken. (Vgl. Lévinas, Verletzlichkeit und Frieden, 83) In dem Artikel 
»Die Transzendenz und das Übel« beschreibt er die Problematik eines unauf­
merksamen Denkens als Nichtunterscheidung zwischen dem Realen und dem 
Illusorischen: »[…] in denen das ontologische Abenteuer der Seele unterbro­
chen wird […] und in denen im Des-interesse die Alternative von Schein und 
Wirklichkeit verschwimmt.« (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 175).)

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

218

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des narzisstischen Universalismus) leben? Diese Fragen rühren nicht 
nur an den Grundfesten des Erkennens, sondern sie rühren auch 
an der Frage, was wir unter Vernunft zu verstehen haben, und wie 
es uns gelingt, ein Verständnis von Vernunft zu finden, das im Sein 
keine Verankerung findet. Eine Trennung zwischen Vernunft und 
Sein ist deswegen wichtig, weil Vernunft, als eine richtende Instanz 
nicht befangen sein darf, um wirksam zu werden. Vernunft, die sich 
über eine direkte oder indirekte Involviertheit im Geschehen des 
Seins begründet, bleibt im Würgegriff des Realen gefangen. Sie kann 
ihre Exklusivität (ihr »Prinzipat«417) nicht wahren, sie ist nicht eine 
Vernunft, sondern eine unter vielen. Mit anderen Worten: Vernunft 
erhält ihr Alleinstellungsmerkmal dann, wenn es ihr gelingt, auf Sein 
bzw. empirische Realität Bezug zu nehmen, ohne darin verwickelt zu 
sein. Wie kann Vernunft dieser Spagat gelingen?

Genau an dieser Stelle bringt Levinas Kant als philosophischen 
Denker ins Spiel. Die besondere Aufmerksamkeit, die Levinas der 
Philosophie von Kant entgegengebracht hat, ist nicht nur vor dem 
Hintergrund seines Verständnisses von Vernunft zu sehen, sondern 
sie ist auch mit grundlegenden Fragen verknüpft, etwa den Fragen, 
wie überhaupt Sinn entsteht, und wie die Sinnfrage in bewusstseins­
fähigen Einsichten zur Sprache kommt, die dann auch eine intersub­
jektive Anschlussfähigkeit an sozialphilosophische Fragestellungen 
erlaubt. Zur Diskussion steht damit nicht nur die Frage, welche 
Hilfestellung Vernunft für das Erkennen von Sinn leistet, sondern 
ebenso die Frage, welchen Beitrag Vernunft für das Handeln leistet. 
In dieser Bezugnahme ist Kant ein unverzichtbarer, jedoch nicht 
unhinterfragter Ausgangspunkt.

417 Vgl. Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 177. Inga Römer fragt in diesem 
Zusammenhang, ob das über den »ersten Sinn ›Du wirst keinen Mord begehen‹ 
gestiftete Prinzip […] ein Prinzip der Vernunft überhaupt ist« (Römer, Das 
Begehren der reinen praktischen Vernunft, 384). Die Unterscheidung zwischen 
einem Prinzip und der von Levinas gewählten Formulierung eines Prinzipats 
scheint mir hier wesentlich.

4.1 Problemaufriss

219

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2 Levinas als Leser von Kant

Levinas’ Leseweise von Kant lässt sich in seinen Schriften unter 
besonderen Vorzeichen wiederfinden. Seine Bezugnahmen auf Kant 
sind spärlich und weisen beinahe durchgängig eine eher minima­
listische Andeutung auf, die sich weder um die vorherrschenden 
Themen der Kant-Exegese bemüht noch beansprucht, offene Fra­
gen in der bestehenden Kant-Forschung zu beantworten oder diese 
mit aktuellen Fragestellungen zu verknüpfen. Was Levinas an Kant 
schätzte, lässt sich auf drei Einsichten zurückführen: Erstens die 
von Kant vollzogene Trennung zwischen Verstand und Vernunft, 
zweitens das Primat der praktischen Vernunft vor der theoretischen 
Vernunft und drittens die Rolle der »Synthesis der Apperzeption […] 
– vorausgesetzt, daß wir darunter die Synthesis der Anschauung, des 
Sehens, des Lichts verstehen«.418 Was bedeutet eine solche Synthesis? 
Unter methodologischen Gesichtspunkten betrachtet Levinas die 
transzendentale Apperzeption nicht als eine logische Form. Was 
er vorschlägt, ist eine Verschiebung von rationalen zu sinnlichen 
Inhalten. Diese Verschiebung ermöglicht kein irrationales oder naiv-
dogmatisches, sondern ein reichhaltiges Verständnis, das zu Kants 
rigorosem Verständnis der Vernunft zurückführt, wie ich in diesem 
Kapitel zeigen möchte.

Levinas’ Betonung der psychologischen Funktion, die er von 
einer begrifflichen unterscheidet (worauf noch zurückzukommen 
sein wird), kann nicht einfach mit einer empirischen Betrachtung 
des Bewusstseins in Verbindung gebracht werden. Für ihn ist die 
existenziell-räumliche Perspektive, die damit verknüpft ist, wichtig. 
Das Subjekt ist der Welt ausgesetzt, da es vom Licht definiert wird, 
und nicht umgekehrt das Subjekt das Licht definiert. Dieser intransi­
tive Modus erlaubt es, das Subjekt in seiner An- und Abwesenheit 
zu denken, aber nicht durch eine Verschmelzung mit der Quelle 

418 Das vollständige Zitat lautet: »Die Welt, deren Existenz durch das Licht gekenn­
zeichnet ist, ist also nicht die Summe der seienden Gegenstände. Die bloße Idee 
von Totalität oder von Gesamtheit ist nur in einem Seienden verständlich, das 
sie zu umgreifen vermag. Es gibt Totalität, weil sie sich auf ein Inneres im Licht 
bezieht. Hier erkennen wir die Tiefe der kantischen Auffassung hinsichtlich der 
Rolle der Synthesis der Apperzeption und ihrer Einheit in der Weltkonstitution 
– vorausgesetzt, daß wir darunter die Synthesis der Anschauung, des Sehens, des 
Lichts verstehen.« (Lévinas, Vom Sein zum Seienden, 58).

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

220

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Lichts und damit auch nicht durch eine Verschmelzung oder 
Übereinstimmung mit einer Idee vom Sein. Ein Garant für diese 
Trennung ist der nicht verhandelbare autonome Anspruch der Ver­
nunft, der durch die Trennung von Verstand und Vernunft gewähr­
leistet wird.419 Diese Trennung lässt sich so beschreiben, dass die 
Ziele des (verstehenden) Verstandes von unterschiedlichen Einzelin­
teressen verwertet werden können, während die Ziele der Vernunft 
nicht verhandelbar sind: Sie beanspruchen Unabhängigkeit von Ein­
zelinteressen. Diese Einsichten sind Eckpfeiler in Kants Denken und 
ebenso für Levinas unverzichtbare Ausgangspunkte, auch wenn er 
diese mit anderen Schlussfolgerungen ausstattet.

In der Schrift »Die Transzendenz und das Übel« fasst er seinen 
Standpunkt zu Kant folgendermaßen zusammen:

»Gewiß war Kant, indem er Idee und Begriff, Vernunft und Verstand 
unterschied, der erste, der das Denken vom Erkennen trennte und 
der so Bedeutungen entdeckte, die nicht auf das Sein zurückkommen, 
oder genauer, Bedeutungen, die nicht den Kategorien des Verstandes 
unterworfen sind und nicht der Wirklichkeit, die tatsächlich zu diesen 
Kategorien korrelativ ist. Aber dieses vom Sein entfernte Denken, das 
sich deswegen doch nicht auf das Sinnlose beschränkt, wird von Kant 
noch verstanden als der Dinge an sich ledig, die es meint. Es mißt sich 
noch am Sein, das ihm fehlt. Die Ideen haben so einen dialektischen 
Status – dialektisch im pejorativen Sinne, den Kant diesem Adjektiv 
beilegt; der transzendentale Schein, der sich im Denken abspielt, ist das 
Drama eines Seinsverlangens. Alles geht immer so vonstatten, als ob das 
Erscheinen und die Erkenntnis des Seins gleichbedeutend wären mit 
der Rationalität und dem ›Geist‹; als ob die Bedeutung des Sinns – die 
Verstehbarkeit – von der Manifestation des Seins herrührte, Ontologie 
wäre, und sei es auch nur als Intentionalität: als Seinswille oder als 
Heimweh nach dem Sein. Zwar besitzt Kant durch diese Momente 
des Wiederauflebens der Ontologie hindurch die Kühnheit, radikaler 

419 Onora O’Neill weist darauf hin, dass Kants »Faktum der Vernunft« als ein Pos­
tulat zu verstehen ist, das auf der Differenz zwischen Sinnlichkeit und Verstand 
beruht und nicht vorschnell mit einer Autonomie des Willens gleichgesetzt 
werden darf (vgl. O’Neill, »Autonomy and the Fact of Reason in the Kritik der 
praktischen Vernunft«, 82–3). Unter rechtsphilosophischen Gesichtspunkten 
argumentiert Rössler: Sie verteidigt die Bedeutung von Autonomie als notwen­
dige Voraussetzung für das Verständnis von Menschenrechten – und identi­
fiziert Autonomie mit Unabhängigkeit von sinnlichen Bestimmungsgründen 
(vgl. Rössler, »Menschenrechte und Autonomie«, 250–53).

4.2 Levinas als Leser von Kant

221

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen Denken und Wissen zu unterscheiden. Er entdeckt im prakti­
schen Gebrauch der reinen Vernunft die Verwicklung eines Geschehens, 
das nicht auf eine Seinsbezogenheit zurückgeführt werden kann.«420

Es ist Kants Verständnis der theoretischen Vernunft, durch das Le­
vinas Kant als einen »Denker der Transzendenz« würdigt, dem es 
gelungen ist, zwischen dem Prozess des Denkens und den Objekten 
der Erkenntnis zu unterscheiden. Er lobt Kant auch für das Primat 
der praktischen Philosophie, da sie es erlaubt, die Ethik und nicht 
die Erkenntnistheorie als erste Form der Philosophie zu betrachten. 
Allerdings äußert Levinas Vorbehalte gegenüber Kant, wenn die Un­
terscheidung zwischen dem Sein und dem Denken nicht als absolut, 
sondern »als ob« getroffen wird.

Dieser Vorbehalt enthält bei näherer Betrachtung eine komple­
xe Sichtweise, die sowohl Einverständnisse als auch Abgrenzungen 
beinhaltet, welche im Folgenden darzustellen sind. So ist Levinas 
dann mit Kant einverstanden, wenn es um die Betonung der Be­
dingtheit der menschlichen Erkenntnis geht, die eine Voraussetzung 
für ein sinnerfassendes Verstehen ist. Er ist aber mit Kant nicht 
einverstanden, wenn diese Bedingtheit mit einem erkenntniskonsti­
tutiven Akt gleichgesetzt wird. Die Bedingungen der Möglichkeiten 
der Erkenntnis beruhen nicht auf einer »analytischen Identität der 
transzendentalen Apperzeption«, die von einer »Mannigfaltigkeit 
des Gegebenen zu unterscheiden«, vielmehr strukturanalog zu be­
greifen ist. Um es verkürzt zu sagen: Das Ich ist nicht, weil es denkt, 
es ist zunächst einmal als »mich«. Als »mich« ist es identisch nicht 
mit sich selbst, sondern mit anderen, und zwar dann, wenn es sich 
nicht nur in seiner epistemischen Bedingtheit, sondern auch in sei­
ner ethischen Abhängigkeit erkennt und anerkennt. Dazu schreibt 
Levinas in dem Aufsatz »Sprache und Nähe«: »Bei Kant unterschei­
det sich die analytische Identität der transzendentalen Apperzeption 
von der Mannig faltigkeit des Gegebenen, die auf diese Identität nicht 
zurückgeführt werden kann.«421 Um es mit anderen Worten und in 
gedanklichen Bildern zu formulieren: In Levinas’ Verständnis gibt 
es nicht – wie bei Kant – eine analytisch-logische Einheit, die als 

420 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 174–75.
421 Lévinas, Spur des Anderen, 290, Anm. 9. Was die Formulierung »sühnen« 

anbelangt, schlage ich vor, diese nicht archaisch als Topos der Rache, sondern 
im Sinne von »versöhnen« zu lesen, jedoch ohne dies im Denkrahmen der 
Begriffswelt Hegels anzusiedeln. Vgl. dazu auch unten Kap. 5.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

222

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Flaschenhals den Vorgang der Erkenntnis steuert und gleichzeitig 
ihre Kapazitätsgrenze bestimmt. Was Levinas an Kant befremdlich 
findet, ist ein inverses und nicht negatives Verständnis von Ich-Iden­
tität. Das Ich ist kein leeres Gefäß oder keine Projektionsfläche, 
um die räumlichen Verhältnisse zu spiegeln, die dann von den Ver­
standesbegriffen in ein Erkenntnisschema gebracht werden können. 
Wahrnehmungen sind nicht korrelativ zu Verstandesbegriffen, die 
von einem »Ich denke« strukturiert werden.

Korrelativ ist das Subjekt mit anderen Subjekten nicht durch das 
kohärente Denken, sondern durch seine Nähe zur Sprache und 
durch das Ereignis der »Annäherung«.422 Levinas schreibt dazu:

»Das Sein nimmt nicht eine Bedeutung an und wird Welt, weil unter 
den Seienden ein als Ich strukturiertes und auf Ziele gerichtetes denken­
des Seiendes existiert, sondern weil in die Nähe des Seins die Spur 
einer Abwesenheit – oder des Unendlichen – eingeschrieben ist, weil es 
Verlassenheit, Ernst, Verantwortung, Besessenheit gibt und Mich.«423

Eine auf eine »logische Form« reduzierte Einheit des »Ich denke« ist 
für Levinas problematisch. Seine Kritik an einer logischen Redukti­
on bedeutet aber nicht, dass das Recht des Subjekts auf Denken auf­
gegeben wird. Was Levinas in Abweichung von Kant behauptet, ist, 
dass das Denken durch die Wahrnehmung herausgefordert (nicht 
begleitet) wird und nicht – wie Kant meinte – durch die Wahrneh­
mung entsteht oder sich durch sie entwickelt.

Was damit zur Diskussion und unter Kritik steht, ist der »imma­
nente Gebrauch der Verstandesbegriffe«, den Kant in einem Wech­
selverhältnis zur Wahrnehmung der Erscheinung, und ebenso der 
»immanente Vernunftgebrauch«, den Kant in Rückgriff auf einen 
verborgenen Plan der Natur denkt.424 Dieser implizite Rückgriff 
auf Ordnungsvorstellungen über die Natur schwächt eine enge Ver­
bindung zwischen Sprache und Vernunft. Darauf wird noch zurück­

422 Vgl. Lévinas, Spur des Anderen, 291–92.
423 Lévinas, Spur des Anderen, 290.
424 Die Formulierung verwendet Kant in einer geschichtsphilosophischen Schrift: 

»Man kann die Geschichte der Menschengattung im großen als die Vollziehung 
eines verborgenen Plans der Natur ansehen, um eine innerlich- und zu diesem 
Zwecke auch äußerlich-vollkommene Staatsverfassung zu Stande zu bringen, als 
den einzigen Zustand, in welchen sie alle ihre Anlagen in der Menschheit völlig 
entwickeln kann.« (AA, 8, 27).

4.2 Levinas als Leser von Kant

223

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zukommen sein. Bleiben wir zunächst noch bei den Vorbehalten, 
die Levinas gegenüber der transzendentalen Apperzeption hat. Sie 
beginnen dann zu sprechen, wenn die transzendentale Einheit ei­
nes »Ich denke« auf eine logische Form reduziert wird.425 Diese 
Kritik an einer logischen Reduktion bedeutet aber nicht, dass auf 
das Denkrecht des Subjekts verzichtet wird. Was aber Levinas im 
Ausgang von und im Unterschied zu Kant beansprucht, ist, dass 
Denken in Abhängigkeit von Wahrnehmung und nicht, wie Kant es 
vorgeschlagen hat, vermittels Wahrnehmung erfolgt.

Für Levinas bedeutet Wahrnehmung, Nähe herzustellen und da­
bei Widerstand zu erfahren. Diese Nähe ist der Nährboden, aus 
dem die Sprache, nicht der Krieg und gewalttätige Konfrontationen 
entstehen. Diese Behauptung ist kein Pathos, sondern bedeutet vor 
allem, dass Wahrnehmen etwas Konkretes und gleichzeitig etwas 
Widerständiges ist. Konkret wird sie durch einen widerständigen 
Berührungsvorgang, der sich in Sprache ereignet: »Das Sichtbare 
liebkost das Auge. Man sieht und man hört, wie man berührt.«426

Davon unterschieden ist der Akt des begrifflich angeleiteten Er­
kennens, wo das Sinnliche »oberflächlich«427 bleibt. Es bleibt dann 
oberflächlich, wenn Denken und Sehen in einem wechselseitigen 
Begründungszusammenhang gedacht werden, der nicht frei von mo­
ralisch problematischen Aspekten ist: »In dem als Sehen, Erkennt­
nis und Intentionalität verstandenen Denken bedeutet Verstehen dem­
nach Reduktion des Anderen aufs Selbe, Synchronie als Sein in dessen 
egologischer Zusammenfassung.«428 Was Levinas damit kritisiert, ist 
ein Erkenntnisvorgang, der als eine wechselseitige Bedingung bzw. 
Behinderung zwischen Denken und Wahrnehmen erfolgt. Für diese 
gedankliche Operation, wo Egologie mit Präsenz gleichgesetzt wird, 
erachtet er die transzendentale Apperzeption des kantischen »Ich 
denke« als entscheidenden Ausgangspunkt, der in unterschiedlicher 

425 Vgl. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, 97.
426 Lévinas, Spur des Anderen, 279; den Zusammenhang zwischen Sehen und 

Berühren betont Levinas auch in Totalität und Unendlichkeit: »Soweit die 
Bewegung der berührenden Hand das ›Nichts‹ des Raumes durchquert, ähnelt 
das Berühren dem Sehen.« (Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 271).

427 Lévinas, Spur des Anderen, 279.
428 Lévinas, Zwischen uns, 196.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

224

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gestaltung Levinas zufolge von Descartes über Husserl und bis hin 
zu Heidegger geltend gemacht wird.429

Was also Levinas an Kants Erkenntnistheorie befremdlich fin­
det, ist sein zweckdienliches Verständnis von Sinnlichkeit, das in 
der logischen Einheit des »Ich denke« einen gedanklichen Unter­
schlupf findet. Unter Kritik steht ein Erkennen, das Denken, Wahr­
nehmen und Bewusstsein am Leitfaden eines zeitlos denkenden Ichs 
beschreibt. Sowohl Denken als auch Wahrnehmen haben eine Vor­
aussetzung und eine Reichweite, die über die bedeutungsstiftende 
Instanz eines »Ich denke« hinausweisen. Um sich ins phänomenolo­
gische Denken hineinzubegeben, ist die Einsicht erforderlich, dass 
der Akt der Vorstellung sich vom Gegenstand der Vorstellung ebenso 
unterscheidet, wie das Gedachte sich vom Denkvorgang unterschei­
det. Es gibt keine vollkommene Entsprechung des Denkens mit dem 
Gedachten; auch der Gegenstand der Vorstellung ist vom Vorstellen 
zu unterscheiden. Diese phänomenologischen Grundeinsichten be­
treffen auch das Verständnis vom Widerstand: Der Widerstand des 
äußeren Seins ist aufrechtzuerhalten und nicht unter eine Herrschaft 
des Denkens über das Gedachte zu bringen.430 Der Denkgegenstand 
wird nicht vom denkenden Subjekt erzeugt: Vielmehr gilt, dass der 
Denkgegenstand durch das Denken gelenkt wird, und das Ich, das 
denkt, in der Zeit altert.431 Die zeitliche Bedeutung der Gegenwart 
ist es, dass das Ich zur Zukunft strebt und ebenso zur Vergangenheit 
zurückkehrt: »[…] jede Gegenwart ist Vor- und Rückschau.«432 Die 
zeitlich doppelte Voraussetzung der Wahrnehmung bezieht sich auf 
ein Vorstellen, das eine negative Ausrichtung aufweist.433 Dabei ist 
es genau dieses Lob auf die Vorstellung, welches eine Nähe zu Kant 
(und damit für Levinas auch zur idealistischen Philosophie) und 
gleichzeitig auch eine Distanz erlaubt. Levinas schreibt dazu:

»Die Tatsache, daß in der Vorstellung das Selbe das Andere definiert, 
ohne durch es bestimmt zu sein, rechtfertigt die kantische Konzeption 

429 Lévinas, Zwischen uns, 196. Die Herausarbeitung dieser (weiterführenden) 
Zusammenhänge würde das Format dieses Kapitels bei Weitem sprengen.

430 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 172–73.
431 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 176.
432 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 171.
433 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 171.

Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 176.

4.2 Levinas als Leser von Kant

225

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Einheit der transzendentalen Apperzeption, die in ihren syntheti­
schen Leistungen leere Form bleibt. Wir sind weit davon entfernt, von 
der Vorstellung als einer un-bedingten Bedingung auszugehen!«434

Vorbehalte gegenüber einer transzendental vermittelten Vorstellung 
äußert Levinas dann, wenn Vorstellung dazu verwendet wird, das 
Subjekt mit »ewigen« und universalen Attributen auszustatten. Mit­
tels Vorstellung findet kein Werden in der Zeit statt: »Aber dieses 
Werden in der Zeit erscheint nicht auf der Ebene der Vorstellung.«435 

Nicht die Vorstellung bezieht sich positiv auf das Subjekt, sie ist 
kein Werkzeug des Subjekts, sondern »die erste Bewegung der Vor­
stellung ist negativ«.436 Sie wendet sich – so ließe sich hier anfügen 
– gegen die repräsentativ-vorstellende Bezogenheit des Subjekts auf 
einen äußeren Gegenstand. Erst durch die Nichtrückbezüglichkeit 
der Vorstellung gelingt es ihre konstitutive Leistung zu nutzen, die 
durch Reflexion möglich ist: »Das Subjekt, das kraft der Vorstellung 
denkt, ist ein Subjekt, das seinem Denken lauscht: Das Denken denkt 
sich in einem Element, das dem Schall und nicht dem Licht analog 
ist.«437 Indem Vorstellen den Vorstellungsgegenstand auf die »Au­
genblicklichkeit eines Denkens« zurückführt, ist »Vorstellung konsti­
tuierend«.438 Vorstellen ist ein Vorgang, der sich präsent-wahrneh­
mend und gleichzeitig absent-imaginativ-erinnernd auf Gegenwart 
bezieht. Levinas kritisiert ein Vorstellen, das »ein vergangenes Ge­
schehen in einem gegenwärtigen Bild wiederaufnehmen« möchte.439 

Das Vorstellbare ist nicht auf einen imaginierten oder repräsentati­
ven Wahrnehmungsgegenstand zu reduzieren, sondern dieses im 
Ausgang des Nichtvorstellbaren »als ›entwurzelte‹ Vorstellung«440 zu 
begreifen. In meiner Lesart ist es genau diese negative Ausrichtung 
der Vorstellung, die eine begriffliche Leerstelle schafft, wodurch ein 
Weg für das vorstellende Denken der anderen gebahnt wird: »Die 
vollständige Freiheit des Selben in der Vorstellung hat eine positive 

434 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 176.
435 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 176.
436 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 176.
437 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 177.
438 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 179.
439 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 178.
440 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 176.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

226

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingung im Anderen, das nicht ein vorgestelltes Anderes ist, sondern 
der Andere.«441

Für Levinas gibt es keine präreflexive Korrelation zwischen den 
anderen und dem Selbst; nur eine »entwurzelte« oder ursprungslose 
in der Zeit stattfindende Vorstellung.442 Vorstellung muss ähnlich 
wie das Verständnis vom Selbst »entwurzelt«, also ursprunglos und 
anarchisch analysiert werden. Sie begründet und vermittelt nicht, 
sondern sie ist ein Geschehen in der Zeit: Erst wenn wir eine 
»entwurzelte Vorstellung« akzeptiert haben, gelingt es uns, Levinas 
zufolge, »die Tiefe der kantischen Auffassung« zu verstehen, die darin 
besteht, dass der »innere Sinn« der zentrale Ausgangspunkt ist, von 
dem aus das Wesentliche des Subjekts begriffen werden kann.443 Es 
ist der »innere Sinn«, der nicht auf eine logische Form reduziert 
werden kann, und gleichzeitig den Umschlagpunkt von räumlicher 
Positionierung zu sprachlicher Ausrichtung bildet.

441 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 177. Eine ethische Brücke schlägt 
Levinas in Jenseits des Seins, wenn er betont, dass die Nichtvorstellbarkeit des 
Orts die phänomenologische Voraussetzung für die Verantwortung für den 
anderen überhaupt erst ermöglicht: »Die Verantwortung für den Anderen ist 
der Ort, an dem der Nicht-Ort der Subjektivität seinen Platz findet und an dem 
das Vorrecht der Frage: wo? verloren geht.« (Lévinas, Jenseits des Seins, 40).

442 Beachtung findet hier auch die sprachlich unterschiedliche Bedeutung. Levinas 
bemerkt dazu: »Der französische Ausdruck für Vorstellung, la représentation, 
hat zu seinem Stamm das Wort présent, gegenwärtig. Dadurch enthält das fran­
zösische Wort für Vorstellung einen unmittelbaren Bezug auf die Gegenwart, 
der im Deutschen in dieser Weise nicht wiedergegeben werden kann.« (Lévinas, 
Spur des Anderen, 124, Anm.).

443 Er schreibt dazu in Totalität und Unendlichkeit: »Der Wert der transzendenta­
len Methode und ihr Kern an bleibender Wahrheit beruht auf der universalen 
Möglichkeit, das Vorgestellte auf seinen Sinn, das Seiende auf das Noema zu 
reduzieren, er beruht auf der höchst erstaunlichen Möglichkeit, sogar das Sein 
des Seienden auf das Noema zurückzuführen.« (Lévinas, Totalität und Unend­
lichkeit, 179) In Vom Sein zum Seienden findet sich dazu folgender Eintrag: 
»Die Behauptung Kants, der innere Sinn liefere uns nur ein Subjekt, das durch 
die Bedingungen von Objektivität überhaupt verändert ist, erlaubt uns gerade 
das Wesentliche des Subjekts zu begreifen: Das Subjekt ist nie identisch mit der 
Idee, die es von sich selbst haben mag; es ist vielmehr schon Freiheit gegenüber 
seinem Objekt, ein Rückzug, ein Selbst.« (Lévinas, Vom Sein zum Seienden, 59) 
Einen guten Überblick über die Thematik des inneren Sinns in der Philoso­
phie Kants gibt Georg Mohr, vgl. Mohr, Das sinnliche Ich, 67–86; siehe auch 
oben Kap. 3.4.3.

4.2 Levinas als Leser von Kant

227

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser »innere Sinn« ereignet sich nicht willkürlich, sondern er 
ist in eine Ordnung eingebettet. Ordnung verwendet Levinas hier als 
Synonym für den Zusammenhang zwischen Sprache und Gerechtig­
keit.444 Sie ergibt sich nicht durch eine Zentralperspektive des Den­
kens, sondern durch ihre Dezentrierung. Diese Wende, die Levinas 
mit Kant die kopernikanische Wende nennt, bedeutet, dass der Sinn 
nicht vorgängig erschlossen werden kann; er ist in der Ontologie des 
Seins weder eingeschrieben oder verborgen, er liegt außerhalb dieser 
oder Jenseits des Seins. Es handelt sich also um eine Ordnung, die 
vom Menschen hergestellt werden muss, und zwar mit Rücksicht auf 
Sinn:

»Daß weder die Unsterblichkeit noch die Theologie den kategorischen 
Imperativ zu bestimmen vermögen, darin liegt das Neue dieser Koper­
nikanischen Wende: der Sinn bemisst sich nicht durch das Sein oder 
das Nichtsein, im Gegenteil, das Sein bestimmt sich vom Sinn her.«445

Das Ernstnehmen der kopernikanischen Wende interpretiert Le­
vinas dahingehend, dass Vernunft sich nicht aus einer immanenten 
Ordnung erklärt.446 Sie hat ihren Aufenthalt zwischen den Men­
schen und zwischen den von ihnen hergestellten Verhältnissen. Ihr 
Anspruch beginnt mit dem Auftreten der anderen und weist von 
dort aus auf das wahrnehmende Subjekt. Diese Perspektive, die 
sich im Ausgang der anderen entfaltet, ermöglicht nach Levinas 
Vernunft. Ein solches Verständnis unterscheidet sich ihm zufolge 
von der abendländischen Tradition: »Der Unterschied zwischen den 
beiden Thesen: ›Die Vernunft schafft die Beziehungen zwischen mir 
und dem Anderen‹ und ›Die Unterweisung des Ich durch den Anderen 
schafft die Vernunft‹ ist nicht rein theoretisch.«447

Diese unterschiedlichen Bedeutungen der Vernunft spiegeln sich 
in den verschiedenen Formulierungen des kategorischen Impera­

444 In dem Artikel »Diachronie und Repräsentation« betont Levinas, dass eine 
Ordnung herzustellen heißt, sie von vorgängigen Synthesen zu trennen: »Au­
ßerhalb der Ordnung, denn die Ordnung ist Gerechtigkeit: außerordentlich oder, 
im etymologischen Sinn des Wortes, absolut, insofern sie immer von aller Bezie­
hung und Synthese getrennt werden kann, und sich sogar von der Gerechtigkeit 
losreißt, in diese Exteriorität eintritt.« (Lévinas, Zwischen uns, 204).

445 Lévinas, Jenseits des Seins, 287–88.
446 Vgl. ausführlicher oben Kap. 3.3 und 3.4.2.
447 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 367–68.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

228

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivs wider, die in der Kant-Forschung als Universalisierungs- und 
Selbstzweckformeln bezeichnet werden. Die erste Formulierung be­
schreibt das Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft: »Hand­
le so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Princip 
einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.«448 Für Levinas ist 
diese Formulierung klärungsbedürftig. Für Kant jedoch ist sie die 
Grundformel, aus der weitere Formulierungen entwickelt werden. 
Levinas widerspricht dieser Herleitung und argumentiert, dass die 
Vernunft nicht als formale Anweisung zu sprechen beginnt. Vernunft 
kann nicht als ein Begriff definiert werden, der in seiner Ausrichtung 
unpersönlich bleibt. Für ihn ist Vernunft nur dann als Vernunft 
wirksam, wenn sie nicht unpersönlich ist und ihr Gesicht nicht ver­
loren hat. In einer unpersönlichen Form wird die Vernunft zu einem 
übergreifenden Begriff, vielleicht sogar zu einem umbrella term, der 
die unterschiedlichen Einsichten und Handlungen zusammenfassen 
möchte (aber nicht kann). Wie bereits beschrieben wurde, kritisiert 
Levinas in dem Artikel »Einige Betrachtungen zur Philosophie des 
Hitlerismus« eine vage universalisierende Regel, die Gut und Böse 
in ein unklares Verhältnis bringt. In der zweiten Formulierung wird 
eine Definition der Vernunft favorisiert, die das Gesicht, das Ange­
sprochen-werden, nicht ausschließt und damit – so Levinas – idea­
listische und unpersönliche Vernunftansprüche auch infrage stellt. 
Diese Formulierung, die als Selbstzweckformel bezeichnet wird, lau­
tet: »Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als 
in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich, als Zweck, niemals 
bloß als Mittel brauchst.«449

Was mir bei dieser Gegenüberstellung wichtig erscheint, ist, dass 
die Bevorzugung der zweiten Lesart nicht zwingend vor der Kon­
trastfolie der ersten erfolgen muss. Die Selbstzweckformel kann auch 
als eine solche gelesen werden, die das Ziel verfolgt, die Problem­
felder der Universalisierungsformel zu entschärfen. Meiner Auffas­
sung zufolge werden die unterschiedlichen Formulierungen des ka­

448 AA, 5, 30; vgl. auch AA, 4, 421.
449 AA, 4, 429. Levinas bemerkt in dem Interview »Reality Has Weight«: »I like 

the second formulation of the categorical imperative, the one that tells [me] to 
respect a man in myself when I respect the other. In this expression, we are not 
in pure universality, but already in the presence of the other.« (Levinas, »Is It 
Righteous To Be?«, 163).

4.2 Levinas als Leser von Kant

229

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tegorischen Imperativs klarer, wenn das Instrumentalisieren, wie in 
der Selbstzweckformel angesprochen, als semantische Erweiterung 
des Tötens betrachtet wird. »Du sollst nicht töten« – als Gebot 
der Selbstzweckformel – und »Du sollst nicht instrumentalisieren« 
haben eine gemeinsame Voraussetzung. Die Aufdeckung dieses Zu­
sammenhangs ist, wie im nächsten Kapitel zu zeigen ist, für das 
Verständnis der Vielstimmigkeit des kategorischen Imperativs von 
entscheidender Bedeutung.450

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer 
Imperativ

Bei Levinas beginnt Vernunft qua ihrer Leiblichkeit zu sprechen: 
Sie erfolgt in Abhängigkeit von einer leiblichen Faktizität. Diese Ein­
schätzung hat dann auch Rückwirkungen auf sein Verständnis vom 
Transzendentalen und vom Transzendenten. Anstelle einer transzen­
dentalen Entsprechung zwischen Körper und Geist behauptet er 
den Vorrang einer leiblichen Faktizität. Dieser Vorrang geht einher 
mit einem auf Husserl bezogenen phänomenologischen Verständnis 
von Vorstellung,451 das (wie bereits hingewiesen) den Gegenstand 
vom Akt des Vorstellens unterscheidet.452 Diesem Verständnis zufol­
ge ist Vorstellung nicht ein Medium (eine emphatische Brücke), 
die zwischen der Welt der Erscheinung und der Art und Weise, 
wie wir diese zu erkennen beanspruchen, vermittelt. Vorstellung hat 
nicht eine gegenstandskonstitutive, bilderzeugende Funktion. Einer 
gegenstandskonstitutiven, objektivierbaren und zeitlosen Vorstellung 
stellt Levinas die zeitliche Ausgesetztheit des Leibes gegenüber, die 
den Übergang zu einem zeitbezogenen Verständnis von Vorstellung 
einleitet.

450 Zu berücksichtigen ist Römers Bemerkung, dass der (körperlose) Andere nicht 
als Selbstzweck betrachtet werden kann und daher seine bloße Erscheinung 
nicht als transzendentaler Grund für die Gültigkeit des kategorischen Impera­
tivs angesehen werden kann. Vgl. Römer, Das Begehren der reinen praktischen 
Vernunft, 367.

451 Die Erkundung dieses Zusammenhangs würde den Bogen dieser Untersu­
chung bei Weitem überschreiten.

452 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 172.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

230

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Der bedürftige und nackte Leib ist diese eigentliche Verwandlung 
des Sinnes«,453 schreibt Levinas in Totalität und Unendlichkeit. Mit 
der Einführung des Leibes als Ort einer »Verwandlung des Sinns« 
distanziert sich Levinas von der kantischen Kategorie der Relation. 
Zwischen Selbem und Anderem existiert genauso wenig eine Wech­
selwirkung wie zwischen Körper und Geist, Denken und Gedach­
tem, Vorstellendem und Vorgestelltem. Die Kategorie der Relation 
vermag nicht zu erklären, wie wir leiblich eine Position auf der Erde 
»vollziehen«,454 sie vermag auch nicht die Entstehung von Sinn zu 
begründen. Sinn ist nicht Ergebnis eines Wissens, das eine seman­
tische Verlängerung von wahrnehmbaren Erscheinungen ist. Nach 
Levinas kann die Herstellung von Sinn mit dem Vorgang der Ernäh­
rung verglichen werden: »Die Welt, die ich konstituiere, ernährt und 
umgibt mich. Sie ist Nahrung und ›Umwelt‹.«455

Die Vorgängigkeit, die die Welt (als sinnliche Erscheinung, als 
Materie und als leibliche Faktizität) gegenüber dem Denken auf­
weist, bestimmt die Art und Weise, wie Sinn und damit ein ethischer 
Anspruch entsteht. Für die Beschreibung dieses Gedankens nimmt 
Levinas wieder und diesmal affirmativ auf Kant Bezug: Die trans­
zendentale Tätigkeit ist eine geistige Tätigkeit, »die nicht auf ein 
Objekt abzielt«.456 Diese für Levinas »revolutionäre Idee«, welche 
die intellektuelle Aktivität charakterisiert, bringt das »Sehen und 
Berühren«,457 »Hand und Zugriff«458 in ein Naheverhältnis und 
gleichzeitig in eine Distanz. Aus der Feststellung »Die Sinne haben 
einen Sinn, der nicht im vorhinein als Vergegenständlichung bestimmt 
ist«,459 folgert Levinas eine begriffliche Leere. Unter Bezugnahme 
auf Platon führt er diese auf das Licht zurück, das den Raum als eine 
Leere entstehen lässt: »Das Licht läßt gerade den Raum als eine Leere 
entstehen.«460 Diese Leere beruht auf der vollständigen Freiheit der 
Vorstellung, die eine »positive Bedingung« nicht im Vorstellen, son­

453 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 183.
454 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 180.
455 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 182.
456 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 270.
457 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 274.
458 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 271.
459 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 268.
460 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 271.

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

231

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern in der Tatsache der anderen hat.461 Diese Bedingung erhält eine 
verbale Bedeutung durch die Unterscheidung zwischen dem »Blick« 
und dem »Empfang des Antlitzes«.462

Der Sinn der anderen erschließt sich nicht mittels eines beschrei­
bend-hermeneutischen Verfahrens und auch nicht über eine begriff­
liche Ableitung, sondern als Infragestellung, die für Levinas gleich­
zeitig ein Gebot und damit einen Imperativ artikuliert, und den Le­
vinas auch als kategorischen Imperativ bezeichnet. Er ist ein Gebot, 
das keine Kraft, im Sinne eines autonomen Allmachtsanspruchs hat, 
sondern eine »Passivität«463 aufweist. Es ist eine »Kraft, die zu sich 
selbst zurückkommt über einen Weg, der sich nur im Durchgang durch 
die Welt und die Geschichte der Menschheit bahnen lässt«.464 Hier 
stellt sich die Frage, in welcher Weise es gerechtfertigt ist, von einem 
kategorischen Imperativ zu sprechen, wenn dieser nicht, wie von 
Kant beansprucht, im Prozess des herstellenden Denkens hergestellt 
wird, sondern, wie von Levinas beansprucht, im Prozess des nicht 
objektivierbaren vorstellenden Denkens ausgelöst wird. Bevor dem 
weiter nachgegangen wird, scheint es angebracht, Gemeinsamkeiten 
in der Lesart des kategorischen Imperativs herauszustreichen.

461 Das vollständige Zitat lautet: »Die vollständige Freiheit des Selben in der Vor­
stellung hat eine positive Bedingung im Anderen, das nicht ein vorgestelltes 
Anderes ist, sondern der Andere.« (Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 177).

462 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 270.
463 Das vollständige Zitat lautet: »Dennoch ist es bemerkenswert, daß der Begriff 

des Vernünftigen, der in seiner Bedeutung anfänglich der Erkenntnisordnung 
vorbehalten bleibt – und damit an das Problem des Seins als des Seins gebunden 
ist – bei Kant unvermittelt einen Sinn in einer anderen Ordnung als der der 
Erkenntnis angenommen hat; selbst wenn die Vernunft (trotz der Passivität, die 
sie als kategorischer Imperativ unvermeidlich bezeugt) aus diesem für den Men­
schen in der abendländischen Tradition wesentlichen Ereignis ihren Anspruch 
auf die Aktivität und das heißt ihre anfängliche oder letztendliche Zugehörigkeit 
zur Kategorie des Selben wahrt.« (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 47) 
Adriaan Peperzak argumentiert hier, dass das »Ich denke« ein formaler und 
abstrakter Begriff ist. Eine Deformalisierung des »Ich denke« sei notwendig, 
weil wir eine Distanzierung von der Geschichte und eine Bevorzugung der 
Moral gegenüber der Geschichte brauchen. Daraus zieht er den Schluss: »The 
only distance given to him [Levinas, Anm. B. K.] is the separatedeness that the 
I, in awakening, discovers between the other, coming from elsewhere, and ›me‹.« 
(Peperzak, »Some Remarks on Hegel, Kant, and Levinas«, 215).

464 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 47.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

232

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Kant wie für Levinas ist der kategorische Imperativ die ein­
zig mögliche Universalisierungsformel. Er ist mit einer strukturellen 
Notwendigkeit ausgestattet. Er gilt ultimativ und ohne Ausnahme. Er 
beruht auf einer vernunftbasierten und sprachlich induzierten Ord­
nung. Worin Levinas mit Kant übereinstimmt, ist, dass es nur einen 
möglichen Leitfaden gibt, ethisches Handeln zu beschreiben. Beide 
bezeichnen diesen als kategorischen Imperativ, in diesem versam­
meln sich subjektive und verallgemeinerbare Erfahrungen. Ebenso 
stimmt Levinas mit Kant darin überein, dass sein Geltungsanspruch 
unbedingt ist. Was Levinas jedoch von Kant unterscheidet, ist die 
Annahme, dass die »Autonomie des Willens das alleinige Prinzip aller 
moralischen Gesetze und der ihnen gemäßen Pflichten« ist.465 Wie ich 
zu zeigen versucht habe, hat Levinas dieser Form der moralischen 
Autonomie, die einen Selbstzweck hat, widersprochen. Mit den Wor­
ten Kants:

»Diese Heiligkeit des Willens ist gleichwohl eine praktische Idee, welche 
nothwendig zum Urbilde dienen muß, welchem sich ins Unendliche zu 
nähern das einzige ist, was allen endlichen vernünftigen Wesen zusteht, 
und welche das reine Sittengesetz, das darum selbst heilig heißt, ihnen 
beständig und richtig vor Augen hält, von welchem ins Unendliche 
gehenden Progressus seiner Maximen und Unwandelbarkeit derselben 
zum beständigen Fortschreiten sicher zu sein, d. i. Tugend, das höchste 
ist, was endliche praktische Vernunft bewirken kann […].«466

Diesem Selbstgenerierungsprozess hat Levinas widersprochen. Für 
Levinas ist der Wille als Wille keine hinreichende Bedingung für 

465 Das vollständige Zitat lautet: »Die Autonomie des Willens ist das alleinige Prin­
cip aller moralischen Gesetze und der ihnen gemäßen Pflichten: alle Heterono­
mie der Willkür gründet dagegen nicht allein gar keine Verbindlichkeit, sondern 
ist vielmehr dem Princip derselben und der Sittlichkeit des Willens entgegen.« 
(AA, 5, 33) Chalier argumentiert hier, dass Levinas’ Neuinterpretation von 
Kants Ansatz zu einem anderen Verständnis von Autonomie führt, einem Ver­
ständnis, das nicht auf Selbstsorge, Eigeninteresse oder auf einer »sich selbst 
erzeugenden Tatsache« beruht, sondern auf dem Respekt, »der der Person des 
anderen gebührt« (vgl. Chalier, What Ought I To Do?, 67). Hilfreich sind auch 
die Untersuchungen von O’Neill und Rössler zum Begriff der Autonomie, die 
vor allem die begriffliche Nähe zur »Tatsache des Gesetzes« betonen, eine Nä­
he, die nicht durch subjektive Ansprüche auf die Gültigkeit einer Autonomie 
untergraben werden kann (vgl. O’Neill, »Autonomy and the Fact of Reason in 
the Kritik der praktischen Vernunft«; Rössler, Autonomie).

466 AA, 5, 32–3 (Anm.).

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

233

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den kategorischen Imperativ: Denn ein Wille als Wille impliziert 
ein anschauliches Bild des Selbst, das als Ausgangspunkt und ver­
borgene Referenz für ethisches Handeln dienen soll. Widersprochen 
hat Levinas Kant damit genau in dem Punkt, wie Vorstellung sich 
in dem einschreibt, was wir gewohnt sind, Wirklichkeit oder die Er­
scheinungsweisen der Objekte zu nennen. Vorstellung erzeugt nicht, 
sondern sie begleitet und unterbricht Denken.467 Auch der kategori­
sche Imperativ wird nicht hergestellt, sondern er weist, wie weiter 
oben darauf hingewiesen, eine »Passivität« auf, die ihre »Kraft durch 
die Form« hat. Diese Form beruht auf dem Antlitz.

Die Frage, die sich hier stellt, lautet: Wie gelangen wir von einem 
Faktum einer Wahrnehmung zu einer vernunftbasierten Forderung, 
wie diese mit dem kategorischen Imperativ beansprucht wird? Die 
Beantwortung dieser Frage kann gelingen, wenn wir jene Zugangs­
weise berücksichtigen, die Levinas für die Beschreibung des kate­
gorischen Imperativs eingeschlagen hat. Anders als Kant beharrt 
Levinas nicht auf einer Spontaneität der geistigen Tätigkeiten, son­
dern er behauptet, dass die Entfaltung von Sinn in widerständiger 
Abhängigkeit von einem Faktum erfolgt, das Levinas ein Faktum 
der Vernunft nennt. Dieses Faktum beruht nicht auf einer logischen 
Konstruktion oder einem Prinzip und auch nicht auf einer »ver­
nünftigen Selbstliebe«.468 Es beginnt im Antlitz als Forderung bzw. 
als Appell zu sprechen, ein Appell, der gleichzeitig das »Ich« infrage 
stellt. Die Formulierung der Infragestellung scheint mir wichtig, 
auch deswegen, weil sie eine gedankliche Nähe zu Kant herstellt und 
gleichzeitig sich von dieser wieder entfernt. Beide interpretieren eine 
Infragestellung im Hinblick auf ihre moralischen Konsequenzen. 
Jedoch denkt Kant diese Infragestellung als einen reflexiven Akt, der 
von der konkreten Situation abstrahiert, und Levinas denkt diese 
räumlich-konkret.

»Die Bedeutung der Nähe überschreitet die ontologischen Grenzen, 
das menschliche Sein und Welt.«469 Die Herstellung einer sprachlich 

467 Bis zu einem gewissen Grad trifft dies auch für das kantische Verständnis von 
Vorstellung zu. Mohr argumentiert hier, dass wir – mit Kant oder durch eine 
spezielle Lesart von Kant – das Bewusstsein nicht mit »Vorstellung überhaupt« 
verwechseln sollten; vgl. Mohr, Das sinnliche Ich, 110–21.

468 AA, 5, 73.
469 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 222.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

234

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


induzierten Nähe ist durchaus konkret zu verstehen. Um diese Kon­
kretheit zu verstehen, bedarf es einer gedanklichen Übersetzung. 
Die anderen gelangen nicht in mein sehendes, sondern in mein tak­
tiles und davon abgeleitet in mein hörendes Bewusstsein. Über den 
Tastsinn erschließt sich ein subjektives und intersubjektiv austausch­
bares Verständnis von Wirklichkeit. In christologischer Anspielung 
und gleichzeitiger Abgrenzung bezeichnet Levinas diesen über das 
Berühren ausgelösten Vorgang als die Fleischwerdung des Denkens 
(»Inkarnation des Denkens«470). Die räumliche Nähe hat bei dieser 
»Angleichung des Denkens und des Seins an alle Ebenen der Wirk­
lichkeit«471 eine empfindende Qualität, die das begriffliche Denken 
lenkt.

Einer »Idee der Wahrheit als einer zugreifenden Gewalt über die 
Dinge«472 ist hingegen Widerstand zu leisten, und dieser Widerstand 
findet seine Entsprechung im Widerstand der anderen. Die ande­
ren provozieren durch ihre leibliche Existenz eine moralische und 
eine räumliche Infragestellung dieser »zugreifenden Gewalt über die 
Dinge«, die nicht dem Ich, sondern den anderen Gewalt antun. In 
diesem Zusammenhang zeigt sich ein Zusammentreffen zwischen 
einem epistemischen und einem ethischen Widerstand. Der Wider­
stand der anderen tut mir keine Gewalt an, er ist vielmehr positiv 
und ethisch verfasst.473 Diesem Widerstand der anderen ist als »Ant­
wort« auf den »Ausdruck« ebenfalls positiv (und nicht negativ) zu 
begegnen. Sie richtet sich gegen ein »ursprüngliches Wollen« und 
gegen eine selbstgenerierende Spontaneität der geistigen Tätigkeiten. 
Es handelt sich um Attribuierungen, die das ethische Subjekt kan­
tischer Prägung kennzeichnen. Das Subjekt, das sich, wie Levinas 
für das kantische Subjekt vermerkt, in einem Bedürfnis nach Glück 
wiederfindet,474 ist für Levinas nicht der Adressat des kategorischen 
Imperativs.

470 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 201.
471 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 201.
472 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 201.
473 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 283.
474 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 167. Einige Kant-Forscher würden hier 

einwenden, dass das Streben nach Glück für Kant kein hinreichendes ethisches 
Kriterium ist. Dabei wird jedoch nicht berücksichtigt, dass auch das Streben 
eines Subjekts nach Gesetzestreue, nach moralisch angemessenen Verhaltens­
weisen etc. Implikationen einer Befriedigung mit sich bringt, die nicht un­

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

235

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Pointe in Levinas’ Lesart des kategorischen Imperativs liegt 
also darin, dass Vernunft keine selbsterzeugende Macht aufweist. 
Widersprochen hat Levinas damit dem kantischen Axiom, dass Ver­
nunft nur das einsehen kann, was sie nach ihrem Entwurf hervorge­
bracht hat.475 Vernunft weist über sich hinaus. Dieses Über-sich-hi­
naus-Weisen wird durch die leiblich-taktile Vorhandenheit der ande­
ren und nicht durch ideelle Themen und Ideen ausgelöst. Es ist das 
Denken, das durch andere ausgelöst wird, das für Levinas Ausdruck 
eines philosophischen Transzendenzverständnisses ist, und das ein 
persistierendes (nicht nachlassendes, hartnäckiges) Denken mit dem 
Vermögen der Vernunft ausstattet:»Wie kann das Transzendente ›das 
ganz Andere‹ bedeuten, das zwar leicht zu sagen ist, was aber der 
gemeinsame Grund des Denkbaren und der Rede wieder an die Welt 
und als Welt zurückgibt«, fragt Levinas in »Die Transzendenz und 
das Übel«.476 Ein intelligibel begründeter Widerstand gegen eine 
egozentrische Orientierung ist für Levinas nicht willkürlich, sondern 
begründet die »normative Kraft des Menschenrechtes«, die auf die 
»Strenge der Vernunft« verweist.477 Ihr hervorstechendes Merkmal 
ist die unbedingte, ausnahmslos geltende und damit widerspruchs­
freie Gültigkeit. Levinas deutet eine Strenge der Vernunft im Kontext 
der praktischen Vernunft. Sie basiert nicht auf einem begrifflichen 
Verständnis von Universalität, sondern artikuliert sich in dem Satz 
»Du sollst nicht töten«.478 Dieser Satz ist keine Bedingung der Erfah­
rung, und er hat als kategorischer Imperativ unbedingte Gültigkeit. 
Er weist eine normative Kraft auf, die Levinas mit dem »formalen 
Wesen der Menschenrechte«479 in Verbindung bringt, und der im 
kategorischen Imperativ zu sprechen beginnt: »Der kategorische Im­
perativ wäre demnach das tiefste Prinzip des Menschenrechtes.«480

abhängig von sinnlichen und selbstreferenziellen Voraussetzungen betrachtet 
werden können. Kant erkannte dieses Dilemma, das er zu lösen versuchte, 
indem er die Existenz vernünftiger Gefühle behauptete, die in einer »vernünfti­
gen Selbstliebe« wurzeln (vgl. AA, 5, 73).

475 Vgl. KRV, B XIII.
476 Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 175–76.
477 Lévinas, Zwischen uns, 254.
478 Vgl. Lévinas, Zwischen uns, 232–34.
479 Lévinas, Zwischen uns, 253.
480 Lévinas, Zwischen uns, 254. Zur Verbindung von Gewalt, Gerechtigkeit und 

Frieden vgl. Delhom / Hirsch, »Vorwort [zu Verletzlichkeit und Frieden]«.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

236

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Formulierung mit der Selbstzweckformel des kategorischen 
Imperativs in Verbindung zu bringen, ist kein semantischer Kraft­
akt, sondern entspringt einer Folgerichtigkeit. Wie bereits festgehal­
ten wurde beschreibt Kant in der Grundlegung der Metaphysik die 
Selbstzweckformel folgendermaßen: »Handle so, daß du die Mensch­
heit, sowohl in deiner Person als in der Person eines jeden andern 
jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchest.« Er 
fügt dem Satz folgende Formulierung hinzu: »Wir wollen sehen, ob 
sich dieses bewerkstelligen lasse.«481 Der weitere Verlauf der Gedan­
ken zeigt, dass Kant die Person sowohl über ihre »vernünftige« als 
auch über ihre »menschliche« Natur begründet.482 In meiner Lesart 
ist es genau diese Doppelstellung, die es erlaubt, die empfindende 
Sensibilität als Zweck zu betrachten. In Totalität und Unendlichkeit 
spricht Levinas davon, dass »eine transzendentale Phänomenologie 
der Empfindung […] die Rückkehr zu dem Terminus ›Empfindung‹ 
rechtfertigen« würde.483 Sensibilität gibt nach Levinas nicht bloß 
Auskunft über eine stumme, sonst nicht sprechende Natur, sie be­
ginnt im Antlitz zu sprechen. Der Leib (der nicht nur mein Leib, 
sondern ebenso der Leib der anderen ist) bildet eine Brücke für 
das Verständnis von Sprache. In phänomenologischer und sozialphi­
losophischer Erweiterung kann festgehalten werden, dass der von 
Kant verwendete Terminus »Natur« in der Perspektive der anderen 
zunächst einmal leiblich verfasst ist. Leiblichkeit als Selbstzweck zu 
betrachten, ist sowohl nach Levinas als auch nach Kant nicht ein 
Gesetz der Natur, sondern der Moral.

Fassen wir zusammen: Der kategorische Imperativ wird nicht 
als ein Denkvorgang hergestellt, er ist als »Passivität« bereits vor­
handen. Der nackte Leib und das sprechende Gesicht sind der Aus­
gangs- und Umschlagpunkt, über den Sinn entsteht. Der Sinn voll­
zieht sich als augenblickshafter und räumlicher Prozess. Was Levinas 

481 AA, 4, 429.
482 Das moralische Gesetz, das als Autonomie einen Grund der Würde der 

menschlichen und der vernünftigen Natur begründet, beschreibt Kant in der 
Grundlegung der Metaphysik der Sitten auf dreifache Weise: Als Form der 
Allgemeinheit, die analog (»als ob«) zu einem Naturgesetz gilt, als »Zweck an 
sich«, der gleichzeitig »Zweck seiner Natur nach« ist, und drittens als »Reich 
der Zwecke«, das gleichzeitig einem »Reich der Natur« dienen müsse (AA, 4, 
436).

483 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 270.

4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

237

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorschlägt, ist eine Veränderung der Perspektive. Nicht die raumlose 
Idee und die damit einhergehende »panoramahafte Vernunft«484 

erhellt und umstrahlt die Existenz des Menschen, sondern der kon­
krete Vollzug. Er besteht darin, die anderen in ihrer Widerständig­
keit als Singularität und Unterbrechung wahrzunehmen, und ihre 
Andersheit weder zu operationalisieren (zu verdinglichen, zu instru­
mentalisieren) noch zu töten. Indem Levinas betont, dass sowohl 
Denken als auch Handeln auf den Raum angewiesen sind, gerät die 
Vorgängigkeit sowohl in Gestalt der Materie (bzw. Natur) als auch 
in Gestalt des Körpers zu einem Schlüssel für das Verständnis des 
kategorischen Imperativs.

Diese Vorgängigkeit der Materie (und des leiblichen Vollzugs) 
sichert nicht nur die notwendige Differenz zwischen gegenständli­
chem und urteilendem Begründen, und damit auch zwischen Ver­
stand und Vernunft, sie ist Garant dafür, dass Ethik erste Philosophie 
ist, und theoretische Vernunft sich in der Perspektive der prakti­
schen Vernunft erschließt. Levinas’ Schlussfolgerung lautet, dass der 
Anspruch auf Nichtinstrumentalisierung und Nichttötung auf dem 
Anspruch einer Vorgängigkeit des Leibes, damit des Lebens und 
nicht des Todes beruht; ein Anspruch, der nur im Frieden realisiert 
werden kann. Meine Schlussfolgerung ist: Indem für Levinas der 
kategorische Imperativ auf das Gebot des Friedens bezogen ist, hat 
er die kantische Prägung dieses Imperativs epistemisch vertieft und 
in ethischer Hinsicht radikalisiert.485

484 Fischer, »Zur Kritik der Vernunfterkenntnis bei Kant und Levinas«, 169.
485 Das Kapitel ist eine überarbeitete und ins Deutsche übersetzte Version eines 

Aufsatzes, der in den Levinas Studies 15 (2021) unter dem Titel »The Other as 
Categorical Imperative: Levinas’s Reading of Kant« erschienen ist. Aufbau und 
wichtige Gedanken habe ich in dem Workshop »New Directions in Levinas 
Studies« an der Penn State University, im März 2019, diskutiert. Für Diskussion 
und hilfreiche Anmerkungen danke ich Nicolas de Warren, Jill Stauffer, Mike 
Morgan, Kaitlyn Newman, Mérédith Laferté-Coutu, Aminah Hasan-Birdwell, 
Sarah Hammerschlag, Peter J. Giannopoulos, Pascal Delhom, Paul Davies und 
Robert Bernasconi.

4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

238

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als 
ethischer Widerstand? 
Hegels Vermächtnis und Levinas’ Einspruch

Im Folgenden interessiert mich, wie Gebrauchsweisen des Wider­
stands mit dem Gewissen verknüpft sind, und welche Unterschiede 
es zwischen Hegel und Levinas dazu in methodischer und in inhalt­
licher Sicht gibt.486 Beide haben zwei unterschiedliche Ausrichtun­
gen des Widerstands und des Gewissens beansprucht, die mit un­
terschiedlichen Standpunkten einhergehen. Sie stimmen zwar darin 
überein, dass das Gewissen eine wichtige Ressource bildet, um einer 
Welt, die von Sinnen und durch Zufall bestimmt ist, Widerstand 
zu leisten und der Stimme der Vernunft Raum zu geben. Widerspro­
chen hat Levinas Hegel insofern, als er anders als Hegel behauptet 
hat, dass das gute Gewissen keine Referenzquelle der eigenen Ent­
scheidungsbefugnisse ist.

Levinas hat damit behauptet, dass es kein ideelles Begleitpro­
gramm gibt, welches das Subjekt in seinen Anliegen heimlich unter­
stützt. Dass das Subjekt, um Levinas’ Formulierung aufzugreifen, aus 
der auf Ideen bezogenen Welt des Seins ausgestoßen ist, bedeutet zu­
nächst einmal, dass das Subjekt bedingungslos auf Erfahrungen (und 
nicht auf innere Referenzquellen) angewiesen ist. Erst in der Erfah­
rung dieser unbedingten Bedingungslosigkeit erlangt das Subjekt ein 
Verständnis von sich. Levinas behauptet damit aber auch, dass das 
Subjekt nicht von einem moralischen Programm vordefiniert ist. 
Das Subjekt ist von Natur weder gut noch böse, es ist auch nicht 

486 Die Erkundung des Gewissensbegriffs, wie Hegel diesen in der Phänomenolo­
gie des Geistes entfaltet hat, ist im Folgenden maßgebend; andere Schriften, wie 
die Grundlinien der Philosophie des Rechts bilden hier keinen Schwerpunkt. 
Das Kapitel ist eine überarbeitete und ins Deutsche übersetzte Version eines 
Aufsatzes, der in den Levinas Studies 15 (2021) unter dem Titel »Dialogue 
as the ›Dialectic of the Soul‹ or the ›Root of Ethics‹?« erschienen ist, und 
eine stark überarbeitete Version des 2011 erschienen Artikels »›Urteil und 
Gewissen‹. Hegel und Levinas im Vergleich«.

239

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein neutrales Medium, das von fremden Informationen und Einflüs­
sen immer wieder aufs Neue beschrieben werden kann. Vielmehr 
behauptet Levinas, dass das Subjekt Sinn nur dann vollumfänglich 
erschließt, wenn dieses in der Perspektive der (verallgemeinerbaren) 
anderen wahrgenommen wird. Die Frage, die sich damit aber auch 
unter methodischen Gesichtspunkten stellt, lautet: Wie kommt das 
Subjekt zu einem Verständnis von anderen, und wie gelangen diese 
anderen in mein Bewusstsein? Vor diesem Hintergrund hat Levinas 
sein Verständnis vom Gewissen entfaltet, das sich deutlich von 
einem hegelianischen Verständnis unterscheidet.

Für Hegel ist das Gewissen das Nadelöhr, welches das Subjekt 
mit anderen verbindet, für Levinas hingegen ist das Gewissen das 
Einfallstor, das die Verletzbarkeit und die damit einhergehende Wi­
derständigkeit des Subjekts unterstreicht. Das Subjekt ist der Vielfalt 
der sinnlichen Einflüsse und ihren Stimmen ausgeliefert und über 
den Imperativ des anklagenden Gewissens gleichzeitig geschützt. 
Beide betrachten das Gewissen als eine Instanz, vermittels derer 
es möglich ist, empirische Einflüsse zu bündeln und in einen Deu­
tungsrahmen zu bringen. Bei Hegel jedoch korreliert das Gewissen 
mit bestehenden Ordnungsvorstellungen, und nach Levinas ist das 
Gewissen jene Instanz, welche die Ausrichtung des Subjekts auf das 
Sein infrage stellt. Für Hegel ist dieser Deutungsrahmen mit einer 
»Idee des Guten« und für Levinas mit Unvorhersehbarkeiten der 
Geschichte verknüpft. Die unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen 
haben Rückwirkungen auf das moralische Verständnis des Gewis­
sens. Wie zu zeigen ist, hat die »Idee des Guten« ihre subjektive 
Entsprechung als »gutes Gewissen«, wohingegen Unvorhersehbar­
keiten der Geschichte ihre Entsprechung im »anklagenden Gewis­
sen« haben. Beide sind mit einem Imperativ ausgestattet, den Hegel 
und Levinas auf unterschiedliche Weise entfaltet haben. Hegel hat 
diesen Imperativ als einen sich selbst vollbringenden Skeptizismus 
konzipiert, hinter dem eine »Grammatik der wechselseitigen Aner­
kennung« steht. Damit eine wechselseitige Anerkennung vollzogen 
werden kann, ist es notwendig, dass beide Gesprächspartner eine 
prinzipielle Bereitschaft haben, diese Anerkennung zu vollziehen, 
Standpunkte zu verändern und auf eine neue Ebene der Auseinan­
dersetzung zu bringen. Diese prinzipielle Bereitschaft begründet He­
gel über das gute Gewissen. Es ermöglicht dem Subjekt eine flexible 
Handhabung von Einstellungen, mit dem Ziel eine gelingende Aus­

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

240

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einandersetzung zu bewerkstelligen. Eine gelingende Auseinander­
setzung ist dann möglich, wenn die Subjekte bereit sind, ihre Stand­
punkte wechselseitig zu ändern und anzuerkennen. Nicht eine wech­
selseitige Anerkennung, sondern eine asymmetrische Anerkennung 
ist für Levinas maßgebend. Sie beruht auf einem Nichttötungsgebot, 
hinter dem eine nicht wechselseitige Grammatik der Adressierung 
steht. Eine asymmetrische Struktur der Anerkennung ist aber nur 
dann möglich, wenn die subjektive Bereitschaft des Subjekts, sich 
selbst infrage zu stellen, so weit wie möglich vorhanden ist. Diese 
subjektive Bereitschaft zur Infragestellung bringt Levinas mit dem 
Gewissen in Verbindung, das er das anklagende Gewissen nennt.

Die sich daraus ergebende gedankliche Bewegung und ihre Ver­
zweigungen sind eng an die Verschiedenheiten der jeweiligen Zu­
gänge gebunden. Sie stehen für Positionen, die verschiedener nicht 
sein können. Wo der eine von den »Wunden des Geistes« spricht, 
die heilen, »ohne dass Narben bleiben«,487 spricht der andere davon, 
dass das Subjekt selbst vom Scheitel bis zur Sohle Verletzbarkeit ist. 
Diese Beschaffenheit des Subjekts impliziert eine »nicht vernarbende 
Wunde des Sich im Ich, das durch den Anderen angeklagt wird bis 
hin zur Verfolgung und das auch für seinen Verfolger noch verant­
wortlich ist«.488 Wo der eine von der Arbeit und der »Anstrengung 
des Begriffs«489 spricht, spricht der andere von einem »Ausstieg aus 
dem Begriff«.490 Wo der eine von einem weltgeschichtlich basierten 
»Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit«491 spricht, spricht der ande­
re von einer Zukunftsoffenheit, die das Subjekt in die Verantwortung 
zwingt, die nicht mit Fortschrittshoffnungen verknüpft sein darf.492 

Wo der eine von einer »Versöhnung der Welt mit sich selbst«493 

spricht, spricht der andere von einer Gerechtigkeit, die verhindert, 
dass der Mensch in Natur bzw. in Sein Fuß fassen kann.494 Spricht 

487 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 492.
488 Lévinas, Jenseits des Seins, 280.
489 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 56.
490 Lévinas, Jenseits des Seins, 379.
491 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, 32.
492 Vgl. Lévinas, Unvorhersehbarkeiten der Geschichte.
493 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II, 500.
494 Eine notwendige Kluft zwischen dem Sein und dem Denken bildet auch das 

zentrale Motiv des Spätwerks, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. 
Levinas leitet daraus unterschiedliche Dimensionen des anderen ab, nämlich 

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

241

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegel davon, dass das Sein gleichzeitig auch Denken ist,495 so spricht 
Levinas davon, dass das Subjekt »ausgestoßen aus dem Sein, außer­
halb des Seins […] eben ›ganz an sich selbst verwiesen‹ und so ohne 
Position, ohne Stand«496 ist. Levinas’ Subjekt muss sich an dieser 
Distanzierung von einem auf Ideen bezogenen Sein und dem damit 
einhergehenden Bruch, der Fragilität und der Verletzbarkeit erpro­
ben.497 Hegels Subjekt hingegen muss sich handelnd durch sein 
Wissen und Wollen erproben, jedoch auch anerkennen, dass das 
Sinnliche als etwas ein anderes und möglicherweise verletzt wird.498

Nicht minder unterschiedlich sind die Überlegungen zu inter­
subjektiven und dialogischen Einsatzweisen des Widerstands. Für 
Hegel ist Widerstand ein notwendiges Element in einem Wissens­
bildungsprozess, das veränderbar ist, für Levinas hingegen hat der 
Widerstand eine ethische Prägung, die im Gesicht der anderen zu 
sprechen beginnt. Der Widerstand darf sich nicht in der Perspektive 
der Finalität, sondern muss sich im Medium der Sprache erschlie­
ßen. Widerstand und Sprache weisen einen Zusammenhang auf, 
und weisen dadurch über den individuellen Standpunkt hinaus. Wi­
derstand steht nicht für einen Gegenstandsbereich, der überwunden 
werden muss, er hat eine leibliche Grundlage, die im Gesicht zu 
sprechen beginnt.

Die sich daraus ergebenden unterschiedlichen Zugangsweisen, 
die im Laufe dieses Kapitels noch zu entfalten sind, sollen aber 
nicht darüber hinwegtäuschen, dass es gemeinsame Voraussetzun­
gen gibt, aufgrund derer die beiden Autoren ins Gespräch gebracht 

als »Hindernis«, als »Grenze«, als »Sklave«, »Mitarbeiter oder als hilfreicher 
Gott« (Lévinas, Jenseits des Seins, 52). Wie zu zeigen sein wird, verdichten 
sich diese unterschiedlichen Dimensionen des anderen in Levinas’ Verständnis 
vom ethischen Widerstand als ein Leitmotiv für Ethik und Dialog.

495 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, 53.
496 Lévinas, Jenseits des Seins, 245.
497 Danielle Cohen-Levinas kommentiert den Handlungsbegriff, den Levinas ver­

tritt, mit folgenden Worten: »With the narrative becoming the form of the rela­
tionship with others, Lévinas discusses the position of the subject: of a subjectivity 
that must test the alteration or the fissure and devastation.« (Cohen-Levinas, 
»The Corporeal Meaning of Time«, 26) Ich werde darauf noch zurückkom­
men.

498 Zum Zusammenhang von Freiheit des Willens, Recht und Verletzungsverbot, 
weiterführend vgl. Delhom, »Hegel, Levinas und das Verhältnis des Rechts 
zum Verletzungsverbot«.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

242

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden können. Sowohl Hegel als auch Levinas wenden sich gegen 
ein formales Verständnis von Autonomie und beide suchen nach 
Möglichkeiten, um zu einem möglichst reichhaltigen Verständnis 
von Einsatzweisen der Vernunft zu gelangen. Daraus resultiert für 
beide eine Aufwertung von praktischer Philosophie, die mit einem 
Verständnis von Kommunikation und Dialogbereitschaft einhergeht. 
Hegels Verständnis von Kommunikation setzt bei kognitiv-morali­
schen Voraussetzungen des Subjekts an. Levinas hingegen setzt bei 
den phänomenologischen und leiblichen Grundlagen des Subjekts 
an. Diese Zuordnungen dürfen aber nicht darüber hinwegtäuschen, 
dass es zu einfach wäre, Hegel als einen Denker der Autonomie und 
der Freiheit und Levinas als einen Denker der Verantwortung und 
der Alterität festzulegen. In dieser simplen Gegenüberstellung bleibt 
nämlich ausgeblendet, dass beide Zugangsweisen nicht einfach für 
unterschiedliche Zugänge stehen, die sich wechselseitig ausschlie­
ßen. Sowohl Hegel als auch Levinas verzichten in ihrer Argumenta­
tion nicht auf normative Ansprüche. Beide stimmen darin überein, 
dass der Prüfstein für ein gelingendes Miteinander ein angemessenes 
Verständnis von Normen ist, das auf das Selbstverständnis der Per­
son und der Gesellschaft übergreift.

Für beide ist es nicht möglich, die Person unabhängig von Kol­
lektivität zu definieren. Das gemeinsame Sprechen und ein gelin­
gendes Miteinander spielen in der Orientierung ans Kollektive bei 
beiden eine strategische Rolle, die durch die Abgrenzung zu einem 
monologischen Sprechen deutlich gemacht werden kann. Jedoch 
gilt in der Philosophie Hegels die Abgrenzung von einem monologi­
schen Sprechen nicht unumstößlich. Wenn als generelle Regel für 
Philosophie gilt, dass eine Monologisierung der gedanklichen Ent­
faltung mit einem bestimmten Verständnis von Methode verknüpft 
ist,499 so gilt im Besonderen für Hegel, dass er diese zu einer 
begrifflichen Perfektion gebracht hat: Nämlich in der Weise, dass 
er nicht nur die Möglichkeiten, sondern auch die Grenzen eines 
monologischen Sprechens aufgezeigt hat. Hegel hat die Grenzen ei­
nes monologischen Sprechens mit dem Programm »eines sich selbst 
vollbringenden Skeptizismus«500 verknüpft. Damit der Vorgang des 

499 Vgl. Meyer, »Das Problem des Monologs«.
500 Hegel spricht von einem »Weg des Zweifels«: Hegel, Phänomenologie des Geis­

tes, 72.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

243

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkens vollzogen werden kann, ist es erforderlich, dass bestehende 
Gewissheiten sowohl infrage gestellt als auch aufgegeben werden. 
Die Subjektivität bzw. das Selbstverständnis einer Person hat nach 
Hegel eine mehrfache Affinität zum monologischen Sprechen, das 
mit einer Reihe von Problembeständen behaftet ist. Diese Problema­
tik erwächst aus einem spannungsvollen Kontext von romantischer 
Weltflucht, existenzieller Verzweiflung, psychologischer Fragmentie­
rung und einem wie auch immer gearteten Eigendünkel des Sub­
jekts. In dem Maß, in dem das Subjekt diesen Formen von Verein­
zelung ausgesetzt ist, ist es gleichzeitig intersubjektiv verbindlichen 
Sinnstrukturen entbunden. Verknüpft ist Hegels Verständnis von In­
tersubjektivität mit einem spezifischen Verständnis von Subjektivität 
und ebenso einem spezifischen Verständnis von Gewissen. Bevor 
ich darauf zu sprechen komme, gilt es noch einmal deutlich zu 
machen, dass nach Hegel der Entstehungsort von Intersubjektivität 
in der Person begründet ist. Er kritisiert in seiner ästhetisch-philoso­
phischen Auseinandersetzung mit Karl Wilhelm Ferdinand Solger, 
einem Zeitgenossen und Kollegen von Hegel, dessen mangelnde 
plastische Berücksichtigung des Dialogs, der anstelle dessen von 
diesem als bloße Konversation gedeutet werde. Er schreibt, dass 
der »Dialog allein durch die Eigenschaft, die Dialektik zur Seele zu 
haben, gewinnen kann«.501 Ebenso klar ist für Hegel, dass der Dialog 
als Selbstgespräch nicht seinen Zweck in sich selbst haben darf. 
Ein Selbstgespräch kann nur in der Bezogenheit auf äußere Ver­
hältnisse, die einer intersubjektiven Deutung unterliegen, erprobt, 
infrage gestellt oder bestätigt werden. Daraus ergibt sich ein Ver­
ständnis von Intersubjektivität an der Schnittstelle von subjektbezo­
genen zentrifugalen und von gegenstandsbezogenen zentripetalen 
Kräften. Intersubjektivität entfaltet ihren Inhalt nicht in einem kom­
positorischen Sinn. In einem gemeinsamen Sprechen werden nicht 
einfach zwei Standpunkte aneinandergereiht, sodass ein Gespräch 
eine Summe von unterschiedlichen Standpunkten darstellt. Hegel 
kommt es vielmehr darauf an zu zeigen, dass ein Gespräch eine 
Auseinandersetzung zwischen zwei unterschiedlichen Standpunkten 
darstellt, mit dem Ziel eine Veränderung der jeweiligen Standpunkte 
zu bewirken. Vorrangig sind die Konsequenzen, die sich aus dieser 
Auseinandersetzung ergeben. Diese Zusammenhänge beschreibe ich 

501 Hegel, Berliner Schriften, 268.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

244

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im ersten Teil (5.1). Im zweiten Teil (5.2) beschreibe ich Levinas’ 
Vorbehalte gegenüber dem »guten Gewissen«, die er nicht nur auf 
Hegel bezieht, sondern als eine wichtige Säule einer philosophischen 
Tradition betrachtet, die von Spinoza bis Hegel reicht.502 Anstelle 
eines guten Gewissens ist für Levinas das Gewissen eine Instanz, 
die das Subjekt nicht bestätigt, sondern anklagt. Im dritten Teil (5.3) 
erkunde ich Levinas’ Verständnis vom Widerstand als einen Schlüs­
selbegriff für Ethik und Dialog. Er definiert den Dialog in Abgren­
zung von und in Widerstand zu Hegels Postulat einer »Priorität des 
Wissens«.503 Nach Levinas hat der Dialog eine Vorgängigkeit, die auf 
den gemeinsamen Entstehungsort von Sprache und Ethik verweist. 
Worauf es nach Levinas ankommt, ist die Erkundung der Möglich­
keiten und Grenzen des Dialogs. Im vierten Teil (5.4) beschreibe ich 
die sich daraus ergebenden Kreuzungen und Brüche, und wie sich 
vor diesem Hintergrund ein Gespräch zwischen Hegel und Levinas 
herstellen lässt.

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt für 
Wissen, Widerstand undIntersubjektivität (Hegel)

Um die Frage nach dem Widerstand in Hegels Denken zu beant­
worten, ist eine Rückbesinnung auf das philosophische Vorhaben, 
wie in der Phänomenologie des Geistes dargestellt, hilfreich.504 In 
dieser lässt der Autor keinen Zweifel daran, dass Wissen die zentrale 
Kategorie darstellt, um ein angemessenes Verständnis von dem Un­
ternehmen Philosophie zu erlangen. Dabei bildet Wissen einerseits 
ein Geschehen in der Zeit ab, indem es ein werdendes Wissen505 

ist, andererseits ist dieses mit normativen Implikationen verknüpft, 

502 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 120–21.
503 Vgl. Levinas, »Dialog«, 72.
504 Einen umfassenden Einblick in Hegels Verständnis vom Widerstand in seinen 

Schriften gibt der 2018 erschienene Sammelband, herausgegeben von Bart 
Zantvoort und Rebecca Comay, Hegel and Resistance, History, Politics and 
Dialectics.

505 Zusammengefasst ist dieses Vorhaben in der Selbstanzeige des Autors, die als 
Ankündigung der Schrift in der Bamberger Zeitung im selben Jahr erschien, 
in dem der erste Teil der Phänomenologie des Geistes veröffentlicht wurde: 
»Dieser Band stellt das werdende Wissen dar. Die Phänomenologie des Geistes 
soll an die Stelle der psychologischen Erklärungen, oder auch der abstrakteren 

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

245

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die in ethische Inhalte hinübergleiten. Wissen ist eine übergeordnete 
Kategorie, der sich alle anderen Inhalte, auch jene der Liebe, des 
Glaubens und des Begehrens unterzuordnen haben, wie Hegel mit 
den bekannten Worten aus der Vorrede festhält:

»Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann allein das 
wissenschaftliche System derselben sein. Daran mitzuarbeiten, daß die 
Philosophie der Form der Wissenschaft näherkomme – dem Ziele, 
ihren Namen der Liebe zum Wissen ablegen zu können und wirkliches 
Wissen zu sein –, ist es, was ich mir vorgesetzt.«506

Wie Wissen mit den unterschiedlichen Modulationen der Liebe ver­
knüpft ist, und wie es dem Wissen gelingt, diese im Hinblick auf 
die Tragfähigkeit eines Geltungsanspruchs auszuloten, ist eine Frage, 
die den Widerstand berührt. Widerstand umkreist und durchmisst 
den Bereich des Wissens. Er ist nicht nur Teil einer begrifflichen 
Anstrengung, er ist auch eine Gegenmacht, eine Subversion, aber 
auch eine Ohnmacht. Er ist im Vorgang des Erkennens verankert 
und weist ebenso darüber hinaus. Das Subjekt gelangt zu einem 
vielschichtigen Verständnis von unterschiedlichen Arten von Wis­
sen, indem es anerkennt, dass Phänomene nicht unmittelbar oder 
»an-sich« gegeben sind, sondern durch Einsichten hergestellt wer­
den und auf Normen bezogen sind. Ein solcherart erweitertes Ver­
ständnis von Wissen verlangt nach der Erkundung des Fundaments, 
auf das sich die philosophischen Begriffe der Freiheit, Wahrheit, 
Autonomie und der Selbstgesetzgebung stützen, aber auch davon als 
unabhängig zu betrachten sind. Dieser Spagat kann gelingen, wenn 
das Denken als Wissensbildungsprozess dynamisch betrachtet wird.

In einem dynamischen Verständnis von Wissen ist Widerstand 
ein notwendiges Gestaltungselement. Die Entfaltung seiner Inhalte 

Erörterungen über die Begründung des Wissens treten. Sie betrachtet die Vor­
bereitung zur Wissenschaft aus einem Gesichtspunkte, wodurch sie eine neue, 
interessante, und die erste Wissenschaft der Philosophie ist. Sie faßt die verschie­
denen Gestalten des Geistes als Stationen des Weges in sich, durch welchen er 
reines Wissen oder absoluter Geist wird. Es wird daher in den Hauptabtheilun­
gen dieser Wissenschaft, die wieder in mehrere zerfallen, das Bewußtseyn, das 
Selbstbewußtseyn, die beobachtende und handelnde Vernunft, der Geist selbst, als 
sittlicher, gebildeter und moralischer Geist, und endlich als religiöser in seinen 
unterschiedenen Formen, betrachtet.« (Hegel, Phänomenologie des Geistes, 593).

506 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 14. Dieses Zitat kommentiere ich am Ende 
des Kapitels in der Lesart von Levinas.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

246

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat unterschiedliche Verläufe, die dennoch nicht zusammenhangslos 
zu betrachten sind. Die bekannte Formulierung von der Wahrheit 
als ein »bacchantischer Taumel, an dem kein Glied nicht trunken 
ist« gibt einen ersten Hinweis auf diese Dynamik. Wahrheit ist für 
Hegel ein dynamisches Ganzes, das beständig in Bewegung ist. Da­
bei darf ein »bacchantischer Taumel« nicht als eine Anarchie oder 
Willkür der Begriffe verstanden werden. »Bacchantischer Taumel« 
heißt, dass Wahrheit einen Prozess der Wissensbildung bezeichnet, 
der in sich unterschiedliche Perspektiven enthält, die zueinander in 
Beziehung stehen, und die darzustellen sind.507

In diesem Verweisungszusammenhang sind Geltungsansprüche 
mit Rechenschaftspflichten verknüpft, die sowohl begriffsgenerie­
rend als auch begriffsbeschreibend sind. Dabei ist es genau dieser 
Verweisungszusammenhang, der Rückwirkungen auf das Verständ­
nis vom Widerstand hat, nicht nur in der Hinsicht, was wir unter 
einem Widerstand verstehen, auch wie wir diesen rechtfertigen oder 
beurteilen können. Widerstand spielt sowohl eine Rolle in der Art 
und Weise wie wir Inhalte verwenden, als auch in der Art und 
Weise, wie wir diese einführen und begründen. Er unterliegt einer 
Darlegungs- und einer Rechenschaftspflicht. Widerstand ist Teil des 
Wissens und ist nicht unabhängig davon zu betrachten. Er ist Teil 
einer begrifflichen Strategie, wie Hegel in den Heidelberger Vorle­
sungen festhält:

»Der Mut der Wahrheit, der Glaube an die Macht des Geistes ist die 
erste Bedingung der Philosophie. Der Mensch, da er Geist ist, darf und 
soll sich selbst des Höchsten würdig achten; von der Größe und Macht 
seines Geistes kann er nicht groß genug denken. Und mit diesem Glau­
ben wird nichts so spröde und hart sein, das sich ihm nicht eröffnete. 
Das zuerst verborgene und verschlossene Wesen des Universums hat 
keine Kraft, die dem Mute des Erkennens Widerstand leisten könnte; es 
muß sich vor ihm auftun und seinen Reichtum und seine Tiefen ihm 
vor Augen legen und zum Genusse geben.«508

507 Das vollständige Zitat lautet: »Die Erscheinung ist das Entstehen und Vergehen, 
das selbst nicht entsteht und vergeht, sondern an sich ist und die Wirklichkeit 
und Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bac­
chantische Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist; und weil jedes, indem 
es sich absondert, ebenso unmittelbar [sich] auflöst, ist er ebenso die durchsichtige 
und einfache Ruhe.« (Hegel, Phänomenologie des Geistes, 46).

508 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, 13–4.

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

247

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So befremdlich dieses Zitat aus heutiger Sicht klingen mag, wäre 
es dennoch irrtümlich, daraus die Einsicht abzuleiten, dass in He­
gels Denkgefüge der Widerstand einfach ein Gegenstandsbereich 
ist, der wie Unkraut mit Stumpf und Stiel auszurotten sei, sodass 
der Vorgang des Erkennens ungestört voranschreiten könne. Denn 
Wissen ist im Verständnis Hegels nie linear, es beinhaltet gleichzeitig 
eine Bewegung, die sich sowohl retrospektiv als auch prospektiv 
erschließt.509 Jedoch behauptet er, dass Widerstand nicht bloß eine 
dogmatische nicht weiter hinterfragbare Position abbilden kann, 
er bedarf für seine Darstellung und Erklärung eine begriffliche An­
strengung, die gleichzeitig eine »Erfahrung des Irrtums«510 beinhal­
tet. Nicht nur, um im Wortlaut des Zitats zu bleiben, ist das »in 
sich verschlossene Universum« mit einem Widerstand ausgestattet, 
auch das Wissen selbst ist mit einem Widerstand versehen. Im Deu­
tungskreis dieser Überlegungen ist der Begriff nicht nur Objekt des 
Wissens, das als Erkenntnisinhalt einer Rechenschaftspflicht unter­
liegt, der Gegenstand des Wissens selbst ist in seinem methodischen 
Voranschreiten auch widerständig verfasst und diese widerständige 
Ausrichtung ist demzufolge auch ein integraler Bestandteil einer be­
grifflichen Wissensbildung. Mit anderen Worten: Widerstand zeigt 
sich nicht nur als Inhalt, er weist auch eine Form auf, die einen 
normgenerierenden, dynamischen Charakter hat. Widerstand ist 

509 Vgl. Rotenstreich, Wege zur Erkennbarkeit der Welt, 122. Ebenso Brandom: 
»In der traditionellen Konzeption (›Verstand‹) ist die Unterscheidung zwischen 
Erscheinung und Wirklichkeit, Phaenomena und Noumena, ontologisch, global 
und absolut. In der von Hegel entwickelten Konzeption (›Vernunft‹) erweist sich 
diese Unterscheidung dagegen als perspektivisch, lokal und relativiert. Sie ist 
(doppelt) lokal und relativ in Bezug auf eine Stufe in der Entwicklung der gesam­
ten Konstellation diskursiver Verpflichtungen, insofern diese Stufe rückblickend 
von einer anderen angeschaut wird.« (Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, 
109).

510 Vgl. Brandom: »Nur weil und insoweit Subjekte die Ergebnisse aus vielen Irr­
tumserfahrungen übernehmen, ist es der Fall, dass die begrifflichen Inhalte, die 
von ihnen anerkannt und zum Einsatz gebracht werden, die objektive begriffli­
che Gliederung der Welt so gut nachbilden, wie sie es tun. Aus diesem Grund 
ist die Erfahrung des Irrtums zugleich ein Prozess der Wahrheit.« (Brandom, 
Wiedererinnerter Idealismus, 217).

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

248

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur Teil einer begrifflichen Anstrengung, er überschreitet diese 
auch.511

Diese Dynamik findet ihre Entsprechung in einem praktischen 
Verständnis von Philosophie. Ihr Anliegen ist es, den Vorgang des 
Herstellens zu beschreiben und darzulegen, wie sich durch dieses 
Herstellen Freiheit verwirklicht. Ein formales Verständnis von Frei­
heit und Autonomie ist für Hegel nicht ausreichend.512 Praktische 
Philosophie ereignet sich nach Hegel in einem Raum des Wissens, 
der durch soziale Interaktionen bereits strukturiert ist. Freiheit ist 
demzufolge sowohl unter epistemischen und sozialphilosophischen 
Gesichtspunkten zu betrachten. Wie aber gestaltet sich nun die Tria­
de zwischen Wissen, Sozietät und Freiheit? Wie bereits festgehalten, 
ist Wissen der zentrale Begriff, der Freiheit und Sozietät verknüpft. 
Wissen erschließt sich sowohl retrospektiv als auch prospektiv. Diese 
Doppelstellung enthält nicht nur einen zeitlichen Index, sie enthält 
auch eine duale Wirkung mit dem Anspruch, eine Balance zwischen 
individuellem Freiheitsstreben und gesellschaftlichen Anforderun­
gen herzustellen. Es handelt sich dabei um Kennzeichnungen, die 
mit dem Anliegen einer epistemischen Verantwortung verknüpft 
sind.513

511 Dieses Über-sich-hinausweisen als Bestimmungsmerkmal des Widerstands hat 
Jean-Luc Nancy als »Unruhe des Negativen« bezeichnet. Weiterführend vgl. 
Nancy, Hegel, 165–236.

512 Vgl. Pippin, Die Aktualität des Deutschen Idealismus, 391.
513 Hier lässt sich eine gedankliche Verbindung zu Kant herstellen. Ähnlich argu­

mentiert Brandom, wenn er festhält, dass Kants »grundlegende Einsicht in der 
Idee besteht, dass sich Urteile und absichtliche Handlungen gerade darin vom 
Verhalten bloß natürlicher Lebewesen unterscheiden, dass sie etwas sind, für das 
wir in einem spezifischen Sinn verantwortlich sind«. Verantwortung meint hier, 
»dass wir die betreffende Verpflichtung rational mit anderen solchen Verpflich­
tungen integrieren müssen, und zwar sowohl in einer erweiternden als auch 
in einer kritischen Dimension« (Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, 115–
16). Ebenso zeigt sich eine gedankliche Unterscheidung, durch die auch der 
Widerstand eine dynamische Ausrichtung erfährt. Insofern nämlich Hegel der 
»Zweiklassenontologie« Kants widersprochen hat, ergibt sich auch ein subjek­
tiver Erklärungsbedarf, wie »im Zusammenhang dieser weiteren metatheoreti­
schen Schachzüge« die Frage, »was man tun muss, um für die Anwendung 
von Begriffen in Urteilen eine rationale Verantwortung zu übernehmen« (vgl. 
Brandom, Wiedererinnerter Idealismus, 117). In meiner Lesart der Phänomeno­
logie des Geistes erfährt dieser subjektive Erklärungsbedarf eine gedankliche 
Unterstützung durch die Annahme eines guten Gewissens.

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

249

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch wenn sich Verantwortung als Formulierung nicht explizit 
in der Phänomenologie des Geistes findet, gibt es eine Möglichkeit 
diesen Zusammenhang in Hegels Verständnis von Vernunft zu ent­
decken. So bringt die Formulierung der Vernunft als das »zweckmä­
ßige Tun«514 zum Ausdruck, dass Vernunft ihren Zweck nicht in 
sich hat. Sie bezieht sich auf geteilte Formen der Aufmerksamkeit 
und der damit verbundenen Bereitschaft, sich mit Normen ausein­
anderzusetzen, sie infrage zu stellen und gegebenenfalls auch diese 
zu ändern. Der Maßstab für die Befolgung, Anwendung und Verän­
derung einer Norm ist nicht nur das individuelle Bedürfnis oder 
Begehren, sondern der Umstand wie individuelle Standpunkte in 
Auseinandersetzung mit anderen Standpunkten verteidigt, erweitert 
oder eingeschränkt werden.515 Dafür ist auch die Fähigkeit gefragt, 
die Tragweite und Konsequenzen von anderen Standpunkten zu 
verstehen oder einzuschätzen, damit das Subjekt in der Lage ist, 
auf andere Standpunkte zu antworten und ebenso eigene oder ande­
re Standpunkte infrage zu stellen. Dieser Anspruch impliziert die 
Bereitschaft, für Handlungen oder etwas Geschehenes einzustehen 
bzw. sich zu verantworten. Ein dynamisches Verständnis von Ver­
antwortung und Freiheit ist eng mit Wissen und (kollektiver) Nor­
menbildung verknüpft. Mit einer Priorisierung der Verantwortung 
für Wissen beansprucht Hegel, Philosophie aus den Zwängen des 
Glaubens, Empfindens und bloßen Meinens zu befreien. Glaubens­
wahrheiten, Schwärmerei oder Aberglaube dürfen nicht in Konkur­
renz zu einem philosophisch begründeten Wissensanspruch treten. 
Eine Berufung auf innere Glaubenswahrheiten, egal welcher Prove­
nienz, darf nicht dazu beitragen, dass ein Wissensbildungsprozess 
verhindert wird. Dieser basiert auf Sprache und nicht auf situierte 
Befindlichkeiten.516

514 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, 26.
515 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, 74. Pippin spricht in diesem Zusam­

menhang von einer Doppelstellung zwischen einem Angewiesensein auf Nor­
men und einem gleichzeitigen Darüber-Hinausgehen, vgl. Pippin, Die Aktuali­
tät des Deutschen Idealismus, 119–20.

516 Eine sprachliche Verhinderung einer Wissensbildung kommentiert Hegel in der 
Vorrede der Phänomenologie des Geistes mit drastischen Worten: »Indem jener 
sich auf das Gefühl, sein inwendiges Orakel, beruft, ist er gegen den, der nicht 
übereinstimmt, fertig; er muß erklären, daß er dem weiter nichts zu sagen habe, der 

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

250

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprache ist für Hegel das notwendige Medium, in dem ein Dialog 
zu führen ist. Nur in der Sprache lässt sich wahrhaft streiten, nur 
in dieser können die jeweiligen Meinungen widerlegt werden. Die­
ser Kommunikationsvorgang, der durch Sprache ausgelöst wird, ver­
folgt eine asymptotische Annäherung an das, was wir Wirklichkeit 
nennen. So betont Hegel, dass Sprache ein Garant dafür ist, dass 
wir den im Sinnlichen verankerten Gegenstandsbereich nicht als 
sinnliches Sein, sondern nur als sprachliche Bestimmtheit bestim­
men können.517 Wir benötigen Sprache, damit wir kommunizieren 
können, um über das, was wir meinen, in Austausch treten zu kön­
nen. Dies wird weder durch einen übertriebenen Individualismus 
noch durch eine formale oder voreilige Anpassung an bereits eta­
blierte Normen erreicht. Daraus leitet Hegel ab, dass das Subjekt 
mehrschichtig gedacht werden muss.

Mehrschichtigkeit beschreibt die Beziehungen zwischen subjekti­
vem Wissen, Widerstand (als Erscheinungsformen der Bildung) und 
Intersubjektivität, und sie hat ihre subjektive Grundlage im Gewis­
sen. Dieses wiederum vermittelt zwischen diesen Dimensionen. He­
gel bezeichnet das Gewissen als ein »drittes Selbst«, das sich vom 
»zweiten Selbst«, dem Subjekt, das sich in der noch zerrissenen Welt 
der Bildung befindet, und vom ersten sich unmittelbar als Person 
anerkennendes Selbst, unterscheidet. In Hegels Worten:

»Dies Selbst des Gewissens, der seiner unmittelbar als der absoluten 
Wahrheit und des Seins gewisse Geist, ist das dritte Selbst, das uns aus 
der dritten Welt des Geistes geworden ist, und ist mit den vorherigen 
kurz zu vergleichen. Die Totalität oder Wirklichkeit, welche sich als 
die Wahrheit der sittlichen Welt darstellt, ist das Selbst der Person; ihr 
Dasein ist das Anerkanntsein. […] Das zweite Selbst ist die zu ihrer 
Wahrheit gekommene Welt der Bildung oder der sich wiedergegebene 
Geist der Entzweiung, – die absolute Freiheit.«518

nicht dasselbe in sich finde und fühle; – mit anderen Worten, er tritt die Wurzel der 
Humanität mit Füßen.« (Hegel, Phänomenologie des Geistes, 64–5).

517 Das vollständige Zitat dazu lautet: »Die Sprache aber ist, wie wir sehen, das 
Wahrhaftere; in ihr widerlegen wir selbst unmittelbar unsere Meinung; und da 
das Allgemeine das Wahre der sinnlichen Gewißheit ist und die Sprache nur 
dieses Wahre ausdrückt, so ist es gar nicht möglich, daß wir ein sinnliches Sein, 
das wir meinen, je sagen können.« (Hegel, Phänomenologie des Geistes, 85).

518 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 465.

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

251

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Gewissen bezieht seine Autorität »aus der unmittelbaren Ge­
wissheit seiner selbst«.519 Diese Autorität erweist sich aber als nicht 
ausreichend und der weitere Verlauf des Gewissenskapitels zeigt We­
ge auf, die nachvollziehbar machen, dass das Gewissen ebenso eine 
Schaltstelle oder Gelenkstelle ist, um subjektives Wissen in intersub­
jektiv anschlussfähiges und damit in dialogisches Wissen zu überset­
zen. Dieses Ansinnen beginnt mit der subjektiven Gewissheit. Es 
verhilft dem Subjekt zu einer Überzeugung und nötigt es, Beziehun­
gen einzugehen und diese Überzeugung in Auseinandersetzung mit 
anderen auszusprechen. Eine subjektive Überzeugung bezieht sich 
sowohl auf das Aussprechen eines als subjektiv empfundenen Rechts 
als auch auf das Zustandekommen einer gewissensgeleiteten Aner­
kennung. Vermittels einer Überzeugung weiß das Individuum, was 
es tut: »und indem es dies weiß und die Überzeugung von der Pflicht 
das Pflichtmäßige selbst ist, so ist es anerkannt von den anderen; die 
Handlung gilt dadurch und hat wirkliches Dasein.«520 Überzeugung 
ist eine reflektierte Form von Gewissheit, die wiederum unterschied­
liche Ausprägungen hat. Sie ist nicht nur gewiss, sie enthält auch 
den Stachel des Zweifels und kann sich auf unterschiedliche Weise, 
z. B. als Ohnmacht, Passivität, Eigendünkel, Verstellung oder als 
Niedertracht, artikulieren.

Durch das Zusammenspiel von Überzeugung und Gewissheit 
wird nach Hegel die Struktur des Gewissens geprägt. Es ermöglicht 
unterschiedliche Einsichten, die in dieser Unterschiedlichkeit das 
Dilemma des Gewissens deutlich machen. Denn das Gewissen weiß 
sich einerseits seinen eigenen Überzeugungen oder Vorlieben ver­
pflichtet, und gleichzeitig erkennt es, dass der Geltungsanspruch des 
Gewissens eine Form der Gemeinsamkeit erreichen muss, die sich 
nicht auf Gesinnungsmoral oder innere Quellen beschränken darf. 
Das Gewissen darf sich nicht nur selbst treu bleiben, es muss seinen 
Geltungsanspruch deutlich machen, sodass dieser auch von anderen 
beurteilt werden kann. In Hegels Worten: Das Gewissen darf nicht 
nur ein Selbst haben, es muss auch ein Dasein haben.

Dasein erlangt das Gewissen über die Einsicht in die Notwendig­
keit sprachlich-geprägter wechselseitiger Formen der Anerkennun­
gen, welche die Einseitigkeiten von Überzeugung und innerer Ge­

519 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 468.
520 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 474.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

252

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wissheit korrigieren bzw. auf eine intersubjektiv überprüfbare Ebene 
der Auseinandersetzung bringen. Das Aussprechen von Gewissens­
inhalten führt zu sprachlichen (und kulturellen) Festlegungen, die 
über Urteile bestätigt oder infrage gestellt werden. Hier ist es wichtig 
zu betonen, dass die Beurteilung nicht im Dienst eines logischen 
Prinzips steht, sondern durch die von Hegel verfochtene »Gramma­
tik der wechselseitigen Anerkennung«521 gesteuert wird. Sie leitet 
dialogische Prozesse der wechselseitigen Beurteilung ein, mit dem 
Ziel der Herstellung einer Gleichheit zwischen innerem Selbst und 
sprachlichem Dasein bzw. zwischen innerem Anspruch und inter­
subjektiver Verständigung.

Die Verzahnung zwischen einem individuellen gewissensbasierten 
Sprechen mit dem anerkennungsbasierten dialogischen Sprechen 
beruht auf der Einsicht, dass die eigene Urteilsbildung nicht ausrei­
chend ist, wenn sie nicht über eine andere Person anerkannt wird. 
Individuelles Sprechen und Anerkennung tragen beide zur gemein­
samen Urteilsbildung bei. Der Prozess der Urteilsbildung erfordert 
eine Sprache, in »der sich alle gegenseitig als gewissenhaft handelnd 
anerkennen«.522 Überzeugung, Anerkennung, Eingeständnis, Verzei­
hung und Versöhnung sind wichtige Stichworte, die sowohl die 
Struktur des Gewissens als auch die Form der gemeinsamen Urteils­
findung prägen.523

Wie bereits festgehalten wurde, ist ein formaler Anspruch von 
Wissen und Autonomie für Hegel nicht ausreichend. Eine Beurtei­
lung verlangt nach substanziellen Kriterien, die eng mit dem Selbst­
verständnis der Person verknüpft sind. Ich gebe meine Zustimmung 
nicht nur als abstrakte Person, sondern ebenso weil ich diese oder 
jene Person bin, mit diesen oder jenen Einstellungen, Identifikatio­
nen und Zugehörigkeiten. Individuelle Einflüsse transformiert das 
Gewissen in ein Narrativ, das mit anderen geteilt und von anderen 

521 Anerkennung und ihre Rolle für Hegels Denken ist besonders in der deutsch­
sprachigen Hegel-Forschung sehr breit diskutiert worden. Stellvertretend dazu 
verweise ich auf die Publikationen von Quante »›Der reine Begriff des Aner­
kennens‹« und Honneth, Kampf um Anerkennung. Bertram hat Beziehungen 
zweifach definiert, nämlich sowohl symmetrisch als auch asymmetrisch. Da­
raus hat er zwei unterschiedliche Formen von Anerkennung zur Kennzeich­
nung der Differenz zwischen Hegel und Levinas abgeleitet. Weiterführend vgl. 
Bertram, »Anspruch auf Anerkennung«.

522 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 484.
523 Vgl. Bertram, »Anspruch auf Anerkennung«, 116–17.

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

253

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschieden wird. Eine strategische Rolle spricht Hegel dem Ein­
geständnis und der Verzeihung zu, die über ein gewissensbasiertes 
Sprechen erfolgen. Das Ziel eines gewissensbasierten Sprechens be­
steht darin, eine gute Lösung anzubieten, sodass unterschiedliche 
Zugangsweisen zufriedengestellt werden. Eine gute Lösung kommt 
dadurch zustande, dass sowohl die Persönlichkeit der Interaktions­
partner als auch die Normen, die diese gestalten und beschränken, 
berücksichtigt werden.

Eingeständnis bildet für Hegel eine notwendige Vorstufe für die 
Herstellung von gemeinsamem Wissen, das als eine reflektierte Form 
der Gewissheit den dialektischen Gegenspieler zur Überzeugung 
darstellt. Die Anerkennung der anderen, ebenfalls gewissensgeleite­
ten Standpunkte impliziert das Eingeständnis der Befangenheit des 
eigenen Standpunktes. Eine einfache und intersubjektiv nicht hin­
terfragte Bezogenheit auf Normen ist für Hegel nicht ausreichend. 
Indem die Person nämlich beansprucht, die Pflicht um der Pflicht 
willen zu vollziehen, kann sie vom Vorwurf der Heuchelei nicht frei­
gesprochen werden.524 Ein Handeln ist Beschränkungen ausgesetzt, 
die das Individuum zu Eingeständnissen in Auseinandersetzung mit 
anderen gewissensgeleiteten Standpunkten nötigen. Aber nicht nur 
das Eingeständnis der eigenen Bedingtheit wird von Hegel gefor­
dert, sondern auch das Vertrauen auf die Sprache, um Konflikte 
zu lösen und Wissen zu produzieren. Ein solipsistischer und nicht 
dialogischer Standpunkt zeichnet sich dadurch aus, dass das Subjekt 
sprachliche Möglichkeiten leugnet oder ihnen ausweicht.

Wenn anderen Anerkennung verweigert wird, handelt es sich Hegel 
zufolge um eine Verweigerung, die ethische Konsequenzen hat, und 
die er über die Metapher des »harten Herzens« verdeutlicht.525 Mit 
dieser  Metapher  hat  Hegel  jenes  Subjekt  kritisiert,  das  sich  einer 
gewissensgeleiteten Kommunikation verweigert. Mit dieser Verweige­
rung ist das Gewissen seinem Anspruch, ein Dasein zu haben, und 
seiner Bereitschaft für dialogisches Sprechen nicht nachgekommen. Es 

524 In »Kritik an Kants deontologischer Ethik« hält Hegel fest: »[…] die Pflicht 
um der Pflicht willen, dieser reine Zweck, ist das Unwirkliche; seine Wirklichkeit 
hat er [der Handelnde, Anm. B. K.] in dem Tun der Individualität und die 
Handlung dadurch die Seite der Besonderheit an ihr.« (Hegel, Phänomenologie 
des Geistes, 489).

525 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, 490–92.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

254

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelt sich um eine unzulässige bzw. mit falschen Mitteln erschliche­
ne Verallgemeinerung eines individuellen Geltungsanspruches:

»Es ist hier die höchste Empörung des seiner selbst gewissen Geistes 
gesetzt; denn er schaut sich als dieses einfache Wissen des Selbsts im 
Anderen an, und zwar so, daß auch die äußere Gestalt dieses Anderen 
nicht wie im Reichtume das Wesenlose, nicht ein Ding ist, sondern es 
ist der Gedanke, das Wissen selbst, was ihm entgegengehalten [wird], 
es ist diese absolut flüssige Kontinuität des reinen Wissens, die sich 
verweigert, ihre Mitteilung mit ihm zu setzen – mit ihm, der schon in 
seinem Bekenntnisse dem abgesonderten Fürsichsein entsagte und sich 
als aufgehobene Besonderheit und hierdurch als die Kontinuität mit 
dem Anderen, als Allgemeines setzte.«526

Ein Subjekt, das sich einer gewissensgeleiteten Kommunikation ent­
zieht, untergräbt den notwendigen Austausch zwischen unterschied­
lichen und intersubjektiv zu deutenden Interessen. Hegel findet 
drastische Worte für seine Vorbehalte gegenüber einem Subjekt, das 
sich über sein Gewissen definiert und gleichzeitig sich weigert, mit 
anderen in Austausch zu treten:

»Aber ebenso ist das Gewissen von jedem Inhalt überhaupt frei; es ab­
solviert sich von jeder bestimmten Pflicht, die als Gesetz gelten soll; in 
der Kraft der Gewißheit seiner selbst hat es die Majestät der absoluten 
Autarkie, zu binden und zu lösen.– Diese Selbstbestimmung ist darum 
unmittelbar das schlechthin Pflichtmäßige; die Pflicht ist das Wissen 
selbst; diese einfache Selbstheit aber ist das Ansich; denn das Ansich ist 
die reine Sichselbstgleichheit und diese ist in diesem Bewußtsein.«527

Auch wenn Hegel keinen Zweifel an der Notwendigkeit an sprachli­
chen und dialogischen Auseinandersetzungen lässt, beinhaltet sein 
Verständnis von Kommunikation Ausschlüsse, die im weiteren Ver­
lauf der Phänomenologie des Geistes nicht weiter identifiziert wer­
den. Sein Verständnis von Kommunikation beinhaltet eine Ausein­
andersetzung zwischen Gleichen, die einen gleichen Zugang zum 
Wissen und zu den bestehenden ökonomischen und kulturellen Res­
sourcen besitzen. Die Annahme einer Auseinandersetzung zwischen 
Gleichen steht in Wechselbeziehung zur Annahme einer wechsel­
seitigen Anerkennung. Die Verknüpfung der wechselseitigen Aner­
kennung mit der Wirkweise des Gewissens soll sicherstellen, dass 

526 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 490.
527 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 476.

5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt

255

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die jeweiligen Geltungsansprüche von den Mitgliedern einer Sprach­
gemeinschaft auf eine ähnliche Weise wahrgenommen werden. Ge­
meinsame Wahrnehmung und ein gemeinsamer Hintergrund sind 
hier ein implizites Gestaltungselement, das Hegel voraussetzt, damit 
ein intersubjektives Wissen sich ausbilden kann.

Das Herstellen einer gemeinsamen Wahrnehmung impliziert aber 
nicht nur die Fähigkeit, die Bedingtheit des eigenen Standpunktes 
anzuerkennen und daraus die Notwendigkeit einer Einigung unter­
schiedlicher Standpunkte abzuleiten, sondern es kann auch eine 
kulturelle, geschlechtliche oder religiöse Befangenheit beinhalten, 
die Hegel mit den Stichworten der »Verzeihung« und »Versöhnung« 
auf nicht immer nachvollziehbare Weise mit einer Grammatik der 
Anerkennung verwoben hat. Wie zu zeigen ist, hat Levinas diese 
Unklarheit aufgegriffen und in einen neuen Kontext gebracht.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass Hegel das Gewissen als 
Voraussetzung betrachtet, damit es gelingt zwischen eigenen und 
fremden Ansprüchen zu vermitteln. Das Gewissen bezieht seine Ge­
wissheit auf eine innere Gewissheit, die nicht losgelöst von äußeren 
und damit intersubjektiv deutbaren Konstellationen des Wissens zu 
betrachten ist. Es beruht auf einer prinzipiellen Bereitschaft zur 
Dialogizität. Das Gewissen ist sowohl zuständig dafür, dass Normen 
Teil einer gesellschaftlichen Akzeptanz werden, als auch dafür, dass 
es moralische Freiräume für die Ausbildung von Standpunkten gibt. 
Daraus resultiert ein Dilemma, in welches das Gewissen verwickelt 
ist. So ist das Gewissen sowohl auf Überzeugung und Handlun­
gen angewiesen, die gesellschaftlich anerkannt sein müssen, es ist 
aber auch diejenige Instanz, die sich gesellschaftlichen Prozessen 
entzieht. Levinas’ Einwand lautet hier, dass die Legitimität eines 
Gewissens auf eine historische Sprachgemeinschaft und deren Ein­
sichten nicht reduziert werden kann. Ausschlaggebend für das Ge­
wissen sind sowohl die Dimensionen des Vergangenen und die des 
Zukünftigen und wie diese sich in der Gegenwart zeigen.

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegenüber dem guten Gewissen

Die Frage, die sich aus diesem Dilemma ergibt, und die nicht 
immer leicht zu beantworten ist: Über welche (gesellschaftlich ver­
bindliche) Voraussetzungen kann eine gewissensbasierte Äußerung 

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

256

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesellschaftlich verbindlich anerkannt und gerechtfertigt werden? 
Dass in Krisenzeiten und gesellschaftlichen Ausnahmezuständen die 
Wahrheitsfrage nicht als Problem der Vereinbarung begriffen wer­
den kann, hat Levinas zu der Einsicht veranlasst, dass das Gewissen 
keine verborgene Ressource darstellt, vermittels derer individuelle 
und gesellschaftliche Interessen miteinander vermittelt und versöhnt 
werden können.

Nach Levinas ist das Gewissen kein Garant dafür, dass indivi­
duelle und soziale Zielsetzungen in ein Entsprechungsverhältnis ge­
bracht werden. Eine wie auch immer gefasste Korrelation zwischen 
individuellen und sozialen Erfordernissen basiert auf einer gedank­
lichen Zusatzannahme, die bei Hegel zwar nicht explizit gemacht 
wurde, aber implizit mitzudenken ist: Damit das Gewissen nicht nur 
ein Selbst, sondern auch ein Dasein hat, muss es mit einer prinzipi­
ellen Bereitschaft ausgestattet sein, zu kooperieren und eigene Erfor­
dernisse in Vermittlung mit sozialen Erfordernissen zu bringen. Die 
Metapher des harten Herzens ist eine solche, welche die Bereitschaft 
zur Kooperation verweigert, und diese Eigenschaft, die nicht gutzu­
heißen ist, unterscheidet sich von einem Gewissen, das eine Bereit­
schaft hat, Dialog gelingend zu führen. Für Levinas hingegen ist das 
Gewissen keine verborgene Ressource für das Gelingen von Dialo­
gen.528 Die Kritik an einer vorschnellen Versöhnung mit Geschichte 
bildet für Levinas den Kern eines Unbehagens mit der philosophi­
schen Tradition, die für ihn mit Spinoza beginnt und von Hegel voll­
endet wird.529 Er folgert daraus, dass das gute Gewissen und die sich 
daraus ergebenen Intentionen als Willensäußerungen und Vernunft 
nicht miteinander programmatisch verbunden werden können. Das 

528 Es ist auch keine notwendige Voraussetzung für das Herstellen von Gerechtig­
keit. Darauf hat Pascal Delhom hingewiesen. Er schreibt dazu: »Eine gerechte 
Handlung ist also eine Handlung, die immer vom Ruf des Anderen beunruhigt 
wird und die nie gerechtfertigt werden kann. Sie kann in dem Sinn auch nicht 
›gerecht‹ genannt werden, denn es wäre für sie eine Rechtfertigung. Es wäre 
richtiger, von einer Handlung zu sprechen, die sich die (und der) Frage seiner 
Gerechtigkeit stellt. Sie ist eine Handlung ohne gutes Gewissen. Denn das gute 
Gewissen geht einher mit der Rechtfertigung einer Handlung oder mit der Selbst­
verständlichkeit des eigenen guten Rechts zu handeln und zu leben, das keiner 
Rechtfertigung bedarf. Das Urteil des Anderen untersagt beide Formen des guten 
Gewissens.« (Delhom, Der Dritte, 262).

529 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 120–21.

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegenüber dem guten Gewissen

257

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewissen ist keine Instanz, die diesen Zusammenhang herstellt oder 
gewährleistet. Als besonders problematisch betrachtet Levinas das 
»gute Gewissen«, das er zwar ohne eine explizite Bezugnahme auf 
Hegel kritisiert, jedoch bezieht sich seine Kritik ohne Zweifel vor 
allem auf Hegels Gewissens- und Versöhnungskonzeption.530 Die 
Kritik am »guten Gewissen« dient ihm bereits in der Frühschrift 
»Ich und Totalität« als negative Bezugsfolie und als Voraussetzung, 
um sein Verständnis vom anklagenden Gewissen hervorzustreichen, 
wie in diesem Kapitel darzulegen ist.

Vorbehalte gegenüber dem »guten Gewissen« hat Levinas zuerst 
in dem Aufsatz »Ich und Totalität« (1954) formuliert, indem er 
betont, dass das Subjekt im Zustand des guten Gewissens sich in 
einem Wechselverhältnis zwischen Anerkennung und Verkennung 
befindet.531 Das Ich, das glaubt, die anderen wahrhaft anzuerkennen, 
befindet sich in einem doppelten Unrecht: im Unrecht gegen sich 
selbst und im Unrecht gegen den anderen. Auch Eingeständnis 
und Verzeihung können nach Levinas bestehende Asymmetrien zwi­
schen den Subjekten nicht mildern. Das Gewissen als gutes und 
verzeihendes Gewissen stehe hier im falschen Dienst der Gesell­
schaft.532 Es handelt sich um eine Verzeihung, die die dritte Person 
als Repräsentantin der Gesellschaft ausschließt: »Wenn ich meine 
Unschuld dir gegenüber anerkenne, kann ich, sogar durch diese meine 
Reue, Dritte verletzen.«533

Die Pointe bei Levinas ist hier, dass das gute Gewissen auf eine ex­
terne Legitimierung angewiesen ist, die den Standpunkt der dritten 
Person ausschließt oder vernachlässigt. Eine besonders problemati­
sche Rolle hat die Verzeihung. Durch diese wird zwar die Schuld 
gegenüber anderen verringert, im gleichen Atemzug wird sie jedoch 

530 Levinas spricht in Jenseits des Seins von einem Zusammenhang zwischen dem 
»guten Gewissen«, dem »Krieg und seinen mannhaften Tugenden« (Lévinas, 
Jenseits des Seins, 378). Die Formulierung von den »mannhaften Tugenden« 
verwendet er ebenso am Ende der Schrift Totalität und Unendlichkeit. Er 
kritisiert dort den hegelschen Staatsbegriff und spricht anstelle eines guten 
Gewissens von einem isolierten und heroischen Subjekt, »das der Staat durch 
seine männlichen Tugenden hervorbringt«, vgl. Lévinas, Totalität und Unend­
lichkeit, 446.

531 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 33.
532 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 31.
533 Lévinas, Zwischen Uns, 31.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

258

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber der »wirklichen Gesellschaft« vergrößert. Das gute Ge­
wissen suggeriert dem Subjekt eine Tröstung, die auf nicht ange­
messenen Voraussetzungen beruht. Gewissen ist zwar auf Selbstver­
gewisserung angewiesen, jedoch bleibt unklar, worin das »Gute« 
des Gewissens bestehen soll.534 Um den Zustand des guten Gewis­
sens aufrechtzuerhalten ist eine unendliche Gewissenserforschung 
notwendig, die vor dem Vorwurf einer Täuschung nicht geschützt 
ist, und die Levinas mit dem Vorgang einer psychischen Folter ver­
gleicht.535 Ein weiterer problematischer Aspekt des guten Gewissens 
besteht darin, dass Anerkennung und Verzeihung auf der Basis eines 
guten Gewissens nur gegenüber einem fehlerlosen Wesen (Gott oder 
einem Heiligen) möglich ist.536 Anerkennung zwischen zwei Perso­
nen mit dem Anspruch auf Wahrheit unterliege daher immer auch 
dem Vorbehalt der Vergöttlichung, Poesie oder einer Verdinglichung 
des Selbst.

In der gleichen Schrift fragt sich Levinas, ob es ein Gewissen gibt, 
»bevor ein ›wir‹ ausgesprochen wurde. Ist es sicher, dass ›Gewissen‹ 
von einem ›empfangenen Befehl‹, einer gewissen Heteronomie, einem 
Verhältnis zum Anderen, zum Außen, getrennt werden kann?«537 In 
diesem Fragenkomplex deutet sich bereits Levinas’ Umwertung des 
Gewissens an. Das Gewissen ist nicht eine Instanz, die meinem 
Willen untersteht, das Gewissen verweist auf die andere Person als 
die nicht abweisbare Zeugin, die sich der Verfügungsgewalt eines 
individuellen Willens entzieht:

»Allein der unabweisbare und strenge Zeuge, der sich ins ›Unter-uns‹ 
einschleicht und durch sein Sprechen unser privates Geheimnis öffent­
lich macht, der anspruchsvolle, fordernde Mittler zwischen Mensch und 
Mensch ist Gegenüber, ist Du.«538

Wenn Levinas in der gleichen Schrift festhält, dass die Bedingung 
des Denkens das Gewissen ist,539 so spricht er damit die »Bedingun­
gen der Bedingungen« an, über die das Subjekt in einen Dialog »von 
Person zu Person« tritt. Diese »Bedingungen der Bedingungen« 

534 Weiterführend, vgl. Keintzel, »Like a Virgin«.
535 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 32–3.
536 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 33.
537 Lévinas, Zwischen Uns, 35.
538 Lévinas, Zwischen Uns, 35.
539 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 29.

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegenüber dem guten Gewissen

259

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestehen im »Fehlen einer gemeinsamen Ebene«, das gleichzeitig 
die Transzendenz charakterisiert.540 Das Sprechen im Zeichen der 
Gerechtigkeit ist auch für den frühen Levinas nicht gleichbedeutend 
damit, »die Stimme des Gewissens zu vernehmen« und diese über 
eine Beziehung zur Freiheit zu deuten.541 Dennoch ist der Autor von 
Ich und Totalität durchaus bereit, das »Vernehmen der Stimme des 
Gewissens« insofern anzuerkennen, wenn sie mit der Gewährleis­
tung einer respektvollen Beziehung zwischen Gleichen einhergeht. 
Die »Gegenseitigkeit des Respekts« tritt sogar an die Stelle des Ge­
wissens, wenn er diese in der gleichen Schrift als die »Bedingung der 
Ethik«542 bezeichnet. Dieses Postulat modifiziert der späte Levinas 
und befreit es von seinem idealistischen Hintergrund, indem er die 
Asymmetrie als ein ontologisches Merkmal zur Beschreibung von 
Verhältnissen zwischen Subjekten herausstreicht. In der Schrift To­
talität und Unendlichkeit bezeichnet er diese Asymmetrie als eine 
»ontologische Spaltung in Selbes und Anderes«.543

Diese Spaltung bereitet den Boden für ein alteritätsphilosophi­
sches Verständnis des Gewissens. Seine Wirkweise beschreibt Le­
vinas in dem Essay Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht als 
ein Zusammentreffen von phänomenologischen, sprachlichen und 
moralischen Artikulationsweisen über die deutsche Formulierung 
des Gewissensbisses: »Der Gewissensbiss ist der bildliche Ausdruck 
für den ›buchstäblichen Sinn‹ der Sensibilität; in seiner Passivität 
verblasst die Unterscheidung zwischen ›angeklagt werden‹ und ›sich 
anklagen‹.«544 Das Gewissen ist eine zentrale Instanz, vermittels 
derer die souveräne Selbstbezogenheit des Ichs infrage gestellt ist. 
Die Verhinderung einer Rückkehr zu sich selbst beschreibt Levinas 
als »diastatische Identität«. In dieser Identität scheitert »die Überein­
stimmung an sich selber«. Dieses Scheitern verdeutlicht Levinas über 
die Formulierung des Gewissensbisses. Diese Metapher bringt zum 
Ausdruck, dass Subjekte an ihren Ausgangspunkt zurückgeworfen 
sind und bleiben, und dass sie im »Vergessen« und im »An-sich 

540 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 48.
541 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 46.
542 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 51.
543 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 444: »Der fundamentale Sachverhalt 

der ontologischen Spaltung in Selbes und Anderes ist ein nicht-allergischer Bezug 
zum Anderen.«

544 Lévinas, Jenseits des Seins, 278–79.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

260

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nagen des Gewissensbisses« zu sich selbst im Rückstand sind.545 Das 
Sich als »Sub-jectum […] findet sich unter der Last des Universums – 
für alles verantwortlich«.546

Das Gewissen trägt dazu bei, dass die vom Subjekt nicht bewusst 
wahrgenommene Spaltung zwischen dem Selbst und den anderen 
aufrechterhalten bleibt. Durch diese ontologische Lücke, die den 
Einheitsgedanken des Universums in der Perspektive der Einheit der 
Apperzeption infrage stellt,547 wird es möglich, dass Denken denken 
kann, aber auch, dass »in der Welt Mitleid, Anteilnahme, Verzeihen 
und Nähe möglich sind«.548 Über die Wirkungsmacht des Gewissens, 
die sich bildlich gesprochen als Gewissensbiss äußert, wird das Sub­
jekt sich seiner Bedingtheit und seiner Fragmentierung bewusst, wie 
Levinas bereits in der Frühschrift festhält: »Denken beginnt exakt 
an dem Punkt, wo Bewußtsein seiner Partikularität bewußt wird.«549 

Für die Beschreibung dieses Gedankens wählt Levinas einen ein­
prägsamen Vergleich. Nämlich Charlie Chaplin, der in dem Film 
»Goldrausch« durch die Gesetze der Schwerkraft auf den Boden 
geworfen wird, und wie ein Naturwissenschaftler die Gesetze dieses 
Schwankens zu ergründen sucht. Das Subjekt denkt aber nicht nur 
durch die Gesetze der Schwerkraft, es denkt auch durch sprachliche 
Festlegungen, die dem Abenteuer Leben eine Grundlage verleihen 
und verhindern, dass das Subjekt in die schwankenden Abgründe 
seines Selbst zurückgeworfen wird.550

Das Subjekt spricht nicht aus sich heraus, es spricht von sich 
weg. Es kann im Vorgang des Sprechens die Kluft zwischen dem 
Innen und Außen nicht überbrücken: »Das Innen, das für den Den­
kenden dem Außen entgegengesetzt ist, stellt sich im Lebendigen als 
Fehlen eines Außen dar.«551 Auch die Instanz eines Gewissens kann 
die Kluft zwischen einem Innen und einem Außen nicht schließen. 
Sie enthält auch nicht einen verborgenen Maßstab, um Sprechen 
moralisch anzuleiten, und sie verfügt auch nicht über eine heimliche 
Macht, um ein Sprechen in die Zielvorstellung einer Idee des Guten 

545 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 255.
546 Lévinas, Jenseits des Seins, 256.
547 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 256.
548 Lévinas, Jenseits des Seins, 261.
549 Lévinas, Zwischen Uns, 26.
550 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 25.
551 Lévinas, Zwischen Uns, 25.

5.2 Levinas’ Vorbehalte gegenüber dem guten Gewissen

261

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu rücken. Was es zu berücksichtigen gilt, ist, dass Denken und 
dialogisches Sprechen »nicht in der Perspektive der Finalität, sondern 
der Sprache«552 erfolgt. Die Beschreibung dieses Zusammenhangs ist 
im nächsten Kapitel zu entfalten.

5.3 Der Widerstand ein Schlüsselbegriff für Ethik und 
Dialog (Levinas)

Wie gelingt es, eine vorgängige Perspektive auf das Geschehen Spra­
che zu entwickeln, und zwar angesichts des Wissens, dass jedes 
Bewusstsein in Sprache anfängt? Die Beantwortung dieser Frage 
ist eng mit einem ethischen Verständnis vom Dialog verknüpft. 
Das Ethische ist nicht eine Schicht, die das Sein überlagert. Es 
ist nicht der individuellen »Klugheit«, der »Universalisierung der 
Handlungsmaxime«, der privaten »Kontemplation einer Hierarchie 
von Werten« untergeordnet.553 Ethik beginnt und zeigt sich mit dem 
Dialog, der in der Sprache und nicht im Bewusstsein seinen Ausgang 
nimmt. Wie ist dieser Zusammenhang zu verstehen?

Das Bewusstsein richtet seinen Bewusstseinsstrom auf die Welt 
und ist in diesem Vorgang nicht von Welt geschieden. Im Zustand 
des Bewusstseins ist das Innen vom Außen noch nicht getrennt. 
In ihm drückt sich ein Prozess der Lebendigkeit aus, indem das 
Bewusstsein von etwas und das Bewusstsein als etwas auf unmittel­
bare Weise miteinander verbunden sind. Das Bewusstsein in dieser 
doppelten Struktur ist dem Vorgang des Denkens voraus. Das Den­
ken aber braucht das Bewusstsein, um Denken zu können. Das 
Bewusstsein wiederum braucht das Denken nicht, es braucht Auf­
merksamkeit, um sein Bewusstsein aufrechterhalten zu können. Da 
wo Aufmerksamkeit und Bewusstsein aufeinandertreffen, beginnt 
die Besonderheit des Denkens: »Das Denken beginnt exakt an dem 
Punkt, wo Bewußtsein seiner Partikularität bewußt wird«,554 wie mit 
Levinas schon festgehalten wurde. Es setzt nicht nur Bewusstsein, 
sondern ebenso eine vom Bewusstsein unterschiedene Perspektive 
voraus. Es setzt sich als Selbstbewusstsein in ein Verhältnis zum Au­

552 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 137.
553 Vgl. Levinas, »Dialog«, 81.
554 Lévinas, Zwischen Uns, 26.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

262

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßen, indem es den biologischen Kern des Bewusstseins überschrei­
tet.555 Diese Überschreitung kann mit einem qualitativen Sprung 
verglichen werden. Denn Denken ist nicht eine bloße Verlängerung 
von biologischen Funktionen. Denken kann nicht aus einem biolo­
gischen Bewusstsein abgeleitet werden.556 Es tritt in ein Verhältnis 
zu einem Ganzen, das gesehen und gedanklich antizipiert werden 
kann. Es wird gesehen als Antlitz: »Die Welt der Wahrnehmung 
manifestiert ein Antlitz: Die Dinge affizieren uns als von Anderen 
besessen.«557 Im Sehen des Antlitzes tritt das denkende Subjekt in ein 
Verhältnis zur Welt. Denken ist nicht eine nachträgliche Zusammen­
setzung von einzelnen Bewusstseinszuständen zu einem Ganzen. 
Denken hat auch nicht den von Hegel befürworteten Anspruch, sich 
ins Sein einzuschreiben und dadurch dieses auf eine neue Ebene 
der Betrachtung zu bringen und vergangenes Sein zu überwinden.558 

Das Gesicht als Angesicht leistet einen entscheidenden Beitrag, um 
Totalisierungswünschen entgegenzutreten. Im Wahrnehmen des Ge­
sichts sieht das Subjekt nicht nur eine schematische Anordnung, es 
tritt in ein denkendes Verhältnis zu einem Gegenüber, ohne den 
Anspruch einer totalisierenden Ganzheit zu vertreten. Denken setzt 
sich nicht aus einzelnen Bewusstseinszuständen zusammen, die es 
zu einem Ganzen verbindet; die »Selbstreflexion des Bewusstseins, 
das Ich, das das Sich wahrnimmt«, ist sowohl eine Unterbrechung 
als ein Wiederfinden.559 Das Denken beginnt an der Bruchlinie einer 
Wahrnehmungsunterscheidung zu denken. Es kann sich selbst nicht 
zufriedenstellen.560 Das Gesicht und die Wahrnehmung des Gesichts 
spielen hier eine wichtige Rolle. Es ist der Garant, dass das denkende 
Subjekt nicht in eine gedankliche Totalität aufgeht. Levinas behaup­
tet damit, dass ein Denken von etwas ohne eine phänomenologische 
Konzeption eines Gesichts als Antlitz nicht möglich ist.

Hegelianisch gesprochen könnte hier die Formulierung lauten, 
dass der Verstand durch die Wahrnehmung des Antlitzes zur Ver­
nunft gebracht wird. Sie wird getragen von der Grundbewegung der 

555 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 26.
556 Vgl. Lévinas, Zwischen Uns, 27.
557 Lévinas, Zwischen Uns, 29.
558 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 229.
559 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 230–31.
560 Vgl. Levinas, »Dialog«, 76.

5.3 Der Widerstand ein Schlüsselbegriff für Ethik und Dialog (Levinas)

263

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprache.561 Die Wahrnehmung des Gesichts ist nicht eine bildliche 
Wahrnehmung. Das Gesicht bildet nicht ein verborgenes Urbild ab, 
die Wahrnehmung des Gesichts ist eine sprechende Wahrnehmung. 
Sie ist zugleich ein sprachlicher Vorgang der Adressierung. Andere 
werden im gedanklichen Vorgang der wahrnehmenden Adressierung 
angesprochen. Diese Adressierung ist ebenso eine Verpflichtung, die 
auf einer »ursprünglichen Rede«562 beruht. Das Intelligible ist nicht 
eine zusätzliche begriffliche Verkettung, die auf das Sein gelegt wird, 
und der Sinn verdankt sich nicht einer Verknüpfung der »vereinten 
Termini«. Levinas spricht hier von einem »Zirkel des Verstehens«, 
da die Struktur der begrifflichen Verknüpfung das Geschehen anlei­
tet und nicht die adressierende Einbeziehung derer, an die das Wort 
gerichtet wird. Er schreibt weiter:

»Als Austausch von Gedanken setzt die Sprache – mit ihren Hinterge­
danken, mit dem Wechsel von Aufrichtigkeit und Lüge, der mit ihr 
gegeben ist – die Ursprünglichkeit des Antlitzes voraus; ohne die Ur­
sprünglichkeit des Antlitzes wäre die Sprache nur eine Handlung unter 
Handlungen, der Sinn von uns in eine endlose Psychoanalyse oder 
Soziologie verlangen würde; ohne die Ursprünglichkeit des Antlitzes 
könnte die Sprache nicht beginnen.«563

Aus der »Ursprünglichkeit des Antlitzes« folgert Levinas in Jenseits 
des Seins auch eine Verantwortung, die »früher […] als der Dialog, 
als der Austausch von Fragen und Antworten« ist.564 Es ist eine Ver­
antwortung, die nicht mit einem »Antrieb aus ›natürlichem Wohl­
wollen‹« mit einem Willen zum Altruismus gleichgesetzt werden 
kann. Eine damit einhergehende (anarchische) Offenheit der Fragen 
und Antworten bringt nicht die »Onto-logie zur Sprache« und sie 
beruht auch nicht auf einem Verständnis vom Subjekt, das sich »vom 
Für-Sich her gesetzt« hat, wie Levinas unter Replik auf Hegel und 
Sartre konstatiert.565 Das Subjekt ist auch im Vorgang des Denkens 
auf sichtbare und nicht auf unsichtbare Weise mit anderen verbun­
den. Denken findet nicht in übergeordneten Denkschemata statt, die 
unabhängig von Gesichtern und deren Geschichten erfolgen.

561 Vgl. Levinas, »Dialog«, 82.
562 Vgl Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 289.
563 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 290.
564 Lévinas, Jenseits des Seins, 247; Levinas, »Dialog«, 77.
565 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 230.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

264

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das Ich und das Du sind nicht objektiv zu umfassen, kein und ist zwi­
schen ihnen möglich, sie bilden nicht eine zusammengesetzte Einheit. 
Es gibt keine Einheit, die im Geist eines Dritten ›über ihren Köpfen‹ 
oder ›hinter ihrem Rücken‹ entstehen und die hier ein Zusammenge­
fügtes bilden könnte.«566

An die Stelle eines Glaubens an eine bereits vorhandene Einheit 
oder an bereits vorhandene übergeordnete Prinzipien tritt die An­
gewiesenheit auf Sprache zwischen den Subjekten. Die Konsequen­
zen, die Levinas für ein dialogisches Verständnis vom Denken als 
einen in Raum und Zeit stattfindenden Kommunikationsvorgang 
ableitet, berühren methodische Fragen der Philosophie. Denken im 
Verständnis von Levinas bricht mit den transzendentalen Modellen 
des Bewusstseins und damit auch mit einer Annahme einer prästa­
bilisierten Einheit zwischen Denken und Welt. Ein unverzichtbarer 
Bezugspunkt ist eine Ich-und-Du-Relation, die sich nicht durch ein 
wechselseitiges Spannungsverhältnis, sondern durch ihre Bezogen­
heit auf Sprache definiert. Die Ambivalenz von Unsichtbarkeit und 
Sichtbarkeit ist für die Auslotung dieses Spannungsverhältnisses be­
deutsam. Das Gesicht schaut mich an, aber gleichzeitig entzieht es 
sich meinem Blick. Diese Ambivalenz lässt sich sowohl unter phäno­
menologischen als auch unter ethischen Gesichtspunkten deuten. 
Sie schafft eine logische Unklarheit, die das Subjekt in die Sprache 
hineinzwingt und dazu, verbale Verpflichtungen einzugehen, die mit 
einem ethischen Appell versehen sind. Der wohl bekannteste Satz 
von Levinas mag hier als Beleg für diese ethische Verwurzelung des 
Dialogs in der Sprache herangezogen werden: »In den Augen des 
Anderen sieht mich der Dritte an – die Sprache ist Gerechtigkeit.«567 

Die dritte Person, die mich ansieht, ist, wie Levinas weiter ausführt, 
die »Menschheit«, die verhindert, dass das Du nicht in einem Sein, 
sondern in einem »Wir« wurzelt.568

Der Dialog, der nicht im »Rückgriff auf irgendein allgemeines 
Prinzip«, sondern durch die unmittelbare Gültigkeit einer Ich-und-
Du-Relation beginnt, ist nicht als eine »harmonische Mitgegen­

566 Levinas, »Dialog«, 76.
567 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 307–8.
568 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 308.

5.3 Der Widerstand ein Schlüsselbegriff für Ethik und Dialog (Levinas)

265

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wart«569 zu begreifen. Vielmehr werden Freiräume geschaffen, denen 
durch eine Verpflichtung zum Dialog entsprochen werden kann. 
Diese dialogische Verpflichtung beruht auf der Einsicht, dass »das 
Wort für das Denken Bedeutung gewinnt und nicht umgekehrt«.570 

Damit ist aber nicht gemeint, dass wir mit dem Denken aufhören 
und nur mehr auf das Wort hören sollen, das würde eine Vergöttli­
chung des Du bedeuten. Damit ist gemeint, dass bereits der Vorgang 
des Denkens asymmetrisch strukturiert ist. Diese Asymmetrie zeigt 
sich als ein Überschuss, der sich nicht im Gegenstand des Denkens 
erschöpft. Auch das Sprechen weist gegenüber seinem Gegenstand 
einen Überschuss auf. Diese Asymmetrie, die den Vorgang des Den­
kens und des Sprechens strukturiert, sieht Levinas paradigmatisch 
im Vorgang des Dialogs verankert. Denn der Dialog ist ein »Denken 
des Ungleichen«.571 Es gibt eine gemeinsame Voraussetzung, die da­
rin besteht, dass dem Menschen sein Wert aufgrund seiner Adressie­
rung eines Du zugesprochen wird. Es gibt aber auch im Dialog eine 
gemeinsame Verpflichtung, die darin besteht, zu sprechen. Was dann 
auch bedeutet, die Selbstgenügsamkeit des eigenen Denkhorizonts 
zu überschreiten und mehr zu sprechen, als ich denken möchte. 
Dieses dialogische Motiv bildet die Grundbewegung der Sprache ab, 
die darin besteht, dass das Denken über das Gegebene hinausdrängt, 
ausgesprochen werden will, und gleichzeitig ein Gegenüber im Vor­
gang des Sprechens erreichen will. Dieser gedankliche Überschuss 
ist mit einem ethischen Begehren verknüpft. Es besteht darin, dem 
Unbegreiflichen Sinn zu verleihen.572

Um die Begegnung zwischen zwei Individuen zu verstehen, kann 
nach Levinas diese Begegnung nicht reziprok symmetrisch gedacht 

569 In dem Aufsatz »Dialog« grenzt Levinas sich deutlich von Bubers Dialogphilo­
sophie ab; vgl. Levinas, »Dialog«, 82; ebenso im Interview mit François Poirié, 
in Levinas, »Is It Righteous To Be?«, 73; weiterführend: Stegmaier, »Levinas’ 
Neuorientierung«, 105–14.

570 Levinas, »Dialog«, 83.
571 Levinas, »Dialog«, 83.
572 Levinas, »Dialog«, 83. Ebenso in dem Aufsatz: »Die Spur des Anderen«: 

»Die Idee des Unendlichen ist Begehren. Es besteht darin, mehr zu denken, als 
gedacht ist, und dabei dennoch das Mehr in seiner Maßlosigkeit im Verhältnis 
zum Denken zu erhalten; es besteht darin, mit dem Unfaßbaren in Beziehung 
zu treten und zugleich seinen Status als eines Unfaßbaren zu gewährleisten.« 
(Lévinas, Spur des Anderen, 225).

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

266

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, sondern muss asymmetrisch und »gegen sich selbst ge­
richtet« gedacht werden. Das Ungenügen vieler Intersubjektivitäts­
theorien besteht nach Levinas darin, dass ein Dialog der »idealen 
Gesprächspartner« – die im »Hier und Jetzt« als gleichwertig be­
trachtet werden – auf Scheinprämissen beruht und in sich selbst 
widersprüchlich ist. Der Dialog basiert dann nicht nur auf realitätsi­
nadäquaten Voraussetzungen, da bestehende Differenzen und Hier­
archien geleugnet werden, sondern die Gesprächspartner nehmen 
ebenso eine gottähnliche Beziehung ein, die notwendigerweise auf 
das Ziel hinausläuft, die anderen gerade durch die Maske der schein­
baren Gleichwertigkeit zu dominieren.573

Ein Scheitern der Kommunikation zeigt sich dann, wenn sie von 
einem übergeordneten Standpunkt der »Verschmelzung« verstanden 
wird. Die Differenz, die zwischen dem Ich und dem Du besteht, 
wird nicht aufrechterhalten, vielmehr wird beansprucht, die Dualität 
in eine neue Form von Einheit (»Verschmelzung«) zu bringen.574 Le­
vinas behauptet damit einen notwendigen Zusammenhang zwischen 
sprachlicher Angewiesenheit, nicht aufhebbarer Differenz zwischen 
dem Selbst und den anderen und einer Dialogizität von Wahrheit. 
Dieser Zusammenhang beinhaltet den Anspruch, den Dialog von 
heteronomen Zwecksetzungen zu befreien, um die Sprengkraft des 
Dialogs im Sinne seines Gelingens, aber auch im Sinne seines Miss­
lingens offenzulegen. Wie kann vor dem Hintergrund dieser offen­
kundigen Differenzen zwischen Hegel und Levinas ein Gespräch 
initiiert werden? Die Beantwortung dieser Frage bildet den Gegen­
stand des vierten und letzten Kapitels.

5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche

Sowohl Hegels als auch Levinas’ Überlegungen kreisen um die Fra­
ge, welche Hilfestellungen Kommunikation und Dialog in einer sich 
zunehmend differenzierenden Welt mit einem Pluralismus von Le­

573 Weiterführend Keintzel, »Illusionen des Gewissens«.
574 Vgl. Lévinas, Eigennamen, 99.

5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche

267

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benseinstellungen575 leisten können. Für Hegel ist ein reziprokes 
Verhältnis zwischen intrasubjektiven und intersubjektiven Aspekten 
ausschlaggebend, für Levinas hingegen bildet ein asymmetrisches 
Verhältnis zwischen dem Selbst und den anderen den Ausgangs­
punkt der Überlegungen. Beide beziehen sich auf eine wie auch 
immer geartete innere Referenzquelle, die beide Gewissen nennen.

Pluralismus ist in beiden Zugängen eine begriffliche Konstrukti­
on, die ihre Entstehung der Einschätzung verdankt, dass weder 
»Natur« noch »Wirklichkeit« als Unmittelbares erkannt werden 
können. Wenn wir von »Natur« oder von »Wirklichkeit« sprechen, 
ist ein Sprechen darüber bereits von Interessen, Vorstellungen und 
Vorannahmen durchsetzt. Hegel hat daraus die Konsequenz gezo­
gen, dass das Denken und Sprechen einer sozialen Grammatik der 
wechselseitigen Anerkennung folgt. Das Streben nach etwas ist für 
Hegel eng mit Normen bzw. mit der Art und Weise, wie Normen 
eingeführt werden, verknüpft. Normen begründen und begrenzen 
unser Begehren. Damit Normen ihre Funktion entfalten können, ist 
es wichtig, dass diese vom Subjekt selbst hergestellt, intersubjektiv 
gedeutet und gerechtfertigt werden.576 Der Widerstand ist in diesem 
Szenario ein Faktor, der erkannt, benannt und überwunden werden 
muss. Er wird in Abhängigkeit vom Primat eines als dynamisch zu 
verstehenden Wissens begriffen. Erkennbar muss sein, worauf sich 
Normen beziehen, wie diese eingeführt und wie diese mit einem 
sozial verbindlichen Geltungsanspruch ausgestattet werden, die den­
noch dem Grundgedanken der Pluralität verpflichtet bleiben. Das 
Gewissen kann dieser Pluralität nur bedingt Genüge leisten. Denn 
in seiner Grundkonstellation beruht das Gewissen auf einem Dilem­
ma. Es ist einerseits auf den Inhalt bezogen und weiß sich gleichzei­
tig von seinen Inhalten frei.577 Einen Ausweg aus diesem Dilemma 
erkennt Hegel in sprachlichen Interaktionsprozessen, die der Gram­

575 Zu Hegels pluralistischem Verständnis von Geist, vgl. Keintzel, »Pluralismus in 
der Philosophie des Geistes«; vgl. auch Quante, Die Wirklichkeit des Geistes, 
22.

576 Pippin bemerkt dazu: »Hegel’s language for this is that the unity of conscious­
ness ›must become essential‹ for the subject, and he tells us that this means 
that ›self-consciousness is desire itself.‹ To some degree this means that no self-
conscious consciousness can take up one ›position‹ and no other.« (Pippin, Hegel 
on Self-Consciousness, 66).

577 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, 475.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

268

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matik einer wechselseitigen Anerkennung entsprechen. Im Vorgang 
des Verzeihens und im Aussprechen des versöhnenden Wortes wird 
die Unterschiedenheit von zwei Standpunkten überwunden und auf 
eine neue Ebene der Betrachtung gebracht. Die Notwendigkeit einer 
gemeinsamen Vereinbarung hat Hegel optimistisch auf die Gestal­
tung der weiteren Zukunft blicken lassen. Ein Optimismus, der auch 
nicht dadurch getrübt werden konnte, dass etwaige Wunden oder 
Unklarheiten den größeren gemeinsamen Zielen zu opfern sind. 
Diese Sichtweise veranlasste – wie bereits festgehalten wurde – He­
gel zu der Feststellung: »Die Wunden des Geistes heilen, ohne daß 
Narben bleiben; die Tat ist nicht das Unvergängliche, sondern wird 
von dem Geiste in sich zurückgenommen […].«578

An dieser Stelle zeigen sich deutlich die Unterschiede zwischen 
Hegel und Levinas. Beide stellen ihre Überlegungen in den Dienst 
der Aufgabe, die Reichweite eines einzelnen Standpunktes zu über­
schreiten. Im Gegensatz zu Hegel ist Widerstand bei Levinas nicht 
ein Faktor, der im Dienst des Wissens überwunden werden muss, er 
ist auch nicht zwingend mit der intrapsychischen Instanz des Gewis­
sens verknüpft. Nach Levinas ermöglicht das Gewissen aber nicht 
Heilung der Wunden des Geistes, sondern ist Garant dafür, dass die 
seelischen Wunden des Subjekts nie heilen werden. Bleibt nach Le­
vinas das Subjekt durch die Wirkungsmacht des Gewissens absolut 
getrennt von seinem Ausgangspunkt, wie Levinas dies anhand der 
Abraham-Fabel verdeutlicht,579 ermöglicht bei Hegel eine gewissens­
geleitete Auseinandersetzung die Sicherstellung eines gemeinsamen 
moralischen Zweckes zwischen Subjekten. Nach Levinas ist das Sub­
jekt selbst vom Scheitel bis zur Sohle Verletzbarkeit: »Denkt man sol­
che Beziehung zu Ende, bedeutet sie die nicht vernarbende Wunde des 
Sich im Ich, das durch den Anderen angeklagt wird bis hin zur Verfol­
gung und das auch für seinen Verfolger noch verantwortlich ist.«580 

Nicht Überwindung, sondern Vertiefung dieser Entfremdung steht 
im Zentrum von Levinas’ Philosophie über das Subjekt. Nicht Legi­
timierung oder Begründung eines sich als souverän definierenden 
Subjekts, sondern ein Subjekt, das von einem Jenseits des Seins her 

578 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 492.
579 Weiterführend Meir, Differenz und Dialog, 25.
580 Lévinas, Jenseits des Seins, 280.

5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche

269

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verstehen bzw. von einem »Ausstieg aus dem Begriff« bestimmt 
ist.581

Im Gegensatz zu Hegel ist für Levinas der Entstehungsort, an 
dem sich ein Denken des Pluralismus entfalten kann, nicht im 
Subjekt angesiedelt, sondern außerhalb des Subjekts. Für Levinas er­
möglicht Sprache und nicht Wahrnehmung Denken. Wenn nämlich 
Wahrnehmung beansprucht, die Mannigfaltigkeit des Seins in einem 
Blick zu erschließen, der dann in eine begriffliche Konstruktion 
gebracht wird, wird Levinas zufolge ein Eintritt in eine pluralistische 
Gesellschaft verunmöglicht.582 Sprache ist sowohl ein gemeinsamer 
Bezugspunkt als auch ein Unterscheidungsmerkmal. So vertritt auch 
Hegel die Einsicht in die Notwendigkeit der Sprache für Selbstverge­
wisserung und dialogische Auseinandersetzung. Anders aber als He­
gel kritisiert Levinas nicht nur die Verweigerung gegenüber sprach­
lichen Auseinandersetzungen. Nicht nur die kritische Funktion der 
Sprache ist zu beachten, die für die Ausbildung des Begriffs bedeut­
sam ist. Es ist die Sprache und nicht der Begriff, die das vernünftige 
Denken bedingt. Die Beziehung zu einem Antlitz, die Sprache ins 
Leben ruft, weist eine Struktur auf, die Rückwirkungen auf das Er­
kennen und auch auf die sprachliche Haltung gegenüber anderen 
hat.583 Levinas behauptet damit, dass Ethik und Dialog vage bleiben, 
wenn sie nicht mit einer asymmetrischen Adressierung des Antlitzes 
ausgestattet sind. Es sind die Fragen: Wer bist du? Wo bist du? In 
welcher Beziehung stehst du zu mir?

Diese Adressierungen erschöpfen sich nicht in objektivierbaren 
Zielsetzungen. Simon hat hier zu Recht darauf hingewiesen, dass vor 
allem Sprechen Klarheit darüber herrschen muss,

»mit wem wir sprechen, d. h. wer in einem nichträumlichen Sinn außer 
uns Subjekt ist, und zwar so, dass er für uns nicht in dem aufgeht, 
als was er für uns Objekt werden kann. Er muss uns vor aller Objek­
tivierung als anderes Subjekt, das auch nicht unter unseren an uns 
selbst orientierten allgemeinen Begriff von Subjektivität fällt, nahesein, 

581 Vgl. Lévinas, Jenseits des Seins, 379.
582 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 445. Zu Levinas’ Verständnis von 

Pluralismus in Verbindung mit Hannah Arendt, vgl. Loidolt, Phenomenology 
of Plurality, 252–63.

583 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 294.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

270

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für uns anwesend sein. Daß es selbst Subjekt ist, können wir nicht an 
objektiven Merkmalen erkennen«.584

Durch das Einziehen einer nicht räumlichen Ebene einer vorgän­
gigen Adressierung bleibt gewährleistet, dass weder biologische, 
geografische, klassenspezifische, rassistische, genderspezifische bzw. 
staatliche Zuordnungen ethisches Sprechen einengen.

Normen sind nicht einfach Ergebnisse, die unabhängig von einer 
Adressierung als creatio ex nihilo produziert werden können. Sowohl 
die Normerzeugung als auch die Normanwendung findet in einem 
ethischen Kontext statt und beide setzen die Idee der Gerechtig­
keit voraus. Weder Gerechtigkeit noch Freiheit sind das Ergebnis 
eines »Machens«. Daraus ergibt sich, dass auch Freiheit nicht von 
ihren (unendlichen) Möglichkeiten der Verwirklichung, sondern 
von ihren Grenzen her zu denken ist. Daher seine Frage: »Wie kann 
die Spontaneität der Freiheit, die sich in der Gewißheit manifestiert 
in Frage gestellt werden?«585 Es sind nicht die unendlichen Möglich­
keiten der Herstellung, egal ob diese auf die Ressourcen der Natur, 
des Körpers, der Geschichte oder Kultur bezogen sind, vielmehr die 
Frage, wie es Personen gelingt, nicht objektvierbare Beziehungen 
herzustellen.586

Ein Vergleich zwischen Hegel und Levinas ergibt, dass sich hier 
mehr Übereinstimmungen zeigen, als auf den ersten Blick zu vermu­
ten wäre. So stimmen beide darin überein, dass ein solipsistischer 
Standpunkt, egal mit welchen Hintergrundannahmen dieser ausge­
stattet ist, verlassen werden muss. Beide stimmen darin überein, 
dass ein Ich, das keine in Raum und Zeit verankerten Ansprechpart­
ner:innen kennt, kein privilegiertes Ich ist, sondern ein Ich, das 
dem Grundgedanken der Humanität, der in Kollektivität und Plura­
lität wurzelt, widerspricht. Beide haben sich gegen ein überzogenes 
Verständnis von Rationalität ausgesprochen. Wenngleich in unter­
schiedlicher Stoßrichtung, haben sich beide gegen ein heroisches 
Bewusstsein ausgesprochen. Hegel verortet in den Vorlesungen über 
Ästhetik das heroische Bewusstsein mythologisch. Es ist nicht im­
stande, zwischen Wissen und Nichtwissen zu unterscheiden. Damit 
gelingt ihm auch nicht die Unterscheidung zwischen den Handlun­

584 Simon, »Ende der Herrschaft«, 45.
585 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 125.
586 Vgl. Lévinas, Die Spur des Anderen, 268.

5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche

271

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen und den Kontexten, in denen diese Handlung eingebettet ist.587 

Levinas hingegen betont in seiner Kritik am heroischen Bewusst­
sein eine vorschnelle und nicht weiter gerechtfertigte Identifizierung 
zwischen Staat und Männlichkeit. In diesem Verständnis definiert 
sich das heroische Bewusstsein als ein vereinzeltes Individuum, das 
sich über seine Bezogenheit auf den Staat definiert.588 Nicht ein 
engmaschiges begriffliches Netz bildet für Levinas die Voraussetzung 
für ethisches Sprechen, sondern die Art und Weise, wie es gelingt, 
eine Gleichheit im Vorgang des Sprechens und damit einen Dialog 
auf gleicher Augenhöhe zu etablieren.589 Begriffliches und ethisches 
Denken bilden auch für Levinas keinen Gegensatz, jedoch beschrei­
ben sie ein Spannungsverhältnis, das nicht im Medium des Wissens, 
sondern im Medium der Sprache zu deuten ist.

Verantwortung ist hier ein wichtiges Stichwort, das von Hegel 
und Levinas auf unterschiedliche Weise gedeutet wurde. Hier gilt 
es zu beachten, dass der Anspruch der Verantwortung sich sowohl 
auf den Gegenstandsbereich als auch auf die Art der Adressierung 
beziehen kann. Die Fragen, die sich daraus ergeben, sind zweifacher 
Natur. Zum einen: Auf welche (historischen bzw. in Raum und 
Zeit erfahrbaren) Inhalte bezieht sich ein Dialog bzw. wie können 
diese dem Dialog zugänglich gemacht werden? Zum anderen: Wel­
che Bedingungen oder Motivationen veranlassen ein Subjekt, sich 
auf Dialoge einzulassen, und was gilt es dabei zu beachten, um 
den Anspruch der Pluralität nicht einzuschränken? Diese Fragen 
beruhen auf unterschiedlichen Imperativen, die ich mit Verweis auf 
Hegel als Anerkennungsimperativ und mit Verweis auf Levinas als 
Adressierungsimperativ bezeichnet habe. Beide Imperative beinhal­
ten gleichwertige und notwendige Zugänge, die in einer gelingenden 
Dialogstruktur zum Sprechen kommen, und die von Hegel und 
Levinas auf unterschiedliche Weise vertreten wurden.

587 Vgl. Hegel, Vorlesungen über Ästhetik I, 246.
588 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 446; Keintzel, »Einleitung [zu Hegel 

und Levinas]«, 20.
589 Robert Bernasconi hat in zwei Beiträgen (1982; 2010) herausgearbeitet, dass 

Levinas’ ebenso wie Hegels Philosophie auf spekulativen Bestimmungen auf­
bauen. Diese Form der spekulativen Bestimmung impliziert, dass sowohl bei 
Hegel als auch bei Levinas das Urteil in eine Struktur eingebettet ist, die 
sowohl ethisch als auch epistemisch sprachlich prägend ist. Bernasconi, »To­
talität und Unendlichkeit«; ders., »Levinas Face to Face – with Hegel«.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

272

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Steht bei Hegel die Verantwortung für gewissensgeleitete Überzeu­
gungen, die im intersubjektiven Sprechen zu bewähren und zu recht­
fertigen sind, im Vordergrund, betont Levinas die Verantwortung für 
das Herstellen einer dialogischen Struktur, in der das »Gleich-Wert-
Sein der Ich-Du-Relation« durch eine asymmetrische und nicht rezi­
proke Beziehungsstruktur gegeben und konsequent verteidigt  sein 
muss. Daraus resultieren unterschiedliche Schwerpunkte: Gilt Hegels 
Zugangsweise den Inhalten, den Konsequenzen und den Ergebnissen, 
so gilt Levinas’ Zugangsweise den Voraussetzungen und den Grenzen 
des Dialogs.  Worauf Levinas besonderen Wert gelegt  hat,  war die 
Tatsache, dass die Ergebnisse eines Dialogs nicht über übergeordnete 
Zielsetzungen,  seien  dies  unpersönliche  logische  Prinzipien  oder 
nationalstaatliche Gebilde, definiert werden.

Beiden zufolge ist Gerechtigkeit nicht etwas, das nach Maßgabe 
der äußeren Verhältnisse erschlossen werden kann, sodass Wahrheit 
einfach ein Thema der gemeinsamen Vereinbarung ist. Vielmehr 
behaupten beide, dass dem Verständnis von Gerechtigkeit Überzeu­
gungen und Einsichten zugrunde liegen, die konstitutiv für dialogi­
sches Sprechen sind. Wie ist vor dem Hintergrund dieser Überlegun­
gen Hegels und Levinas’ unterschiedlicher Umgang mit Geschichte 
zu betrachten? Denn gerade dieser stellt meinen Einschätzungen 
zufolge eine Herausforderung für die Überprüfung einer Tragfähig­
keit eines Dialogs zwischen Hegel und Levinas dar. Einen prominen­
ten Stellenwert erlangt hier der Begriff der Versöhnung. Wichtig ist 
hier zu betonen, dass Versöhnung in Hegels Verständnis nicht eine 
vorschnelle gesinnungsethische Vereinbarung, die auf rechtlosem 
Boden stattfindet, meint. Vielmehr erfolgt Versöhnung über einen 
differenzierten Prozess der Wahrnehmung und Beurteilung einer 
bereits vollzogenen Handlung, die normative Ansprüche nicht aus­
schließen, sondern voraussetzen.

Eine Notwendigkeit zur Versöhnung kann daraus nicht abgeleitet 
werden, höchstens eine Notwendigkeit des Nichtvergessens, worauf 
Adorno zu Recht hingewiesen hatte. Außer Frage steht, dass im 
auslaufenden 20. und beginnenden 21. Jahrhundert Auseinanderset­
zungen über die totalitären Absetzbewegungen des 20. Jahrhunderts 
nicht auf die Maxime der Versöhnung reduziert werden können.

Es stellt sich, ebenso über Hegel hinausgedacht, die Frage, was es zu 
beachten gilt, sodass das Subjekt nicht von Geschichte beurteilt wird, 
sondern  das  Subjekt  seine  Unabhängigkeit  gegenüber  Geschichte 

5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche

273

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewahren kann.590 Hegels Vorschlag, dass das individuelle Gewissen 
eine geeignete Ressource bildet, um totalitären oder sozial-hegemo­
nialen Bewegungen Widerstand zu leisten, weist sowohl Möglichkei­
ten  als  auch Grenzen auf.  Die  Möglichkeit  besteht  darin,  dass  es 
einzelnen geschichtlichen Akteuren gelungen ist, mittels Gewissen der 
Geschichte Widerstand zu leisten. Die Grenze besteht darin, dass die 
von Hegel favorisierte Begriffstriade – nämlich Überzeugung, Aner­
kennung, Eingeständnis – im Krieg bzw. in sozialen Krisensituationen 
eine nicht mehr weiter unterscheidbare begriffliche Masse bildet. Was 
für  Levinas  zur  Diskussion  steht,  ist  die  Frage,  wie  ein  Denken, 
Sprechen und Handeln gelingen kann, dass den Krieg nicht perpetu­
iert:

»Perpetuiert nicht der dem Krieg erklärte Krieg das, was er zu vertilgen 
aufgerufen ist, um mit gutem Gewissen den Krieg und seine mannhaf­
ten Tugenden zu sanktionieren? Es ist an der Zeit, den Sinn einer 
bestimmten menschlichen Schwäche neu zu überdenken und in der 
Geduld nicht mehr einzig und allein die Kehrseite der ontologischen 
Endlichkeit des Menschlichen zu sehen. […] Es gilt dem Menschen eine 
andere Verwandtschaft zu finden als die, die ihn ans Sein bindet – wo­
durch es vielleicht möglich wird, die Differenz zwischen mir und dem 
Anderen, diese Ungleichheit, in einem ganz anderen Sinne zu denken 
als dem der Unterdrückung, ja geradezu gegensätzlich zu ihr.«591

Im Gegensatz zu Hegel beschreibt Levinas das Verhältnis zwischen 
Urteil und Geschichte nicht als einen Zusammenhang, sondern als 
einen Bruch:

»Das Urteil, bei dem die Subjektivität apologetisch gegenwärtig bleiben 
muß, muß gegen die Evidenz der Geschichte gefällt werden (und gegen 
die Philosophie, wenn Philosophie zusammenfällt mit der Evidenz der 
Geschichte). Damit die Geschichte nicht das Recht auf das letzte Wort 
behält, das notwendig ungerecht gegenüber der Subjektivität und un­
vermeidlich grausam ist, muß sich das Unsichtbare manifestieren. […] 
Sie [die Manifestation des Unsichtbaren, Anm. B. K.] ereignet sich als 
die Güte; die Güte ist der Subjektivität vorbehalten; auf diese Weise 
findet sich die Subjektivität nicht einfach der Wahrheit des Urteils un­
terworfen, sondern sie ist Quelle dieser Wahrheit.«592

590 Weiterführend vgl. Herzog, »Hegelian Dialectics and the Question of Messian­
ism«.

591 Lévinas, Jenseits des Seins, 378–79.
592 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 357–58.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

274

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch der Anspruch des Dialogs besteht darin, dass dafür Sorge 
getragen wird, dass »Subjektivität nicht einfach der Wahrheit des 
Subjekts unterworfen« ist, sondern »Quelle dieser Wahrheit« ist.593 

Ein dialogischer Gedanke der Gleichheit beruht auf dem Anspruch, 
dass die Personen zwar in Beziehung sind, diese aber nicht über eine 
Idee der Totalität definieren.

Beide Zugangsweisen – intersubjektiv deutbares Wissen als Verant­
wortung für gewissensgeleitete Überzeugungen und ethischer Dialog 
und Widerstand als  Verantwortung für  Leben und Überleben (in 
seinen phänomenologischen, existenziellen und sinnhaften Dimen­
sionen)594  –  erweisen sich bei  genauerer  Betrachtung als  ein  sich 
gegenseitig bedingendes Korrektiv. So erfordert eine ethische Strategie 
einerseits  eine  ethische  Haltung,  wie  Levinas  sie  gerade  vor  dem 
Hintergrund der geschichtlichen Traumatisierungen des 20. Jahrhun­
derts formuliert hat. Dieses Erfordernis kann andererseits – wie Hegel 
es vorgeschlagen hat – konkrete Handlungen und gewissensgeleitete 
Interaktionen, die auf persönlichen Überzeugungen beruhen, nicht 
ersetzen. Eine Kreuzung zwischen beiden Sichtweisen ist deswegen 
erforderlich,  weil  einzelne  Überzeugungen,  auch  wenn  sie  durch 
Eingeständnis und Anerkennung des anderen Standpunktes modifi­
ziert werden, keinen Letzt- und Alleinbegründungsanspruch für die 
Gewährleistung moralischer Urteile besitzen, sondern eine Korrektur 
durch das Primat einer »Aufmerksamkeit gegenüber dem Anderen«, 
so wie Levinas es vorgeschlagen hat, notwendig machen. Zu Recht hat 
Levinas  vor  den  Trugschlüssen  einer  subjektzentrierten  Ethik  ge­
warnt. Sie führen nämlich zu der trügerischen Einsicht, als handelndes 
Ich einen unendlich gültigen Wahrheitsanspruch zu besitzen bzw. zu 
prägen. Sie führt ebenso zur Illusion, sich in Geschichte einzuschrei­
ben und dadurch »vollenden« zu können. Diese Illusion hat nach 
Levinas die abendländische philosophische Tradition seit ihren An­
fängen beeinflusst. Levinas hat dieser Illusion die Einsicht entgegen­
gestellt, dass das Ich und ebenso seine ethischen Strategien sterblich 
und verletzbar sind; unendlich hingegen ist die Auseinandersetzung 
darüber, was wir darunter verstehen.

Die Unendlichkeit einer Auseinandersetzung ist nach Hegel an 
gewissensgeleitete Auseinandersetzungen gebunden, die die Infrage­

593 Vgl. Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, 358.
594 Vgl. Warren, Original Forgiveness, 195.

5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche

275

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung des eigenen Standpunktes voraussetzt. In diesem Sinne 
konnte Hegel sagen, dass intersubjektive Vorgänge das Selbstge­
spräch voraussetzen. Die Unendlichkeit einer Auseinandersetzung 
wiederum war für Levinas mit zusätzlichen Verpflichtungen ver­
knüpft, die vermittels Anklage und vorgängiger Verantwortung si­
cherstellen, dass der Dialog nicht an der Oberfläche des »Hier und 
Jetzt« stattfindet, sondern in einer »unvorgängigen« Vergangenheit 
wurzelt, einer Vergangenheit, die ihre Legitimität nicht durch ein 
chronologisches Verständnis von Geschichte erlangt.

Thema des Kapitels war es zu zeigen, dass Levinas die Notwen­
digkeit einer Infragestellung des Subjekts für die Beschreibung der 
Wirkungsmacht des Gewissens erkannt und in Abgrenzung zu He­
gel weiterentwickelt hat. Nicht das (gute und versöhnungsbereite) 
Gewissen ist für Levinas die primäre Instanz für das Gelingen von 
Dialogen, sondern die Herstellung von einem »Gleichwert-Sein« 
einer Ich-Du-Relation, die nicht ein Mittel zum Zweck für überge­
ordnete Zielsetzungen bilden. Eine Person-zu-Person-Relation darf 
sich nicht vermittels einer übergeordneten Idee der Einheit entfalten, 
sondern in Widerstand dazu.

Auch was Levinas’ Verständnis von Beziehung anbelangt, ist der 
»Widerstand gegen die Idee der Totalität« das zentrale Leitmotiv, das 
sein Verständnis von Philosophie deutlich macht.595

Philosophisches Wissen als eine Manifestation des objektivierba­
ren Gesagten und des gewissensbasierten Sprechens ist nicht ausrei­
chend. Der philosophische Anspruch wird durch die Anliegen der 
Gerechtigkeit herausgefordert und nicht bestätigt. Levinas formu­
liert dieses Anliegen in einer explizit antihegelianischen Wendung. 
Philosophie ersetzt nicht das ethische Begehren durch Manifestatio­
nen des Wissens, wie von Hegel vorgeschlagen, sondern es legiti­
miert sich selbst durch ein unendliches Begehren. Die Schlussfolge­
rung, die Levinas daraus zieht, formuliert er, ohne Hegel explizit 
zu nennen, jedoch mit deutlichem Verweis auf Hegels Formulierung 
aus der Vorrede der Phänomenologie des Geistes: »die Philosophie, 
aufgerufen, die Ambivalenz zu denken, sie in mehreren Zeiten zu den­
ken […] die Philosophie: Weisheit der Liebe im Dienste der Liebe.«596

595 Vgl. Levinas, Totalität und Unendlichkeit, 31.
596 Lévinas, Jenseits des Seins, 353; in mehr Detail, siehe oben Kap. 5.1.

5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand?

276

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201 - am 20.01.2026, 01:59:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	TEIL II: DIFFERENZEN UND DIALOGE
	4 Der ethische Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ –Levinas liest Kant
	4.1 Problemaufriss
	4.2 Levinas als Leser von Kant
	4.3 Der Widerstand der anderen als kategorischer Imperativ

	5 Gewissen als »Dialektik der Seele« oder als ethischer Widerstand? Hegels Vermächtnis und Levinas’ Einspruch
	5.1 Das gute Gewissen als subjektiver Ausgangspunkt für Wissen, Widerstand undIntersubjektivität (Hegel)
	5.2 Levinas’ Vorbehalte gegenüber dem guten Gewissen
	5.3 Der Widerstand ein Schlüsselbegriff für Ethik und Dialog (Levinas)
	5.4 Anschlüsse, Kreuzungen und Brüche



