HO/MANNSTHAL

JAHRBUCH ZUR EUROPAISCHEN MODERNE

David E. Wellbery Souverinitit und Hingabe in Hofmanns-
thals Lyrik Ralf Simon Die Szene der Einfluf}-Angst und
ihre Vorgeschichten beim frithen Hofmannsthal Wolfram
Groddeck Zur poetischen Verfahrensweise in Hofmannsthals
»Ein Traum von grofler Magie« Heinz Rolleke Hofmanns-
thal — Wagner: »Ein Traum von grofler Magie« — auch eine
»Morgentraumdeut-Weise« Dieter Burdorf Hofmannsthals
Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext Sandro Zanetti
Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals
»Der Tod des Tizian« Friedmar Apel Hofmannsthals »Verse,
auf eine Banknote geschrieben« Christoph Perels George in
Paris Louise Hecht Bertha Pappenheims religios-feministische
Schriften Gerhard Neumann Wagners Liebestheorie in
Thomas Manns »Zauberberg« Katrin Dennerlein Zu vier
Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« Anna Guillemin
Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast«

20/ 20 I 2 Rombach Verlag Freiburg



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal
Jahrbuch - Zur europiischen Moderne
20/2012

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HO/MANNSTHAL

JAHRBUCH - ZUR EUROPAISCHEN MODERNE 20/2012

Im Auftrag der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft

herausgegeben von

Maximilian Bergengruen - Gerhard Neumann - Ursula Renner

Ginter Schnitzler - Gotthart Wunberg

Rombach Verlag Freiburg

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt mit Férderung des Bundesministeriums
fur Wissenschaft und Forschung in Wien

© 2012, Rombach Verlag KG,

Freiburg im Breisgau

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten

Typographie: Friedrich Pfifflin, Marbach
Redaktion: Friederike Wursthorn
Satz: TIESLED Satz & Service, Koln
Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg 1. Br.
Printed in Germany
ISBN 978-3-7930-9714-3

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

David E. Wellbery
Souverdnitat und Hingabe

Zur Struktur lyrischer Subjektivitat bei Hofmannsthal
9

Ralf Simon
Die Szene der Einfluf}-Angst und ithre Vorgeschichten
Lyrik und Poetik beim frithen Hofmannsthal
37

Wolfram Groddeck
»S0 wie ein l6we tber klippen sprang.«
Zur poetischen Verfahrensweise in
Hugo von Hofmannsthals Gedicht

»Ein Traum von grofler Magie«
79

Hemnz Rolleke
Hugo von Hofmannsthal — Richard Wagner
»Ein Traum von grofier Magie« —
auch eine »Morgentraumdeut-Weise«
103

Dieter Burdorf
Formentauschend
Hofmannsthals Ghaselen im

gattungsgeschichtlichen Kontext
109

Sandro Zanetti
Lyrisch aus der Kulisse der Historie treten
Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals
»Der Tod des Tizian«
141

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmar Apel
Die Ambivalenz der Anomie

Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben«

161

Christoph Ferels
Stefan George in Paris
Rekonstruktion einer literarischen Szene

173

Louise Hecht
Ubersetzungen jiidischer Tradition

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften
199

Gerhard Neumann
Richard Wagners Liebestheorie
und ihr Reflex in Thomas Manns »Zauberberg«-Roman
255

Kaitrin Dennerlein
Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwarmer«

Eine Analyse mit der Terminologie des conceptual blending
277

Anna Guillemin
Biographie en miniature
Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast«
297

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e. V.
Mitteilungen
313

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis
329

Anschriften der Mitarbeiter
339

Register
341

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

David E. Wellbery

Souveranitat und Hingabe
Zur Struktur lyrischer Subjektivitat
bei Hofmannsthal

Feingesponnene Gedichte, wie sie das lyrische (Fuvre Hofmannsthals
aufweist, erfordern vom Wissenschaftler theoretische Zurtickhaltung,
hermeneutische Diskretion. Deswegen nehmen nachfolgende Uberle-
gungen ihren Ausgang nicht von Abstraktionen wie etwa dem im Titel
gefiihrten Begriff »Subjektivitit«, sondern von Beobachtungen, die auf-
grund ihrer Textndhe leicht nachvollziehbar sein durften. Diese gelten
zudem einem Gebilde, das, obzwar intrikat gefiigt,! an das unmittelbare
Verstandnis keine allzu groflen Anforderungen stellt. Gemeint ist der
erstmals 1892 in den »Blattern fiir die Kunst« verdffentlichte Text »Vor-
frihling«, den ich hier nach der Version von 1907 zitiere:

Vorfriihling

Es lduft der Frithlingswind
Durch kahle Alleen,
Seltsame Dinge sind

In seinem Wehn.

Er hat sich gewiegt,

‘Wo Weinen war,

Und hat sich geschmiegt
In zerriittetes Haar.

Er schiittelte nieder
Akazienbliiten

Und kihlte die Glieder,
Die atmend gliihten.

1 Vgl. Konrad Heumann, Hugo von Hofmannsthal (1875-1929): Vorfriihling. In: Deut-
sche Lyrik in 30 Beispielen. Hg. von Andrea Geier und Jochen Strobel. Miinchen 2011,
S. 187-196.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 9

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lippen im Lachen

Hat er bertihrt,

Die weichen und wachen
Fluren durchspurt.

Er glitt durch die Flote
Als schluchzender Schreti,
An didmmernder Rote
Flog er vorbei.

Er flog mit Schweigen
Durch fliisternde Zimmer
Und I6schte im Neigen
Der Ampel Schimmer.

Es lauft der Frithlingswind
Durch kahle Alleen,
Seltsame Dinge sind

In seinem Wehn.

Durch die glatten
Kahlen Alleen
Treibt sein Wehen
Blasse Schatten

Und den Duft,

Den er gebracht,

Von wo er gekommen
Seit gestern nacht.?

Die Verlaufsgestalt des Textes 1af3t einen Gesamtsinn hervortreten, den
ich »unpersonlich-schweifende Prozeflhaftigkeit« nennen moéchte. Das
Wehen des heraufkommenden Frithlingswindes gehorcht zwar dem na-
tirlichen Zyklus der Jahreszeiten, aber von einer Zielgerichtetheit seines
Kursierens kann keine Rede sein. Die Inseln des Inhalts, deren Essenz
der Wind gleichsam in sich aufsaugt und in die noch winterlich kah-
len Alleen trigt, fiigen sich keiner Ordnung. Kein Handlungssinn ist
hier zu erkennen, sondern blof} eine Reihe zufélliger Bertthrungen, die
unvoraussehbar auftauchen und folgenlos vergehen. Die geschlossenen
semantischen Konfigurationen der einzelnen Strophen sind dem das Ge-
dicht durchflutenden Strémen als ephemere Momente eingesenkt. Far

2 SW I Gedichte 1, S. 26-27.

10 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Fehlen eines eindeutigen Richtungssinns spricht auch die Tatsache,
daf} die im Lauf der Text- und Publikationsgeschichte entstandenen Va-
rianten divergierende Strophenarrangements aufweisen. So bildet das
Gedicht eine mdandernde Bewegung ab, in der momentane Verdichtun-
gen menschlichen Sinns aufkommen und sich sogleich auflésen.

Sobald man die tibergreifende Intention des Textes auf diese Weise um-
rissen hat, kommt allerdings eine zweite, die eben skizzierte Sinnschicht
iiberwolbende semantische Integrationsstufe in den Blick. Die aufgereih-
ten »[s]eltsame[n] Dinge« sind subjektiver Natur. Es handelt sich um Er-
innerungen, Wiinsche und Phantasien, so fliichtig auftauchend, dafy nur
affektiv aufgeladene Partialvorstellungen wie Lippe, Haar und atmende
Glieder ins Bewufitsein gelangen. Nach dieser Lesart erweist sich die das
Gedicht von Anfang bis Ende durchziehende Vorstellung, dafy der Wind
Spuren der Begebenheiten, an denen er vorbeigeschweift war, mittrans-
portiert, als eine artifizielle (die eigene >Kiinstlichkeit< exponierende) Meta-
pher. Sie figuriert eine vom Leser imaginativ zu ergianzende Erlebnissitua-
tion: namlich daff vergangenheitsgesittigte, an gleitende Bilder gekniipfte
Stimmungen und Gefiihle in jemandem wach werden, der verspiirt, wie
in den noch winterlich kahlen Alleen ein warmer, eigentiimlich duftender
Wind das baldige Eintreffen des Friithlings ankiindigt.

So plausibel sie sein mag, hat die subjektive Lesart jedoch ithre Gren-
ze daran, dafl sie sich tiber den Wortlaut des Textes hinwegsetzen muf3.
Denn zu den auffallenden Merkmalen der poetischen Darstellung ge-
hort, dafl das Moment des personlichen Erlebnisses — die Bezichung
auf ein ichhaftes Zentrum - fast génzlich fehlt. Nur die temporaldeikti-
sche Formel »gestern nacht«, mit der das Gedicht schlief3t, bindet den
vorausgehenden Sprachvorgang an eine Hier-Jetzt-Ich-Origo® und da-
mit an die Zentralperspektive eines erlebenden Ich. Diese Geste, ob-
zwar die Lektiire sie als bedeutsames Datum zu berticksichtigen hat,
ist allerdings zu schwach, zu sehr blofle Andeutung, um eine restlose
Subjektivierung der Textsemantik rechtfertigen zu kénnen. Offenbar
ist eine Lesart zu suchen, die einerseits das subjektive Moment ein-
schliefit, andererseits davor bewahrt, dafl der poetische Vorgang auf
einen psychologischen Prozef§ reduziert wird. Kein Ereignis einer In-

3 Zum Begriff vgl. Karl Bithler, Sprachtheorie [1934]. Stuttgart/New York 1982, S. 102—
121.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 11

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nenwelt entfaltet sich hier, sondern ein Innen und Auflen einbegreifen-
des Seinsereignis.

Das ist ein pathetisches Wort; aber eines solchen Wortes bedarf der
Interpret, um die Sinndimension aufzurufen, in der sich Hofmannsthals
Gedichte ausfalten. Nur so kommt in Sicht, daff die »unpersénliche Pro-
zeBhaftigkeit, von der wir ausgegangen waren, nicht blofl das Natur-
geschehen des Frithlingswinds meint; an diesem tut sich vielmehr die
Dynamik des metaphysischen Lebens kund. Angesichts dieser Dyna-
mik entfallt nicht nur die Differenz zwischen Innen- und Aufienwelt,
sondern auch die Unterscheidung zwischen wortlicher und figiirlicher
Bedeutung. Das ist ein Grundzug der symbolistischen Poetik, die sich
in den Gedichten Hofmannsthals verwirklicht. Das Gedichtete entfaltet
sich aus emner urspriinglichen Bildhaftigkeit, welche die Bewegungskon-
turen des metaphysischen Lebens nachzeichnet.

Die dialektisch angelegten Beobachtungen zu »Vorfrithling« haben
zwel Begriffe — den Lebensbegriff einerseits, den Bildbegriff anderseits -
eingefiihrt, die ins Zentrum der Poetik Hofmannsthals weisen. Nun ist
aber der Begriff der Bildlichkeit, den der Dichter selber gelegentlich ver-
wendet, insofern irrefithrend, als er Statisches, Gegenstandlich-Visuelles
und damit auch eine distanzierte, in der Betrachtung versunkene Sub-
jektivitat suggeriert. Gegen ein solches Verstandnis von Bildlichkeit ist
geltend zu machen, daf§ sowohl die einzelnen Bilder Hofmannsthalscher
Gedichte als auch die Gedichte selbst in threm Gesamtverlauf einen ent-
schiedenen Ereignischarakter aufweisen und in diesem ihren poetischen
Sinn haben. Was unseren Beispieltext angeht, ist der wesentliche Punkt
in diesem Zusammenhang schon am Titel »Vorfrithling« abzulesen. Et-
was kiindigt sich an, macht sich mit leiser Insistenz bemerkbar, sammelt
sich und z6gert an der Grenze zum Ausbruch aus der Latenz. Man befin-
det sich an der Schwelle zum Ereignis, im Bereich des Prafix »Vor-«, und
diese zogerlich-diffuse Imminenz kostet das Gedicht aus.

Daf} die Ereignisform zu den konstitutiven Elementen der Poetik
Hofmannsthals gehort, zeichnet sich noch deutlicher ab, wenn man die
Textbasis etwas erweitert. Zu diesem Zweck empfiehlt sich zunichst
eine gleichsam dringlichere Variante des Antizipationsparadigmas von
»Vorfrithling«: das zeitgleich entstandene Gedicht »Vorgefiihl«.* Hier hat

4 Es kann sein, dafl der Titel auf eine »Werther«Stelle anspielt. Gemeint ist der Brief

12 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Prifix »Vor-« allerdings fast keine aufschiebende, verzégernde Kraft
mehr. Weil ndmlich das Gedicht im Vergleich zu »Vorfrithling« viel aus-
schlieBlicher auf die vorwegnehmende Wucht des sexuellen Begehrens
zugespitzt ist, schlagt die Antizipation in Gegenwart um. Der Friihling ist
sich selber voraus, schon glitht der Sommer:

Vorgefiihl

Das ist der Frithling nicht allein
Der durch die Herzen drianget
Und wie im Fass der junge Wein
Die Reifen fast zersprenget

Der Fruhling ist ja zart und kiihl
Ein madchenhaftes Sdumen

Jetzt aber wogt es reif und schwiil
Wie Julindchte trdumen

Es blinkt der See, es rauscht die Bucht
Der Mond zieht laue Kreise

Der Hauch der Nachtluft fiillt die Frucht
Das Gras erschauert leise

Das ist der Frihling nicht allein
Mit [scheuem] zarten Sprieflen
Die ganze Zukunft dringt herein
In ungehemmtem Flieflen

Draus quillts und treibts durch Zweig und Ast
Und dréngt sie fast entzwel
Die erste Knospe sprengt den Bast

Ein stummer Wonneschrei

vom 12. August, der tiber die Debatte mit Albert tiber den Selbstmord berichtet. Von dem
Midchen, das sich aus enttiuschter Liebe das Leben nimmt, heifit es: »Wiederhohltes Ver-
sprechen, das ihr die Gewif$heit aller Hoffnungen versiegelt, kithne Licbkosungen die ihre
Begierden vermehren, umfangen ganz ihre Seele; sie schwebt in einem dumpfen Bewufitseyn,
in einem Vorgefiihl aller Freuden, sie ist bis auf den hochsten Grad gespannt.« (Johann Wolf-
gang Goethe, Simtliche Werke. Briefe, Tagebticher und Gespriche. [Frankfurter Ausgabe].
Hg. von Friedmar Apel u.a. 40 Bde. in 2 Abt. Frankfurt a.M. 1985-1999, hier I. Abt., Bd. 8,
Frankfurt a.M. 1994, S. 101)

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 13

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[Am Himmel] glanzt die weiche Luft
Die Erde wittert Leben

Und wie <der> Zukunft lauer Duft
Grifdts im Voriiberschweben®

Schliefilich sei auf ein 1891 entstandenes, mit einer geistreichen Goe-
the-Anspielung versehenes Sonett hingewiesen, das den oben zur Ex-
plikation von »Vorfrithling« bemithten metaphysischen Lebensbegrift
sowie die Aufhebung der Innen-/Aufien-Differenz zum expliziten Thema
macht. Hier fehlt das Moment der Antizipation vollends, das metaphy-
sische Leben ist Gegenwart geworden, durchdringt, wie die erste Zeile
verkiindet, »meinen Geist«. Im zweiten Teil des Gedichts jedoch - und
das kann man auch als Widerspruch empfinden - spaltet das sprechende
Ich die eigenen Gedanken, Gefiihle und Aspirationen von sich ab, um
sie in direkter Anrede zum Genuf} des Lebensquells aufzufordern. Es
ist, als gélte es, durch Personifikation der geistig-emotionalen Vorginge
der poetisch evozierten Priasenz des Metaphysikums ein Moment des
Aufschubs und der Kiinftigkeit abzugewinnen.

Lebensquell

Die Friihlingsfluthen zieh’n durch meinen Geist:
Verwandte Garung fiihl ich sich ergieflen

Durch tausend Knospen, die sich heut’ erschlieflen
Und neues Leben dampft und quillt und kreist.

Das ist des ew’gen Jugendbrunnens Flieflen
Der jedem Jahr die gleiche Fille weist:

In neuer, feuchtverklarter Schénheit gleifit
Was er benetzt, und locket zum Geniefien:

Gedanken kommt und trinkt euch neues Leben:
Du scheue Hoffnung, fastverklung’nes Fuhlen
Du halbverzagtes, wegemudes Streben,

<Lasst euch von lichter Lebensfluth umsptilen>
Ihr Traume, Bilder, die ich téglich schaue,

Dass euch auf immer dieser Glanz bethaue.®

5  SW II Gedichte 2, S. 43.
6 Ebd., S. 49.

14 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsere Fragestellung zielt auf die Erfassung der fur die zitierten Texte
charakteristischen Bildlichkeit, und wir gehen dabei von der Beobach-
tung aus, dal} es auf der Bildebene auffallende Entsprechungen unter
den Texten gibt. Zum Beispiel:

Text 1:
Er glitt durch die Flote
Als schluchzender Schrei,

Text 2:
Die erste Knospe sprengt den Bast
Ein stummer Wonneschrei

Text 3:

Verwandte Garung fiihl ich sich ergieflen

Durch tausend Knospen, die sich heut’ erschlieflen
Und neues Leben dampft und quillt und kreist.

Was soll man hier sagen? Soll man etwa darauf aufmerksam machen,
daf} in den Texten 1 und 2 das Motiv des Schreis, mal schluchzend, mal
wonnevoll, in den Texten 2 und 3 das Motiv der Knospe vorkommt?
Damit aber wiederholt sich blofl das Zu-Erklirende in einem als Er-
klarung getarnten technischen Begriff. Oder soll man sagen, daf} die
Bildentsprechungen daher rithren, dafi es sich samtlich um Friihlingsge-
dichte handelt und Knospen und manchmal auch Schreie zum Frithling
gehoren? Dagegen ist einzuwenden, dafl fir das Verstindnis der sym-
bolistischen Poetik der Gegenstandsbezug eine hochst problematische
Kategorie wire. Ich schlage statt dessen die These vor, dafl sich die drei
zitierten Gedichte auf eine gemeinsame Tiefenstruktur beziehen, auf ein
abstraktes imagindres Szenario, welches bestimmte Rollen innerhalb ei-
nes ibergreifenden Ereignisschemas vorsieht. Diese Rollen — man kénn-
te sie auch >Funktionen« taufen, sie sind dem grammatischen Phinomen
des Kasus verwandt — konnen unterschiedlich besetzt werden, woraus
entlang der Gedichtreihe ein Spiel aus Konstanz und Varianz entsteht.
Eine der zu besetzenden Rollen - gleichsam die Hauptrolle — im Szenario
ist die einer >durchdringenden Kraft, zu deren Eigenschaften Beweglich-
keit, Fluiditit, Fruchtbarkeit und Michtigkeit gehoren. Sie kann — und
nun kommen wir zur Ebene der Konkretion — mal als Wind durch die
Flote wehen, mal die Knospe zum Blithen treiben. Die genannte Kraft

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 15

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tritt immer als Bewegung auf, sie pulsiert gleichsam durch eine Reihe
von Zeitwortern, in unseren Beispieltexten etwa »wehens, »treiben,
»gleiten«, »durchspiiren«, »umspiilen«, »dampfen«, »quellen«, »kreisen,
»zichen«, »drangen«, »wogens, »flieflen«, »sich ergieflen«. Diese Variati-
onsreithe der Verben, ein Reservoir, aus dem nicht wenige Hofmanns-
thalsche End- und Binnenreime sich bilden, liefRe sich selbstverstiandlich
fortsetzen, aber eine genaue Analyse des Gesamtbestands wiirde bei
einigen wenigen Grundwortern statistische Verdichtungen feststellen,
beispielsweise bel »treibens, »fliefen«, »quellen«. Nicht unbedeutend ist,
daf} diese Verben oft in syntaktischer Verbindung mit dem unbestimm-
ten Subjekt »es« erscheinen oder als Substantive selbst die Subjektpositi-
on beanspruchen. Beide Tendenzen tragen zur Semantik unpersonlicher
Prozelhaftigkeit bei, von der wir ausgegangen waren.

Mein hermeneutisches Interesse gilt aber der inneren Dynamik des
imagindren Szenarios, und deren Erkenntnis setzt voraus, dafl wir den
gesamten Rollenbestand durchleuchten. Es gibt zum Beispiel noch die
Funktion des >symptomatischen Zeichens«. Damit ist ein Vorgang ge-
meint, der oft blof durch eine kleine gestische Bewegung die Nihe oder
gar die unmittelbare Wirkung der Lebenskraft anzeigt. Der Schrei, der
im Fall der Fléte quasinatiirlich motiviert wird, im Fall der den Bast
sprengenden Knospe ohne jede Anleihe bei der Alltagssemantik als
Oxymoron seine sprachliche Formulierung findet, ist ein Beispiel eines
solchen Symptoms.” Ein anderes zeichnet sich in der dritten, erotisch
gefirbten Strophe von »Vorfrithling« ab:

Er schiittelte nieder
Akazienbliiten

Und kuhlte die Glieder,
Die atmend gliihten.

Eine eher ins Poetologische gehende Variante der gleichen Zeichenfunk-
tion, dem Niederschiitteln der Akazienbliiten eng verwandt, enthilt ein
»Blithende Baume« tiberschriebener Entwurf:

So dringt zu dieser stillen Stund
Aus dunklem, tiefem Erdengrund

7 Vgl. auch die Variante aus einem 1891 entstandenen Entwurf: »Ich fithl es wenn der
[rauschende] Mai / Sich durch die Baume drangt / Und wie ein stummer Wonneschrei /die
gihrenden Knospen sprengt.« (Ebd., S. 55)

16  David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Leuchten und ein Leben

Und 6ffnet singend mir den Mund
Und macht die Bium’ erbeben,

Dass sie in lichter Bliithenpracht

Sich rauschend wiegen in der Nacht!®

Unser zweiter Beispieltext, »Vorgefiihl«, verlegt das zitternde Symptom
von den Bidumen ins Gras: »Der Hauch der Nachtluft fillt die Frucht /
Das Gras erschauert leise«. Zur poetischen Bedeutung solcher Stellen
gelangt man nur dadurch, daff man die semantische Relevanzhinsicht
natiirlicher Kausalitdt (man kénnte auch sagen: die mimetische Pramis-
se) ausschaltet. Nicht mal das Niederschiitteln der Akazienbliiten ist ein
Naturvorgang der tiblichen Sorte. Vielmehr handelt es sich an den zi-
tierten Stellen um die geschickt gehandhabte Abwandlung einer kleinen
Pathosformel, die in der Lyrik der Empfindsamkeit besonders gepflegt
wurde. Zu diesem Komplex gehoren Lieblingsvokabeln Hofmannsthals
wie »zittern« und »beben«. Die Vibrationen im Gras und in den As-
ten — das verrdt zumal das Zeitwort »erschauern« — zeugen von der Pra-
senz eines mysterium tremendum.® Damit ist eine wichtige Einsicht in das
imaginire Tiefenszenario gewonnen, um das sich die Bildsprache von
Hofmannsthals Gedichten organisiert. Beim Metaphysikum »Leben«
handelt es sich nicht um einen Naturprozef}, wie die drei Friihlingsge-
dichte vielleicht suggerieren, sondern um die Instanz eines ganz ande-
ren, um die Méchtigkeit eines Numinosen.

Offensichtlich fuhrt der eben erwihnte Begriff des finf Jahre vor
Hofmannsthal geborenen Religionswissenschaftlers Rudolf Otto auf ein
weites Feld, zumal wenn man bedenkt, daff Otto auch zu den vielen
Theoretikern von >Urbildern« gehort, die nach 1900 die wissenschaftli-
che Bithne betraten. Hofmannsthals Gedichte in diesem breiteren Kon-
text zu verorten, ware lohnend; etwas von der epochalen Konsistenz des
Imaginiren und damit von den Verflechtungen, die Dichtung und Wis-
senschaft aneinanderbinden, kame dabei ans Licht. Unser gegenwirti-
ges Vorhaben betrifft jedoch das der Lyrik zugrundeliegende imaginire
Szenario. Und hier gilt es, noch ein Element nachzuliefern, ndmlich die

8 Ebd., S. 66.

9 In diesem Kontext denkt man natiirlich an »Einem der Vortibergeht« (zweite Fassung):
»Zu weicher blauer Weite / die enge Néhe schwillt / Die Pappeln vor dem Monde / ein Zittern
aufwarts quillt.« (Ebd., S. 60)

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 17

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rolle des >Profanen¢, des von der Macht der Lebenskraft Abgeschnit-
tenen, des >dufleren Lebens, um einen der bekanntesten Gedichttitel
Hofmannsthals zu zitieren. Wir schauen auf unsere Beispieltexte zurtick
und stellen fest, daf} in »Vorfrithling« diese Position von den »kahle[n]
Alleen« besetzt wird. Man konnte einwenden, das sei ein mimetisches
Requisit, handelt es sich doch um die vom Wind getragene Voraus-
deutung des Frihlings, die im Spéatwinter geschicht, da die den Alleen
entlang aufgereihten Bdume noch kahl dastehen. Aber die Pointe des
Gedichts fillt viel dramatischer aus. Der bildertrachtige Frithlingswind
trotzt und tiberwindet die winterliche Erstarrung, indem er menschliche
Ursituationen punktuell aufkommen laflt. Wenden wir uns dem Sonett
»Lebensquell« zu, so erkennen wir, daf§ die Rolle der Kahlheit nunmehr
von einer psychologischen Erstarrung besetzt wird. Die Hoffnung ist
»scheuc« geworden, das Fiithlen ist »fast verklungens, das Streben >halbver-
zagt<und >wegemiide«. Die Zeilen rufen den von Hofmannsthal mehrfach
herbeizitierten elften Gesang der »Odyssee« auf, nunmehr aber sind es
nicht die Schatten der Toten, sondern die Schemen der abgeschliffenen
Gedanken und Gefiihle, die von der Lebensflut trinken sollen. Die fir
die kahle, profane Welt charakteristische Temporalitdt ist die Repetition;
sie ist, wie das Gedicht »Frage« es formuliert, ein »Sumpf von 6den,
leeren Tagen«."” Die Ode der Wiederholung hat als sprachtheoretisches
Pendant die Sinnlosigkeit, die semantische Vakuitit des Angelesenen,
des gedankenlos Hingesprochenen und nicht mehr Verstandenen:

Wie Zauberworte, nachgelallt
Und nicht begriffen in den Grund,
So geht es jetzt von Mund zu Mund.!!

So wird in dem grofen Gedicht »Weltgeheimnis« der Zustand modernen
Sprachverfalls, der Verlust des Zugangs zu den magischen Sprachkriften,
gekennzeichnet. In dem zitierten Gedicht »Frage« zielt die Anklage auf
eine individuelle Person, die im Gedicht Angeredete, und lautet: »Dein
Plaudern, seellos ... Worte, Worte«.!? Auch in Gedichten wie »Vorge-
fuhl«, wo es keine explizite Nennung der 6den Alltdglichkeit, der land-
schaftlichen Kahlheit, der faden Konventionalitit gibt, ist diese Rolle,

10 SW I Gedichte 1, S. 8.
1 Ebd., S. 43.
12 Ebd, S. 8.

18 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieses Moment des imaginidren Szenarios, als kontrastiver Hintergrund
vorausgesetzt. Sonst fehlte namlich die Ereignishaftigkeit.

Man konnte selbstverstdndlich das imagindre Szenario genauer spe-
zifizieren. Es wire zum Beispiel nicht unwichtig, dessen Topographie
herauszuarbeiten, die — dies sei als bekanntes Faktum hingestellt — eine
starke Privilegierung der >Tiefe« und des >Inneren< aufweist, wobei das
»Dunkle« die Farbqualitit des >tiefen Grundes« abgibt. Das hat tibrigens
Konsequenzen fiir die vokalische Gestaltung, die nicht wenige Verse mit
der tiefen, runden Lautverbindung >u-n< bzw. >u-m¢ grundiert oder sie
im vollen O-Ton ausklingen 14fit. So etwa der berithmte Eingang von
»Weltgeheimnis«:

Der tiefe Brunnen weify es wohl,
Einst waren alle tief und stumm
Und alle wufiten drum.™

Anstatt diese phonischen Aspekte des Szenarios, die poetisch natiirlich
sehr wichtig sind, weiter zu entfalten, soll jedoch ein zusammenfassen-
der Uberblick versucht werden. Hofmannsthals Gedichte, zumindest
der Strang derselben, dem wir hier nachgehen, beziehen ihre Energie
daher, daf} sie sich als Schwellenkunde gestalten; daf3 sie aus der >Uber-
schreitung der Schwelles, sei sie antizipiert oder tatséchlich vollzogen,
aus einem >Uberflieens, die vereinheitlichende Kraft eines Ereignisses
gewinnen. Schwelle und Uberschreitung - das sind die entscheidenden
Konstituenten des Ereignisses. An der Schwelle zégerte der Text »Vor-
frihling«; in »Vorgefiihl« und in »Lebensquell« wurde sie tiberschritten.
Die Uberschreitung ist der Ausbruch der Lebensmacht aus der Latenz:
aus der >Tiefeq, aus dem >Grund<; oder sie ist Eingang des Menschen,
und sei es nur durch einen >Blicks, in jene Tiefe. Die Uberschreitung hat
Auswirkungen in diversen Bereichen. Das heifit, sie kann in diversen
semantischen Registern durchgespielt werden: als Naturereignis, als Ero-
tik, als poetisch-kiinstlerische Kreativitit. All diese Themenbereiche sind
jedoch Oberflichenphdanomene; alle inszenieren, in je unterschiedlichem
Kostiim, das dramatische Urereignis der Uberschreitung, des Einbruchs
des Numinosen in die Prisenz. Das kiindigt sich an durch »Zittern«, »Be-
ben«, »Erschauern«. Das verwirklicht sich als Liquiditt: als ein »Wogens,

13 Ebd., S. 43.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 19

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Flielen«, »Quellen«, »Sich Ergieflen«. Dementsprechend lautet die hier
vertretene These: Die l'/"bersc/lreitung als Eintritt emer numinosen Mdchtigkeit in
die Prisenz bildet den Fuszinationskern, um den sich das den Texten Hofmannsthals
wgrundeliegende imagindire Swenario verdichtet.

Ich mo6chte diese These kurz an einem Text konkretisieren, der, weil er
eine bekannte Vorlage hat, den besonderen Fokus von Hofmannsthals
dichterischer Imagination in aller Deutlichkeit erkennen lafit. Es handelt
sich um die poetische Umschrift von Versen aus dem »Hohen Lied«:

Canticum Canticorum IV. 12—16

Du bist der verschlossene Garten
Deine kindischen Hiande warten
Deine Lippen sind ohne Gewalt.
Du bist die versiegelte Quelle
Des Lebens starre Schwelle
Unwissend herb und kalt.

Nimm, Wind von Norden, Fliigel
Lauf, Sidwind, tber die Hugel
Und weh durch diesen Hain
Lass alle Diifte triefen

Aus starren Schlafes Tiefen

Das Leben sich befrei’n.!*

Reizvoll wire es, gerade im Zusammenhang mit unserer Fragestellung
diesen Text sowohl mit den entsprechenden Zeilen der Lutherschen
Ubersetzung sowie mit den handschriftlichen Varianten' en détail zu ver-
gleichen. Hier kann ich nur den dreifachen Kernbefund eines solchen
Vergleichs umreiflen: 1. Um die in der Vorlage préazedenzlose, etwas
undurchsichtige Zeile »Deine Lippen sind ohne Gewalt« herum weisen
die Varianten einen Hof an Sinn-Nuancen auf, die Sprachlosigkeit, Teil-
nahmslosigkeit, Kélte und Herbheit konnotieren, wobei diese Werte so-
wohl den Reden des Miadchens als auch dessen Lippen zugeschrieben
werden. 2. Wihrend die Vorlage die Metaphern des »verschlossene[n]
Garten[s]« und der »versiegelte[n] Quelle« enthilt, ist die Vorstellung der
»starre[n] Schwelle« eine Innovation Hofmannsthals. Daraus, daf} diese
Schwelle »herb und kalt« genannt wird, also mit Qualitdten versehen,

14 SW II Gedichte 2, S. 98.
15 Vgl. ebd., S. 353-354.

20 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welche die Varianten mit den Lippen bzw. den Reden des Madchens
verkniipfen, geht hervor, daf} die »starre Schwelle« imaginativ in eng-
ster Beziehung zum Mund des Médchens steht. 3. Eine tiber das »Hohe
Lied« hinausgehende Erfindung Hofmannsthals ist selbstverstandlich
auch das Abstraktum »Leben, das es laut der zweiten Strophe — dies
ist der Zweck der gebetihnlichen Anrede an die Winde — aus seinem
»starren Schlaff |« zu wecken gilt. Das Gesamtbild ist also folgenderma-
fen zusammenzufassen: erstens eine oberflichliche Kilte, Herbheit und
Sprachlosigkeit; zweitens ein in der Tiefe schlafendes, also nicht aktives,
nicht gegenwirtiges Leben; drittens eine Schwelle, deren Starrheit fiir
den starren Schlaf, also fur die Abwesenheit des Lebens, verantwort-
lich ist; und schliellich viertens eine Anrufung der Winde, die durch
thre Bewegung die Diufte zum Tiiefen bringen und damit das Leben
freisetzen sollen. Der imaginiren Logik nach lauft das Gedicht also auf
cine ersehnte Uberschreitung der Schwelle, die mit dem Mund des Mid-
chens identifiziert wird, und damit auf die Prasenzwerdung des Lebens
in seiner erotischen Michtigkeit hinaus. Das Leben soll die Schwelle
tiberschreiten bzw. tiberfliefen und damit das redende Ich sowie das
angeredete Maddchen zur sexuellen Vereinigung hintragen.

Mit Blick auf Hofmannsthals Lyrik wird oft der Begriff des Schopferi-
schen in Anschlag gebracht; angesichts des Gesagten scheint er mir aber
unpassend. Hofmannsthals Schreiben ist keine creatio ex nihilo, sondern eher
eine virtuose Improvisationskunst, die einige wenige imaginire Szenarien
in immer neue, unerwartete Abwandlungen zu gelungenen Gedichten zu
konkretisieren vermag. Es handelt sich um eine Kunst der Aktualisierung
traditioneller Formen, metrischer Muster und von Motiven, die immer wie-
derbestechende Losungen findet zu dem Problem: Wie kann sich das imagi-
nére Szenario hier, in dieser Form, an diesen Motiven, in diesem Rhythmus,
diesem Ton, dieser Geisteshaltung auf tiberzeugende Weise ausgestalten?
Eme solche Losung stellt eins der populirsten Gedichte Hofmanns-
thals, das in die Sonettform gegossene Genrebild »Die Beiden«, dar:

Die Beiden

Sie trug den Becher in der Hand

- Ihr Kinn und Mund glich seinem Rand -
So leicht und sicher war ihr Gang,

Kein Tropfen aus dem Becher sprang.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 21

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So leicht und fest war seine Hand:
Er ritt auf einem jungen Pferde
Und mit nachléssiger Geberde
Erzwang er, daf} es zitternd stand.

Jedoch, wenn er aus threr Hand

Den leichten Becher nehmen sollte,
So war es Beiden allzuschwer:

Denn Beide bebten sie so schr,

Daf} keine Hand die and’re fand,
Und dunkler Wein am Boden rollte.'®

Das Szenario wird in einer erotischen Anekdote realisiert, die anspruchs-
los daherkommt, vollig transparent und mimetisch schliissig. Der mten-
sive poetische Reiz des Textes verdankt sich der unendlichen Diskretion,
die beispielsweise die Konnotation metaphysischer Tiefe fast ausschlie3-
lich von den Vokalen der Schlufizeile tragen lafit. Auch das Moment
sexueller Transgression deutet sich soffo voce an: an dem leichten Miflver-
héltnis zwischen dem Verbum »rollte« und dem ithm zugeordneten Satz-
subjekt »Wein« sowie an der unterschwelligen, fast sakral anmutenden
Aquivalenz Wein/Blut. Die Schwellenfunktion ist hier doppelt besetzt,
durch den Mund des Midchens sowie durch den Rand des Bechers. Die
Kahlheit oder Ode, die es dem Szenario entsprechend zu iiberwinden
gilt, erscheint als sittengeméfies Verhalten, das gleichsam in die Physis
der beiden Protagonisten — in den Gang des Madchens, in des jungen
Mannes fast nonchalante Beherrschung des Pferdes — eingegangen ist.
Beben und Zittern deuten die Prisenz der erotischen Lebensmacht an,
die dann, dem Szenario entsprechend, die Schwelle tiberschreitet und
sich als Fluidum tiber den Boden ergiefit. So kristallisiert sich die Er-
eignishaftigkeit des Gedichts um den Faszinationskern der numinosen
Transgression, die sich hier allerdings hinter der Maske des Sentimenta-
len verbirgt. Man kann natiirlich tiber solche Fragen des Tons anderer
Meinung sein, aber die Pointe meiner kurzen Erlduterung durfte evident
sein — daf§ auch die poetische Anekdote von der momentanen erotischen
Hingabe des Méddchens zu erfassen ist als Verwirklichung des imagini-
ren Tiefenszenarios.

16 SW I Gedichte 1, S. 50.

22 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sieht man nun die ganze Transformationsreihe des Szenarios an, dann
steht das Genrebild wohl in nichster Nahe zum »Canticum Canticorums.
Um die Variationsbreite von Hofmannsthals Improvisationskunst — die
Kunst, innerhalb der Grenzen eines vorgegebenen Musters Unerwarte-
tes hervorzubringen — zu gewahren, muf§ man allerdings von den in den
"Texten evozierten fiktiven Situationen (etwa erotische Begegnung) abse-
hen. Und man tut gut daran, Extrempunkte zu fixieren. Man stelle sich
zum Beispiel diese Fragen: Was fiir ein Gedicht ginge aus dem Versuch
hervor, das transgressive Moment auf Dauer zu stellen? Ist eine Subjek-
tivitdt vorstellbar, die sich gleichsam permanent der Lebensmacht hingi-
be, die alle Einschrankungen der Sittlichkeit und der Kultur verwiirfe,
die das Leben nur als liquides Verstromen ohne jegliche Verfestigung
lebte? Hofmannsthals Antwort auf diese Frage erbringt eines seiner ge-
heimnisvollsten Gedichte. Das »Lebenslied« enthilt folgende, unsere
These von der Schwellenkunde aufs Schonste bestitigende Zeilen:

Ihm bietet jede Stelle
Geheimnisvoll die Schwelle,
Es gibt sich jeder Welle
Der Heimatlose hin!"

Nicht nur auf die unsere Textreihe durchziehende Bedeutung der >Schwel-
lecund der »Uberschreitung« weisen die zitierten Verse des »Lebenslieds«
hin, sondern ebenfalls auf die fiir diese Reihe charakteristische Haltung
der Subjektivitdt. Man kann den Sachverhalt so formulieren: Wo sich das
Leben als numinose Méchtigkeit in die Prasenz drangt und sich ergieft,
entstehen Figuren subjektiver Hingabe. Mal handelt es sich um die Hin-
gabe an den atmosphérischen Drift des Moments wie in »Vorfrithlings,
mal um die erotische Hingabe wie in »Canticum Canticorum« oder in
»Die Beiden«, mal, wie im »Lebenslied«, um die vollige Verausgabung.
Auch in dieser Hinsicht ist also ein Spiel von Konstanz und Varianz
zu konstatieren. In allen Varianten sind jedoch die zwei semantischen
Hauptnuancen des Begriffs der Hingabe, die in der Sprache des Alltags
auseinanderfallen, vereinigt: namlich die Hingabe an eine umgreifende
Prozelhaftigkeit, wie wenn man sich den Meereswellen hingibt, und die
Hingabe an ein anderes Subjekt, wie wenn man sich dem geliebten an-

17 Ebd., S. 63.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 23

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deren hingibt. Hingabe als Getragenwerden; Hingabe als Selbstaufopfe-
rung. Die beiden Sinndimensionen sind in den Gedichten deswegen mit-
einander verkniipft, weil es sich bei der Prozef$haftigkeit immer um eine
Machtinstanz handelt und umgekehrt, weil es bei der liecbenden Hingabe
an eine Person immer um die im erotischen Begehren zum Durchbruch
kommende liquide Lebenskraft geht. Auf diesen Zusammenhang sollte
die Titelformel meines Beitrags hindeuten: auf die Hingabe als Form von
yrischer Subjektivitdt bei Hofmannsthal.

Nun wird ein zweiter Subjektivititsbegriff im Titel gefithrt, der dem
der Hingabe entgegengesetzt ist: der Begriff der Souverdnitit. Hinter der
begrifflichen Zweiheit steckt die These, dafl sich die lyrische Imagina-
tion Hofmannsthals in spannungsreichen Polarititen ausfaltet und daf}
auch die fur seine Gedichte charakteristische Gestaltung von Subjektivi-
tit diesem Formgesetz der Polaritit untersteht. Um die These plausibel
zu machen, bedarf es allerdings einer Erweiterung der bisher gewon-
nenen Auffassung des Lyrisch-Imagindren. Das Szenario von »Schwelle«
und >Uberschreitung: ist durch einen zweiten imaginiren Komplex zu
ergianzen, aus dem die Souverinitit als Subjektivititsfigur hervorgeht.
Eingang in den diesbeziiglich relevanten Bildzusammenhang bietet ein

1894 verfafdter Text:

Ich gieng hernieder weite Bergesstiegen

Und fiihlt im wundervollen Netz mich liegen
In Gottes Netz, im Lebenstraum, gefangen.
Die Winde liefen und die Vigel sangen.

Wie trug, wie trug das Thal den Wasserspiegel!
Wie rauschend stand der Wald, wie schwoll der Hiigel!
Hoch flog ein Falk, still leuchtete der Raum,

Im Leben lag mein Herz, in Tod und Traum.'®

Man kénnte natiirlich meinen, daf} es hier um eine in die Geborgenheit
einmiindende Variante der Hingabe geht. Das metaphysische Leben,
das den Tod auch einbegreift, ist gegenwirtig, aber eben nicht als tiber-
wiltigende, sich ergieende Kraft, sondern als tragende, geradezu be-
schiitzende Instanz. So weit geht die Imagination der Sicherheit und des
Aufgehobenseins, dafl sogar eine Gottesvorstellung, wenn auch auf der

18 SW II Gedichte 2, S. 104.

24 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwundstufe einer bloflen Redewendung, aufkommen kann. Die uns
interessierende Frage aber miifite lauten: Wie kommt es dazu? Welche
sind die imagindren Bedingungen dieser Stillstellung des Lebens und der
thr korrespondierenden Affektlage? Und wir setzen dabei voraus, dafl
die Antwort auf diese Frage nicht wird lauten kénnen: Es war ein schoé-
ner, ruhiger Tag, der Dichter fiihlte sich halt geborgen. Vielmehr muf§
sich an der Logik und Dynamik der Bildsprache jene Konfiguration ent-
decken lassen, welche die Wendung zur Geborgenheit motiviert.

Ich setze bei den Zeilen 5 und 7 an, die aufgrund der Repetition des
Verbums »trug« einerseits, der abweichenden Akzentuierung »Hoch flog
ein Falk« andererseits eine spiirbare Emphase in das Gedicht einzeichnen.
Die imagindre Quelle dieser Emphase erschliefit sich an der Textgenese.
So enthalt eine Handschrift fiir die fiinfte Zeile folgende Variante: »prun-
kend trug das Becken seinen Wasserspiegel«.! Das Tragen, das in der
Remschrift einen bestimmten Aspekt der Landschaft, ndmlich die Einbet-
tung des Sees im umfassenden Tal, mit einer kaum als solche kenntlichen
gestischen Metapher andeutet, ist in der Variante Komponente einer recht
kithnen Trope, die das Tal, nunmehr »Becken« genannt und damit pho-
nisch an >Becher« angrenzend, in einen prunkenden Pokal verwandelt. Fiir
die gleiche Zeile wird auch folgende Formulierung erwogen: »Wie trug
das Becken gebindigt/stolz seinen Wasserspiegel«.?’ Es tritt aus dem Land-
schaftsbild ein Vorstellungsnexus aus Sieg und Triumph gegeniiber einem
zu bindigenden Element hervor. Wenn man nun die beiden Varianten
zusammennimmt, erkennt man, dafl hinter der emphatischen Repetition
»Wie trug, wie trug« ein imagindrer Komplex sich auswirkte, der mit den
Begriffen »Herrschaft«, »Hoheit« und »Reichtum« beschreibbar ist. Es ist
fast, als schimmerte aus den Spuren des in die Gedichtkomposition einge-
henden Schreibprozesses das Bild von der Hand des Herrschers, zur Feier
seines Sieges den prunkenden Pokal hebend. So lafit sich an der Textgene-
se verfolgen, wie das Gedicht, welches sich zunichst als Landschaftsbild
mit Geborgenheitsgefiihlen zu verstehen gibt, aus der Imagination eines
Herrschaftsgestus hervorgeht. Das berechtigt zur Mutmafiung, daf} die
Stillstellung des metaphysischen Lebens, von der wir ausgegangen waren,
durch die imaginire Priasenz der Herrschaftsinstanz motiviert ist.

19 Ebd., S. 367.
20 Fhbd.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 25

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wenden wir uns nun den Varianten zu, die hinter der siebten Zeile
stehen, so erweisen sie sich als Gaben jenes Gottes, der den Interpreten
zur gelungenen Deutung geleitet. Hier wird ndmlich der von mir inter-
polierte Faktor Herrschafi thematisch. Das erste, fliichtig hingeschriebene
Konzept des Gedichts sieht so aus:

Gedicht.

ine tré%ft c.ier See.den Berg } alles gleiche Gemiitsstimmung
ein kéniglich kreisender Falke?!

Auch der hochfliegende Falke erweist sich als Element des imagindren
Komplexes, sei es als Attribut der Herrschaftsinstanz, sei es als eine wei-
tere Figuration derselben, ein weiteres Zeugnis von deren Prisenz. Auf
jeden Fall verweist der Adjektiv »koniglich« — dies die kostbare Gotter-
gabe — auf den Komplex adeliger Herrschaft, die gleichsam zu einem
Emblem - fast moéchte man sagen: zu einem Wappen - aus Pokal und
Jagdvogel verdichtet wird. Gleichzeitig deutet die Formulierung »Wie
tragt der See den Berg« darauf hin, daf} das Moment der Reflexion,
welches die Reinschrift durch das Substantiv »Wasserspiegel« nur leise
andeutet, in den vorausgehenden Entwirfen eine viel aktivere, durch
Verbalformen bezeichnete Rolle spielte. Denn hier »tragt« nicht das Tal
den »Wasserspiegel«, sondern umgekehrt »der See den Berg«; das heifit:
Er spiegelt thn, hilt ihn gespiegelt in sich. Das Spiegeln und das Tragen
sind eine einzige Tatigkeit und in dieser aktiven Einheit das Paradigma
des Herrschens, der Herrschaftsgestus schlechthin. Aber auch mit dem
Falken steht die Funktion des Spiegelns in engster Verbindung, wie fol-
gende Variante, in welcher der Falke gleichsam eine Stufe edler als »Ad-
ler« erscheint, deutlich zeigt:

Wie (1) glitt 2) flog der Adler dur<ch?>
Ein fremdes Thier
Vom See gespiegelt (1) lebend o

(2) spiegelt®

Was in der Reinschrift wie ein pittoreskes Requisit anmutet — der hoch-
fliegende Falke —, erweist sich nun als fest verwoben in den imaginiren
Komplex, dem das Gedicht entsprungen ist. Falke und See sind aufeinan-

21 Ebd., S. 366.
22 Fbd., S. 367,

26 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der bezogen. Das zwingt die beiden metaphysischen Extrempunkte der
vertikalen Achse, die Tiefe des liquiden Lebensgrundes und die dtherische
Hohe, in ein einheitliches Spannungsgefuge. Dafl der Falke bzw. Adler
vom See gespiegelt wird, akzentuiert dartiber hinaus die semantische Im-
plikation, daf} auch im Auge des Jagdvogels sich die ganze Landschaft
spiegelt. Wenn wir nun auf die siebte Zeile der Reinschrift zuriickblicken:
»Hoch flog ein Falk, still leuchtete der Raum«, dann begreifen wir, daf§
die zwei Teilsdtze keine zuféllige Reihe deskriptiver Elemente konstituie-
ren, wie es zunichst den Anschein haben mochte, sondern vielmehr ein
Verhiltnis der Konsequenz. Der Logik des Imaginaren zufolge >zeitigt« der
Hoéhenflug des Falken das stille Leuchten des Raums, das sich nun als
Luziditit eines das Leben in seiner Ganzheit reflektierenden Bewufitseins
enthiillt. Den Inhalt solchen zur Stille der Reflexion sich erhebenden Le-
bensbewufitseins artikuliert die Schluf3zeile des Gedichts.

Ich habe deswegen so lange bei diesem einen Gedicht verweilt, weil
es, zumindest wenn man die Textgenese in die Lektiire mit einbezicht,
ein der Schwellenphantasie polar entgegengesetztes imagindres Szena-
rio erkennen lafit. An diesem Szenario zeichnen sich folgende Struk-
turmomente ab: erstens, eine Atmosphire von Stille und Klarheit, die
allerdings auf einen gewonnenen Kampf oder einen Béndigungsprozef§
zuriickverweist; zweitens, eine starke Betonung der Vertikalitit, wobei
die Figur eines Vogels oft die oberste Position einnimmt; damit einher-
gehend, drittens, das Moment der die Lebenstotalitit erfassenden Re-
flexivitdt, das vor allem an die Vorstellung des Spiegelns gekniipft ist;
viertens, das Moment der Herrschaft, wobei Attribute der Feudalherr-
schaft - zumal deren pracht- und glanzvolle Ornamentik — aufgerufen
werden; schliefilich, fiinftens, eine Tendenz zur emblematischen Zei-
chenhaftigkeit. Der Faszinationskern des Szenarios ist also nicht mehr
die Imagination der Uberschreitung, nicht mehr die Prisenzwerdung
einer numinosen Michtigkeit, sondern im Gegenteil eine Herrschafts-
phantasie, welche die Bandigung der Lebensmacht und deren Erhebung
in die Klarheit der Reflexion inszeniert. Die diesem imagindren Szena-
rio eigene Subjektposition — ich erinnere an das Wort »kéniglich« — ist
die Souverdnitit. So kann man das Gesamtargument meines Beitrags
in dem Satz zusammenfassen: Hofmannsthals lyrische Dichtung entfaltet sich
im Spannungsfeld zwischen Souverdnitit und Hingabe. Dabel stehen natiirlich

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 27

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Begriffe »Souverinitit« und »Hingabe« pars pro toto fir die zwel ur-
typischen imaginiren Komplexe, die sich in Hofmannsthals Gedichten
variationsreich verwirklichen.

Eine These, die, wie die eben formulierte, eine Gesetzmafiigkeit postu-
liert, wird sich an weiteren Textbeispielen bewahren miissen. Im Rah-
men dieses Aufsatzes mufl ich mich auf einige besonders prignante be-
schranken. Zunichst verweise ich auf zwei Texte, die hier kommentarlos
stehen durfen, so offenkundig ist thre Verwandtschaft zum dargelegten
Bildzusammenhang. Im ersten Fall handelt es sich um einen gleichzeitig
mit dem Gedicht »Ich gieng hernieder weite Bergesstiegen« entstande-
nen, das Motiv der Bergwanderung aufgreifenden Text. Der Weg in die
Hohe verwandelt sich dank der Gunst der hohen grofien Stunde in eine
prachtvolle Prozession im Stile feudaler Herrschaft:

(Wem die hohe grosse Stunde

vorauf schreitet den Bergweg

wie Prunk und Schritt ehrgeiziger Musik
der hilt in K6nigshénden

[die Ziigel unsiglicher Herrschaft])?

Das zweite Beispiel, welches aufgrund seiner evidenten Relevanz zu
unserer Fragestellung keiner Erlduterung bedarf, ist einem spielerisch-
satirischen, im Hans-Sachs-Ton verfaiten Entwurf entnommen, der sich
zum Projekt macht - so der Titel -, den »Triumf einiger <Kunstler unse-
rer Zeit>« allegorisch als »Siegerzug« vorzufithren. Der geplante Schluf3:

(Den Zug beschlieflet wiederum

Ein Flug von Adlern grof3 und stumm
Die lassen sich gern ohne Fliigelschlagen
Von ihrer Kraft iibern Abgrund tragen.)*

Daf} das Uberschreitungsszenario im thematischen Bereich der Dich-
tung bzw. der Kunst konkretisiert werden kann, wurde oben an einigen
Textbeispielen gezeigt. Wir kdnnen den zuletzt zitierten Text zum Anlafl
nehmen, Entsprechendes fir den Gegenpol festzustellen. Auch das Sou-
verdnititsszenario gibt die imagindre Grundlage fiir die poetische Evo-
kation eines kiinstlerischen Ideals ab. Diese Moglichkeit deutet sich in

2% Ebd., S. 102.
24 Fbd., S. 110.

28 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jenem »Prolog« iiberschriebenen Gedicht an, welches Hofmannsthal fiir
die Feier zum Gedachtnis Goethes am 8. Oktober 1899 verfafite. Dort
finden sich diese Zeilen:

20 So schufer [...]

23 An allen Abgriinden, an allen Préchten,

21 An allen Wiinschen, die durch Eure Glieder,

25 Von Phantasie gendhrt, sich glithend wiihlen,

26 An aller Sternenruh’ und Wolkenhoh’,

» Die geisterreich das gliih’'nde Aug’ Euch kiihlen[.]*

Ein adiquates Verstdndnis der Zeilen setzt voraus, dafl man die Opposi-
tionsstruktur des Versarrangements erfafit. Die semantische Entgegenset-
zung zeichnet sich zundchst innerhalb einer einzigen Zeile — der 23. - ab,
wo den »Abgriindens, als dem Bereich der verschlingenden Lebenskraft,
das >Prachtige« kontrastiert wird. Es wire trivial gewesen, als Gegensatz zu
»Abgriinden« etwa >Gipfel< oder »Héhen« zu setzen. Die »Prachtenc, lexi-
kalisch ohnehin apart, bringen eine poetisch produktive Opakheit in den
Gang des Gedichtes ein, die wir allerdings durchschauen kénnen, weil wir
die >Pracht« als Attribut des >Koniglichen und also des souverdnen Blicks
von oben erkennen. Die Ausgangsopposition wird dann tber die folgen-
den zwei Zeilenpaare verteilt: »Wiinsche[]«, »Glieder« und »glithendes
Wiihlen< in den Zeilen 24 und 25, »Sternenruh’«, »Wolkenhéh'« und >get-
sterreiches Kiithlen< in den zwei folgenden Zeilen. Das brauchen wir nicht
semantisch auszufalten. Aufgrund des bisher Gesagten tritt ndmlich die
imaginére Pointe der Verse deutlich hervor: Einerseits beschwore Goethe
die ergreifende Michtigkeit des metaphysischen Lebens, andererseits 16se
er die Vehemenz der Lebenskraft in geistiger Klarheit und Geisteshohe
auf. Sollte nun unsere These von der Polaritit des Imaginéren zutreffen,
dann tendierten diese Zeilen dazu, Goethes Dichtung als den Ort aus-
zumachen, wo die Polaritit in Einheit tiberfithrt wiirde. Die Goethesche
Dichtung wire die Totalitit des Imagindren, die Synthese aus Hingabe
und Souverinitit. Andererseits mufl man konstatieren, daf} im Verlauf des
Gedichts die Souverédnitit die Oberhand gewinnt. So schliefit die vorletzte
Strophe des »Prologs« mit einem Ausruf, der das uns bekannte Element
der Reflexivitdt hervorhebt:

25 SW I Gedichte 1, S. 97.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 29

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] Er! in unsern Wipfeln
Das Rauschen Seines Geistes, in unsern Traumen
Der Spiegel Seines Auges! Goethe! Goethe!*

Goethe ist aber nicht der einzige Kiinstler, den die Imagination
Hofmannsthals mit den Attributen der Souveranitit ausstattet. Auch
in dem grofien Trauergedicht, das Hofmannsthal zum Gedichtnis des
Schauspielers Josef Kainz im Jahr 1910 verfafite, pragt sich das Szenario
der Souverdnitit, und zwar bis in die letzte Verastelung des imagindren
Gewebes, aus. Das Gedicht setzt mit der Hervorhebung des >Koénigli-
chen< und dessen »Glanz« und »Herrlichkeit« ein:

O hitt’ ich seine Stimme, hier um ihn

Zu klagen! Seinen koéniglichen Anstand,

Mit meiner Klage dazustehn vor euch!

Dann wabhrlich wire diese Stunde grof§

Und Glanz und Kénigtum auf mir, und mehr
Als Trauer: denn dem Tun der Konige

Ist Herrlichkeit und Jubel beigemengt

Auch wo sie klagen und ein Totenfest begehn.”

»[K]onigliche[r] Anstand«, »Konigtum«, »Konige«: Innerhalb von sechs
Zeilen fallen drei Varianten des Lexems. Damit erhebt sich ein Anspruch,
den der weitere Verlauf des Gedichts wird einlésen miissen: dafy das
Pradikat des >Koniglichen< mehr als ein leeres Lobeswort sei; dafl es der
kiinstlerischen Leistung von Josef Kainz berechtigterweise zukomme. Kei-
ne Fakten werden jedoch diesen Nachweis erbringen, sondern allein die
Verortung des Schauspielers in einem imagindren Komplex, aus dem der
Glanz seiner Souveranitit herausstrahlt. Das ist gleichsam das dichterische
Problem, das der Vollzug des Gedichts zu I6sen hat, das selbst aufgestell-
te Kriterium von dessen Gelingen. Die poetische Arbeit beginnt mit der
Hervorhebung des »Anstand[es]« als einer auszeichnenden Eigenschaft
des >Koéniglichen«. Der morphologische Kern des Anstandbegriffs kehrt
dann in der unmittelbar nachfolgenden Zeile wieder: Der Dichter muf§
ja »dastehens, dort auf der Bithne seine Klage erheben, wo Kainz so oft
aufgetreten war. Um so empfindlicher also dessen Fehlen, das Fehlen von
dessen Stimme, von dessen »kénigliche[m] Anstand«. Diese Liicke wird

2 Ebd., S. 98.
27 Fbd., S. 108.

30 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber in der Mitte des Gedichts ausgefiillt, wo des Triumphs des grofien
Schauspielers gedacht wird:

Geheimnisvolles Leben! Dunkler Tod!

O wie das Leben um ihn rang und niemals
Ihn ganz verstricken konnte ins Geheimnis
Wolliistiger Verwandlung! Wie er blieb!
Wie kéniglich er standhielt! Wie er schmal,
Gleich einem Knaben, stand! O kleine Hand
Voll Kraft [...].8

Die Verse zielen darauf, Kainz als Sieger iiber das Leben auszuweisen
und damit die Zuschreibung des >Konigtitels« zu legitimieren. Gemeint ist
selbstverstandlich das »Leben« im metaphysischen Sinn als den Tod einbe-
greifende Prozefihaftigkeit, als Begehren und Verwandlung, als Zeitlichkeit
und Werden. Genauso wie die genetische Analyse des Gedichts »Ich gieng
hernieder weite Bergesstiegen« voraussehen lief3, genauso ergibt es sich
hier: Die Souverénitit bewiahrt sich dadurch, dafl sie das Leben »bandigt<;
daf} sie im reiflenden Strom der Verwandlungen >standfest« bleibt, >steht.
Das ist der »konigliche[] Anstand«, von dem das Trauergedicht ausgegan-
gen war. Das ist das zur Konstitution von Souverdnitit notwendige Mo-
ment des Sieges. Und so kann das Gedicht die Bangigkeit und Trauer des
Anfangs verwinden und die emblematische Heraldik der kiinstlerischen
Souveridnitit aufsteigen lassen, allerdings nicht vom kreisenden Falken ge-
tragen, sondern von dem bei Hofmannsthal besonders signifikanten Sper-
ber. Zunéchst der Blick von oben in den Abgrund:

O Aug des Sperbers, der auch vor der Sonne
Den Blick nicht niederschlagt, o kithnes Aug,
Das beiderlei Abgrund gemessen hat,
Des Lebens wie des Todes — Aug des Boten!
O Bote aller Boten, Geist! Du Geist!**

Dann die Heraldik, das Emblem vom Sperber und Spiegel, das Moment
des Lichtes als geistige Klarheit und Ruhe:

Ich klage nicht um dich. Ich weif} jetzt, wer du warst,
Schauspieler ohne Maske du, Vergeistiger,

28 Fbd., S. 109.
29 Fbd.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 31

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Du bist empor und wo mein Auge dich

Nicht sicht, dort kreisest du, dem Sperber gleich,
Dem Unzerstérbaren, und haltst in Fingen

Den Spiegel, der ein weifles Licht herabwirft,
Weifler als das Licht der Sterne: dieses Lichtes
Bote und Trager bist du immerdar,

Und als des Schwebend-Unzerstérbaren
Gedenken wir des Geistes, der du bist.

O Stimme! Seele! aufgeflogene!*

Auf ein letztes Gedicht ist kurz hinzuweisen. Die vergleichende Metho-
de, die auf urtypische Strukturen abhebt, ist ndmlich nicht nur ergiebig,
wenn sich, wie im Fall des Trauergedichts fur Josef Kainz, Text und Ty-
pus zu decken scheinen. Sie wirft auch Licht auf manches Gedicht, das
zum Muster nicht ganz pafdt, auf Abweichungen, auf Extrempunkte der
Variationsreihe. In solchen Fillen 14f3t sie Verwandtschaften erkennen,
wo frither nur das undurchdringliche Geheimnis einer unvergleichlichen
Textfigur war. Damit 16st sich das Geheimnis nicht auf, vielmehr kom-
men dessen Tiefendimensionen erst recht in den Blick. So haben wir es
oben im Fall des »Lebenslieds« gesehen: Die Erkenntnis, daf§ dem Ge-
dicht das Schwellenszenario zugrundeliegt, dafl dessen Grundgestus auf
eine Radikalisierung, eine Verabsolutierung der Uberschreitungsﬁgur
hinausliuft, soll das Gedicht nicht durch eine Sinnzumutung ersetzen,
sondern vielmehr einen Rahmen abgeben, innerhalb dessen die indi-
viduelle Leistung des Gedichts allererst hervortritt. Genauso ist es mit
dem Gedicht, auf das ich abschlieflend aufmerksam machen maéchte, und
zwar mit dem Zugestdndnis, dafl ich das Gedicht nicht verstehe, nicht
jedenfalls in dem Sinne, daf} ich das Trauergedicht fiir Josef Kainz oder
»Ich gieng hernieder weite Bergesstiegen« zu verstehen meine. Anderer-
seits aber finde ich in dem Gedicht Facetten des Souveranititsszenarios,
gleichsam Splitter des Gesamtbilds, aber wie in verfremdeter Form. Auf
der Subjektseite fesselt das die Aufmerksamkeit, auf der Objektseite 1afit
es die Intensitit der imaginiren Leistung zur Geltung kommen. Als Ge-
samteindruck stellt sich eine innige Verbindung zwischen Souverdnitat
und plastischer Schopfung ein. Michelangelos »Schépfung« gehort ja zu
den Inspirationsquellen des Textes, wie auch das sich in Schopferhand

30 Ebd., S. 109,

32 David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ballende Euphratwasser aus Goethes »Divan«Gedicht »Lied und Gebil-
de«. Gemeint ist natiirlich das groflartige Gedicht aus dem Jahr 1895,
»Ein Traum von grofler Magie«. Der Text ist viel zu komplex, als daf}
er hier auch nur ansatzweise erértert werden kénnte. Ich will nur einige
Faden aus seiner dichtverwobenen Textur herausziehen, die mit dem
hier besprochenen imaginiren Komplex verkniipft sind. Zunéchst ist na-
tirlich der Einsatz »Viel koniglicher als ein Perlenband« hervorzuheben,
der das Pradikat der Souverénitit mit einer gewissen Opulenz in Verbin-
dung bringt. Das uns bekannte Motiv der prunkvollen, mit Edelsteinen
bestiickten Ornamentik setzt sich an den »riesige[n] Opale[n]« fort, die
der Magier aus dem flissigen Element schopft und »ténend« in »Ringenc
fallenlafit. Auch die Zentrierung auf die Augen, in denen die Turbulenz
des Lebens zur Ruhe kommt, ist beim Magier belegt, verbunden aller-
dings auf proto-surrealistische Weise mit den Edelsteinen: »In seinen Au-
gen aber war die Ruh / Von schlafend- doch lebendgen Edelsteinen.«!
Auch das zentrale Moment der Vertikalitdt und der Héhe in Verbindung
mit dem Geistigen kennt das Gedicht, wobei das Element des Spiegels
fehlt. Hier die diesbeziiglich entscheidenden, ein Paracelsus-Wort herbei-
zitierenden Zeilen:

Cherub und hoher Herr ist unser Geist,
Wohnt nicht in uns, und in die obern Sterne
Setzt er den Stuhl und 1463t uns viel verwaist[.]*?

Die aufgelisteten Entsprechungen legen es nahe, das grofle »Magier«-
Gedicht im Zusammenhang mit dem Souverinititsszenario zu sehen.
Vielleicht ist der Text eine Vorform desselben, eine Entwicklungsphase,
da sich das Moment des >Geistes< noch nicht rein vom >Leben« geson-
dert hat. Denn die Macht des Magiers wurzelt nicht blof3 in Augen und
Hand, sondern auch in seinen »Lendenc, die ihn, dem »Loéwen« gleich,
von Klippe zur Klippe springen lassen. Mag sein, dafl das schon He-
raldik ist, aber eine sexual dynamisierte. Jedenfalls zeigt sich an dieser
leichten Beweglichkeit Uberwindung der >Schwere« und damit der fiir
die Souverinitit wesentliche Aspekt des Sieges tiber das Leben an. Der
Zauberer ist schlieflich auch in dem Sinne eine Figur des Souverins,
daf} sein Befehl unmittelbar in den Bereich des Natiirlichen eingreift,

31 Ebd., S. 53.
32 Ebd.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 33

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er herrscht gleichsam immanent tiber dessen Krifte. Im Symbolismus
generell - es ertibrigt sich fast das zu erwihnen - ist der souverdne Zau-
berer eine Figur des Dichters. Dafiir hat Hugo Friedrich apropos Mallar-
m¢ die treffenden Formeln »Sprachmagie« und »diktatorische Phantasie«
geprdgt. Auch dessen Begriff des »absoluten Blicks« wire im Gesamtzu-
sammenhang des Souverdnititsszenarios relevant.*

Es mégen diese wenigen Hinweise gentigen, um das grofe Gedicht in
den hier untersuchten imagindren Komplex einzufiigen. Abschlieffend
mochte ich in aller Kiirze etwas zur Methodologie der hier durchge-
fihrten Untersuchung sagen. Es wird keinem Leser entgangen sein, dafl
es sich um eine morphologische Untersuchung handelt, will sagen: um
eine Untersuchung, die auf die Herausstellung von urtypischen Formen,
die in sich ein Moment der Gesetzmiafligkeit haben, hinzielt. Wahrend
sich die literaturwissenschaftliche Morphologie hauptsachlich mit sol-
chen Formen befafit hat, die gleichsam inhaltsfrei auf der Ebene der
Redestruktur angesiedelt sind oder auf der Ebene der Handlungslogik
narrative Prozesse steuern, zielt der hier vorgelegte Versuch auf imagi-
nire Komplexe - ich habe sie Szenarien genannt —, die inhaltsfrei nicht
vorstellbar sind. Castoriadis hat zur Kennzeichnung des Imaginiren die
Metapher eines liquiden Magmas eingesetzt und auch die hier anvisier-
ten Szenarien sind als plastisch-beweglich zu denken.?* So liegt — diesen
Punkt mochte ich betonen — das Erkenntnisinteresse der Morphologie
gar nicht darin, zu fixieren oder zu klassifizieren. Sie will nicht Wandel
und Vielfalt autheben, sondern sie allererst verstandlich machen. Mor-
phologie ist Verwandlungslehre. Die hier herausgearbeiteten Szenarien
sind nicht das Wesen oder gar der Sinn der Gedichte, von diesen ab-
strahierbar, sondern das lebendige Allgemeine, das sich in den Texten
herausbildet und damit verwirklicht. Ich hoffe, daf} dieser elementare
methodologische Punkt am Gang der Untersuchung evident geworden
ist. Hier will ich einen anderen Aspekt, der gleichzeitig ein Desiderat dar-
stellt, akzentuieren. Der Vorteil einer Morphologie, die auf der inhaltsge-
sattigten Ebene des Imaginidren ansetzt, besteht darin, dafd sie sich nicht
auf bestimmte Text- und Diskurstypen beschrankt. Sie miindet mit an-
deren Worten in eine historische Morphologie des Imaginéren ein. Denn

33 Vgl. Hugo Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik. Hamburg 1956, S. 134-139.

34 Vgl. Cornelius Castoriadis, Gesellschaft als imaginare Institution. Entwurf einer politi-
schen Philosophie. Frankfurt a.M. 1990.

34  David E. Wellbery

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es durfte offenkundig sein, dafl die im Vorhergehenden beschriebenen
Szenarien der Uberschreitung und der Souverinitit zeittypische Phino-
mene der Jahrhundertwende und der sich entfaltenden Moderne sind,
obwohl sie sehr wohl in Hofmannsthals lyrischem (Fuvre eine besonde-
re Zuspitzung, eine besonders komplexe und kunstvolle, eine besonders
durchreflektierte Auspriagung erfahren. Am Ende unseres Gangs durch
die Gedichte steht also ein doppeltes Desiderat: einerseits die detaillierte
Erfassung der Vielfalt durch eingehende Lekture der Gedichte; ande-
rerseits die Rekonstruktion des epochalen Imagindren sowohl in seiner
Konsistenz als auch in seinen inneren Spannungen.

Zur Struktur lyrischer Subjektivitit bei Hofmannsthal 35

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ralf Simon

Die Szene der EinfluB-Angst und ihre Vorgeschichten
Lyrik und Poetik beim friihen Hofmannsthal

I
Poetik der Vorgeschichte

Die vielleicht elementarste Antwort auf die Frage, warum erzahlt wer-
de, lautet, dafl fir das Dasein der Dinge eine Herleitung, eine aus der
Genese entwickelte Begriindung gegeben wird. Das factum wird auf das
Jfacere zuruckgefiihrt, dem Sein eine Vorgeschichte gegeben. Die erzéhlte
Vorgeschichte legitimiert einen Zustand aus seinem Gewordensein, der
begriindenden Hauptgeschichte wird eine begriindende Vorgeschichte
zuteil. Diese Erzahl- und Denkform ist offenkundig so elementar und
zugleich so universell, dafl sie sich auf ihre eigene Form anwenden lafit
und permanent angewandt wird.! Erzihlt jemand eine Vorgeschichte,
dann wird thm die Frage gestellt werden, was die Vorgeschichte die-
ser Vorgeschichte gewesen sei. Die begriindungsaffine Narrationsform
der Vorgeschichte schematisiert nicht nur die Denkform der Kausalitat
vor, sie formiert nicht nur die Temporalitit, sie 6ffnet vielmehr auch
in grundsitzlicher Weise die symbolische Explikation des Weltverstand-
nisses Uberhaupt, indem sie zu jeder Geschichte eine weitere, sie be-
grindende Geschichte hinzufiigt und so ein Gewebe von Geschichten
etabliert, welches in zunehmender Verdichtung die Zusammenhinge
dessen darstellt, was wir Welt nennen.

L Zur Poetik der Vorgeschichte liegen kaum Studien vor. Die Bertthrungspunkte mit der
Metalepse und der Mise-en-abyme sind cher locker (s. dazu u.). Wilhelm Schapp formuliert
die grundlegende Einsicht, daf die Narration keine Stoppregel hinsichtlich ihrer eigenen Vor-
und Nachgeschichte kennt: »Die Geschichte ist sich stindig voraus, und sie ist stdndig der
Vergangenheit verhaftet. Sie geht unmerklich tber in Vorgeschichte und Nachgeschichte«
(Wilhelm Schapp, In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding [1953]. 4. Aufl.
Frankfurt a.M. 2002, S. 161). Paul Ricceur kennt in seiner dreifachen narrativen Mimesis die
der eigentlichen erzihlerischen Komposition vorgelagerte Ebene der Handlungswelt, welche,
ihrerseits narrativ formiert, die Voraussetzung und also die Vorgeschichte der Narration bildet
(vgl. Paul Ricceur, Zeit und Erzihlung. Bd. 1: Zeit und historische Erzihlung. 2. Aufl. Miin-
chen 1988, S. 90-104).

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 37

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es mag irritieren, dafl ein Gedankengang, der sich der Lyrik Hugo
von Hofmannsthals widmen méchte, mit einer narratologischen Bemer-
kung anhebt.? Aber schon ein kurzer Blick auf die Texte des frithen
Hofmannsthal zeigt, daf§ die Logik der Vorgeschichte ein geradezu uni-
verselles Schema in dieser Textwelt ist.

Weltgeheimnis

Der tiefe Brunnen weil} es wohl,
Einst waren alle tief und stumm
Und alle wufiten drum.

Wie Zauberworte, nachgelallt
Und nicht begriffen in den Grund,
So geht es jetzt von Mund zu Mund.

Der tiefe Brunnen weil} es wohl,
In den gebiickt, begriffs ein Mann,
Begriff es und verlor es dann.

Und redet’ irr und sang ein Lied -
Auf dessen dunklen Spiegel buickt
Sich einst ein Kind und wird entriickt.

Und wichst und weif3 nichts von sich selbst
Und wird ein Weib, das einer liebt
Und - wunderbar wie Liebe gibt!

Wie Liebe tiefe Kunde gibt! -
Da wird an Dinge dumpf geahnt
In ihren Kussen tief gemahnt ...

In unseren Worten liegt es drin,
So tritt des Bettlers Fufl den Kies,
Der eines Edelsteins Verlief3.

2 In der Gattungstheorie der letzten Jahre lafit sich eine Tendenz zu transgenerischen Fra-
gestellungen bemerken: Das Drama wird auf die Narration hin befragt, in der Lyrik werden
interagierend-dramatische Konstellationen aufgesucht etc. Fiir die hier rekurrente Frage nach
der narratologischen Dimension des lyrischen Textes vgl. Jorg Schonert, Peter Hithn und
Malte Stein, Lyrik und Narratologie. Textanalysen zu deutschsprachigen Gedichten vom 16.
bis zum 20. Jahrhundert. Berlin 2007 sowie die »Handlungstheorie des Lyrischen« in Ralf
Simon, Die Bildlichkeit des lyrischen Textes. Studien zu Hélderlin, Brentano, Eichendorff,
Heine, Moérike, George und Rilke. Miinchen 2011, S. 31-55.

38  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der tiefe Brunnen weil} es wohl,
Einst aber wuf3ten alle drum,

Nun zuckt im Kreis ein Traum herum.®

In dem Gedicht »Weltgeheimnis«* wird die Wanderung eines Wissens
dargestellt: Zuerst war es in einem Brunnen, dann wurde es in Form von
Zauberworten nachgelallt, dann begriff es ein Mann, der sein Begrei-
fen aber wieder verlor, dann wurde ein Kind dieses Wissens teilhaftig,
um ihm spiter als Weib die tiefe Kunde der Liebe zu entnehmen, bis
schliefllich das Wissen wieder in den Brunnen miindet. Man kann dieses
Gedicht als eine Abfolge von Vorgeschichten lesen, wenn man seinen
Ausgang bet der letzten Strophe nimmt und den Textverlauf als Vorge-
schichte dazu. Zugleich hat der lyrisch artikulierte Gang des Wissens
hier die Form eines Kreises, so daf} die finale Position in ithren Anfang
als Vorgeschichte zurtickkehrt.’ Das Gedicht signalisiert durch die pure
Ablaufform einen Narrationsprozefi, den es aber inhaltlich dementiert,
indem es die Differenz zwischen Geschichte und Vorgeschichte durch
den Kreisgang der Vorgeschichten authebt. Das die grammatische Form
des Gedichts bestimmende »und«® 1afit sich zwar temporal-narrativ lesen,
aber auch metonymisch, als die die Nachbarschaft der Dinge anzeigen-
de Beiordnung, vor allem aber symbolisch. Denn offenkundig werden
in diesem Gedicht die Vorgeschichten gleichsam tibereinandergelegt, so
dafl die Lektiire in allen diesen auseinander hervorgehenden Formen des
Wissens aufgefordert ist, immer dasselbe Wissen lesen zu sollen. Die Re-
lation von Geschichte und Vorgeschichte wird also formaliter markiert,

3 SWIGedichte 1, S. 43.

4 Vgl zu diesem Gedicht aus der Forschung insbesondere Imke Meyer, Hugo von
Hofmannsthals »Weltgeheimnis«. Ein Spiel mit dem Unaussprechlichen. In: Orbis Litter-
arum 51/1996, H. 5, S. 267-281; Gerhart Baumann, Continuitit in der Verganglichkeit —»...
von nichts ausgeschlossen«. In: HJb 15/2007, S. 223-238; Ulrich Weinzierl, Wortmusik, rein
und unverginglich. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 19. Februar 2011 (Frankfurter
Anthologie 2011, H. 43, S. 29ff.).

5 Vgl. zur genaueren Analyse der Kreisstruktur den Aufsatz von Meyer, Hugo von
Hofmannsthals »Weltgeheimnis« (wie Anm. 4).

6 Die Konjunktion >und- findet sich im Gedicht zehnmal, davon sechsmal in der auffalli-
gen Position als erstes Wort eines Verses. Es fillt auf, dafl es nur in den ersten fiinf Strophen
des achtstrophigen Gedichts vorkommt. Die Frage, warum das Gedicht gegen Ende hin das
und« nicht mehr braucht, kann mit dem Hinweis auf die Metaphorisierung der Metony-
mie beantwortet werden (s.u.): Indem das >und< zunechmend einen beiordnenden Charakter
bekommt und sich die narrative Linie in ein Zugleich der Elemente auflést, kann die Kon-
junktion in den letzten drei Strophen wegfallen.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 39

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber durch nichtnarrative Verfahrensweisen auch relativiert — etwa durch
die vertikale Blickachse der Spiegelung im Wasser und durch die Motivik
des fundierenden Grundes. Das Gedicht schreitet von einer metonymi-
schen Nachbarschaft zur nichsten fort und gibt doch durch den Kreisgang
zu verstehen, daf} es nicht um das Nacheinander der Vorgeschichten, son-
dern um ihr Zugleich geht. Damit wird die zuerst narrative Figur der Vor-
geschichte lyrisch refiguriert, der anfangs narrative Gestus fihrt die Vor-
geschichten in ein Zugleich, dessen Integration nunmehr metaphorisch
und nicht mehr metonymisch zu leisten ist. Diese Wendung gegen die
Narration bei zugleich aufrechterhaltener Denkform der Vorgeschichte
lafdt sich als spezifisch lyrische Umkodierung einer narrativen Ausgangsla-
ge verstehen. Das Gedicht erzdhlt also nicht, aber es stellt die Narrateme
in eine lyrische Konfiguration, es benutzt sie wie Bilder, aus deren Zusam-
menhang der lyrische Text besteht.

Interessanterweise findet damit die Struktur der Vorgeschichten tiber-
haupt erst zu threr addquaten Form. Wenn wir zu einer gegebenen Er-
zahlung eine Vorgeschichte erzihlen, dann entsteht vor unserem geisti-
gen Auge die Idee einer Linie: Eine narrative Sequenz wird vor eine
narrative Sequenz geschaltet, aber so, daf} daraus weder eine Fliche
noch ein Raum entsteht, sondern nur eine Fortfithrung der einen Linie
durch eine sie in die Zeit nach vorne verlingernde. Aber das Erzeugen
von Vorgeschichten ist de facto eine Tatigkeit, die zu einer Pluridimen-
sionalitdt fihrt. Da in der Erzdhlung eine jede beliebige Sequenz mit
einer Vorgeschichte versehen werden kann, in der wiederum eine jede
beliebige Sequenz ihrerseits eine Vorgeschichte erhalten kann, entsteht
hier eher die Vorstellung eines vieldimensionalen Netzwerks von Ge-
schichten, in welchem sich wiederum die Relation von zentraler Erzih-
lung und vorgelagerter Vorgeschichte auflést. Vorgeschichten haben die
seltsame Eigenart, gerade keine Ordnung in die Erzahlung zu bringen.
Nur wenn man die Produktion von Vorgeschichten gleichsam diszipli-
niert und die Verkntipfungsméglichkeiten einschrinkt, wird man Ord-
nungen erzeugen konnen, die an den kontinuierlichen Fortgang einer
Linie erinnern. Jeder aber wei}, daf§ schon in der Alltagserzdhlung die
Vorgeschichte des einen Kommunikationsteilnehmers durch die Vorge-
schichte des anderen gekontert wird und anstelle einer monokausalen
Herleitung plurikausale Erzéhlnetze entstehen. In diesem Sinne fahrt die

40 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorgeschichte erstaunlicherweise gerade nicht zur Erzihlung, sondern
zur Prosa oder zur Lyrik.

Man kann hier dariiber spekulieren, ob die Tendenz der Denkform
»Vorgeschichtes, anstelle einer narrativen Linie ein vieldimensionales
Geflecht hervorzubringen, mit der Genese der Figuren Metalepse und
Mise-en-abyme zu tun hat. In diesen Verfahren werden Ebenenwechsel
der narrativen Ordnungen vorgenommen, etwa indem der Autor als
extradiegetische Bedingung einer Erzdhlung in ihr agiert und sie gerade
hervorbringt. Eigentlich wird in diesem Kunstgriff eine Vorgeschichte
erzdhlt, jedoch nicht an der richtigen narrativen Position, sondern im
Modus einer an sich unméglichen Ebenenvertauschung. Die Lyrik hat
gegeniiber der Narration die Moglichkeit, Vorgeschichten metaphorisch
aufeinander abzubilden und dabei die Form der »Vorgeschichte« beizu-
behalten. Die Narration aber muf} die Ontologie der narrativen Instanz
durchbrechen, wenn sie Vorgeschichten anders als ordo naturalis organi-
sieren will.

Den Ort einer Poetik der Vorgeschichte bei der Lyrik des jungen
Hugo von Hofmannsthal aufzusuchen, versetzt also eine vorderhand
narratologische Fragestellung an den strukturellen Ort einer Poetik der
metaphorischen Gleichzeitigkeit der Elemente, als die sich das lyrische
Gedicht beschreiben lafit.

Nach dem Gesagten wird man den Terminus »Vorgeschichte« offen-
kundig in den permanenten Zustand des Plurals versetzen miissen. Es
gibt bei Hofmannsthal nicht die eine Vorgeschichte, sondern vielmehr in
auffallender Klarheit die dsthetische Figur der Vorgeschichte, die mate-
rialiter zu einer Pluralitdt von Vorgeschichten fithrt. Im Werk des jungen
Hofmannsthal sind einige solcher Vorgeschichten zu benennen: die Pro-
blematik des Epigonalen, nach der die Vorgeschichte eines gegenwir-
tigen Dichtens durch die Grofle eines vergangenen Dichtens in Frage
gestellt ist (Kap. II); die Problematik emer grundsétzlichen Differenzer-
fahrung, in der als Vorgeschichte die Imagination einer zerbrochenen
Einheit imaginiert wird (Kap. III); die Zerstorung einer anfinglichen
Embheit und ihre Zersplitterung in die Vorgeschichten einer traumatisie-
renden Urszene (Kap. IV).

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 41

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I
Epigonalitét: Die Bibliothek als Vorgeschichte des Dichtens

Ein Traum von groBer Magie

Viel koniglicher als ein Perlenband
Und kithn wie junges Meer im Morgenduft,
So war ein grofier Traum, wie ich ihn fand.

Durch offene Glastiiren ging die Luft.
Ich schlief im Pavillon zu ebner Erde
Und durch vier offne Tiiren ging die Luft

Und frither liefen schon geschirrte Pferde
Hindurch und Hunde eine ganze Schar
An meinem Bett vorbei. Doch die Gebdrde

Des Magiers, des ersten, groflen, war
Auf einmal zwischen mir und einer Wand
Sein stolzes Nicken, konigliches Haar.

Und hinter ithm nicht Mauer: es entstand
Ein weiter Prunk von Abgrund, dunklem Meer
Und griinen Matten hinter seiner Hand.

Er buckte sich und zog das Tiefe her.
Er biickte sich, und seine Finger gingen
Im Boden so, als ob es Wasser wir.

Vom dinnen Quellenwasser aber fingen
Sich riesige Opale in den Hidnden
Und fielen tonend wieder ab in Ringen.

Dann warf er sich mit leichtem Schwung der Lenden,
Wie nur aus Stolz, der nichsten Klippe zu,
- An ihm sah ich die Macht der Schwere enden.

In seinen Augen aber war die Ruh
Von schlafend- doch lebendgen Edelsteinen.
Er setzte sich und sprach ein solches Du

Zu Tagen, die uns ganz vergangen scheinen,
Dafl sie herkamen trauervoll und grofi:
Das freute ihn zu Lachen und zu Weinen.

42 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er fuhlte traumhaft aller Menschen Los
So wie er seine eignen Glieder fihlte.
Thm war nichts nah und fern, nichts klein und grof3.

Und wie tief unten sich die Erde kuhlte
Das Dunkel aus den Tiefen aufwirts drang,
Die Nacht das Laue aus den Wipfeln wiihlte

Genof er allen Lebens grofien Gang
So sehr, daff er in grofler Trunkenheit
So wie ein Lowe tiber Klippen sprang.

Cherub und hoher Herr ist unser Geist,
Wohnt nicht in uns, und in die obern Sterne
Setzt er den Stuhl und 1af3t uns viel verwaist:

Doch Er ist Feuer uns im tiefsten Kerne
- So ahnte mir, da ich den Traum da fand -
Und redet mit den Feuern jener Ferne

Und lebt in mir, wie ich in meiner Hand.”

Dem »Traum von grofler Magie«, einem der wichtigsten poetologischen
Gedichte Hofmannsthals, sind zahlreiche Deutungen zuteil geworden,®
aber die vielleicht offenkundigste Allegorisierung des Textes blieb bislang
in seiner Latenz eingeschlossen. Die Herrschaft des Magiers tiber die vier
Elemente, seine Fahigkeit, Elemente transformieren zu kénnen (Strophe 6),
seine Herrschaft auch tiber die Zeit und tiber das Schicksal der Menschen,
seine Fahigkeit, sich zu verwandeln: Dies alles 1afit sich koharent auf das
Tun eines Lesers in seiner Bibliothek beziehen. Es gemahnt an Nietzsches
Genealogie des Historismus, wenn vom Magier gesagt wird:

7 SW I Gedichte 1, S. 52f.

8 Vgl. hierzu Olaf Hildebrand, Dichtung als intertextuelle Zauberei. Zu Hofmannsthals
»Traum von grofler Magie«. In: Ders. (Hg.), Poetologische Lyrik von Klopstock bis Griin-
bein. Gedichte und Interpretationen. Kéln u.a. 2003, S. 164-185. Diese griindliche und
gedankenreiche Studie nennt zu Beginn die élteren Aufsitze zu dem Gedicht (Martin Stern,
Hans Steffen, Jiirgen Sandhop, Werner Kohlschmidt, Manfred Hoppe, Jost Schneider). Wie
seine Vorginger deutet Hildebrand die einzelnen Bilder des Gedichts aus, indem er sie geistes-
geschichtlich verortet und ihre Kontexte aufarbeitet. Er fiillt also das Gedicht mit Gelehrsam-
keit, der eigenen und der bei Hofmannsthal unterstellten. Beide, Interpret und Autor, werden
dazu Bibliotheken benutzt haben miissen. — Die hier versuchte Lektiire, weniger ambitioniert,
nimmt diese Tatsache der benutzten Bibliothek zum Ausgangspunkt ihrer Deutung.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 43

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er setzte sich und sprach ein solches Du
Zu Tagen, die uns ganz vergangen scheinen,
Daf} sie herkamen trauervoll und grofi.

Genau dies tut der historisch interessierte, eigentlich: der sich historisch
identifizierende Leser inmitten seiner Bucher. Er spricht im Leseakt die
Vergangenheit an, animiert sie imaginativ, laflt sie eine gespenstische
Gegenwart gewinnen. Die historische Imagination, die sich an die Stel-
le einer entschwundenen Unmittelbarkeit des Lebens setzt, simuliert
»traumbhaft aller Menschen Los«. Die grofle Magie ist nichts anderes als
die Beschreibung einer Bibliothekserfahrung.

‘Wo sich derart das Leben in die Lektiire verfliichtigt, kann der Schreibakt
(»Finger« als Metonymie des stifus) in der Tat »Im Boden so, als ob es Was-
ser wir« sich einschreiben. Liest man den kompletten Raumentwurf des
Gedichts als Umdeutung der Bucherwénde in eine Landschaft, die Mau-
er als Biicherregal, die griinen Matten hinter der Hand des Magiers als
Schreibtischunterlage, die Wassermetaphorik als Vergegenwirtigung der
imaginativ fliissig gewordenen Historie, dann besteht die Magie in nichts
anderem als in der Leistung der Ubersetzung, die die gewesene Erde des
Geschichtlichen in die fliissige Gegenwart der Imagination transformiert
und dabei von Zeitalter zu Zeitalter wechselt »wie ein Léwe tiber Klippen
sprang«. Der vielberitselte Schluf§ des Gedichts nimmt wiederum Bezug
auf diese Schreibszene, denn genau dort, »in memer Hand, lebt der Geist,
mnsofern er die historistische Umschrift des Gelesenen ist. Dieses Gedicht
ist nichts anderes als die Relektiire des Bibliotheksmenschen, der seinen
Streifzug durch die Geistesgeschichte noch einmal im Schriftzug dieser
Zeilen wiedergibt, so dafl der Geist des Gelesenen in das lyrische Notat
flief}t, also in die Poetik der Schreib- und Leseszene, die dieses Gedicht
ausformuliert.

Diese Lektiire, die gegeniiber den vorliegenden Deutungen von einer
tiberraschenden Einfachheit ist,’ liest das Gedicht, als befinde es sich
am Rande der Parodie. Man kénnte pejorativ formulieren, dafl der Text
eine epigonale Bibliotheksexistenz durch eine groteske Ubertreibung zur
Magie promoviert, indem die sekundiren Rezeptionsphinomene einer

9  Wie intensiv braucht man den Hinweis auf das Paracelsuszitat in den Schlufversen,
die Aufarbeitung der alchemistischen Transformation der vier Elemente, die Typik des pocta
magus, die Anspielungen auf Shakespeare und vor allem auf Goethe? Hat hier tatszichlich nur
der Literaturwissenschaftler Hofmannsthal gedichtet?

44 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

historisierenden Einbildungskraft zu primdren magischen Verfahrens-
weisen aufgewertet werden.

Ein genauer Blick auf das Corpus der frithen Gedichte von Hofmanns-
thal bestétigt allerdings diese Lektiirespur, die Gedichte als einen Effekt
auf die Diagnose der historischen Situation der Epigonalitit zu lesen. So
findet sich in dem Gedicht »Botschaft«!® inmitten der entworfenen See-
lenlandschaft die Einladung des lyrischen Ich an ein Du:

Nur eines frommt: gesellig sein mit Freunden.
So will ich dass Du kommst und mit mir trinkst
Aus jenen Kriigen, die mein Erbe sind

Das Erbe ist hier die poetische Tradition, so dafl inmitten jener préaexi-
stenten Seelenlandschaft plotzlich Geschichtlichkeit und Intertextualitit
Einzug halten. Das Gedicht reflektiert diesen wohlkalkulierten Bruch
sehr genau, wenn es in den abschliefenden Versen imaginiert, dafl das
lyrische Ich »kiinftig in der Finsamkeit« die Erinnerung an das Du kul-
tivieren mochte:

Dass dann vielleicht ein Vers von Dir sie mir
Veredelt kiinftig in der Einsamkeit

Und da und dort Erinnerung an Dich

Im Schatten nistet [...]

Die komplexe temporale Einfaltung arbeitet mit einer zukiinftig aus-
zusprechenden Einladung, die den Zweck haben soll, daff in der noch
ferner vorausliegenden Zukunft auf diese Einladung eine riickwérts-
gewandte Erinnerung stattfinden mége. Dieser Formalismus der Zeit,
der entfernt an dhnliche Strukturen bei Klopstock erinnert, projiziert
die Diagnose der Epigonalitit auf die komplette zeitliche Achse. Denn
auch die in der Zukunft liegende Riickerinnerung wird nichts weiter
zum Gegenstand haben, als jene gesellige Situation, die darin bestand,
die Kriige, die das poetische Erbe sind, geleert zu haben. Um es prosa-
isch so zu formulieren, dafl wiederum die Grenze der Parodie erreicht

10 SW I Gedichte 1, S. 78. Vgl. zu diesem Gedicht Peter Sprengel, »Dunkle Tiefe sché-
ner Tage«. Zu Hofmannsthals Gedicht »Botschaft« (1897). In: Sprachkunst 28/1997, H. 1,
S. 15-24; Friedmar Apel, Das Auge liest mit. Zur Visualitit der Literatur. Miinchen 2010,
S. 141f.; Ders., Gemeinschaft aus dem Elementaren. Hugo von Hofmannsthal und Josef Nad-
ler. In: Essayismus um 1900. Hg. von Wolfgang Braungart und Kai Kauffmann. Heidelberg
2006, S. 213-221.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal =~ 45

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird: Das gegenwirtige lyrische Ich wiinscht sich bei der Goethe-Lek-
tiire einen Mitleser, um sich kiinftig daran erinnern zu kénnen, wie es
in der Vergangenheit bei der Goethe-Lektire einen Mitleser gehabt
hat.

Epigonalitit wird nicht allein in den Gedichten thematisch ausgespro-
chen," sondern geradezu auch programmatisch gedichtet. Das »Reiselied«'?
ist eine Zitatreise in die literarische Tradition:

Reiselied

Wasser stiirzt, uns zu verschlingen,
Rollt der Fels, uns zu erschlagen,
Kommen schon auf starken Schwingen
Vogel her, uns fortzutragen.

Aber unten liegt ein Land,
Friichte spiegelnd ohne Ende
In den alterslosen Seen.

Marmorstirn und Brunnenrand
Steigt aus blumigem Geldnde,
Und die leichten Winde wehn.'®

Die lyrische Collage zitiert mit den beiden ersten Versen Goethes erstes
Sonett »Michtiges Uberraschen«,'* in der zweiten Strophe Goethes »Auf

11" Andere, durchaus schlechtere Gedichte thematisieren die Problemlage einer historisti-
schen und epigonalen Dichtung expressis verbis. So nimmt sich das Gedicht »Gedankenspuk«
ein Nietzschezitat zum Motto (»Kénnten wir die Historie loswerden«) und beklagt die gespen-
sterhafte Scheinexistenz des Bibliotheksmenschen (SW II Gedichte 2, S. 33f.). In der »Denk-
mal-Legende« ist zu lesen: »Wie wir Vergang’nes sinnlos mit uns tragen, / Der Formelwahn
[...]J.«« (SW I Gedichte 1, S. 13) Und schliefilich sei an Hofmannsthals »Sonette« erinnert, die
msgesamt die Problematik der Epigonalitit verhandeln und deren eines den Titel »Epigonen«
tragt (SW II Gedichte 2, S. 48ff.). - Eine umfassende, das Gesamtwerk Hofmannsthals sich-
tende Studie zur Epigonalitit wire eine lohnende Aufgabe.

12 Viele Gedichte Hofmannsthals, darunter auch etliche der bekanntesten, sind bislang
nicht einer intensiven Lektiire unterzogen worden. »Reiselied« etwa wird in zahlreichen Stu-
dien erwihnt, besprochen und hinsichtlich bestimmter Argumentationsinteressen bedacht,
aber cine wirklich tiefgehende Lektiire liegt nicht vor.

13 SW I Gedichte 1, S. 84.

14 Wasserfall in Gebirgslandschaft: »Ein Strom entrauscht umwolktem Felsensaale / [...] /
Démonisch aber stiirzt mit einem Male -/ Ihr folgten Berg und Wald in Wirbelwinden -/
Sich Oreas, [...].« Johann Wolfgang Goethe, Simtliche Werke (Miinchner Ausgabe). Hg. von
Karl Richter u.a. Miinchen 2006, Bd. 9, S. 12.

46  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem See«,'® vielleicht auch Holderlins »Halfte des Lebens«,' wihrend
die dritte Strophe an C.F. Meyers Sonett »Der rémische Brunnen« er-
mnert.”” Als Reise in die Landschaft der Lyrik ist das Gedicht eine per-
manente Verwandlung der lyrischen Evokation von Landschaft mit den
Mitteln einer Zitatenreise. Das Faszinierende dieses Gedichts ist, dafi es
sich hier ganz um Bildzitate handelt. Philologisch zitatgenau sind die be-
haupteten Intertextualititen nicht ausweisbar; es finden sich keine wort-
lichen Sequenzen. Man muf} ganz in Bildern denken, wenn man diese
Reise als eine in die lyrische Tradition entziffern will. Es wire hier nicht
von Intertextualitit, sondern von Interikonizitit zu sprechen. »Reiselied«
heiflt: Lyrik als Bildzitat und Collage von Literaturgeschichte.'®

Der Eindruck verdichtet sich, dafl die Lyrik von Hofmannsthal in
enem umfangreichen Mafle von der Kulturdiagnose der Epigonalitit
geprégt ist, erinnert sei auch an das Verwachsensein des lyrischen Ich
mit seinen Ahnen, die thm ebenso verwandt sind wie sein eigenes Haar
(»Terzinen«: »I. Uber Verginglichkeit«). Sehr ritselhaft ist das Gedicht
»Gliickliches Haus«, das einen Generationenkampf zeigt und direkt die
Frage der Uberlieferung und des Historismus in Szene setzt:

Gliickliches Haus

Auf einem offenen Altane sang

Ein Greise orgelspielend gegen Himmel,
Indes auf einer Tenne, ihm zu Fuflen,

Der schlanke mit dem bértigen Enkel focht,
Daf} durch den reinen Schaft des Oleanders
Ein Zittern aufwirtslief; allein ein Vogel
Sdll in der Krone bliitevollem Schein

15 Das Spiegelmotiv: »Und im See bespiegelt / Sich die reifende Frucht«. Ebd., Bd. 3.2,
S.21.

16 Friichte im Wasser gespiegelt: »Mit gelben Birnen hénget / Und voll mit wilden Rosen /
Das Land in den See«. Friedrich Holderlin, Samtliche Werke und Briefe. Hg. von Michael
Knaupp. Darmstadt 1998, Bd.1, S. 445.

17" Marmorbrunnen, Brunnenrand, die Vorstellung einer Staffelung (Steigen oder Fallen):
»Aufsteigt der Strahl und fallend giefit / Er voll der Marmorschale Rund, / Die, sich verschlei-
ernd, tiberfliefit / In einer zweiten Schale Grund; / Die zweite gibt, sie wird zu reich, / Der drit-
ten wallend ihre Flut, / Und jede nimmt und gibt zugleich / Und strémt und ruht.« Conrad
Ferdinand Meyer, Samtliche Werke in zwei Bénden. Hg. von Erwin Laaths. Miinchen 1968,
Bd. 2, S. 88.

18 Die genannten Pritexte lassen sich zweifelsohne vermehren. Schon die nicht sehr aus-
fithrlichen Sachkommentare der Kritischen Ausgabe geben Hinweise auf Eichendorff, Bren-
tano, Goethes Mignon-Lied und auf »Tausend und Eine Nacht« (SW I Gedichte 1, S. 353).

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 47

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Floh nicht und dugte klugen Blicks herab.
Auf dem behauenen Rand des Brunnens aber
Die junge Frau gab threm Kind die Brust.

Allein der Wanderer, dem die Strafle sich
Entlang der Tenne ums Gemaéuer bog,

‘Warf hinter sich den einen Blick des Fremden
Und trug in sich - gleich jener Abendwolke
Entschwebend, tber stillem Flufl und Wald -
Das wundervolle Bild des Friedens fort.!

Im Untergeschofl (Tenne) eines Hauses findet der Kampf zweier En-
kel® statt, wiahrend auf der Altane ein Greis Orgel spielt. Der Text, der
eine komplexe, fast schon paradoxe Bewegungsfigur mit einem durch
den Text mitwandernden Blickfokus kennt, inszeniert die Situation ei-
ner im Kampf liegenden unmittelbaren Nachkommenschaft (die Enkel,
die Epigonen), wihrend davon sowohl der Greis als auch die Frau mit
ithrem Kind unbertihrt scheinen — als wére die Frage der Nachfolge von
den lebendigen Kréften (Frau mit Kind) abgeschnitten und allein dem
erbitterten Kampf der Enkel anheimgegeben. Das Fechten und der im
nichsten Vers folgende »reine Schaft« spielen wiederum auf die Schreib-
szene an, so daf} sehr zurtickhaltende Signale fiir die Moglichkeit einer
poetologischen Lektiire gegeben werden. Der Wanderer des Gedichts,
der im Halbkreis die Szene umgeht und dessen riickwiértsgeworfener
Blick nach allem, was man rekonstruieren kann, die durchs Gemauer
verdeckte Kampfszene nicht mehr sehen kann, gewahrt derart vorbei
und in die Natur blickend »das wundervolle Bild des Friedens«, das im
eklatanten Widerspruch zu den Bildern des Gedichts steht. Das glickli-

19 Ebd., S. 101.

20° Die im Folgenden entwickelte Deutung basiert auf der Annahme, daf} das Fechten (vier-
ter Vers) keine sportliche Ubung unter Aristokraten ist, sondern ein im Ernst ausgetragener
Kampf. Die Kritische Ausgabe gibt in ihren Erlauterungen einen Hinweis auf eine Prosano-
tiz aus dem Jahre 1896 (das Gedicht wurde 1900 geschrieben), in der Elemente des Gedichts
auftauchen, die man als eine Vorstufe interpretieren kénnte (vgl. ebd., S. 405). In dieser Notiz
wird das Fechten nicht als Kampf verstanden. In diesem Sinne ist sich Ulrich Weinzier] in
seiner kurzen Interpretation auch sicher: »Kein Zweifel, eine lindliche Idylle [...] die Enkel
erproben im spielerischen Kampf ihre Kraft« (Frankfurter Anthologie. Hg. von Marcel Reich-
Ranicki. Frankfurt a.M. 2001, Bd. 24, S. 98).

Gleichwohl, der gesamte szenische Aufbau und die perspektivische Kompliziertheit der
Bewegungschoreographie des Gedichts sind gegeniiber der Notiz ganzlich verandert, so dafl
die Frage der semantischen Wertung einzelner thematischer Elemente aus der Textlektiire
und nicht aus der méglichen Vorstufe plausibel gemacht werden muf.

48 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che Haus ist ein Ort des unterbrochenen Lebens, in dem die Generatio-
nen in ihre monadischen Wahrnehmungen eingeschlossen bleiben, wih-
rend der Wanderer, aber auch der Alte und die Frau mit Kind von dieser
gewalttitigen Szene seltsam unbertiihrt bleiben. Die irritierende und ge-
radezu kalte Abstraktion, die dieses Gedicht Uiber die in ihre Gesten
gebannten Akteure verhdngt, scheidet die verschiedenen Lebenskreise
voneinander. Der Alte ist in seiner Seligkeit aufgehoben; ihn erreicht der
Kampf der Enkel um sein Erbe nicht mehr; die Frau mit Kind figuriert
eine Szene des Lebens und wiederum eine der zwei Generationen, aber
der Bezug zum Vater (einer der Enkel?) bleibt offen; der Wanderer um-
schreitet diese Szene unbeteiligt und blickt in die Natur, wihrend seinem
Gesichtskreis entschwunden die sozialen Verhiltnisse selbst wie natur-
f6rmig zum Bild erstarren.

Das Poem ist ein Ratselbild, und als solches gehort es zu Hofmanns-
thals gelungensten Gedichten. Der Leser kann seine Deutung zwischen
Naturlyrik und Gesellschaftskritik spielen lassen, sich mit den Goethe-
schen Wanderern befassen und sie wiederfinden wollen, er kann den
Vogel und die Anklinge an eine artifizielle Landschaft mit George ver-
binden oder eine Schreibszene entziffern wollen. Keine dieser Deutun-
gen verfangt, der Text bleibt thnen gegentiber souverdn, wie des Vogels
kluger Blick, dessen Ursache wiederum ins Rétselhafte miindet. Es ist
aber der Kampf der Enkel, der das Stilleben in Unruhe versetzt und dem
Gedicht eine Dynamik zutrdgt, die seinem letzten Vers so weitgehend
widerspricht, daff man in ihm eine Ironie vermuten kénnte. Der Kampf
der Enkel ist das Inbild der Epigonalitit, eine ebenso verzweifelt wie aus-
weglose Situation, geschieden von der Erfahrung des Alten, von der des
Lebens und von der des Wanderers und seiner neuen Erfahrungsmaog-
lichkeit. Der zihe Kampf um das Erbe: »Gliickliches Haus« dichtet das
Ritsel einer Kultur, die sich rein aus dem Historismus zu revitalisieren
sucht.

Die Vorgeschichte aller dieser Texte ist der Inbegriff der auf dem poe-
tischen Schaffen lastenden Tradition, wie sich bei einer sehr genauen
Lekttre vor allem auch durch die Permanenz der Goethe-Anspielungen
nachweisen lafit. Vor den Geschichten, die diese Gedichte erzdhlen, liegt
die iibermichtige Lyrik der tibermachtigen Dichter, denen das gegen-
wartige lyrische Ich kaum etwas entgegenzusetzen hat, die Inhalte vieler

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 49

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der frithen Gedichte Hofmannsthals bestehen in der Gebundenheit an
die vorangehende Dichtung.

Zur komplexen Szene des poetischen Einflusses gehort auch das Ge-
dicht »Lebenslied«,?! in dem Hofmannsthal das Kunststiick fertighringt,
die geschichtsphilosophische und poetologische Situation der Epigonali-
tit in eine anscheinend positive Wende zu fithren.

Lebenslied

Den Erben lass verschwenden
An Adler, Lamm und Pfau
Das Salbol aus den Hianden
Der todten alten Frau!

Die Todten, die entgleiten,
Die Wipfel in dem Weiten,
Thm sind sie wie das Schreiten
Der Tanzerinnen werth!

Er geht, wie den kein Walten
Vom Riicken her bedroht.
Er lachelt, wenn die Falten
Des Lebens fliistern: Tod!
Ihm bietet jede Stelle
Geheimnissvoll die Schwelle,
Es gibt sich jeder Welle

Der Heimatlose hin!

Der Schwarm von wilden Bienen
Nimmt seine Seele mit,

Das Singen von Delphinen
Beflugelt seinen Schritt:

Ihn tragen alle Erden

Mit michtigen Geberden

Der Fliisse Dunkelwerden
Begrenzt den Hirtentag!

21 Vgl. dazu Edda Polheim, »Ein lebend Glied im grossen Lebensringel« Zu Hofmanns-
thals »Lebenslied«. In: Zeitschrift fur deutsche Philologie 123/2004, H. 4, S. 481-503; Jan
Thomsen, Erben und Verschwender. Hugo von Hofmannsthals »Lebenslied«. In: Zeitschrift
fiir Kultur und Geisteswissenschaften 4/1997, H. 13, S. 2-18; Gerhard Neumann, »Kunst des
Nichtlesens«. Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen. In: Hugo von Hofmannsthal. Neue
Wege der Forschung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pelloquin. Darmstadt 2007, S. 84-99.

50 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Salbol aus den Hianden
Der todten alten Frau

Lass lachelnd ihn verschwenden
An Adler, Lamm und Pfau:

Er lachelt der Gefihrten, —

Die schwebend unbeschwerten
Abgrinde und die Gérten

Des Lebens tragen ihn!??

Der Erbe ist derjenige, der verschwenden kann, weil er zwar alles geerbt,
nichts aber erworben hat, so dafl ihm sein Besitz eine Auflerlichkeit ist.
Also kann er die Inversion der Zeit in die Schwelle des Augenblicks
fuhren und mit allem, was thm gegeben ist, mit der gesamten poeti-
schen Tradition also, die Verschwendung vollziehen: ein Weggeben, das
die Seligkeit der Erfillung besetzt — so das Gedicht.” Liest man den
Text mit einem durch Harold Bloom?* geschirften Blick, so ist in die-
ser anscheinenden Positivitit die destruktive Energie der Verausgabung
zu entdecken. In Blooms Systematik des dsthetischen T6tens, mit dem
der Ephebe seinen Meister fehlzulesen versucht, findet sich auch die
Strategie, durch Selbstentduflerung® die Usurpation des eigenen Selbst
durch den Einfluff der starken Tradition einer Revision zu unterziehen —
eine Revision allerdings, die nur um den Preis der Selbstauflésung, der
Selbstentleerung zu erlangen ist.

Hugo von Hofmannsthal schreibt eine historistische Lyrik. Es handelt
sich um Gedichte, die ein Goethe-Verehrer nach der Lektiire Nietzsches
und Schopenhauers entwirft. Der Erbe, der Epigone, der die Last der
"Tradition zu tragen hat, wird hier ausbuchstabiert, und diese Phinome-
nologie des Epigonalen schligt sich vor allem in einer komplexen tem-
poralen Grundstruktur der Gedichte nieder. Die Texte schreiben gegen
ihre eigene Zeit an, weil sie die in der Sache entworfene Vorgeschichte,
zu der sie selbst nur in der Position des Epigonalen erscheinen kénnen,

22 SW I Gedichte 1, S. 63.

23 Die ganz anders gelagerte Deutung von Polheim (wie Anm. 21) thematisiert den Erben,
ohne auf die Epigonalitit Bezug zu nehmen. So fithrt die Lektiire zu einer Vershnungsfigur,
die den Tod als Offenheit und Kreislauf denkt, mithin den Erben als Vermittlungsfigur zwi-
schen Leben und Tod, Vergangenheit und Zukunft.

24 Harold Bloom, Eine Topographie des Fehllesens [1975]. Frankfurt a.M. 1997; Ders.,
Einfluss-Angst. Eine Theorie der Dichtung [1973]. Basel/Frankfurt a.M. 1995.

25 Vgl. ebd., S. 69ff. (»Kenosis«); Ders., Topographie des Fehllesens (wie Anm. 24),
S. 1091f., dort der Begriff der Limitation.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 51

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugleich auch revidieren miissen, um ihren eigenen Raum zu gewin-
nen.

Ganz im Sinne von Blooms Revisionismusthese begniigen sich auch
Hofmannsthals Gedichte nicht damit, sich selbst die vernichtende Dia-
gnose der Epigonalitit zu erteilen. Sie revidieren ihre eigene Position,
um gegen die Ubermacht der Tradition reiissieren zu kénnen. Deshalb
wird die Zeit einer dekonstruktiven lyrischen Analyse unterzogen. So
wird Narration in vielen Gedichten grammatikalisch stark markiert (vgl.
Worte wie: »und«, »dac, »jetzt«), dann aber lyrisch unterlaufen. Die Zeit-
dimensionen werden in eine handlungslose Gleichzeitigkeit aufgehoben,
Metonymien werden metaphorisiert, Zeiten in die Zeit einkopiert und
selbst die Differenz von eigentlich und uneigentlich wird dementiert.
Diese Verfahren arbeiten mit den Mitteln des lyrischen Formalismus an
der Revozierung der Vorgeschichte, an einer Paradoxierung der Dia-
gnose der Epigonalitit, indem sie deren zeittheoretisches Grundmuster
auszuhebeln versuchen. Die Lyrik mobilisiert ithr rekursives Formapriori
gegen die narrative Form der Vorgeschichte und hofft, damit auch die
Diagnose der Epigonalitit unterlaufen zu kénnen. Hofmannsthals Ter-
minus fiir die derart enttemporalisierte Vorgeschichte ist bekanntlich:
Préexistenz. Aber schon das Gedicht »Botschaft« zeigt, daf} der Raum
der Priexistenz weder von der Intertextualitit noch von der Geschicht-
lichkeit unbehelligt bleibt.

Es sei erneut auf das Gedicht »Weltgeheimnis« Bezug genommen. Der
Text entfaltet eine paradoxale Poetik des Metaphorischen. Zundchst
scheint das »Wissen« zu changieren: Im ersten Vers wird es dem Brun-
nen zugeschrieben. Alle Brunnen sind im zweiten Vers aber stumm, so
dafl man unwillkiirlich im dritten Vers das »darum wissen« nicht »allen«
Brunnen, sondern »allen« Menschen zuschreibt. Entsprechend wird dann
in der zweiten Strophe von der Rede der Menschen gesprochen. Uberra-
schend wird aber in der dritten Strophe das Wissen doch dem Brunnen
zugeordnet. In diesem Hin und Her wird der Begriff der Ursache als
solcher einer Bewegung der Verundeutlichung unterzogen. Die Ursache
des Wissens wird unklar: Liegt sie in der Tiefe des Brunnens oder liegt
sie in der Tiefe der Rede der Menschen oder kommt sie in dem Moment
zustande, in dem zwischen Brunnen und Mensch ein Verhiltnis etabliert
wird? Das Gedicht antwortet darauf nicht, sondern Uberfithrt ab der

52 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vierten Strophe die Frage nach der Ursache des Wissens in eine Serie
von metonymischen Weitergaben des Wissens. Das Ergebnis, welches
das Gedicht ganz am Ende behauptet, ist de facto keines, weil es die
Frage wieder an den Anfang zurtickgibt. Somit wird die Frage nach der
Ursache an eine Serie weitergegeben, diese Serie aber geht kreisformig
wieder zur Anfangsfrage zuriick, entpuppt sich also als metonymisch
expandierte Metaphorik. So bricht die Unterscheidung zwischen Met-
onymie und Metapher in sich selbst zusammen, weil der Terminus des
Grundes (V. 5) in einem sehr prizisen Sinne unklar bleibt. Ist hier Ur-
sache gemeint oder einfach nur der Grund des Brunnens? Was ist hier
eigentliche und was tibertragene Rede? Und welche Rolle spielt das Irre-
sein des Mannes hinsichtlich der Verfafitheit des Grundes?

Man muf} das Gedicht als Meta-Literatur lesen. Es unterscheidet die
»tiefe Kunde« von »unsern Worten«, rechnet also mit der Moglichkeit
eines Wissens, das nicht Verbalsprache ist. So changieren die verschie-
densten Sprachbegriffe, eigentliche und uneigentliche Sprache, prosaische
und lyrische Bedeutung, Wortsprache und translinguale Sprachlichkeit
tiberhaupt. In diesem Strudel der sprachphilosophischen Positionen ver-
schwindet nicht nur die temporale Ordnung, die eine Vorgeschichte erst
ermoglichen wiirde, sondern auch die begriffliche Ordnung, die einer Vor-
geschichte die Kraft einer Kausalitit zuzuschreiben in der Lage wire. Ge-
nau aber dieser Begriff der Kausalitit oder der Ursache wird in dem Text
mit dem Grund konfrontiert, den man wohl keinesfalls allein im Sinne
einer logischen Ursache wird lesen diirfen.

»Weltgeheimnis« arbeitet hier erneut mit Textverfahren gegen die kul-
turphilosophische Diagnose der Epigonalitit. Das Gedicht dekonstru-
iert den Grund und also die Griinde und Kausalititen; es verstrickt die
Argumentationsleistung der Vorgeschichte in ein Spiel des paradoxen
Entzugs und der systematischen Mehrdeutigkeit. Die selbsthervorgeru-
fene Logik der Vorgeschichte wird nur um den Preis des Verlusts ihrer
narrative Ordnung und ihrer Begriindungsfunktion dieser Lyrik einge-
schrieben. Genau dies ist: lyrische Poetik der Vorgeschichte.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 53

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11l
Die Szene der Instruktion und ihre Unterwanderung
durch Vorgeschichten

In dem »Gesprach tiber Gedichte« findet sich die folgende Passage: »Das
Wort ist solch eine Metapher. Regungen kehren zuriick, die schon ein-
mal frither hier genistet haben. [...] Und etwas begegnet sich in uns
mit anderem. Wir sind nicht mehr als ein Taubenschlag.«<*® Nur eine
genaue Lektiire entdeckt die irritierende Verschiebung, die Hofmanns-
thal vornimmt und die gleichwohl die Basis fiir seinen Begriff des Meta-
phorischen bildet. Die Formulierung »Das Wort ist solch eine Metapher«
verschiebt die Metapher grundsétzlich auf einen gegeniiber der Sprache
grofleren und umfassenden Bereich hin, in dem die Metaphorik der ei-
gentlichen lingualen Sprache nur ein Beispiel fiir die Metaphorik tiber-
haupt ist. Man kommt nicht umhin, den Satz so zu lesen, daf} es offen-
kundig Metaphern gibt, die keine Worte sind, so daf} das gemeinte Wort
nur eine von vielen Konkretisierungsformen jener umfassenderen Me-
taphorik ist. Metapher und Ubertragung werden als etwas verstanden,
das tiber die artikulierte Sprache hinausreicht und einen grundsitzlichen
Tauschverkehr von Ich und Welt adressiert, jenes etwas, das »sich in uns
mit anderem« begegnet. Die Tauschartikel sind nicht primir Sprache
oder Worte. Sie kénnen es zwar sein, aber der Vorgang des Metaphori-
schen scheint bei Hofmannsthal auf einer Ebene verankert zu sein, die
der artikulierten und erscheinenden menschlichen Sprache vorausliegt.
Der Fortgang des Textes lafit dartiber keinen Zweifel aufkommen, denn
als Poesie wird im folgenden bezeichnet, was in der »ganzen ungeheu-
eren unerschopflichen Natur«®” wohnt und in Ariels Hauch zueinander
und miteinander in Relation gesetzt wird. Hofmannsthal denkt eine Me-
taphorik des Dinglichen, eine Ubertragungstéitigkeit auf der Ebene der
Realia. Die sprachliche Metaphorik ist dabei nicht ausgeschlossen, aber
sie ist nicht das Zentrum, von dem her die Theoriebildung ihren Aus-
gang nimmit.

Sucht man nach den geistesgeschichtlichen Voraussetzungen dieser
ungewohnlichen Denkoperation, so wird man Herders Sprachphiloso-

26 SW XXXT Erfundene Gespriche und Briefe, S. 76.
27 Ebd.

54 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phie namhaft machen kénnen, welche durch die Vermittlung von Gu-
stav Gerbers Buch »Die Sprache als Kunst«*® Eingang in Nietzsches be-
ruhmte Formulierungen zur Metaphorik gefunden hat. Wenn Nietzsche
die Ubertragung des Nervenreizes in ein Bild als Metapher bezeichnet
und erst in einem zweiten metaphorischen Prozef}, der die Ubertragung
des Bildes in einen Laut vollzieht, bei der sprachlichen Artikulation
ankommt,?* dann ist offenkundig eine Metaphorik vor der Sprache un-
terstellt. Herder hatte in diesem Sinne seine Sprachphilosophie in der
Ubersetzungstitigkeit beginnen lassen, die die fiinf Sinne untereinander
unterhalten, lange bevor die Sprache aus dieser logoshaften Schematisie-
rung als explizites Wort hervorgeht.?* Das Konzept einer Physiologie, die
weit vor dem Erscheinen des artikulierten Sprechakts sprachférmig ver-
fahrt und Ubertragungen vollzieht, gehort zu den basalen Hintergrunds-
modellen des 19. Jahrhunderts.® Hugo von Hofmannsthal tibernimmt

28 Vgl. Gustav Gerber, Die Sprache als Kunst. Berlin 1885, 2 Bde. [Nachdruck Elibron
Classic Series, Printed by Amazon, Leipzig]. Die Genese der Sprache aus der Ubersetzung
des lautlichen Reizes in ein inneres Bild und dessen Ubersetzung in die lautwerdende Spra-
che behandelt Gerber im ersten Band auf den Seiten 141-162; der in diesem Zusammenhang
wichtige Herder-Bezug findet sich auf S. 155.

29 Zur Erinnerung: »Ein Nervenreiz zuerst tibertragen in ein Bild! erste Metapher. Das
Bild wieder nachgeformt in einem Laut! Zweite Metapher. Und jedesmal vollstindiges Ueber-
springen der Sphire, mitten hinein in eine ganz andere und neue« (Friedrich Nietzsche, Ueber
‘Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne. In: Ders., Samtliche Werke. Kritische Studi-
enausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. 2. Aufl. Miinchen 1988, I, S. 879).

30 Herderzitate fiir die These einer der artikulierten Sprache vorangehenden Metaphori-
zitit lieflen sich aus der »Sprachursprungsschrift« und dem »Vierten Kritischen Waldchen«
anfithren, hier sei eine Stelle aus Herders wichtigem Aufsatz »Uber Bild, Dichtung und Fabel«
(1787) gegeben: »Hieraus ergibt sich, dafl unsre Seele, so wie unsre Sprache, bestandig alle-
gorisiere. Indem sie namlich Gegenstinde als Bilder sieht oder vielmehr nach Regeln, die ihr
eingeprigt sind, solche in Gedankenbilder verwandelt; was tut sie anders, als tibersetzen, als
metaschematisieren? Und wenn sie diese Gedankenbilder, die blof ihr Werk sind, jetzt durch
Worte, durch Zeichen fiirs Gehor sich aufzuhellen und andern auszudriicken strebet; was
tut sie abermals anders, als ibersetzen, als alldosieren? Der Gegenstand hat mit dem Bilde,
das Bild mit dem Gedanken, der Gedanke mit dem Ausdruck, das Gesicht mit dem Namen
so wenig gemein, daf} sie gleichsam nur durch unsre Wahrnehmung, durch die Empfindung
eines viel-organisierten Geschépfs, das durch mehrere Sinne Mehreres auf Einmal empfindet,
an einander grenzen« (Johann Gottfried Herder, Werke. Hg. von Martin Bollacher u.a. Frank-
furt a.M. 1985ff., Bd. 4, S. 634f.).

31 Uber die Griinde dieser Konjunktur einer sinnesphysiologischen Metaphorizitit 1afit
sich nur spekulieren. Es mag der sensualistische Zug der Herderschen und der volkerkundli-
che Zug der Humboldtschen Sprachphilosophie gewesen sein, die im 19. Jahrhundert sowohl
empiristisch und sinnesphysiologisch als auch in der neu entstehenden >Volkerkunde« rein-
terpretiert wurden. Hier wurde es méglich, die Genese der Sprachentwicklung auf die eth-
nologisch recherchierbare Stammesgeschichte zu projizieren. Die entstehenden Theorien der
magischen und animistischen Menschheitsphasen arbeiten mit Ubertragungstheoremen, wie
man etwa bei Edward B. Tylor (Die Anfinge der Kultur. Leipzig 1873, 2 Bde., [Nachdruck

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 55

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese grundsitzliche Konstellation, aber er denkt sie im »Gespréch tiber
Gedichte« zugleich charakteristisch weiter. Der physiologischen Vorge-
schichte der Metapher stellt er korrespondierend eine ontologische Vor-
geschichte zur Seite: In der Natur selbst gibt es den Austausch der Dinge
im allgemeinen sie verbindenden pneumatischen Hauch, in deutlicher
Entsprechung zur physiologischen Vorgeschichte, in der die Metapher
schon im protosprachlichen Wahrnehmungsapparat mit im Spiel ist,
quast als anthropologische Entsprechung zum metaphorischen Zusam-
menhang der Dinge in der Welt.

Es sind, wie unschwer zu sehen ist, erneut Vorgeschichten im Spiel.
Die Metapher, die wir in der Regel erst mit der Sprache auftreten lassen
wollen, wird als Voraussetzung der Sprache in threm Vorfeld verankert,
sowohl auf der Seite des Subjekts (Physiologie) als auch auf der Seite
der gegenstindlichen Welt (der die Dinge verbindende pneumatische
Hauch). Mit Walter Benjamin zu sprechen, kénnte man mit der Diffe-
renz der menschlichen Sprache zu Sprachlichkeit-tiberhaupt arbeiten.®
Hofmannsthal fundiert die sprachliche Metaphorik in der Logoshaftig-
keit der Welt, in threm mantischen Charakter,’ in der Responsivitat*
zwischen einem den physiologischen Registern solidarisch entgegen-
kommenden Sinn.*

Es ist mit einem solchen Konzept zugleich eine grundsitzliche syn-
dsthetische Implikation gegeben. Wenn die Sprache in einem Uberset-
zungsprozef} der Sinnlichkeit fundiert wird, dann sind eben deshalb die
einzelnen Sinne nicht grundsitzlich getrennt, sondern aus ihrer gegensei-
tigen metaphorischen Vermitteltheit heraus zu denken. Man kann dies
unmittelbar im »Gesprich tiber Gedichte« manifest machen, wenn einer
der Sprecher, Clemens, einen Vers Georges zitiert und, anstatt tiber seine

2006)) sechen kann: In seinen Uberlegungen zu Gefiihlssprache und nachahmender Sprache
(vgl. ebd., Bd. 1, S. 160ff.) werden der Sprache Ubertragungsformen von Gebérden und Aus-
drucksbewegungen vorgelagert. Noch der von Hofmannsthal rezensierte Alfred Biese (Die
Philosophie des Metaphorischen: In Grundlinien dargestellt. Hamburg/Leipzig 1893 [Nach-
druck 2011]) fundiert die metaphorischen Ubertragungen in den Semiosen der Urvélker (vgl.
ebd., S. 10) und infolge der onto-phylogenetischen Parallele in der kindlichen Phantasie (vgl.
ebd., S. 17ff.), bevor er zur rhetorischen Formalisierung der Metapher fortschreitet.

32 Vgl. Walter Benjamin, Uber Sprache iiberhaupt und {iber die Sprache des Menschen.
In: Ders., Gesammelte Schriften. Frankfurt a.M. 1980, Bd. IL.1, S. 140-157.

33 Vgl. Wolfram Hogrebe, Metaphysik und Mantik. Frankfurt a.M. 1992.

34 Vgl. Bernhard Waldenfels, Antwortregister. Frankfurt a.M. 2007.

35 Vgl. Roland Barthes, Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn. Frankfurt a.M.
1990.

56  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lektiire zu sprechen, visuell reagiert: »Ich sehe eine Landschaft«.*® Lesen
heiflt hier ohne jede weitere Vermittlung: sehen. Die Vermittlungen, die
diese Ubertragung erméglichen, liegen in der Vorgeschichte, im synis-
thetischen metaphorischen Prozef} der Sinnlichkeit.”

Diese Beschreibung macht deutlich, dafi eine ontologische Theorie des
Metaphorischen vorliegt. Hofmannsthal versucht sich an einer Ontolo-
gie des Poetischen im weitesten Sinne. So ist auch der Name »Poesie«
durchaus nicht nur die Bezeichnung fiir das Dichtwerk, sondern auch
der Name fiir eine Wahrnehmungsform,*® entsprechend der Art und
Weise, die sich fiir die Benutzung des Wortes »Prosa« etabliert hat, ndm-
lich nicht nur eine Textform, sondern ein Verhiltnis zur Welt zu meinen.
Es ist diese in Hofmannsthals schwierigem Text versteckte Theorie-Vor-
geschichte, die iiberhaupt erst die Kerndefinition des Ubertragungs-
geschehens lesbar macht. Denn seltsamerweise ist die zentrale Definition
der Metapher zunichst vollkommen formalistisch, indem sie die Figur
einer Proportionalititsanalogie nachzeichnet.* In der Deutung der Sze-
ne des Opferrituals formuliert Clemens konzis: »CLEMENS. Er starb in
dem Tier. Und wir 16sen uns auf in den Symbolen. So meinst du es?«*
Schings hat hier die genaue Proportionalititsanalogie entdeckt, die wie-
derholt und prazisiert sei:

fiktiver erster Opfergeber das Opfertier

Dichter/poetisches Erlebnis Dinge/Welt

36 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 75.

37 Rudolf Helmstetter hat in einem intensiven Aufsatz eine medientheoretische, auf der
Unterscheidung von Schriftlichkeit und Miindlichkeit basierende Deutung der fiir Hofmanns-
thal typischen Prisentifizierungseffekte der Lektiire vorgelegt. Diese Argumentation sei hier
erginzt durch den Hinweis auf eine physiologisch fundierte Theorie der Synisthesie. Vgl.
Rudolf Helmstetter, Entwendet. Hofmannsthals Chandos-»Brief«, die Rezeptionsgeschichte
und die Sprachkrise. In: DV]S 77/2003, H. 3, S. 446-480.

38 Nicht nur im »Gesprich iiber Gedichte« fungiert >Poesie« als Name fiir einen Weltzu-
stand, zu dem die Dichtung sich eher aufnehmend, einstimmend und medial verhilt. Auch
im »Chandos-Brief« lafit sich die Beschreibung der Mystik als extendierte Poesie verstehen.

39 Dies ist deutlich erkannt und formuliert in dem Aufsatz von Hans-Jiirgen Schings, Lyrik
des Hauchs. Zu Hofmannsthals »Gesprich tiber Gedichte«. In: HJb 11/2003, S. 311-339, bes.
S.314.

40 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 81.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 57

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend der im Text imaginierte Opfergeber eine reale Verschmelzung
mit dem Opfertier erfihrt," geht der Dichter nur analogisch in den Din-
gen auf, wobei er, wie ausgefiihrt, strukturell von der Konkordanz zwi-
schen physiologischer und ontologischer Metaphorik unterstiitzt wird.
Es liegen also zwei Symbolerfahrungen vor, eine reale und eine von einer
Ontologie unterstiitzte. Diese beiden Symbolerfahrungen werden nun
parallelisiert. Die Proportionalititsanalogie entsteht nicht durch den
simplen Fehlschluf}, dafi etwa der Opfergeber dem Dichter und das Op-
fertier den Dingen analog seien. Vielmehr wird nicht die Analogie der
einzelnen Relata, sondern die der beiden Relationen behauptet. Weil es
eine reale Identifikation im Opferritual gibt, respondiert eine analoge und
ontologiefundierte symbolische Identifikation. Oder andersherum: Weil
unsere Physiologie der Metaphorik der Welt konkordant geht, kénnen
wir Uberhaupt erst eine Erfahrungsméglichkeit imaginativ mobilisieren,
in der eine diese Konkordanz stirkende Identitit behauptet wird.

Das Argument, das Hofmannsthal hier formuliert, ist von einiger
Komplexitdt. Man wird sich zu Recht fragen kénnen, ob diese spekulati-
ve Verbindung von Wahrnehmungstheorie, Ontologie und ekstatischer
Identifikation theoretisch und konzeptionell haltbar ist. Wollte man die
Problemertrterung auf einen Punkt engfithren, dann wire es derjeni-
ge, der nach dem Status der Analogie fragt: Handelt es sich hier um
die Behauptung einer Strukturisomorphie oder um eine analogia entis?
Man sieht, dafl diese Alternative letztlich die ganze Fragestellung erneut
aufwirft, wahrend der Text dazu weder argumentativ noch performativ
eine Antwort gibt. Sabine Schneider hat in einem instruktiven Aufsatz*?
bei Hofmannsthal zwei Bildkonzepte aufgedeckt, einerseits das Konzept
des Spiegels, andererseits das Konzept der Prisenzmagie. Diese beiden
Bildkonzepte formulieren auf andere Weise die hier verhandelte Frage-
stellung: Geht es um eine nur symbolische Verweisfunktion des Bildes
(Spiegel) oder um eine reale Partizipation (Magie)? Vielleicht soll man
auf diese Frage, die die Theorie in threr Rekonstruktion aufwerfen mufi,
keine Antwort geben, die bestrebt sein wollte, die poetische Praxis zu

41 »[...] einen Augenblick lang muf er geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut [...] Aber
alles ruhte darauf, dafl auch er in dem Tier gestorben war, einen Augenblick lang. Daf} sich
sscigoli?)ascin, fir die Dauer eines Atemzugs, in dem fremden Dasein aufgelost hatte« (ebd.,

42 Sabine Schneider, Poetik der Illumination. Hugo von Hofmannsthals Bildreflexion im
»Gesprich tiber Gedichte«. In: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 71/2008, S. 389-404.

58  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

informieren. Vielmehr spielt Hofmannsthal die energetische Ladung die-
ser Problemstellung in ein neues Thema ein, um genau zu sein: in eine
erneute Vorgeschichte.

Das »Gesprich iiber Gedichte« beginnt mit einer Huldigung Georges,
aber es endet mit Goethe. Zu lesen ist hier eine weitere Variante der Epi-
gonalitit, eine Variante, die so seltsam ist, dafd sie selbst im Theorieauf-
gebot von Harold Bloom keine Formulierung gefunden hat. Die These
lautet, dafl Hofmannsthals Poetik des Metaphorischen den Kult Stefan
Georges durch einen Gegenzauber, namlich durch eine Goethe-Lektire,
austreibt, also gegentiber dem in jeder Hinsicht ambivalenten Angebot,
sich an die Spitze der europiischen Avantgarde zu setzen, die Option
wihlt, ein Epigone sein zu wollen, ein Nachfolger Goethes.

1903, als das »Gesprich tiber Gedichte« formuliert wurde und sich
Hofmannsthal darin auf Georges »Jahr der Seele« von 1897 bezieht, hat
dieser schon den »Teppich des Lebens« vorgelegt und also das Erscheinen
des Engels und die dazu in Relation gesetzte priesterliche Hermeneutik
des Dichters formuliert. »Da trat ein nackter engel durch die pforte«:*?
Dieser Vers im ersten Gedicht des Vorspiels zum »Teppich des Lebens«
kiindigt im Werk Georges eine Wende an. Es wird ein hermeneutisches
System etabliert, in dem der Dichter Exeget einer numinosen Instanz ist
und in dem die Gemeinde wiederum von der Exegese abhingig wird. Es
handelt sich um die erste Andeutung von Georges Metaphysik in dem
programmatischen Zusammenhang eines ausformulierten lyrischen Zy-
klus. Hofmannsthal ignoriert den »Teppich des Lebens« und geht zu
dem sechs Jahre dlteren Gedichtband zuriick.**

43 Stefan George, Samtliche Werke in 18 Banden. Bd. 5. Stuttgart 1984, S. 10.

44 Die genaue Chronologie gerade des ersten Engelgedichts aus dem »Teppich« reicht
allerdings in den Werkzusammenhang von »Das Jahr der Seele« zuriick. Als Einzelblatt von
Georges Hand und mit der Uberschrift »Der Besuch« liegt das Gedicht, mutmaflich aus
dem Jahr 1895, im Nachlaf} von Wolfskehl vor. In den »Bléttern fir die Kunst« erscheint es
1896, erneut mit der Uberschrift »Der Besuch«, im Zusammenhang mit Gedichten aus dem
»Jahr der Seele«, wobei die Anordnung deutlich macht, »dafl George auch damals schon das
Gedicht als nicht dem JAHR DER SEELE zugehorig ansah« (ebd., Bd. 5, S. 101). Die Erstausgabe
des »Teppich des Lebens« erschien 1899/1900 in einer limitierten Vorzugsausgabe, die erste
offentliche Ausgabe im Verlag Bondi 1901. Hofmannsthal konnte also die sich andeutende
neue Konzeption schon in der Phase des »Jahrs der Seele« wahrnehmen. Gleichwohl markiert
George selbst den Paradigmenwechsel, der mit dem »Teppich des Lebens« vonstatten geht, so
daf} das Verschweigen des neuen Zyklus und der Riickgriff auf das »Jahr der Seele« 1903 im
»Gesprich tiber Gedichte« eine klare politische Position implizieren.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 59

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jeder Beschiftigung mit George und Hofmannsthal mufl auffallen, daf§
das »Gesprach tiber Gedichte« auf demselben Feld wie Georges »Iep-
pich des Lebens« argumentiert, jedoch die radikal andere Option wihlt.
Wo George eine numinose Erscheinung nur durch die Vermittlung eines
priesterlichen Exegeten einer Kultgemeinde zuteil werden lafit, versucht
Hofmannsthal tiber seine ontologisch fundierten Analogieverhaltnisse
eine direkte Partizipation zu denken. Beide Konzepte verhalten sich zu-
einander wie der Katholizismus zum Protestantismus — wenn man iro-
nisch genug in der Auseinandersetzung zweier Katholiken die Oppositi-
on so benennen darf. Dafl Hofmannsthals »Gesprach tiber Gedichte« mit
Goethes »Divan«Gedicht »Selige Sehnsucht« endet, liest sich als direkter
Widerruf zu jenem status quo, der 1903 Georges Position beschreibt. Ein
»stirb und werde« kann den Kreismitgliedern nicht aus eigener Kraft
zuteil werden, sie sind vom Vermittlungssystem der Engelserscheinung
und seiner Exegese abhédngig und von den Hierarchien, in denen diese
Mitteilungen weitergegeben und kultisch institutionalisiert werden.

Die untergriindig polemische Korrespondenz just des das »Gesprich«
eroffnenden Park-Gedichts aus dem »Jahr der Seele« mit Goethes »Seli-
ger Sehnsucht« lafit sich genau in dem erorterten Sinne aus den Texten
ablesen. Achtet man auf die Abfolge der Verben in Georges »Komm in
den totgesagten Park und schau«,*> dann entsteht ein Handlungssche-
ma, welches einen latenten Bezug zur eucharistischen Szene® offenbart:
komm - schau — nimm - kiisse — vergif§ nicht. Schon vor dem Erschei-
nen des Engels denkt George die Gegenstiandlichkeiten seiner Gedichte
in den Verlaufsformen des katholischen Rituals. Hofmannsthals Anru-
fung von Goethes »Seliger Sehnsucht« setzt aber dem Ritualcharakter
eine individuell zu vollzichende Transformationserfahrung entgegen.
Damit wird der verschwiegene »Teppich des Lebens« doch zum Gegen-
stand der Auseinandersetzung.

Man kann seit jenem Winter 1891/92, in dem sich George dem jiin-
geren Hofmannsthal aufdrangte, sehr viele Texte von Hofmannsthal als
Reaktion auf die verstérende Prisenz Stefan Georges lesen, so als wire

45 Hofmannsthal druckt Georges Gedicht unter Miflachtung der Kleinschreibung ab, nicht
nur bei »park« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 74). Schon hier kénnte man
eine subtile, aber tiefgehende Opposition gegen die forcierte Geste Georges vermuten, welche
Hofmannsthals musikalischer Sprachidee so sehr widerspricht.

46 Vgl. diese Interpretation bei Wolfgang Braungart, Asthetischer Katholizismus. Stefan
Georges Rituale der Literatur. Tuibingen 1997, S. 230.

60 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dessen Erscheinung eine Art Urszene, die fiir die nachfolgende Dichtung
Hofmannsthals die Vorgeschichte bildet. Das »Gespréch tber Gedichte«
ist in diesem geisterhaften Kampf ein zentrales Dokument. Hofmannsthal
mauguriert gegen George eine andere Vorgeschichte, indem er physiolo-
gisch die Vorgeschichte der Metapher vor der Sprache, ontologisch die
Vorgeschichte der sprachférmig eingerichteten Welt vor ihrer Erkennbar-
keit und geschichtsphilosophisch die Vorgeschichte der Analogie in der
ckstatischen Identifikation behauptet. Mit diesen Vorgeschichten bewatf-
net, treibt er seine eigene poetische Traumatisierung durch die Person Ste-
fan Georges aus, indem er eine weitere Vorgeschichte in Position bringt:
Lieber ein Epigone Goethes sein, als ein Parteiginger Georges. Aber
diese Epigonalitit wird durch die genannten Vorgeschichten sehr tief be-
grindet. Man kann vielleicht formulieren, dafl Hofmannsthal mit seinen
Vorgeschichten zur Metaphorik zwar zum Goethe-Epigonen wird, aber
diese Wahl als die substantiellere gegeniiber der in George reprasentierten
Moderne wertet. So entsteht hier die hochparadoxe Situation, dafl eine
bewufit eingenommene Epigonalitit die Avantgarde quasi im Rickwirts-
gang zu Uiberholen ansetzt.

Man wird wohl eine zu kurzschliissige Bezugnahme auf Stefan George
mm »Gesprich tiber Gedichte« zurtiickweisen miissen: Jeder Versuch, in
der blutigen Opferhandlung eine Parodie auf die Kulte des George-Krei-
ses zu entziffern, fihrt in die Irre. Aber es scheint nachdenkenswert zu
sein, die sehr komplexe energetische Konstellation zweier Bildkonzepte
(Spiegel wversus Magie), zweier Analogieformen (Isomorphie versus analo-
gia entis), zweier Identititsweisen (reales Identischwerden im Opfer versus
symbolische Identifikation) aus dem Versuch heraus zu rekonstruieren,
die verschiedenen Vorgeschichten zueinander so zu justieren, daf} sie
ihre Energien gegen diejenige Vorgeschichte einbringen, die mit dem
Namen Georges verbunden ist und Hofmannsthals Szene der Instrukti-
on bildet.

Harold Bloom,* dessen Uberlegungen die vorliegende Deutung grun-
dieren, entwickelt die These, dafd jeder starke Dichter eine initiale Iden-
tifikation mit einem Vorgdnger vornimmt (eine Vorgeschichte), um aus
dieser Mimikry zentrale mimetische Impulse zu bezichen. Diese Iden-
tifikation, die in der Maske eines anderen vonstatten geht, mufl aber

4 Vgl. Bloom, Einfluss-Angst (wie Anm. 24), S. 57ff.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 61

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

revoziert werden, wenn ein Dichter nicht einfach nur der Ephebe eines
Meisters bleiben will. Er versucht, um sich zu befreien, seinen adoptier-
ten Vater zu tdten, indem er ithm einen fingierten, aber als wesentlich
deklarierten Fehler unterschiebt. Aus diesem Modell entwickelt Bloom
eine Landkarte der Fehllektiiren, der notwendigen Mifiverstandnisse
und Ungerechtigkeiten.

Die Szene der Instruktion folgt dabei einem hochkomplexen Ablauf-
schema, das sich in sechs Schritten darstellen 1afit, sich gegen Derridas
Schriftbegriff wendet und der Freudschen Verdrangung eine Urverdrian-
gung zu geben versucht. In der ersten Phase*® wird der junge Dichter
mit seiner Lektiire identisch, es findet eine Angleichung statt, wie die des
Kindes in bezug auf die Eltern. Gemeint ist hier die erste, noch vollkom-
men kontextlose Lektiire des Jugendlichen, der das dichterische Wort
gleichsam wie eine mindliche Mitteilung unmittelbar auf sich bezieht
und noch keine Ahnung davon hat, daf} jeder Gedanke Teil eines Netzes
von Zitaten und Intertexten ist. Der Text fillt in die Psyche wie eine
miindliche Rede. Gelesen wird ohne jeden professionellen Kontext, die
ersten literarisch formierten Sitze bilden eine Initialkontraktion:* Der
junge Leser liest das Wort des Dichters, als spriche dieser direkt zu ihm.
In der zweiten Phase® folgt ein bewufites Ahnlichwerdenwollen, die Eta-
blierung einer rituellen Position, das Einnehmen emer Geste. Es folgt
ein Sprechen, das sich in der Sprache des bewunderten Vorbildes artiku-
liert. In der dritten Phase® findet eine individuelle Inspiration statt: Der
Ephebe individualisiert sich, die Muse spricht ithn speziell an. Die vierte
Phase® besteht in der Hervorbringung eines individuellen Wortes, einer
sprachlichen Geste, die nicht mehr der anfinglichen Identifikation ge-
schuldet ist. In der fiinften Phase’ muss die Ausgangsdichtung, die noch

48 Vgl. ebd., S. 72: Bloom, der hier die Piagetschen Begriffe »Akkommodation« und »Assi-
milation« mit Freud kreuzt, spricht von einer Wahl-Liebe, also einer Ubereinkunft, in der der
Initiant zu einer Liebe erwihlt wird, selbst aber infolge der Initialkontraktion auch einen Lie-
besgegenstand wihlen kann.

49 Vgl. ebd., S. 75: »Der psychische Ort eines gesteigerten Bewuftseins, eines besonders
intensiven Gefordert-Seins, der zugleich die Biithne fiir die Szene der Instruktion ist, ist not-
wendig ein Platz, den der Neue Dichter sich selbst dafiir freigemacht hat — durch eine Initial-
kontraktion oder einen Initialriickzug, die alle weiteren Selbst-Beschrankungen und alle resti-
tuierenden Modi der Selbst-Reprisentation erst erméglichen.«

50 Vgl. ebd., S. 72f.: Ubereinkunfts-Liebe.

51 Vgl. ebd., S. 73.

52 Vgl. ebd., S. 74.

53 Vgl. ebd.

62  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ganz von der miindlichen Assimilation eingenommen war, uminterpre-
tiert werden, um mit dem neuen Wort kompatibel zu sein. Die sechste
Phase schliefilich ist die des Revisionismus:** Der Dichter spiirt, dafl sein
individuelles Wort nicht neben oder hinter dem Wort der anfédnglichen
Identifikation bestehen kann, sondern sich gegen diese Identifikation
durchsetzen mufl. Die Adoption eines poetischen Vaters mufl revidiert
werden durch das Namhaftmachen eines wesentlichen Fehlers, da erst
das Fehllesen den Platz freirdumt, um dem Epheben die Moglichkeit zu
geben, selbst ein Meister zu werden. Fehllesen ist in Blooms offenkun-
dig 6dipalem und aus ménnlicher Genderperspektive gedachtem Mo-
dell also ein notwendiger Akt — ein Akt, der sich in einem Geflige von
Tropen und Verschiebungen versteckt, damit dem starken Dichter die
unausweichliche Ungerechtigkeit verborgen bleibt und gleichwohl ein
Weg an der anfinglichen Identifikation vorbei méglich ist.

Hofmannsthals Urszene der Instruktion entspricht auf geradezu da-
monisch konkrete Art dem Theorem Blooms. Der starke Dichter trat
Hofmannsthal nicht in einer zur Mindlichkeit reanimierten Lektiire
entgegen, sondern tatsichlich. Die Szene, in der George den Ort der 6f-
fentlichen Rede, das Kaffeehaus, betritt und Hofmannsthal anspricht,
ist die Szene einer realen Miundlichkeit, die zudem den sozialen Raum
der umgebenden gesellschaftlichen Miindlichkeit negiert. Das Drama
des Briefwechsels in diesen Wintertagen 1891/925¢ hat im Hintergrund
immer das Problem der Ausschaltung jener Sphére der Miindlichkeit,
die fur Hofmannsthals Gesellschaftsform unabdingbar gelten muf3. So
ist Hofmannsthal von einem Moment zum anderen von einem jugendli-
chen Stimmungslyriker in den Kernkonflikt der poetischen Instruktion
versetzt worden. Er reagiert in der poetischen Entwicklung der 1890er
Schritt fiir Schritt mit dem Aufbau einer Topographie von Vorgeschich-
ten, die allesamt den initialen An-»Spruch« Georges zu unterwandern
versuchen.

Dafl Hofmannsthal lieber ein Goethe-Epigone sein will und weder
Georges Parteigénger noch Georges expliziter Gegner, mag man ver-

54 Vgl. ebd.: »Die sechste und letzte Phase unserer Urszene ist der eigentliche Revisionis-
mus, die Neuschépfung der Urspriinge oder zumindest der Versuch einer solchen [...].«

55 Vgl. dazu Thomas Karlauf, George und Hofmannsthal. In: Sinn und Form 59/2007,
H.1,S.75-89.

5 Vgl. BW George (1953), S. 1-17.

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 63

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sucht sein, zunachst im Sinne von Bloom als eine schwache Geste zu
lesen, als das Zuriickschrecken des Epheben vor der Macht des Mei-
sters. Aber einem genauen Blick zeigt sich, daff jener Goethe-Bezug von
Hofmannsthal so tief gelegt wird, daff mit den physiologischen, onto-
logischen und geschichtsphilosophischen Vorgeschichten der eigenen
George-Geschichte substantiellere Vorgeschichten vorangestellt werden
(lauter Vorgeschichten vor der Vorgeschichte). Hofmannsthals Konzept
reicht tiefer, er grébt in einer Erde, die Georges rituellen und engen
Katholizismus vermeiden muf}, um die eigene offenere Katholizitit auf-
rechterhalten zu kénnen. Um es ganz prizis zu formulieren, miifite man
also eigentlich sagen: >Goethe« ist das durch Vorgeschichten tiefer gelegte
tertium datur zu der Paradoxie, dafl Hofmannsthal weder >nicht Georgex
noch »doch George« folgen will. Es geht um eine energetische Konstella-
tion, bei der man auf der Letztebene die Namen (»Goethe«, »George«)
wird fallenlassen kénnen.

v
»ldylle«: Das Fliissigbleiben des meta-phorein

Die gestellte Frage, ob es sich bei der Proportionalititsanalogie des »Ge-
sprichs iiber Gedichte« um eine oder um eine Isomorphie handelt, a3t
sich metapherntheoretisch auch als Frage nach dem Status des reformu-
lieren: Ist das ontologisierbar, also auch als eigene Position im metapho-
rischen Prozef§ lesbar? Ist es nur eine kurze aufscheinende Méglichkeit,
also temporal-transitorischer Natur, ohne je fixierbar zu sein? Ist es ein
semantisches Ubergangsphinomen, das seine Kraft von den beiden Re-
lata der Metapher borgt? George versucht — zumindest auf der Ebene
der Kreispolitik?” -, den poetischen Prozef kultisch zu stabilisieren, das
tertium gleichsam eucharistisch zu sichern. Aber Hofmannsthal setzt dem
eine komplexe zeitliche Prozellogik des Poetischen entgegen: eine auf
der Ebene der poetologischen Konzepte formierte Gegenwehr gegen
George.

57 Eine George gerecht werdende Deutung kann an dieser Stelle nicht entwickelt werden.
Es mag der Hinweis gentigen, dafl man bei George eine politische Organisation der Textpro-
zesse von einer esoterischen Poetik unterscheiden kann. Hinweise dazu finden sich in Simon,
Bildlichkeit des lyrischen Textes (wie Anm. 2), S. 211f., 227-230, 237f. und 295.

64 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es gibt einen Text Hofmannsthals, in dem die skizzierte Metaphern-
theorie als poetischer Prozef} dargestellt wird. 1893, zehn Jahre vor dem
»Gespréch tiber Gedichtes, schreibt Hofmannsthal seine »Idylle«, in der
sich, so die These, eine Variante der Opferszene findet, die er spiter im
»Gespréch tiber Gedichte« theoretisieren wird.”®

In der »Idylle« taucht eine personale Konstellation auf, die nur auf den
ersten Blick traditionell zu sein scheint: Ehefrau und Schmied fithren
ein Gesprich, das oberflichensemantisch dasjenige, was den Gottern
zukommt, von demjenigen, was den Menschen ziemt, unterscheidet.
Diese Differenz wird in eine Reihe weiterer analoger Differenzen tiber-
fuhrt. So stehen die Weltoffenheit und die Entgrenzung im Gegensatz
zur Sorge um den Oikos. Entsprechend wird Kulturstiftung einerseits
als ekstatisch-ausgreifende Welterfahrung, andererseits als Einfriedung
eines gepflegten Bezirks verstanden, die Erfahrung der Ferne tritt in die
Opposition zur Vertiefung des Eigenen. Aber schon diese Oppositionen
sind offenkundig dekonstruiert, da hier der Mann die hausfrauliche Sor-
ge fur den Haushalt reprasentiert, wihrend die Frau ménnlich die Welt
erobern will. Diese in sich verquere Opposition bleibt zunéchst ober-
flachlich, weil beider Rede realistisch ist. Die Frau bezieht ihre Sehnsucht
aus der Kunst, der Mann sein Sein aus dem Handwerk — beides sind im
"Text dinglich vorhandene Realititen. Aber genau betrachtet, reichen die
Begriindungen tiefer. Denn die Frau verlebendigt die Malereien tber
das Malbare hinaus,” sie sicht im Gemalten das »Leben«,* das reale
Versprechen. Seine Begriindung hingegen findet den »Sinn des Seins«
mit Bachofen in den miitterlichen Griinden, also auch im >Leben<.® So
zeigt sich, dafl sich die Oppositionen am Ende im selben Grund treffen,
die Eheleute sind Ekstatiker des Lebens, sie eine Ekstatikerin der Ferne
und der Entgrenzung, er ein Ekstatiker der Tiefe und der Gebundenheit
an den Ort.

58 Die Idylle wurde verschiedentlich interpretiert, meist unter der Pramisse, den Gemalde-
vorlagen Arnold Bocklins nachspiiren zu wollen. Vgl. Sabine Schneider, Verheiflung der Bil-
der. Das andere Medium in der Literatur um 1900. Tubingen 2006, S. 181; Ursula Renner,
»Die Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Freiburg i.Br. 2000,
S. 122-128.

59 Vgl. SW III Dramen 1, S. 55.

60 Ebd., S. 56.

61 Ebd.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 65

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn man diese Gemeinsamkeit stirker einschitzt als den artikulierten
Dissens, dann ist der tddliche Speerwurf des Ehemanns gegen den ersten
Anschein des Textes als ein letzter Liebesakt zu lesen. Der Schmied ermdg-
licht semner Frau die Gegenwart der Ekstase. Hitte sie der Zentaur tiber
den Fluf§ hintibergetragen, so wire ihr ein animalisches Leben beschieden
gewesen. Der Speerwunrf trifft die Ekstatikerin der Ferne just in dem Mo-
ment der Uberschreitung und verhindert so jenes Ankommen, welches
der Ekstase eine nur prosaische Desillusionierung bereitet hitte. Es ist die-
se tiefe« Erkenntnis, die dem Schmied zukommt und die ihn beféhigt, der
Ehefrau mit dem Todesmoment die Irreversibilitit der Uberschreitung zu
sichern. Die Idylle stellt somit den Moment der Uberschreitung auf Dau-
er, indem die Dauer als Tod interpretiert wird.

Man kann diese Szene des im Todesmoment unterbrochenen Uber-
schreitens als Metapherntheorie lesen. Die Frau wird wortwortlich tiber-
tragen - {iber den FluB}, in den Tod -, ihre Uber-Tragung geschicht auf
dem Riicken des mythischen Doppelwesens. In der Mitte des Flusses
und sitzend auf der Mitte des Doppelwesens, dort also, wo sich das zer-
tium comparationis der Metapher zu bilden hitte, wird die Ubertragung
sowohl angehalten als auch transformiert, so dafl der Zentaur nur den
Leichnam auf die andere Seite tiberfithren kann. Poetologisch wird deut-
lich: Das verbum proprium 1afit sich nicht hintibertragen und das tertium
comparationis nicht in Realitdt tibersetzen. Die Metapher ist kein stabi-
les Transportmittel. Es geht vielmehr um das Ereignismoment, in dem
sich das tertium konstituiert. Dies ist der Moment, in dem der Speer die
Frau penetriert, wahrend sie in der Wiege der Metapher, inmitten des
Flusses, reitet, gefithrt von dem mythischen Doppelwesen. Ihr Sterben
ist eine Aussage tiber die fliichtige, die fliussige Ontologie der Metapher
in ihrem eigentlichen Schmelzkern, dem fertium. So wird der Speerwurf
zum finalen Liebesakt eines Ekstatikers, der um die Ekstase seiner Frau
weil}. Zugleich ist aber der Text eine negative Theorie der Metapher: Sie
entzieht ithre Ontologie. Das Sein der Metapher blitzt einmal auf, kann
aber nicht stabilisiert werden. Schon die »Idylle« dementiert der Sache
nach die Institutionalisierung der Ubertragung und der Erfahrung der
Transgression, lange bevor George seinen Kult inauguriert, aber in pri-
ziser Reaktion genau auf die Zumutung, die der zukunftige Meister dem
Goethe-Leser in jenen Wintertagen 1891/92 angetragen hat.

66  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die vorgetragene Deutung unterlduft das Normalnarrativ fiir diesen
Text, der sonst nur die mythische Bestrafung einer Hybris erzihlen
wiirde. Im Fluf§ findet das Opfer statt, von dem spiter im »Gespréach
iiber Gedichte« die Rede ist. Die Identititserfahrung ist nicht auf die
andere Seite hintiberzubringen. Somit dementiert die »Idylle« de facto
eine ontologische Theorie der Metapher. Die Frau erreicht die andere
Seite nicht lebend, ihr Gluck, die wahre Ekstase, ist der transitorische
Moment der Opferhandlung, in dem sie auf dem Riicken des Zentauren
sitzt und vom Speer durchbohrt wird, zugleich penetriert wie transfor-
miert. Hofmannsthals »Idylle« wird hier zum Gegenteil einer solchen,
sie wird zu einem grenziiberschreitenden Experiment, in dem eine an-
fangliche Genderirritation in eine noch verstdrendere Affirmation der
Gendercharakteristik mindet, um dies als Ekstase zu behaupten. Ist es
nicht geboten, so zu lesen, wenn man die Opferszene des »Gesprachs
iiber Gedichte« als Uber-schreitung im Sinne von meta-phorein in ihrer
ganzen Zumutung ausdeuten mochte?

So bestitigt der Text Hofmannsthals Metapherntheorie des »stirb
und werde«: Ontologisch real ist hier einzig das Sterben, wahrend
die Ubertragung einerseits iiberhaupt nur »im Flufl, also transito-
risch vollzogen werden kann, jedoch nicht iiber den metaphorischen
Proze hinausreicht. Die »Idylle« bezicht, liest man sie als poetische
Metapherntheorie im Sinne des »Gesprichs tiber Gedichte«, eine kla-
re Position. Die Ontologie wird nur im Tode manifest, wihrend das
Bildkonzept des Spiegels den metaphorischen Prozef nicht stabilisiert,
sondern ihn immer nur in das temporale Jetzt eines jeweiligen Voll-
zugs stellen kann. Hofmannsthal votiert nicht fiir die Stabilisierung
eines realen Opfergeschehens — das wire wenig spiter die Position
Georges —, sondern fiir den Spiegeleffekt einer temporiren symboli-
schen Analogieerfahrung.

Das mtensive Interesse, das der junge Hofmannsthal thematisch am
"Tod hat, zeugt via negationis von dieser Schlufifolgerung. In seinen lyri-
schen Dramen scheitert der Versuch, die Sinnkonzentration des Todes-
moments aus diesem temporalen Rahmen loslésen zu kénnen. Genauer:
Die lyrischen Dramen handeln genau von der Paradoxie der Sinnemer-
genz im Todesmoment jenseits einer stabilisierenden Objektivierungs-
moglichkeit fiir diesen Sinn.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 67

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erneut sind also Vorgeschichten im Spiel. Das »Gesprich tiber Gedichte«
zieht seine energetische Dynamik aus einer Konstellation konkurrierender
Vorgeschichten. Hofmannsthal bettet hier seine Theorie der Metapher in
den Kontext einer abwehrenden Reaktion zu George ein, und er bezieht
sie auf Goethe, dessen »stirb und werde« genau das in der »Idylle« gestalte-
te Dementi der Ontologie ausspricht. Aber tiber die »Idylle« hinausgehend
schreibt sich Hofmannsthal mit dem Bezug auf Goethe zugleich in die Po-
sition des Epigonen ein. So zeigt sich, dafl die Situation der verschiedenen
Vorgeschichten zu einer komplexen Szene der Einflufl-Angst fithrt, in der
Hofmannsthals lyrischer Impuls insgesamt steht.

Bei der Analyse der Gedichte tauchte das Motiv auf, daf} die Lyri-
sierung der vorderhand narrativ organisierten Vorgeschichte zu einer
Gleichzeitigkeit der Vorgeschichten im Gedicht fithrt. Es wire wohl zu
einfach, darin ausschliefilich den Versuch eines Ausweges aus der Logik
der bedringenden Vorgeschichten sehen zu wollen. Deren Versetzung
in den Modus der Gleichzeitigkeit ist auch eine Prisentifizierung der en-
ergetischen Vektoren. Im »Mérchen der 672. Nacht« wird dieser Modus
der Gleichzeitigkeit in einer Weise gedeutet, die fiir die Lyrik aufschluf3-
reich ist. Da die Frage nach der Lyrik beim frithen Hofmannsthal eigent-
lich die Frage nach einem solchen Lyrischen ist, das die Unterscheidung
der Genres unterwandert oder besser: sie durchquert, mégen auch die
nachfolgenden Ausfihrungen tiber das »Méarchen« als solche gelten, die
in der Sache zur Lyrik - also: zum Lyrischen - gesprochen sind.

\
Traumatisierende Differenz am Ort der Einheit:
Die Geschichte ist die Vorgeschichte (»Das Marchen der 672. Nacht«)

In der Geschichte der dsthetischen Moderne ist der Schritt in die Logik
der Avantgarden von einer besonderen Signifikanz. Das gerne benutzte
Theorem lautet, dafl die realistische Erzidhloberfldche des 19. Jahrhunderts
strukturell jene wilden paradigmatischen Rasterungen verdeckt, die in den
avantgardistischen Texten des 20. Jahrhunderts die Oberfliche einer nicht
mehr realistischen Textpolitik durchbrechen.®® Die verstérenden Realiti-

62 Vgl. Julia Kristeva, Die Revolution der poetischen Sprache. Frankfurt a.M. 1978.

68 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten dieser Texte stecken schon in den Tiefen der friheren realistischen
"Texturen, aber sie haben noch keine Form gefunden, um ihren nichtreali-
stischen Gehalt artikulieren zu kénnen. Hofmannsthals »Méarchen« mar-
kiert in dieser Geschichte eine besondere Zisur. Es handelt sich um einen
"Text, der offenkundig einen realistischen Erzihlverlauf anstrengt, diesen
aber zugleich so konsequent unterwandert, dafl der Text vor seiner eige-
nen Radikalitdt zurtickschreckt und in einer Geste der Uberraschenden
Ratlosigkeit sein Strukturgesetz an der Textoberfliche ausspricht, quasi
um seine eigene Uberforderung und die des Lesers hermeneutisch in den
Griff zu bekommen. Auf der vorletzten Seite liest man:

Und er ballte die Fauste und verfluchte seine Diener, die ihn in den Tod
getriecben hatten; der eine in die Stadt, die Alte in den Juwelierladen, das
Maidchen in das Hinterzimmer und das Kind durch sein tiickisches Ebenbild
in das Glashaus, von wo er sich dann tiber grauenhafte Stiegen und Briicken
bis unter den Huf des Pferdes taumeln sah.%

Dieser etwas kuriose Fall einer Rezeptformel fur die Lektiire tragt dem
Leser auf, die Geschichte als ihre eigene permanente Wiederholung zu
lesen, den zweiten Teil also als eine Art von Wiedergangerstruktur fiir
das Personal des ersten Teils. So gelesen, ist der Kaufmannssohn seinen
Dienern nie entkommen; so gelesen, wird man die Diener zu anderen
Positionen verallgemeinern miissen; so gelesen, schraubt sich die Ge-
schichte in eine paradigmatische Tiefe, in deren Staffelung sich die Frage
nach dem, was Geschichte und was Vorgeschichte ist, aufhebt.

Das »Mirchen« ist oft und intensiv interpretiert worden;* es sei an
dieser Stelle nicht erneut der Versuch unternommen, den ganzen Zu-
sammenhang der Motive und Verweise aufzudecken. Vielmehr sei in
medias res eine These vorgetragen, die in ihrer Drastik nicht anders als
kontrovers sein kann, weshalb sie in einem zweiten Schritt einer Text-

63 SW XXVIII Erzihlungen 1, S. 30.

64 Die Hofmannsthal-Bibliographie auf der Homepage der Hofmannsthal-Gesellschaft
fuhrt im April 2012 fast 50 Forschungsbeitrage zum »Mérchen« auf. Sie kénnen hier nicht
dokumentiert werden. Auf die Problematik des Epigonalen weist Wolfram Mauser hin (Auf-
bruch ins Unentrinnbare. Zur Aporie der Moderne in Hofmannsthals »Marchen der 672.
Nacht«. In: Bei Gefahr des Untergangs. Phantasien des Aufbrechens. Festschrift fiir Irmgard
Roebling. Hg. von Ina Brueckel u.a. Wiirzburg 2000, S. 161-172, bes. S. 165). Christiane
Barz legt eine Studie vor, die in geduldiger Rekonstruktion die Dichte der motivischen Ver-
schrankungen herausarbeitet und zu ausgewogenen Beurteilungen der Forschungsgeschichte
kommt (Weltflucht und Lebensglaube. Aspekte der Dekadenz in der skandinavischen und
deutschen Literatur der Moderne um 1900. Leipzig/Berlin 2003, S. 213-263).

Lyrik und Poetik beim frihen Hofmannsthal 69

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logik eingearbeitet werden soll, die thre traumatisierende Energie vom
Thematischen hin zur Form weiterdenkt.

Der Mirchentext verdeckt eine Urszene, deren traumatisierende Ele-
mente auf der Textoberflache verstreut und verschlusselt sind, so daf} die
Lektiire nicht linear verfahren kann, sondern paradigmatisch und ent-
schliisselnd zugleich vorzugehen hat. Die Urszene ist die eines Kindes-
miflbrauchs: Der Kaufmannssohn wurde von seinem Vater vergewaltigt
und hat sich, seitdem er dergestalt zum Madchen gemacht wurde, in eine
Sphére der verdrangenden Bearbeitung zurtickgezogen. Die Dienerschaft
reprasentiert die Konstituentien dieser Urszene. Der alte Diener ist der
Wiedergianger des Vaters, der zunichst in der Position der Vertrautheit
und des Schutzes auftritt; er kommt von einem guten Vater her, dem Ge-
sandten des Konigs. Gleichwohl bricht die verdrangte Wahrheit durch die-
se Deckerinnerung, als zu Beginn des zweiten Teils der anonyme Verdacht
ausgesprochen wird, der Diener habe »irgendein abscheuliches Verbre-
chen begangen«.” Dieser Verdacht zerstort die Sujetlosigkeit der bisheri-
gen Textwelt und setzt die katastrophisch verlaufende Selbstkonfrontation
in Gang. Der Vater wird im Text mit dem grofien Konig in Verbindung
gebracht,’® und von diesem grofien Koénig wird gesagt, dafl er mit den
Tochtern der unterworfenen Kénige Hochzeit hielte,” sie also zum Bei-
schlaf zwinge. Die Trennung in den guten und den bésen Vater wird auf
die Trennung des Ko6nigs und der unterworfenen Kénige asymmetrisch
projiziert. Das Bett, welches hier erwéhnt wird,®® ist zugleich das Bett, auf
dem der Kaufmannssohn am Ende stirbt,® aber auch das Bett, in dem die
jungste Dienerin verletzt liegt.” Diese ist die vom Kaufmannssohn proji-
zierte Wiedergingerin seiner selbst in der Opferposition; sie ist also auch
das drejjdhrige Médchen, das ithn im Glashaus anstarrt.”* Thre Schulter-
verletzung™ korrespondiert seiner moglichen Schulterverletzung, als das
Pferd versuchte, seinen todesdhnlichen Pfleger (die Vorwegnahmen seines
Schicksals) in die Schulter zu beiflen.” Die zweite Attacke des Pferdes war

65 SW XXVIII Erzéhlungen 1, S. 21.

66 Vgl. ebd., S. 22.

67 Vgl. ebd., S. 27.

68 Vgl. ebd.

69 Vel. ebd., S. 29.

70 Vgl. ebd., S. 17.

7L Vgl. ebd., S. 241,

72 Vgl. ebd., S. 17.
7 Vgl. ebd., S. 28.

70  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erfolgreicher, der Tritt geht »seitwirts in die Lenden«™ Es handelt sich
um eine Kastrationsszene, letale Konsequenz der anfinglichen Vergewalti-
gung, in der der Sohn zum Midchen gemacht wurde. Die alteste Dienerin
ist die Mutter im Zustand der toten Zeugenschaft, erstarrt angesichts des
Grauens, hilflos und dem eigenen Kind nicht helfend. Die schéne Diene-
rin ist der verlockende Eros, der zugleich als Todesgéttin auftritt, da fir
den Kaufmannssohn ein erotisches Begehren unmdglich geworden ist,”
und folglich alle erotische Kodierung eine hin zum Tode ist.

Im zweiten Teil ist die zentrale Szene im Glashaus eine verkehrte Ge-
burtsszene. Es geht hier um eine zweite kiinstliche Geburt aus der Trau-
maerfahrung der Vergewaltigung heraus, entsprechend ist der Austritt
aus dem Geburtskanal (die kleine Tiir am Ende des Glashauses) sofort
mit einer Todesprifung verbunden (das Brett tiber dem Abgrund) und
emnem daraufhin folgenden fluchtartigen Gang in die abschlieflende
todliche Kastration. Eine ausfiihrliche Rekonstruktion kénnte den ge-
samten Motivzusammenhang des Textes dieser rekonstruierten Urszene
einlesen.

Man sieht sofort, dafl Hofmannsthal erneut mit der Logik der Vorge-
schichte arbeitet, aber sie ist nun in einer durchaus neuen Weise in die
Erzahltextur verflochten. Genaugenommen schwindet die Differenz von
Geschichte und Vorgeschichte, der zweite Teil ist die Vorgeschichte fiir
den ersten, obwohl er temporal nachgeordnet ist. Eigentlich aber tragt
die ganze Konstellation vom ersten Wort an Ziige einer im Freudschen
Sinne rebusartigen Organisation, so dafl man immer nur Verschiebun-
gen, Verdeckungen und Symbolisierungen ein und derselben Urszene
liest. In diesem Sinne ist alles, was erzahlt wird, Vorgeschichte. Das Mar-
chen kommt tber diesen Status einer Archdologie der Vorgeschichte
nicht hinaus. Entgegen der lyrischen Szene der Priexistenz ist hier aber
eine traumatische Urszene konkretisiert.

Gegen vermeintlich festlegende Psychoanalyse hat schon Waltraud
Wietholter™ in ihrer Polemik gegen Marlies Janz’” argumentiert, wobei

7 Ebd,, S. 29.

> Die »Bewegungen ihres schonen Leibes waren ihm die ritselhafte Sprache einer ver-
schlossenen und wundervollen Welt« (ebd., S. 18).

76 Waltraud Wiethélter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts. Psychostruktu-
relle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Tiibingen 1990, S. 23-46.

77" Marlies Janz, Marmorbilder. Weiblichkeit und Tod bei Clemens Brentano und Hugo
von Hofmannsthal. Kénigstein/Ts. 1986, S. 128-148.

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 71

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deren materiale These vergleichsweise weniger handfest als die hier vor-
getragene gewesen ist. Psychoanalytisch sei, so Wietholter, grundsitzlich
von strukturalistischen Relationen auszugehen, einem engen Netz von
Korrespondenzen und Aquivalenzen auf allen Ebenen der Lebensiufle-
rung, der Interaktion, der Okonomie und der Sprache, wobei der sym-
bolische Tauschverkehr innerhalb dieses Netzes gegentiber jeder materi-
alen Fixierung prioritér sei. Entsprechend weist Wietholter die einfachen
Mythen der Psychoanalyse — 6dipales Dreieck, Kastrationsangst etc. —
zurtick und zieht eine strukturalistische Deutung vor.”

Wiirde man diesem Argument zustimmen, dann miifite man das in thm
ausgesprochene Verbot akzeptieren, jemals die Deixis auf eine Urszene
vornehmen zu kénnen. Das ist nicht nur in der realen analytischen Situa-
tion, sondern auch in der Textlektiire eine ethisch heikle Position. In bezug
auf die vorgetragene These wiirde sie lauten, daf§ der Verdacht, der Text
verstecke in seiner Symbolik den Hinweis auf das energetische Zentrum
eines Kindesmiflbrauchs, von vornherein ausgeschlossen sein soll, um
eine strukturale Deutung forcieren zu kénnen. Eine Ethik des Lesens wird
weder den Verdacht einer Vergewaltigungsszene noch die These einer
Urszene der Instruktion (Bloom) mit einem Denkverbot belegen wollen.

Interessanter ist vielleicht, dafy der Terminus der Urszene bei Freud
selbst schon einer strukturalen Dynamik eingelesen wurde.” Die verst6-
rende Argumentation lautet, dafy die Konstitution einer Urszene grund-
satzlich in die Psychodynamik der Identititsgeschichte gehort, so dafd
jedes Kind in einem Akt der Selbstviktimisierung sein Vergewaltigtwer-
den imaginiert. Diese Imagination kann so stark werden, daf sie fir die

78 Vgl. Wietholter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts (wie Anm. 76), S. 28.

79 Freud betont die Moglichkeit, ja sogar die Notwendigkeit, dafl die jeweilige »Urszenec
infolge einer psychischen Dynamik erfunden sein kénnte. In den »Vorlesungen zur Ein-
fithrung in die Psychoanalyse« (1916/17) ist zu lesen: »Nun, die Uberraschung liegt darin,
daf} diese Infantilszenen nicht immer wahr sind« (Sigmund Freud, Studienausgabe. Hg. von
Alexander Mitscherlich u.a. Frankfurt a.M. 1982, Bd. 1, S. 358). In der Studie »Mitteilung
eines der psychoanalytischen Theorie widersprechenden Falles von Paranoia« (1915) nimmt
Freud sogar das Moment der Phantasiebildung in die Kerndefinition der Urszene auf: »Die
Beobachtung des Licbesverkehres der Eltern ist ein selten vermifites Stiick aus dem Schatze
unbewufiter Phantasien, die man bei allen Neurotikern, wahrscheinlich bei allen Menschen-
kindern, durch die Analyse auffinden kann. Ich heifle diese Phantasiebildungen, die der Beob-
achtung des elterlichen Geschlechtsverkehres, die der Verfithrung, der Kastration und andere,
Unrphantasien« (ebd., Bd. 7, S. 213). - Die Frage ist also nicht, ob man entweder naive Urszenen
behauptet oder sie ganz in Strukturalismus auflost. Vielmehr muf} es darum gehen, die Funk-
tion von Urszenen einzusehen.

72 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Psyche Realitdtsstatus erhilt. Es lige dann eine reale Traumatisierung
infolge einer nicht stattgefundenen, aber imaginativ realisierten Urszene
vor. Als Literaturwissenschaftler hat man die verantwortungsentlastete
Lizenz, in der Tat nur an Texten arbeiten zu kénnen. Die Frage einer re-
alen Verantwortung kann und soll methodisch ausgeklammert werden,
um den Raum der Textlektiire offenzuhalten. In diesem Sinne lautet
das Votum, daf} Textlektiire durchaus mit materialen Thesen aufwarten
darf, solange sie diese Thesenlage wiederum dem ésthetischen Textpro-
ze3 und seinem Formapriori anheimgibt.

Die vermutete Miflbrauchsszene ist also, um den zweiten Schritt zu
gehen, hermeneutisch weiter zu spielen, und sie ist in die nun schon
etablierte, sehr komplexe Szene der Einfluf-Angst einzuschreiben.
Der zugleich bése und gute Vater kann wiederum in die Form der fiir
Hofmannsthal immer nur selbstverlustigen Abwehr Stefan Georges ein-
gebracht werden. Man wird auch dariiber nachdenken kénnen, ob man
selbst schon in diesem frithen Stadium Stefan George als die bése Mut-
ter® der zweiten Position der Dienerschaft zuweisen kann.

Weiterfithrender ist aber eine Formiiberlegung, die sich solcher punk-
tueller Identifikationen weitgehend enthalten kann. Hofmannsthals
»Mérchen der 672. Nacht« schreibt ja durchaus eine komplexe narra-
tive Inversion des Verhaltnisses von Geschichte und Vorgeschichte. In
dem schon im ersten Teil der vorliegenden Studie argumentierten Sin-
ne kann man die Authebung der narrativen Relationen von Geschichte
und Vorgeschichte in formésthetischer Hinsicht lyrisch nennen. Aber
diese Aufhebung der Unterscheidung von Haupt- und Vorgeschichte
wird um den Preis einer tiefgreifenden Traumatisierung erkauft. Forcier-
ter formuliert: Eigentlich sind es ausschliefllich die traumatisierenden
Energien, die fur das unentrinnbare Eingeschlossensein in der Vorge-
schichte sorgen. Wenn das >Lebens, das in Hofmannsthals Texten so in-
tensiv beschworen wird, in die Wiederholung einer Urszene gebannt ist,
dann mufl es daran zugrundegehen. Hofmannsthal spielt im »Mérchen
der 672. Nacht« eine Art von formésthetischer Gegenprobe zu seiner
lyrischen Verfahrensweise durch, die zur Epigonalitdt fithrende Vorge-
schichte durch eine lyrisierende Enttemporalisierung zu kaschieren. Im

80 Vgl. zum Blick der bésen Mutter die Studie von Stefan Breuer, Asthetischer Fundamen-
talismus. Stefan George und der deutsche Antimodernismus. Darmstadt 1995, S. 60f.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 73

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Mérchen« wird aber deutlich, daf} eine vollstandige Aufhebung der Zeit
thematisch wie formell in den Tod miindet. Der Logik der Vorgeschich-
te, so zeigt das »Mirchen«, muf} offenkundig eine narrativ-temporale
Dynamik erhalten bleiben; jenseits threr kollabiert der Text in die Wie-
derholungen einer Urszene.

Das Argument ist also in der Tat ein formésthetisches: Wenn man
die Verfahrensweise der Lyrik, Vorgeschichten in den Modus der
Gleichzeitigkeit zu versetzen, also alle Metonymien metaphorisch zu
integrieren, konsequent umsetzt, dies aber nicht als Gedicht, sondern
als Erzahlung formiert, dann entsteht unweigerlich die Notwendigkeit,
die Motivationen der Akteure nicht auf verschiedene Vergangenheiten
beziehen zu kénnen, sondern sie in ein einziges Zugleich projizieren
zu missen. Die Suchformel >finde oder konstruiere die Urszene« ist die
formisthetisch unvermeidbare Reaktion auf einen Erzihltext, der de
facto lyrisch funktioniert, aber dennoch Protagonisten handeln 1afit und
also formal Narration signalisiert. Wenn das Agieren der Protagonisten
grundsitzlich in einem Raum der Gleichzeitigkeit stattfindet, dann tritt
an die Stelle der jeweiligen Vorgeschichten des jeweiligen Akteurs ein
einziges Déja-vu, in dem jede Handlung zur Funktion desjenigen Ak-
teurs wird, der das Bezugssystem aller Handlungen ist. Der Leser muf§
das »Mérchen« in eine Logik der permanenten Rekursion hineinfiih-
ren, er mufl die Gleichzeitigkeit der Vorgeschichten ausmotivieren. Er
wird eine Urszene finden, das Ritsel des Textes 1osen wollen. Insofern
verfehlen Konstruktionsverbote in bezug auf psychoanalytische Syn-
thesenbildungen schlicht das Formgesetz dieser Erzdahlung. Allerdings:
Eine jede behauptete Urszene muf} zugleich als eine verstanden sein,
die das Ergebnis eines Sogs der dsthetischen Form ist — nicht mehr,
nicht weniger.

Diese kleine angedeutete Lektiire des »Mérchens der 672. Nacht« re-
sultiert also aus einer doppelten Uberquerung der Genregrenzen. Wurde
im ersten Schritt die an sich narratologische Kategorie der Vorgeschichte
auf Hofmannsthals Lyrik tibertragen, so wurden nun die derart lyrik-
konform gemachten Vorgeschichten wieder auf eine Erzidhlung ange-
wandt, deren Charakter als >lyrisch« zu bezeichnen ist. In diesem Theo-
rierahmen einer doppelten Indienstnahme von »Vorgeschichte« entsteht
das doppelte Formgesetz, eine Urszene als Einlésung der narrativen

74 Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichzeitigkeit konstruieren (oder finden) zu sollen und sie gleichzeitig
als Resultat eines Formdispositivs verstehen zu miissen.

\'
Die energetische Konstellation der Vorgeschichten
als Szene der EinfluB-Angst

Es sei ein Fazit des Gedankengangs versucht. — Der Zugang zu Hofmanns-
thals Lyrik vor dem Hintergrund narratologischer Uberlegungen hat sei-
nen Ausgangspunkt bei dem erzahltheoretischen Begriff der Vorgeschich-
te genommen: Hofmannsthals Begriff der Praexistenz und seine vielfach
gewihlte Thematik des Vorangehenden (vgl. Gedichttitel und Wortfiigun-
gen wie: »Vorfriihling«, »Vor Tag«, »Vorgefiihl« etc.) bieten dazu reichhalti-
ge Anknuipfungen. >Vorgeschichte« wurde zundchst auf einer thematischen
Ebene als Problem der Epigonalitit verstanden: Vor dem eigenen Dichten
stehen die grofien Dichter (vor allem Goethe), die die gegenwiirtige lyrische
Geste zur epigonalen Nachtréglichkeit verkleinern. Ein zweiter Schritt hat
die Szene der Instruktion (Blooms EinfluR-Angst) durch den Verweis auf
Stefan George einer energetischen Konkretisierung zugeftihrt. Die polemi-
sche Formel lautete: Hofmannsthal ist lieber ein Epigone Goethes als ein
Ephebe des avantgardistischen George. Das in Hofmannsthals Gedichten
formulierte Epigonentum wird somit als Abwehrreaktion gegen George
lesbar. Der dritte Schritt unterwanderte auch diese Formel. Eine erneute
und genaue Lektiire von Hofmannsthals Metapherntheorie (»Gespriach
iiber Gedichte«) wies nach, dafl die Metaphorizitdt auf Vorgeschichten
beruht. Was sich sprachlich als Metaphorik darstellt, ist vorher ontolo-
gisch und physiologisch fundiert worden. Indem Hofmannsthal in diese
Tiefe des Metaphorischen (die Vorgeschichte der Metapher) zurtickgeht,
iiberwindet er den nur epigonalen Goethe-Bezug und gewinnt durch die
Gocethe-Deutung — also mit Goethe - eine Konstellation des Ursprungs,
die stark genug ist, um Georges EinfluR-Versuch zu kontern. Der frithe
"Text »Idylle« kann in diesem Sinne als Metapherntheorie gelesen und dem
spateren »Gesprich tiber Gedichte« der Sache nach an die Seite gestellt
werden. Somit entsteht eine neue Einsicht in Hofmannsthals Szene der
Instruktion zwischen abgewiesenem Avantgardeanspruch (George) und
in die Tiefe transformierter Epigonalitit (Goethe). Diese Einsicht wieder-

Lyrik und Poetik beim friilhen Hofmannsthal 75

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um wurde in die Lektire des »Marchens der 672. Nacht« zuriickgetragen.
Dessen lyrischer Charakter erzeugt einen Formbegriff, der zur Konstruk-
tion einer Urszene auffordert, diese aber eben nur als Resultat der Form
verstehen lafit.

Vor dem gegenwirtigen Dichten liegt die ibermichtige Tradition,
die sich fiir Hofmannsthal in Goethe manifestiert. Epigonalitdt, eines
der zentralen Themen des 19. Jahrhunderts,®" formiert sich im Gedicht
als Bezugnahme auf das Erbe, als magischer Verwandlungsversuch der
Bibliothekserfahrung, als lyrische Reise in die Bildzitate der Klassiker.
Hofmannsthals Lyrik ist in dieser Hinsicht als historistische Lyrik eine
Reflexion der Epigonalitit. Diese Vorgeschichte wird zugleich bekampft,
indem die Gedichte die narrativen Ordnungen in eine Gleichzeitigkeit
zu versetzen suchen, welche die Macht der Vorgeschichte und also die
Diagnose der Epigonalitit zurtickdriangen.

Eine zweite Vorgeschichte findet sich in der Urszene der Instruktion,
also in der Ereignissequenz, in der Stefan George den jiingeren Dich-
ter zu rekrutieren versucht. Es entsteht der tiefe strukturelle Konflikt
zwischen dem herangetragenen Anspruch, eine européische Avantgarde
betreiben zu sollen, und dem Versuch, als Leser der Tradition gerecht
werden zu wollen. Die Gerechtigkeit der Lekttire und die mit der Avant-
garde einhergehende Notwendigkeit des Fehllesens bilden die energeti-
sche Grundkonstellation. Hofmannsthal steht im Spannungsfeld dieser
Vorgeschichten.

Die im »Marchen« durchgefithrte Identifikation von Haupt- und Vor-
geschichte markiert die Grenze, den Nullpunkt des lyrischen Verfahrens:
Die Selbstdiagnose der Epigonalitit ist durch die Enttemporalisierung
der Vorgeschichten nicht zu unterlaufen, da eine vollstindige Enttem-

81 Das Thema der Epigonalitdt wurde in diesem Aufsatz als eines diskutiert, welches spe-
zifisch zur Hofmannsthalschen Problemsubstanz gehort. Aber es ist klar, daf} es sich hier
um ein Kulturmuster handelt, das das 19. Jahrhundert sehr weitgehend pragt. Nach dem
hier gewihlten Theorierahmen kommt Epigonalitit erst im Kristallisationsmedium einer poe-
tischen Individualisierung zu einer sprechenden Prignanz. Gleichwohl, es sei auf die For-
schungsbeitrage verwiesen, die das Thema als Eigentiimlichkeit der Epoche behandeln: Mar-
kus Fauser, Intertextualitit als Poetik des Epigonalen. Immermann-Studien. Miinchen 1999;
Matthias Kamann, Epigonalitit als dsthetisches Vermégen. Untersuchungen zu Texten Grab-
bes und Immermanns, Platens und Raabes, zur Literaturkritik des 19. Jahrhunderts und zum
Werk Adalbert Stifters. Stuttgart 1994; Burkhard Meyer-Sickendiek, Die Asthetik der Epigo-
nalitit. Theorie und Praxis wiederholenden Schreibens im neunzehnten Jahrhundert. Immer-
mann - Keller - Stifter - Nietzsche. Tiibingen 2001; Marcus Hahn, Geschichte und Epigo-
nen. 19. Jahrhundert / Postmoderne, Stifter / Bernhard. Freiburg 2003.

76  Ralf Simon

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

poralisierung in ein Szenario fithren wiirde, welches textuell immer nur
den Tod und die wiederholte Traumatisierung zu sprechen verméchte.

So wihlt Hofmannsthal in seiner Poetik der Metapher — immer noch
im Spannungsfeld zwischen Epigonalitit und George, aber die Gren-
zen der lyrischen Enttemporalisierung einsechend — die andere Strate-
gie, tiefergelegte Vorgeschichten aufzubieten, um die Konfliktszene der
Einflu-Angst zu unterlaufen. Indem er die Frage der Ubertragung von
der Sprache weg auf deren Vorfeld verlagert und eine physiologische
wie ontologische Metaphorik behauptet, und indem er gegentiber der
poetischen Mimesis eine urgeschichtliche Mimikry im Opfer zugrun-
delegt, gewinnt er eine Dimension von Vorgeschichte, die der eigenen
(mit George) und der zeitalterspezifischen der Epigonalitdt vorgelagert
ist. Hofmannsthals Poetik kann somit Georges institutionalisiertem Kult
widersprechen und zugleich die Goethe-Nachfolge bekriftigen. In der
Lyrik wird diese Tieferlegung der Vorgeschichte thematisch, man den-
ke allein an Gedichttitel wie »Vorfriihling«, an narrationskonforme For-
men wie Terzine und Volksliedstrophe, an die Tendenz zu szenischer
Rede bis hin zum Balladesken. Abwehr der Avantgarde (George) und
Einschreibung in die Tradition (Goethe): Diese Szene der Einfluf}-Angst
wird margialisiert durch eine substantiellere Archéologie, die an den
generischen Ort der Poesie selbst zu gelangen versucht.

Hofmannsthals Werk in den 1890er Jahren ist weitgehend von die-
ser energetischen Konstellation beherrscht. Zu bedenken wire, wie sein
Weg zur Komédie, zum Sozialen vor dem Hintergrund der hier versuch-
ten Deutung zu rekonstruieren sei.

Lyrik und Poetik beim frilhen Hofmannsthal 77

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram Groddeck

»So wie ein [6we Uber klippen sprang.«
Zur poetischen Verfahrensweise in Hugo von Hofmannsthals
Gedicht »Ein Traum von groB3er Magie«

Es gibt, neben zahlreichen Bezugnahmen im Zusammenhang umfassen-
derer Fragestellungen, fiinf grofiere Arbeiten, die sich ausschliefilich auf
Hugo von Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von grofier Magie« kon-
zentrieren. Reizvoll an diesen Arbeiten ist unter anderem der Umstand,
daf} sie in grofleren zeitlichen Abstinden erschienen sind, und somit
auch etwas von den sich wandelnden Erkenntnissen, Modetrends und
Verlegenheiten der Fachgeschichte selbst transportieren.

Der frithe Aufsatz von Martin Stern gibt einen eingehenden editions-
philologischen und geistesgeschichtlichen Kommentar zu diesem Ge-
dicht, das von der Forschung bis dahin, wie Stern betont, »6fter gelobt
als gedeutet [wurde]. Es gehort nach allgemeiner Auffassung zu seinen
vollendetsten und dunkelsten und gilt gemeinhin als >unausschoépf-
bar«.« Stern selbst bemiiht sich um eine »weniger irrationalistische]]
Betrachtungsweise«' und geht dem Bezug zu dem Paracelsus-Zitat nach,
das Hofmannsthal in der 14. Strophe verwendet und worauf schon Gre-
te Schaeder? 20 Jahre zuvor hingewiesen hatte. Das Paracelsus-Zitat ist
eigentlich ein Zitat in einem Zitat, namlich in einem Aufsatz von Scho-
penhauer: »Damit aber das Fatum wohl erkannt werde, ist es also, daf}
jeglicher Mensch einen Geist hat, der aufierhalb [von] thm wohnt und
setzt seinen Stuhl in die obern Sterne.«® Ausgehend von diesem Zitat,
spurt Stern den Notizen des jungen Hofmannsthal nach und gelangt
zu der immanent schliissigen These tiber den weltanschaulichen Gehalt

I Martin Stern, Zu einem Gedicht Hugo von Hofmannsthals: »Ein Traum von grofler
Magie«. In: Festschrift Gottfried Weber. Hg. von Heinz Otto Burger. Bad Homburg 1967,
S. 265-298; wieder abgedruckt unter dem Titel »Ein Traum von grofier Magie. Genese und
poetologische Bedeutung«. In: Karl Pestalozzi/Martin Stern, Basler Hofmannsthal-Beitrage.
Wiirzburg 1991, S. 25-47, hier S. 27.

2 Grete Schaeder, Hugo von Hofmannsthals Weg zur Tragodie. In: DVjs 23/1949, S. 306
350, hier S. 312.

3 Arthur Schopenhauer, Parerga und Paralipomena. Kleine philosophische Schriften I. In:
Ders., Samtliche Werke. Textkritisch bearb. und hg. von Wolfgang Freiherr von Lohneysen.
Stuttgart/Frankfurt a.M. 1963, Bd. 4, S. 258; zit. nach Stern, Ein Traum (wie Anm. 1), S. 27.

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 79

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Gedichts, insbesondere dartiber, was »unser Geist« in der 14. Stro-
phe meint: Nicht den Geist einer reinen Spekulation, der Abstraktion
oder gar der Intellektualitdt, sondern eine Art platonisch gefarbten »Ge-
nius der Menschheit«. Der »Magier« hingegen ist Dichter und Vermitt-
ler jenes Geistes. Sterns Studie, die manches vorwegnimmt, was spdtere
Interpreten zum Thema erheben, gibt auch, auf dem Hintergrund der
weltanschaulichen Rekonstruktion, eine poetologische Deutung des Ge-
dichts aus seiner Genese heraus, die auf dem Begriff der >Incantations,
d.h. der Beschworung, autbaut. Stern schreibt:

Das Streben nach dem Ausdruck einer tiberindividuellen Erfahrung ist somit
von Anfang an im Plan des Gedichtes, und ihm dient nicht nur die Grofi-
Ziigigkeit der Gebardenreihe, sondern auch die willentliche Reduktion des
Vokabulars auf eine Stufe, wo die Sprache jene Vagheit selbst noch spiegelt,
die das Wesen vieler Triume ist.*

Das von Stern als Stilisierung erkannte Prinzip der »Reduktion« erklart
auch die auffilligen Wortwiederholungen im Gedicht. — Der bleibende
Wert von Sterns detaillierten Ausfithrungen zum Gedicht erstreckt sich
auch auf die geistesgeschichtliche Konstellation, in der sich das Denken
des jungen Hofmannsthal bewegt hat und die er mit den Fixpunkten
Schopenhauer, Nietzsche, George und — natiirlich - Goethe bestimmit.

1974 kritisiert Freny Mistry® Sterns Bezugnahme auf den Neuplato-
nismus und widerspricht auch seiner Deutung der Schlufistrophen als
Antinomie zwischen »Geist« und »Magier«. Vielmehr siecht Mistry, wie
schon die Uberschrift ihres Artikels verrit, in Hofmannsthals Gedicht
indische Metaphysik am Werk und bezieht den »Geist« und den »Magi-
er« auf Brahman und Atman, wodurch die Schlufantithese im Gedicht
monistisch aufgehoben werde.

Im selben Jahr erscheint im Jahrbuch der Deutschen Schillergesell-
schaft ein Aufsatz von Hans Steffen.® Aufschlufireich ist vor allem der
Beginn des Aufsatzes, in dem Steffen einige giangige Literaturgeschichten

4 Stern, Ein Traum (wie Anm. 1), S. 40f.

5 Freny Mistry, »Weltgeheimnis« (1894) and >Ein Traum von grosser Magie« (1895): Two
Examples of Implicit Indian Metaphysics in Hofmannsthal’s Poetry. In: Canadian Review of
Comparative Literature/Revue Canadienne de Littérature Comparée 1/1974, H. 3 (Summer),
S. 253-268.

6 Hans Steffen, Das sich selbst erlebende Ich. Hugo von Hofmannsthals >Ein Traum von
grofier Magie«. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 18/1974, S. 506-520.

80 Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Hofmannsthal-Forscher zitiert und eine Tendenz zur Abwertung der
Lyrik Hofmannsthals feststellt. Er gehore nach Ansicht der zitierten Lite-
raturhistoriker heute (also 1974) als Lyriker nur noch unter die poetae mi-
nores — kritisches Stichwort: »Asthetizismus«: »Als Beweis fiir Hofmanns-
thals Asthetizismus gilt seinen Kritikern vor allem der Magie-Traum, weil
er sich in diesem Gedicht mit der Gestalt und dem Wirken des Magiers
identifiziert habe.«’ Steffens eigene Deutung — die merkwiirdigerweise
die Studie von Martin Stern nicht zitiert — soll diese Vorurteile wider-
legen. Steffen konzentriert sich auf die Gebarden im Gedicht, auf »das
Spiel der Hénde«?® und versucht, tiber Bezugnahmen auf Schopenhauer
und Nietzsche eine gedankliche Struktur aus dem Gedicht abzuleiten:

Im Traum offenbart sich dem Ich das allesumgreifende Leben als Grund
seines Selbst, zu dem es sich bekennt (Spiel der Hande), doch bleibt es auch
hier noch auf die vermittelnde Anschauung angewiesen. Deshalb reflektiert
das Bericht-Ich tiber sich als traumendes, doch auch das traumende Ich teilt
sich auf in eines, welches sich als Wille erfahrt oder begreift, und eines, wel-
ches der Wille ist.’

Das kommt zwar mit dem Gedichtinhalt hin, erklart aber kaum etwas
von dessen Verfahrensweise. Und schon gar nichts tiber die Qualitit des
Gedichts.

Steffens Deutung, die es mit Hofmannsthals Gedicht gut meint, miin-
det in eine sehr allgemeine Aussage:

Sein Gedicht spiegelt als erstes im deutschen Sprachbereich das Bewuf3tsein
des modernen Menschen wider, der sich gemiithaft seiner selbst zu vergewis-
sern sucht: Den Zugang zur menschlichen Natur hat der moderne Mensch
nicht mehr unmittelbar iber den Anblick der Welt (Goethezeit; Romantik),
sondern nur aus der Erfahrung seines eigenen Ichs als »Kérper mit innewoh-
nenden Kriften« (Schopenhauer). Hofmannsthal tibersetzt den Menschen in
die Natur zuriick und zieht deshalb den fiir sich selbst seienden Geist (Hegel)

in Fragc.10

14 Jahre spiter, 1998, war es nun doch Zeit fiir eine Dissertation. Jiirgen
Sandhop widmet dem Gedicht in seiner Doktorarbeit »Die Seele und
thr Bild. Studien zum Frithwerk Hugo von Hofmannsthals« ein langeres
7 FEbd., S. 507.
8 Ebd., S.515.

9 Ebd., S.516.
10 Ebd., S. 519.

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 81

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel."! Er vertieft und prézisiert dabei zunéchst das Verhéltnis des Ge-
dichts zu Schopenhauer. In Schopenhauers »Versuch tiber das Geister-
sehn und was damit zusammenhéangt« ist die Rede vom Phinomen des
»Wahrtraumens«. Sandhop zitiert daraus eine sehr erhellende Passage,
die er direkt auf die Traumsituation in Hofmannsthals Gedicht bezieht,
die auch schon im Kommentar der Kritischen Hofmannsthal-Ausgabe
angefithrt wird:

Es giebt namlich einen Zustand, in welchem wir zwar schlafen und traumen;
jedoch eben nur die uns umgebende Wirklichkeit selbst traumen. Demnach
sehn wir alsdann unser Schlafgemach, mit Allem, was darin ist, werden auch
etwan eintretende Menschen gewahr, wissen uns selbst im Bett. Alles richtig
und genau. Und doch schlafen wir, mit fest geschlossenen Augen: wir triu-
men; nur ist was wir triumen wahr und wirklich.!?

Eine zusitzliche philosophische Referenz stellt Sandhop mit Nietzsches
»Geburt der Tragodie« her, wo er zundchst den »dionysischen Schwir-
mer« und das Begriffspaar »Dionysisch/Apollinisch« bemiiht, dann aber
eine bemerkenswerte Relation zu dem von Nietzsche beschriebenen
»Phinomen des Lyrikers« herstellt, der gegen sich selbst die Augen wen-
det und »zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer« ist.** Sandhops
Arbeit stellt detaillierte und evidente Beziehungen zur schopenhaue-
risch-nietzscheschen Kunstmetaphysik heraus, die im geistesgeschichtli-
chen Hintergrund des »Traums von grofier Magie« zweifellos prasent ist,
aber er blickt dabei nicht mehr auf das Gedicht, sondern gewissermafien
durch den Text des Gedichts hindurch auf seinen metaphysischen Ge-
halt.

Im selben Jahr, 1998, kommt auch Bernhard Béschenstein in seinem
Aufsatz »Hofmannsthal und die Kunstreligion um 1900«'* kurz auf den
»Traum von grofler Magie« zu sprechen, in dessen Darstellung er die fiir
Hofmannsthals Werk und spétere Entwicklung entscheidende Differenz
von religiéser Erfahrung und dichterischer Erfahrung erkennt. — 2001
widmet Christoph Kénig in seiner grofien Monographie »Hofmanns-

11 Jirgen Sandhop, »Ein Traum von grosser Magie«. In: Ders., Die Seele und ihr Bild.
Studien zum Frithwerk Hugo von Hofmannsthals. Frankfurt a.M. 1998, S. 102-135.

12 SW I Gedichte 1, S. 256.

13- Zit. n. Sandhop, Die Seele und ihr Bild (wie Anm. 11), S. 174.

14 Bernhard Béschenstein, Hofmannsthal und die Kunstreligion um 1900. In: Wolfgang

Braungart/Gotthard Fuchs/Manfred Koch (Hg.), Asthetische und religidse Erfahrungen der
Jahrhundertwenden. Bd. 2: Um 1900. Paderborn 1998, S. 111-121.

82 Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thal. Ein moderner Dichter unter Philologen« dem Gedicht anderthalb
Seiten, in denen er eine eigenwillige Deutung vorlegt: »Nach der Theo-
rie, die [...] im Gedicht dargelegt wird, haben die Formen keinen Sinn,
sondern machen eine Dimension aus, die tiefer sei als der Sinn.«!® In
der Konsequenz deutet Konig das Gedicht jedoch als Selbstaufgabe der
Rationalitét des Dichters bzw. des Gedichts.

Der jingste mir bekannte Aufsatz zum »Traum von grofler Magie«
stammt von Olaf Hildebrand aus dem Jahr 2003 und tragt den Titel:
»Dichtung als intertextuelle Zauberei.«!® Er deutet das Gedicht zunéchst
als ein »eminent poetologisches Gedicht«. Die Offenheit der Traumsitua-
tion verbildlicht sich in dem nach allen vier Himmelsrichtungen offenen
Traum-Ort, dem »Pavillon«. Hildebrand schreibt: »Der Binnenteil besteht
aus einer Folge kunstvoll gesteigerter Entgrenzungsphantasien, die im
»Sprung« des Lowen als Bild einer alle Grenzen transzendierenden Ekstase
gipfeln.«'” Hildebrand stellt eine Reihe intertextueller Beziechungen her,
vor allem zu Goethes »West-6stlichem Divan« und speziell zu »Lied und
Gebilde« — worauf Karl Pestalozzi schon 1958 hingewiesen hatte'® — und
zu »FaustIl«, insbesondere zum »Knaben Lenker« im ersten Akt. Das
nicht ganz iiberraschende Fazit der intertextuellen Rekonstruktionen, die
sich ibrigens — wie es im Wesen der Intertextualititstheorie liegt — endlos
erweitern liefen, lautet dann: »Bei dem Magier handelt es sich nicht um
irgendeinen Dichter, sondern um Goethe. Der Traum von grofser Magie ist
eine Goethe-Hommage.«* Aber nicht so sehr die Goethe-Hommage, son-
dern das Intertextualitidtskonzept selbst erscheint als »Zauberei« und wird
zu einer »Umcodierung des Erbe-Problems«,? des Fluchs der Epigonalitit.
Was Hildebrands Aufsatz interessant macht, ist vielleicht weniger die Ap-
plikation der Intertextualititstheorie auf das Gedicht als eher die Abwen-
dung von der weltanschaulichen Ausdeutung des lyrischen Textes und
seiner Einbettung in metaphysische Konzepte des Fin de siecle. Es geht

15 Christoph K6nig, Hofmannsthal. Ein moderner Dichter unter Philologen. Géttingen
2001, S. 104£.

16 Olaf Hildebrand, Dichtung als intertextuelle Zauberei. Zu Hofmannsthals »Traum von
grofier Magie«. In: Ders. (Hg.), Poetologische Lyrik von Klopstock bis Griinbein. Gedichte
und Interpretationen. Kéln u.a. 2003, S. 164-185.

17 Ebd., S. 166.

18 Ebd., S. 178.

19 Ebd.

20 Ebd., S. 184.

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 83

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hildebrand um die Literarizitit des Textgebildes — um etwas, womit sich
gerade die Literaturwissenschaft eher schwertut.

Ich habe die verschiedenen Forschungspositionen so relativ ausfiihr-
lich — und trotzdem notgedrungen sehr verkuirzt — referiert, um zu zei-
gen, daf} sich das Gedicht »Ein Traum von grofier Magie« nicht einfach
so vom Blatt ablesen laft.

Zunichst ist bei »Ein Traum von grofler Magie« die typographische
oder die graphische Erscheinungsweise auffillig, die in den verschiede-
nen autorisierten Drucken des Gedichts stark variiert. Ich méchte mich
nun bei meiner Lektiire auf den Druck in den »Ausgewdhlten Gedich-
ten« von 1903 konzentrieren. Er entspricht in seiner exquisiten dufieren
Gestalt weitgehend dem Erstdruck in den »Blattern fiir die Kunst« von
1896. Die spidteren Drucke ab 1907 unterscheiden sich von den frithen
Drucken durch graphische und orthographische Normalisierung und
eine detailliertere Interpunktion — nicht zum Vorteil des Gedichts, wie
ich finde, obwohl sich diese Anpassungen ebenfalls und vielleicht noch
mehr als in den ersten Drucken auf die Autorisierung durch den Dichter
selbst berufen kénnen.

Die graphischen Unterschiede der verschiedenen autorisierten Drucke
spielen fiir das Horen des Textes keine Rolle — wohl aber fur das Lesen:*!

EIN TRAUM VON GROSSER MAGIE

1 Viel kéniglicher als ein perlenband
2 Und kithn wie junges meer im morgenduft
s So war ein grosser traum - wie ich thn fand.

+ Durch offene glasthiiren ging die luft -
5 Ich schlief im pavillon zu ebner erde -
s Und durch vier offne thiiren ging die luft -

7 Und friher liefen schon geschirrte pferde
s Hindurch und hunde eine ganze schaar
9 An meinem bett vorbei. Doch die geberde

21 Das Gedicht wird hier im Zeichenbestand des Drucks von 1903 wiedergegeben und
zusitzlich mit einer Verszihlung versehen. In SW I Gedichte 1, S. 253-255, werden zwar die
verschiedenen Drucke des Gedichts aufgelistet, nicht aber die Varianten in Orthographie und
Interpunktion. Daher gebe ich das originale Layout und den Seitenumbruch als Faksimile im
Anhang wieder.

84  Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

21

22

23

24

25

26

27

28

2

30

31

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

Des magiers - des ersten - grossen - war
Auf einmal zwischen mir und einer wand
Sein stolzes nicken - konigliches haar

Und hinter ithm nicht mauer: es entstand
Ein weiter prunk von abgrund - dunklem meer -
Und griinen matten hinter seiner hand.

Er buickte sich und zog das tiefe her.
Er biickte sich und seine finger gingen
Im boden so als ob es wasser war’.

Vom diinnen quellenwasser aber fingen
Sich riesige opale in den handen
Und fielen ténend wieder ab in ringen.

Dann warf er sich mit leichtem schwung der lenden -
Wie nur aus stolz - der néchsten klippe zu
— An ihm sah ich die macht der schwere enden.

In seinen augen aber war die ruh
Von schlafend - doch lebendgen edelsteinen.
Er sezte sich und sprach ein solches Du

Zu tagen- die uns ganz vergangen scheinen -
Dass sie herkamen trauervoll und gross:
Das freute ihn zu lachen und zu weinen.

Er fuhlte traumhaft aller menschen los -
So wie er seine eignen glieder fiihlte.
Ihm war nichts nah und fern - nichts klein und gross.

Und wie tief unten sich die erde kiihlte -
Das dunkel aus den tiefen aufwirts drang -
Die nacht das laue aus den wipfeln wiihlte -

Genoss er allen lebens grossen gang
So sehr - dass er in grosser trunkenheit
So wie ein léwe tiber klippen sprang.

Cherub und hoher herr ist unser geist -
‘Wohnt nicht in uns und in die obern sterne
Sezt er den stuhl und ldsst uns viel verwaist:

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie«

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—

85


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Doch Er ist feuer uns im tiefsten kerne
4 — So ahnte mir - da ich den traum da fand —
15 Und redet mit den feuern jener ferne

46 Und lebt in mir - wie ich in meiner hand.

Ein unmittelbarer Eindruck beim lauten Lesen des Gedichts ergibt sich
aus dem sozusagen performativen Widerspruch, dafi das Gedicht, das
von Traum und Schwerelosigkeit handelt, selber rhythmisch und seman-
tisch eher schleppend, wenn nicht gar schwerfillig wirkt. Das liegt zu-
néchst wohl am epischen Priteritum bis Vers 39, aber auch an der eigen-
willigen Verwendung des Terzinen-Musters; denn Hofmannsthal setzt
statt der — nach strenger Regel vorgeschriebenen — weiblichen Reime in
mehr als der Hilfte der Verse mannliche Reime, und meistens bilden die
Strophen auch geschlossene syntaktische Einheiten.

Die Schwere der poetischen Realisierung des Gedichts ist vielleicht
auch ein Reflex auf das Adjektiv »gross«, das schon im Titel steht und
im Gedicht selbst ganze sechs Mal wiederholt wird. Das — wie auch die
tibrigen Wortwiederholungen im Text — kann man, wie es Martin Stern
vorschldgt, als Ausdruck magischer Beschworung verstehen, aber es
bleibt dabei, dafl gerade das Adjektiv »gross« stilistisch eher blafy wirkt
und eine Art poetische Leerstelle im >Ornatus< des Gedichts bildet. Es ist,
als erwarte das Gedicht, dafl dieses Adjektiv »gross«, gerade aufgrund
seiner Schlichtheit, mit tieferer Bedeutsamkeit belegt werde.

Wenn man das Gedicht nun in seiner graphischen Realisation betrach-
tet, so fallt wohl als erstes die trennende Punkte-Linie nach der 13. Stro-
phe auf.

Es handelt sich dabei jedoch nicht um eine Linie, auch um keine ge-
punktete Linie, sondern um eine abzihlbare Reihe von Punkten. Im
Erstdruck von 1896 sind es 16, im Druck von 1903 sind es 13 Punkte.
Das Gedicht hat 16 Strophen, wenn man die vereinzelte Schlufizeile als
Strophe zihlen will, so daf die 16 Punkte im Erstdruck von 1896 die
16 Strophen insgesamt symbolisieren kénnten.

Die Punktereihe steht nach der 13. Strophe, so daf} die 13 Punkte im
Druck von 1903 nun fiir die 13 Strophen stehen konnten, die im Bild
vom Léwen in Vers 39 iibersprungen werden.

Das graphische Zeichen aus 13 Punkten, das in den spateren Drucken
des Gedichts zu einer einfachen Trennlinie aus vielen Punkten wird, re-

86 Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

prasentiert also die Zasur nach den 13 Strophen im Gedicht, eine Zisur,
die auch im Tempuswechsel vom erzihlenden Priteritum zum erkléren-
den Présens erkennbar ist und die sich schliefflich auch in der Verletzung
der Reimregel des Terzinen-Kettenreims zeigt: Das Wort »trunkenheit«
(V. 388) ist namlich, reimtechnisch gesprochen, eine >Waise¢, denn das
Wort »geist« in Vers 40, das den korrespondierenden Reim auf »trunken-
heit« erwarten 14ft, reimt sich erst in Vers 42 — und zwar ausgerechnet
auf das Wort »verwaist«.

Die graphische Zisur nach der 13. Strophe visualisiert sozusagen die
letzte jener »klippen«, aus denen die Bewegung des Gedichts ihre Ener-
gie schopft. In Vers 23 - das bezeichnet die genaue Hélfte des ganzen
Gedichts, das aus 46 Versen besteht — ist die Rede davon, dafi sich
der Magier »der nichsten klippe zu« warf. Die fortschreitende lyrische
Traumerzihlung gliedert sich in weitere Ubergiinge oder Schwellen, die
zwar nicht mehr explizit als »klippen« bezeichnet werden, die aber aus
den »geberden« des Magiers ablesbar werden.

Eine »klippe« ist in der eigentlichen Bedeutung ein Fels im Meer oder
am Meeresufer, und in den Versen 2 und 14 ist auch ausdriicklich vom
»meer« die Rede.

Die 13. Strophe ist der letzte und héchste Zustand des Magiers, der -
tiber Raum und Zeit hinweg — alles  sich fithlt:

Genoss er allen lebens grossen gang
So sehr - dass er in grosser trunkenheit
So wie ein léwe tiber klippen sprang.

Der Lowen-Vergleich, mit dem das Gedicht selbst tiber die 13gliedrige
Zisur hinwegspringt und zum »geist« gelangt, scheint mir — in poetologi-
scher Hinsicht — der eigentliche Schliissel des Gedichts zu sein; denn es
wird hier ein, wenn nicht das Paradigma der Poetikgeschichte zitiert: die
Metapher vom Léwen Achill.

Sie geht zuriick auf Homers »Ilias«, wo sich der Léwen-Vergleich im
20. Gesang findet:

Gegen ihn drang der Peleide mit Ungestiim, wie ein Lowe

Grimmvoll naht, den zu tédten entbrannt, die versammelten Manner
Kommen, ein ganzes Volk; im Anfang stolz und verachtend

Wandelt er; aber sobald mit dem Speer ein muthiger Jiingling

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 87

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Traf, dann kriimmt er gihnend zum Sprunge sich, und von den Zihnen
Rinnt ihm Schaum, und es stéhnt sein edeles Herz in dem Busen[.]??

Diese Beschreibung des zum Sprunge ansetzenden Léwen darf man ge-
trost als einen eigentlichen Ur-Sprung der MetaphernTheorie begrei-
fen. Denn die Metapher — in der Theorie der Rhetorik ein sogenannter
Sprung-Tropus - entsteht, wie Aristoteles in seiner Rhetorik?® in bezug
auf diese Homer-Stelle sagt, aus der Kiirzung des Vergleichs, indem
das vergleichende »Wie« entfdllt und Achill nicht mehr wie ein Léwe
kampft, sondern als ein Léwe, d.h., er wird selbst zum Léwen. - Zu
dieser Deutung des Léwen Achill merkt Heinrich Lausberg in seinem
groflen »Handbuch der literarischen Rhetorik« allerdings noch folgen-
des an, das im Zusammenhang mit Hofmannsthals » Traumgedicht« auf-
horchen lafit:

Die Erklarung der Metapher aus dem Vergleich ist im iibrigen nur eine nach-
tragliche rationale Deutung der urtimlich-magischen Gleichsetzung der metaphori-
schen Bexeichnung mit dem Bezeichneten: er ist ein Lowe in der Schlacht« [...]
bedeutet urtiimlich-magisch: >der Kampfer war ein wirklicher Lowe, er hatte
Lowennatur angenommen.< Die Metapher ist ein urtiimliches Relikt der ma-
gischen Identifizierungsmaglichkeit, die nunmehr ihres religids-magischen
Charakters entkleidet ist und zum poetischen Spiel geworden ist. Freilich
birgt auch dieses poetische Spiel noch evozierend-magische Wirkungen, die
ein Dichter aktualisieren kann.?*

Und in den »Elementen der Rhetorik« prazisiert Lausberg noch:

In magischer Auffassung allerdings liegt der metaphorischen Benennung
durchaus eine reale Partizipation zugrunde, da Achill als >Léwe« wirklich Lo-
wennatur angenommen hat [...], so daf§ die Metapher eine magische Metonymae
darstellt®

Das Bild vom springenden Lowen wird, tiber die Geschichte der Poetik,
zum poetischen Inbegriff der Metapher, zum selber magischen Bild der
Bedeutungsiibertragung oder des semantischen Sprungs. Und so wie

22 Homer, Ilias, 20. Gesang, V. 164-169, nach der chrsctzung von Voss (Hervorh. d.
Verf.).

23 Aristoteles, Rhetorik, 4. Kapitel, 1-2, 1406b.

24 Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der Lite-
raturwissenschaft. 3. Aufl. Stuttgart 1990, § 559, S. 286 (Hervorh. d. Verf.).

25 Ders., Elemente der literarischen Rhetorik. 3. Aufl. Miinchen 1967, § 225, S. 77 (Her-
vorh. d. Verf.).

88 Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Léwe der Konig der Tiere ist, so gilt die Metapher seit jeher als die Ko-
nigin der Tropen. Der Kénigs-Tropus im springenden Lowen in Vers 39
verharrt in Hofmannsthals Gedicht allerdings auffillig im urspringli-
chen Zustand des ungekiiruten Vergleichs. Und tatsichlich ist der Vergleich,
man darf hier auch sagen: das Gleichnis, das priméar verbindliche Prinzip
des poetischen Verfahrens im Gedicht.?

Wenn man von der Zisur-Strophe her zuriickliest, bemerkt man, daf}
nicht die Metapher, sondern eher die Metonymie und der Vergleich oder
das Gleichnis die tragenden poetischen Figuren im Gedicht sind. Die
erste Strophe des Gedichts lautet:

Viel kéniglicher als ein perlenband
Und kithn wie junges meer im morgenduft
So war ein grosser traum - wie ich ihn fand.

Die erste Aussage im Text — »viel koniglicher« — ist ein Komparativ, der
den Inhalt des Gedichts, den »traums, mit einem »perlenband« vergleicht
und in der Wertung diesen Beginn mittels des Eigenschaftsworts »konig-
licher« zugleich mit dem koniglichen Léwensprung in der 13. Strophe
korreliert.?”

Wenn der »traumc« als der Inhalt oder Gegenstand des Gedichts wert-
voller ist als ein »perlenbands, so fragt sich, was das »perlenband« be-
deutet. Uber Goethes »West-6stlichen Divan« — aber keineswegs nur
tiber ihn - wird die Perlenkette lesbar als poetologische Metapher? fiir
das Gedicht, in dem sich Reim an Reim reiht, wie die Perlen in einem
Collier. Das Gedicht selbst ist ja in Terzinen verfafit, d. h., die Verse sind
durch Dreierkettenreime verbunden und fiigen sich insofern besonders

26 In Nietzsches »Also sprach Zarathustra« findet sich im Kapitel »Von der schenkenden
Tugend« der Satz: »Achtet mir, meine Briider, auf jede Stunde, wo euer Geist in Gleichnissen
reden will: da ist der Ursprung eurer Tugend« (Friedrich Nietzsche, Samtliche Werke. Kri-
tische Studienausgabe in 15 Bde. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen
1980 [= KSA], hier KSA 4, S. 100). Sandhop, Die Seele und ihr Bild (wie Anm. 11), S. 133,
zitiert in bezug auf das Gleichnis neben Nietzsches »Geburt der Tragddie« auch Schopen-
hauer, der sagt, »dafl man die >tiefsten und verborgensten Wahrheiten« nicht anders als >im
Bilde und Gleichnif}« erfassen« konne.

27 Auch Hildebrand, Dichtung als intertextuelle Zauberei (wie Anm. 16), S. 169, verbin-
det das Adjektiv »koniglich« mit dem Léwen: »Im >Traum von grofier Magie« wird die royale
Wiirde des Dichters nicht nur durch den wiederholten Gebrauch des Adjektivs >konigliche
(V. 1 und 12), sondern auch durch die Verwandlung des Magiers in den als >)K6nig der Tiere<
bekannten Lowen signalisiert.«

28 Dazu dhnlich ebd., S. 169.

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 89

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schon zur topischen Metapher der Perlenkette. Die kunstvollen Terzi-
nen, die sich in Fausts groBem Monolog zu Beginn des zweiten Teils
finden,” und die Goethe auch 1826 fiir das Gedicht »Bei Betrachtung
von Schillers Schadel«® verwendet hat, verweisen jedoch allererst auf
die »Géttliche Komédie«, woftir Dante ja die Terzinen-Form entwickelt
hatte.

Daf} »Ein Traum von grofler Magie« in Terzinen verfafit ist, konn-
te man daher als metrisches Mehrfach-Zitat von weitausgreifendem
Bedeutungsanspruch lesen: Die Terzinen-Form verweist zunichst und
urspriinglich auf Dantes Weltdichtung der »Géttlichen Komédie«, aber
auch - dies wire in Ergdnzung zu der intertextuellen Lektiire von Hil-
debrand zu bemerken - auf die beiden eben genannten Terzinen-Dich-
tungen Goethes, auf das Gedicht »Im ernsten Beinhaus wars« und auf
den Faust-Monolog: »Des Lebens Pulse schlagen frisch lebendig«, der
mit dem berithmten Vers schliefit: »Am farbigen Abglanz haben wir das
Leben.«®! - In der Weite dieser metrisch-formalen Anspielung auf Dich-
tungen zu Paradies und Hoélle, Tod und neues Leben konnte sich nun
auch das Adjektiv »gross« mit Bedeutung aufladen.

Doch zuriick zur Perlenkette: Dem »perlenband«, der Metapher fiir
das in Terzinen-Reimen verbundene Gedicht, begegnet im zweiten Vers
und im zweiten Vergleich das »meer«. Die Riickkehr des Gedichts bzw.
der Metapher fir das Gedicht zum Elementaren, die Regression der
Bildlichkeit von der Metapher zum primdren Vergleich in der Natur,
spiegelt sich in der Logik der Bilder selbst: Synekdochisch-metonymisch
ist das Meer Ort des Ursprungs fiir die Perlen — und die Zei ist der
anfingliche Morgen: Der Ursprungsort liegt als »junges meer im mor-
genduft«. Ebenso kehrt der »traumc« selbst zu urspriinglicheren, archa-
ischeren Bildern zurtick.

Das gilt allerdings nicht nur fir den »traum« in Hofmannsthals Ge-
dicht, sondern fiir den Traum wberhaupt — jedenfalls in den Traum-

29 Johann Wolfgang von Goethe, Faust I, V. 4679-4727. In: Goethes Werke. Hg. im
Auftrage der Groflherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1888-1919, Nachdruck Miinchen
1987 [= WA], hier WA 17, S. 5-7.

30 'WA 3, S. 93f.

31 Vgl. dazu Hofmannsthals Klammerbemerkung zum Faust-Monolog in seiner Ziircher
Rede auf Beethoven (GW RA I, S. 69-81, hier S. 77): »(in den wundervollen Terzinen des
Sonnenaufgangs, der niemals ohne eine schweizerische Landschaft unsterbliche Form gewor-
den wire)«.

90 Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorien der Zeit. Schon bei Schopenhauer und insbesondere bei Nietz-
sche lassen sich solche Beobachtungen zum Traum finden - aber auch
in jenem Jahrhundertbuch tber den Traum, das zwischen den Jahren
1896 — dem Jahr des Erstdrucks von Hofmannsthals Gedicht - und
1903, dem Druck in den »Ausgewihlten Gedichtens, erschienen ist: in
der »Traumdeutung« von Sigmund Freud mit dem Erscheinungsdatum
1900.%% In den von mir durchgesehenen Arbeiten zum Gedicht habe ich
nirgends eine Reflexion auf diese doch wohl epochale Koinzidenz gefun-
den. Es geht mir nicht darum, Hofmannsthals poetisch konstruierten
» [raum« mit Freuds »Traumdeutung« zu analysieren, aber die Synchro-
nizitat scheint mir dennoch bedeutsam.*

Nach dem doppelten Vergleich mit »perlenband« und »meer« nennt
der dritte Vers das Thema des Gedichts, den »traum - wie ich ihn fand«.
Merkwiirdig ist der Ausdruck, daff man einen Traum >findet«. Hilde-
brand erklért ihn als Anspielung auf die rhetorische >Inventio<,** welche
sich mit dem >Auffinden< des Stoffes befafit. Jedenfalls ist ein Traum,
der >gefunden« werden kann, etwas, das schon vor dem Trdumen und in
gewisser Weise losgel6st vom Trdumer vorhanden ist.

Der Beginn des Gedichts, die ersten drei Strophen, scheinen eine Si-
tuation zwischen Schlafen und Wachen darzustellen. Der Zustand sugge-
riert eine vollkommene Transparenz zwischen Innen und Auflen, die in
dem leicht pleonastischen Bild der vier »offene[n] glasthiiren« Ausdruck
findet. Die Vierzahl wiederum ist Indiz eines Anspruchs auf Totalitit,
indem sie auf die vier Himmelsrichtungen, aber auch auf die vier Ele-

32 Wenn man die Entstehungsdaten von Hofmannsthals »Traum« und Freuds »Traum-
deutung« vergleicht, so wird die Koinzidenz noch enger. Laut der Kritischen Ausgabe ist das
Gedicht zwischen »dem 14. Juli und dem 25. Oktober 1895« entstanden (SW I Gedichte 1,
S. 251); Freud schreibt an Flief3, ob er daran glaube, daf} »dereinst auf einer Marmortafel zu
lesen sein wird:? / >Hier enthiillte sich am 24. Juli 1895 dem Dr. Sigm. Freud das Geheimnis
des Traumes.« (Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Flief§ 1887-1904. Ungekiirzte Ausgabe.
Hg. von Jeffrey Moussaieff Masson. Frankfurt a.M. 1986, S. 458).

33 Die Korrespondenz beider Traum-Werke liegt nicht in den metaphysischen Inhalten,
sondern in ihren technischen Verfahrensweisen, die sich in beiden Texten mit rhetorisch-poe-
tischen Begriffen beschreiben lieflen.

34 Vel. Hildebrand, Dichtung als intertextuelle Zauberei (wie Anm. 16), S. 185, dort
Anm. 86: »Dies mag erklaren, warum das Verb finden (ein grofler Traum - wie ich ihn fand.)
wiederholt vorkommt (V. 3 und 44): als Anspielung auf die rhetorische Inventio, die >nicht als
ein Schopfungsvorgang [...], sondern als Finden durch Erinnerung vorgestellt [wird]: die fiir
die Rede geeigneten Gedanken sind im Unterbewufitsein oder Halbbewufitsein des Redners
bereits als copia rerum vorhanden«< (Heinrich Lausberg: Elemente der literarischen Rhetorik.
Miinchen *1967, § 67).«

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 91

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mente verweist.*” Die vier Elemente werden im Gedicht auch explizit ge-
nannt und zwar genau je zweimal: »luft« in Vers 4 und 6, »erde« in Vers
5 und 34, »wasser« in Vers 18 und 19 und »feuer« in Vers 43 und 45.

Die dritte Strophe deutet an, dafl es sich zunichst um einen sehr be-
wegten Traum mit Hunden und Pferden handelt. Dann aber, im Uber-
gang zur vierten Strophe ereignet sich das erste Strophenenjambement:
»Doch die geberde / Des magiers« (V. 9f.). — Und hier mufl man auf eine
Schénheit des Drucks, die sich nur in den »Ausgewihlten Gedichten« von
1903 findet,* hinweisen: Hier fallt das Strophenenjambement mit dem
Seitenwechsel zusammen, d.h., nach dem Wort »geberde« bewegt sich der
Blick beim Lesen von unten nach oben, wo er die Genitiverganzung »Des
magiers« findet. Der lesende Blick vollzieht so die »geberde« des »magiers«
nach. Am unteren Ende der Seite 27 steht dann der Vers: »— An thm sah
ich die macht der schwere enden«, der, wie schon erwahnt, einen wichti-
gen Einschnitt im Gedicht, namlich seine Mitte, markiert.

Auf der nachsten Seite, Seite 28, — nach dem Umbléttern — findet sich
zunichst die Zeile »In seinen augen aber war die ruh, die sich nun auch
auf die nach der Mitte des Gedichts innchaltende Lesebewegung selbst
beziehen l4fit. Die finf Strophen dieser Seite umfassen wieder eine Sinn-
einheit, die mit dem Léwensprung und den 13 Symbol-Punkten schliefit.
Nach dem Wort »sprang« springt der Blick des Lesers noch einmal auf die
gegentiberliegende Seite, 29, welche den Schlufl des Gedichts enthilt.

Der Druck von 1903 bringt also den Rhythmus der inneren Form des
Gedichts graphisch zur Anschauung, indem das Layout eine Gliederung
des Textes nach dem Goldenen Schnitt sichtbar macht, die sich an der
Fibonacci-Folge ablesen lafit: die erste Seite reicht bis Strophe 3, die néch-
ste bis Strophe 8, die dritte bis Strophe 13. Auf der vierten Seite, dort,
wo der »geist« genannt wird — der ja auch die Reimfolge unterbricht -,
bricht diese Zahlenfolge ab.

Doch zurtick zur Traumerzahlung im Gedicht: Der »magier« entgrenzt
den Raum - der ja eigentlich schon offen ist —, indem er die »wands, die
»mauer« verschwinden macht und ein »weiter prunk von abgrunds« sich
auftut, mit »dunklem meer« und »griinen matten« (so V. 11-15). Und

35 Hildebrand schreibt: »[...] die Vierzahl steht nach alter Zahlensymbolik fiir die Welt -
wegen der Vierzahl der Himmelsrichtungen, der Elemente Feuer, Erde, Wasser, Luft und der
Jahreszeiten.« (Ebd., S. 166)

36 Vgl. die Abbildung im Anhang.

92 Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dies geschieht »hinter seiner hand«. Die »hand« ist das letzte Wort in der
funften Strophe und korrespondiert mit der letzten Zeile des Gedichts,
wo das Wort »hand« ein zweites Mal steht. Durch diese Korrespondenz
wird ein Einschnitt, eine weitere »klippe« nach der fiinften Strophe deut-
lich, denn in den folgenden drei Strophen vollzieht der »magier« — den
man als Personifikation des Traumes selbst lesen kann, als eine Figur der
poetischen Selbstbeziiglichkeit also — eine weitere »geberde«:

Er buckte sich und zog das tiefe her.
Er buickte sich und seine finger gingen
Im boden so als ob es wasser war’.

Das besagt: Der »magier« schreibt. Allerdings tut er das auf sehr eigen-
tiimliche Weise, indem er in die Erde schreibt und das so, als sei die Erde
Wasser. Auffillig ist die anaphorische Wiederholung des Ausdrucks »Er
buickte sich«. Offensichtlich handelt es sich um ein Zitat: Im Johannes-
evangelium wird die Szene mit der Ehebrecherin erzahlt, deren Steini-
gung Jesus verhindert, indem er in die Erde schreibt. Wortlich lesen wir
in der Heiligen Schrift:

Aber Jesus biickte sich nieder und schrieb mit dem Finger auf die Frde. | Als sie
nun anhielten, ihn zu fragen, richtete er sich auf, und sprach zu ihnen: Wer

unter euch ohne Stinde ist, der werfe den ersten Stein auf sie. / Und biickte sich
wieder nieder; und schrieb auf die Erde. (Joh 8, 6-8)

Das Bibelzitat scheint mir hier (in dem zweifachen »biickte sich« und
dem Schreiben mit dem »Finger auf die Erde«) tberdeutlich — aber man
sollte sich dadurch zu keiner voreiligen Deutung des Traumes verfithren
lassen; denn die Fortsetzung im Gedicht hebt diesen Akt des Schreibens
in gewissem Sinne wieder auf: »so als ob es wasser wir’«. Womdoglich
spielt auch hier noch ein Zitat mit; denn das Motiv des Ins-Wasser-
Schreibens koénnte auf die Schriftkritik in Platons »Phaidros« verweisen.
Sokrates wirft dort die Frage auf, ob man die Erkenntnis des »Gerechten,
Schonen und Guten« der Schrift anvertrauen solle und sagt: »Nicht zum
Ernst also wird er sie [die Erkenntnis] ins Wasser schreiben, mit Tinte
sie durch das Rohr aussidend, mit Worten, die doch unvermégend sind«
(Stephanus 276¢). Und das deute ich so: Der »magier« — in der kurz
aufscheinenden Doppelgestalt als >Jesus< und als >Sokrates« — schreibt so,
als ob er nicht schriebe.

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 93

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die folgende Strophe wurde, ich erwihnte es, schon frith als mégliche
Anspielung auf das Gedicht »Lied und Gebilde« aus Goethes »West-Ost-
lichem Divan« bezogen, insbesondere auf dessen Schlufizeilen: »Schopft
des Dichters reine Hand, / Wasser wird sich ballen.« Allerdings schopft
der »magier« nicht nur >geballtes Wasser<, sondern »riesige opale« und -
sie fallen auch gleich wieder zuriick ins Element. Wenn man dies als
Bild fir das Dichten auffafit, heiflt es, dafi er, der Magier-Dichter, sein
Gedichtetes gleich wieder zuriick ins Elementare fallenldf3t — dhnlich wie
er das Schreiben praktiziert, als schriebe er nicht.

Die Aufhebung des Gedichts im Gedicht in seiner Mitte, der achten
Strophe, zeigt sich darin, dafl der »magier« sich zur »néchsten klippe«
wirft, und der Trdumer an ihm »die macht der schwere enden« sieht. Der
Gedankenstrich vor Vers 24 — es ist der erste im Text” — bezeichnet die
exakte Mitte des Gedichts.

Die folgenden fiinf Strophen - vereint auf der Seite 28 des Drucks von
1903 - bilden eine zusammenhingende Traumsequenz, die nun nicht
nur den Raum entgrenzt und die Schwerkraft beendet, sondern auch
die Zeit authebt. In einer Art Nekyia (im Sinne der Totenbeschwérung
aus der »Odyssee«) ruft der »magier« die Vergangenheit hervor (V. 28
und 29) und freut sich lachend und weinend - als wire er Nietzsches
Zarathustra.®

Dabei erreicht der Magier einen Zustand, der ihn mit der gesamten
Menschheit vereint:

Er fithlte traumhaft aller menschen los -
So wie er seine eignen glieder fiihlte.
Ihm war nichts nah und fern - nichts klein und gross.

Nicht anders als >kithn<ist die Formulierung zu nennen, dafl der getraum-
te Magier im Traum »traumhaft« fithlt — als ein traumender Getrdumter.
Diese mise en abime steht an der Stelle im Gedicht, wo sich die Unterschie-
de in Nichtunterscheidung auflésen, auch die Differenz von Innen und

37 Strenggenommen ist es sogar der einzige Gedankenstrich im Gedicht, denn die Gedan-
kenstriche in V. 44 bilden eine Parenthese. — Zum Gedankenstrich-Chaos in spéteren Drucken
vgl. die Klage Hofmannsthals: »[...] ich meinte doch bestimmit [...] die unsinnigen Gedanken-
striche getilgt zu haben — nun sehe ich sie wieder.« (SW I Gedichte 1, S. 254, dort Anm. 4)

38 Nietzsche, Also sprach Zarathustra III: »Und alsbald geschah es, dass der Lachende
weinte: — vor Zorn und Sehnsucht weinte Zarathustra bitterlich.« (KSA 4, S. 196)

94 Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auflen, und wo der Traum bzw. der Magier in »grosser trunkenheit«*
im Sprung des Léwen kulminiert.

Nach der Punkte-Markierung, der graphischen »klippe« im Gedicht,
kommt der in der Forschung am meisten diskutierte Schluf} des Traums,
welcher das Paracelsus-Wort nach Schopenhauers Aufsatz »Uber die
anscheinende Absichtlichkeit im Schicksale des Einzelnen« enthilt. Die
Rede ist von dem »geist«, der als »hoher herr« und »Cherub« bezeichnet
wird, also als strenger Wichter eines verlorenen Paradieses, und von
dem gesagt wird: Er »[w]ohnt nicht in uns«, sondern - und das ist das
Zitat im Zitat — »in die obern sterne / Setzt er den stuhl«. Das starke Bild
von einem >Geists, der einen >Stuhl< in die oberen Sterne setzt, macht
sich die verfremdende Wirkung des Paracelsus-Wortes zunutze. Aller-
dings verdndert der Dichter das Zitat. Bei Schopenhauer heifit es noch:
»Damit aber das Fatum wohl erkannt werde, ist es also, dafl jeglicher
Mensch einen Geist hat, der auflerhalb [von] ihm wohnt und setzt seinen
Stuhl in die obern Sterne.« Das lafit sich so verstehen — und ist wohl
auch so gemeint —, daf} der Mensch den Geist, der auflerhalb von thm
wohnt, in die Sterne versetzt: Der Mensch selbst setzt seinen — des Gei-
stes — »Stuhl in die obern Sterne«. In Hofmannsthals Gedicht tut das der
»geist« selbst; denn hier »setzt er den stuhl«. Damit kommt die durch das
Bild vom »stuhl« markierte Verdinglichung und Verfremdung des Ver-
héltnisses von »geist« und Mensch noch entschiedener zum Ausdruck.
Der in die Sterne entriickte »stuhl« betont die Statik des Geistes — im
Gegensatz zur Beweglichkeit des tiber »klippen« springenden Magiers.

Dem in die »obern sterne« versetzten »geist«, der die Menschen »viel
verwaist« 1afit - das seltsam deplazierte Adverb »viel« wiederholt tibri-
gens das allererste Wort des Gedichts —, wirkt »Er« (grof3geschrieben!)
entgegen. »Er«ist das »feuer« fiir »uns« und kommuniziert zugleich »mit
den feuern jener ferne«, d.h. dem Feuer der Sterne und des dorthin ver-
setzten Geistes. »Er« — der Magier, der Traum, das Gedicht — »redet« mit
dem »geist« und erweist sich so, wie es auch die meisten Interpreten se-
hen, als poetische Vermittlerfigur in einem metaphysischen Dualismus.

39 Im Brief an Alfred Heymel vom 6. Juni 1902 hat Hugo von Hofmannsthal das Gedicht
»Ein Traum von grofler Magie« als »das versunkenste meiner Gedichte« bezeichnet (SW I
Gedichte 1, S. 252). Das ungewohnliche Adjektiv kénnte vielleicht auch ein Echo auf Nietz-
sches Nachlafigedicht »An Hafis« sein, das sich auf Goethes »West-6stlichen Divan« bezieht

und mit den Worten endet: »Bist aller Hohen Versunkenheit, / Bist aller Tiefen Schein, / Bist
aller Trunkenen Trunkenheit / - wozu, wozu dir - Wein?« (KSA 11, S. 316)

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 95

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf diesen Dualismus weisen auch, auf der formalen Oberfliche des
Gedichts, die auffilligen Wortwiederholungen oder genauer: Wort-Ver-
doppelungen hin, die tiber das ganze Gedicht verstreut sind.

Der letzte, fiir sich stehende Vers scheint mir der schénste des ganzen
Gedichts zu sein: »Und lebt in mir - wie ich in meiner hand.« Mit dem
Reimwort »hand«, welches das letzte Wort der fiinften Strophe wiederholt,
reimt sich der Schlufvers wieder mit der ersten Strophe und schliefit damit
das poetische »perlenband« ringférmig ab — die traditionelle Formvorgabe
der Terzinen-Dichtung damit gleichsam tibererfiillend.

Diese letzte Zeile stellt nun einen Vergleich dar, der das Gedicht noch
einmal mit der Theoriegeschichte der Metapher in Beziehung bringt.
Denn dieser Schlulvers enthélt einen besonderen Vergleich, der das
metonymisch-synekdochische Verhdltnis zwischen »Er« und »ich« —
Traum und Traumer - in Bewegung bringt.

Diesem Vergleich liegt ndmlich ein analoges Verhiltnis zugrunde, das
die Voraussetzung fiir die so bezeichnete »Metapher nach der Analogie«

40

ist, wie sie von Aristoteles, diesmal in der »Poetik«,** etwas vertrackt

beschrieben wird:

Unter einer Analogie verstehe ich eine Bezichung, in der sich die zweite Gré-
e zur ersten dhnlich verhalt wie die vierte zur dritten. Dann verwendet der
Dichter statt der zweiten Grofle die vierte oder statt der vierten die zweite.

Es lassen sich also zwei Metaphern aus einer solchen Analogie ableiten.
Als Beispiel fuhrt Aristoteles an: »[...] das Alter verhilt sich zum Le-
ben, wie der Abend zum Tag; der Dichter nennt also den Abend >Alter
des Tages< [und] das Alter >Abend des Lebens« [...].«<* Wenn man nach
dieser Vorgabe den Schlufivergleich von Hofmannsthals Gedicht so for-
muliert: >Er, der Magier, verhélt sich zum Ich wie das Ich zu seiner eige-
nen Hands, dann kénnte man nach der aristotelischen Regel die beiden
folgenden Metaphern gewinnen: 1. >Das Ich ist die Hand des Magiers«
und 2. >Die Hand ist das Ich des Ichs<. Metaphorisch gewendet wire die
Hand das Ich, das sich auf sich selbst bezieht, als ein >Ich des Ichs<, und
das Ich wiederum wire jene Hand des Magiers, die zugleich schreibt
und nicht schreibt.

40 Aristoteles, Die Poetik. Kapitel 21, 1457b (Ubers. und hg. von Manfred Fuhrmann.
Stuttgart 1982, S. 69).
41 Ebd.

96  Wolfram Groddeck

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber im gedichteten »Traum von grofler Magie« 16st sich der Ver-
gleich, die Analogie im letzten Vers gerade nicht in eine Metapher auf,
sowenig wie der Lowenvergleich in der 13. Strophe sich zur Metapher
verdichtet.

Insofern erweist sich der gedichtete »Traum von grofler Magie« als ein
Traum, der sich nach seiner eigenen, nicht-metaphorischen Verfahrens-
weise metaphorisch lesen liefle — allerdings um den Preis, dafl er dann
kein Traum mehr wire, sondern schon seine Deutung.

Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von groBer Magie« 97

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

EIN TRAUM VON
GROSSER MAGIE

Viel koniglicher als ein perlenbanc‘l
Und kithn wie junges meer im morgenduft

So war ein grosser traum - wie ich ihn fand.

Durch offene glasthiiren ging die Juft-
Ich schlief im pavillon zu ebner erde -

Und durch vier offne thiiren ging die luft-

Und Frither liefen schon geschirrte pferde
Hindurch und hunde eine ganze schar

An meinem bett vorbei . Doch die geberde

26

Abb. 1 a-d: Der Druck von 1903.

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Des magiers - des ersten - grossen - war
Auf einmal zwischen mir und einer wand -

Sein stolzes nicken - kdnigliches haar

Und hinter ihm nicht mauer: es entstand
Ein weiter prunk von abgrund - dunklem meer

Und gritnen matten hinter seiner hand.

Er biickte sich und zog das tiefe her.
Er biickte sich und seine finger gingen

Im boden so als ob es wasser wir’.

Vom diinnen quellenwasser. aber fingen
Sich riesige opale in den hiinden

Und fielen tdnend wieder ab in ringen.

Dann warf er sich mit leichtem schwung der lenden-
Wie nur aus stolz-der niichsten klippe zu

— An ihm sah ich die macht der schwere enden.

ay

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In seinen augen aber war die ruh
Von schlafend - doch lebendgen edelsteinen.
Er sezte sich und sprach ein solches Du

Zu tagen - die uns ganz vergangen scheinen -
Dass sie herkamen - trauervoll und gross:

Das freute ihn zu lachen und zu weinen.

Er fithlte traumhaft aller menschen los -
So wie er seine eignen glieder fithite.

Thm war nichts nah und fern - nichts klein und gross.

Und wie tief unten sich die erde kithlte-
Das dunkel aus den tiefen aufwirts drang -

Die nacht das laue aus den wipfeln withlte-

Genoss er allen lebens grossen gang
So sehr-dass er in grosser trunkenheit

So wie ein ldwe iiber klippen sprang.

28

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cherub und hoher herr ist unser geist -
Wohnt nicht in uns und in die obern sterne

Sezt er den stuhl und lisst uns viel verwaist:

Doch Er ist feuer uns im tiefsten kerne
— So ahnte mir-da ich den traum da fand —

Und redet mit den feuern jener ferne

Und lebt in mir-wie ich in meiner hand.

29

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heinz Rolleke

Hugo von Hofmannsthal — Richard Wagner
»Ein Traum von groBer Magie« —
auch eine »Morgentraumdeut-Weise«

Eine erste Notiz zu dem geheimnisvollen, oft gedeuteten und viel um-
ratselten »Magie«Gedicht des 21jdhrigen Hofmannsthal entstand in
Goding, am 14. Juli 1895; vollendet wurde es Ende Oktober desselben
Jahres.!

Es geht hier um den Aufweis einer Quelle oder Parallele zu einigen
Motiven in den sieben Eingangsstrophen, die insgesamt genau die erste
Hiilfte des Gedichts ausmachen:

Ein Traum von groBer Magie

Viel koniglicher als ein Perlenband
Und kiihn wie junges Meer im Morgendulft,
So war ein grofier Traum, wie ich ithn fand.

Durch offene Glastiiren ging die Luft.
Ich schlief im Pavillon zu ebner Erde
Und durch vier offne Tiiren ging die Luft

[...]. Doch die Gebiarde

Des Magiers, des ersten, grofien, war
Auf einmal zwischen mir und einer Wand

[..]

Vom diinnen Quellenwasser aber fingen
Sich riesige Opale in den Héanden

[.]2

In seiner ersten Notiz skizzierte Hofmannsthal den Plan zu diesem Ge-
dicht: »als Einleitung halbwacher Morgentraum mit undeutlich bewuf3ter
Wohnung: in einem Lusthaus [...]. Ein Traum von grofien Magiern«.?
L Vgl. SW I Gedichte 1, S. 251f.
2 Ebd., S. 52.

3 Ebd., S. 254. Dazu schreibt Hofmannsthal sich riickerinnernd in einem Brief an Alfred
Heymel vom 6. Juni 1902: »Damals ist auch das versunkenste meiner Gedichte entstanden,

Hugo von Hofmannsthal — Richard Wagner 103

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus dem »halbwachen Morgentraume« soll und wird ein Gedicht her-
vorwachsen — eine Szenerie, die ganz genau so und teilweise wortlich in
Richard Wagners Oper »Die Meistersinger von Niirnberg« (II1.1) vor-
gebildet ist.

Der junge Ritter Walther von Stolzing hat im Haus des Schuhmacher-
meisters und Poeten Hans Sachs tibernachtet und kommt am hellen
Morgen aus seiner Schlatkammer. Es entwickelt sich ein Dialog, der um
die Phianomene » Iraum« und »Dichtung« kreist:

SACHS Grufy’ Gott, mein Junker! Ruhtet Ihr noch?
WALTHER (sehr rubig) Ein wenig, aber fest und gut.
SAcHS So ist Euch nun wohl bafy zumut?
WALTHER Ich hatt’ einen wunderschénen Traum.
SAcHs Das deutet Guts! Erzahlt mir den.
WALTHER Ihn selbst zu denken wag’ ich kaum;

ich fircht’ thn mir vergehn zu sehn.
SAcHS Mein Freund, das grad’ ist Dichters Werk,

daf} er sein Traumen deut’ und merk’.
Glaubt mir, des Menschen wahrster Wahn
wird ithm im Traume aufgetan:

all Dichtkunst und Poeterei

ist nichts als Wahrtraum-Deuterei.

Seht, hier ist Tinte, Feder, Papier:

ich schreib’s Euch auf, diktiert Ihr mir!

WALTHER Wie ich’s begdnne, wiflt’ ich kaum.
SAcHS Erzdhlt mir Euren Morgentraum!
‘WALTHER Dann wir’s nicht Traum, doch Dichterei?
SACHS ’s sind Freunde beid’, stehn gern sich bei.*

Als Walther von Stolzing die erste Fassung seines Preisliedes »Morgen-
lich leuchtend in rosigem Schein« mit der Hilfe des Schusterpoeten Hans
Sachs vollendet hat, bekommt das neue Meisterlied nach der Gewohn-
heit der Meistersinger einen eigenen Namen:

der »Traum von grofier Magie«. Wahrend 24 Stunden umschwebte es mich, mit einer siiflen
Fiille und Tiefe [...].« (Ebd., S. 252)

4 Richard Wagner, Gesammelte Schriften und Dichtungen. Bd. 7. Hg. von Wolfgang
Golther. Berlin/Leipzig 0.]., S. 235-238.

104 Heinz Rolleke

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daf} die Weise Kraft behalte zum Leben,
will ich nur gleich den Namen ihr geben: -
»die selige Morgentraumdeut-Weise«

sei sie genannt zu des Meisters Preise. —

So singt Hans Sachs in Wagners Oper (III.1) bei der Taufe des Meister-
liedes.?

In der letzten Szene der Oper, auf der Festwiese (II1.2), tragt Wal-
ther von Stolzing dann die endgultige Fassung der »Morgentraumdeut-
Weise« vor und gewinnt damit die Meisterwiirde und die geliebte Eva
Pogner zur Frau:

Morgendlich leuchtend in rosigem Schein,
von Blit’ und Duft
geschwellt die Luft,

]

ein Garten lud mich ein, -

[...]

zu schaun im sel’gen Liebestraum,
was hochstem Lustverlangen
Erfallung kithn verhief§ -

[.]

war ich genaht
wohl einer Quelle
edler Welle,

[..]

ich schaut’ im wachen Dichtertraum,

[..]

die, dort geboren,

[..]

ward kithn von mir gefreit, [...].5

5 Ebd., S.255. Welch’ grofie Rolle diese »Morgentraumdeut-Weise« im Haus Wagner
spielte, geht aus mehreren Tagebuchnotizen Cosima Wagners hervor, z.B. am 15. Juni 1870:
»Am Morgen hére ich die Morgentraumdeutweise«; am 10. Februar 1872: »Heute frith weckte
mich R[ichard Wagner] mit der seligen Morgentraumdeutweise« (Cosima Wagner, Die Tage-
biicher. Bd. 1. Hg. von Martin Gregor-Dellin und Dietrich Mack. Minchen 1976, S. 257 und
489). Mit Bezugnahme auf eine von ihr gefertigte Abschrift der Dichtung des >Preisliedes«
(Schusterstube-Fassung!) schreibt Frau Cosima am 31. Dezember 1866 an den Konig: »Als
Neujahrsgrufl erlaube ich mir die selige Morgentraumdeut-Weise zu entsenden. Sie wurde
dem Freunde eingegeben, als wir nur Unschénes und Bésartiges von der Aufienwelt erfuh-
ren: als er sie mir am Weihnachtsabend mittheilte, brach ich in jubelnde Thrinen aus«. (K6nig
Ludwig IT und Richard Wagner. Briefwechsel. Bd. 2. Bearb. von Otto Strobel. Bayreuth 1936,
S. 14)
6 Wagner, Gesammelte Schriften (wie Anm. 4), S. 267f.

Hugo von Hofmannsthal — Richard Wagner 105

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TZE


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der junge Hofmannsthal hatte das sogenannte »Preislied« des Walther
von Stolzing aus Wagners »Meistersingern« frith kennen- und schitzen-
gelernt, denn schon 1893 — also etwa zwei Jahre vor der Skizze zu sei-
nem »Magie«Gedicht — hielt er in einer Notiz zu seinem »Roman des
inneren Lebens« fest: »das Gefiihl bei Wagner ausgedriickt: Tannhduser
im Venusberg Verséhnung beider Ideale im Preislied Walthers«.” In sei-
nen Aufzeichnungen vom Januar 1894 notiert sich Hofmannsthal unter
»Sonntag 7.«: »Mit Elsa Cantacuzene zu Golz hinausgegangen. [...] Ich
lasse sie drauflen und fahre herein in die Oper (Meistersinger)«, und
wenige Tage spiter die Reflexion:

Physiologie des Traumes
Verhiltnis des Traumes zum Kunstwerk: strenge Okonomie, suggestive
Charakteristik; Bewuf3tsein des Scheines.®

Wie sehr das »Meistersinger«Libretto im allgemeinen und das Preislied
im besonderen Hofmannsthal gewirtig waren’ und wie er diese von
thm so hiufig besuchte Oper unter allen Werken Wagners am hochsten
schitzte, geht vor allem aus seinem Brief an Richard Strauss vom 1. Juli
1927 hervor:

Worauf der grofie Reiz und die grofie Kraft der »Meistersinger« (rein als
Dichtung genommen) beruhen, wodurch sich dieses Werk noch iiber alle an-
deren Werke dieses einzigartigen Mannes heraus hebt, das ist nicht so schwer
zu erkennen. [...] Das ist das, so zu sprechen, Homerische an den »Meister-
singerns, das, was sie mit »Hermann und Dorothea« in Verwandtschaft setzt
und - cum grano salis — auch mit dem »Faust I« und sicher mit dem »G6tzs,
und was sie so fest und solid und frischbleibend macht [...] das dankt Wag-
ner Goethes [...] »Hans Sachsens poetische Sendung. [...] auch die beiden
allegorischen Frauengestalten des Preisliedes finden sich darin schon vorge-
bildet — die Muse, als das humanistische Element, und ihr gegentiber das
schlicht-hdusliche sinnennahe der Seele, in einem Weib verkérperte Wesen.
[...] Dergleichen kann man nicht nachmachen wollen - [...] zum Vorbild

7 Fur den Hinweis danke ich Katja Kaluga, der Redakteurin des im Druck befindlichen
Bandes SW XXXVIIL

8 GW RAIIIL S. 377. - Weitere Besuche der Wagnerschen »Meistersinger« verzeichnet
Hofmannsthals Tagebuch fiir den 7. Februar 1894; am 10. Februar 1897 besuchte er die Oper
mit Arthur Schnitzler und Minnie Benedict; spéter sah er die berithmte Sopranistin Selma
Kurz in der Rolle der Eva (1899?).

9 In Hofmannsthals nachgelassener Bibliothek findet sich der »Meistersinger« Text nur in
der Edition der Insel-Biicherei (um 1913).

106 Heinz Rolleke

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber dienen die »Meistersinger« einer einzigen mir bekannten einigermafien
erfolgreichen Operndichtung: dem »Rosenkavalier«.!”

Die Notiz »Verhaltnis des Traumes zum Kunstwerk« scheint direkt auf
die Szene zwischen Sachs und Walther von Stolzing abzuheben, wo es
um die Beziehung zwischen Traum und Dichtung geht. Sachs sieht de-
ren enge Verwandtschaft und meint, Traum kénne eine Voraussetzung
zum Verfassen eines Liedes sein:

Mein Freund, das grad’ ist Dichters Werk,

daf er sein Traumen deut’ und merk’.

all Dichtkunst und Poeterei
ist nichts als Wahrtraum-Deuterei.

Stolzing versteht seinen poetischen Lehrer, denn er spricht es spiter
selber prizise aus, was die Quelle seines Meisterliedes ist: »ich schaut’
im wachen Dichtertraums«, und nochmals davon, wie er »aus Dichters
Traum erwacht«.

Schon die Uberschrift zu Hofmannsthals Gedicht scheint mit der Beru-
fung von »Traum« und »Magie«, auf das zentrale Thema des Gespréchs
zwischen Sachs und Walther von Stolzing — eben Traum und daraus
erwachsene Dichtung - zu verweisen.

Weitere Beziehungen zu der »Meistersinger«Szene seien dem Verlauf
des Gedichts folgend (mit entsprechender Vers-Numerierung) vorge-
stellt.

2 Und kihn wie junges Meer im Morgendulft,
3 So war ein grofler Traum, wie ich ithn fand

a6 [...] ging die Luft

Sachs spricht ausdriicklich vom »Morgentraums, als Stolzing bekann-
te: »Ich hatt’ einen wunderschénen Traum«.!! Die Hofmannsthalschen
Wendungen »kithne, »(Morgen)duft«, »Luft« begegnen bei Wagner samt-
lich in dhnlichem Zusammenhang:

10 BW Strauss (1970), S. 576-578. »Ihr schoner Brief iiber die >Meistersinger von Niirn-
berg«, heifit es im Antwortschreiben des Komponisten vom 12. Juli 1927 (ebd., S. 580).

11 Steht dem Hofmannsthalschen Vers »So war ein grofier Traum, wie ich ihn fand« beson-
ders nah.

Hugo von Hofmannsthal — Richard Wagner 107

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erfillung kithn verhief§

ward kithn von mir gefreit

von Bliit und Duft
geschwellt die Luft

Hofmannsthals einleitende Positionierung des traumenden und dichten-
den lyrischen Ich (»Ich schlief im Pavillon zu ebner Erde«; V. 5) findet
Entsprechungen im »Garten«-Motiv des Preisliedes und in Sachs’ Frage
»nun schlieft Ihr doch?«; »die Gebarde [/] Des Magiers« (V. 9f.) scheint in
Wagners Berufung des Dichter-»Zauberspruchs« vorgebildet, von dem
Sachs spricht, und was der angehende Meistersinger in die Worte klei-
det »welch hehres Wunder mir geschehn«. Schliefllich ist am Ende der
ersten Gedichthalfte vom »diinnen Quellenwasser« die Rede, das durch
des ersten Magiers junge Hénde fliefit (V. 19£.); bei Wagner begegnet
ein dhnliches Bild, wenn sich der Dichter der allegorischen »Muse des
Parnafi« nihert:

auf steilem Pfad
war ich genaht
wohl einer Quelle
edler Welle.

Setzt man Verwandtschaft oder gar Identitit von »Magie« und »Dich-
tung« beziehungsweise »Magier« und »Dichter« an, so ist die enge Be-
zichung des jungen Hugo von Hofmannsthal mit dem von ihm hoch-
verehrten alten Meister Richard Wagner und zu dessen Reflexionen
tiber den Zusammenhang von Traum und Dichtung im dritten Akt der
»Meistersinger von Niirnberg« nicht zu tibersehen. Sein lyrisches Genie
ist — dhnlich wie das des jungen Dichters Walther von Stolzing beim Alt-
meister Hans Sachs — beim Dichterkomponisten, den man immer wie-
der einen Magier genannt hat, ein wenig in die Schule gegangen. Diese
Bezichung sollte bei Interpretationen des »Iraums von grofler Magie«
mitbedacht werden.

108 Heinz Rolleke

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieter Burdorf

Formentauschend
Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext

Ob man auch Vers an Verse flicht,

Der Reime Bliiten rastlos bricht,

Nur Abglanz ist’s und Wiederhall,

Ob man es singt, ob man es spricht:
Doch aller Gedichte Vollendung ist — -
O glaube mir, - - ein getanztes Gedicht.!

Dieser aus sechs vierhebigen, rhythmisch leicht holpernden Versen be-
stehende Text ist einer der wenigen Versuche Hugo von Hofmannsthals
in der urspriinglich arabischen, besonders aber von persischen Dichtern
entfalteten Form des Ghasels, und er ist sogar eines von drei Ghaselen,
die Hofmannsthal zu seinen Lebzeiten selbst veroffentlicht hat, wenn
auch blofl in dem als Privatdruck erschienenen Ballprogramm »Ein
Tanz durch Wien« vom 21. Februar 1891, von dem heute nur noch
ein einziges Exemplar in der Houghton Library der Harvard Universi-
ty existiert. Zwei andere, »Fiir mich ...« und »Giilnare«, lief§ der Sech-
zehnjéhrige sogar schon Ende 1890 in zwei Heften der Zeitschrift »An
der Schonen Blauen Donau« erscheinen; sie gehéren — nach den beiden
Sonetten »Frage« und »Was ist die Welt?«, die im Sommer des Jahres
1890 in derselben Zeitschrift publiziert wurden - zu den ersten Gedicht-
publikationen des jungen Wiener Dichters tiberhaupt. In die sieben von
Hofmannsthal selbst zwischen 1903 und 1924 komponierten Sammlun-
gen seiner Gedichte fand keines der Ghaselen Aufnahme, obwohl »Fiir
mich ...« und »Giilnare« in den Listen fiir die geplante Zusammenstel-
lung von Gedichtbanden auftauchen.” Der Dichter hielt seine Ghaselen
offenbar nicht fiir kanonisch. Ob das auch daran liegt, dafi er die Form
selbst als marginal ansah, oder allein daran, daff er seine eigenen Expe-
rimente in dieser Form als nicht hinreichend gelungen bewertete, mufl —

L SW I Gedichte 1, S. 19. Vgl. den Kommentar von Eugene Weber, ebd., S. 132.
2 Vgl. Ders., Pline fiir Gedichtsammlungen. In: SW I Gedichte 1, S. 432-448, hier
S. 444f. (Listen 9 und 10; in letzterer nur »Fur mich«).

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 109

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

angesichts von nur sehr wenigen Selbstzeugnissen zu diesem Bereich
seines Dichtens — zundchst offenbleiben.

Dem zu Beginn zitierten Gedicht kénnen wir jedoch schon einiges
Wichtige im Hinblick auf Hofmannsthals Verstandnis des Ghasels ent-
nehmen, denn es handelt sich um ein poetologisches Gedicht, einen ly-
rischen Text, der sich selbst und seine Form zum Gegenstand hat. Das
Ghasel ist demnach fur Hofmannsthal ein Gedicht, in dem in offener
Folge ein Vers an den anderen >geflochtenc ist, in dem ferner mit einer
gewissen Gewaltsamkeit und Ruhelosigkeit Reime aufeinanderfolgen —
ein Gedicht, das wie moglicherweise alle Gedichte zu seiner Selbstiiber-
windung tendiert, indem es »ein getanztes Gedicht« wird. In diesem —
nach der retardierenden, durch doppelte Gedankenstriche abgetrennten
Captatio benevolentiae »O glaube mir« vorgetragenen — Ideal kommen
offensichtlich ekstatische Bilder des spiten Nietzsche, der 1891 gerade
eben erst verstummt war,® mit schwiilen orientalisierenden Vorstellun-
gen zusammen, wie sie etwa in Oscar Wildes ebenfalls 1891 entstan-
dener Tragodie »Salomé« gestaltet sind.* Das Gedicht ist eng an seinen
Zweck, der Erinnerung an einen Tanzabend zu dienen, gebunden.

Die Form des Ghasels, manchmal auch >die Ghasele« genannt, hat in
der deutschsprachigen Literatur keinen festen Platz. Die einzige Periode,
in der Ghaselen hdufig ins Deutsche tbersetzt, nach persischen Mustern
neu geschrieben und vom literarisch interessierten Publikum auch ge-
lesen wurden, ist das 19. Jahrhundert.’ Dieses Interesse kann im Zu-

3 »Ich sage euch: man muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden Stern geba-
ren zu kénnen.« Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen.
Erster Theil [1883]: Zarathustra’s Vorrede 5. In: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe
in 15 Einzelbdnden. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 4. Miinchen 1988,
S. 19.

4+ Die franzdsische Erstausgabe erschien 1893, die englische Ubersetzung von Lord Alfred
Douglas 1894, die deutsche Ubersetzung von Hedwig Lachmann 1903 im Insel Verlag; 1905
folgte die Oper von Richard Strauss.

5 Den noch immer besten Uberblick iiber die Gattungsgeschichte bietet Hubert Tscher-
sig, Das Gasel in der deutschen Dichtung und das Gasel bei Platen. Leipzig 1907. In dem
Buch wird mit positivistischer Genauigkeit gezeigt, wie breit die orientalisierende Dichtung
im deutschen Sprachraum im 19. Jahrhundert war; bei nahezu jedem Autor wird gepriift,
inwiefern er den strengen Formvorgaben des Ghasels gentigt. Tschersig erkennt bereits, dafl
Hofmannsthals Ghaselen einen spiaten Hohepunkt in der Gattungsgeschichte bilden. Sengle
datiert dagegen Aufstieg und Niedergang der Gattung im wesentlichen auf den Beginn der
Restaurationszeit, also die 1820er Jahre: »Wenn ich richtig sehe, ist das Ghasel nach 1830 nur
noch maglich, falls ein besonders starker Affekt die Intensitit der Form balanciert.« (Friedrich
Sengle, Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen Restauration und
Revolution 1815-1848. Bd. 2: Die Formenwelt. Stuttgart 1972, S. 552-554, hier S. 553) Vgl.

110 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sammenhang mit der Orientalismus-Mode der Zeit gesechen werden.®
Hofmannsthals aus seinen Jugendjahren 1890/91 stammende wenige
Ghaselen sind in der kurzen Gattungsgeschichte also bereits relativ spéte
Auseinandersetzungen mit dieser Form.

Die Bezeichnung »Ghasel« ist von dem arabischen Wort ghazla mit dem
Infinitiv ghasal abgeleitet und bedeutet >Frauen ansprechen, ihr Lob
singen<.” Erst im 11. Jahrhundert wird das Wort zu einer Gattungsbe-
zeichnung, und zwar im Rahmen der persischen Literatur (im Arabi-
schen entspricht dem Ghasel die gleich gebaute, aber meist ldngere Kas-
side). Charakteristisch fiir das Ghasel ist seine Form: Sein Grundelement
ist der bait, ein Langvers mit einer festen Zisur in der Mitte, die den
Vers in zwei Hélften, die sogenannten misr@’, teilt.* Hinzu kommt ein
Monoreim: Ein einziger Reim durchzieht das gesamte Gedicht in vielfa-
cher Wiederholung; im ersten Vers steht er — gleichsam zur deutlichen
Einfihrung - am Ende der beiden Vershilften, ab dem zweiten Vers
nur noch am Ende jedes ganzen Verses. Haufig finden wir in Ghaselen

ferner Diethelm Balke, Westostliche Gedichtformen. Sadschal Theorie und Geschichte des
deutschen Ghasels. Phil. Diss. [maschinenenschriftlich] Bonn 1952; Hulya Unlii, Das Ghasel
des islamischen Orients in der deutschen Dichtung. Frankfurt a.M. u.a. 1991.

6 Vgl. Andrea Polaschegg, Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenlandischer
Imagination im 19. Jahrhundert. Berlin/New York 2005. Polascheggs Buch antwortet auf den
hochst einflufireichen Essay von Edward W. Said, Orientalism. New York 1978 (dt. 2009), der
sich trotz seines umfassenden Anspruchs weitgehend auf englisch- und franzosischsprachige
"Texte konzentriert. Auch in Polascheggs Studie aber steht die Lyrik nicht im Mittelpunkt.
Ganz unergiebig ist das ressentimentgeladene Buch von Todd Kontje, German Orientalisms.
Ann Arbor 2004. Eine einschlégige, heutigen methodologischen Anspriichen gentigende Dar-
stellung der orientalisierenden Lyrik des 19. Jahrhunderts fehlt daher noch immer. Vgl. als all-
gemeine Uberblicke Ludwig Ammann, Ostliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalter
seiner Entdeckung durch den deutschen Leser 1800-1850. Hildesheim 1989; Hans-Giinther
Schwarz, Der Orient und die Asthetik der Moderne. Miinchen 2003 (iiber Goethes »Divan«
ebd., S. 144-231). Einzelne fiir das Thema relevante Aufsitze finden sich ferner in folgenden
Sammelbénden: Lyrik im 19. Jahrhundert. Gattungspoetik als Reflexionsmedium der Kultur.
Hg. von Steffen Martus, Stefan Scherer und Claudia Stockinger. Bern u.a. 2005; Orientdis-
kurse in der deutschen Literatur. Hg. von Klaus-Michael Bogdal. Bielefeld 2007.

7 Siche Johann Christoph Biirgel, [Art.] Ghasel. In: Reallexikon der deutschen Literatur-
wissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 1. Hg.
von Klaus Weimar u.a. Berlin/New York 1997, S. 722-724, hier S. 723. Vgl. auch Tschersig,
Das Gasel (wie Anm. 5), S. 6f.

8 Siehe Biirgel, Ghasel (wie Anm. 7), S. 722.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 111

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an diesen Stellen nicht nur die Wiederkehr des Reims, sondern zusatz-
lich sogar die Wiederholung desselben Wortes oder einer Wortgruppe,
den sogenannten radif oder Uberreim. Da schon die Halbverse, wenn
man sie in mitteleuropdische Sprachen tbertrégt, recht lang (aber nicht
auf eine bestimmte Lénge festgelegt) sind, werden sie aus praktischen
druck- und sprechtechnischen Griinden im Deutschen als ganze Verse
angesehen; der bait wird also als Doppelvers dargestellt, bei dem sich
im ersten Verspaar die beiden Verse aufeinander reimen, wihrend der-
selbe Reim danach nur noch am Ende der geraden Verse (also V. 4, 6,
8 usw.) wiederkehrt; die ungeraden Verse (also V. 3, 5, 7 usw.) bleiben
ungereimt, sogenannte Waisen. Bezeichnet man den identischen Reim
mit ¢ und die Waisen mit x, ergibt sich also folgendes Versschema des
Ghasels: aa xa xa xa ...

Ein Ghasel ist demnach ein Gedicht von nicht festgelegter, meist aber
tiberschaubarer Lange und gerader Verszahl, dessen Grundelement ein
einziger Reim ist, welcher zundchst schnell aufeinander (am Ende der
beiden ersten Verse) eingefiihrt wird, dann aber nur jeweils am Ende
einer ldngeren Wortfolge, namlich des Doppelverses, wiederkehrt.”

Im Ghasel kann eine Vielzahl von Themen und Motiven zur Spra-
che kommen; im Mittelpunkt stehen dabei existentielle Themen wie die
menschliche oder mystische Liebe, der Lebensgenuf}, Gliick und Ver-
ganglichkeit, die hiufig mit religiésen oder philosophischen Inhalten
und Reflexionen verbunden sind."

Es sind im Lichte der deutschen Rezeption vor allem zwei persische
Dichter, welche das Bild des Ghasels gepragt haben: Dschelaladdin
Rumi, als dessen Lebensdaten 1207 bis 1273 angenommen werden,!!

9 Tschersig formuliert zwei weitere Normen: 1. Nur der Uberreim, nicht der Reim diirfe
und miusse identisch wiederkehren; geschicht letzteres doch, spricht Tschersig von einem
»Stichwortgasel« (Tschersig, Das Gasel [wie Anm. 5] S. 9 u.6.); 2. Assonanzen an den nicht
reimenden Versausgingen seien unbedingt zu vermeiden, »da sonst das regelmaflige Spiel
gleicher und ungleicher Klange gestort wire« (ebd., S. 223). Diese und alle anderen Formver-
stofle werden von Tschersig streng geriigt; Gedichte, die sich der Ghasel-Form nur annihern,
ohne sie zu erfiillen, nennt er »Gaseloide« (ebd., S. 163).

10 Vgl. Jasmin S. Behrouzi-Riihl, [Art.] Ghasel. In: Metzler Lexikon Literatur. Begriffe und
Definitionen. Begrindet von Gunther und Irmgard Schweikle. 3., vollig neu bearb. Aufl., hg.
von Dieter Burdorf u.a. Stuttgart/Weimar 2007, S. 289.

11 Vgl. Annemarie Schimmel, Einleitung. In: Maulana Dschelaladdin Rumi, Aus dem
Diwan. Aus dem Persischen iibertragen und eingeleitet von Dies. Stuttgart 1996 [zuerst 1964],
S. 3-13; Johann Christoph Biirgel, Einfithrung. In: Dschalaluddin Rumi, Gedichte aus dem

Diwan. Ausgewihlt, aus dem Persischen tibertragen und erldutert von Ders. Miinchen 2003
[zuerst 1974], S. 7-28.

112 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Muhammad Schams ad-din Hafis, der um 1320 bis 1390 lebte.’
Rumi schrieb tiber 2000 Ghaselen, die vorwiegend mystisch-religids ge-
prégt sind; von Hafis sind etwa 500 Ghaselen tiberliefert, die meist eher
weltliche, gesellige und erotische Inhalte haben. Die Gedichtsammlung
jedes dieser persischen Autoren wird Diwan genannt.

Eine deutsche Persienmode begegnet uns schon im Barock, etwa in Adam
Olearius’ Buch »Offt Begehrte Beschreibung Der Newen Orientalischen
Reise« von 1647." Johann Gottfried Herder (1744-1803) hat mit seinen
Abhandlungen zum Alten Testament und seinen »Volkslieder«-Antho-
logien seit den 1770er Jahren die Entdeckung der vorderasiatischen
Dichtungen wesentlich beférdert. In seinem Essay »Spruch und Bild,
insonderheit bei den Morgenlandern« (1792) handelt er auch die persi-
sche Poesie ab und erwihnt »Haphyz, von dessen Gazellen oder Liebes-
Oden wir zu einer andern Zeit Proben geben werden«.!* Gut zehn Jahre
spater formuliert Herder in seinem Aufsatz »Morgenlédndische Poesiex,
der als eine Art Vermichtnis postum im letzten Band seiner »Adrastea«
erscheint, die Forderung:

Entziehe das Verhiangnif}, das die Dinge wunderbar leitet, unserm Europa
nie die beiden Handhaben der 6stlichen und studlichen Welt, die persische
und arabische Sprache [...]. An Hapfyz Gesdngen haben wir fast gnug; Sadi
ist uns lehrreicher gewesen. Blithe die Hoffnung auf, die wir an Hammer,
einem gliicklichen jungen Mann voll Sprachkenntniff und Gaben, aus Orient
erwarten.'®

12 Vgl. Johann Christoph Biirgel, Einleitung. In: Muhammad Schams ad-din Hafis,
Gedichte aus dem Diwan. Ausgewihlt und hg. von Ders. Stuttgart 1998 [zuerst 1972], S. 3-31;
Joachim Wohlleben, Einleitung. In: Die Ghaselen des Hafiz. Neu in deutsche Prosa tibersetzt,
mit Einleitung und Leschilfen von Ders. Wiirzburg 2004, S. 9-46.

13 Vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 156f.; Polaschegg, Der andere Orientalismus
(wie Anm. 6), S. 197f.

14 Johann Gottfried Herder, Spruch und Bild, insonderheit bei den Morgenlindern. Einige
rhapsodische Gedanken. In: Ders., Zerstreute Blatter. IV. Sammlung. Gotha 1792, S. 105—
146, hier S. 122. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 7, weist darauf hin, dafl im Arabischen
ghasal (Ghasele) und ghasdl (Gazelle) nicht miteinander verwandt sind.

15" Johann Gottfried Herder, Morgenlindische Literatur. In: Ders., Adrastea. Sechsten Ban-
des Erstes Stiick. Hg. von D. Wilhelm Gottfried v. Herder. Leipzig 1803, S. 58-69, hier S. 68f.
Im selben Jahr kiindigt Friedrich Schlegel seinem Bruder August Wilhelm Schlegel an: »Ich
werde Dir vielleicht bald zur Erwiederung einige Guzels schicken, eine Persische Dichtart die

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 113

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tatsdchlich kommt dem Wirken des &sterreichischen Diplomaten und
Orientalisten Joseph von Hammer-Purgstall (1774-1856) bei der noch
einmal zehn Jahre spiter einsetzenden breiten Rezeption der persischen
Dichtung eine Initialfunktion zu. 1812/13 veréffentlicht Hammer-Purg-
stall in zwei Bénden eine vollstindige Ubersetzung des »Diwan« von Ha-
fis, gefolgt von einer »Geschichte der schénen Redekiinste Persiens, mit ei-
ner Bliithenlese aus zweyhundert persischen Dichtern« (1818). Hammers
Ubersetzung ist sehr frei und eigenwillig; die Ghaselen-Verse werden nicht
in der strengen Form wiedergegeben, sondern haufig nochmals halbiert,
so daf} ein einziger bait als vierversige, liedartige Strophe erscheint; dabei
ist die Reimbehandlung sehr frei. Dennoch gelingt Hammer-Purgstall hier
eine »Poetische Inventur des Orients«, wie Stefan Weidner im Nachwort
zur Neuedition dieser Ubersetzung 2007 hervorgehoben hat.'®

Johann Wolfgang Goethe ist derjenige, der in seinem »West-6stlichen
Divan« von 1819 mit den »Besserem Verstdndnifi« dienenden »Noten und
Abhandlungen« zu diesem Werk die von Hammer-Purgstalls Ubersetzung
ausgehenden Impulse am eindrucksvollsten und wirkungsreichsten auf-
genommen und weitergefithrt hat. Das zweite Buch dieses umfassenden
ZyKlus orientalisierender Gedichte ist Hafis gewidmet. Im Gedicht »An
Hafis« (zundchst in der Abteilung »Besserem Verstindnifi«, im »Neuen
Divan« von 1827 in das »Buch Hafis« aufgenommen) wird der persische
Dichter als »Meister« angeredet.”” Doch Goethe versucht hier wie im gan-
zen »Divan« nicht die strenge Nachahmung der Form des Ghasels, die er
ja auch bei Hammer-Purgstall nicht vorgefunden hat, sondern beschrankt
sich auf meist kiirzere, oft schlichte Reimverse."® Warum er so vorgeht,

sich sehr an die Glosse, Sestine und das Sonett anschliefit und zwischen diesen allen unge-
fahr das Mittel hélt.« (Friedrich Schlegel an August Wilhelm Schlegel, 15. Januar 1803. In:
Friedrich Schlegels Briefe an seinen Bruder August Wilhelm. Hg. von Oskar F. Walzel. Berlin
1890, S. 507) Offensichtlich hat Schlegel hier noch keine sehr klare Vorstellung von der Form.
Eigene Ghaselen haben die Frithromantiker auch danach nicht vorgelegt.

16 Stefan Weidner, Poetische Inventur des Orients. In: Hafis, Der Diwan. Aus dem Persi-
schen von Joseph von Hammer-Purgstall. Miinchen 2007, S. 973-988. »Man muf} Hafis lesen,
wie ihn Goethe gelesen hat, um die islamische Welt in ihrem ganzen Potential wiederzufin-
den. Dieser Hafis-Orient, der persisch-arabische Poesie-Orient, existiert nach wie vor.« (Ebd.,
S. 987)

17" Johann Wolfgang Goethe, West-6stlicher Divan. Hg. von Hendrik Birus [= Samtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche. 40 Bde. Bd. I/3.1]. Frankfurt a.M. 1994, S. 216,
V. 9; ebenso S. 325, V. 9.

18 Vgl. Hendrik Birus, Goethes Anndherung an das Ghasel und ihre Folgen. In: Orientdis-
kurse in der deutschen Literatur (wie Anm. 6), S. 125-140. Wichtige Kontexte des »Divan«
werden erschlossen in Goethes Morgenlandfahrten. West-6stliche Begegnungen. Hg. von

114 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann man dem poetologischen Gedicht »Nachbildung« aus dem »Buch
Hafis« entnehmen (Hafis wird auch hier angeredet):

In deine Reimart hoff’ ich mich zu finden,

Das Wiederholen soll mir auch gefallen,

Erst werd’ ich Sinn, sodann auch Worte finden;

Zum zweytenmal soll mir kein Klang erschallen [...]."°

Kiindigt der Sprecher hier noch an, dafi er sich dem Zwang des Ghasels
zur Reimwiederholung unterwerfen wolle (ohne es allerdings zu tun,
denn diese vier Verse kennen ja bereits zwei Reime), um damit »Ein deut-
sches Herz von frischem zu ermuthen«,?’ so formuliert der — der Form
des Ghasel entgegen in einer ungeraden Zahl von Versen verfafite, drei
Reime realisierende — Abgesang des Gedichts geradezu einen Abscheu
vor dem strikten Wiederholungsgebot:

Zugemefine Rhythmen reizen freylich,

Das Talent erfreut sich wohl darin;

Doch wie schnelle widern sie abscheulich,
Hohle Masken ohne Blut und Sinn.

Selbst der Geist erscheint sich nicht erfreulich,
Wenn er nicht, auf neue Form bedacht,

Jener todten Form ein Ende macht.?!

Diesen Widerwillen gegen das Ghasel finden wir ganz und gar nicht
bei zwei anderen, gleichzeitig mit Goethe wirkenden, aber im Gegensatz
zu diesem selbst orientalistisch gebildeten Dichtern: Friedrich Riickert
(1788-1866) und August von Platen (1796-1835). Riickert hat 1818
bei Hammer-Purgstall in Wien Grundziige des Persischen erlernt und
wirkt seit 1820 als Privatgelehrter in seiner frankischen Heimat sowie
seit 1826 als Professor fiir orientalische Sprachen und Literaturen, zu-
néchst in Erlangen, von 1841 bis 1848 in Berlin.?? Postum erscheint 1874

Jochen Golz. Frankfurt a.M./Leipzig 1999. Siche ferner Till Radinger, »Der Streif erlog-
ner Meere«. Reflexionen der Poesie in Goethes »West-6stlichem Diwane«. Freiburg 1.Br. u.a.
2012.

19 Goethe, West-6stlicher Divan (wie Anm. 17), S. 32, V. 1-4; ebenso S. 324, V. 1-4.

20 Ebd., S. 32, V. 12; ebenso S. 324, V. 12.

21 Ebd., S. 32, V. 13-19; minimal abweichend S. 324, V. 13-19.

22 Zu Riickerts Ghaselen-Dichtung vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 165-176;
Leopold Magon, Goethes »West-ostlicher Divan« und Riickerts »Ostliche Rosen«. Zur Vor-
geschichte der »Ostlichen Rosen«. In: Gestaltung. Umgestaltung. Festschrift fiir Hermann
August Korff. Hg. von Joachim Miiller. Leipzig 1957, S. 160-177; Manfred Grosser, Friedrich

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 115

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Monographie »Grammatik, Poetik und Rhetorik der Perser«. Be-
reits 1820 aber (in Cottas »Taschenbuch fur Damen auf das Jahr 1821«)
publiziert Riickert seine 1819 entstandene formgetreue, aber die Inhalte
frei variierende Nachdichtung der »Gasele« des Mewlana Dschelaled-
din Rumi.?® Im Jahr 1822 schreibt Riickert weitere, nunmehr von Rumi
abgeldste Versuche in dieser Form.?* Selbstbewufit leitet Riickert den
Wiederabdruck der Ghaselen im zweiten Band seiner »Gesammelten
Gedichte« von 1836 mit einem vierversigen Kurzghasel (Rubai genannt)
tiber »Die Form des Gasel’s« ein:

Die neue Form, die ich zuerst in deinen Garten pflanze,

O Deutschland wird nicht tibel stehn in deinem reichen Kranze.
Nach meinem Vorgang mag sich nun mit Gliick versuchen mancher
Sogut im persischen Gasel, wie sonst in welscher Stanze.”

In der schon 1819/20 entstandenen, aber erst 1822 erschienenen Samm-
lung »Oestliche Rosen. Drei Lesen«, die mit einem nicht an orientali-
schen Formen orientierten Huldigungsgedicht »Zu Goethe’s west-Ostli-
chem Diwan« einsetzt, variiert Riickert die Ghaselen des Hafis, deren
Langverse er meist in Vierzeilern setzt.”® Formgetreuer sind die »Gasele«,
die Riickert im 1837 erschienenen vierten Band seiner »Gesammelten
Gedichte« den »Rosen« folgen 1afit und die durch ein Widmungsghasel
»An J. v. Hammer« eréffnet werden, in welchem Riickert »Den Dolmet-
schen der Pforte dort im hochthiirmenden Wiene« (also Hammer) als
»Schiedsrichter« zwischen der »Sangerin Nachtigall« und der »Honig-
sammlerin Biene« (also zwischen dem genialischen Platen und Riickert
selbst, dem fleiffigen Philologen) anruft.”

Riickerts »Ostliche Rosenc. In: Riickert-Studien I. Hg. von Helmut Prang. Schweinfurt 1964,
S. 45-107; Golo Mann, Uber Riickert, einen der liebenswertesten unter den deutschen Dich-
tern. 2. Aufl. Wiirzburg 1996; Annemarie Schimmel, Weltpoesie ist Weltversshnung. Wiirz-
burg 1996; Hartmut Bobzin, Platen und Riickert im Gesprich tiber Hafis. In: August Graf
von Platen. Leben. Werk. Wirkung. Hg. von Ders. und Gunnar Och. Paderborn u.a. 1998,
S. 103-121.

23 Friedrich Ruckert, Gesammelte Gedichte. Bd. 2 [1836]. 3. Aufl. Erlangen 1839, S. 409-
456. Riickert greift dabei auf Hammers Ubersetzung in den »Schénen Redekiinsten« zuriick.
Vel. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 168.

24 Siehe Riickert, Gesammelte Gedichte. Bd. 2 (wie Anm. 23), S. 457-472.

25 Ebd., S. 410.

26 Vgl. Ders., Oestliche Rosen. Drei Lesen. Leipzig 1822, S. 1-3. Vgl. auch Ders., Gesam-
melte Gedichte. Bd. 4. Erlangen 1837, S. 69-192, hier S. 71f.

27 Ebd., S. 154-192, hier S. 154, V. 20, 19 und 2.

116 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch in seinen letzten Lebensjahren, ab 1858, tbersetzt Riickert er-
neut Ghaselen des Hafis.?

1820 lernt der Erlanger Student August Graf von Platen die persische
und die arabische Sprache bei dem Orientalisten Johann Arnold Kanne
(1773-1824); im selben Jahr tritt er in Kontakt mit dem gleichgesinnten
Ruickert.® Seit Anfang 1821 verfaflt Platen neben zu Lebzeiten unge-
druckt gebliebenen freien Ubersetzungen aus dem »Diwan« des Hafis
auch eigene Ghaselen, die er in den folgenden zwei Jahren in rascher
Folge publiziert: Noch im Frithjahr 1821 erscheint eine erste Samm-
lung »Ghaselen«, wenige Monate spiter eine zweite Sammlung in dem
Buch »Lyrische Blatter«. 1822 folgt der ebenfalls noch 1821 entstande-
ne »Spiegel des Hafis«. 1823 legt Platen als letzte grofiere Sammlung in
dieser Form »Neue Ghaselen« vor. Platen tiberholt damit seinen Lehrer
Riickert in der publizistischen Prasenz auf diesem Gebiet; doch erkennt
Platen die Prioritat Riickerts an, 1820 die ersten Ghaselen in deutscher
Sprache vorgelegt zu haben, und er erweist dem &lteren Dichter die Reve-
renz einer 6ffentlichen Widmung der zweiten Ghaselen-Sammlung von
1821.% Platen will »vom glithenden, formenreichen Oriente die Hiille«
borgen »fiir die Fille des Okzidents«.3! Vom tiberschwenglichen Selbst-
bewufitsein des Ghaselen-Dichters Platen zeugt das Motto der »Neuen

28 Vgl. Bobzin, Platen und Ruckert im Gesprich tiber Hafis (wie Anm. 22), S. 116-118.

29 Zu Platens Ghaselen-Dichtung vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5); Jirgen Link,
Artistische Form und ésthetischer Sinn in Platens Lyrik. Miinchen 1971, S. 70-123; Fried-
rich Sengle, Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen Restauration
und Revolution 1815-1848. Bd. 3: Die Dichter. Stuttgart 1980, S. 443-446; Hartmut Bob-
zin, »Der Orient sey neubewegt ...« Platens Studium des Persischen und seine Ghaselen-Dich-
tung. In: »Was er wiinscht, das ist ihm nie geworden«. August Graf von Platen. 1796-1835.
Ausstellungskatalog. Hg. von Gunnar Och. Erlangen 1996, S. 89-130; Johann Christoph
Biirgel, Platen und Hafis. In: August Graf von Platen. Leben. Werk. Wirkung (wie Anm. 22),
S. 85-102; Bobzin, Platen und Riickert im Gesprich tiber Hafis (wie Anm. 22); Dieter Bur-
dorf, Poetik der Form. Eine Begriffs- und Problemgeschichte. Stuttgart/Weimar 2001, S. 223—
266; Andrea Polaschegg, Unwesentliche Formen? Die Ghasel-Dichtungen August von Pla-
tens und Friedrich Riickerts: Orientalisierende Lyrik und hermeneutische Poetik. In: Lyrik
im 19. Jahrhundert (wie Anm. 6), S. 271-294; Jurgen Brokoff, Geschichte der reinen Poesie.
Von der Weimarer Klassik bis zur historischen Avantgarde. Géttingen 2010, S. 345-396 (auf
Platens Lyrik insgesamt bezogen).

30 Siehe August von Platen, Simtliche Werke in zwolf Banden. Historisch-kritische Aus-
gabe mit Einschluss des handschriftlichen Nachlasses. Hg. von Max Koch und Erich Petzet.
Bd. 3. Leipzig [1910], S. 49.

31 Ebd., S. 51 (Vorwort zu den »Lyrischen Bldttern«).

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 117

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ghaselen« von 1823: »Der Orient ist abgetan, / Nun seht die Form als
unser an.«>?

Gerade mit dieser letzten Ghaselen-Sammlung tiberwindet Platen das
Verhaftetsein der Form an das orientalische Dekor von Morgenrot, Wein,
Schenke, Rosen und Nachtigallen und nutzt die Form zum Ausdruck
moderner, zerrissener homoerotischer Liebe. Wihrend Platen mit seinen
Ghaselen beim spiten Goethe durchaus auf Zustimmung trifft,*® 16st er
bei anderen einflufireichen Zeitgenossen wie Goethes Freund Karl Lud-
wig von Knebel (1744-1834) Befremden aus. Der fast 80jahrige schreibt
dem jungen Dichter im Dezember 1823:

Wir sind keine Perser, und ein Volk, das noch halb in der Barbarei lebt
und durchaus keine bildende Kunst hat, kann wohl einem Europider
nicht zum Muster der Kunst dienen. [...] Selbst sind die Formen dieser
Poesie fiir uns nicht gefillig und die 6ftere Wiederholung desselben Rei-

32 Ebd., S. 101.

33 So berichtet Eckermann von seinem Besuch bei Goethe am 21. November 1823 (also
wenige Tage vor Knebels Brief an Platen): »Goethe [...] gab mir ein kleines Buch: Ghaselen des
Grafen Platen. >Ich hatte mir vorgenommen, sagte er, in Kunst und Altertum etwas dartiber
zu sagen, denn die Gedichte verdienen es. Mein Zustand ldfit mich aber zu nichts kommen.
Sehen Sie doch zu, ob es Thnen gelingen will einzudringen und den Gedichten etwas abzuge-
winnen.«

Ich versprach, mich daran zu versuchen.

Es ist bei den Ghaselen das Eigentiimliche, fuhr Goethe fort, dafl sie eine grofie Fiille von
Gehalt verlangen; der stets wiederkehrende gleiche Reim will immer einen Vorrat dhnlicher
Gedanken bereit finden. Deshalb gelingen sie nicht jedem; diese aber werden Ihnen gefal-
len.« (Johann Peter Eckermann, Gesprache mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens.
Hg. von Christoph Michel unter Mitwirkung von Hans Griiters [= Samtliche Werke. Briefe,
Tagebiicher und Gespriche. 40 Bde. Bd. 39 =11/12]. Frankfurt a.M. 1999, S. 77f.) Tatsich-
lich erscheint Eckermanns wohlwollende Besprechung von Platens »Neuen Ghaselen« im
Heft TV/3 (1824) von Goethes Zeitschrift »Uber Kunst und Altertum«: »Es haben uns diese
Ghaselen schénen Genuf} gewihrt und es lifit sich von ihnen viel Gutes sagen.« (Johann
Peter Eckermann, Neue Ghaselen von August Graf von Platen. In: Johann Wolfgang Goethe,
Asthetische Schriften 1821-1824: Uber Kunst und Altertum ITI-IV. Hg. von Stefan Greif und
Andrea Ruhlig [= Sdamtliche Werke. Briefe, Tagebticher und Gespriche. 40 Bde. Bd. I/21].
Frankfurt a.M. 1998, S. 590f., hier S. 590) Goethe selbst hatte bereits zwei Jahre zuvor in der-
selben Zeitschrift Riickerts »Oestliche Rosen« besprochen, lifit seine wenig inspirierte Rezen-
sion jedoch in einem Lobpreis Platens kulminieren: »Und so kann ich denn Riickert’ [...] Lie-
der allen Musikern empfehlen; aus diesem Biichlein, zu rechter Stunde aufgeschlagen, wird
ihnen gewif§ manche Rose, Narcisse oder was sonst sich hinzugesellt, entgegen duften; von
blendenden Augen, fesselnden Locken, gefihrlichen Griibchen, findet sich manches wiin-
schenswerthe; an solchen Gefahren mag sich Jung und Alt gerne tiben und ergétzen.

Obgleich die Gaselen des Grafen Platen nicht fiir den Gesang bestimmt sind, so erwzhnen wir
doch derselben gern als wohlgefiihlter, geistreicher, dem Orient vollkommen gemifler, sinni-
ger Gedichte.« (Johann Wolfgang Goethe, Oestliche Rosen von Friedrich Riickert. In: Ders.,
Asthetische Schriften 1821-1824, S. 294f.) Die letzteren Eigenschaften gehen Goethes Utteil
zufolge den Gedichten Riickerts offenbar ab.

118 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mes und Verses, die als blofle Frage erscheint, dem Ohre unertréglich.
Sollte die gottliche Muse, die uns zum Himmel erhebt, zu nichts Besserm
einzuladen wissen als zu einer sinnlichen Wollust?%*

Gegen Kritiker wie Knebel wehrt sich Platen mit dem Spottgedicht
»Klagen eines Ramlerianers«* sowie in dem (allerdings unveréffentlicht
gebliebenen) Text »Polemisches Promemoria an die Feinde der Ghase-
len«:

‘Was das Technische und die, zwar kunstvollen, Reimformen der Orientalen,
zumal der Perser betrifft, so mochten sie gleichwohl einer ausgebildeten mo-
dernen Sprache, zumal der deutschen, weit naher stehen als die prosodischen
Formenverhaltnisse der Griechen, welche in ihrer Reinheit und Vollkom-
menheit darzustellen, unsre Sprache durchaus unféhig erscheint.?

Ein wohlmeinender Kritiker wie der mit Platen befreundete Konrad
Schwenck (1793-1864), Gymnasiallehrer in Frankfurt am Main, sicht
denn auch 1840 i Platens Ghaselen »wahre Poesie in vollkommener
neuer Gestalt«,” wenngleich er den »begeisterte[n] Liebesausdruck fiir
mannliche Schoénheit« darin als storendes »fremdes Element« kritisiert.?®
Dennoch gibt Platen nach den »Neuen Ghaselen« von 1823 seine Be-
schaftigung mit der Form fast vollstandig auf und wendet sich anderen,
antikisierenden oder romanischen lyrischen Formen zu. Das Interesse
am Orient aber geht Platen auch in seiner spaten Werkphase nicht ver-
loren: In den Jahren 1828 bis 1830 schreibt er (in reimlosen Trochden)
sein Versepos »Die Abbassiden« nach Motiven aus »Tausendundeiner
Nacht«, das erst in seinem Todesjahr 1835 erscheint.* Das Neu-Erzéhlen
orientalischer Geschichten 16st die Lyrik in orientalisierenden Formen
ab. Eine ganz analoge Entwicklung wird der junge Hofmannsthal etwa
70 Jahre spéter durchlaufen.

34 Zit. nach August von Platen, Samtliche Werke (wie Anm. 30). Bd. 9, S. 169f. (Kommen-
tar).

35 Ebd., S.169-172. — Gemeint sind die Anhinger Karl Wilhelm Ramlers (1725-1798),
des Berliner Aufklarungslyrikers.

36 Ebd., Bd. 11, S. 144-146, hier S. 144.

37 Konrad Schwenck, Graf August von Platens Werke [1840]. In: Ders., Charakteristiken
und Kritiken. Frankfurt a.M. 1847, S. 245-269, hier S. 255.

38 Ebd., S. 257.

39 Vgl. Horst Thom¢, Platen und das Epos. In: von Platen. Leben. Werk. Wirkung (wie
Anm. 22), S. 63-83.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 119

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch was passiert in diesen sieben Jahrzehnten? Skeptiker wie Knebel
erweisen sich zunéichst als Vertreter einer tiberholten Position, welche
vergeblich versucht, die deutsche Dichtung von orientalischen Einflis-
sen freizuhalten. Denn ab den 1830er Jahren verbreitet sich die Ori-
entmode in der deutschen Literatur auf formalem wie auf inhaltlichem
Gebiet immer weiter, zunichst durch zahlreiche Neuauflagen und Nach-
drucke der Werkausgaben von Riickert und Platen. Hinzu kommen etli-
che weitere Ubersetzungen, Nach- und Weiterdichtungen der persischen
und anderer asiatischer Poesien, meist im Grenzbereich von Philologie
und Literatur entstanden, in dem sich viele der genannten Autoren von
Rickert und Platen bis hin zu Hofmannsthal bewegen. Ich nenne exem-
plarisch vier dieser Ubersetzungen oder freien Nachbildungen: die von
Daumer, Rosenzweig-Schwannau, Nesselmann und Meier.

Der Philosoph und Dichter Georg Friedrich Daumer (1800-1875)
publiziert 1846 und 1852 zwei »Sammlungen persischer Gedichte« des
Hafis in freien Nachbildungen, die noch 1912 in einer Jugendstil-Pracht-
ausgabe im Diederichs Verlag und 1924 in einer danach abgebrochenen
Werkausgabe Daumers neu gedruckt werden.*’ Die grofite philologische
Anstrengung unternimmt Hammer-Purgstalls Schiiler, der osterreichi-
sche Diplomat und Orientalist Vincenz von Rosenzweig-Schwannau
(1797-1865), der nach einer Auswahl-Ubersetzung Rumis (1838) in
den Jahren 1858-1863 sein Opus maximum vorlegt: »Der Diwan des
groflen lyrischen Dichters Hafis im persischen Original herausgegeben,
ins Deutsche metrisch ibersetzt und mit Anmerkungen versehens, eine
opulente zweisprachige Ausgabe und die einzige vollstindige Hafis-
Ubersetzung in Versen seit Hammer.*' Allerdings hélt Rosenzweig das

40 Georg Friedrich Daumer, Hafis. Eine Sammlung persischer Gedichte. Nebst poeti-
schen Zugaben aus verschiedenen Lindern und Volkern. Hamburg 1846; Ders., Hafis. Neue
Sammlung. Niirnberg 1852; Hafis. Eine Sammlung persischer Gedichte. Nebst poetischen
Zugaben aus verschiedenen Landern und Vélkern. Ubertragen von Georg Friedrich Daumer.
Buchausstattung von F.H.E. Schneidler. Jena 1912; Georg Friedrich Daumer, Gesammelte
Poetische Werke. Hg. von Leopold Hirschberg. Bd. 1: Dichtungen des Morgenlandes. Hafis.
Mahomed und sein Werk. Die Weisheit Israels. Berlin 1924 [mehr nicht erschienen]. Hirsch-
berg bezeichnet Daumer als einen der »gréfiten« deutschen »Dichter, die nach Goethe lebten«
(Vorbemerkung des Herausgebers, ebd., S. VII-X, hier S. VII). Zu Daumers Hafis-Adaption
vgl. Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 197-200; Sebastian Donat, Weltliteratur zwischen
geistigem Handelsverkehr und Markenpiraterie. Georg Friedrich Daumers Hafis-Dichtung
und ihre russische Rezeption. In: Geistiger Handelsverkehr. Komparatistische Aspekte der
Goethezeit. Hg. von Anne Bohnenkamp und Matias Martinez. Gottingen 2008, S. 149-172.

41 Der Diwan des grofien lyrischen Dichters Hafis im persischen Original herausgege-
ben, ins Deutsche metrisch tibersetzt und mit Anmerkungen versehen von Vincenz Ritter

120 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wichtigste formale Element der Ghaselen, den Monoreim, ebensowenig
ein wie sein Lehrer.

1865 erscheint »Der Diwan des Schems-eddin Muhammed Hafis aus
Schiras. Im Auszuge tbersetzt« von dem Koénigsberger Mathematiker
und Orientalisten Georg Heinrich Ferdinand Nesselmann (1811-1881).
Nesselmann ist froh, dafd er in seiner etwa ein Drittel des »Diwan« Ha-
fis’ enthaltenden Auswahliibersetzung die »unserem Geschmack wider-
strebenden Partieen«, insbesondere »die erotischen Lieder«, auslassen
kann.** Als Mathematiker halt er aber die Erhaltung der »der persischen
Poesie eigenthiimlichen Form« fiir »eine unabweisbare Forderung«:*®

Ghasele dichten nennt der Perser Perlen aufreihen [...]; die Schnur, auf welche
die Perlen, d.h. die einzelnen Distichen, aufgereiht werden, ist der unveréin-
dert durchgehende gleiche Reim; nimmt man dem Liede den Ghaselenreim,
so hat man keine Perlenschnur mehr, sondern eine wirre Anzahl von der
Schnur abgeglittener Perlen.**

Die 1869 aus dem Nachlafl des in Tiibingen wirkenden Hebraisten und
Orientalisten Ernst Heinrich Meier (1813-1866) verdffentlichte »Mor-
genlandische Anthologie. Klassische Dichtungen aus der sinesischen, in-
dischen, persischen und hebriischen Literatur« fithrt die asiatische Lyrik
in einer groflen Bewegung von Osten nach Westen an die deutschen
Leser heran; in den Klassikerrethen des Bibliographischen Instituts fin-
det sie bis in die 1890er Jahre hinein grofle Verbreitung. Meier setzt sich
kritisch mit Nesselmanns Ubersetzungen auseinander und begriindet
seinen eigenen Losungsweg:

von Rosenzweig-Schwannau. 3 Bde. Wien 1858/63/64. Im Vorwort zum ersten Band hebt
Rosenzweig hervor: »Schinheit ist [...] ein Haupterforderniss einer poetischen Ubertragung,
wenn auf der anderen Seite eine getreue Nachbildung der Gedanken, Formen und Wendun-
gen der fremden Sprache nicht minder ein Hauptaugenmerk des Ubersetzers sein muss |[...].
Dessenungeachtet wird sich auch die prichtigste Ubersetzung immer zum Originale nur wie
ein gemalter Schmetterling zum wirklich lebenden verhalten.« (Bd. 1, S. X)

42 Georg Heinrich Ferdinand Nesselmann, Vorrede. In: Der Diwan des Schems-eddin
Muhammed Hafis aus Schiras. Im Auszuge tibersetzt von Ders. Berlin 1865, S. V-VIII, hier
S. VI. Als Begrindung fithrt Nesselmann an: »Es ist um die Liebe im muhammedanischen
Orient ein eigen Ding. Bei der Abgeschiedenheit, in welcher dort das weibliche Geschlecht
lebt, hat der jugendliche Dichter keine Gelegenheit geeignete Damenbekanntschaften [...] zu
machen.« (Ebd., S. VIf.)

43 Ebd., S. VIL

4 Ebd., S. VIIf.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 121

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der im Persischen wie im Arabischen durchgehende eme Reim ist tiberall
nachgebildet. Nur hat er fur mein Ohr im Deutschen etwas Ermiidendes,
Eint6niges. Auflerdem kann man ihn oft nicht ohne Hirte und Flickerei
durchfithren. Wo er sich leicht und natiirlich ergab, habe ich ihn probeweise
auch beibehalten [...]; sonst aber licber freie deutsche Versarten gewihlt, um
den Sinn getreuer wiedergeben zu kénnen.*

Die deutschen Ghaselen des 19. Jahrhunderts beschranken sich indes-
sen auch auflerhalb der dominanten Werke von Riickert und Platen
nicht auf Nachbildungen aus dem Persischen.*® So schreibt der junge
Emanuel Geibel (1815-1884) 1839 ein regelgerechtes »Gasel, in wel-
chem ausgerechnet die Hauptstadt des deutschen Klassizismus, Athen,
besungen wird: »Zur Zeit, wenn der Frithling die Glut der Rosen ent-
facht in Athen, / Wie ddmmert so lieblich alsdann die duftige Nacht in
Athen!«”

1872 legt der pensionierte Wiener Finanzbeamte und Freizeitdichter
Franz Hermann von Hermannsthal (1799-1875) im Leipziger Reclam
Verlag seine »Ghaselen, alte und neue« vor. In deren »Prolog« formuliert
er programmatisch und formal korrekt zugleich:

‘Was hat den Sohn Jemin’s berithmt gemacht?
Nicht etwa blos der Bilder Farbenpracht:
Gedankenwucht, Gefiihles hoher Schwung,

In schéner Form, hat ihm den Kranz gebracht.
Du gehst in seiner Maske nur einher

Und spielst als Gaukler in erborgter Tracht,
Wolbt sich der Turban, der das Haupt dir deckt,
Nicht tber goldigem Gedankenschacht,

45 Ernst Meier, Anmerkungen. In: Morgenlidndische Anthologie. Klassische Dichtungen
aus der sinesischen, indischen, persischen und hebriischen Literatur. Uebersetzt von Ders.
Leipzig/Wien o]., S. 243-254, hier S. 253.

46 Eine umfassende Anthologie mit eigenen und von anderen Ubersetzern stammenden
deutschen Fassungen orientalischer Gedichte stammt von dem jiidischen Autor Heymann
Jolowicz (1816-1875): Der Poetische Orient. Enthaltend die vorziiglichsten Dichtungen der
Afghanen, Araber, Armenier, Chinesen, Hebréder (Althebrier, Agadisten, Neuhebrier), Java-
nesen, Inder, Kalmiicken, Kurden, Madagassen, Malayen, Mongolen, Perser, Syrer, Tataren,
Tscherkessen, Tiirken, Yeziden etc. (Polyglotte der orientalischen Poesie. In metrischen Uber-
setzungen deutscher Dichter mit Einleitungen und Anmerkungen von Ders.). Leipzig 1853.
Auf den Bereich der persischen Dichtung ist folgende, ebenfalls umfangreiche und verschie-
dene Ubersetzungen und Nachdichtungen kompilierende Anthologie konzentriert: Divan der
persischen Poesie. Bliitenlese aus der persischen Poesie, mit einer literarhistorischen Einlei-
tung, biographischen Notizen und erliuternden Anmerkungen. Hg. von Julius Hart. Halle
a.d.S. 1887.

47 Emanuel Geibel, Werke. Bd. 1. Leipzig/Wien 1918, S. 102.

122 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ist dir kein heilig Feuer in der Brust

Groflartiger Gefiihle angefacht.

Nicht blos zum Spiel fir Liebe, Scherz und Witz
Hat Ostens Tiefsinn diese Form erdacht:

So klein das Schifflein ist, Ghasel genannt,
Belad’ es kithn, es tragt auch schwerste Fracht.
Wir’ ein Atom darin vom Geist Jemin’s,

Dies Biichlein bliebe nicht bedeckt mit Nacht.*®

Hermannsthal formuliert hier seinen Anspruch, mit seinen Ghaselen
nicht blof§ als ein »Gaukler« in orientalischer »Maske« aufzutreten, son-
dern seinen persischen Vorbildern in Gedankengewalt und Gefiihls-
reichtum in nichts nachzustehen.

Weitere wichtige Ghaselen-Dichter der Zeit* sind etwa Friedrich Bo-
denstedt (1819-1892), dessen vorgebliche Ubersetzungen des tatari-
schen Gegenwartsdichters Mirza Schaffy zu den erfolgreichsten Biichern
des 19. Jahrhunderts zéhlen,”® Hermann Lingg® (1820-1905) sowie der
Schweizer Autor Heinrich Leuthold® (1827-1879).

Dies ist die poetische und kulturelle Situation, in welche hinein der
junge Hofmannsthal ebenfalls in Wien, dem Zentrum des Orientalismus
in deutscher Sprache, seine Ghaselen schreibt: Faszination auf der einen
Seite, Skepsis gegeniiber der fremdartigen Form mit ihren vielfachen

48 Franz Hermann von Hermannsthal, Prolog. In: Ders., Ghaselen, alte und neue. Leip-
zig [1872], S. 3. — Hermannsthal bezieht sich hier explizit in einer Fufinote auf Ibn’ Jemin,
cinen persischen Dichter des 14. Jahrhunderts, dessen lehrhafte Kurzgedichte (Mokathadt)
einige Jahre zuvor in deutscher Ubersetzung erschienen sind: Ibn’ Jemin’s Bruchstiicke. Aus
dem Persischen von Ottokar Maria Freiherrn von Schlechta-Wssehrd. Wien 1852. Eine erste
Sammlung »Gedichte« von Hermannsthal erschien bereits 1830.

49 Vel. als Uberblick mit der Erwihnung zahlreicher anderer Ghaselen-Autoren Tschersig,
Das Gasel (wie Anm. 5), S. 176-213.

50 Die Lieder des Mirza-Schaffy mit einem Prolog von Friedrich Bodenstedt [1851].
15. Aufl. Berlin 1869; Aus dem Nachlasse Mirza Schaffy’s. Neues Liederbuch mit Prolog und
erlauterndem Nachtrag von Friedrich Bodenstedt. 2. Aufl. Berlin 1875 [1. Aufl. 1874]. Von
Bodenstedt liegt auch eine Hafis-Ubersetzung vor, in der die Ghaselen und Rubéi zum Teil
frei, zum Teil aber auch formgerecht wiedergegeben werden: Der Singer von Schiras. Hafisi-
sche Lieder verdeutscht durch Friedrich Bodenstedt. Berlin 1877.

51 Hermann Lingg, Ausgewihlte Gedichte. Hg. von Paul Heyse. Stuttgart/Berlin 1905;
darin etwa die »Abendsternghaselen« (S. 91-93) und das Ghasel »Dem Andenken Platen’s.
Zur Feier der Enthiillung seines Standbildes« (S. 104-106). Letzteres zeigt, wie das Ghasel
auch fiir die Gedenkkultur des 19. Jahrhunderts funktionalisiert werden kann.

52 Heinrich Leuthold, Gedichte. Mit Portrit und Lebensabriff des Dichters. 3. Aufl.
Frauenfeld 1884 [1. Aufl. 1879], S. 117-138.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 123

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reimwiederholungen sowie den erotischen Implikationen des Genres
auf der anderen Seite.

Neben den 1890 verdffentlichten Ghaselen »Fur mich ...« und »Giil-
nare«, auf die noch zuriickzukommen sein wird, hat Hofmannsthal um
dieselbe Zeit ein weiteres Gedicht in dieser Form geschrieben, das jedoch
erst 1934 postum in der »Nachlese der Gedichte« erschien. Es ist im Titel
»Den Pessimisten« gewidmet:

Solang uns Liebe lockt mit Lust und Plagen,
Solang Begeist’rung wechselt und Verzagen,
Solange wird auf Erden nicht die Zeit,

Die schreckliche, die dichterlose tagen:

Solang in tausend Formen Schonheit bliiht,
Schlagt auch ein Herz, zu singen und zu sagen,
Solang das Leid, das ew’ge, uns umflicht,
Solange werden wirs in Ténen klagen

Und es erlischt erst dann der letzte Traum,
Wenn er das letzte Herz zu Gott getragen!®

Das Gedicht weist den korrekten Ghaselen-Reim ohne Uberreim auf;
die gereimten Endecasillabi wechseln sich mit ungereimten, ebenfalls
auftaktig alternierenden Zehnsilblern ab. Auffillig ist das anaphorische
»Solang(e)«, das sechs der zehn Versanfinge pragt. Das irdische Leben
wird damit - durchaus abendlindisch - unter den Vorbehalt der Vor-
ldufigkeit gestellt. Der Text gehort nicht zur »Turban«Poesie, wie sie
Hermannsthal kritisch skizziert; orientalisierende Motive der Ghaselen-
Dichtung wie Liebe, Schénheit, Gesang und Klage tauchen nur in sehr
abstrakter Gestalt auf. In der Gattungstradition begriindet aber ist die
Grundstruktur des Wechsels, des Hin- und Hergerissenseins zwischen
Gegensitzen, der Vielfalt. Dabei wird ein Primat der »Schénheit« in ih-

53 SWII Gedichte 2, S. 24. Dieser Fassung gehen vier Entwiirfe voraus (siche den Kom-
mentar ebd., S. 219-221), von denen der erste besonders aufschlufireich ist: »Dass uns der
Dichtkunst heil’ger Schwung versagt / Hat er solang uns wortreich vorgeklagt / Bis wir (1)
es (2) beschimt die Hénde sinken lassen / Und uns zu Seite schleichen scheu verzagt« (ebd.,
S. 220). In diesem noch titellosen Entwurf in Form eines Rubéis wird wie auch im folgenden
Ansatz (»Die Zeit, die ekle, hor ich euch beklagen« [ebd.]), aber viel deutlicher als in der letz-
ten Fassung einer der »Pessimisten« angeklagt.

124 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren »tausend Formen« vor deren dichterischem Ausdruck angenommen.
Eine optimistische, woméglich allerdings allein auf dem »Traum« basie-
rende Weltsicht wird den »Pessimisten« trotzig entgegengehalten.

Wenig spater, um 1891, hat Hofmannsthal eine Reihe von weiteren
Ghaselen entworfen, von denen zwei erst 1940 in der »Corona« aus sei-
nen nachgelassenen Papieren veréffentlicht wurden. Sie beginnen titellos
mit den Worten »In der drmsten kleinen Geige ...« und »Jede Seele,
sie durchwandelt ...« 1988 wurden sie, ohne daf} ein durchgehender
handschriftlicher Zusammenhang besteht, in dem nach dem Tod Eu-
gene Webers von Andreas Thomasberger verantworteten Band IT der
»Kritischen Ausgabe« mit formal abweichenden Texten und Fragmenten
unter dem Titel »Ghaselen« zu einer problematischen Folge von sieben
Texten zusammengestellt.>* Unter den »Ideen zu Gedichten« finden sich
dann noch die Stichworter »Ghasel [Egoismus] [(Anwendung moderner
Situationen)]«,* die — soweit man das dieser Abbreviatur entnehmen
kann - vom Geist Platens durchweht sein kénnten.

Zu den poetologischen Gedichten Hofmannsthals gehort der aus vier
sechshebigen, frei gefiillten Versen bestehende Text mit dem Titel »Ver-
se«, der urspringlich das zweite Ghasel der Reihe bildete, dann aber in
der Folge der Handschriften durch »Jede Seele ...« ersetzt wurde und
seiner Kurzform wegen eigentlich ein Rubéi ist:

Drum lieb ich die klingenden Verse, die platschernden kleinen Quellen
Weil sie die Seele entfithren auf ihren singenden Wellen,

Die Seele schliesst die Augen und ldsst sich traumend gleiten

Und fiihlt ein mystisches Sehnen, ein siiss geheimes Schwellen.”

Dem wiederholten, »klingenden« Reim wird hier in neuromantischer
Manier explizit eine »mystische[]« Funktion zugeschrieben. Zugleich
wird diese Reaktion des Augenschlieffens und der traumerischen Hin-
gabe durch den massiven Einsatz klanglicher Mittel selbst erzeugt; zu
dem Monoreim auf »Quellen« tritt eine Vielzahl von Assonanzen, Allite-

54 Ebd., S. 44-47. Zu diesen Nachla3-Ghaselen vgl. Jost Schneider, Alte und neue Sprech-
weisen. Untersuchungen zur Sprachthematik in den Gedichten Hugo von Hofmannsthals.
Frankfurt a.M. u.a. 1990, S. 248-251.

55 SW II Gedichte 2, S. 67.

5 Vgl. ebd., S. 248f. (Kommentar).

57 Ebd., S. 44.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 125

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rationen und Wortwiederholungen. Das Gedicht ist damit nichts ande-
res als eine Evokation und Affirmation des blofien Klangs.
Ausformuliert wird dieser Impuls in den beiden etwas langeren Texten
aus diesem Komplex. Das Gedicht »In der drmsten kleinen Geige...«
steht in beiden Handschriften an erster Stelle; in der ersten ist es »Aufga-
ben« iiberschrieben,® in der zweiten bleibt es titellos. Es umfafit acht Ver-
se und ist streng regelgerecht gebaut, ja, es enthdlt nach dem Monoreim
auf »Alls«in den Versen 1, 2, 4, 6 und 8 als 7adjf oder Uberreim das Wort
»verborgens, das damit zum Schliisselwort des Gedichts wird:

In der drmsten kleinen Geige liegt die Harmonie des Alls verborgen

Liegt ekstatisch tiefstes Stéhnen, Jauchzen stissen Schalls verborgen;

In dem Stein am Wege liegt der Funke, der die Welt entziindet,

Liegt die Wucht des fiirchterlichen, blitzesgleichen Pralls verborgen.

In dem Wort, dem abgegriff’nen, liegt, was mancher sinnend suchet:

Eine Wahrheit, mit der Klarheit leuchtenden Krystalls verborgen..

Lockt die Tone, sucht die Wahrheit, werft den Stein mit Riesenkriften!:
Unsern Blicken ist Vollkomm’nes seit dem Tag des Siindenfalls verborgen.™

Das Gedicht ist in im Deutschen ungewdhnlichen Langversen verfafi,
die auftaktlos alternierend (trochéisch¢) sind; die neunhebigen Anfangs-
und Schlufiverse rahmen sechs achthebige Verse. Die ersten drei Reim-
paare antworten in anaphorischer Rethung und unter massiver Anwen-
dung weiterer klanglicher Wiederholungsmittel auf die implizite Frage:
Was steckt in den unscheinbaren Dingen? »Verborgen« sind, so die Ant-
wort, in den scheinbar amorphen Zeichen der Natur, fur welche der
»Stein« (V. 3) steht, ebenso wie in den »drmsten« Mitteln der Kunst (der
kleinen Geige, dem abgegriffenen Wort) der umfassendste kosmologi-
sche Zusammenhang, die gréfite Schonheit und die héchste Wahrheit.
Einem mystischen Pantheismus wird hier also das Wort geredet. Das
Gedicht kulminiert in dem dreifachen Imperativ von Vers 7, der ein un-
genanntes Kollektiv auffordert, »mit Riesenkraften« das Verborgene frei-
zulegen, und der in Vers 8 noch einmal auf recht konventionelle Weise
mit der Verhiillung alles Vollkommenen seit dem Stindenfall begriindet
wird.

58 Ebd., S. 248 (Kommentar).
59 Ebd., S. 44.

126 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ahnlich kosmologisch und menschheitsgeschichtlich breit setzt das
noch etwas langere zweite Ghasel an, das durchgehend in achthebigen,
meist auftaktlos alternierenden Versen verfafit ist, mit einigen rhythmi-
schen Unregelmafligkeiten in der ersten Gedichthélfte.

Jede Seele, sie durchwandelt der Geschopfe Stufenleiter:
Formentauschend, rein und reiner, immer hoher, hell und heiter,
Lebt sie fort im Wurm, im Frosche, im Vampyr, im niedern Sclaven,
Dann im Ténzer, im Poet, im Trunkenbold, im edlen Streiter..
Sehet: eine gleiche Reihe Seelenhtillen, Truggestalten

Muss der Dichtergeist durchwandeln, stets verklarter, stets befreiter:
Und er war im Werden Gaukler, war Vampyr und war Brahmane,
Leere Formen lésst er leblos und strebt hoher, wahrer, weiter..

Aber wissend seines Werdens, hat er werdend auch erschaffen:

Hat Gestalten nachgebildet der durchlauf’nen Wesensleiter:

Den Vampyr, den niedern Sclaven, Gaukler, Trunkenbold und Streiter.®”

Entgegen der Norm besteht das Ghasel aus elf Versen; der ohne Uber-
reim auskommende Monoreim wird dabei zum Schluf} ein sechstes Mal
gebraucht, was aber das Prinzip des Verspaares durchbricht und Vers 11
zu einer Art restimierendem Couplet macht. Das Gedicht handelt von
der Metamorphose der Natur, besonders aber von der Metempsychose
der Seelen, die, wie es in locker variierender Anspielung an die hindui-
stische Weltsicht — und in einer zugleich poetologisch auf das Ghasel
selbst beziehbaren Formulierung — heiflt, »Formentauschend, rein und
reiner, immer hoher, hell und heiter,« die »Stufenleiter« der »Geschopfe«
durchwandelten, und zwar vom einfachen »Wurm« tiber Zwischenwe-
sen wie den »Vampyr« bis hin zum »edlen Streiter«. Der »Poet« (V. 4)
steht in dieser Folge in der Mitte der menschlichen Entwicklung: héher
als der Tanzer, aber niedriger als der »Irunkenbold«, sofern man der
Logik des Gedichts streng folgt. Zugleich kommt dem »Dichtergeist«
(V. 6) eine zentrale Mittlerfunktion zu, muf} er doch die Reihe der »See-
lenhiillen, Truggestalten« (V. 5) nicht nur »durchwandeln« und dabei die
»Leere[n] Formen« (V. 8) hinter sich lassen, sondern zugleich als Kreatur
und Kreator in einer Person aus der Reihe der Seelenwanderung auch
heraustreten. Die Reduplikation der Gestalten (unter denen tibrigens der
»Gaukler« die vormalige Stelle des » Tdnzer[s]« besetzt), wie sie wohl ins-

60 Ebd.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 127

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besondere der Theaterdichter als Mensch unter Menschen und als eine
Art zweiter Schépfergott betreibt, kommt hier in dem ghaselwidrigen
Ubervers 11 zur Sprache. Auch in diesem Gedicht ist - wie in »Ob man
auch Vers an Verse flicht ...« — der Einflufl von Nietzsches »Zarathustra«
mit seinen »Verwandlungen« und ritselhaften menschlichen und tieri-
schen Wesen deutlich sptirbar.®

Die aufler dem eingangs angefiihrten Sechszeiler einzigen beiden Gha-
selen, mit denen Hofmannsthal zu seinen Lebzeiten an die Offentlichkeit
trat, sind die Gedichte »Fur mich ...« und »Giilnare« aus der »Schonen
Blauen Donau« vom November und Dezember 1890, die danach erst
wieder postum 1934 in der »Nachlese der Gedichte« erschienen.®® Sehen
wir uns zunichst das Ghasel »Fur mich ...« an.

Das ldngst Gewohnte, das alltaglich Gleiche,
Mein Auge adelt mir’s zum Zauberreiche:

Es singt der Sturm sein grollend Lied fiir mich,
Fiir mich erglaht die Rose, rauscht die Fiche.

Die Sonne spielt auf gold’nem Frauenhaar

Fur mich, - und Mondlicht auf dem stillen Teiche.

61 Siche vor allem den Text »Von den drei Verwandlungen« in Nietzsche, Also sprach Zara-
thustra (wie Anm. 3), S. 29-31.

62 Nicht zuletzt aufgrund der Eigen-Dekanonisierung durch die zu Lebzeiten des Dichters
erschienenen und von ihm autorisierten Gedichtauswahlen hat dieser Bereich von Hofmanns-
thals frither Lyrik auch in der Forschung bislang wenig Aufmerksamkeit erfahren. So beklagt
Richard Alewyn geradezu, dafl »die Herausgeber der Nachlese der Gedichte aus verschollenen
Blittern eine Handvoll halbreifer Verse ausgegraben« hitten (Richard Alewyn, Hofmanns-
thals Anfang: »Gestern« [1949]. In: Ders., Uber Hugo von Hofmannsthal. 4. Aufl. Géttingen
1967, S. 46-63, hier S. 46). Werner Volke beschreibt diese Texte so: »Welt und Seele, Leben,
Traum und Tod, die Natur - weniger die reale als vielmehr eine prichtige und kunstvolle Zau-
berwelt - flieflen ins Gedicht. Alles ist noch Vorstufe.« (Werner Volke, Hugo von Hofmanns-
thal mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten dargestellt [1967]. 16. Aufl. Reinbek bei Ham-
burg 1997, S. 25) Mathias Mayer stellt fest: »Bis 1891 kann von einem epigonalen, wenn auch
gekonnten Umgang mit literarischen Vorbildern gesprochen werden.« (Mathias Mayer, Hugo
von Hofmannsthal. Stuttgart/Weimar 1993, S. 16) — In der zeitgenossischen Forschung finden
die Ghaselen dagegen noch Anerkennung: »Daf} dabei mehrfach die spiter, soweit ich sehe,
von Hofmannsthal nicht mehr angewandte Form des Ghasels gebraucht ist, mochte ich auch
darum nicht unerwihnt lassen, weil ihre wahrhaft musikalische Weichheit und Fille diese
Gedichte wiirdig neben die wohllautendsten Ghaselen in deutscher Sprache stellen, die mir
bekannt sind, neben die Heinrich Leutholds.« (Emil Sulger-Gebing, Hugo von Hofmanns-
thal. Eine literarische Studie. Leipzig 1905, S. 26; vgl. auch ebd., S. 17f.) Ahnlich sieht 1907
auch Tschersig in »Fiir mich« und den »Gillnare«Gedichten einen spiten Hohepunkt der
Gattungsgeschichte: »Die Musik der Verse, der wunderbare Wohlklang der Sprache, stehen
in der deutschen Gaselendichtung unerreicht da. In der Gesamtbewertung sind diese drei
Gedichte [...] mit den besten Gaselen Platens und Leutholds zu vergleichen. Eine solche Voll-
endung haben deutsche Dichter in einer Form erreicht, von der noch am Ende des 18. Jahr-
hunderts selbst Herder nur andeutend sprach.« Tschersig, Das Gasel (wie Anm. 5), S. 214.

128 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Seele les’ ich aus dem stummen Blick,

Und zu mir spricht die Stirn, die schweigend bleiche.
Zum Traume sag’ ich: »Bleib’ bei mir, sei wahr!«
Und zu der Wirklichkeit: »Sei Traum, entweiche!«
Das Wort, das Andern Scheidemtinze ist,

Mir ist’s der Bilderquell, der flimmernd reiche.
Was ich erkenne, ist mein Eigenthum

Und lieblich locket, was ich nicht erreiche.

Der Rausch ist siify, den Geistertrank entflammt,
Und siif} ist die Erschlaffung auch, die weiche.

So tiefe Welten thu’n sich oft mir auf,

Daf} ich d’rein glanzgeblendet z6gernd schleiche,
Und einen gold’nen Reigen schlingt um mich

Das lingst Gewohnte, das alltiglich Gleiche.®

Das Ghasel ist regelgerecht gebaut; es umfafit 20 Verse, von denen sich
die geradzahligen Verse auf den Anfangsvers »Das lingst Gewohnte, das
alltaglich Gleiche« reimen und als Endecasillabi gestaltet sind; Vers 20 ist
in bezug auf das Wortmaterial mit Vers 1 identisch. Die ungeradzahligen
Verse sind ebenfalls regelmaflig alternierende Zehnsilbler. Geschildert
wird in zeittypisch neuromantischer Weise die poetisch-mystische Ver-
klarung der Alltagswelt, die — so die Verse 9 und 10 - die Verwechslung
von Traum und Realitdt mit sich bringt. Die Verse 11 und 12 themati-
sieren die poetischen Mittel des Transzendierens. Stets bleibt in diesen
Zusammenfiigungen von Kunst und Welt die Einheit des Ghaselen-
Doppelverses erhalten; das Gedicht enthilt keine Enjambements tber
die Grenze der baits hinweg.

Am auffilligsten jedoch ist in diesem Ghasel die schon im Titel vor-
gegebene zentrale Position des artikulierten Ich. Im Text findet sich die
Wendung »fiir mich« zunéchst am Ende von Vers 3, dann in unmittelba-
rer Wiederholung zu Beginn von Vers 4 und in anaphorischer Wieder-
aufnahme am Anfang von Vers 6. Am Ende des vorletzten Verses wird es
variiert zu »um mich«. Insgesamt begegnen das Personalpronomen »iche

63 SW I Gedichte 1, S. 10. Zu diesem Ghasel vgl. Peter Szondi, Lyrik und lyrische Dra-
matik in Hofmannsthals Frithwerk [1964]. In: Ders., Schriften II. Hg. von Jean Bollack u.a.
Frankfurt a.M. 1978, S. 243-256, hier S. 251-253; Ders., Das lyrische Drama des Fin de
si¢cle. Hg. von Henriette Beese. Studienausgabe der Vorlesungen. Bd. 4. Frankfurt a.M. 1975,
S. 276-280. Rolf Tarot (Hugo von Hofmannsthal. Daseinsformen und dichterische Struktur.
Tiibingen 1970, S. 25-40, hier S. 30f.) sieht das Ghasel im Kontext der »Gedichte des Jahres
1890«

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 129

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und das Possessivpronomen >mein< mit thren grammatischen Varianten
in diesem Text nicht weniger als sechzehnmal. Der Effekt ist klar: Alle
getroffenen Aussagen bleiben auf das Ich bezogen und damit auch auf
dessen Perspektive beschrankt. Dabei ist dieses Ich von einer subjektiven
Konturierung als ein konkretes Ich denkbar weit entfernt, es handelt sich
um ein abstraktes Wahrnehmungs- und Aussage-Ich. Die von diesem
behauptete souverane Verfiigung tiber Wirklichkeits- und Traumwelten
geht dabei in der zweiten Halfte des Textes nahezu vollstdndig verloren.
Lautet Vers 13 noch in nahezu Fichteschem Allmachtsgestus: »Was ich
erkenne, ist mein Eigenthums, so entgleitet dem Ich diese Souverinitit
gleich darauf vollig: »Und lieblich locket, was ich nicht erreiche.« Die
Verse 15 und 16 kennen gar kein Ich mehr, sondern nur noch »Rausch«
und »Erschlaffung«. Die letzten vier Verse fithren schliefilich ein Ich vor,
das zum Objekt »tiefe[r] Welten« (V. 17) degradiert ist. Und die abschlie-
flende Wiederholung des Anfangs macht den diametralen Unterschied
um so deutlicher: War dort von der Verwandlung des Alltags in ein
»Zauberreich[]« die Rede, so fillt nun der Zauber sang- und klanglos in
sich zusammen, und es bleibt nur der schéne Schein tibrig.

Anders sieht es mit dem letzten der zu betrachtenden Gedichte, dem
zweiteiligen Ghasel »Giilnare«, aus — wohl Hofmannsthals gelungenstes
dichterisches Produkt in dieser Form:

L

Schimmernd giefit die Ampel Ddmmerwogen um Dich her,

Leise kommt der Orchideen Duft geflogen um Dich her

Aus den bunten, schlanken Vasen; und der Spiegel streut die Strahlen,
Die er, wo der Schimmer hinfallt, aufgesogen, um Dich her.

Auf dem Teppich, Dir zu Fuflen, spielt der Widerschein des Feuers,
Zeichnet tanzend helle Kreise, Flammenbogen um Dich her;

Und die Uhr auf dem Kamine, die barocke, zierlich steife,

Tickt die Zeit, die stifivertraumte, wohlgewogen um Dich her.

IL

Und die Melodie der Farben und der reichen Formen Reigen

Schlingt sich lautlos, schénheittrunken um Dein Traumen und Dein
Schweigen.

Mirchenhaft ist Deine Schonheit, marchenhaft und fremd und blendend,

130 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie die gold'nen Arabesken, die sich funkelnd rings verzweigen,

Und sie schwebt auf lichten Wolken, erdenfremd und sorglos lichelnd,
Wie die Amoretten, die sich von der Decke niederneigen.

Nur die Liebe fehlt dem Mirchen, die das Schonste doch im Mérchen:

Lafy’ es mich zu Ende dichten, gib Dich, Mérchen, mir zu Eigen.®*

Der Titel »Giilnare« nimmt einen orientalischen Frauennamen auf, der
im Persischen etwa >Rose« oder >Bliite des Granatapfelbaums« bedeutet.
Gdilnare heiflt in den »Mérchen aus Tausendundeiner Nacht« eine Skla-
vin, die aufgrund ihrer Schonheit zur persischen Kénigin wird und in
den prachtvollsten Geméchern wohnt.® Aufgrund der vielfach belegten
Bedeutung, welche diese Erzahlungssammlung fiir Hofmannsthal hat-
te, ist ein direkter Bezug des Gedichtpaares auf dieses Méarchen wahr-
scheinlich. Im 19. Jahrhundert entstehen jedoch noch vielfaltige andere
Dichtungen, deren Protagonistinnen Giilnare heiflen. So erscheint 1800
der aus dem Franzésischen tbersetzte deutsche Text des komischen
Singspiels »Giilnare oder die persische Sklavin«.% Tritt die schéne Skla-
vin hier in bieder-harmlosen Verwicklungen auf, so wird die erotisch
anzichende Haremsdame Gulnare in Byrons »The Corsair« (1814) von
Lord Conrad, dem Korsaren, in einem heroischen Akt gerettet. In Franz
Grillparzers »dramatischem Marchen« »Der Traum ein Leben« von 1834
trigt die Tochter des Kénigs von Samarkand, die allerdings Teil der ge-
traumten Handlung ist, den Namen Giilnare.” Mit einem Wort: Giilna-
re ist in der literarischen Imagination des 19. Jahrhunderts die schone
orientalische Frau schlechthin, die von der Sklavin zur K6nigin werden

64 SW I Gedichte 1, S. 11.

65 Die »Geschichte der K6nigin Giilnare vom Meere, des Prinzen Beder von Persien und
der Prinzessin Giohare von Samandal« findet sich in einem von Hofmannsthals frithen Lieb-
lingsbiichern: Dalziels’s illustrierte Tausend und Eine Nacht. Sammlung persischer, indischer
und arabischer Mérchen. Leipzig u.a. oJ., S. 254-280. Auf einer der Illustrationen (ebd.,
S. 271) sitzt Giilnare »traumend in ithrem Zimmer« (SW I Gedichte 1, S. 122 [Kommentar]).
In der Ausgabe »Tausend und Eine Nacht. Arabische Erzihlungen« von Christian Maximi-
lian Habicht u.a. (Breslau 1825) wird das Mérchen in den Nachten 261 bis 280 erzahlt. Zur
Bedeutung der Sammlung allgemein vgl. Schwarz, Der Orient (wie Anm. 6), S. 78-117.

66 Giilnare oder die persische Sklavin. Ein komisches Singspiel in einem Aufzuge. Nach
dem Franzosischen des [Benoit-Joseph] Marsollier [des Vivetieres] frey tibersetzt von [Fried-
rich Karl] Lippert. Die Musik ist von Herrn Fran Xav(er] Stfimayer [...]. Wien 1800.

67 Die Reihe laf}t sich fortsetzen: Bei Paul Heyse (1830-1914) etwa taucht der Name gleich
mehrfach auf, so in »Die gliicklichen Bettler. Morgenlandisches Mérchen in drei Akten. Frei
nach Carlo Gozzi fiir die Bithne bearbeitet« (1867) oder in der zeitkritischen Versnovelle »Das
Feenkind« (1870).

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 131

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann, aber auch zahlreichen Gefahren ausgesetzt ist, aus denen sie durch
einen tapferen Mann gerettet werden mufl.

Der erste Teil besteht aus acht aulerordentlich langen Versen, die je-
weils acht Trochden umfassen; nur im ersten Vers fehlt ein Trochéus.
Wie in dem Ghasel »In der drmsten kleinen Geige ...« ist hier ein radif
oder Uberreim realisiert: Dem fiinfmaligen Reim auf »Ddmmerwogenc
ist jeweils das Syntagma »um Dich her« angehdngt. Wiederum, wie schon
in »Fiir mich ...«, wird dadurch eine ganze Welt um ein einziges Erfah-
rungssubjekt herum errichtet. Denkbar ist, daff hier bereits die Namen-
geberin des Gedichts unmittelbar angeredet wird; vorstellbar ist aber
auch eine Selbstanrede des Sprechers. Eine Welt des grofibiirgerlichen
Interieurs wird als geschlossener Raum um das angeredete Du herum
aufgebaut; das Ich tritt vollig zuriick. Die evozierten Dinge — Ampel, Or-
chideen, Vasen, Spiegel, Teppich, Kamin - sind keine, die primér durch
ihren Gebrauchszweck definiert wiren, sondern solche, die vor allem
schon sein sollen, dabei aber undeutliche Reflexe, betérende Diifte und
trage-meditative Stimmungen erzeugen. Diese schonen Einrichtungsge-
genstande kénnen aus dem Orient kommen oder den Vorstellungen, die
sich das burgerliche spdte 19. Jahrhundert vom Orient macht, nachge-
bildet sein; sie passen aber hervorragend in das grofibiirgerliche Wohn-
zimmer, das sich eben um diese Zeit gern Dinge aus der ganzen Welt,
besonders aus dem Nahen und Mittleren Osten, einverleibte. Dafl wir
uns nicht in einem prichtig ausgestatteten Harem, sondern eher in ei-
nem Wiener Herrenhaus befinden, zeigen die letzten beiden Verse, die
mit der tickenden barocken Uhr die abendldndische Vanitas-Vorstellung
evozieren und uns damit - allen »stflvertrdumte[n]« Bemithungen zum
Trotz — aus dem orientalischen Ddmmerzustand herausholen.

In dem zweiten Teil des Ghasels, der wiederum aus acht achthebi-
gen, trochdischen Versen besteht, wird auf den Uberreim verzichtet; wir
finden nur noch den wiederholten Reim auf »Reigen« - ein Wort, das
auch schon am Schluf} von »Fir mich ...« begegnet und als Hinweis
auf die tanzartige Geschlossenheit der Ghaselen-Form gelesen werden
kann.®® Was im ersten Teil noch in einzelne Mébelstiicke auseinander-

68 Am Schluf} seines Essays tiber Oscar Wilde, »Sebastian Melmoth« von 1905, wird
Hofmannsthal dieses Motiv mit explizitem Bezug auf den ersten grofien persischen Ghaselen-
Dichter wieder aufgreifen: »Es ist tiberall alles. Alles ist im Reigen. / Wundervolles Wort des
Dschellaledin Rumi, tiefer als alles: >Wer die Gewalt des Reigens kennt, fiirchtet nicht den

132 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fallt, wird hier zusammengefthrt zu einem synéasthetischen Bild, in des-
sen Mittelpunkt das angeredete Du in seiner mérchenhaften Schonheit
steht: Alles ist »schonheittrunken«. In Vers 5 wird die Schonheit der
Adressatin zur dritten Person »sie« objektiviert; in Vers 6 wird sie mit
der abendldndischen Schénheit der »Amoretten« verglichen, die unsere
Aufmerksamkeit fiir einen Augenblick wieder auf den Deckenschmuck
der burgerlichen Wohnung lenken. Die Verse 7 und 8 haben den Cha-
rakter einer abschlieBenden Sentenz: »Nur die Liebe fehlt dem Mérchen,
die das Schonste doch im Marchen: / Laf3’ es mich zu Ende dichten, gib
Dich, Mirchen, mir zu Eigen.« Der bis zu diesem Punkt ziemlich objek-
tivistisch-beschreibende Duktus des Gedichts wird nun ins Subjektive
gezogen; das hier, im letzten Vers, erstmals artikulierte Ich stilisiert sich
zum selbstbewuflten Sprecher von Dichtungen, der Vollendung anstrebt
und sich dabei auch das angeredete Mérchen einverleibt. Das heifit, in
einer autoreflexiven Wendung versucht der Sprecher, das Du, das zuvor
noch fiir die persische Sklavin-Kénigin stand, in den Text des Mérchens
selbst hineinzuziehen (gerade im letzten Vers dringt sich die erotisieren-
de Fehllesung >gib Dich, Miadchen, mir zu Eigen« auf - es bleibt aber eine
Fehllesung). Dabei wird die Liebe aufgerufen, die ja nicht nur im Mar-
chen, sondern auch in der Ghaselen-Tradition ein zentraler Inhalt ist.
Das Ich scheint anzukiindigen, den Mangel an Liebe in seinen kiinftigen
Dichtungen zu beheben. Realisiert wird das aber nicht mehr.

In ihrem Bezug aufeinander entfalten die beiden Hailften des Ghasels
»Giilnare« eine geschlossene Welt des Interieurs einerseits und eine im
Entstehen begriffene Welt der schonen Literatur andererseits, bei deren
Vollendung das im letzten Vers selbstbewufit auftretende Ich eine zentra-
le Funktion innehat. In diesem Vorgang wird die Mérchenkénigin zum
Miarchen selbst.

Tod. Denn er weify, dafl Liebe totet.« (SW XXXIIT Reden und Aufsitze 2, S. 62-65, hier
S. 65) Vgl. den Kommentar dazu in ebd., S. 344-353, hier S. 352, wo darauf hingewiesen
wird, daff Hofmannsthal das Zitat vermutlich — in charakteristischer Weise abgewandelt —
aus Erwin Rohdes »Psyche« (1893) entnommen hat; dort heifdt es, den Zweck der Derwisch-
tinze habe »im geistigsten Ausdruck der furchtloseste der Mystiker, Dschelaleddin Rumic,
verkiindet mit seinem — bei Rohde ohne Quellenangabe angefiithrten — Ausspruch: »Wer die
Kraft des Reigens kennet, wohnt in Gott; denn er weify wie Liebe tote.« (Erwin Rohde, Psy-
che. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. 2 Bde. [1893]. 5.-6. Aufl. Tiibingen
1910, Bd. 2, S. 27) Rumi wird von Hofmannsthal ferner erwéhnt in dem Plan zu den fiktiven
»Unterhaltungen mit Herrn Waldemar« (1923): »Uber chinesische Girten — sowie jenes Citat

aus Dschellaledin Rumi« (SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 204). Mutmaflich
ist dasselbe, von Rohde tibernommene Zitat gemeint.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 133

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthals frithe Ghaselen sind nicht durchgehend gelungen und
innovativ. Sie sind dann am nichtssagendsten, wenn sie blof} tautolo-
gisch die poetische Funktion der Verssprache beschwoéren und zugleich
vorfithren. Sie sind jedoch dort am stdrksten, wo sie welthaltig sind und
sich zu ihrem Status als Poesie des spdten 19. Jahrhunderts bekennen,
am eindrucksvollsten in dem Doppelgedicht »Giilnare«.

Dennoch riickt Hofmannsthal, lange bevor er die Lyrik als Ganze auf-
gibt, von der Ausdrucksform des Ghasels ab. Zu sehr ist es thm vermut-
lich in den Formtraditionen und poetischen Welten seiner Jugendzeit
verhaftet; die existentiell orientierten, modernen Experimente August
von Platens sind fiir Hofmannsthal offenbar nicht mafigebend. Die um-
strittene erotische Komponente spielt in Hofmannsthals Ghaselen ohne-
hin nur eine untergeordnete Rolle; die fehlende Liebesdimension wird
nur angedeutet, nicht ausgefiihrt. Seit der Begegnung mit Stefan George
im Dezember 1891 nimmt Hofmannsthals Lyrik eine neue Wendung:
Die Fiille der Dinge, die er in den Jahren 1890/91 unter anderem mit
Hilfe der Reihungs- und Rekurrenztechnik des Ghasels zu gestalten ver-
suchte, wird nunmehr ausschliefilich in europiische, vor allem romani-
sche Formen gebannt; neben das schon zuvor erprobte Sonett tritt etwa
die Terzine.

Das Ghasel ist fiir Hofmannsthal - so lafit sich vermuten, denn expli-
zite Aulerungen dazu sind von ihm nur duflerst rar iberliefert - cher
Ausdruck des Kolonialismus und des Orientalismus des 19. Jahrhun-
derts denn ein Medium der Jahrhundertwende. Das ist eigentlich tiberra-
schend, denn die persische Form, welche eine Wiederkehr des Gleichen,
nur begrenzte Variationsméglichkeiten, die Tendenz zur Statik ohne
Telos sowie eine Flachigkeit des poetischen Gebildes nahelegt, scheint
grofie Affinititen zur Ornamentisthetik des Jugendstils und der Wiener
Moderne sowie zur »Vergotterung des Teppichs«® als Ideal aller Kiinste
aufzuweisen. Doch Hofmannsthal findet im Gefolge Georges ab 1892
cher in den romanischen Gedichtformen fiir ihn addquate Ausdrucks-
formen, denn das Sonett wie die Terzine verbinden strenge Formvor-
gaben und eine festgesetzte Lange (Sonett) bzw. die Moglichkeit eines
definitiven Abschlusses (Terzine) mit grofien Moglichkeiten zu Variation

69 Schwarz, Der Orient (wie Anm. 6), S. 246. Vgl. den Zusammenhang ebd., S. 231-274;
ferner Dagmar Lorenz, Wiener Moderne [1995]. Stuttgart/Weimar 2007, S. 140-143.

134 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Dynamisierung im Inneren, wihrend das Strukturmuster des Gha-
sels nun tendenziell als ein Ableiern des Immergleichen ohne formal
erkennbaren Abschluff wahrgenommen wird. Konsequenterweise weitet
sich Hofmannsthals Blick nach Osten durchaus zeittypisch bis hin nach
Ostasien (»Der Kaiser von China sprichte, 1897).

v

Doch damit ist die Geschichte nicht zu Ende. Der Orient bleibt lebens-
lang ein zentraler Bezugspunkt in Hofmannsthals kultureller Vorstel-
lungswelt; mit der Reise nach Marokko 1925 wird er fiir den Dichter
auch zu einem realen Erfahrungsraum. Hofmannsthals orientalisierende
Dichtungen sind von der Lyrik in die Erzihlung (»Das Méirchen der
672. Nacht. Geschichte eines jungen Kaufmannssohns und seiner vier
Diener« [1895]), den Reisebericht (»Reise im noérdlichen Afrika« [1925])
und die Operndichtung (»Die dgyptische Helena« [1928]) gewandert,
besonders aber in den Essay. 1906 verfafit er fiir den Insel Verlag die
»Einleitung zu dem Buche genannt die Erzahlungen der Tausendundein
Nichte«, die 1907 im ersten Band der von Felix Paul Greve besorgten
vollstindigen deutschen Ausgabe der Sammlung erscheint. Hofmanns-
thal findet in den orientalischen Marchen Ganzheit und Vielfalt zugleich
versammelt:

Hier 1st ein Gedicht, woran freilich mehr als einer gedichtet hat; aber es ist
wie aus einer Seele heraus, es ist ein Ganzes, es ist eine Welt durchaus. Und
was fiur eine Welt! Der Homer mochte in manchen Augenblicken daneben
farblos und unnaiv erscheinen. Hier ist Buntheit und Tiefsinn, Uberschwang
der Phantasie und schneidende Weltweisheit; hier sind unendliche Begeben-
heiten, Traume, Weisheitsreden, Schwinke, Unanstandigkeiten, Mysterien;
hier ist die kithnste Geistigkeit und die vollkommenste Sinnlichkeit in eins
verwoben. [...] Es ist ein Irrgarten, aber ein Irrgarten der Lust.”

Was Hofmannsthal selbst 15 Jahre zuvor mit nicht zu seiner vollstin-
digen Zufriedenheit geratenen Ergebnissen versucht hat: die Vielfalt
der Welt in einer orientalischen lyrischen Form zu bannen - hier, im
epischen, orientalischen Original findet er es erreicht, und zwar, wie er

70 SW XXXIII Reden und Aufsitze 2, S. 121-126, hier S. 121f. und 126.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 135

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ketzerischerweise sagt, in einem sogar noch héheren Mafle, als es dem
abendlandischen Archetypus des Epischen, Homer, gelungen ist.
Wiederum fiir ein Editionsprojekt, die vom Berliner Ullstein Verlag vor-
bereitete Ausgabe der simtlichen Werke Goethes, deren Béande durch nam-
hafte Schriftsteller der Zeit eingeleitet werden sollten, verfafit Hofmanns-
thal im Sommer 1913 eine Einleitung zu Goethes »Divan«. Der geplante
Band erscheint aufgrund des Weltkrieges erst 1923, Hofmannsthals Essay
jedoch separat schon 1913. Die im Band XXXIV der »Kritischen Aus-
gabe« nunmehr zuginglichen Entwiirfe Hofmannsthals zu diesem Essay
datieren zum Teil schon in das Jahr 1912, also vor der Ubernahme des
Ullstein-Auftrages. So heifit es unter dem Datum des 9. April 1912:

Neue Uberlieferung der Welt des Orients: menschlicher, frischer, obwohl
alter als die occidentalische: Goethe regeneriert durch die Phantasie, sich in
dieses Leben einzuleben. Ein reifer Mann nicht &rmer sondern reicher als das
Kind und der Jiingling.”!

Und 1913 exzerpiert Hofmannsthal aus dem Abschnitt »Allgemeinstes«
der »Noten und Abhandlungenc:

Der hochste Charakter orientalischer Dichtkunst ist, was wir Deutsche Geist
nennen, das Vorwaltende des oberen Leitenden [...]. Der Geist gehort vor-
ziiglich dem Alter, oder einer alternden Weltepoche. [...] Jene Dichter haben
alle Gegenstinde gegenwirtig und bezichen die entferntesten Dinge leicht
auf einander, daher nihern sie sich auch dem was wir Witz nennen; doch
steht der Witz nicht so hoch, denn dieser ist selbststichtig, selbstgefallig, wo-
von der Geist ganz frey bleibt, deffhalb er auch tiberall genialisch genannt
werden kann und muf.”

Hofmannsthal macht sich diesen Gedankengang Goethes zu eigen und
bezieht thn im ersten Satz des Essays auf den Urheber und dessen Werk
selbst: »Dieses Buch ist vollig Geist [...].«”* Im weiteren Verlauf des
Textes setzt er vom seiner selbst und seiner Zeit nicht bewuflten »Jiing-
ling« den »Mann« ab, den »die Vergangenheit« herausfordere und auf
den »das unabsehbare Gegenwirtige« sich werfe »wie ein verworrener
Traum, der reingetraumt werden mufl, ein wiister Schall, der zum Ton

71 SW XXXIV Reden und Aufsitze 3, S. 538-569, hier S. 543 (Kommentar).

72 Goethe, Divan (wie Anm. 17), S. 181f. Vgl. SW XXXIV Reden und Aufsitze 3,
S. 548.

73 Ebd.,, S. 86.

136 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich runden mufi«.” Wie Goethe in seinem freien Umgang mit den For-
men der orientalisierenden Dichtung, so gewinnt auch Hofmannsthal
in der gleichschwebenden Distanz des Essays eine Haltung der Freiheit
und Gelassenheit gegeniiber der vorangehenden Dichtungstradition.
Der noch nicht 40jdhrige entwirft damit auch seine eigene Theorie des
Alterswerks. Sich in den Strudel der Wiederholungen und Reimzwinge
riickhaltlos hineinziehen zu lassen oder aber diese aus mitteleuropéischer
Arroganz heraus als zu fremdartig abzulehnen - beide Extreme werden
von Hofmannsthal verworfen.

Schliefilich sieht sich Hofmannsthal auch durch seine Freunde veran-
lafit, auf sein lyrisches Frithwerk zurtickzublicken. Wihrend Harry Graf
Kessler das im Zusammenhang des gemeinsamen, dann nicht realisierten
Projekts einer Herausgabe der »Frithesten Schriften« Hofmannsthals 1905
auf charmanteste Weise tut,” auflert sich Rudolf Borchardt anlafilich des
Erscheinens der »Gedichte und Kleinen Dramen« 1911 gewohnt brachial:

Immer noch vermisse ich in diesem Bande vieles zur Completion und kann
mir nicht gut vorstellen, welch launige Griinde Sie zur Ausschliessung herr-
licher Stiicke veranlasst haben, die man doch kennt und hier zu finden er-
wartet. [...] Und wann werden die Jugendgedichte, Ghaselen, Liige [recte:
Stinde] des Lebens, und anderes, was frither oder spater doch im Schutze der
Werke sein Licht empfangen und behalten wird, von Thnen in diesen Schutz
gelassen werden?”

Doch Hofmannsthal lafit sich in seiner ablehnenden Haltung gegen-
tiber seinen frihen Ghaselen zeitlebens nicht beirren. Sie spricht auch
noch aus dem Brief vom 20. Januar 1929 an den Germanisten Walther
Brecht, der Vorlesungen zu Hofmannsthals Frithwerk vorbereitet: Diese
frihesten Gedichte haben firr den Dichter »keine Bedeutungs, da sie
»alle nicht aus der tieferen Schicht« kommen.”

74 Ebd., S. 87.

75 »Bucher mussen wie Feste sein [...], leicht und reich und hell innen und auflen. Und
deine Kindheit pafit in dieses Gold. Wir miissen Etwas machen, das fiir alle Zeiten sechzehn
Jahre alt ist und voller Geist, oder sicbenzehn und schwermiitig, blafllich und immer voller
Licht auf der Seite.« (Harry Graf Kessler an Hugo von Hofmannsthal, 21. Mai 1905, BW
Kessler, S. 104) Zu diesem Projekt vgl. Ubersicht und Textliste in SW I Gedichte 1, S. 434f.
und 445f.

76 Rudolf Borchardt an Hugo von Hofmannsthal, 7. Dezember 1911, BW Borchardt
(1994), S. 79-85, hier S. 80f.

77 Hugo von Hofmannsthal an Walther Brecht, 20. Januar 1929. In: Hugo von Hofmanns-
thal und Walther Brecht, Briefwechsel. Mit Briefen Hugo von Hofmannsthals an Erika Brecht.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 137

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dagegen i1st Hofmannsthal fir Kanonisierungsprozesse aufierhalb
seines eigenen Werks durchaus offen. So schreibt er tiber Borchardts
hochst ungewohnte Akzente setzende Anthologie »Ewiger Vorrat Deut-
scher Poesie« 1926 an den mit beiden befreundeten Brecht:

Die Borchardt’sche Anthologie, so eigenwillig sie ist, gewihrt doch unendli-
che Freude. Es sind wunderbare Gedichte darin, die mir vollig fremd waren;
Riickert tritt mir zum ersten Mal in voller Gréfie entgegen.”

Von Riickert enthilt Borchardts Anthologie unter anderem das Ghasel
»Vom kunftigen Alter«, wie von Platen das Ghasel »Es liegt an eines
Menschen Schmerz ...« Uber Borchardts Vermittlertitigkeit kehrt
Hofmannsthal also spét, 35 Jahre nach seinen eigenen Versuchen in die-
ser Form, zur deutschsprachigen Ghaselen-Tradition zurtick.*

\%

Nach Hofmannsthal begegnen uns nur noch vereinzelt Ghaselen in
deutscher Sprache. Eines findet sich — neben zahlreichen parodistischen
Terzinen in der Schreibweise Hofmannsthals — in einer Reihe nachgelas-
sener Lyrik-Parodien von Friedrich Gundolf (1880-1931), dem Germa-
nisten aus dem Kreis um Stefan George:

Den ich gebaut zum Schutz vor jedem froste mir
Betriigt mich nun und dient nicht mehr zum troste mir [...]

Hg. von Christoph K6nig und David Oels. Géttingen 2005, S. 170-172, hier S. 170. Dagegen
duflert sich Hofmannsthal wenige Monate vorher, am 5. November 1928, in einem Brief an
die Ehefrau des Germanisten, Erika Brecht, weitaus aufgeschlossener gegeniiber dem Projekt:
»In jenen Jugendgedichten steht sicherlich Manches, das Einzelnen immer wieder viel auf-
schlieffen wird [...].« Ebd., S. 164f., hier S. 164.

78 Hugo von Hofmannsthal an Walther Brecht, 1. Juli 1926. In: Ebd., S. 95f., hier S. 96.

79 Ewiger Vorrat Deutscher Poesie. Besorgt von Rudolf Borchardt. Miinchen 1926, S. 380f.
und 426.

80 In welchem Mafle und in welchen Phasen sich Hofmannsthal mit Platen beschaftigt
hat, ist trotz einiger Hinweise von Rudolf Hirsch noch nicht hinreichend erforscht. So zitiert
Hirsch ein undatiertes Notat: »[...] alle guten Gedichte haben Kraft in sich, Vitalitit (z.B.
George, auch Eichendorff, Platen) in irgendeinem Punkt eine Uberlegenheit, Bewiltigung
des Lebens. Dies ist die conditio sine qua non.« (Rudolf Hirsch, Zu zwei Tanzdichtungen
Hofmannsthals [1971], Hirsch, S. 61-70, hier S. 69f., Anm. 5) Und tber das frithe Nachlaf}-
gedicht »Schénheit« heifit es: »Aber abgestreift sind schon jene Einflisse, welche die frithe
Lyrik mitbestimmten: Lenaus, Baumbachs und Eichendorffs Weltbilder ohne Reflexion in
blaue Traumferne gesprochen, die Metren der »Abassiden< von Platen und des >Atta Troll von
Heine.« Ders., Zwei Gedichte Hofmannsthals [1978], Hirsch (1998), S. 568-573, hier S. 568.

138 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So spielt das Leben, freudiges verheisst es uns

Verkehrt es schnell wie sich die Lust verboste mir.?!

Die existentiell-modernistische Wendung des Ghasels durch Platen
wird hier auf kongeniale Weise verballhornt.?

Da Gundolfs Ghasel-Parodie erst 2006, mehr als 100 Jahre nach ihrer
Niederschrift, ver6ffentlicht wurde, konnte sie auf nachfolgende Autoren
nicht wirken. Doch es ist bezeichnend, daf§ auch aktuellere Experimente
mit der Form abermals parodistisch ausfallen. So transkribiert Andreas
Thalmayr (d.i. Hans Magnus Enzensberger) in seinem »Wasserzeichen
der Poesie« Platens Ghasel »Es liegt an eines Menschen Schmerz ...«
unter anderem in barocke, Klopstocksche und Bauhaus-Orthographie
sowie in zwel unterschiedliche Lautschriften.®® Eine formvollendete
neue »Ghasele« variiert (wie sieben andere Formen, unter ithnen die
Hofmannsthalsche Terzine) Bertolt Brechts Buckower Elegie »Der Rad-
wechsel«: »Schon wieder Stau! Was das fiir ein Tumult ist! / Ob dieser
DKW da vorn dran schuld istP«3*

81 Friedrich Gundolf, Einige Gedichte tiber den Wechsel der wirmenden Dinge. Im Tone
dessen von 1899. In: Sandra Pott, Parodistische Praktiken und anti-parodistische Poetik.
Friedrich Gundolf tiber Goethe, Hélderlin, Platen, Heredia und Hofmannsthal (mit einem
Abdruck unveréffentlichter Texte). In: Euphorion 100/2006, S. 29-77, hier S. 60-64, Zitat
S. 62.

82 Leider verkennt die Herausgeberin die Ghaselen-Form vollig und liefert daher mit ihrem
Kommentar selber eine unfreiwillige Parodie: »Gundolfs >Platenc stellt sich auf den ersten
Blick als Sonett petrarkistischer Herkunft dar: als Komplex aus zehn Versen, im maschinen-
schriftlichen Skript nach dem dritten und siebten Vers durch Leerzeilen geteilt und durch
identische Reime verbunden. Doch bereits die Reimstruktur (aaba cad aca) zeigt, dafl die
Kennzeichnung des Textes als Sonett nur teilweise zutrifft. Dem Sonett fehlt nicht nur ein
Quartett, sondern die Verse sind auch — untypisch fiir das Sonett — in Trochéus und Dakty-
lus [sic!] gehalten. Mit Ausnahme der sechsten Zeile bestehen sie dartiber hinaus aus zwolf
Silben. Damit lehnt sich >Platen< an die asklepiadeische Odenstrophe an, die Platen vor allem
in seinen frithen Gedichten (etwa in >An die Sanger des Altertums<, 1813) gebraucht. Aber
Gundolf bildet nicht die asklepiadeische Odenstrophe konsequent nach, fithrt Platens Ton
nicht ganz auf die Formen Pindars [sic!] zuriick. Mit Sonett und Ode verkniipft Gundolf zwei
bekannte Gedichtformen; er zitiert die beiden formalen Kontexte, die er mit Platen verbindet.
Aber durch die Verkniipfung der Formen nimmt er ihnen zugleich die Bedeutung, trivialisiert
sie zu einem formalen Patchwork. Gundolfs Platen produziert weder petrarkistische Liebesly-
rik noch pindarische Heldengesinge; er begniigt sich mit Kunstgewerblichem.« (Ebd., S. 44f.)
Eines eindrucksvolleren Beweises, in wie geringem Mafle das Ghasel in der heutigen Germa-
nistik bekannt ist, bedarf es nicht.

83 Das Wasserzeichen der Poesie oder Die Kunst und das Vergniigen, Gedichte zu lesen.
In hundertvierundsechzig Spielarten vorgestellt von Andreas Thalmayr [d.i. Hans Magnus
Enzensberger]. Frankfurt a.M. 1990 [zuerst 1985], S. 423-428.

84 Ebd., S. 296-303, hier S. 298.

Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext 139

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ernsthaft gemeinte Ghasel in deutscher Sprache scheint mit dem
Ende des deutschen und des osterreichischen Kaiserreichs untergegan-
gen zu sein. Die Geschichte der Form umfafit im wesentlichen nur ein
Dreivierteljahrhundert. Wie die Ghaselen Platens einen frithen Hohe-
punkt der Formgeschichte bilden, so demonstriert der junge Hofmanns-
thal am Ende der Gattungsentwicklung und am Anfang seines eigenen
dichterischen Werks noch einmal die Ausdrucksmoglichkeiten des Gha-
sels.

140 Dieter Burdorf

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sandro Zanetti

Lyrisch aus der Kulisse der Historie treten
Vergangenheit und Verganglichkeit in Hofmannsthals
»Der Tod des Tizian«

Hofmannsthals frithe Gedichte und lyrische Dramen sind durchsetzt mit
Evokationen vergangener Ereignisse und Zustande. Gleichzeitig handelt
es sich um Reflexionen des Ubergangs gegenwirtiger — und in ihrer Ge-
genwirtigkeit verginglicher - Momente in vergangene. Angesprochen
sind Zeitmomente, Passagen, in denen Verginglichkeit in den Fokus
der dichterischen Auseinandersetzung riickt. Am einpragsamsten wohl
in der Terzine »Uber Verginglichkeit«. Verginglichkeit ist die Pramisse
dafiir, daf§ es Vergangenes und somit, das Disparate zusammengefafit,
Vergangenheit gibt. So gesehen, gehéren die beiden Aspekte Verging-
lichkeit und Vergangenheit strikt zusammen.

Letztere, die Vergangenbheit, ist Effekt oder zumindest Folge der erste-
ren, der Verginglichkeit. Vergangenheit gibt es nur dort, wo es einmal
Vergingliches gab — und wo es nach wie vor Vergingliches gibt. Al-
lerdings darf das Vergéngliche, wenn es erinnert werden kénnen soll,
nicht derart vergénglich sein, dafi es ganzlich vergeht und somit auch die
Moglichkeit seiner Erinnerung vollstdndig verschwinde. Vergangenheit
ist als bemerkte und als reflektierte Vergangenheit stets vergegenwirtigte
oder zumindest (noch) gegenwartsoffene Vergangenheit. Die Rede von
einer >gegenwartsoffenen Vergangenheit« impliziert, dafy das Vergange-
ne, indem es sich in irgendeiner Weise - als Erinnerung, als Dokument
oder auch nur als Spur - noch erhalten hat, weiterhin gegenwirtig blei-
ben oder werden kann, wenn auch vielleicht nur als Moglichkeit: in der
Imagination, dem Eingedenken, der Rekonstruktion.

Von sich aus ist diese Moglichkeit allerdings kraftlos. Es bedarf emer
Gegenwart, die sich dem Vergangenen zuwendet oder sich von ihm als
betroffen erweist, damit es sprechend, damit es wirklich werden kann. Es
bedarf also einer abermaligen Verginglichketit, jener der Gegenwart, damit
das vergingliche und seinerseits der Verginglichkeit entsprungene Ver-
gangene nicht schlechthin vergangen bleibt, sondern erkennbar werden

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 141

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann, wenn auch vielleicht nur, wie Walter Benjamin dies zu beschreiben
versucht hat, blitzhaft.! Vergangenheit ist, anders gesagt, keine fraglose
Gegebenheit, sondern allenfalls eine Aufgabe, etwas, das in Erinnerun-
gen und Spuren als Moglichkeit, gelegentlich als drangende, traumatische
Moglichkeit im Empfindungs- und Denkraum einer Gegenwart insistiert,
seinerseits aber nur  einer solchen Gegenwart Aussicht darauf hat, wirk-
lich und wirksam zu werden.?

Folgt man diesen Uberlegungen, das heifit dem Versuch, Vergangen-
heit in ithrem Bezug zur Gegenwart theoretisch zu fassen, dann gibt es
drei grundsitzlich verschiedene Méglichkeiten einer Gewichtung des
Vergangenen im Verhiltnis zur Gegenwart. In seinen unterschiedlichen
Konzeptionen erscheint das Vergangene, das heifit das nicht ganz Vergan-
gene, entweder 1. als iibermichtig im Verhéltnis zur Gegenwart und
dartiber hinaus auch zur Zukunft, oder es erscheint 2. als gleichberech-
tigt oder 3. als génzlich an seine Zukunft ausgeliefert. Die Art und Wei-
se, wie - und das heif}t auch: in welchen Mischformen, Uberlagerungen
und Differenzierungen - eine derartige temporale Machtverteilung im-
plizit oder explizit vorausgesetzt wird, schldgt sich nieder in den Zeitauf-

1 Walter Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte. In: Ders., Gesammelte Schriften.
Unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem hg. von Rolf Tiedemann
und Hermann Schweppenhéuser. Frankfurt a.M. 1972, Bd. 1.2, S. 691-704, hier S. 695: »Das
wahre Bild der Vergangenheit /Auscht vorbei. Nur als Bild, das auf Nimmerwiedersehen im
Augenblick seiner Erkennbarkeit eben aufblitzt, ist die Vergangenheit festzuhalten.«

2 Die Unterscheidung zwischen dem Gegebenen und dem Aufgegebenen, zwischen Gege-
benheit und Aufgabe, ist nicht nur fiir Benjamin elementar; sie prigt das Zeitdenken des
frithen 20. Jahrhunderts von den Neukantianern (Hermann Cohen) tiber die Formalisten
(Viktor Sklovskij) bis hin zu Georg Lukdcs und Michail Bachtin. Erértert sind diese Zusam-
menhinge in Sylvia Sasse, Michail Bachtin zur Einfiihrung. Hamburg 2010, S. 27-32. Fir
Hofmannsthal ist diese Unterscheidung wohl nicht explizit, aber implizit von Bedeutung,
indem die Anspriiche an die Gegenwart als Aufgaben aus dem Fundus der Vergangenheit
bestimmt werden. Es ist, mit anderen Worten, die vergangene Zukuntft, die das Aktuelle, die
Gegenwart, mit der Vergangenheit verbindet; umgekehrt wird die Gegenwart von vornherein
als kiinftige Vergangenheit bestimmt. In der Terzine »Uber Verginglichkeit« ist dieser Bezug
der Zeiten mit dem befremdlichen Hertibergleiten des »Ich« aus einem »kleinen Kind« (hin
zum erwachsenen Ich) und in der folgenden Beobachtung, dafl dieses »Ich« (in Gestalt der
»Ahnen«) »auch vor hundert Jahren ware, angesprochen und gleichzeitig als ein zeitdurchgrei-
fender Modus von Subjektivitit bestimmt (SW I Gedichte 1, S. 45). Gezeigt werden kénnte
von hier aus, wie Hofmannsthal diesen — grundsitzlich prekiren — Modus von Subjektivitit
insbesondere in den mittleren und spiten Texten durch seine Auseinandersetzung mit der
Psychiatrie einerseits, der Mystik andererseits weiter prézisiert und reflektiert. Néheres zu die-
sem Zusammenhang ist neuerdings zu erfahren in: Maximilian Bergengruen, Mystik der Ner-
ven. Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des >Nicht-mehr-Iche. Freiburg 1.Br.
u.a. 2010.

142 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fassungen, die in einer Kulturtheorie, einer Geschichtskonzeption, einer
Zeitphilosophie oder auch einer Poetik am Werk sind.?

Hofmannsthals frihe Lyrik und die lyrischen Dramen sind auf den
ersten Blick Ausdruck oder Effekt einer regelrechten Vergangenheitsob-
session. Als Spatfolge des historistischen Paradigmas, an dessen Schwel-
le zur Uberwindung Hofmannsthal steht, erscheint Vergangenheit auf
der Ebene ihrer diskursiven, aber auch ihrer lebensweltlichen Prisenz
schlicht als Grofie, mit der man zu rechnen, mit der man einen Umgang
zu finden hat. Zu sagen, das geht mich nichts an, ist keine Option. Auch
fir Hofmannsthal nicht. Um so schérfer stellt sich die Frage nach dem
Wie des Vergangenheitsbezugs: Wie soll man sich verhalten angesichts
der als driickend wahrgenommenen Last des Vergangenen? Welche Le-
bensentwiirfe lassen sich unter dem Eindruck einer solchen Last noch
realisieren? Und welche Kunstauffassung kénnte einem solchen Vorha-
ben entgegenkommen?

Das sind die Fragen, auf die sich Hofmannsthals Gedichte und ihre
mmpliziten poetischen Programme sowie auch jene der lyrischen Dra-
men als Antworten lesen lassen. Doch wie lauten die Antworten? Im
Folgenden soll der Versuch unternommen werden, am Leitfaden von
Hofmannsthals »Prolog« zur ersten, im Eréffnungsband der von Stefan
George gegriindeten »Blatter fiir die Kunst« publizierten Fassung des
friahen lyrischen Dramas »Der Tod des Tizian« von 1892 zu zeigen, wie
Hofmannsthal dem Problem einer gerade in diesem Text — mit der Figur
des sterbenden Tizian - als tiberméchtig apostrophierten Vergangenbheit,
angesichts deren die Gegenwart — im Text: Der Kreis der Jinger - zur
bloflen Rezeption verdammt scheint, poetologisch zu begegnen sucht.
Das Problem kehrt im tibrigen, leicht verschoben, auch auf der Ebene
der Interpretation dieses Textes wieder, gehort »Der Tod des Tizian« und
der »Prolog« im besonderen in der Hofmannsthal-Forschung inzwischen
doch bereits zu den recht hdufig und gut interpretierten Texten. Man hat
es also auch hier mit einer Uberlieferungssituation zu tun, zu der man
sich als Spatling in irgendeiner Weise zu verhalten hat.

Leitend ist im Folgenden die These, da} die im »Prolog« zum »Tod
des Tizian« skizzierte spezifische Umgangsform mit dem Problem der

3 Weiter ausgefiihrt ist diese Systematik, unabhingig von Hofmannsthal, im Kapitel »Ent-
fithrungen« meines Buches: Avantgardismus der Greise? Spatwerke und ihre Poetik. Miin-
chen 2012, S. 209-238, bes. S. 213f.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 143

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberlieferung nicht nur fiir den Prolog selbst und den anschliefenden
Dramentext von Bedeutung ist, sondern fiir Hofmannsthals literarische
Produktion zu dieser Zeit insgesamt — also auch und gerade fir die Ge-
dichte dieser Zeit, wobei die Dramatisierung, das Sprechen in Figuren,
die Form bezeichnet, in der die Reflexion, das heifit die Verhandlung
des Problems, stattfindet. Lyrik, anders gesagt, wird im Medium einer
dramatischen Form, die das Lyrische wiederum einschlief3t, reflektiert.

Dabet steht der »Prolog« an der Schwelle eindeutiger Gattungszuord-
nungen. Traditionell der Lyrik nahestehend und gereimt, so etwa in
Goethes »Faust, ist der Prolog im »Tod des Tizian« gerade nicht ge-
reimt, zudem schliefit er implizit den Dialog ein, indem die Figur des
sprechenden Pagen, die selbst »Prolog« genannt und somit zur Allegorie
der Textform wird, ein Gesprich mit dem befreundeten Dichter erinnert
und wiedergibt. Im »Prolog«, gelesen als Textsignal und als Name fur die
sprechende Figur, artikuliert sich ein narzifitisches Begehren, aber wollte
man dieses Begehren umstandslos >lyrisch« nennen, so miifite man doch
sehr davon abstrahieren, dafl der »Prolog« sich in den gesuchten und
gefundenen Ahnlichkeitsbeziehungen ziemlich zerstreut: Stimmungen
werden weniger generiert und transportiert als vielmehr zitiert, sie wer-
den aufgerufen, aber allenfalls am Rand, um in thnen zu schwelgen, viel-
mehr cher, um sie in einer zur Schau getragenen Nonchalance reflexiv
abzukiihlen und als Produkte von Dichtung zu analysieren.

Der Narziflimus des »Prologs« verfehlt sich auf der Ebene dessen, was
er zutage fordert, und ist eben deshalb aufschlufireich fiir das Drama
der Analyse von Dichtung, das in ihm greifbar wird, und zwar auf einer
recht grundsitzlichen Ebene, die den folgenden Dramentext nur noch
abstrakt zu beriihren scheint. Dieser wiederum ist im Unterschied zum
Prolog nicht nur durchgingig gereimt, es zeigt sich in thm auch ein Pri-
mat der Sttimmungskundgabe durch wechselnde lyrische Einlagen, die
in sich weniger gebrochen als die Stimme des Prologs scheinen. Reflexi-
on gibt es hier vornehmlich im Zusammenspiel und im Kontrast jeweils
recht eigensinnig daherkommender und -sprechender Figuren.

4 Der Begriff des lyrischen Dramas ist geeignet, gerade diese reflexive Dimension des
Lyrischen im Dramatischen zu verdeutlichen. Als Gattungsbezeichnung wurde er bereits von
Hofmannsthal selbst verwendet, so etwa in den Banden der »Gesammelten Werke« von 1924.
Den »Tod des Tizian« rechnete Hofmannsthal in fritheren Ausgaben sogar noch ganz der
Lyrik zu, so etwa in der Ausgabe »Die Gesammelten Gedichte« von 1907.

144 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Szondi spricht in diesem Zusammenhang von einer »im Grund
monologische[n] Aussageweise, die nur insofern am Drama teilhat, als
sie an eine dramatische Situation, die Erwartung von Tizians Tod, ge-
bunden ist.«<>» Am Ubergang zu all diesen Verwerfungen, das heifit dem
Drama in lyrischem Ton und der scheinbaren Lyrik im Modus der Dra-
matisierung, steht der Prolog, der diese Verwerfungen iitiiert und auch
mitvollzieht. Der Prolog macht deutlich, wie sich das eine, die Lyrik, im
Medium des anderen, des Dramas, spiegeln 143t - und umgekehrt, und
zwar auch jenseits tatsdchlicher Auffithrungen: Das Spiel 14fit sich auch
als Lekturetheater denken und ist an einigen Stellen, als ein entferntes
Echo auf die Platonischen Dialoge, auch markiert so angelegt.’

Daf} der »Prolog« zum »Tod des Tizian« sich allenfalls auf einer recht
grundsétzlichen poetologischen Ebene als Hinfiihrung zum Dramen-
text lesen 1df3t, erschliefit sich bereits aus der Entstehungsgeschichte des
Textes: Hofmannsthal konzipiert den »Prolog« als durchaus eigenstandi-
gen Text, sieht thn zeitweise sogar als Vorspann zu einem anderen Dra-
mentext vor, der fritheren dramatischen Studie »Gestern«;” und in der
schliefflich umgearbeiteten zweiten Publikation vom »Tod des Tizian«
anlafilich der Bocklin-Gedenkfeier von 1901 streicht er thn sogar ginz-
lich und ersetzt ihn durch einen neuen Prolog. Doch auch unabhingig
von diesen entstehungsgeschichtlich bedeutsamen Faktoren, die durch
die Begegnung mit George zudem eine existentielle Aufladung erfah-
ren, enthdlt der Prolog in poetologischer Hinsicht eine programmatische
Komponente, die iiber den anschlieBenden Dramentext, der, als »Bruch-

5 Peter Szondi, Das lyrische Drama des Fin de siecle. Hg. von Henriette Beese. Frankfurt
a.M. 1975, S. 235 (mit Bezug auf Hofmannsthals spitere Rede von der »direkte[n] Mitteilung
der Existenz« der Figuren).

6 Dafd »Der Tod des Tizian« »viel eher ein Dialog in der Manier des Platon aus Athen als
ein Theaterstiick« sei, bemerkt Hofmannsthal selbst in seinem Brief vom 5. Oktober 1892 an
Alfred Freiherr von Berger (SW III Dramen 1, S. 39 [Zeugnisse]). Im Text wiederum deutet
der Umstand, daf} der Page (der Prolog) schon ganz zu Beginn das Stiick als von ihm gelese-
nes anktindigt (»Das Stiick [...] / Hab ich gelesen«, ebd.), auf die Moglichkeit einer Lektiire
des Textes als Lektiiretheater hin. Juliane Vogel weist aulerdem auf die Beildufigkeit dieser
Lektiire (des Pagen) hin: Der Page gibt sich nicht als Kenner des Stiickes aus, sondern als Lie-
bender all dessen, was ihm selbst dhnlich ist. Dadurch unterminiert er auch die Funktion des
Prologs: »Das kleine Amt der Uberleitung vernachlissigend, gibt er sich einem kontempla-
tiven Narzifimus, einer zeremoni6sen Selbstversunkenheit hin.« Juliane Vogel, Schattenland
des ungelebten Lebens. Zur Kunst des Prologs bei Hugo von Hofmannsthal. In: HJb 1/1993,
S. 165-181, hier S. 169.

7 Vgl. SW III Dramen 1, S. 333.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 145

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stiick« deklariert, selbst nur Prologcharakter hat,® ebenso wie tber die
biographischen Verstrickungen weit hinausweist.

Die zu Beginn des Prologs gezeichnete Szenerie legt bereits das Grund-
dilemma offen: Der Protagonist, der Page, schildert die Situation, wie
er in seinem Schlof} von alten Bildern umstellt ist, Bildern, die noch die
Zukuntft stillzustellen und todlich zu konservieren scheinen. Denn aus-
gerechnet das Bild des frith verstorbenen Infanten ist es, dem auch der
Page dhnlich sehen soll:

Ich stieg einmal die grofle Treppe nieder

In unserm Schlof}, da hingen alte Bilder

Mit schénen Wappen, klingenden Devisen,
Bei denen mir so viel Gedanken kommen
Und eine Trunkenheit von fremden Dingen,
Daf} mir zuweilen ist, als mifit ich weinen ...

Da blieb ich stehn bei des Infanten Bild -
Er ist sehr jung und blafl und frith verstorben ...
Ich seh ihm dhnlich - sagen sie - [...].9

Keine rosigen Aussichten, wiirde man meinen. Die Vergangenheit ist
in ihrer Ubermacht lihmend. Hinweise auf einen Funken Leben sucht
man vergebens. Lebendiges vermodert im Stillstand der Kunst. In einer
derartigen Umgebung findet sich der Page, also der Prolog, wieder. Daf}
er sich kurz darauf liebend dem Bild — und also, als Narzif}, indirekt sich
selbst liebend — zuwendet, ist eine Operation, die noch genauer zu stu-
dieren bleibt.

Vorderhand ist der Hinweis wichtiger, dafi die letztlich doch als pre-
kér zu bezeichnende Ausgangsituation nicht nur als diejenige des Pagen
geschildert wird, sondern auch als diejenige des befreundeten Dichters.
Von thm wird der Page als »Zwillingsbruder« bezeichnet. Der Dichter
wird also, Gber die explizit gemachte Erinnerung des Pagen, als Figur

8 Hofmannsthal selbst stellt in einem Brief an Walther Brecht im Hinblick auf den »Tod
des Tizian« fest: »[...] das Vorliegende ist nur wie ein Vorspiel.« (SW III Dramen 1, S. 335)
Weiter ausgefiithrt ist Hofmannsthals Poetik des Prologs, die in dem Mafie, wie sie eine im
Grunde aus der Mode gekommene dramatische Form wiederbelebt, das Leben selbst als ein
immer erst noch bevorstehendes ausweist, in: Vogel, Schattenland des ungelebten Lebens
(wie Anm. 6).

9 SWIII Dramen 1, S. 39. Zu den méglichen Bildvorlagen (Veldzquez, »Don Baltasar
Carlos« bzw. Bocklin, »Bildnis Karl Altgraf Salm«) vgl. niher Ursula Renner, »Die Zauber-
schrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Freiburg 1.Br. 2000, S. 163-166.

146 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eingefihrt, die diesem, auch und gerade was die klaustrophobisch an-
mutende Welt des Bilder-Schlosses angeht, nahesteht. Aufierdem erwei-
tert sich das Feld verwandter Zwillingserscheinungen noch dadurch, daf§
das Wort »Zwillingsbruder« bekanntlich Teil eines recht dichtgewobenen
Netzes an intertextuellen Bezligen ist: »Zwillingsbruder«ist nicht nur das
Wort, das George verwendet, um in seinem frithen Bekenntnisbrief vom
Januar 1892 Hofmannsthal anzusprechen,'® auch »Der Infant« im gleich-
namigen George-Gedicht, auf das Hofmannsthal wiederum im »Prolog«
anspielt, wird »Zwillingsbruder« genannt. Das Feld der Zwillingsbriider,
so kann man folgern, konstituiert sich hier tiber all jene, die gewillt sind
oder scheinen, sich im Bild des »jungen Ahnen« wiederzuerkennen."!
Entscheidend ist dabei, daf} tiber die im Prolog selbst bereits herge-
stellten Ahnlichkeitsbeziehungen das Schicksal des Pagen — oder des In-
fanten oder des Dichters — nicht als Einzelschicksal ausgewiesen wird,
sondern als kollektives. Es geht hier nicht nur um den Pagen, sondern
es geht um mehr. Der Narzifimus féllt nicht auf den Pagen allein zurtick,
sondern er 6ffnet sich, willentlich oder nicht, gegentiber all jenen, die in
der Lage sind, zwischen sich und den vorgefiihrten Figuren Ahnlichkei-
ten zu erkennen. Hier legt jemand Lektiirekdder aus, und der Dichter
ist derjenige, der zusammen mit dem Pagen als Figur inszeniert wird, die
dem narzifitischen Begehren eine Legitimation zu geben verspricht.
Der Dichter ist derjenige, von dem angeblich auch das Stiick stammt,
unter dessen Lektiireeindruck der Page wihrend seiner Rede noch
steht; und es ist der Dichter, dem die Begegnung mit dem Pagen sei-
nerseits, indem er diesen aus seiner Versunkenheit in der vergegen-
wirtigten Bildervergangenheit aufschreckt, Anlafl zum Schreiben des
Stiicks gewesen sein soll. Schliellich ist es der Dichter, der dem Pagen
unmittelbar nach dessen Erwachen aus der Versunkenheit im Bild ei-
nen in poetologischer Hinsicht wichtigen Hinweis auf eine mégliche

10 BW George (1953), S. 13: »— 0 mein zwillingsbruder —«. Der Brief selbst ist nicht datiert,
seine Niederschrift diirfte aber auf den 9. bzw. 10. Januar 1892 fallen.

11 Daf} im Wort »Ahnen« die Ahnlichkeit schon aufscheint, fithrt Schneider weiter aus:
»Das etymologische Wortspiel legt offen, wie hier die Kette der sich wechselseitig zitierenden
Ahnlichkeiten in die vom >Ahnenc er6ffnete Leerstelle eintritt.« (Sabine Schneider, Verheifiung
der Bilder. Das andere Medium in der Literatur um 1900. Tibingen 2006, S. 195) In diese
Kette gehort von Anfang an nicht nur das Verhaltnis Page-Infant, sondern - in der voraus-
deutenden Einschétzung des Pagen - auch die Anlage des angekiindigten Stiickes: »Doch mir
gefillt’s, weil’s dhnlich ist wie ich: / Vom jungen Ahnen hat es seine Farben«. SW III Dramen
1, S. 40.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 147

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umgangsform mit der Last der Uberlieferung gibt. So zumindest er-
fahrt man davon im Bericht des Pagen, der im Moment des Aufschrek-
kens durch den Dichter noch ganz eingehiillt ist in den Traum, er wire
tatsdchlich selbst der Infant:

So trdum ich dann, ich wire der Infant,
Der langst verstorbne traurige Infant ...

Da schreckt mich auf ein leises, leichtes Gehen,
Und aus dem Erker tritt mein Freund, der Dichter.
Und ki3t mich seltsam lichelnd auf die Stirn

Und sagt, und beinah ernst ist seine Stimme:
»Schauspieler deiner selbstgeschaffnen Traume,

Ich weif, mein Freund, daf sie dich Liugner nennen
Und dich verachten, die dich nicht verstehen,

Doch ich versteh dich, o mein Zwillingsbruder.«
Und seltsam lachelnd ging er leise fort,

Und spiter hat er mir sein Stiick geschenkt.?

»Schauspieler deiner selbstgeschaffnen Traume«: Das 1st nun nicht allein
als goénnerhafte Beruhigungsfloskel zu lesen, sondern als ganz prizise
Einschétzung der Lage insgesamt und des Prozesses im besonderen, aus
dem der Dichter den Pagen herausreifit. Der Traum ist nicht nur der
Modus, in dem die Ubermacht des Vergangenen erfahren, sondern er ist
auch - etwas abweichend vom Credo der Psychoanalyse — der Modus,
in dem diese Ubermacht gebrochen werden kann, sofern er tatsdchlich
als Modus der Produktion, als Prozef3 der Erfindung, als Ort der Kreati-
on begriffen und ernstgenommen wird.

Schauspieler selbstgeschaffener Traume zu sein bedeutet, dafl man
auch historisches Material als Material fiirs eigene Schaffen begreifen
kann und dafl man neben der Autorfunktion gleichzeitig die Funktion
des Schauspielers innerhalb der geschaffenen Welten wahrzunehmen in
der Lage ist. Auf dieser abstrakten Ebene gibt die Rede von den selbst-
geschaffenen Trdumen auch einen Wink auf das Kompositionsprinzip
des anschlieBenden Dramentextes: Augenscheinlich handelt es sich um
ein Stiick, das mit historischen Figuren, insbesondere mit Tizian als dem
groflen Abwesenden operiert, gleichzeitig liegt es auf der Hand, daf§ das
historische Material als Vorwand benutzt wird, um mit ihm zu arbeiten,

12 Ebd., S. 39f.

148 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um an ihm nicht zuletzt die Frage durchzuspielen, was angesichts tiber-
machtiger Vorbilder zu tun tibrigbleibt.

Kennzeichnend fiir die Poetik des Prologs ist hingegen der Umstand,
dafy mit der Figur des Pagen nicht nur das Moment des Trdumens, der
Erfindung, der Dichtung starkgemacht wird, sondern tiber die Figur des
Dichters auch das Moment der Unterbrechung, die zur Reflexion an-
hélt. Die im Prolog vorgefihrte und reflektierte Form des Narzifimus
impliziert eine Poetik, die zumindest die Moglichkeit bietet, ganz und gar
offensiv und transgressiv zu sein, indem die Ahnlichkeit nicht das Ziel
des poetischen Begehrens bildet, sondern nur das Mittel zur Etablierung
einer Struktur, innerhalb deren Differenz das Spiel bestimmen darf. Wo
das Vergangene als bedriickend erfahren wird, heiflt dies: Nicht die dif-
ferenzlose Wiederkehr wird angesteuert, sondern der Punkt, an dem das
Vergangene erneut als verginglich begriffen und durch selbstgeschaffe-
ne Traume erginzt oder sogar konterkariert werden kann; und wo dem
Vergangenen als verschwundenem Gliick nachgetrauert wird, heif3t dies:
Die Poesie kann zwar das Gliick nicht wiederherstellen, aber sie kann
der Trauer durch die Simulation einer ihrerseits verganglichen Sprache
wenigstens eine Form zu geben versuchen, etwa die der Elegie.

In beiden Spielarten der Vergangenheitsadressierung wird Verganglich-
keit zum Differenzkriterium dafiir, ob es sprachlich gelingt, Erfindungs-
prozesse als momentane vorzufithren und kenntlich zu machen - oder
ob dies nicht gelingt und méglicherweise auch gar nicht angestrebt wird.
Hofmannsthal stellt seine Arbeit in den frihen Gedichten und lyrischen
Dramen dezidiert in den Dienst eines solchen Interesses, eines solchen
Strebens, das der poetischen Wertschitzung von Verganglichkeit als An-
lafl ebenso wie als aufgesuchtem Einsatzpunkt fiir Erfindungen - selbst-
geschaffene Traume - zugute kommen soll. Entsprechend lafit sich auch
die im Prolog zum »Tod des Tizian« tiber den Pagen eingefiihrte Liebe
zum Bild des Infanten und also zu sich selbst als Liebe zur eigenen Kraft
der Erfindung lesen, die, indem sie auf anderes als blof3e Selbstbespiege-
lung aus ist, tiber das narzifitische Selbstverhiltnis ebenso hinausweist
wie uber die historischen Festlegungen, die ihr allenfalls noch als Kulis-
sen der Imagination dienen.

Allenfalls: Denn auch diese Kulissen sind nicht aus Stein gemeifielt,
sondern verginglich, zumal wenn sie im Medium der Literatur erschei-

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 149

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen und sich also selbst als abhiangig von ihrer sprachlichen Inszenierung
erweisen. Auch sie kénnen ganz und gar in den Hintergrund treten,
und genau dies geschieht im folgenden Dramentext, dem »Tod des Tizi-
an«, zumindest an einigen Stellen. Hervorzuheben ist hier insbesondere
der lyrische Monolog des jungen Gianino, von dem es in der Figuren-
beschreibung zu Beginn heifit: »[E]r ist 16 Jahre alt und sehr schon«.'®
Gianino - alfer ego des Pagen ebenso wie vermutlich von Hofmannsthal
selbst — fithrt mit seinem Monolog ganz einfach vor, was es heiflen kann,
lyrisch aus der Kulisse der Historie ebenso wie des Dramas zu treten.
Was Gianino da spricht, hat mit der scheinbar historischen Umgebung
ebenso wie mit der innerhalb des Dramas aufgebauten Spannung hin
zum erwarteten Tod des Meisters kaum noch etwas zu tun: »Mir war, als
ginge durch die blaue Nacht, / Die atmende, ein ritselhaftes Rufen.«*
Gianino vernimmt, doch bereits im Modus des Irrealis, jene Tone und
gibt sie wieder, die es thm méglich machen, die Bedriickung seiner Um-
gebung abzulegen und in einen, aber eben als Fiktion ausgewiesenen,
vom Uberlieferten Bildbestand her geschichtlichen oder nachgeschichtli-
chen, poetisch hingegen vorgeschichtlich konnotierten Naturraum einzu-
treten.” In diesem Raum, und darin gerade ist Gianino als einziger dem
sterbenden Tizian nahe, ist Kunst lebendig, ohne daff diese Lebendigkeit
als Kontrast zu einem wirklichen Leben gefafit werden miifite.!® Gianino
wird als sprechende Figur mit einer semiotischen Begabung und einem
daraus hervorgehenden intuitiven Wissen tiber seine eigene spezifische

13 Ebd., S. 38.

14 Ebd., S. 43.

15 Die in der Forschung bislang forcierte Unterscheidung zwischen dem Natiirlichen und
dem Kiunstlichen, dem Lebendig-Gegenwirtigen und dem Geschichtlich-Toten sowie dem
wahren Kiinstlertum Tizians und dem Asthetizismus seiner Schiiler wird durch Hofmanns-
thals poetische Verfahren - und durch Gianinos Monolog im besonderen - gerade unterlau-
fen. Die Unterscheidbarkeit wird als solche in Frage gestellt. Wichtige Aspekte der diesbe-
ziiglichen Debatte in der Forschung gibt wieder: Gregor Streim, Das >Lebene in der Kunst.
Untersuchungen zur Asthetik des frithen Hofmannsthal. Wiirzburg 1996, S. 149.

16 Dafl Tizian selbst, der grofle Abwesende im Stiick, sich seine »alten« Bilder bringen lifit
(SW III Dramen 1, S. 42), um in Kontrast zu diesen sein letztes Bild zu malen, weist ihn selbst
als Kunstler aus, der nicht allein nach der Natur, sondern mindestens so sehr im (kritischen)
Verhiltnis zu seiner eigenen (fritheren, vergangenen) Kunst schafft. Tizian steht also, mit
anderen Worten, selbst vor dem Problem eines Epigonentums (seiner selbst). Zum Vorbild
wird er allerdings dadurch, daff er bereit ist, sich von dieser (seiner eigenen) Vergangenheit
zu lésen. Diese Option steht allerdings auch seinen Schiilern offen. Gianino dient in diesem
Zusammenhang als Wegweiser; und Hofmannsthal selbst fithrt im Medium der Literatur vor,
inwiefern er die indirekt an Tizian selbst exemplifizierte Absetzung vom Vergangenen als poe-
tisches Programm fiir sich selbst reklamiert.

150 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprachbedingtheit vorgefithrt. Gianino it als Sprachwesen, wie man mit
den Worten der dritten Terzine sagen konnte, »aus solchem Zeug, wie
das zu Traumen.«” Oder mit Shakespeares Prospero aus »The Tempest«
gesprochen:

We are such stuff
As dreams are made on, and our little life
Is rounded with a sleep.'

Gianino bespielt eben jenen Raum, der, um im Bild nun des frith ver-
storbenen Infanten zu bleiben, durch die historisch abgetdteten Zu-
kunftsperspektiven leer, dadurch aber auch frei und offen geblieben ist.
Er bewegt sich im Bereich einer poetisch entfaltbaren Vorgeschichte, zu
der es eine Geschichte noch gar nicht gibt und wohl auch nicht unbe-
dingt geben soll.”

Dabet ist es die Lyrik im engeren Sinne, die gebundene Rede, die aus
dem Raum der dramatischen Kulisse und der darin stillgestellten Histo-
rie einen Ausweg weist. Lyrik, als deren Verkorperung Gianino auftritt,
ist gleichzeitig aber auch die Form, die den Ansatzpunkt fiir eine Uber-
windung der traditionellen Gattungszuordnungen bildet: Lyrik ist hier
nicht nur ohne ihre theatralische Rahmung (inklusive Rollenspiel) nicht
zu denken, sie wird durch die szenische, an Gianino gerichtete Regie-
anweisung »er steht erzihlend auf«® auch als Medium der Narration
kenntlich gemacht. In dem Mafle, wie die Lyrik hier aus ihren traditio-
nellen Festlegungen im einzelnen gelst scheint, ohne daf’ der Bezug zu
diesen Festlegungen geleugnet wiirde, in dem Mafle gewinnt sie Kontur
als eine sprachliche Form der Freiheit. Im Prolog ist diese poetologische
Perspektive erst vorskizziert, aber immerhin schon angesprochen. Dabei
bildet die Szene mit dem Bild des Infanten, dem Traum und dem Auf-

17 SW I Gedichte 1, S. 48.

18 William Shakespeare, The Tempest. In: The Norton Shakespeare. Based on the Oxford
Edition. Hg. von Stephen Greenblatt. New York/London 1997, S. 3047-3107, hier S. 3095
(Akt 4, Szene 1, V. 156-158).

19" Von daher erklért sich auch nochmals die Verbindung der Gattungsbezeichnung »Bruch-
stiick«, d.h. des betont Fragmentarischen der Form, mit dem Prologcharakter nicht nur des
Prologs im engeren Sinne, sondern auch des folgenden Dramentextes. »Bruchstiick« verweist
in diesem Fall nicht, oder zumindest nicht so sehr, auf die vergangene Ganzheit einer Form,
sondern vielmehr und zunichst auf die Gegenwarts- und Zukunftsoffenheit des Verbliebenen,
das selbst einen vorgeschichtlichen Index tragt und also offen fiir mégliche Geschichten ist.

20 SW III Dramen 1, S. 44.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 151

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A une passante

La rue assourdissante autour de moi hurlait.
Longue, mince, en grand deuil, douleur majestueuse,
Une femme passa, d’une main fastueuse

Soulevant, balancant le feston et I'ourlet;

Agile et noble, avec sa jambe de statue.

Moi, je buvais, crispé comme un extravagant,
Dans son ceil, ciel livide ot germe I'ouragan,
La douceur qui fascine et le plaisir qui tue.

Un éclair ... puis la nuit! — Fugitive beauté
Dont le regard m’a fait soudainement renaitre,
Ne te verraije plus que dans I'éternité?

Ailleurs, bien loin d’ici! trop tard! jamais peut-étre!
Car j'ignore ou tu fuis, tu ne sais ol je vais,
O toi que jeusse aimée, b toi qui le savais!*!

schrecken daraus fiir eine Lektiire, die auf die in diesem Text angelegten
programmatischen Impulse achtgibt, nicht den einzigen Hinweis. Das
poetologische Modell der selbstgeschaffenen Traume #n Kontext einer
historischen Uberlieferungsproblematik wird zum Schlufl des Prologs
noch einmal ins Spiel gebracht.

Diesmal lduft der Bezug zur Vergangenheit und zu den an diesem Be-
zug exemplifizierten moglichen poetischen Umgangsformen einerseits
tiber die Evokation und gleichzeitige Kontrafaktur eines dlteren Textes,
eines der berithmtesten Gedichte des 19. Jahrhunderts: Baudelaires »A
une passante«. Andererseits lduft der Bezug zur Vergangenheit iiber das
in dem Vorgingergedicht selbst bereits thematisierte und durchgespielte

21 Charles Baudelaire, Les Fleurs du Mal / Die Blumen des Bosen. Frankfurt a.M. 1966,
S. 158. In der Prosatibertragung von Friedhelm Kemp: »An eine, die voriiberging / Betiu-
bend heulte die Strafle rings um mich. Hochgewachsen, schlank, in tiefer Trauer, hoheitsvol-
ler Schmerz, ging eine Frau vortiber; tippig hob und wiegte ihre Hand des Kleides wellen-
haften Saum; / Leicht und edel setzte sie wie eine Statue das Bein. Ich aber trank, im Krampf
wie ein Verziickter, aus ihrem Auge, einem fahlen, unwetterschwangeren Himmel, die Siifle,
die betort, die Lust, die tétet. / Ein Blitz ... und dann die Nacht! - Fliichtige Schonheit, unter
deren Blick ich plétzlich neu geboren war, soll ich dich in der Ewigkeit erst wiedersehen? /
Anderswo, sehr weit von hier! zu spét! niemals vielleicht! Denn ich weif} nicht, wohin du ent-
eilst, du kennst den Weg nicht, den ich gehe, o du, die ich geliebt hitte, o du, die es wufite!«
Ebd., S. 159.

152 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie man zuweilen beim Vortibergehen

Von einem Kopfchen das Profil erhascht, -

Sie lehnt kokett verborgen in der Sanfte,

Man kennt sie nicht, man hat sie kaum gesehen

(Wer weif}, man hitte sie vielleicht geliebt,

Wer weif}, man kennt sie nicht und liebt sie noch) -
Inzwischen malt man sich in hellen Trdumen

Die Sénfte aus, die hiibsche weifle Sanfte,

Und drinnen duftig zwischen rosa Seide
Das blonde Képfchen, kaum im Flug gesehn,
Vielleicht ganz falsch, was tut’s ... die Seele will’s ...

So, diinkt mich, ist das Leben hier gemalt
Mit unerfahrnen Farben des Verlangens
Und stillem Durst, der sich in Traumen wiegt.??

Problem des Bezugs zum Vergangenen: zum gerade Vergangenen, der
Verganglichkeit also, die mit dem Vorbeigegangensein der Passantin an-
gesprochen ist, ebenso wie zur Vergangenheit, die existentiell als nicht
abgeschlossene und weiterhin dringende thematisch wird.

Der Hinweis auf diesen Intertext oder Subtext von Baudelaire ist in
der Hofmannsthal-Forschung gewif} nicht neu. Allerdings scheint es bis-
lang keine Studie zu geben, die sich ausfithrlicher mit der Art auseinan-
dersetzt, wie Hofmannsthal den Bezug zu Baudelaire gestaltet, handelt
es sich doch keineswegs nur um eine Anspielung oder gar eme Ver-
wandtschaftsdemonstration, sondern eher, wie zu zeigen sein wird, um
eine poetologisch ausgefeilte Replik, ja an einigen Stellen sogar um eine
durchtriebene Kontrafaktur.

Zunichst fillt auf, daf} die Replik wie die Vorlage aus genau 14 Zeilen
besteht. Hofmannsthals Replik ist zwar der Form nach nicht — wie oben
im Sinne eines Zeilenexperiments dargestellt — ein Sonett: Es fehlen in
der Replik nicht nur Ansitze zu einer Strophengliederung, auch ein
entsprechendes Reimschema wird man nicht finden. Dafl es sich ohne
Zweifel um eine Auseinandersetzung mit Baudelaire handelt, erschliefit

22 SW III Dramen 1, S. 40; im Unterschied zum Original als Quasi-Sonett dargestellt.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 153

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich dennoch tiber eine ganze Reihe von — hier erneut den Einsatzpunkt
der poetischen Arbeit bildenden — Ahnlichkeitsbeziehungen: Das Thema
des Voriibergehens, fiir das die Passantin bei Baudelaire als Allegorie
emsteht, die Tatsache, dafi die vortibergehende Frau und nur kurzzeitig
Erblickte eine Unbekannte ist, daf} sie ein Liebesgefiihl zu erwecken
vermag — und schliellich, dafl die Szene eine grofie Ungewifiheit tiber
all das, was aus dieser Begegnung folgen soll, mit sich bringt.

Das alles gehort zum Reservoir an geteilten Bildversatzstiicken und
Bewegungsabfolgen. Das alles macht zudem deutlich, inwiefern der blo-
fe Umstand, daf} die Figur der Passantin bereits vor Baudelaire — etwa
bei Mercier, Nerval oder Hugo - die Literatur zu faszinieren beginnt,
noch nicht ausreicht, um auch fiir Hofmannsthal interessant zu wer-
den.? Hofmannsthal setzt eben bei jener Konstellation von fragmentier-
ter Wahrnehmung, fliichtiger Bewegung, Blick, erotischer Faszination
und bleibender Irritation an, fir die Baudelaire die Vorlage geliefert hat.
Aus demselben Grund seien hier die bereits vielfach diskutierten Anspie-
lungen auf George — Hofmannsthals Gedicht, das er George als »einem,
der vortibergeht« gewidmet hat,?* die verstandliche Verstimmung,® die
bei George darauthin einsetzte, schliefilich die Riickaneignung®® der Be-
zeichnung durch George und nicht zuletzt auch die Tatsache, daf§ Geor-
ge Baudelaires Gedicht ja auch selbst tibersetzt” hat — nur erwadhnt und
nicht weiter ausgefihrt. In methodischer Hinsicht stellt sich in diesem
Zusammenhang ohnehin die Frage, ob man das von Hofmannsthal in-

23 Vgl. Angelika Corbineau-Hoffmann, »...zuweilen beim Voriibergehen...« Ein Motiv
Hofmannsthals im Kontext der Moderne. In: HJb 1/1993, S. 235-262.

24 BW George (1953), S. 7: »Herrn Stefan George / einem, der voriibergeht.«

25 Ebd., S. 8: »[...] bleibe ich fiir Sie nichts mehr als >einer, der voriibergeht«P«

26 Ebd., S. 13: »Einer der vortibergeht« (Selbstbezeichnung Georges).

27 Vgl. Charles Baudelaire, Die Blumen des Bosen. Umdichtungen von Stefan George.
Berlin 1901, S. 137 (»EINER VORUBERGEHENDEN«). Im Gedicht »VON EINER BEGEGNUNG« aus
den »Hymnen« (1890) hat George selbst bereits eine eigenstindige Replik auf Baudelaire
formuliert, die Hofmannsthal bekannt gewesen sein wird. George ist es auch, der im Unter-
schied zu Baudelaire den (fast) vergeblichen Versuch der Erinnerung an die eher angedeu-
tete als beschriebene Begegnung und somit den darauf rekurrierenden Prozef des Dichtens
bereits in der Metapher des Malens faflt — eines Malens allerdings, dessen Ergebnisse keinen
Bestand haben, da diese sich als augenblicklich gebleicht erweisen. Simon folgert daher im
Hinblick auf Georges Gedicht: »Das Malen von Bildlichem wird der Zustindigkeit des Poeti-
schen entrissen. Es >bleicht, was mithevoll ich male« (V. 17).« Ralf Simon, Die Bildlichkeit des
lyrischen Textes. Studien zu Holderlin, Brentano, Eichendorff, Heine, Morike, George und
Rilke. Miinchen 2011, S. 264. Hofmannsthals Replik auf Baudelaire wiederum verhilt sich,
wie zu zeigen sein wird, entspannter gegeniiber der Metapher des Malens, da diese gar nicht
erst mit dem Begehren eines Festhaltenwollens assoziiert wird.

154 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

szenierte Spiel in der Provokation und Reflexion von Ahnlichkeitsbezie-
hungen einfach mitspielen méchte oder zum Anlaf} einer Analyse der in
diesem Spiel gerade auf der Grundlage von Ahnlichkeiten hervorgeho-
benen Differenzen nimmt.?

Das gilt allerdings auch und zunichst fiir das Verhéltnis der Replik
Hofmannsthals auf Baudelaire. Die Differenzen springen um so mehr
ins Auge, je mehr man die unzweifelhaften Bertthrungspunkte im Blick
behilt. Nicht nur wissen wir bei Hofmannsthal nicht mehr, wer sich ei-
gentlich bewegt, die Frau oder das Ich - beides kann mit der Wendung
»beim Vortibergehn« gemeint sein. Die Konturen beginnen tiberhaupt
zu schwimmen: Ist das Ich bei Baudelaire noch klar benannt und als
Erfahrungs- und Sprechinstanz in aller Intensitit kenntlich gemacht, ver-
flichtigt sich dieses Ich bei Hofmannsthal in ein »Man, das einen gréfie-
ren Allgemeinheitsanspruch in sich triagt. Noch viel wichtiger ist jedoch
der Umstand, daf} der wichtigste Moment in Baudelaires Gedicht, die
Erwiderung des Blicks durch die Frau, bei Hofmannsthal schlicht fehlt.
Jedenfalls erfihrt man davon nichts. Es geht bet Hofmannsthal nicht um
den von Baudelaire dramatisierten existentiellen Schock, der dadurch
entsteht, dafl das sprechende Ich die Blickerwiderung nicht ad acta zu
legen vermag, weil sie ihm fiir immer entzogen bleibt und gleichzeitig
als allumfassend bedeutend, als tiberlebenswichtig erscheint. Sondern es
geht schlicht darum, dafy »man« den fliichtigen Bildimpuls, der im ein-
seitigen Blick bereits abgemildert daherkommt und keine grundsitzliche
Krise bewirkt, als Projektions-, nein als Malfliche zu nutzen versteht.?

Genau ein solches Malen, das heifit Ubermalen und also auch Verdecken
im Medium der Sprache wird in der rhetorischen Ausgestaltung der Szene
bei Hofmannsthal selbst vorgefithrt: Die Passantin ist gar keine Passantin
mehr, sie geht nicht mehr, sie geht nicht auf ihren Fiiflen, nicht von selbst,
sondern sie erscheint getragen, sie bewegt sich, scheinbar passiv, in einer
Sanfte durch den Raum. Sie wird, wenn man so sagen kann, besanftigt,

28 Grundlegend fiir jede weitere Beschiftigung mit dem Verhiltnis von George und
Hofmannsthal im »Tod des Tizian« ist der Aufsatz von Bernhard Béschenstein, Verbergung
und Enthiillung. Georges Prisenz in der Fortsetzung zum »Tod des Tizian«. In: »Verbergen-
des Enthiillen«. Zu Theorie und Kunst dichterischen Verkleidens. Festschrift fiir Martin Stern.
Hg. von Wolfram Malte Fues und Wolfram Mauser. Wiirzburg 1995, S. 277-287.

29 Zwar kommt spiter noch eine Ich-Stimme ins Spiel, aber eben erst spéter und im Sinne
cines reflektierenden und zugleich auf das folgende vorausweisenden Kommentars: »So,
diinkt mich, ist das Leben hier gemalt«.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 155

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

indem ihr ein beweglicher Umgebungsraum hinzugedichtet, hinzugemalt
wird. Man kénnte auch sagen: Indem die Frau hintibergetragen wird, er-
scheint sie bei Hofmannsthal als ein Bild, oder genauer, als eine Allegorie
auf das Prinzip der Metapher, der Bewegung der Metaphorisierung also,
die in der Gesamtmetaphorik der Passage dann als Allegorie (fortgesetzte
Metapher) auf die dichterische Produktionsweise lesbar wird.

Die metaphorische Komponente - die Tatsache also, dafl Worter oder
auch Bilder aus einem durch die Tradition bestimmten Bereich in einen
anderen, den der aktuell jeweils hervorgebrachten Dichtung, tibertragen
werden - bildet allerdings nur den einen Teil der impliziten Bestimmung
von Dichtung, die in der vergegenwirtigten Szene mit der Frau lesbar
wird. Der andere Teil wird in dieser Szene als Prozef§ des Ubermalens
bestimmit, als Prozef} also, der darin besteht, daf} das in den Bereich der
Literatur Hintibergetragene nicht einfach als Versatzstiick (Zitat) stehen-
gelassen, sondern bearbeitet wird, indem es tibermalt wird.

Weif}, rosa, blond, das sind die bei Baudelaire noch génzlich fehlen-
den Farben, die nun angeriihrt und dick aufgetragen werden. Dabei lafit
sich in der expliziten, mehrmaligen Betonung des Farbauftrags auch eine
Anspielung auf Tizian und seine insbesondere im Spitwerk entwickelte
Kunst des Kolorits, der Farbgebung also, vermuten. In dem wichtigsten
tiberlieferten Bericht tiber die spate Malweise Tizians, der Beschreibung
von Giorgio Vasari, wird ausdriicklich betont, daf§ Tizian »wieder und
wieder« mit der Farbe tiber seine Gemilde »gegangen« sei. Die »ulti-
ma maniera fatta di macchie«,*” der »spite fleckige Stil«, sei eben Effekt
dieser spezifischen Form des wiederholten Farbauftrags. Auf der Ebene
der zitierten Bildelemente und ihrer Farbgebung hingegen (»die hiibsche
weille Sanfte, die »rosa Seide«, das »blonde Képfchen«) erinnert die lite-
rarisch-szenische Bildevokation augenscheinlich an Rokoko-Malereien,®!
so dall man es an dieser Stelle nicht nur mit der schrittweisen Evokati-
on eines gegenwartigen, nach und nach mit Farbe besetzten poetisch-
imaginiren Tableaus, sondern gegenliufig dazu mit einer Uberlagerung
unterschiedlicher historischer Zeitschichten zu tun hat.*?> Ubertragung

30" Giorgio Vasari, Das Leben des Tizian (ital. 1568). Neu tibers. von Victoria Lorini, kom-
mentiert und hg. von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 47 bzw. 8.

31 Ich bedanke mich fiir diesen Hinweis bei Juliane Vogel.

32 Zu diesen Zeitschichten gehéren nicht nur die Renaissance (Tizian) und das mittlere
18. Jahrhundert (Rokoko), sondern ebenso das 19. Jahrhundert (Doré) und die Gegenwart
(Bocklin). Der Hinweis auf Gustave Doré findet sich in einer nach Niederschrift des Stiickes

156 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Ubermalung sind die literarischen Verfahren, die das Prisens der
Bildevokation mit Momenten der Tradition derart durchsetzen, daf}
das Zeitfeld der Gegenwart selbst als Spannungsgefiige zitierter Vergan-
genheitsreste erscheint. Die diachronen Momente bestimmen, auch auf
dieser Ebene, den Modus der Gegenwart und der literarischen Verge-
genwirtigung dezidiert mit. Allerdings ist die spezifische Form dieser
Mitbestimmung selbst Teil einer Inszenierung.

Im Bild der Frau werden beide Aspekte, die Ubertragung und die Uber-
malung, zusammengefiihrt und als Modus dichterischer Produktion les-
bar gemacht. Dabei ist es erneut der Traum, der als weitere Metapher
fur die spezifische Form der kunstlerischen Produktion herangezogen
wird. Helle Trdume sind es. Trdume, die den Bezug zu den »selbst-
geschaffnen Traumen« aus der geschilderten Szene davor mit dem Bild
des Infanten deutlich machen, und zwar in dem Sinne, daf} es hier wieder,
im sprachlich gefertigten und im Moment der Ubermalung vorgefiihr-
ten lableau vivant der Frau, darum geht, sich in eine durch Ubertragung
bzw. Uberlieferung bestimmte Situation zu versetzen, die man dann,
kinstlerisch, durch Erfindung, zu bewéltigen in der Lage sein sollte; und
auch hier geht es darum, diesen Prozef selbst, in seiner Vergénglichkeit,
explizit zu machen und vorzufithren. Aulerdem werden an dieser Stelle
alle Trimpfe der sprachlichen Bildevokation derart ausgespielt, dafl das
in Prolog und Stiick gleich mehrfach aufgerufene Konkurrenzverhaltnis
zwischen Malerei und Dichtung fast eindeutig zugunsten letzterer ent-
schieden scheint.*
festgehaltenen Beobachtung Hofmannsthals: »[...] ob die Farbengebung in Tod des Tizian
nicht Gustave Doré ist?« Zit. nach Renner, »Die Zauberschrift der Bilder« (wie Anm. 9),
S. 168 (ebd., S. 161, auch die treffende Beschreibung der poetischen Verfahren als »Bildfusio-
nen« und »Bildfiktionenc).

33 Die sprachliche Potenz erscheint im »Tod des Tizian« fast grenzenlos. Am deutlichsten
wird dies dadurch, dafl nicht nur der im Titel angekiindigte Protagonist des Stiickes — der
Maler Tizian - abwesend ist, auch dessen Gemilde werden nur, wenn tiberhaupt, sprachlich
umschrieben: »Tizians letztes Bild existiert nur als Erzihlung.« (Gabriele Brandstetter, Dem
Bild entsprungen. Skripturale und pikturale Beziehungen in Texten [bei E'T.A. Hoffmann,
Honoré de Balzac und Hugo von Hofmannsthal]. In: Zwischen Text und Bild. Zur Funktio-
nalisierung von Bildern in Texten und Kontexten. Hg. von Annegret Heitmann und Joachim
Schiedermair. Freiburg 1.Br. 2000, S. 223-236, hier S. 235) Brandstetter macht auflerdem
darauf aufmerksam, dafl es dic »Theatralisierung des Bildes im Text ist« (ebd., S. 232), durch
die sich bei Hofmannsthal die Auseinandersetzung mit Bildern und dem Bildlichen vollzieht.
Damit ist auch gesagt, dafi es nicht nur die Sprache und nicht nur die Narration ist, durch
die hindurch sich die Bilder in Hofmannsthals Text dynamisch konstituieren. Es sind dar-

iiber hinaus - und auf sie hin - die Gesten und koérperlichen Umsetzungen, auf die hin die
Sprache - unabhingig davon, ob der Dramentext tatsichlich aufgefithrt wird — ausgelegt ist.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 157

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Unterschied zur notabene ebenfalls ausschlieBlich im Medium der
Sprache evozierten Szene mit dem Infanten besteht im sprachlichen Bild
der Frau blof} darin, daf§ das Moment der Reflexion, der Unterbrechung
des Traums, nun nicht iiber eine externe Figur, den Dichter, eingeftihrt
wird, sondern vom Pagen selbst bereits in seine Rede integriert wird.
Als Schauspieler seiner selbstgeschaffenen Trdume tibt er nicht nur seine
Rolle aus, er steht — im Moment der Reflexion - auch neben sich. Es
handelt sich um eine implizite Form der Parekbase, des Heraustretens
aus der Rolle.* Ist es zuvor noch der Dichter, der dem Pagen sagen
muf}, er verstehe thn und wisse darum, dafi er ein Schauspieler seiner
»selbstgeschafinen Traume« sei und dafl es Menschen gebe, die ihn des-
halb »Liigner« nennen und verachten, so ist dieses Wissen nun bereits
in die implizite Kommentarfunktion der Rede selbst, deren Sprecher der
Page 1st, eingewandert: »Vielleicht ganz falsch« sind — unumwunden ein-
gestanden — all die Ausmalungen, die der Page hier vorfiihrt, doch »was
tuts ... die Seele wills«.

Von Baudelaire ist man an diesem Punkt — wie im tbrigen bereits bei
der blofBen Moglichkeit einer metaphorischen Interpretation der fliichtigen
weiblichen Figur — meilenweit entfernt: Dafl es einem egal sein konnte,

Verlegt man hingegen die Aufmerksamkeit auf das spannungsvolle Verhiltnis von Bild und
Begriff, dann wird erkldrbar, warum Hofmannsthal sich in seinen Texten gleichwohl ver-
starkt nicht etwa auf die Philosophie, sondern auf die Malerei bezieht, ist in letzterer doch
zumindest von einem dhnlich kritischen Vorbehalt gegentiber der Sprache des Begriffs aus-
zugehen. Naher ausgefithrt und mit entsprechenden Belegstellen rekonstruiert ist der Aspekt
»Bild contra Begriff« beim jungen Hofmannsthal in: Ethel Matala de Mazza, Dichtung als
Schau-Spiel. Zur Poetologie des jungen Hugo von Hofmannsthal. Frankfurt a.M. u.a. 1995,
S. 90-116. Daf} die Differenz zwischen Bild und Begriff wiederum als Einsatzpunkt fiir die
spezifische Konzeption von Zeit bei Hofmannsthal genommen werden kann, wird aufgezeigt
im Kapitel »Zeit als Differenz von Bild und Bedeutung«in Uwe C. Steiner, Die Zeit der Schrift.
Die Krise der Schrift und die Vergénglichkeit der Gleichnisse bei Hofmannsthal und Rilke.
Miinchen 1996, S. 61-64.

34 Nur vordergriundig erinnert dieses Heraustreten aus der Rolle an den frithromantischen
Begriff der Ironie als permanenter Parekbase (Friedrich Schlegel). Historisch aufschlufireicher
diirfte die Vermutung sein, dafl man es hier mit einer Art Vorform des Brechtschen V-Ef-
fektes zu tun hat. Denn was der Page durch seine Reflexion betont, ist weniger die prinzipi-
elle Unzuverlissigkeit seiner Aussagen als vielmehr die Tatsache, dafl diese Aussagen unter
einem Vorbehalt stehen, einer Art Einklammerung, durch die der Umstand offengelegt wird,
dafl man es im Stiick insgesamt mit einer Inszenierung und nicht mit einem >natiirlichen« Vor-
gang zu tun hat. Im Unterschied zur Brechtschen Theaterkonzeption dient die Reflexion des
Inszenierungscharakters allerdings nicht dazu, die Illusion zu brechen. Eher geht es darum,
die Illusion durch ihre implizite Reflexion noch zu potenzieren. Eine erste Bestandsaufnahme
moglicher Parallelen in den Verfremdungsverfahren bei Hofmannsthal und Brecht formuliert
Wolfgang Monecke, Hugo von Hofmannsthal und Bertolt Brecht. Zur Genesis des Verfrem-
dungseffekts. In: Orbis Litterarum 20/1965, H.1, S. 32-51.

158 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ob die sprachlichen Bilder nun einer Realitdt entsprechen oder nicht, ist
im Binnenraum der Baudelaireschen Schockerfahrung vollig undenkbar.
Ebenso wire es undenkbar, dafi bereits der Initialmoment der fliichtigen
‘Wahrnehmung ein doppeltes »Wer weifl« und ein »Vielleicht« nach sich
zieht — Worte, mit denen auch die Zuspitzung auf den Moment gekappt
und entschérft wird zugunsten einer abwigenden Dauerhaftigkeit und
Dehnung des Ausdrucks. Wo es bei Baudelaire eine Gewiftheit iiber
die Unentrinnbarkeit der Situation gerade aufgrund ihrer beklagten Ver-
ganglichkeit gibt, wird bei Hofmannsthal, verhiltnisméflig entspannt,
die Verganglichkeit traumerisch als Chance fiir den poetischen Akt be-
griffen, der sich, im Prinzip immer wieder neu, von seinen scheinbaren
Festlegungen freimachen kann.

Das trifft sich mit den Uberlegungen, die Hofmannsthal im Zuge sei-
ner ungefdhr gleichzeitigen Auseinandersetzung mit Nietzsche zu Papier
brachte und die thn dazu veranlafiten, die offenkundig nur scheinbare
Lige, die im Vorwurf des traumerischen Schaffens laut wird und im
Prolog als unberechtigter Vorwurf der nichtverstehenden Masse kennt-
lich gemacht wird, gegentiber einer tatsachlichen Liige abzugrenzen, die
Hofmannsthal selbst Gott vorzuhalten wagt: »Géttlicher sein als Gott«,3
das ist der Anspruch, den Hofmannsthal wiahrend seiner Arbeit am
»Tod des Tizian« und im Zuge seiner gleichzeitigen Nietzsche-Lektiire
zu Papier bringt; und dieser Anspruch speist sich aus dem Vorwurf, dafl
»Gott, [...] als er seinen Ideen in der Schépfung feste Form gab[,] damit
Liige (Festes Starres Gewordenes = Liige) begieng«. Aus dieser Perspek-
tive erscheint das Streben einer betont auf Verginglichkeit setzenden
poetischen Imagination und impliziter Reflexion als Ausdruck nicht von
Todessehnsucht, sondern von Lebensbejahung — wobet sich das eine mit
dem anderen zuweilen durchaus beriihrt.

Fithrt man sich diese poetologischen Implikationen und Komplikatio-
nen einmal vor Augen, dann wird schnell ersichtlich, daf} die eigentliche
Erklarung, die Hofmannsthals Replik auf Baudelaire zu geben verspricht,
eine ungeheuer anspruchsvolle und differenzierte ist. Die Klammerkon-
struktion lautet: »Wie man zuweilen beim Voriibergehen / Von einem
Képfchen das Profil erhascht« — Gedankenstrich, und dann kommen die

35 Hier und im folgenden: SW III Dramen 1, S. 352 (Varianten). Zum weiteren Kontext
von Hofmannsthals Nietzsche-Lektiiren vgl. Schneider, Verheiflung der Bilder (Anm. 11),
S. 183-186.

Vergangenheit und Verginglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian« 159

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ganzen Reflexionen - »So, dinkt mich, ist das Leben hier« - gemeint
ist das folgende Dramenstiick — »gemalt.« Die Klammern sowie die ge-
héuft vorkommenden Gedankenstriche und Auslassungspunkte fithren
bereits in die Satzstruktur des Erklirungsvorhabens Offnungen und
Verzweigungen ein, die dieses Vorhaben selbst in den Modus der Sug-
gestion und der geschwichten, sich selbst ins Wort fallenden Annahme
versetzen. Mit anderen Worten: Die Erklirung wird zwar durch Ein-
gangs- und Zwischenmarker (»Wie« — »so«) der Form nach in Aussicht
gestellt. Tatsdchlich ist sie aber selbst hochst erklarungsbediirftig, muf}
man doch, um ihr folgen zu kénnen, zuerst verstehen, was mit dem
»Wie« iiberhaupt gemeint sein kann.

Oder mufl man das nicht? Tatséchlich schlieflen sich hier (mindestens)
zwel Lektiireoptionen an. Die eine davon kennzeichnet den Weg, den
die Literaturwissenschaft zu gehen geneigt ist, wenn sie dem Erkla-
rungsversprechen des Textes in einem ersten Schritt folgt, um in einem
zweiten Schritt zeigen zu kénnen, wie abgriindig und trickreich dieses
Versprechen und seine implizite Poetik selbst zu einer Form von Poesie
werden. Die andere Option lduft darauf hinaus, die potentielle Kom-
plexititssteigerung des Textes im Zustand der Potenz zu belassen — ab-
sichtlich oder unabsichtlich: durch frei eingerdumte Zurtickhaltung oder
durch Naivitdt. Daf§ in Hofmannsthals Text diese beiden Optionen glei-
chermaflen - und zwischen diesen eine ganze Bandbreite von denkbaren
Graduationen - entsprechende Rezeptionsweisen motivieren kénnen,
die sich vom Gelesenen (oder Gesehenen und Gehérten) her jeweils auf
unterschiedliche Weise als angesprochen und gemeint erfahren kénnen,
wird man schliefilich fiir ein Qualititsmerkmal des Textes selbst halten
kénnen.

160 Sandro Zanetti

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedmar Apel

Die Ambivalenz der Anomie
Hugo von Hofmannsthals »Verse,
auf eine Banknote geschrieben«

Verse, auf eine Banknote geschrieben

Wias ihr so Stimmung nennt, das kenn’ ich nicht

Und schweige still, wenn einer davon spricht.

Kann sein, dass es ein Frithlingswogen gibt,

Wo Vers an Vers und Bild an Bild sich flicht,

Wenn'’s tief im Herzen gliiht und schiaumt und liebt, ....
Mir ward es nie so gut. Wie Schaum zerstiebt

Im Sonnenlicht mir jede Traumgestalt,

Ein dumpfes Beben bleibt von der Gewalt

Der Melodie, die ich im Traum gehort;

Sie selber ist verloren und verhallt,

Der Duft verweht, der Farbenschmelz zerstort,
Und ich vom Suchen matt, enttduscht, verstort.

Doch manchmal, ohne Wunsch, Gedanke, Ziel,
Im Alltagstreiben, mitten im Gewiihl

Der Grofistadt, aus dem tausendstimm’gen Chor
Dem wirren Chaos, schldgt es an mein Ohr

Wie Mirchenklang, waldduftig, nachtigkiihl,
Und Bilder seh’ ich, nie geahnt zuvor.

Das Nichts, der Klang, der Duft, er wird zum Keim,
Zum Lied, geziert mit flimmernd buntem Reim,
Das ein paar Tage im Gedéchtnis gliht, - - -

Mit einem Straufl am Fenstersims verblitht

In meines Médchens duftig engem Heim, - - -
Beim Wein in einem Trinkspruch flichtig spriht ....

So fass’ ich der Begeist'rung scheues Pfand,

Und halt es fest, zuweilen bunten Tand,

Ein werthlos Spielzeug, manchmal - selten — mehr,
Und schreib’s, wo immer, an der Zeitung Rand,

Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben« 161

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf eine leere Seite im Homer,
In einen Brief, (es wiegt ja selten schwer);

Ich schrieb auch schon auf eine Gartenbank,
Auf einen Stein am Quell, daraus sie trank,

Auf bunte Schleifen bunt’re Verse schier,

Auf einer Birke Stamm, weilschimmernd, blank,
Und jingst auf ein zerknittert Stiick Papier

Mit trockner Inschrift, krauser Schnorkelzier:

Ein Fetzen Schuld, vom Staate aufgehdulft,
Wie’s tausendfach durch aller Hinde lauft,
Dem einen Brot, dem andern Lust verschalfft,
Und jenem Wein, d'rin er den Gram ersduft;
Gesucht mit jedes erster, letzter Kraft,

Mit List, in Arbeit, Qualen, Leidenschaft.

Und wie von einem Geisterblitz erhellt,
Sah ich ein reich Gedringe, eine Welt.
Krystallklar lag der Menschen Sein vor mir,
Ich sah das Zauberreich, des Pforte fillt,
Vor der verfluchten Formel hier,

Des Reichthums grenzlos, tippig Jagdrevier.

Der Biicher dacht’ ich, tiefer Weisheit schwer,
Entrungen aus des Lebens Qualenmeer,

Der Tone, aus der Sphiren Tanz erlauscht,

Der Bilder Farbengluth, Gestaltenheer,

Der Becher Wein’s, daraus Begeist'rung rauscht,
All’ fir das Zauberblittchen eingetauscht.

Der harten Arbeit untertdn’ge Kraft,

Erlogmer Liebe Kufl und Leidenschatft,

Die Jubelhymne und des Witzes Pfeil,

Was Kunst und was Natur im Wettkampf schafft,
Feil! alles feil! die Ehre selber feil!

Um einen Schein, getrdumter Rechte Theil.

Und meiner Verse Schar, so tdndelnd schal,
Auf diesem Freibrief grenzenloser Qual,

Sie schienen mir wie Bildwerk und Gezweig
Auf einer Klinge tédtlich blankem Stahl ....!

1 SWII Gedichte 2, S. 28f.

162 Friedmar Apel

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In den 90er Jahren des 19. Jahrhunderts waren die sozialen Folgen der
Industrialisierung und der Geldwirtschaft derart manifest geworden,
dafl sich die Soziologie als Krisenwissenschaft empfahl. Mit ausdriickli-
chem Bezug auf den Wiener Bérsenkrach von 1873 hat Emile Durkheim
1897* den Begriff der Anomie neu bestimmt. Er beschreibt nunmehr ei-
nen Komplex der Dissoziation sozialer Werte und Strukturen, der im In-
dividuum Empfindungen von Normlosigkeit, Sinnlosigkeit, Ohnmacht,
Einsamkeit und Depersonalisierung hervorruft. Das Spektrum der mog-
lichen Reaktionen darauf reicht vom Konformismus tiber Resignation
zu subversiver Abweichung und Rebellion.

Wiahrend Durkheims Reformvorstellungen auf eine Restauration all-
gemeiner Normen und die Erhéhung gesellschaftlichen Drucks durch
Gesetze hinausliefen, entwickelte Georg Simmel zur selben Zeit Ansitze
einer Gesellschaftstheorie, die das Eigenrecht des Individuellen begriin-
den sollte. Als Grundmotiv der geistigen Bestrebungen gegen Ende des
19. Jahrhunderts sah Simmel den »Widerstand des Subjekts, in einem
gesellschaftlich-technischen Mechanismus nivelliert und verbraucht zu
werden.«® Das fiihrte thn zur Konzeption einer soziologisch fundierten
Asthetik, die den Grundkonsens der biirgerlichen Kunsterfahrung in
der Nachfolge Goethes, auf den Durkheim verpflichtet blieb, in Frage
stellte, namentlich die Uberzeugung, »daf} in dem Einzelnen der Typus,
in dem Zufilligen das Gesetz, in dem Aecuflerlichen und Flichtigen das
Wesen und die Bedeutung der Dinge hervortreten.«*

Dagegen konzipierte Simmel vor dem Hintergrund der sozialen Veran-
derungen in der modernen Grofistadt Grundziige einer Theorie dstheti-
scher Individualititen, die sich nicht subsumieren lassen. Das Verhaltnis
des Besonderen zum Allgemeinen sollte nunmehr je eines der Nichtidenti-
tit, einer als produktiv gedachten Widerstandigkeit sein. Als wesentlichen
Zug des Kunstgefiihls der Moderne sah Simmel daher die Tendenz zur
Distanzierung von den Ganzheiten der Gesellschaft und der Geschichte.

Hugo von Hofmannsthal hat unter dem Eindruck der Simmel-Lekti-
re, besonders der »Philosophie des Geldes«® (1900), um 1906 die Sym-

2 Emile Durkheim, Le Suicide. Etude de Sociologie. Paris 1897.

3 Georg Simmel, Die Grofistadte und das Geistesleben (1903). In: Ders., Individualismus
der modernen Zeit und andere soziologische Abhandlungen. Frankfurt a.M. 2008, S. 319.

4 Ders., Soziologische Aesthetik (1896). In: Simmel, Individualismus (wie Anm. 3),

S. 304.
5 Ders., Philosophie des Geldes (1900). Frankfurt a.M. 1989.

Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben« 163

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ptome der Anomie in einer eindrucksvollen kulturkritischen Suada an
typischen Formen der Arbeit abgehandelt.

Es sitzt unter IThnen der Beamte, an dem die Unabsehbarkeit unserer Betrie-
be nichts als den tabellarischen Verstand, nichts als die mechanische Fahig-
keit ubrig laflt, daf er dartiber sich zur Maschine werden fiihlt und krank
werden mochte tiber sich selber; es sitzt unter Ihnen der Geschiftsmann,
dessen ganze Krifte dem Wirbel des schrankenlosen Geldwesens hingege-
ben, mitwirken, eine inkalkulable Welt auf kalkulable Werte zu reduzieren
und wiirde ihr Kreislauf dartiber zum Hirn-verzehrenden wesenlosen Lar-
ventanz; der Mann der Wissenschaft, dem in einer Welt, in der alle Begriffe
sich in unendliche Relativitdten auflésen, sein Hirn zu schwimmen beginnt
und der mit gebanntem Blick auf ein armseliges Teilresultat starrt, [...] es
sitzt unter Ihnen der Journalist, dessen Einbildungskraft zum Bersten tiber-
fallt ist mit den Worten einer tberreifen Begriffskultur, von dem die Stunde
verlangt, dafl er wirke, indes in seinem Inneren jedes sichere Gefiihl, auf
dem Gesinnung ruhen konnte, aufgelost ist, [...] und es sitzt unter Ihnen der
Arzt, der unter seinen Hénden das leidende Geschopf zerfallen sieht in seine
Teile, dafl ihm der Name in-dividuum wie ein Hohn entgegensticht, und die
Worte »Gesundheit«, »Krankheit« [...] ihm zu Wirbeln werden, in denen sein
Verstand sich zu drehen beginnt.’

Hofmannsthals Gedicht »Verse, auf eine Banknote geschrieben« von
1890 zeigt allerdings, dafl Simmels Diagnose der Gleichgiiltigkeit des
Geldes gegentiber allen individuellen Hervorbringungen und seine Ana-
lyse des Zusammenhangs zwischen Geldwirtschaft und Entfremdung
nur eine Bestitigung dessen war, was der Sechzehnjihrige erstaunlicher-
weise schon dachte. Der Text setzt sich in einer Reihe von Distanzierun-
gen auf merkwiirdige Weise mit den Folgen der kapitalistischen Geld-
wirtschaft fir den Status der Dichtung auseinander, die wie die Suada zu
seiner Zeit fiir die Offentlichkeit folgenlos blieb. Sein Vater hat eine Ab-
schrift von fremder Hand mit dem Vermerk >Nicht gedruckt« versehen.
Der Bankier wird seine eigenen Gedanken dazu gehabt haben, nicht nur,
weil die Familie selbst von der Finanzkrise betroffen war, sondern auch,
well er beruflich noch lange mit den Folgen beschiftigt blieb.

Der Titel geht auf ein 1786 geschriebenes Gedicht von Robert Burns
zurlick, das sich tatsachlich auf einem Schein der Bank von Schottland

6 GW RAT, S. 86f. Dort abgedruckt unter dem Titel »Vom dichterischen Dasein«, wahr-
scheinlich aber ein aufgegebener Entwurf zu »Der Dichter und diese Zeit«. Jedenfalls wurde
diese Passage vermutlich so nie vorgetragen.

164 Friedmar Apel

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fand und daher posthum unter der Uberschrift »Lines written on a
Bank-note«’ herausgegeben wurde. Der Witz des Texts besteht darin,
daf} Burns den vorhandenen Geldschein mit Fliichen beschreibt - »thou
cursed leafl« —, um seinen Geldmangel, also die Abwesenheit des Geldes
zu beklagen. Damit ist die paradoxe Natur des Papiergelds sehr hiibsch
bezeichnet. Eine Banknote bezeichnet eine bestimmte Geldmenge, der
Betrag aber ist je nicht vorhanden. »Sie ist Geld und Versprechen auf
Geld zugleich, und ihre semiotische Struktur zeichnet sich dadurch aus,
dass sie den Verweis auf ein >Da<und ein >Fort<in ein und demselben Akt
umschliefit.«<® In der Entwicklung der Geldwirtschaft im 19. Jahrhundert
sollte diese Paradoxie in den Fokus der Angste um die Stabilitit von
Gleichgewichtssystemen riicken, die zunehmende Unverstindlichkeit
des Finanzwesens wird zum wesentlichen Faktor der Anomie. Davon ist
aber bei Burns mit keinem Wort die Rede, auch nicht von den Folgen
fir die Dichtung; der intertextuelle Bezug beschrankt sich auf die Ana-
logie von Dichtung und Papiergeld, die sich im Akt des Beschreibens
herstellt.

Der Titel bezeichnet als Uberschrift natiirlich das ganze Gedicht, als
Fiktion der Beschriftung bezieht sie sich anders als bei Burns aber ledig-
lich auf die sechs Verse der siebten Strophe. Der Titel ist also keineswegs
unsinnig.’ Es ist auch nicht ausgeschlossen, dafl der junge Hofmannsthal
diese oder dhnliche Zeilen tatsdchlich einmal auf einen Geldschein ge-
schrieben hat, er war ja bei den Schreibmaterialien nicht wahlerisch und
nahm gelegentlich, was zuhanden war. Unabhingig davon aber setzt
die Argumentation des Gedichts beim Leser eine Vorstellung von der
Phanomenologie einer zeitgendssischen Banknote voraus.

Das Gedicht beginnt mit einer gestisch schroffen Distanzierung des
Ich von einem >ihr< und damit von einem landldufigen, aus der Roman-
tik iiberkommenen Begriff der Stimmungslyrik, in der die Ubereinstim-
mung von Welt und Innerlichkeit des Subjekts zum Ausdruck kommen
soll. Ein solcher Stimmungsbegriff gehort einer Befindlichkeit bzw. Epo-
che an, in der eine Verséhnung von Individuum und Gesellschaft und

7 The Poems and Songs of Robert Burns. Hg. von James Kingsley. Bd. 1. Oxford 1968,
S.251.

8 Joseph Vogl, Das Gespenst des Kapitals. Ziirich 2011, S. 76.

9 Vgl. Jochen Hérisch, Kopf oder Zahl. Die Poesie des Geldes. Frankfurt a.M. 1996, S. 93.
Horisch meint, dafl das Gedicht »auf keine noch so grofie Banknote« gepafit hitte.

Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben« 165

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Allgemeingiltigkeit der besonderen Erfahrung zumindest gedacht
werden konnte. Gegen die idealistische Herleitung der lyrischen Inspi-
ration aus dem bewegten Gefiihl setzt das Ich dagegen offenkundig die
von Nietzsche in der »Geburt der Tragddie« postulierte urspriingliche
Identitit von Lyrik und Musik. Dem Lyriker als dionysischem Kiinstler,
eins geworden mit seinem Schmerz und Widerspruch, werde die Musik
»wie in einem gleichnissartigen Traumbilde, unter der apollinischen Traum-
einwirkung sichtbar.«!* Nietzsche verwirft damit den Begriff der Subjek-
tivitit in der Tradition Hegels als Einbildung: »Das >Ich< des Lyrikers
tont also aus dem Abgrunde des Seins«.!' Dem lyrischen Ich Hofmanns-
thals aber bleibt von den im Traum erfahrenen Toénen, vom urspriing-
lich Dichterischen im Sinne Nietzsches, in der Alltagsrealitit nur eine
dunkle unbestimmte Erschiitterung des Gemiits zuriick. Die Musikalitat
der Dichtung und damit sie selbst in threm vollen Begriff erscheint als
ein Verlorenes. Die dreimalige Erwdhnung des Weins verweist gleich-
wohl zurtick auf den dionysischen Grund der dichterischen Begeiste-
rung wie des Leidens. Wie in Swinburnes »The forsaken garden« von
1876 scheint jedenfalls die zerstorerische Macht der Zeit die emphatische
Poesie unauffindbar entriickt zu haben. So markiert auch die Anspielung
auf Nietzsches Ideal der dionysischen Grundstimmung die Differenz zur
Erfahrung der Moderne in der Phdnomenologie der Grofistadt. Entspre-
chend beschreibt sich das vergeblich suchende lyrische Ich im Wortfeld
der Anomie und in einer Poetik der Enttduschung und des Entzugs.

In der fiir Hofmannsthals poetologische Lyrik charakteristischen
Figur eines >Dennoch« soll es nun gerade die Dissoziation der Erfah-
rung in der modernen Grof3stadt sein, aus der, wie in Baudelaires » Ta-
bleaux Parisiens«, die Poesie unwillkiirlich und plétzlich die alltdgliche
Wahrnehmung durchbrechend wieder hérbar und musikalisch wird,
allerdings als gegenwirklich und wie notwendig naturhaft. Der Anomie
entspricht offenbar eine andere Art der Stimmungskunst, die »aus dem
Konflikt zwischen der therapeutischen Funktion dieser Kunst fir die
Moderne und ihrer sozio-6konomischen Abhdngigkeit von dieser Mo-

10 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragédie aus dem Geiste der Musik (1872). Kriti-
sche Studienausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 1. Miinchen 1999,
S. 44.

11 Ebd.

166 Friedmar Apel

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derne ihr kritisches Potential«!? schépft. Die Stimmung kommt zwar
von auflen, das Gedicht aber wird als eine Schépfung aus nichts be-
schrieben, die sich nicht auf Realien zuriickfithren lifit. Die sichtbare
Musik der Bilder bleibt das Abwesende, von dem Lied ist zudem in
irritierend konventioneller Bildlichkeit und Rhetorik die Rede, und es
scheint der Beschreibung nach, »geziert mit flimmernd buntem Reimg,
eher dem zu dhneln, was Nietzsche in »Also sprach Zarathustra« im
Kontext einer grundsdtzlichen Kritik der Dichter, »der alten und der
neuen«,'® abfillig als »Harfen-Klingklang«!* einer Dichtung bezeichnet
hatte, die »nicht genug in die Tiefe«"® geht und deshalb nichts von der
leidenschaftlichen Hingabe weifi, die sich in Tonen objektiviert. Die
Rede davon, durchsetzt mit Leerstellen, wird entsprechend als Tand in
threr Bedeutung herabgewiirdigt. Darauf aber reimt sich Pfand. Was
in der Schrift festgehalten wird, ist woméglich nicht die Poesie selbst,
sondern eine Option darauf.

Statt um Form oder Inhalt des virtuellen Lieds geht es in der Folge
nur noch um den Akt des Einschreibens. Was das Subjekt da schreibt,
erscheint als Spielerei mit leisem Anklang an das theaterhafte Bild vom
Rokoko, das Hofmannsthal zur selben Zeit im Prolog zu Schnitzlers
»Anatol« entwarf. Anapher und Reim in >selten mehr/selten schwer< deu-
ten jedoch an, dafi jeder Schreibakt unvorhersehbar firr ein Mehr an
Bedeutung offen sein kann. Im >wo immer< erscheint zwar das Schreib-
material im einzelnen als beliebig, die Beispiele fiir Schrifttrager umfas-
sen allerdings ein breites Spektrum: Tradition, Aktualitit, Kommunika-
tion, Artefakte, organische und anorganische Natur. So erscheint das
Einschreiben in sieben Dinge als Selbstmanifestation des Ich und als
symbolische Aneignung der Welt in einer wie immer spielerisch gehand-
habten Magie der Schrift.

Das achte Ding, in der Esoterik das Ziel des Eingeweihten, der sieben
Stufen durchlaufen hat, aber unterscheidet sich noch einmal spezifisch

12 Hans-Georg von Arburg, »Ein sonderbares Gespinst von Raum und Zeit«. Zur theore-
tischen Konstitution von >Stimmung« um 1900 bei Alois Riegl und Hugo von Hofmannsthal.
In: Stimmung. Asthetische Kategorie und kiinstlerische Praxis. Hg. von Kerstin Thomas. Ber-
lin/Minchen 2010, S. 13-30, hier S. 27.

13" Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra (1883-1885). In: Werke. Bd. 6. Leipzig
1899, S. 188.

14 Ebd., S. 189.

15 Ebd.

Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben« 167

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von den bereits beschriebenen Materialien Buch und Zeitung. Bankno-
ten hatten sich seit dem 18. Jahrhundert von anspruchslos ausgefertigten
Schriftstiicken zu aufwendigen Graphiken mit Ornamenten und mytho-
logischen und heraldischen Motiven gewandelt. Walter Benjamin hat
sich in der »Einbahnstrafie« dartiber lustig gemacht:

Es wire eine beschreibende Analysis der Banknoten zu liefern. Ein Buch,
dessen grenzenlose Kraft der Satire ihresgleichen nur in der Kraft der Sach-
lichkeit hétte. Denn nirgends mehr als in diesen Dokumenten gebérdet der
Kapitalismus sich naiv in seinem heiligen Ernst. Was hier an unschuldigen
Kleinen um Ziffern spielt, als Gottinnen Gesetzestafeln hilt und an gereiften
Helden vor Miinzeinheiten sein Schwert in die Scheide steckt, das ist eine
Welt fiir sich: Fassadenarchitektur der Hélle.'®

Auch die 6sterreichisch-ungarischen Guldenscheine um 1890 waren
sehr dichtbedruckt und -beschrieben. Die Schreibunterlage fir real
genommen, erschiene der Akt des Einschreibens in diesem Fall als ei-
ner des Uberschreibens, die Handschrift hitte sich gegen den Druck
durchzusetzen und wiirde sich doch damit vermengen. Was der in
Hofmannsthals Gedicht Schreibende notiert hat, sieht, im Gegensatz
zu Burns, ganz vom Ich ab, die Verse beziehen sich auf Text und Bild
der Banknote und sagen etwas tiber deren Funktion und Semiotik aus,
sind also in Hinsicht auf den Schrifttriger metareflexiv. Bereits der
erste Vers verweist darauf, dafl die Logik der kapitalistischen Geld-
wirtschaft auf der fortlaufenden Weitergabe von Schulden basiert und
sich dabei auf keinen realen Austausch von Giitern mehr bezieht. In
der Zirkulation des Papiergeldes erscheint die an keinen Referenten
gebundene Zeichenhaftigkeit des Geldes, in ihr ist die Verbindung zwi-
schen Korper-, Bediirfnis- und Besitzzustinden durchschnitten. Eine
Banknote ist ein Gegenstand und zugleich eine Fiktion. Die Versiche-
rung der Osterreichisch-ungarischen Bank, dem Uberbringer die an-
gegebene Summe auf Verlangen in klingender Miinze auszuzahlen, ist
selbst schon insoweit fiktiv, als die Menge des gedruckten Geldes das
vorgehaltene Miinzgeld je um ein Mehrfaches iibersteigt. Als Fetzen
ist der Geldschein materiell, als Schuld aber ein Abstraktum, losgeldst
von der Konkretion menschlichen Handelns und Erleidens. In der Le-

16 Walter Benjamin, Einbahnstrafle [1928]. In: Ders., Gesammelte Schriften. Bd. 4/1.
Frankfurt a.M. 1972, S. 139.

168 Friedmar Apel

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

benswelt aber wird der Begriff der Schuld seine christliche Konnotati-
on nicht los.

Der Akt des Uberschreibens verschafft dem Ich gerade deshalb plotz-
lich einen luziferischen Uberblick. Hofmannsthal bezieht sich hier
unverkennbar auf die satirische Darstellung des Gelddruckens in der
Lustgartenszene von »Faust Il«, in der die Geldschopfung als schwarze
Magie erscheint. Faust verklart das ungedeckte Kreditgeld ironisch zum
grenzenlos Erhabenen, das sich nur dem Wissenden erschliefit:

Der weiteste Gedanke

Ist solches Reichtums kiimmerlichste Schranke,
Die Phantasie, in threm héchsten Flug,

Sie strengt sich an und tut sich nie genug.
Doch fassen Geister, wiirdig tief zu schauen,
Zum Grenzenlosen grenzenlos Vertrauen."”

Als aufblitzende Erkenntnis erscheint dagegen dem Ich der »Verse, auf
eine Banknote geschrieben« die existentielle Bedeutung des Geldes in ei-
ner globalisierten Wirtschaft. Die Welt erscheint als immaterielles Reich
des Kapitals, in dem fieberhaft dem Profit nachgejagt wird. Die Kapital-
bewegung erscheint als auf geisterhafte Weise von allen geographischen
Grenzen wie von den materiellen Erscheinungsformen des Reichtums
befreit. Die 6konomische Theorie hatte schon seit Adam Smith, zumin-
dest in ihren Metaphern, selbst

eine Neigung zur Geisterkunde gehegt und sich mit unsichtbaren Hinden
und anderem Spuk den Gang des Wirtschaftsgeschehens erkldrt. Dies ist
wohl einer gewissen Unheimlichkeit 6konomischer Prozesse geschuldet, in
denen zirkulierende Objekte und Zeichen einen gespenstischen Eigensinn
entwickeln.'8

Kein Wunder also, daf} der Narr an der Kaiserpfalz die Geldscheine
»Zauber-Blatter«*® nennt. Abfillig dagegen spricht Mephisto jenseits der
Demagogie vom »Papiergespenst der Gulden«.* Ironisch preist er dage-
gen die praktischen Vorteile, die durchaus irdische Entlastungsfunktion

17" Johann Wolfgang von Goethe, Faust IL. In: Ders., Werke. Bd. 3. Hg. von Friedmar Apel
u.a., Frankfurt a.M. 2007, S. 212.

18 Vogl, Kapital (wie Anm. 8), S. 7.

19 Goethe, Faust IT (wie Anm. 17), S. 213.

20 Ebd., S. 215.

Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben« 169

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Papiergelds, das zwischenmenschliche Beziehungen ebenso verre-
chenbar macht wie die Bedirfnisbefriedigung:

Ein solch Papier, an Gold und Perlen statt,
Ist so bequem, man weif§ doch was man hat,
Man braucht nicht erst zu markten noch zu tauschen,

Kann sich nach Lust in Lieb und Wein berauschen [...].!

Hofmannsthal wird im »Jedermann« darauf zurtickkommen. Wie schon
Mephisto bei Goethe preist da der reiche Mann die Entlastungsfunktion
des Geldes von der Miihsal und Niedrigkeit des Krdmerns und Tau-
schens, um schliefilich die Kauflichkeit eines Jeden als Bedingung der
Freiheit zu postulieren.

Uber die Faust-Anspielungen hinaus benennt und beklagt das Ich des
Hofmannsthalschen Gedichts im Eingedenken die fatale Futuritat der
Geldwirtschaft, die Gleichgiiltigkeit des Kapitals gegen Vergangenheit
und Gegenwart, vor allem aber gegen alles Individuelle. Das lduft auf
eine verdichtete Kritik der Verdinglichung, der Warenférmigkeit der
korperlichen Arbeit und der geistigen Produktion wie der menschlichen
Beziehungen, Normen und Werte hinaus. Fiir die Marktgesetze mensch-
licher Bezichungen hatte der junge Hofmannsthal allerdings durchaus
Sinn. »Das beste Mittel, immer wieder begehrt zu werden, ist, sich nie
ganz geben.«<®> Wo aber alles zu Markte getragen wird, wird alles zum
Schein, namlich geldscheindhnlich. So erscheint die Banknote analog
zur Dichtung »als wundersames Mittel materieller Verwandlungen und
Entgrenzungen.«*® Das Geld présentiert sich in dem Gedicht »als du-
Berst vielseitiges Medium, dessen Botschaft in seiner nicht immer wohl-
tuenden Wandlungsfahigkeit besteht.«** Der Traum des auf Rendite er-
pichten Kapitals aber ist das Vergessen. Literatur als Widerstand und
Gedichtnis des Leidens, wie Hofmannsthal sie in der Anspielung auf
Hamlets Monolog bestimmt, Musik, Bilder, Arbeit und Liebe, die Er-
rungenschaften der Kultur tberhaupt werden gleichermafien auf ihren
Tauschwert reduziert.

21 Ebd.

2 GW RAIIL S. 317.

23 Heinz Hiebler, Hugo von Hofmannsthal und die Medienkultur der Moderne. Wiirz-
burg 2003, S. 123.

24 Ebd.

170 Friedmar Apel

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Schlufl wird die Fiktion des Uberschreibens noch einmal ganz
wortlich und bildlich genommen. Das Ich behauptet ein weiteres Mal
das blof} Spielerische und Wertlose der auf den Geldschein geschriebe-
nen Verse. In der Vermischung mit der Schnérkelzier, der trigerischen
Asthetik des Geldscheins, werden sie selbst zum Ornament der Fassade
der Holle. Das ist, wie oft bei Hofmannsthal, ganz konkret gedacht.
Ein beschriebener Geldschein verliert seine Giiltigkeit nicht, im spezi-
ellen Fall kann er sogar zum Fetisch werden. Der schottische Bankier
James Gracie bewahrte die von Burns beschriebene Banknote wie ei-
nen Schatz. Wenn schliefilich der Geldschein handgreiflich gleichsam
in einer zweifachen halben Drehung zu einem Messer (an Papier kann
man sich bekanntlich Schnittwunden zuziehen), zum Instrument der
Trennung und der tédlichen Gewalt metaphorisiert wird, erscheinen die
Verse, erscheint die Dichtung iiberhaupt in der Gefahr der Affirmation
anomischer Verhiltnisse. So bricht das Gedicht an dieser Stelle ab, auf
das ornamentale Gezweig, das die Klinge ziert, soll sich nichts mehr rei-
men.” »In ithrem Verstummen widersetzen sich die Verse ihrer Verdingli-
chung zur Ware und sichern sich in ihrem kritischen Reflexionspotential
eine — gefahrdete — Authentizitdt.«*°

Das Gedicht unterscheidet sich in der Formensprache derart von der
frihen Lyrik Hofmannsthals, dafl sich beinahe der Eindruck eines ab-
sichtsvoll Schlechten herstellt. Es handelt sich um Gedankenlyrik, die
kaum etwas von der subtilen Widerstindigkeit und traumhaften Her-
metik aufweist, die an der Lyrik des jungen Hofmannsthal bewundert
worden ist. Andererseits ist der Gedankengang so scharfsinnig und ver-
dichtet durchgefithrt, dafy der Text trotz der konventionellen Form den
meisten Zeitgenossen vermutlich unzugénglich gewesen wire. Das Raf-
finierte des Texts besteht in einer merkwiirdigen Dialektik von Mimesis
an den besprochenen Gegenstand und Selbstverleugnung in einer Poe-
tik der Nichtidentitit. Das Gedicht erscheint unversehens selber als ein

25 Hans-Georg von Arburg hat die Metaphorik erweitert. Hofmannsthals Stimmungs-
kunst sei einer Zerreiflprobe ausgesetzt, die sie nur »auf Messers Schneide aushalten kénne«
(Arburg, Stimmung [wie Anm. 12], S. 23); das Drama der Verse spiele sich »m urbanen
Hochkapitalismus auf Messers Schneide« ab (ebd., S. 27). Die Metapher ist natiirlich ver-
fuhrerisch, im Gedicht befinden sich die Verse aber auf der Klinge bzw. auf dem Geldschein,
nicht auf der Schneide bzw. im Schnitt des Papiers.

26 Tobias Heinz, Hofmannsthals Sprachgeschichte. Linguistisch-literarische Studien zur
lyrischen Stimme. Tiibingen 2009, S. 102.

Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben« 171

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ambivalentes Zauberblittchen. Hier demonstriert ein reflektiertes Ich,
daf} es nicht nur die Verschleierung der kapitalistischen Geldwirtschaft
durchschaut, sondern im Wort auch tber die Option auf ein anderes
Zauberreich, auf eine tiefere Wirklichkeit verfiigt.

Im ebenfalls 1890 geschriebenen »Fur mich ...« greift Hofmannsthal
auf die Metaphorik des Monetdren und die Analogie von Sprache und
Geld zurtick, um nun als andere Seite der Anomie die Unverfiigbarkeit
des dichterischen Individuums auch da zu manifestieren, wo die Poesie
(wie in der zweiten Strophe der »Verse, auf eine Banknote geschrieben«)
als das sich Entziehende erscheint:

Das Wort, das Andern Scheidemiinze ist,

Mir ist’s der Bilderquell, der flimmernd reiche.
Was ich erkenne, ist mein Eigenthum

Und lieblich locket, was ich nicht erreiche.”

So erscheint die dichterische Sprache als hoherwertige Wihrung und
Medium der Selbstbehauptung des Individuums.

Die Dichtung wird schon beim jungen Hofmannsthal in dem erkannt,
was Theodor W. Adorno als Doppelcharakter der modernen Kunst be-
stimmt hat, sie ist autonom zugleich und sozial, aber eben in der Form
der Distanzierung »durch ihre Gegenposition zur Gesellschaft«.?® Dem
entspricht die Ambivalenz des Geldes im Hinblick auf die Existenz des
modernen Schriftstellers. Der Markt verfithrt zum Konformismus, Ab-
weichung aber vermehrt das Prestige. Je besser die Einkiinfte, desto we-
niger ist die schopferische Freiheit bedroht. So gehort es nicht zur Ironie
der Dinge, dal Hofmannsthal trotz seiner Kapitalismuskritik das Geld
als Garanten seiner Unabhingigkeit betrachten wird.

27 SW I Gedichte 1, S. 10.
28 Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie. Frankfurt a.M. 1970, S. 335.

172 Friedmar Apel

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Perels

Stefan George in Paris
Rekonstruktion einer literarischen Szene

Der jiingeren George-Forschung ist mit wenigen Ausnahmen das hier
aufgegriffene Thema fremd geworden. Nachdem von geisteswissen-
schaftlicher Seite mit dem Buch von Enid Lowry Duthie 1933 ein be-
achtlicher Anfang gemacht war, Georges Ankniipfung an den franzgsi-
schen Symbolismus zu erhellen,! und die sorgféltige Studie von Claude
David 1952 die von Duthie aufgeworfenen Fragen vertieft, erweitert und
fiir ldngere Zeit auch abschlieBend beantwortet hat,” ist es nur Bernhard
Boschenstein in einer Reihe einzelner Studien gelungen, auch Georges
Spatwerk zu poetologischen Positionen der franzésischen Dichtung um
1890 in Bezichung zu setzen: Georges Mallarmé-Rezeption zu seinem
Blick auf Hélderlin, ein Gedicht aus dem »Neuen Reich« zu einem Text
von Francis Vielé-Griffin von 1889.% Das im Stefan George Archiv ge-
sammelte, Georges Biographie betreffende Quellenmaterial hat Robert
Bochringer 1967 weitgehend ausgewertet, einiges hat der Ausstellungs-
katalog »Stefan George und der Symbolismus« von Werner Paul Sohnle
1983 hinzufiigen konnen,” die brillant geschriebene George-Biographie
von Thomas Karlauf baut fiir Georges Paris-Bezichungen auf diesem
Material auf.® Einen etwas weiteren Horizont markiert Robert E. Nor-
ton, indem er die politischen, zumeist dem Anarchismus zuneigenden

1" Enid Lowry Duthie, Uinfluence du symbolisme francais dans le renouveau poétique de
I’Allemagne. Les »Blétter fiir die Kunst« de 1892 a 1900. Paris 1933 (Nachdruck Genf 1974).

2 (Claude David, Stefan George. Son ceuvre poétique. Lyon/Paris 1952, deutsch: Stefan
George. Sein dichterisches Werk. Miinchen 1967.

3 Bernhard Boschenstein, Von Paris nach Miinchen. Grundziige deutscher Dichtung
um 1900 am Beispiel Georges und Rilkes. Vortrag vor den Freunden der Monacensia e.V.
(soll erscheinen in deren Jahrbuch 2011); Ders., Wirkungen des franzésischen Symbolismus
auf die deutsche Lyrik der Jahrhundertwende. In: Euphorion 58/1964, S. 375-395; Ders.,
Hofmannsthal, George und der franzésische Symbolismus. In: Arcadia 10/1975, S. 158-170.

4 Robert Boehringer, Mein Bild von Stefan George. Textband. 2., erg. Aufl. Diisseldorf/
Miinchen 1967.

5 Werner Paul Sohnle, Stefan George und der Symbolismus. Stuttgart 1983 (Ausstellungs-
katalog der Wiirttembergischen Landesbibliothek).

6 Thomas Karlauf, Stefan George. Die Entdeckung des Charisma. Biographie. Miinchen
2007.

Stefan George in Paris 173

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Haltungen der meisten von Georges Pariser Bekannten in seine Dar-
stellung einbezieht.” Insgesamt aber legt er so wenig wie Karlauf einen
Schwerpunkt auf diese frithen Jahre des Dichters. In jiingster Zeit hat
Ludwig Lehnen in einer Pariser These die Bezichung zwischen George
und Mallarmé noch einmal aufgerollt.® Wie stark Lehnen auf sein spe-
zifisches Thema fokussiert ist, erkennt man schon daran, daf§ Georges
weitere Pariser Freunde nur marginal behandelt werden und Verlaine
auf knapp 700 Seiten mit keinem Wort erwahnt wird. Zu Lehnens wich-
tigsten Quellen zihlen neben Mallarmés Korrespondenz die »Divagati-
ons«, ein Titel, unter dem Mallarmé in seinen spdten Jahren die meisten
seiner in mehreren Jahrzehnten zusammengekommenen und zumeist an
abgelegenen Stellen gedruckten kleinen Prosaschriften zusammenfafite.
Demgegentiber treten die Versdichtungen mit Ausnahme der »Hérodias«
in den Hintergrund. Georges »Lobrede auf Mallarmé« von 1893 setzt die
Akzente deutlich anders, wenn auch zumindest die »Poémes en prose«
nicht génzlich iibergangen werden.’ Zieht man in Betracht, in welchem
Maf} der junge George um 1890 mit Problemen des Verses und der
Strophe, tiberhaupt wesentlich mit der Sprachgestalt befal3t war, dann
ist Lehnens Buch dafiir wenig ergiebig. Hingegen beleuchtet er, aus dem
Blickwinkel Mallarmés, das Geflecht der Diskurse, die iiber Fragen der
Prosodie hinaus unter den Symbolisten gefihrt wurden: die Diskussio-
nen um den Scientismus René Ghils, um die Rolle des >mystere« in der
Poesie, um Richard Wagner. Und schliellich auch den eher impliziten
als expliziten, jedenfalls verborgenen und immer anfechtbaren Interpre-
tationen ausgesetzten utopistischen Horizont der symbolistischen Poesie
oder doch zumindest der Mallarméschen.

Die wichtigste Erganzung des Quellenbestandes zu Georges Paris-Be-
zichungen ist Jérg-Ulrich Fechner zu verdanken.'” Seine Dokumentation

7 Robert E. Norton, Secret Germany. Stefan George and his circle. Ithaca/London 2002,
S. 43-56.

8 Ludwig Lehnen, Mallarmé et Stefan George. Politiques de la poésie a I'époque du sym-
bolisme. Paris 2010; Ders., Politik der Dichtung: George und Mallarmé. Vorschlége fiir eine
Neubewertung ihres Verhiltnisses. In: George-Jahrbuch 4/2002, S. 1-35.

9 Stefan George, Tage und Taten. Aufzeichnungen und Skizzen. Samtliche Werke. Bd. 17.
Stuttgart 1998 (kiinftig abgekiirzt GSW mit rémischer Band- und arabischer Seitenangabe),
S. 47 mit Bezug auf »Plainte d’automne« und »Frisson d’hiver«.

10° Jorg-Ulrich Fechner (Hg.): »I'apre gloire du silence«. Europiische Dokumente zur Rezep-
tion der Frithwerke Stefan Georges und der »Blitter fiir die Kunst« 1890-1898. Heidelberg
1998.

174 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Aufnahme von Georges Frithwerken in Pariser Zeitschriften zwi-
schen 1890 und 1898 erspart viel Sucharbeit und setzt auch einige neue
Akzente wie die Erhellung der Bekanntschaft zwischen Albert Mockel
und George, die in Paris geschlossen wurde, aber die Tiir 6ffnete zum
franzésischsprachigen belgischen Bereich.!!

Dank der Initiative der Bibliothéque Nationale de Paris ist die Epoche
des Symbolismus in Frankreich elektronisch gut erschlossen. Eine grofie
Anzahl von Primérquellen, darunter schmale Lyrikbande, die oft nur in
geringer Auflage gedruckt worden sind, auch wichtige theoretische Tex-
te sind leicht {iber das Internet zu erreichen. Hinzu kommt eine weitere
giinstige Konstellation. Sowohl dem Stefan George Archiv der Stefan
George Stiftung in der Wiirttembergischen Landesbibliothek in Stuttgart
als auch der Bibliothek Hugo von Hofmannsthals im Freien Deutschen
Hochstift, Frankfurt a.M., und der ebendort befindlichen Redaktion der
Kritischen Hofmannsthal-Ausgabe hat der Verfasser zahlreiche Hinweise
zu verdanken. Ohne diese beiden Zentren einer Symbolismus-Forschung
in Deutschland stiinde die deutsche Forschung hinter der franzésischen
weiter zurtick, als es heute der Fall ist.

Die Rive Gauche fand zu ithrem Selbstverstindnis, indem sie sich gegen-
iiber der Rive Droite als antibiirgerlich absetzte und antibtirgerlich lebte.
Diejenigen, die dichterische Ambitionen hegten, entwickelten innerhalb
dieses jugendlichen Viertels ihre besondere Identitit, indem sie Paul Ver-
laine, der unter ithnen lebte, und Stéphane Mallarmé zu ihren Leitbildern
erkoren. Diese Gruppe erwies sich als hinreichend integrationsfihig, so
dafy Hinzukommende aus den européischen Nachbarldndern oder aus
den Vereinigten Staaten leicht an sie Anschlufl fanden: Albert Mockel
aus Belgien, Stefan George aus Deutschland, Wactaw Rolicz-Lieder aus
Polen, die Franko-Amerikaner Stuart Merrill und Francis Vielé-Griffin
aus den Vereinigten Staaten, auch zahlreiche bildende Kiinstler gehor-
ten dazu. Ohne dafl dadurch ihre Basis im Quartier Latin geschwicht
worden wire, waren die Kiinstler und Intellektuellen der Rive Gauche
international vernetzt.

30 Jahre nach seinem ersten Paris-Aufenthalt hat sich George im Ge-
spréach iiber diese Phase seines Werdens gedufert:

11 Ebd., S. 23-25.

Stefan George in Paris 175

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er sprach nun tiber das, was ihm Paris gewesen: der einzige Ort in der Welt,
wo man enthusiasmiert war fiir Dichtung. Was das fiir die jeunesse alles war:
ein Vers! Er gab ein Bild von Mallarmé, wie er im vierten Stock der Rue de
Rome wohnte. Er hitte alle Zeitungen haben, hitte reich sein kénnen, aber
er schrieb nichts, als was er fiir gut hielt. Was Verlaine, der von Spital zu
Spital zog, fiir ein Lumpenleben fithrte. Es war eine Bliitezeit."?

Ausgangspunkt dieses Gesprichs ist das Gedicht »Franken«, das, um
1900 geschrieben, unter den »Zeitgedichten« im »Siebenten Ring« 1907
gedruckt wurde.”® In thm ist Paris mit wenigen Strichen skizziert, die
jjeunesses, das ist die »jugend / Im taumel aller dinge die mir teuers,
eingeschlossen die »freunde[n] [...] die dort noch singen«; Verlaine und
Mallarmé werden, neben Villiers de 'Isle-Adam, namentlich genannt.
Eines allerdings unterscheidet die Gesprichsnotiz vom Gedicht: Sie
nimmt nicht Bezug auf die verzweifelte Situation des sprechenden Ich,
von der sich die emphatischen Verse auf Paris abstof3en.

Ende April 1889 aus London angereist, nahm Stefan George, einer Emp-
fehlung seines Darmstadter Franzgsischlehrers Dr. Gustav Lenz folgend,
ein Zimmer im Hoétel des Américains, gelegen in der Rue de ’Abbé-de-
I'Epée inmitten des Quartier Latin. Dieses sehr preiswerte Hotel war be-
sonders beliebt bei Kiinstlern, Schriftstellern, Intellektuellen, so daf} der
junge Paris-Reisende sogleich in eins der zahlreichen kleinen geistigen
Zentren der Rive Gauche gelangte und schon in seinen ersten Pariser
Tagen einige fiir thn spéiter wichtig werdende Bekanntschaften schlofi.
Sieben Jahre spéter stieg Max Dauthendey im selben Hotel ab, 1913 gab
er eine Beschreibung:

In dem ruhigen Gasthof stiegen meistens auslindische Kunstler ab und ei-
nige dltere franzdsische Studenten, die Priifungsarbeiten machten. Zur Frith-
stiicks- und Abendessensstunde sah man kluge, ernste, gedankenvolle Képfe
in dem schmalen Efisaal. Dieser Saal war schmal wie ein Hausflur. Durch
die Verglasung seiner einen Lingsseite sah man in den kleinen dreieckigen

12 Edith Landmann, Gespriche mit Stefan George. Dusseldorf/Miinchen 1963, S. 76. Ein-
trag zu »10. Juli bis Mitte August 1919 Matten«.
13 GSW VI/VIL, S. 18f.

176 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hausgarten, der mit hohen, dichtverwachsenen Efeumauern und einem gri-
nen Rasen eine wohltuende Oase fur das Auge war, wenn man ermiidet vom
Weltstadtlirm und aus der wiisten pariser Lebensjagd, aus der Innenstadt,
heimkehrte und sich zur Mahlzeit niedersetzte.'*

Auch sonst schildert Dauthendey die Strafle und das Areal als sehr still:
»[A]lm Gassenende stand eine alte Kirche, die mit Abend- und Morgen-
geldut die klosterliche Friedlichkeit noch erhéhte.« Die erwihnte Kirche,
Saint-Jacques-du-Haut-Pas, liegt an einem Ende der Rue de I’Abbé-de-
I'Epée, Ecke Rue SaintJacques, wihrend das andere auf den Boulevard
Saint-Michel stof3t, den man nur zu tberqueren braucht, um in den Jar-
din du Luxembourg einzutreten. Noch einmal 15 Jahre spater gibt Al-
bert Saint-Paul einen ganz dhnlichen Eindruck wieder: Stefan George

débarquait a Paris venant de Londres. Nous nous rencontrimes dans une
pension de famille située rue de I’Abbé-de’Epée, dans la partie de cette rue
comprise entre la rue SaintJacques et le boulevard Saint-Michel. G’était
alors un vrai coin de province, charmant et tranquille, égayé de jardins et
d’oiseaux, et sur les toits duquel les cloches de Saint-Jacques-du-Haut-Pas
laissaient tomber leurs larmes de bronze.'

Uber die Giste weil} Saint-Paul mitzuteilen:

On pouvait y rencontrer Jean Moréas qui y écrivit le Pelerin passionné; Adol-
phe Retté qui venait de ressussiter la Vogue avec Gustave Kahn; Paul Souday,
aujourd’hui critique littéraire du Zemps; Raymond de la Tailhéde qui, avec
Ernest Raynaud et Maurice du Plessys, suivait la nouvelle Formule de Mo-
réas, IEcole romane; Edouard Dubus, Dauphin Meunier, Georges Dumas,
d’autres encore.'®

14 Max Dauthendey, Gedankengut aus meinen Wanderjahren. Bd. 2. Miinchen 1913,
S. 141

15 Albert Saint-Paul, Stefan George et le Symbolisme frangais. In: Revue de ’Allemagne
et des pays de languc allemande 1928, Nr. 13/14 (Numéro consacré a Stefan George), S. 397,
»Als Stefan George in Paris ankam, kam er von London. Wir begegneten uns in einer kleinen
Pension in der Rue de I’Abbé-de-I’ Epee in jenem Teil der Strafle gelegen, der von der Rue
Saint-Jacques und dem Boulevard Saint-Michel begrenzt wird. Damals war das eine provinzi-
elle Ecke, allerliebst und ruhig, aufgeheitert von Gérten und Vogelgezwitscher, und tiber die
Diicher lielen die Glocken von Saint-Jacques-du-Haut-Pas ihre ehernen Trénen fallen.«

16 Ebd., S. 396f. »Man konnte Jean Moréas treffen, der hier seinen >Pélerin passionné« ver-
faflte; Adolphe Retté, der mit Gustave Kahn die >Vogue« wieder aufleben liefi; Paul Souday,
heute Literaturkritiker des "Temps<; Raymond de la Tailhede, der gemeinsam mit Ernest Ray-
naud und Maurice du Plessys dem neuen Programm von Moréas anhing, der Ecole romane;
Edouard Dubus, Dauphin Meunier, Georges Dumas und noch andere.«

Stefan George in Paris 177

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einige weitere Namen wiéren noch anzufiigen. So der von George ge-
schitzte Franko-Amerikaner Francis Vielé-Griffin, ferner Achille Dela-
roche, der als einer der ersten wenige Jahre spdter Gedichte Georges
ins Franzosische tibertragen wird, und André Fontainas, dem wir einen
Bericht tiber eine Begegnung Georges mit Paul Verlaine verdanken.”

Die Verbindung zwischen George und Saint-Paul hatte noch Lenz her-
gestellt, da jedoch George selbst ausgezeichnet franzdsisch sprach und
nicht kontaktscheu war, konnte er sich ganz der Fithrung des bald eng
mit ithm befreundeten Franzosen tberlassen. Im Garten der Pension
lernte George durch Saint-Paul Albert Mockel kennen, den Herausgeber
der Zeitschrift »L.a Wallonie«.'®

Vom Blickpunkt dieses Pariser Viertel diirfte das Stadtbild bestimmt
sein, das George in dem Gedicht »Franken« skizziert:

Und in der heitren anmut stadt- der gérten
‘Wehmiitigem reiz- bei nachtbestrahlten tiirmen
Verzauberten gewdlbs [...]."

Die Stadt hat hier wenig zu tun mit jener »Hauptstadt des 19. Jahrhun-
derts«, wie sie Walter Benjamin genannt und analysiert hat.*” Vom Ge-
triebe der modernen Grofistadt, die so viele deutsche Intellektuelle in
jenen Jahren anzog, ist wenig zu spiiren, obwohl Paris doch auch ei-
ner der »wimmel-orte«*! ist wie Berlin oder Miinchen. Mit diesem Paris
haben sich die zahlreichen deutschen Schriftsteller, die dorthin reisten,
ebensowenig befafit — mit einer Ausnahme: Rilke. Sie kamen nicht mehr
als siegreiche Offiziere wie noch 1870/71 Detlev von Liliencron, son-
dern voller Hoffnung, in der Berithrung mit der Literatur und Kunst des

17- Vgl. Duthie, L'influence du symbolisme francais (wie Anm. 1), S. 36; Boehringer, Mein
Bild von Stefan George (wie Anm. 4), S. 209.

18 Vgl. Albert Mockel, Quelques souvenirs sur S. George. In: Revue de I’Allemagne 1928,
Nr. 13/14, S. 385-396, hier S. 386f.

19 GSW VI/VIL S. 18

20 Walter Benjamin, Illuminationen. Ausgewihlte Schriften. Hg. von Siegfried Unseld.
Frankfurt a.M. 1961, S. 185-200.

21 Stefan George an Sabine Lepsius, Mai 1902. In: Sabine Lepsius, Stefan George.

Geschichte einer Freundschaft. Mit zwolf Bildnissen, einem Gedicht und dreizehn Briefen in
Faksimile als Beilage. Berlin 1935 (6. Brief).

178 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachbarlandes neue Inspirationsquellen zu finden. Max Dauthendey
lebte ebenso wie Rilke hier viele Jahre, Hofmannsthal kam im Frithjahr
1900, etwas frither Gustav Vollméller, den es in spéteren Jahren noch oft
dorthin zog, Heinrich Mann, der 1893 zum ersten Mal Paris besuchte.
Hingegen teilten die Naturalisten diese Vorliebe nicht: Richard Dehmel
reiste erstmals 1908 nach Paris, Gerhart Hauptmann nur kurz 1893, um
die franzosische Urauffithrung von »Hanneles Himmelfahrt« mit vorzu-
bereiten; und im Gegensatz zu seinem weit jiingeren Freund Hofmanns-
thal zeigt auch Arthur Schnitzler sich als Dichter von Paris nur wenig
beeindruckt. Im April und Mai 1897 war er dort.?? Rilke hat sich, vom
dritten Teil des »Stundenbuchs« tiber das »Buch der Bilder«, die »Neuen
Gedichte« und den »Malte Laurids Brigge« bis zur finften der »Duineser
Elegien« kontinuierlich an Paris abgearbeitet:

Platze, o Platz in Paris, unendlicher Schauplatz,

wo die Modistin, Madame Lamort,

die ruhlosen Wege der Erde, endlose Bander,

schlingt und windet und neue aus ithnen

Schleifen erfindet, Rischen, Blumen, Kokarden,
kiinstliche Friichte -, alle

unwahr geférbt, - fur die billigen

Winterhiite des Schicksals.?®

Ganz anders George. Wihrend Berlin gelegentlich in seinen Gedichten
bertihrt wird, spiegelt sich Paris, die Grofistadt, die er doch in den er-
sten zehn Jahren seines Schaffens am besten kennengelernt hat, nur ganz
punktuell im poetischen Werk. Und das ist um so bemerkenswerter,
als sich keine europiische Hauptstadt um 1890 an Modernitit mit der
franzésischen Metropole messen kann. Erst im halben Jahrhundert zu-
vor hatte Baron Georges Eugéne Haussmann als Prifekt von Paris das
mittelalterliche Stadtbild beinahe génzlich beseitigt,?* hatte den groflen
dufleren Boulevard-Ring angelegt und die Sichtachsen auf den Arc de
Triomphe geschaffen. Die grofien Griinanlagen, der Jardin du Luxem-
bourg, der Bois de Boulogne, erhielten ihr heutiges Aussehen. Es ent-

22 Vgl. BW Schnitzler, S. 135f. und 356. Fiir den Hinweis danke ich Katja Kaluga.

23 Rainer Maria Rilke, Samtliche Werke. Werkausgabe. Bd. 2. Hg. vom Rilke-Archiv in
Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Ernst Zinn. Frankfurt a.M. 1975, S. 704f.

24 Vgl. dazu Benjamin, Illuminationen (wie Anm. 20), S. 197£.; eine faire Wiirdigung von
Haussmann in Christian Beutler, Paris und Versailles. 2., rev. Aufl. Stuttgart 1979, S. 24-27.

Stefan George in Paris 179

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standen Les Halles, die Markthallen zur Versorgung der zwei Millionen
Einwohner, und die groflen Kaufhauspassagen wie das Samaritaine. Es
entstand das Paris, an dem Walter Benjamin seine Gedanken zum Fe-
tisch Ware entwickelt.” In diesem Paris fanden zwischen 1855 und 1937
sechs Weltausstellungen statt. Gerade 1889, in Georges ersten Pariser
Monaten, wurde wieder eine eréffnet, und der junge Deutsche scheint
sie in Begleitung von Lenz besucht zu haben, ebenso wie den damals
zwar noch nicht vollendeten, aber doch schon eingeweihten Eiffelturm
und die Place de la Bastille mit der Juli-Saule zu Ehren der in der Juli-
revolution 1830 umgekommenen Biirger von Paris.?® George hat das
wie eine Pflichtiibung absolviert, die er seinem Lehrer schuldig zu sein
glaubte. Seine Priferenzen lagen anderswo, etwa im Louvre, dessen Saal
mit den frithen italienischen Malern er lieber mit Saint-Paul als mit Lenz
aufsuchte, und zwar mehr als einmal.

Waihrend das rechte Seineufer mit dem Hétel de Ville und zahlreichen
anderen Regierungsgebduden, den Kaufhdusern, den Banken, den re-
prasentativen Bithnen, den groflen Zeitungsverlagen und nicht zuletzt
dem Minster Notre-Dame die Machtzentren beherbergte und das poli-
tische und 0konomische Leben bestimmte, war das linke Seineufer, die
Rive Gauche, seit alters jener Teil der Stadt, den die Intellektuellen be-
herrschten. Zwar hatte er seit der Franzosischen Revolution seinen alten
Mittelpunkt, die Sorbonne, verloren, sie erstand erst 1896 von neuem.
Aber es mangelte nicht an zahlreichen hohen Schulen, und am Rande
des Viertels residierte die Académie Francaise, die damals wie heute ih-
ren Sitz im Collége des Quatre-Nations, gegeniiber dem Louvre auf der
linken Seineseite hatte. Von der Vorgiangergeneration der Symbolisten,
den Parnassiens, hatten 1890 schon zwei den Sprung unter die Unsterb-
lichen geschalfft: Francois Coppée 1884 und Leconte de Lisle 1886; 1894
folgte ihnen noch José Maria de Hérédia sowie 1896 der dem Parnass
nahestehende Anatole France.

25 Vgl. Walter Benjamin, Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalis-
mus. Zwei Fragmente. Frankfurt a.M. 1969, S. 58-60.
26 So berichtet Saint-Paul in der Revue d’Allemagne 1928, Nr. 13/14, S. 398.

180 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hingegen bewegten sich die Symbolisten, Georges frithe Pariser Be-
kannte, in den informellen Gruppen, die sich auf der Rive Gauche ge-
bildet hatten. Man traf sich in den zahlreichen Cafés und Bierhdusern
des Viertels, ein iiberwiegend junges Publikum, in dem sich Studenten
der verschiedenen Hochschulen mit Leuten mischten, die niemals eine
Hochschule von innen gesehen hatten, eine intellektuelle Bohéme, die
ithre eigenen Idole verehrte, vor allem den unter ihnen beinahe wie ein
Clochard lebenden Paul Verlaine. Es verwundert nicht, dafi der grofle
Lyriker von der Académie abgelehnt wurde, als er sich 1893 um den Sitz
des verstorbenen Hippolyte Taine bewarb, aber daf§ er nicht eine einzige
Stimme erhielt, ist doch bezeichnend: Klarer hitte der Graben zwischen
der Szene auf der Rive Gauche und dem kulturellen Establishment nicht
markiert werden kénnen. Anatole France zeigt sich 1886 erstaunt, daf§
Jean Moréas fiir sein »Manifest des Symbolismus« als Publikationsforum
den »Figaro« gewdhlt hatte, ein birgerliches Blatt von der Rive Droite,
dem der Ruf anhaftete, monarchistisch und ultramontan ausgerichtet zu
sein: »Un journal, qui recoit d’ordinaire les manifestes des princes.«*’

Der Journalist und Editor der symbolistischen Zeitschrift »L’Ermitage«
Henri Mazel hat im Alter lebhaft und nicht ohne Ironie eine der Veran-
staltungen beschrieben, zu denen sich die junge Szene traf, eine Dichter-
lesung, wie sie der Herausgeber der Zeitschrift »La Plume« regelméfiig
veranstaltete; da Mazel und Léon Deschamps Konkurrenten waren,
wird man einige Abstriche machen miissen, vor allem durfte das Bild
Deschamps’, eines der einfallsreichsten Kulturmanager jener Jahre, ziem-
lich verzeichnet sein.

A son appel, tous les poétes chevelus du quartier latin, se rendraient deux
fois par mois, le samedi, dans les sous-sols du café du Soleil d’Or, place
Saint-Michel [...]. Ces sous-sols étaient alors terriblement encombrés, et plus
terriblement encore enfumés. La premiére fois que je m’y hasardai, je faillis
tomber a la renverse; on aurait dit une descente dans un four a chaux; a
peine si, en toussant et en pleurant, on pouvait apercevoir, au fond de la sale,

27 In: Le Temps vom 26. September 1886; wieder in Léon Vanier (Hg.), Les premiers arms
du Symbolisme. Paris 1889. Nach dem elektronischen Text im Internet, hier S. 12 [www.bmli
sieux.com/curiosa/smbol01.htm; Stand: 31.10.2012]. »Eine Zeitung, die gewohnlich 6ffent-
liche Erklarungen von Fursten abdruckt«. — Vgl. hierzu auch Wolfgang Langes Rezension
von Jorg-Ulrich Fechners Buch »I4pre gloire du silence« (wie Anm. 10). In: George-Jahrbuch
3/2000-01, S. 206.

Stefan George in Paris 181

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

le digne Léon Deschamps a sa petite table présidentielle annongant de sa voix
zézayante que »notre cer camarade« le pocte X. allait dire des vers.

La foule était énorme, joyeuse et juvénile. Aucune gloire compassée de la
Rive Droite, mais d’innombrables futures grands hommes de la Rive Gau-
che, poctes, étudiants, rapins, anarchistes, sans oublier les amis personnels
de Léon Deschamps ni les compagnes non moins personnelles de tous ces
messieurs, qui vivaient joyeusement dans la fumée épaisse comme si, en un
existence antérieure, elles eussent été jambons de Mayence ou saucisses de
Francfort. Peu a peu, ces réunions souterraines et fumigénes, tout en gardant
leur caractere bon enfant, prirent, de par la qualité des récitants et des écou-
tants, un meilleur cachet littéraire. A c6té des chansons et des monologues,
qui d’ailleurs ne tombérent jamais dans la vulgarité des café-concerts boule-
vardiers, on put entendre de nobles poemes dits par leurs auteurs; Tailhade
et Moréas ne dédaignerent pas d’y clamer des vers heroiques, et la silhouette
faunesque de Verlaine se laissa deviner derriere les nuages de fumée épais-
se.28

Anfangs hatten die Lesungen im Café de Fleurus, jenseits des Jardin
du Luxembourg und unmittelbar an ihn angrenzend, stattgefunden; der
unerwartete Zuspruch veranlafite dann Deschamps, sein Stammcafé zu
verlassen und eine Lokalitit zu wihlen, in der zuvor Emile Goudeau
die lebensreformerische Gruppe der Hydropathen um sich versammelt
hatte. Die Lesungen im Soleil d’Or hielten sich tiber den Tod Léon Des-

28 Henri Mazel, Aux beaux temps du Symbolisme 1890-1895. Paris/Briissel [1943], S. 171.
»Auf seinen Aufruf hin begaben sich samtliche langhaarigen Dichter des Quartier latin zwei-
mal im Monat, am Samstag, in die Keller des Cafés Soleil d’Or an der Place Saint-Michel
[...]. Diese Keller waren dann schrecklich tiberfiillt und noch schrecklicher verraucht. Als ich
mich zum ersten Mal dorthin verirrte, wére ich beinahe auf den Riicken gefallen; man kénnte
sagen: ein Abstieg in einen heiflen Ofen; kaum dafy man vor Husten und Weinen in der Tiefe
des Saals den wiirdigen Léon Deschamps bemerken konnte, der an seinem kleinen Présiden-
tentisch mit seiner lispelnden Stimme ankiindigte, dafl nun »notre cer camarades, der Dichter
X. Verse vortragen wiirde. — Die Menge war riesig, heiter und jugendlich. Keine steifleinene
Berithmtheit der Rive droite, aber unzihlige kiinftige grofle Leute der Rive gauche, Dich-
ter, Studenten, Sudler, Anarchisten, nicht zu vergessen die persénlichen Freunde von Léon
Deschamps noch die nicht weniger engen Freundinnen all dieser Herren, die munter in dem
dichten Rauch lebten, als wenn sie in einer fritheren Existenz Mainzer Schinken oder Frank-
furter Wiirstchen gewesen wiren. Allméhlich gewannen diese unterirdischen und rauchge-
zeugten Versammlungen, ohne ihren gutmiitigen Charakter abzulegen, durch die Qualitat der
Rezitierenden und der Zuhérenden eine bessere literarische Prigung. Neben Chansons und
Monologen, die jedoch nie in die Vulgaritit der Tingeltangel des Boulevards abglitten, konnte
man gute Gedichte horen, vorgetragen von ihren Autoren; Tailhade und Moréas waren sich
nicht zu schade, hier heroische Verse zu rezitieren, und hinter den Wolken von dichten Rauch-
schwaden konnte man die faunische Silhouette von Verlaine erahnen.« — Norton, Secret Ger-
many (wie Anm. 7), S. 46, schreibt, George habe »several of these occasions« im Soleil d’Or
wahrgenommen, was wahrscheinlich, wenn auch nicht dokumentiert ist.

182 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

champs’ und tiber die Jahrhundertwende hinaus, sie tiberlebten die sym-
bolistische Phase, so daf§ noch Guillaume Apollinaire von 1903 an hier
Bekanntschaft mit vielen Schriftstellern schlof3.

Wiahrend die Lesungen fiir jedermann zuginglich waren, mufite
eine zweite, nicht weniger erfolgreiche Initiative Deschamps’ wihleri-
scher verfahren: die Bankette, die zumeist im Café Voltaire, nahe am
Odéon-Theater stattfanden.? Sie waren auf jeweils etwa 40 Teilnehmer
berechnet, wurden zu Ehren eines lebenden Kiinstlers oder eines soeben
erschienenen bedeutenden Werkes veranstaltet und standen unter der
wechselnden Prisidentschaft angesehener Schriftsteller. Deschamps rich-
tete sie drei- bis viermal im Jahr aus: fiir Paul Gauguin im Marz 1891, fir
Paul Verlaine im April 1893, fiir Puvis de Chavannes im Februar 1895,
fiir Stéphane Mallarmé im Februar 1897, um nur die bekannteren Na-
men zu nennen. Legendér wurde das Bankett zu Ehren von Jean Moréas
am 2. Februar 1891. Soeben war die Gedichtsammlung »Le Pélerin pas-
sionné« erschienen. Dieses Bankett fand ausnahmsweise nicht im Café
Voltaire, sondern im Hoétel des Sociétés Savantes in der Rue Danton
statt, wenige Schritte vom Café Voltaire entfernt. Francis Vielé-Griffin
hat davon in den »Entretiens politiques et littéraires« berichtet,** Henri
Mazel in seinem Erinnerungsbuch,* und der »Mercure de France« gibt
in seinem Marz-Heft 1891 eine genaue Beschreibung des Ablaufs und
listet die Teilnehmer sdmtlich namentlich auf. Verfaflt hat sie der Lyriker
Raoul Gineste (1849-1914). Den Vorsitz hatte Mallarmé inne, er brach-
te auch den ersten Toast aus:

Ajean Moréas, qui, le premier, a fait d’un repas la conséquence d’un livre de
vers, et uni, pour féter le Pélerin passionné, toute une jeunesse aurorale a quel-
ques ancétres. Ce toast, au nom du cher absent Verlaine, des Arts camarades
et de plusieurs de la Presse, au mien, de grand cceur.*

Unter den etwa 80 Teilnehmern sind beinahe alle vertreten, die in Ste-
fan Georges Werk ein Echo gefunden haben, von Mallarmé bis zu Al-
bert Saint-Paul, aber auch der noch ganz junge und unbekannte André

29 Eine Einladung zu einem Bankett im Stefan George Archiv. Vgl. Sohnle, Stefan George
und der Symbolismus (wie Anm. 5), S. 95. Es handelt sich um das neunte, dessen Prisidium
Francis Maynard, der Direktor des »Figaro«, innehatte und das am 11. Mai 1893 stattfand.

30" Entretiens politiques et littéraires, Nr.11 vom Februar 1891.

31 Mazel, Aux beaux temps du Symbolisme (wie Anm. 28), S. 60f.

32 Mercure de France vom Mirz 1891, in der Rubrik »Echos divers et communications«.

Stefan George in Paris 183

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gide und die bildenden Kiinstler Gauguin, Redon, Rops, Seurat und
Signac. Ausdricklich entschuldigt hatten sich unter anderen Théodore
de Banville, der wenige Wochen spéter verstarb, und de Hérédia. Achille
Delaroche brachte einen Toast auf die symbolistische Poesie und im spe-
ziellen auf Mallarmé aus (»longs applaudissements«), frenetischen Beifall
erhélt ein Trinkspruch auf den ebenfalls anwesenden Octave Mirbeau.
In Mallarmés Toast spiegelt sich die Absicht, die Léon Deschamps mit
der Etablierung der Bankette — aufler natiirlich, da} sie zum héheren
Ruhm von »La Plume« beitragen sollten — im Sinn hatte: dltere, bereits
anerkannte Autoren mit jiingeren zusammenzubringen. Das gelang
vollkommen. Gide lernte an diesem Abend Vielé-Griffin und Henri de
Régnier kennen, mit beiden wird ihn eine langjahrige Freundschaft ver-
binden.*

Intimer noch waren die Treffen der einzelnen Gruppen zu festen Ter-
minen in den CGafés. So traf sich im Voltaire jeden Montagabend ein
engerer Freundeskreis der Symbolisten. Nach dem Feuilleton von Ernest
Raynaud im »Mercure de France«* versammelten sich hier Henri de
Régnier, Francis Vielé-Griffin, Jean Moréas und Albert Saint-Paul, auch
Stuart Merrill gehorte zu diesem Kreis, ebenso Achille Delaroche. Das
Wort fithrte in der Regel Moréas, aber auch der einflufireiche Theore-
tiker des Symbolismus, Charles Morice, nahm an den Treffen teil. Die
Rue de I'’Abbé-deI’Epée erreicht man von hier in zehn Gehminuten.

Seltener fanden Treffen in Privatwohnungen statt. Emile Zola emp-
fing die thm befreundeten Anhénger des Naturalismus in seinem Haus
in Medan bei Paris, Paul Verlaine seine Freunde zeitweilig in seinem
Hotelzimmer in der Rue Royer-Collard. In seinen letzten Lebensjahren
wechselte er in dem Dreieck zwischen der Rue Vaugirard, der Rue Saint-
Jacques und der Rue Descartes von einer drmlichen Wohnung i die
néchste,* haufig zusammen mit der Prostituierten Eugénie Krantz, die
ihn einerseits betreute, andererseits das Ihre zu seiner finanziellen Misere
beitrug. Teils wegen wirklicher Erkrankung, teils aber auch aus mate-
rieller Not verbrachte er viele Monate des Jahres in Hospitdlern und

33 Vgl. Henry de Paysac (Hg.), André Gide. Correspondance avec Francis Vielé-Griffin
1891-1931. Lyon 1986, S. IXf.

34 Mercure de France vom Mirz 1891, S. 139.

35 Zwei der Wohnungen beschreibt Harry Graf Kessler, der 1895 Verlaine in der Rue

Saint-Victor und in der Rue Descartes besuchte. Harry Graf Kessler, Das Tagebuch. Bd. 2:
1882-1897. Hg. von Giinter Riederer u.a. Stuttgart 2004, S. 373f. und S. 413.

184 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Asylen - ein Gegenbild zur bescheidenen, aber gesicherten Stabilitit, in
der das Leben seines Freundes Mallarmé verlief. Fin Foto in Georges
Nachlafl zeigt Verlaine im Café Francois I?, einem der von thm bevor-
zugten Plitze am Boulevard Saint-Michel.

Dem Freund Saint-Paul und vielleicht auch Albert Mockel verdankt
George, dafl er zum intimsten Kreis Zutritt erlangte, der Runde, die sich
zu den >mardis, den Dienstagabenden, in der Wohnung von Mallarmé
traf.*® Es gab diese Abende seit 1880, und zwar ziemlich weit abgelegen
vom Quartier Latin, in der Rue de Rome Nr. 87. Stets willkommen
war Paul Verlaine, zu den regelmifiigen Teilnehmern zéhlten Henri
de Régnier, Francis Vielé-Griffin und Stuart Merrill, etwas spater ka-
men André Gide und Paul Valéry hinzu. Gern gesehen waren Géste
von auswirts wie Maurice Maeterlinck und Emile Verhaeren, auch
Georges Freund Wactaw Rolicz-Lieder, der seit 1889 fiir einige Jahre
in Paris lebte. Die schlichte und ungezwungene Gastlichkeit, die hier
herrschte, hat George beeindruckt, und er hat sie sich spéter selbst
zueigen gemacht. Aufler Mallarmé sprach kaum jemand, man trank
Tee und bediente sich vom Tabak, der in einem Gefafy von der Dek-
kenlampe hing. Themen waren ausschliefilich Fragen der Kunst, deren
Diskussion sich auf dem langen Heimweg zu Fufl von den Batignolles
zum Quartier Latin fortsetzte.

Das Leben der Dichter in Paris, an das George so schnell Anschlufl
fand, schlug sich nicht nur in gedruckten Werken, sondern auch in ge-
selligen Lebensformen nieder, die sich bis ins Private erstreckten. Im
September 1892 reist George nach Bellay (Ain), um an der Hochzeit des
Freundes Albert Saint-Paul teilzunehmen. Schon im August 1889 hatte er
gemeinsam mit vielen anderen Philippe-Auguste Villiers de I'Isle-Adam
zu Grabe getragen. Als Verlaine am 8. Januar 1896 verstarb, war George
nicht in Paris. Rolicz-Lieder benachrichtigte ihn, und er ehrte den gro-
flen Lyriker mit den zwei Gedichten »Erinnerung an Paul Verlaine« aus
der Feder des befreundeten Polen, die das Marz-Heft 1896 der »Blatter
fir die Kunst« eréffnen. In Paris folgten Tausende am 10. Januar dem
Trauerzug quer durch die Stadt vom Quartier Latin zum Cimetiére des
Batignolles. Wie bei Villiers de I'Isle-Adam fihrte auch in diesem Fall

36 In der George-Literatur gehen Boehringer, Mein Bild von Stefan George (wie Anm. 4),
S. 31, und Mockel, Quelques souvenirs sur S. George (wie Anm. 18), S. 389, auf den Charak-
ter dieser Abende ein.

Stefan George in Paris 185

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mallarmé den Zug an, in der Februar-Nummer von »La Plume« wurde
der Text seiner Ansprache gedruckt.

v

Zwischen dem ersten Besuch 1889 und dem letzten 1908 hielt sich Geor-
ge zumindest neun-, vielleicht zehnmal in Paris auf, am langsten 1889
und 1892.%” Obwohl er noch keine Zeile veroffentlicht hatte, 6ffnete thm
Saint-Paul nicht nur Zugang zu den verschiedenen Treffpunkten der li-
terarischen Bohéme, sondern auch zu wesentlichen Medien der Szene
und deren fithrenden Képfen. Folgt man den Spuren, die diese Medien
in den »Blattern fir die Kunst« hinterlassen haben, so sind in erster Linie
die Zeitschriften »La Plume«, »UErmitage« und der »Mercure de France«
zu nennen. Alle drei waren junge Griindungen und unter den Multipli-
katoren der symbolistischen Generation zwischen 1885 und 1900 die
wichtigsten.?® »La Plume«, »unsere geehrte schwester«, wie sie im ersten
Heft der »Blitter« genannt wird,*® war dem Ursprung nach ein charak-
teristisches Produkt der Szene.** Ihr Griinder, Léon Deschamps, war
damals 26 Jahre alt, ein junger Mann aus dem Poitou, den die Hoffnung
auf schriftstellerischen Erfolg nach Paris getrieben hatte. Studiert hatte
er nicht, vielmehr sich mit untergeordneten Positionen im Buchhandel
durchgeschlagen. Hinter seiner Griindung stand denn auch weder ein
potenter Verlag noch eine offizielle Institution noch eine politische Par-
tei, sondern ein kleiner Kreis persénlicher Freunde von Deschamps, jun-
ge Enthusiasten, die ihr Erspartes zusammenlegten. Am 15. April 1889
erschien die erste Nummer, acht zweispaltig bedruckte Seiten in einem
einfachen gelben Umschlag. Anfangs schrinkte man sich nicht auf die
Literatur ein, sondern lehnte sich auch stark an Lebensreformer wie die
Hydropathen und andere Naturapostel an. Aber schon bald traten die
Kiinste ganz in den Vordergrund, neben der Literatur auch die bildende

37 Die Angaben folgen dem Werk von Hans-Jirgen Seekamp/Raymond C. Ockenden/
Marita Keilson, Stefan George. Leben und Werk. Eine Zeittafel. Amsterdam 1972.

38 Hierzu Duthie, L'influence du symbolisme francais (wie Anm. 1), S. 301-308; Karlauf,
Stefan George (wie Anm. 6), S. 89-93.

39 Blitter fiir die Kunst 1/1892, S. 32.

40 Vgl. zu La Plume: Jean-Michel Nectoux (Hg.), La Plume 1889-1899. Une revue »Pour
art«. Paris 2007 (Ausstellungskatalog).

186 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst und die Musik, ohne daff man sich auf eine Richtung festlegte. Es
gab Sonderhefte zu einzelnen Persénlichkeiten und Schulen, der Umfang
wuchs an, Illustrationen lockerten den Satzspiegel auf. Der rasche Erfolg
fihrte dazu, dafl bereits nach zwei Jahren, im Sommer 1891, die Jungge-
sellenbude Deschamps’ am Boulevard Arago nicht mehr ausreichte und
man in grofiere Rdume in der Rue Bonaparte umsiedeln mufite. Um die
nun angeschene Zeitschrift und die weiteren Aktivititen von Deschamps
wirtschaftlich abzusichern, wurde im Januar 1892 die »Société Anonyme
La Plume« gegriindet, die mit 400 Anteilseignern ein Grundkapital von
40000 Francs zusammenbrachte.”! »La Plume« konnte inzwischen auf
einen Kreis angesehener Autoren verweisen: Jules Laforgue, Léon Bloy,
Jean Moréas, Stuart Merrill und andere. Eine Sondernummer im Fe-
bruar 1896 bringt Gedichte aus dem Nachlaf} von Verlaine, Mallarmés
Ansprache bei der Trauerfeier und seine Antwort auf eine Rundfrage
zur Bedeutung der Poesie des Verstorbenen.” Mallarmés erster Beitrag
fiir »La Plume« war bereits 1893 erschienen, das Sonett »Salut«,*® mit
dem er das von ihm présidierte 7. Bankett der Zeitschrift im Januar 1893
eroffnet hatte. Am 15. Januar 1895 wurde eine Sondernummer Puvis de
Chavannes gewidmet, in der Mallarmés Sonett »Hommage« den Ma-
ler feiert.** Dasselbe Heft verweist auf einen weiteren Dienst, den der
Dichter Léon Deschamps leistete. Auf dessen Initiative hin hatte sich
schon 1892 ein Komitee »Le Tombeau de Charles Baudelaire« gebildet,
das das Ziel verfolgte, die Mittel fiir ein Denkmal zusammenzubringen.
Beauftragen wollte man damit Auguste Rodin. Nach dem Tod von Le-
conte de Lisle hatte Mallarmé den Vorsitz ibernommen, und es waren
in dem Ausschufl neben zahlreichen franzosischen Dichtern auch aus-
landische vertreten: Maeterlinck, Verhaeren, Swinburne. Damals, 1892,
war Georges Ansehen in der Szene schon so groff, daf} er als einziger
Deutscher um seinen Beitritt gebeten wurde. Mit einem fiir seine Ver-
haltnisse nahezu begeisterten Brief an Deschamps nahm er an.* Geplant

41 Vgl. ebd., S. 12.

42 Stéphane Mallarmé, (Fuvres complétes. Hg. von Henri Mondor und G. Jean-Aubry.
[Paris] 1970, S. 510f. (mit Kommentar S. 1585f.) und 873 (mit Kommentar S. 1639).

43 Fbd., S. 27 (mit Kommentar S. 1406f.). Das Gedicht erschien am 15. Februar 1893 in
»La Plume«.

44 Ebd., S. 72 (mit Kommentar S. 1497).

45 Abgedruckt in La Plume vom 15. August 1892 (4. Jg., Nr. 80); wieder in Georg Peter

Landmann, Stefan George und sein Kreis. Eine Bibliographie. Mit der Hilfe von Gunhild
Giinther erg. und nachgefiihrte 2. Aufl. Hamburg 1976, S. 15, Nr. 10.

Stefan George in Paris 187

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

war ein Band mit poetischen Beitragen der Kommissionsmitglieder und
weiterer Dichter, dessen Erlos dem geplanten Zweck dienen sollte. Bevor
das Buch 1896 tatsdchlich erschien, druckte »La Plume« im Januar 1895
Mallarmés Sonett »Le Tombeau de Charles Baudelaire«,*® seinen Beitrag
zum inzwischen schon weit fortgeschrittenen Sammelband.

Er erschien 1896* und brachte von George die zwei Baudelaire-Uber-
tragungen »Der Duft« und »Das Bild«.*® Verleger war wiederum Léon
Deschamps, der schon 1890 fur Autoren seiner Zeitschrift die »Biblio-
théque Artistique et Littéraire« gegriindet hatte. Die Ertrage dieser bi-
bliophilen Buchreihe wurden vollstdndig an die oftmals sehr bedurftigen
Autoren ausgeschiittet. Verlaine verhalf dem angehenden Verleger zu
einem guten Start: Sein erstes Buch waren dessen »Dédicaces«.*

»La Plume« brachte 1892 einen Hinweis auf das soeben erschienene
erste Heft der »Blitter fir die Kunst« und im Folgejahr zwei Beitrige
von Georges treuem Adlatus Garl August Klein.”® Zehn Jahre spiter
sollte noch eine weitere Initiative von Deschamps bei George Friichte
tragen. Als in der ersten Halfte des Jahres 1903 zwischen George und
Hofmannsthal tber eine Auswahl Hofmannsthalscher Gedichte im
»Verlag der Bltter fiir die Kunst« verhandelt wurde, schrieb der Dichter
aus Bingen am 16. Juni 1903: »Ich gedenke die von Grasset entworfene
schrift zu verwenden die bei uns noch ziemlich unbekannt ist und sich
vorziglich eignen wird.«*! Im Oktober desselben Jahres kam der Band
dann mit dieser Schrift heraus. Eugéne Grasset gehorte zu den von Des-
champs besonders geforderten Kiinstlern. 1894 hatte der Herausgeber
von »La Plume« damit begonnen, in seinen Raumen in der Rue Bonapar-
te regelméflig Kunstausstellungen unter dem Namen »Salon des Cent«
zu veranstalten.’? Hier wurden Kiinstler wie Maurice Denis, Henri de
"Toulouse-Lautrec und die Vertreter des Art Nouveau Alfons Mucha und

46 Mallarmé, (Fuvres (wie Anm. 42), S. 70 (mit Kommentar S. 1494f.).

47 Le Tombeau de Charles Baudelaire. Hg. von Alexandre Ourousoff unter Mitwirkung
von Stéphane Mallarmé. Paris 1896.

48 GSW XIII/XIV, S. 51 und 53.

49 Paul Verlaine, Dédicaces. Paris 1890.

50" Landmann, Stefan George und sein Kreis (wie Anm. 45), S. 17, Nr. 17 und 21, Nr. 31
und 32. Die letzteren Nummern vollstindig bei Fechner, »Idpre gloire du silence« (wie
Anm. 10), S. 73-76.

51 BW George (1953), S. 193 (Brief von George an Hofmannsthal, 16. Juni 1903).

52 Vgl. Nectoux, La Plume (wie Anm. 40), S. 30-36.

188 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eugene Grasset prisentiert. Zur Zeit der Grasset gewidmeten Ausstel-
lung 1894 war George in Paris, aber auch wenn er die Ausstellung nicht
geschen haben sollte, Grasset ist ihm mit Sicherheit im Umkreis von »La
Plume« als Illustrator und Buch- und Plakatgestalter mehr als einmal
begegnet.” 1897 und 1898 organisierte »La Plume« drei Wettbewerbe
unter Zeichnern und Graphikern, in der Jury saflen Mucha und Gras-
set neben Deschamps. Als dieses Organisations- und Werbegenie der
symbolistischen Generation am 28. Dezember 1899 verstarb, ging mit
thm die anregende Kraft von »La Plume« dahin. Die Zeitschrift existierte
noch bis 1913, aber die Ausstellungen und Bankette nahmen sogleich
ein Ende, ebenso versiegte eine der wichtigsten Einnahmequellen des
Unternehmens, der Verkauf von kiinstlerisch hochwertigen Plakaten.

Eine weitere von den damals aus dem Boden schieflenden, zumeist
recht kurzlebigen Zeitschriften der Rive Gauche, zu der George intensi-
ve Beziehungen pflegte, war die »Ermitage«. In ihr verbanden sich poeto-
logische und kritische Intentionen mit politischen, denn eine der Sdulen
des Blattes war der Franko-Amerikaner Stuart Merrill. Wegen seiner so-
zialistischen und anarchistischen Neigungen hatte ihn sein Vater enterbt,
aber dank der Zuwendungen seiner Mutter blieb er einer der wenigen
‘Wohlhabenden unter den Boheémiens des Quartier Latin, was thm stets
eine anschnliche Entourage sicherte. Die Zeitschrift erschien monatlich
von April 1890 bis Mitte 1906, ithr erster Direktor war Henri Mazel.
Mazel, wie Deschamps 1864 geboren, hat in seinem Erinnerungsbuch
die Entstehung und die ersten sechs Jahre, in denen er selbst die Leitung
innehatte, in lebhaften Farben beschrieben.”* Wie seine Urteile tiber
Mallarmé und mehr noch tiber Rimbaud verraten, war sein eigenes Ver-
standnis fir Lyrik begrenzt, und auch was Verlaine betrifft, kommt er
tiber Anekdotisches kaum hinaus.” Aber er verstand es, kundige Mitar-
beiter zu gewinnen, offenbar beraten von Georges Freund Saint-Paul. Si-
cher im Einverstandnis mit seinem Schriftleiter Merrill, der weiter links
stand als sein Direktor, richtete die Zeitschrift an zahlreiche Kunstler,
darunter auch Stefan George, im Jahr 1893 die Irage:

5 Zu Eugeéne Grasset als Buch- und Schriftgestalter vgl. Lexikon des gesamten Buchwe-
sens. 2., vollig neu bearb. Aufl. Stuttgart 1991, Bd. 3, S. 242.

54 Vgl. Mazel, Aux beaux temps du Symbolisme (wie Anm. 28), S. 7-13.

55 Vgl. ebd., S. 46-49, 41-44 und 35-41.

Stefan George in Paris 189

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quelle est la meilleure condition du Bien social, une organisation spontanée
et libre, ou bien une organisation disciplinée et méthodique? Vers laquelle de
ces conceptions doivent aller les préférences de lartiste?

George antwortete kurz und biindig: »Mon cher Mazel. On décidera
votre question selon 4ge, fortune, domicile, ce qui change. Pour l'artiste
elle est secondaire«.’ Das klingt anders als finf Jahre zuvor im Brief
vom Januar 1889 an den Freund Artur Stahl, in dem George sich als
»Socialist, Communard, Atheist« bezeichnet.”” Schon im ersten Heft der
»Blatter fiir die Kunst« im Oktober 1892 heifit es im Editorial: unsere
Veroffentlichung

kann sich auch nicht beschiftigen mit weltverbesserungen und allbegliik-
kungstridumen in denen man gegenwirtig bei uns den keim zu allem neuen
sicht, die ja sehr schon sein mégen aber in ein anderes gebiet gehoren als das
der dichtung.’®

Es war daher kaum eine andere Antwort zu erwarten.

In der ersten Nummer der »Ermitage« hatte Mazel in einem program-
matischen Artikel die Tendenzen der Epoche in sozialer, religidser, philo-
sophischer, literarischer und kiinstlerischer Hinsicht skizziert und dabei
schon angedeutet, dafl man fir alle diese Gebiete offen se1,” und so ist
denn auch »UErmitage« mehr eine allgemeine Kulturzeitschrift, die sich
auch der Literatur widmet, als wie die »Blatter fiir die Kunst« eine reine
Literaturzeitschrift geworden. Es finden sich hier Artikel tiber die Lage
von Arbeiterinnen, tiber Philo- und Antisemitismus, tiber Malerei und
Skulptur, tiber das Theater, und es gibt feststehende Rubriken, die die
verschiedenen Bereiche kritisch beleuchten. Von den Dichtern sind au-
Ber Paul Verlaine Vielé-Griffin, de Régnier und Moréas von Anfang an
vertreten, Stuart Merrill als stindiger Mitarbeiter ebenfalls.

Es war Albert Saint-Paul, der in »L’Ermitage« erstmals Stefan George
einfithrt, und zwar mit der Ubertragung der Gedichte »Verwandlungen«

56 UErmitage 4/1893, H. 7 (Juli), abgedruckt bei Landmann, Stefan George und sein Kreis
(wie Anm. 45), S. 22, Nr. 36. »Welche Voraussetzung ist besser fiir die soziale Wohlfahrt, eine
spontane und freie Organisation oder eine disziplinierte und methodisch vorgehende? Wel-
ches der beiden Konzepte sollte der Kiinstler bevorzugen?« — »Mein lieber Mazel. Ihre Frage
wird man nach Alter, Vermogen, Wohnsitz entscheiden, und die wechseln. Fiir den Kiinstler
ist sie sekundar.«

57 Boehringer, Mein Bild von Stefan George (wie Anm. 4), S. 30.

58 Blatter fur die Kunst (wie Anm. 39), S. 10.

59 Abgedruckt bei Mazel, Aux beaux temps du Symbolisme (wie Anm. 28), S. 10-13.

190 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und »Strand« aus den im Herbst 1890 erschienenen »Hymnen«. Voraus-
geschickt ist eine knappe Finfithrung des Ubersetzers, die Georges Posi-
tionierung umreifit: Baudelaire, Mallarmé und Verlaine als seine Ahnen,
die Symbolisten als thm nahestehend, die Naturalisten als seine Gegner.
Saint-Paul teilt bereits mit, daf§ George an einer Ubertragung Baudelaires
arbeite.”” Auf diese erste Wiirdigung Georges folgen acht weitere, die
substantiellen unter ihnen von Saint-Paul, Stuart Merrill, Adolphe Retté
und Carl August Klein.*! Die letzte George betreffende Notiz, vermut-
lich von Saint-Paul, gilt vornehmlich Georg Fuchs, dem Redakteur der
»Allgemeinen Kunstchronik«, der wenige Monate zuvor George und die
»Blatter« vorgestellt hatte.”” George kannte alle erwahnten Mitarbeiter
der Zeitschrift personlich, und bis auf Retté war er mit ihnen befreundet.
Merrill hat ithn auch in Bingen besucht. Der Kreis um dieses Periodikum
steht dem Deutschen so nahe, dafl Merrill ihn zu Recht mehrfach als
»notre ami« bezeichnen darf. Als Mazel Ende 1895 ausscheidet, erlischt
auch Georges Bezichung zu dem symbolistischen Blatt.

Die dritte Zeitschrift, die George im Kreis der Pariser Symbolisten
im Gespriach hilt, ist der »Mercure de France«. Ein Vierteljahr vor
»LErmitage«, im Januar 1890, von Alfred Vallette gegriindet, stand er
auf emer finanziell solideren Basis als »LUErmitage« und hielt sich bis weit
iiber die Mitte des 20. Jahrhunderts hinaus. Einer seiner wichtigsten Fi-
nanziers in den Anfangsjahren war der Dramatiker Jules Renard, der
zwar nicht selbst aus reichem Hause stammte, aber dank des Vermégens
seiner Frau zu Wohlstand kam. Aus der Hofmannsthal-Forschung ist er
ja gut bekannt.®® Ehe Henri Albert, ein guter Freund von Georges Intim-
feind Dehmel,** fiir die Rezensionen deutschsprachiger Neuerscheinun-

60 Vgl. Fechner, »I'4pre gloire du silence« (wie Anm. 10), S. 33f.

61 Vel. ebd., S. 33 passim. Zu erginzen ist gegeniiber Landmann, Stefan George und sein
Kreis (wie Anm. 45), Fechner und der Stefan-George-Bibliographie 1976-1997 (Mit Nachtri-
gen bis 1976. Auf der Grundlage der Bestéinde des Stefan George Archivs in der Wiirttember-
gischen Landesbibliothek. Hg. von der Stefan George Stiftung. Tiibingen 2000): L'Ermitage
2/1892, H. 9 (September), S. 124, unter der Rubrik >Petites Nouvellesc die Voranzeige der
»Bldtter fur die Kunst«, wahrscheinlich von Stuart Merrill, »a laquelle collaborera notre ami
M. Stefan George«. Sie wird sein »nettement idéaliste et combattra les diverses écoles réalistes
qui régnent actuellement en Allemagne.«

62 T’Ermitage 6/1895, H. 1 (Januar), S. 58; Fechner, »I’apre gloire du silence« (wie Anm. 10),
S. 127.

63 Hofmannsthal tibertrug Renards Drama »Fuchs« ins Deutsche. Vgl. SW XVII Dramen
15, S. 19-72 (mit Kommentar S. 438-485).

64 Vgl. Gatherine Kramer (Hg.), Eine deutsch-franzosische Brieffreundschaft. Richard
Dehmel - Henri Albert. Briefwechsel 1893-1898. Herzberg 1998.

Stefan George in Paris 191

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen zustdndig wird, ab Januar 1895, wird George durchaus wohlwollend
besprochen, wenn auch nicht mit der Herzlichkeit wie in »L’Ermitage«.
George kannte zwar Vallette und auch seine schriftstellernde Frau Ra-
childe personlich, aber befreundet waren sie nicht naher, und auch das
Verhiltnis zu Pierre Quillard und Louis Dumur, welche die drei ersten
Hefte der »Blitter« im »Mercure de France« besprachen, war nicht be-
sonders eng. Schon bei der Rezension des ersten Heftes der »Blitter
fur die Kunst« in der November-Nummer 1892, die im ganzen zwar
kurz, aber freundlich lautet, fiel Quillard auf, dafl der Titel von Geor-
ges Zeitschrift sich eng an die »Ecrits pour I'Art«, das Blatt von René
Ghil, anlehnte. Ghil und Quillard waren Schulkameraden gewesen und
hatten gemeinsam mit Stuart Merrill bei Mallarmé Unterricht gehabt.
Quillard tibergeht aber auch nicht den Unterschied zwischen beiden
Zeitschriften, entgegen Ghils »préoccupations sociologiques« verbleibe
George »dans la domaine de I'Art pur«.® Das zweite Heft der »Blétter«
wird in der Mérz-Nummer des »Mercure de France« von Louis Dumur,
einem Welschschweizer, besprochen,® sicher zu Georges grofier Befrie-
digung: Der Rezensent kommt zu einer durchweg positiven Beurteilung
der Ubertragungen Mallarmés, Verlaines, Moréas’ und de Régniers: »Il
faut féliciter le jeune pocete idéaliste allemand d’avoir su rendre dans sa
langue avec tant de charme et de bonheur les détails, a premiére vue
presque intraduisibles, des originaux francais.«”” Zustimmend wird auch
Kleins Bemiihen konstatiert, Georges Abstand von den Symbolisten in
Paris zu unterstreichen. Knapp zwei Jahre spiter wird im »Mercure de
France« das Urteil iiber Georges Ubertragungen, insbesondere derjeni-
gen aus Verlaine, sehr anders lauten. Der neue Rezensent, Henri Albert,
nennt sie im Januar 1895 »trés littérales mais peu poétiques«.®® Daf3 dies
kein selbstandiges Urteil ist, sondern von Richard Dehmel inspiriert,
ergibt sich aus den zeitgleichen Zeugnissen. Dehmel namlich arbeitete
zur selben Zeit an Verlaine-Ubertragungen, am 8. Januar 1893 schreibt
er dartiber an Albert:

65 Fechner, »I'apre gloire du silence« (wie Anm. 10), S. 49.

66 Ebd., S. 68.

67 »[...] dem jungen deutschen idealistischen Dichter ist zu gratulieren, dafl er mit so viel
Charme und Gliick auf den ersten Blick uniibersetzbare Details aus dem franzosischen Origi-
nal in seiner Sprache wiederzugeben wufite.«

68 Fechner, »I'dpre gloire du silence« (wie Anm. 10), S. 126.

192 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn man solche Lieder tibertragen will, kann von Uebersetzung garnicht
mehr die Rede sein; Man kann lediglich die Stimmung nachdichten [...].
Auf die Uebersetzung des einzelnen Ausdrucks ist dann gar nicht mehr zu
rechnen.®

Im Februar 1893 bringt dann der »Mercure de France«, ebenfalls aus der
Feder von Henri Albert, die lobende Anzeige von zwei Verlaine-Ubertra-
gungen von Dehmel: »M. Dehmel y a appliqué avec une extréme habile-
té son subtil talent de lyrique qui excelle aux nuances et aux caressantes
intonations du >Lied«« George hat sich tiber diese Herausstreichung der
Arbeiten Dehmels so sehr gedrgert, daf} er sich zu einer scharfen Inter-
vention beim »Mercure de France« veranlafit sah, in der er Dehmel jede
Eignung und jede Berechtigung zu Verlaine-Ubertragungen rundweg
absprach.” Dehmel scheint wenig spiter selbst bemerkt zu haben, daf§
ithn die >Nachdichtung von Stimmungen« allzu weit vom Ausgangstext
entfernte, und hat beim Wiederabdruck von »Helle Nacht« in dem Ge-
dichtband »Weib und Welt« den urspringlichen Hinweis »Nach Paul
Verlaine« weggelassen. Vor diesem Hintergrund nimmt sich Dumurs
Rezension der Georgeschen Ubertragungen wie eine indirekte Abbitte
aus.

Den dritten Rezensenten, der sich mit Georges Frithwerk im »Mercure
de France« befafite, diirfte der Deutsche bei seinen Paris-Aufenthalten
niher kennengelernt haben. Albert Saint-Paul erwéhnt ihn in seiner
Hommage fiir George 1928 als einen der Teilnehmer an den >mardi« bei
Mallarmé. André-Ferdinand Hérold weist in einer rithmenden Anzeige,
die die »Hymnens, die »Pilgerfahrten« und die Baudelaire—Ubertragun—
gen cinschliefit, auf Georges dritten Gedichtband »Algabal« hin, lobt
dessen Aufbau als »voulu et logique« und betont die Varianz der metri-
schen Formen. Die Sprache der Gedichte nennt er »hardie et d’'une belle
harmonie« und gibt als Beleg eine komplette franzésische Prosa-Version
des abschlieBenden Gedichts »Vogelschau«.”

Bis zur ndchsten positiven Nennung muf3te George jedoch knapp zwei
Jahre warten. Dann aber, im April 1895, meldet sich eine gewichtige
Stimme zu Wort: die Mallarmés. Er rithmt knapp, aber nachdriicklich
Georges Baudelaire-Ubertragungen als Beleg fiir den intellektuellen

69 Kramer (Hg.), Eine deutsch-franzosische Brieffreundschaft (wie Anm. 64), S. 24.

70 Abgedruckt bei Sohnle, Stefan George und der Symbolismus (wie Anm. 5), S. 94f.
7L Abgedruckt bei Fechner, »I"dpre gloire du silence« (wie Anm. 10), S. 79.

Stefan George in Paris 193

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Austausch zwischen Frankreich und Deutschland, dem auf franzosischer
Seite die Verehrung fur Richard Wagner korrespondiere.”” Inzwischen
hatte sich auch Henri Alberts Haltung gegentiber George verandert. Die
Freundschaft mit Dehmel geht wie ithre Korrespondenz 1896 zu Ende,
und Henri Alberts Sicht auf Stefan George steht nun im Zeichen Fried-
rich Nietzsches. Der franzosische Kritiker und Nietzsche-Ubersetzer
trennt George vom Kreis um die »Blétter fiir die Kunst« und wiirdigt thn
als kiinstlerisches Individuum. Das kiindigt sich in der kritischen An-
zeige von Wolfskehls »Ulais« vom September 1897 an”™ und findet sich
vollig ausgeprdgt in der ausfithrlichen Rezension des »Jahrs der Seele«
vom September 1898:7 Das tiberschwengliche Lob seiner »Schule« be-
ginne dem Dichter George zu schaden. Ein knappes Drittel seines Tex-
tes opfert Albert einem Durchgang durch die deutschen Theorien des
Schénen von Alexander Gottlieb Baumgarten bis zu Herbart, um dann
zu dem Schluf} zu kommen: »Malheureusement, ce petit jeu de société
n’a guere de resultats pratiques et on n’arrivera jamais a déduire une ceu-
vre d’une théorie d’art.«> Wihrend der Rezensent den Zyklus »Traurige
Tanze« aulerordentlich positiv einschitzt, als »des leds doux et desen-
chantés ot le poete chante la mélancolie des choses mortes, I'amertume
des méditations solitaires dans la pénombre des foyers abandonnés«,”
lehnt er die Sprache der >Widmungen« als zu komplex ab und stellt sie
kritisch neben die so vertrackten wie berithmt-bertichtigten Verse aus
Klopstocks »Der Ziirchersee«: »Hallers Doris, die sang, selber des Liedes
werth, / Hirzels Daphne, den Kleist innig wie Gleimen liebt, eine Paral-
lele, die George bei umgekehrter Wertung vielleicht sogar willkommen
gewesen wire. Ganz richtig versteht der Kritiker Georges Intention bei
dem von Mallarmé iibernommenen Verzicht auf Interpunktionszeichen
»pour en faire >un tout musical«, was aber, ebenso wie die Kleinschrei-

72 Vgl. ebd., S. 143. Mallarmés Bemerkung ist durch eine Umfrage veranlafit. Vgl. dazu
Andreas Schockenhoff, Henri Albert und das Deutschlandbild des »Mercure de France«
1890-1905. Frankfurt a.M./Bern/New York 1986, S. 167-188.

73 Vgl. Fechner, »I'4pre gloire du silence« (wie Anm. 10), S. 308.

7 Vgl. ebd., S. 346ft.

5 Ebd., S. 346. »Ungliicklicherweise hat dieses Gesellschaftsspiel kaum praktische Ergeb-
nisse, und niemals wird man dahin kommen, ein Kunstwerk aus einer Kunsttheorie abzulei-
ten.«

76 Ebd. »[...] stie und bezaubernde Lieder, in denen der Dichter die Schwermut der
unbelebten Dinge und die Bitterkeit einsamer Griibeleien im Halbschatten verlassener Plitze
besingt.«

194 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bung der Substantive, zur Verwirrung des Sinns fithre. George sei in
diesen Texten mehr Kunstadept als Dichter: »Il s’en construit un idéale
admirable qu’il s’efforce de faire prospérer dans une cave. C’est une
fleur somptueuse et artificielle, sans s¢ve et sans vie. Portez-la au grand
jour, elle s’évanouira sous les rayons du soleil.«”” Offenbar bezicht Albert
seine metaphorische Textbeschreibung aus der Bildwelt des »Algabal,
einer Werkstufe, tiber die George im »Jahr der Seele« doch schon sicht-
lich hinausgekommen ist.

\

In Paris bahnte sich auch die wenig spiter besonders intensiv werdende
Verkniipfung Georges mit der franzésischsprachigen belgischen Litera-
turszene an. Erster Vermittler ist hier Albert Mockel, den George durch
Albert Saint-Paul kennenlernt. Wie Saint-Paul gehort er zu den Teilneh-
mern an Mallarmés >mardi, er ist der Initiator des Albums, das Mallarmé
zum 50. Geburtstag im Mérz 1897 tiberreicht wird und in dem George
mit der Ubertragung von Mallarmés »Apparition« ins Deutsche vertre-
ten ist.”® Schliefflich ist Mockel der Gastgeber, als George bei seinem
letzten Paris-Besuch 1908 mit André Gide zusammentrifft.”” Von 1886
an gibt er die »Wallonie« heraus, das Blatt der belgischen Symbolisten,
in dem aber auch franzdsische Dichter wie Mallarmé und Saint-Paul
publizieren. Henri de Régnier gehort zu Mockels engsten Partnern und
ist einige Zeit Mitherausgeber. Bevor der »Floréal«, »Le Réveil« und gele-
gentlich auch andere belgische Literaturzeitschriften ihr Augenmerk auf
George richten, hat Mockel in »La Wallonie« zunichst die »Hymnenc,
sodann die Baudelaire—Ubertragungen rezensiert, die frithesten Rezen-
sionen Georgescher Gedichtbinde unter den Belgiern. Seine Kritik des
Georgeschen Erstlingswerks ist freundlich, wenn auch nicht unkritisch.®

77 Ebd., S. 347. »Er errichtet sich daraus ein bewundernswertes Ideal, das er in einer Hohle
zum Gedeihen bringen will. Eine prichtige, kiinstliche Blume, ohne Saft und ohne Leben.
"Tragt sie ins Freie, und sie wird sich unter den Strahlen der Sonne verfliichtigen.«

78 Vel. Henri Mondor, Vie de Mallarmé. [Paris] 1941, S. 762.

7 Vgl. André Gide - Albert Mockel, Correspondance (1891-1938). Hg. von Gustave
Vanwelkenhuysen. Genf 1975, S. 294f. (Tagebucheintrag von Gide vom 7. April 1908 und
Brief von Gide an Mockel vom 5. November 1928).

80 Vgl. Fechner, »I'dpre gloire du silence« (wie Anm. 10), S. 32 der vollstandige Text der
Kritik.

Stefan George in Paris 195

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Er halt den Verfasser zu Recht nicht fiir einen Anfanger und konstatiert
die Festigkeit seines Verses sowie die Vielfalt des Vers- und Strophen-
baus. Ohne den Deutschen einen Symbolisten zu nennen, weist er doch
auf die haufig gluckliche Substitution von Landschaft und Seelenregung
hin, das zentrale Verfahren der stransposition< bei den Symbolisten. Ta-
delnd vermerkt er den gelegentlichen Mifibrauch von Beschreibungen
und die durchgéngige Kleinschreibung der Substantive, deren Sinn er
nicht zu erkennen vermag. Auf diese knappe Rezension der »Hymnen«
im Marz-/April-Heft 1891 folgt im Januar-/Februar-Heft 1892 Mockels
Anzeige der ersten Baudelaire-Ubertragungen.® Das Urteil, freundlich
gesonnen, mischt Bewunderung und Skepsis: Bewunderung fir die oft
erstaunliche Texttreue, Skepsis gegeniiber dem Reimzwang, den sich
George auferlegt habe. Zu welchen Gewaltsamkeiten sie den Ubersetzer
zwinge, belegt er mit den zwei ersten Strophen gleich des ersten Ge-
dichts »Bénédiction«, gerade jenes Gedichts also, dessen Ubertragung
Mockels Freund de Régnier fiir besonders gegliickt hielt.®

Georges Bezichung zu Mockel und der Zeitschrift »L.a Wallonie« diirf-
te ihm auch den Weg zum Verleger Henri Vaillant-Carmanne in Liittich
geofinet haben, bei dem sowohl die »Pilgerfahrten« und der »Algabal«
als auch Saint-Pauls Gedichtband »Pétales de nacre« gedruckt wurden.®
Zeitweise erwog George auch, ihm den Druck und Vertrieb der »Blétter
fir die Kunst« anzuvertrauen.®*

Im ersten Heft der »Blatter« vom Oktober 1892 vermerkt das Titel-
blatt je eine Berliner, Wiener und Pariser Buchhandlung, in der die Zeit-
schrift zu haben sei. In Paris ist es die Buchhandlung von Léon Vanier
(1847-1896) am Quai St. Michel. So bleibt es bis zum fiinften Heft der
Zweiten Folge vom Februar 1895. Vanier hatte sich von 1884 an als
Verleger der Symbolisten etabliert, bei ihm erschienen mit der einzigen
Ausnahme von Stéphane Mallarmé® samtliche Gedichtbande der Pari-
ser Freunde, aus denen George Proben in Ubertragungen gab. Im drit-
ten Heft der ersten Folge (Mérz 1893) weist George ausdriicklich auf

81 Vgl. ebd., S. 36.

82 Brief de Régniers an George vom 6. August 1892. Vgl. Stefan George, Zeitgendssische
Dichter. Ubertragungen Zweiter Teil. GSW XVI, S. 156-159.

83 Vgl. Landmann, Stefan George und sein Kreis (wie Anm. 45), S. 15, Nr. 6, S. 16, Nr. 11
und S. 18, Nr. 19; Boehringer, Mein Bild von Stefan George (wie Anm. 4), S. 219.

84 Vgl. Fechner, »I"4pre gloire du silence« (wie Anm. 10), S. 11.

85 Mallarmé und Vanier hatten sich im Friihjahr 1887 tiberworfen.

196 Christoph Perels

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Vanierschen Ausgaben als seine Vorlagen hin.*® Vanier, ein Pariser,
gehort zu den Personlichkeiten der Literaturszene auf der Rive Gauche,
die niemals eine Universitit besucht haben, er war Autodidakt, der aus
dem Besuch von Abendkursen seine Bildung bezogen hatte.*” Einer sei-
ner wichtigsten Autoren war von 1884 an Verlaine, von dem er einige
zuvor bei Alphonse Lemerre erschienene Titel itbernahm. Zwischen thm
und Verlaine herrschte ein ziemlich lockerer Ton, und sie hatten man-
chen Streit miteinander um Honorare.® In der Korrespondenz zwischen
Klein und Vanier findet sich eine Postkarte vom 10. Oktober 1892: Fir
das Dezember-Heft desselben Jahres waren fiinf Verlaine-Ubertragun-
gen geplant, Vanier schreibt in Gegenwart des Dichters und schldgt ein
Honorar von fiinf Francs pro Gedicht vor: »Verlaine n’a que les vers
pour vivre et ne roule pas toujours sur I'or.«® In Verlaines und Vaniers
letztem Lebensjahr erschien hier noch, mit einer Einleitung des Dich-
ters und Freunds, die erste Gesamtausgabe des dichterischen Werks von
Arthur Rimbaud.” Ebenso wichtig wie die von Vanier besorgten Ge-
dichtausgaben war wohl die 1889, in Georges erster Pariser Zeit, bei thm

91

erschienene Broschiire »Les premiers arms du Symbolisme«™ mit der

klugen Kritik von Paul Bourde und dem berithmten »Manifest« von Jean
Moréas. Die noch einmal abgedruckten Artikel fiir und gegen den Sym-
bolismus aus verschiedenen Periodika von 1885 und 1886 konnten hier
auf leichte Art dem suchenden deutschen Dichter zugénglich werden.

86 GSW XVI, S. 1271,

87 Zu seiner Vita vgl. den Beitrag von G. Picq online unter http://tybalt.pagesperso-orange.
fr/LesGendelettres/biographies/VanierL.htm (Stand: 31.10.2012).

88 Vgl. Verlaines Sonett an Vaniers kleine Tochter vom 21. April 1894. In: Verlaine,
Euvres poétiques complétes. Hg. von Y.-G. Dantec, vollstindige, neubearb. Ausgabe von
Jacques Borel. Paris 2005, S. 604 (»A Mlle. Jeanne Vanier«).

89 Abgedruckt bei Sohnle, Stefan George und der Symbolismus (wie Anm. 5), S. 102. -
»Verlaine lebt nur von seinen Gedichten und schwimmt nicht immer im Geld.«

90 Arthur Rimbaud, Poésies complétes. Paris 1895.

91 Vgl. Anm. 27.

Stefan George in Paris 197

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 1: Bertha Pappenheim als Gliickel von Hameln (1646/47-1724).
Portrit von Leopold Pilichowski, gemalt etwa 1910-1914.

18.01.2026, 00:41:33. Access - TTm


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Louise Hecht

Ubersetzungen jiidischer Tradition
Bertha Pappenheims religios-feministische Schriften

I
Die >Kette der Uberlieferung:

Who has any doubt nowadays that our past is the key to our present, and
by articulating this past, verbalizing it to a therapist, we can divest oursel-
ves of its debilitating weight? Memory liberates, narration heals, history
redeems [...]. [...] to remember is to heal. Heal from what? From the amnesia
that >dissociates«< the psyche, from the forgetting that breaks the continuity
of my history and therefore keeps me from being my self. Ever since (and
because of) Anna O.s miraculous cure, forgetting has ceased to be a simple
lapse of memory [...].!

Soll die in Erzdhlung gegossene Erinnerung aber nicht nur befreiende,
sondern gar heilende und erlésende Krifte besitzen, muf} Vergessen von
der Gedichmisliicke (lapse of memory) zum Stindenfall iiberhéht werden.
Die Wiener Judin Bertha Pappenheim (1859-1936), von Freud und
Breuer in den 1895 publizierten »Studien iiber Hysterie« sorgsam un-
ter dem Decknamen Anna O. verborgen, gilt Mikkel Borch-Jacobsen
daher sowohl als Kronzeugin fiir die das 20. Jahrhundert beherrschen-
de Macht der Erinnerung wie auch fiir die Verwissenschaftlichung der
Beichte durch die Psychoanalyse.? Gemafl Breuers Bericht aus den »Stu-
dien tber Hysterie« war seine Patientin Anna O. durch >Aberzihlenc
der Ursprungsgeschichten von den somatischen Beschwerden ihrer Hy-
sterie geheilt worden. Nach mehrmaliger Um- bzw. Neuinterpretation
der Krankengeschichte durch Breuer und Freud wurde sie schliefllich
vom ersten Freud-Biographen Ernest Jones zur »eigentlichen Erfinde-
rin« der Psychoanalyse gekiirt und ist seitdem untrennbar mit dieser

L Mikkel Borch-Jacobsen, Remembering Anna O. A Century of Mystification. New York
1996, S. 2-5 (Hervorh. im Original).
2 Vgl ebd, S. 1.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 199

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissenschaft verbunden.? Borch-Jacobsen benutzte die mittlerweile gut
erforschten Ungereimtheiten und Auslassungen in der Fallgeschichte*
daher zu einer umfassenden Dekonstruktion der Psychoanalyse und ih-
res Griindungsmythos.” Verweist Borch-Jacobsens Terminologie bereits
implizit auf eine Interpretation des Freudschen Projekts im religiésen
Kontext, versteht Wolfgang Miiller-Funk das psychoanalytische Narra-
tiv explizit als »religiosen Code«, der dem »heimat- und traditionslos
gewordenen [...] Individuum ein Design« anbiete.®

In der 1895 publizierten >Fallgeschichte« von Anna O. dominiert der
Versuch, die jiidische Identitit der Patientin zu verschleiern, die Psycho-
analyse also von >konfessionellen< Beschrankungen zu dissoziieren und
sie in die »internationale Gemeinschaft der Rationalitéit« einzuschreiben.’
Die prononciert judische Identitit Bertha Pappenheims bietet dagegen
einen Angelpunkt, der latenten Spannung zwischen universalistischen
und partikularistischen Elementen nachzuspiiren sowie verdringte re-
ligiése Traditionen wieder ins Blickfeld zu riicken, ohne die »gldnzende
Zukunft der Religion« (Casanova) heraufzubeschworen.® Die Ruckver-
wandlung von Anna O. in Bertha Pappenheim erméglicht den Zugrift
auf jene Shalshelet ha-Kabbalah [Kette der Uberlieferungd], durch welche

3 »Since she was the real discoverer of the cathartic method, her name, which was
actually Bertha Pappenheim, deserves to be commemorated.« Ernest Jones, The Life and
Work of Sigmund Freud. Bd. 1. 2. Aufl. London 1972, S. 223.

4 Vgl. z.B. Albrecht Hirschmiiller, Physiologic und Psychoanalyse in Leben und Werk
Josef Breuers. Bern 1978; Ellen M. Jensen, Streifziige durch das Leben von Anna O. - Bertha
Pappenheim, Ein Fall fiir die Psychiatrie - Ein Leben fiir die Philanthropie. Dreieich 1984
und zuletzt Wolfgang Miiller-Funk, Die Kultur und ihre Narrative: Eine Einfithrung. 2. Aufl.
Wien 2008, S. 201-224, der die narrative Struktur der >Fallgeschichte« analysiert.

5 Zur Problematik seines Unterfangens vgl. John E. Gedo, Remembering Anna O.: A
Century of Mystification (review). In: Modernism/modernity 5/1998, H. 1, S. 192-194, sowie
zu Borch-Jacobsens Mythosbegriff Miiller-Funk, Die Kultur und ihre Narrative (wie Anm. 4),
S. 204 u. 219.

6 Ebd.,S. 221.

7 Jacques Le Rider, Das Ende der Illusion: Die Wiener Moderne und die Krisen der Iden-
titit. Wien 1990, S. 296. Die von Le Rider beziiglich Freud getroffene Feststellung lafit sich
mutatis mutandi auch auf die Psychoanalyse tibertragen. Vgl. dazu Albrecht Koschorke, Nach-
wort. In: Bertha Pappenheim, Literarische und publizistische Texte. Hg. von Lena Kugler und
Albrecht Koschorke. Wien 2002, S. 301f.

8 Vgl. José Casanova, Public Religion in the Modern World. Chicago 1994, S. 11f., der
in der Ablésung der Sikularisierungsdebatte durch Religionsdebatten seit den 1980er Jahren
einen wissenschaftlichen Paradigmenwechsel ortet.

200 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die judische Tradition die Authentizitét ihrer Lehre statuiert.’ Die >Kette
der Uberlieferung« verbiirgt dem traditionellen Judentum die Legitimitit
religidser Inhalte und Gesetze bis auf die Gegenwart, indem sie — begin-
nend mit Moses auf dem Berg Sinai — deren ununterbrochene Weiter-
gabe durch religiése Autorititen in chronologischen Listen verzeichnet.
Die Ausléschung eines Namens - von Freud und Breuer routineméfiig
bei Publikation der Fallgeschichte(n) vorgenommen - gewinnt somit
eine Bedeutung, die weit iiber den individuellen Subjektverlust hinaus-
ragt. Denn die Unterbrechung der Tradition stellt unweigerlich die Le-
gitimitit des Uberlieferten in Frage. Hatte Freud den >Fall Anna O.< an
den Beginn eines Projekts der Moderne gestellt, in der sich das Indivi-
duum gegen die Tradition etablieren konnte, indem es einen narrativen
Zugang zu seiner personlichen Geschichte fand, sah sich Bertha Pappen-
heim als Teil eines grofleren, eben durch die Kontinuitit der Tradition
legitimierten Narrativs.

Weitergabe und Interpretation dieses jiidisch-religiésen Narrativs lag
aber traditionellerweise in den Handen von Minnern. Die Indienstnah-
me dieser Tradition fiir Frauen bei gleichzeitiger Anerkennung ithrer Au-
toritit und Legitimitit verlangte eine sensible kulturelle Ubersetzung.
Den miénnlichen Absolutheitsanspruch auf Religion in Frage zu stellen,
ohne das Gebdude der Tradition bis in die Grundfesten zu erschiittern,
so dafl es einzustiirzen drohte — wie dies etwa im Falle des Reformjuden-
tums geschehen war'® —, bedurfte einer grenziiberschreitenden, jedoch
feinfithligen Interaktion. Die diesbeztiglich von Pappenheim praktizierte
Aneignung der Religion durch die Ubersetzung kanonischer jiidischer
Schriften antizipiert in gewissem Sinne die postkoloniale Strategie des
writing back mit Hilfe derer kolonialisierte Volker um die Definitionsmacht

9 Zur Funktion von >Shalshelet ha-Kabbalah« in der jiidischen Tradition und Geschichte
vgl. Yosef Hayim Yerushalmi, Zachor: Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und jiidisches
Gedichtnis. Berlin 1988, S. 43f.

10 Das ab den 1820ern in Deutschland entstandene Reformjudentum hatte sich bis zur
Mitte des 19. Jahrhunderts in entscheidenden Punkten - u.a. die Stellung der Frauen betref-
fend - von der Tradition entfernt und wird seitdem als eigene Stromung innerhalb des Juden-
tums betrachtet. Neben sozio-politischen Differenzen stellt die Definitionsmacht tiber die judi-
sche Lehre heutzutage einen wesentlichen Streitpunkt zwischen amerikanischen, mehrheitlich
der Reform zugeneigten und israelischen, die >Orthodoxie« vertretenden Juden dar. Zur
historischen Entwicklung des Reformjudentums vgl. Michael A. Meyer, Response to Moder-
nity: A History of the Reform Movement in Judaism. 2. Aufl. Detroit 1995.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 201

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiber ithre Kultur kdmpf(t)en.!! In threm bahnbrechenden Werk iiber post-
koloniale Literaturen verwiesen Ashcroft, Griffiths und Tiffin explizit auf
die Parallelen zwischen postkolonialen und feministischen Schreibstrate-
gien.'? Der selbstbestimmte Umgang mit Sprache in postkolonialen Li-
teraturen kénne prinzipiell auf zwei Wegen erfolgen — durch Ablehnung
oder Aneignung (abrogation and appropriation).”* Werden im ersten Fall die
Normen der Standardsprache radikal aufler Kraft gesetzt und die Wer-
tung zwischen Zentrum und Peripherie umgekehrt, so sucht die zweite
Strategie, die Normen subtil zu unterwandern und das Fremde mit eige-
nem Geist zu beseelen. Eben jene Taktik setzte Pappenheim ein, da sie
die méannliche Priponderanz in religiésen Fragen zwar aufweichen, aber
nicht prinzipiell delegitimieren wollte. Denn die Tradentenkette und da-
mit die von ihr respektierte Tradition fufiten auf mannlichen Normen.
Die Fruchtbarmachung der traditionellen Religion fir Frauen verlangte
Pappenheim also einen bestindigen Balanceakt zwischen Rebellion ge-
gen und Akkommodierung an das herrschende Geschlechterverhiltnis
ab.

Fiir die Psychoanalyse verbiirgte Anna O. Effizienz und Wissenschaft-
lichkeit der neuen ebenso wie die Tradentenkette die Authentizitit der
alten jiidischen Lehre. Doch auch in anderer Beziehung wurde jiidi-
sche Tradition von Freud konvertiert und in die Lehre von der See-
le integriert. Bedeutete Konversion in Wien um 1900 vor allem einen
Religionswechsel, d.h. im allgemeinen den Ubertritt vom Judentum
zum Christentum, hatte Freud den Terminus in einen >unorthodoxens
Kontext plaziert.!* In seinem 1894 publizierten Aufsatz »Die Abwehr-
Neuropsychosen«,'® dessen Fallbeispiele auf die noch unveréffentlichten
»Studien tiber Hysterie« verwiesen, beschrieb er damit die Verwandlung
psychischer Traumata bzw. gesellschaftlich tabuisierter sexueller Phan-
tasien in somatische Beschwerden bei Hysteriepatientinnen. Die >Kon-
version« verwandle eine starke, aber sozial inakzeptable Vorstellung in

11" Vgl. dazu Bill Ashcroft/Gareth Griffiths/Helen Tiffin, The Empire Writes Back: Theory
and Practice in Post-Colonial Literatures. 2. Aufl. London/New York 2002.

12 Vgl. ebd., S. 7.

13 Vgl. ebd., S. 87f.

14 Die folgenden Uberlegungen sind von Liliane Weissbergs Paper »Freud’s Conversions«
inspiriert, die ein Kapitel ihrer Freud-Biographie bilden. Ich danke der Autorin fiir die Uber-
lassung des Vortragsmanuskripts.

15 Sigmund Freud, Gesammelte Werke. 18 Bde. u. 1 Nachtragsbd. hg. von Anna Freud
u.a. Frankfurt a.M. 1960ff., hier Bd. 1, S. 59-74.

202 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine schwichere, akzeptable. Das fiir Hysterie spezifische Kriterium sei
nicht Bewufitseinsspaltung, sondern die »Fahigkeit zur Konversion«.
Das Ich werde durch diese Konversion zwar widerspruchsfrei, belaste
sich aber »mit einem Erinnerungssymbol«. Die starke Vorstellung war
dem Korper also gleichsam als »Gedéchtnisspur« eingeschrieben.’® So
verstanden, wird Konversion zum Synonym fur die Domestizierung
(iber-)michtiger Inhalte, die nicht vollkommen entzaubert werden kon-
nen und daher ihren physischen Tribut fordern. Der Kérper tibernimmt
also Verantwortung fiir das Unbewufite.

Wiihrend Pappenheim jiidische Tradition durch Ubersetzung fiir Frau-
en fruchtbar machen wollte, versuchte Freud, sie also durch Konversi-
on zu domestizieren. Die untibersetzbaren bzw. nicht konvertierbaren
Residuen dieses Prozesses aufzuspiiren, soll das Ziel der vorliegenden
Studie sein. Anna O. ist zwar jeder heutzutage entstehenden Studie tiber
Bertha Pappenheim eingeschrieben, Pappenheims Starke bestand jedoch
in threr Konversion.

Il
Die »private Frau« — Frauen und Offentlichkeit

Jahrhundertelang hatte sich die interpretative Anpassung religiéser Ge-
setze und Traditionen an verdnderte Zeit- und Umweltbedingungen im
Judentum innerhalb eines festgefigten Bezugssystems vollzogen, dessen
Regeln von einer mannlichen Gelehrtenelite aufgestellt, angewendet und
iiberwacht wurden. Die von Frauen erwartete Anpassungsleistung be-
stand dagegen im sich Einfugen in den vorgegebenen Bezugsrahmen.
Zwar hatte das traditionelle Judentum Frauen nie prinzipiell auf Haus-
arbeit reduziert und von auflerhduslichen Tiatigkeiten ausgeschlossen,
die mit Sozialprestige ausgestatteten Fiihrungspositionen, darunter vor
allem die gesamte Offentlich-religiése Sphére, war ihnen jedoch vorent-
halten. Vom zeitlich fixierten 6ffentlichen Gebet und der Torah-Lesung
(in der Synagoge) waren Frauen ebenso >befreit« wie vom Studium re-
ligiser Texte, um ihnen die Erfullung ihrer >hiuslichen Pflichten< zu

16 Ebd., S. 63f. Vorliegende Analyse setzt sich bewuf3t von Sander Gilmans Interpretation
ab, die hauptsichlich auf die sexuellen Komponenten in Freuds Hysterietheorie fokussiert;
vgl. Sander Gilman, The Jew’s Body. New York 1991, Kap. 3.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 203

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ermoglichen."” Die patriarchalischen Rechtfertigungsstrategien zum Aus-
schluf} der Frauen unterschieden sich dabei nicht wesentlich von jenen
der nichtjiidischen Gesellschaft. Die aktive Beteiligung am Kreislauf von
Lehren und Lernen, der die Reproduktion der religiésen und sozialen
Eliten garantierte, war fir Frauen nicht vorgesehen.

Daf} Frauen vom Gesetzesstudium ausgeschlossen waren, verlor im
Verlauf des 19. Jahrhunderts allerdings zusehends an Bedeutung, da das
religise Studium nun auch fir Ménner nicht mehr den wesentlichsten
Lebens- und Erziehungsinhalt ausmachte. Staatliche Produktivierungs-
bestrebungen und die Verbiirgerlichung der jiidischen Gesellschaft wie-
sen dem Mann die Rolle des alleinigen biirgerlichen Ernihrers zu und
zwangen ihn dadurch zum weitgehenden Verzicht auf das zeitaufwen-
dige, traditionelle jiidische Bildungsideal. Andererseits fithrten Sékula-
risierungsprozesse der christlichen und jiidischen Gesellschaft seit dem
18. Jahrhundert zur >Privatisierung der Religion,”® wodurch die Familie
fur religiése Performanz zunehmend an Bedeutung gewann. Damit rtick-
ten Frauen, die sowohl in traditionell jiidischen als auch biirgerlichen Rol-
lenzuschreibungen mit der familidren Sphére identifiziert wurden, vom
Rand des religivsen Geschehens sukzessive in dessen Mittelpunkt.' In
threr Rolle als Hausfrauen und Mitter oblagen ihnen die Erzichung der
Kinder sowie die Weitergabe von Tradition und Bildung.?* Im Unter-
schied zum traditionellen jiidischen Gesellschaftsideal wurden Frauen
dadurch zunehmend zum Garanten fiir die Weitergabe jiidischer Tradi-
tion und Religion.

17 Zu den religionsgesetzlichen Begriindungen vgl. Rachel Biale, Women and Jewish Law.
2. Aufl. New York 1995, S. 10-43.

18 Trotz der berechtigten Problematisierung dieses Prozesses in den jiingsten soziologi-
schen und anthropologischen Diskussionen lafit sich die Privatisierungsthese im hier zu unter-
suchenden historischen Kontext, v.a. fiir Minderheitenreligionen, kaum widerlegen; vgl. dazu
Casanova, Public Religions (wie Anm. 8), Kap. 2, sowie Talal Asad, Formations of the Secu-
lar: Christianity, Islam, Modernity. Stanford 2003, Kap. 6.

19 Diese Voraussetzungen liegen auch Benjamin Baaders These zugrunde, daf} Frauen im
Laufe des 19. Jahrhunderts im Judentum erheblich an Bedeutung gewannen; vgl. Benjamin
M. Baader, Gender, Judaism, and Bourgeois Culture in Germany, 1800-1870. Bloomington
2006.

20 Zur Verkniipfung von (religiéser) Tradition und weltlicher Bildung im jiidischen Bil-
dungsbirgertum vgl. Marion Kaplan, The Making of the Jewish Middle Class: Women,
Familiy and Identity in Imperial Germany. Oxford/New York 1991, S. 8-10, sowie Simone
Lissig, Jidische Wege ins Biirgertum. Kulturelles Kapital und sozialer Aufstieg im 19. Jahr-
hundert. Géttingen 2004, S. 326-328.

204 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Traditionelle Strémungen innerhalb des Judentums konnten diesen
Prozef} zwar nicht vollig hintanhalten, versuchten aber, den privilegier-
ten Status der minnlichen Gelehrtenelite mittels Ausschlufy der Frau-
en von religios relevanten Amtern und Positionen fortzuschreiben. Die
meisten jidischen Gemeinden verwehrten Frauen daher das aktive
Wahlrecht bis nach dem Ersten und das passive bis nach dem Zweiten
Weltkrieg.! Lediglich tiber Wohltdtigkeit, Armen- und Krankenpflege,
d.h. jene Tdtigkeiten, die auch traditionellerweise mit weiblichem En-
gagement verbunden waren, konnten religidse jidische Frauen in die
offentliche Sphire eindringen. Wie ihre christlichen Geschlechtsgenos-
sinnen waren sie wihrend des 19. Jahrhunderts als Philanthropinnen
oder Mitarbeiterinnen von gemeinniitzigen, konfessionell gebundenen
Organisationen in der Wohlfahrtspflege tétig.?? Die sich im letzten Drittel
des 19. Jahrhunderts vollzichende Umwandlung traditioneller jiidischer
Wohltdtigkeit in moderne Sozialarbeit kann auf verschiedene externe
Faktoren zurtickgefithrt werden, zu denen die wirtschaftliche Depressi-
on der 1870er und 1880er Jahre, Rationalisierungsmafinahmen in der
staatlichen Armenfiirsorge sowie die Zentralisierung und Modernisie-
rung der Gesellschaft zihlten.”® Die Professionalisierung von privater
und kommunaler Wohlfahrt in der jiidischen Gesellschaft wurde aber
auch durch ein aus jiidischer Tradition hervorgegangenes Verstindnis
von Wohltatigkeit beférdert, innerhalb dessen die >Hilfe zur Selbsthilfe«
als hochste Stufe der Armenfiirsorge galt und gilt.**

Dieses Konzept besagt(e), dafl Hilfsbedtirftige durch gezielte sozialpoliti-
sche Mafinahmen - beispielsweise den Erhalt einer Ausbildung - in Stand
gesetzt werden sollten, kiinftig fir ihr eigenes Fortkommen zu sorgen.
Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts wurden auch Frauen in diese Aus-
bildungsprogramme inkludiert. Die von biirgerlichen Frauen favorisier-
ten Karrieren fiir ihre sozial unterprivilegierten Geschlechtsgenossinnen
waren Lehr- und Pflegeberufe sowie die sich zu jener Zeit professionell

21 Vel. Dieter Hecht, Zwischen Feminismus und Zionismus. Die Biografie einer Wiener
Judin. Anitta Miiller-Cohen (1890-1962). Wien 2008, S. 42.

22 Vgl. ebd., S. 32.

23 Vgl. Kaplan, Making of the Jewish Middle Class (wie Anm. 20), S. 195-197.

24 Dies wurde bereits von dem in Gérdoba geborenen Arzt und Rabbiner Moses Mai-
monides im 12. Jahrhundert als héchste der von ihm in acht Stufen unterteilten (religiésen)
‘Wohltitigkeit angefiithrt, vgl. Maimonides, Mishne Torah, Sefer Zera'im, Hilchot Matenot
Ani’im 10: 1, 7-14.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 205

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

etablierende Tatigkeit als Hausangestellte. Als familiennaher und rasch
zu erlernender Beruf, zu dem junge Frauen und Midchen in den eben
gegrindeten modernen Haushaltungsschulen herangezogen wurden, galt
vor allem letztere als bevorzugte Option zur Integration armer, oft aus
Osteuropa stammender Frauen und Méadchen in die biirgerliche Gesell-
schaft. Im Zuge dieser Ausbildung wurden die Schiilerinnen einerseits mit
den Grundsitzen der Haushaltsfithrung und Sozialarbeit vertraut gemacht
und bekamen andererseits ein jiidisches Bewufitsein vermittelt.?> Mit dem
Erfolg dieser und dhnlicher sozialpolitischer Mafinahmen stieg gleichzeitig
mit der Unabhingigkeit der betreuten Frauen auch das Selbstbewuf3tsein
der Initiatorinnen, die sich nun nicht mehr als Philanthropinnen, sondern
als moderne Sozialarbeiterinnen verstanden. Als solche waren sie Teil einer
neuen Sozialpolitik, die den Bediirftigen Rechtsanspriiche gewiahrte und
Selbsthilfe forderte, anstatt sie auf milde Gaben und die Hilfe von ande-
ren zu verweisen.?® Mit ihren theoretischen Werken sowie mit praktischen
Initiativen gelang es einigen jiidischen Frauen, erheblichen Einflufl auf die
Entwicklung der Sozialarbeit in der deutschen Gesellschaft auszutiben.
Dazu zéihlten die liberale Sozialreformerin Alice Salomon (1872-1948),
die sozialdemokratische Frauenrechtlerin Henriette Firth (1861-1938),
die zionistische Sozialpolitikerin Siddy Wronsky (1883-1947), die letzte
Vorsitzende des Judischen Frauenbundes Ottilie Schonewald (1883-1961)
sowie Bertha Pappenheim.

Il
Die Ubersetzung der Mutterschaft

Keine Partei, keine Gruppe, keine Richtung konnte sie als die ihrige bezeich-
nen, und doch gehorte sie allen, weil sie ithr Leben eingesetzt hat fiur die
hochsten und letzten Ideen und Ziele des Judentums und der Menschheit
schlechthin[,]¥

schrieb Ottilie Schénewald ihrer feministischen Mitstreiterin Bertha Pap-
penheim im Juli 1936 nach. Diese war am 28. Mai, am zweiten Tag

25 Vgl. Marion Kaplan, Die jiidische Frauenbewegung in Deutschland. Organisation und
Ziele des Judischen Frauenbundes 1904-1938. Hamburg 1981, S. 289 und 297.

26 Vgl. Hecht, Zwischen Feminismus und Zionismus (wie Anm. 21), S. 51f.

27 Ottilie Schénewald, Der Jiidische Frauenbund. In: Blitter des Jidischen Frauenbundes
12/1936, H. 7/8, S. 8-10, hier S. 8.

206 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Shavuot, dem jiidischen Wochenfest, das an >die Gabe der Torah«
auf dem Berg Sinai und damit an die Grundlage der jiidischen Lehre
erinnert, nach langerer Krankheit und kurz nach einem Gestapo-Verhor
in Neu-Isenburg bei Frankfurt a.M. verstorben. Zum Zeitpunkt ihres
"Todes war Pappenheim eine weithin bekannte und - zumindest inner-
halb des Judentums — tiber weltanschauliche Grenzen hinweg geachtete
und anerkannte Aktivistin. Als die streitbare Feministin und Sozialar-
beiterin verschied, erhielten ihre Mitarbeiterinnen zahllose Kondolenz-
schreiben von jiidischen Personen und Organisationen aus allen Teilen
Deutschlands und dem Ausland.?® Der von Pappenheim mitbegrindete
Judische Frauenbund publizierte bereits im Juli/August 1936 eine Son-
dernummer seiner Zeitschrift als Pappenheim-Gedichtnisband.?* Neben
Schiilerinnen, Kolleginnen und Weggefihrtinnen zollten ihr in diesen
»Blattern« auch eine Rethe nambhafter jiidischer Intellektueller — weib-
lichen und ménnlichen Geschlechts — Tribut. Der Band verweist nicht
nur auf die auflergewdhnliche Personlichkeit der Erinnerten und das
beeindruckende jiidische Frauennetzwerk, das Bertha Pappenheim in
Deutschland aufgebaut hatte, sondern setzte auch den Ton fiir weitere
Pappenheim-Biographien, indem er Beitrage zu all ihren Tatigkeitsberei-
chen durch pragnante Originalzitate und -texte ergdnzte und das Bild zu
einer Sammel(auto)biographie montierte.

Nicht das Trennende, vielmehr die von Pappenheim mitgestaltete jii-
dische Frauensolidaritit steht im Zentrum des Gedé4chtnisbandes. Im
Sommer 1936 entsprach dies nicht nur dem iiblichen Respekt vor den
"Toten, sondern auch der prekiren politischen Situation des deutschen
Judentums, die — aus leicht nachvollziehbaren Griinden - ausgeblendet
wurde. Subtil ist sie jedoch an manchen Stellen in den Text hineinmon-
tiert, wie etwa in Pappenheims >Anrufc, der auf der Titelseite des Bandes
in Faksimile abgedruckt worden war:

Mein Gott, du bist kein Gott der
Weichheit, des Wortes und des Weihrauchs,

28 Aufgelistet in Elisabeth Loentz, Let Me Continue to Speak the Truth. Bertha
Pappenheim as Author and Activist. Cincinnati 2007, S. 198f. und Anm. 16f.

29 Bertha Pappenheim zum Gedéchtnis. In: Bldtter des Judischen Frauenbundes 12/1936,
H. 7/8. Zu den AutorInnen zihlten Martin Buber, Max Warburg, Hannah Karminski, Paula
Naflauer-Niedermayer, Ottilie Schonewald, Ella Werner, Paula Ollendorff, Eva Reichmann-
Jungmann, Bertha Badt-Strauf}, Margarete Susman und viele andere.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 207

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kein Gott der Vergangenheit. Ein Gott
der Gegenwart bist du. Ein fordernder
Gott bist du mir. Du heiligtest mich

mit deinem >du sollst¢; du erwartest meine
Entscheidung zwischen Gut und Bése; du
verlangst, daff ich beweise, Kraft von
deiner Kraft zu sein [...].3°

Der Text vom 14. November 1935 war das letzte in einer Reihe von Ge-
beten, die Pappenheim zwischen 1922 und ithrem Tod verfafit hatte. Die
Bitte um Kraft erheischte in ihnen nicht nur aufgrund von Pappenheims
Krankheit zusehends mehr Raum.?! Denn in einem politischen System,
das die Grenze zwischen Recht und Unrecht aufzulésen begonnen hatte,
reichte die Entscheidung >zwischen Gut und Bose« weit tiber das Einzel-
schicksal hinaus und erforderte innere Stirke, die menschliche Krifte
zu tbersteigen schien.®” Doch der »Gott der Gegenwart« duldete keine
abwartende Passivitit, sondern befahl den Menschen eigenverantwortli-
ches (politisches) Handeln, eine vita activa, wie auch Hannah Arendt sie
einfordern sollte.**

Daf eigenverantwortliches Handeln zum Wohle des Gemeinwesens
einen Grofiteil von Pappenheims Leben bestimmt hatte, zeigt sich ein-
driicklich im Gedachtnisband, der zu drei Vierteln den verschiedenen
Aspekten ihrer Sozialarbeit gewidmet war. Pappenheims Hinterlassen-
schaft wurde hier wiederholt als >Flamme« oder >Fackel« beschrieben, die
weiter gereicht werden miisse an kommende Geschlechter, und ihr sozi-

30 Ebd., Titelblatt.

31 Die Gebetssammlung wurde noch im selben Jahr - ebenfalls vom Jiidischen Frauen-
bund - herausgegeben, vgl. Bertha Pappenheim, Gebete. Mit einem Nachwort von Marga-
rete Susman. Berlin 1936. 2003 wurde sie — erginzt durch eine englische Ubersetzung - neu
aufgelegt, vgl. Bertha Pappenheim, Gebete. Hg. von Elisa Klapheck und Lara Dammig. Teetz
2003.

32 Vgl. dazu Margarete Susmans Nachwort in der Gebetsammlung (wie Anm. 31) (unpa-
giniert). Eine der >schicksalhaften Entscheidungen< war Pappenheims grundsitzliche Oppo-
sition gegen die Jugend-Aliyah — die Verschickung jiidischer Kinder und Jugendlicher nach
Paléstina -, die Familien auseinanderrif§ und ihrer Meinung nach daher nicht zum Wohle der
Kinder wirken kénne. Erst nach den Niirnberger Rassegesetzen vom September 1935 raumte
Pappenheim ihren diesbeziiglichen Irrtum ein. Vgl. Britta Konz, >Weh dem, dessen Gewis-
sen schlaftl Bertha Pappenheim (1869-1936). In: Judische Wohlfahrt im Spiegel von Biogra-
phien. Hg. von Sabine Hering. Frankfurt a.M. 2007, S. 373-387, hier S. 386.

33 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder vom titigen Leben. Miinchen/Ziirich 2002. In
ihrem 1958 unter dem Titel »The Human Condition« erschienen Hauptwerk sah die Phi-
losophin im >Handeln« - soweit es der Griindung und dem Erhalt politischer Gemeinwesen
diene - die Bedingung fiir Geschichte.

208 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ales Handeln als Kette, »die ein Lebenswerk an die Ewigkeit kntipft«.3

Neben der Betonung ihrer personlichen Integritit und Religiositit ge-
hort die emphatische Einordnung Pappenheims in die Kontinuitdt der
Geschichte und der Generationen zu den bemerkenswertesten Ziigen
des Geddchtnisbandes. Denn trotz des angesichts der nationalsozialisti-
schen Bedrohung verstandlichen Wunsches, die Tradition des Juden-
tums positiv hervorzuheben, weisen die Kontinuitdtsmetaphern in eine
andere Richtung. Die Zeit ihres Lebens religiose, jedoch unverheiratet
und kinderlos gebliebene Pappenheim hatte ndmlich biologische Mutter-
schaft durch eine voluntaristische Gemeinschaft mit ihren >Ziehtéchterne
ersetzt, fiir deren Ausbildung und Karriere sie sorgte. »Mutterschaft
ist das einer Frau Zugefiigte, tiber das sie auch ungliicklich sein kann.
Miitterlichkeit ist das Urempfinden der Frau, das auch eine Unberiihrte
begliickt empfinden kann«* schrieb sie 1927 und brachte damit den
Unterschied zwischen biologischer und sozialer Mutterschaft auf den
Punkt. So hatte sie das fiir das Judentum zentrale religiése Gebot der
Fortpflanzung subtil in ein progressives Konzept tibersetzt, ohne die tra-
ditionelle Bedeutung der Mutterschaft als weiblichen Lebensentwurf in
Frage zu stellen. Eine dhnliche Synthese zwischen traditionellen und pro-
gressiven Konzepten stand auch im Zentrum ihrer beiden Lebensprojek-
te — der Etablierung und Entfaltung des Judischen Frauenbundes sowie
des Médchenheims in Neu-Isenburg bei Frankfurt am Main.

v
Hausmutter — Die Ubersetzung des Hausherrn

Begiinstigt durch politischen Liberalismus und die Diskussion um das
allgemeine Wahlrecht, kam es in den deutschsprachigen Lindern ab
den 1860er Jahren zu einem veritablen Griindungsboom von Frauen-
vereinen, die sich allméhlich auch iiberregional verbanden. Durch den
Zusammenschluf} der biirgerlich-feministischen Vereine entstand 1894
der Bund deutscher Frauenvereine (BDF). Parallel dazu etablierten sich
konfessionelle Vereine — und zwar 1899 der Deutsch-Evangelische Frau-

34 Blitter des Judischen Frauenbundes 12/1936, H. 7/8, S. 10; dhnliche Metaphern finden
sich beispielsweise auf S. 2, 9 etc.
35 Unveroffentlichter Denkzettel vom 9. Oktober 1927; ebd., S. 16.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 209

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

enbund und 1903 der Katholische Frauenbund. Auch in der jiidischen
Gesellschaft mehrten sich die Frauen, denen die traditionelle, karitative
Orientierung der jiidischen Wohlfahrtsverbande nicht mehr ausreichte.
Sie schlossen sich 1904 anldfilich eines Internationalen Frauenkongres-
ses in Berlin unter der Fithrung von Bertha Pappenheim und der Ham-
burger Sozialpolitikerin Sidonie Werner (1860-1932) zum Jidischen
Frauenbund (JFB) zusammen, der sich bald zur bedeutendsten jiidischen
Frauenorganisation im deutschsprachigen Raum entwickelte.*® Im Jahre
1907 trat der Jiidische Frauenbund dem Bund deutscher Frauenvereine
bei und wurde mit etwa 50000 Mitgliedern in 430 Organisationen —
zur Zeit seiner stirksten Verbreitung in den 1920er Jahren - zu dessen
grofiter Teilorganisation. Der auflerordentlich hohe Mobilisierungsgrad
judischer Frauen lafit sich auch an der Tatsache ablesen, daf§ im Judi-
schen Frauenbund 20-25 % aller in Frage kommenden Jiidinnen organi-
siert waren, wahrend der Bund deutscher Frauenvereine weniger als 1 %
nichtjudischer Frauen fiir die Mitarbeit gewinnen konnte.*

Von nichtjiidischen Frauenorganisationen, die ihr Hauptaugenmerk
auf Ausbildung und Beruf richteten, unterschied sich der Jiidische Frau-
enbund durch seine stiarkere Konzentration auf Sozialarbeit, die sich aus
dem traditionellen Engagement jiidischer Frauen in den Gemeinden er-
gab. Ebenso wie der Bund deutscher Frauenvereine vertrat der Jidische
Frauenbund einen gemifiigten Feminismus, setzte sich aber nach an-
fanglichem Zoégern auch fiir das allgemeine Frauenwahlrecht ein.®® An-
ders als die meisten judischen Ménnerverbande dieser Zeit befafite sich
der Jidische Frauenbund kaum mit der Abwehr des Antisemitismus,
sondern legte grofles Gewicht auf die Pflege von Religion und Tradition.
Damit realisierte er ein Anliegen seiner Griinderin Pappenheim, die den
Judischen Frauenbund »als eine Mission fiir die jiidische Frauenwelt« kon-
zipiert hatte, »in der jede Jiidin zum Bewuf3tsein ihres Pflichtenkreises
und zur Vergeistigung desselben kommenc sollte.*” Indem Pappenheim

36 Zum Judischen Frauenbund vgl. Marion Kaplan, Die jidische Frauenbewegung in
Deutschland. Organisation und Ziele des Judischen Frauenbundes 1904-1939. Hamburg
1981.

37 Vgl. ebd., S. 24f. und 129.

38 Vgl. ebd., S. 25, sowie Loentz, Let Me Continue to Speak the Truth (wie Anm. 28),
S. 233, Anm. 184.

39 Blatter des Judischen Frauenbundes 12/1936, H.7/8, S. 8 (Hervorh. im Original).

210 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre Arbeit als »heilige Aufgabe« betrachtete,”’ sah sie sich berechtigt,
Anerkennung in und von den Kultusgemeinden einzufordern. Neben
der Stirkung jiidischer Werte gehorte daher die Verbesserung der Stel-
lung von Frauen in den jidischen Gemeinden zum erklérten Ziel des
Judischen Frauenbundes, der somit in die eigentliche médnnliche Macht-
domine des Judentums eindrang.

In ihrem Referat beim deutschen Frauenkongref} von 1912 wies Pap-
penheim folglich auf die Mdnnern und Frauen gleicherweise obliegen-
de religiése Verpflichtung zur Wohltitigkeit hin, die Frauen »den Weg
in die selbstidndige soziale Hilfsarbeit frei eréffnen sollte.«*! Denn - so
Pappenheims in Ubereinstimmung mit der biirgerlichen Frauenbewe-
gung verkiindetes Credo — die Ubernahme von Pflichten legitimiere
den Anspruch auf Fihrungspositionen; nur scheitere dies in der Pra-
xis an minnlichen Machtstrukturen. Gleichzeitig argumentierte sie
fiir thre Forderung nach gleichberechtigter Mitarbeit in den Kultus-
gemeinden, oder zumindest in deren Sozialreferaten, unter anderem
mit dem zu erwartenden Verlust an menschlichen Ressourcen, da sich
viele engagierte Frauen aufgrund der Diskriminierung in den judi-
schen Gemeinden von innerjidischer Tatigkeit abwenden wiirden.*
Nachdem der orthodoxe Rabbiner Nehemiah Nobel (1871-1922) im
Jahre 1919 ein Gutachten verfafit hatte, in dem er darlegte, daf§ es kei-
ne religionsgesetzlichen Vorbehalte gegen das Wahlrecht von Frauen
in jiidischen Gemeinden gebe,* verstirkte der Judische Frauenbund
seine diesbeziiglichen Bemithungen. Wie beim Konzept der >sozialen
Mutterschaft« waren Pappenheim und ihre Mitstreiterinnen bestrebt,
weibliche Fiihrungsanspriiche durchzusetzen, ohne die herrschende

40 Ebd.

41 Vel. Bertha Pappenheim, Die Frau im kirchlichen und religiésen Leben. In: Der deutsche
Frauenkongress 27. Februar bis 2. Mérz 1912. Hg. von Gertrud Béumer. Berlin 1912, S. 237-
245; auch abgedruckt in Pappenheim, Literarische und publizistische Texte (wie Anm. 7),
S. 67-76, sowie auf http://www.frauenmediaturm.de/themen-portraets/feministische-pionie-
rinnen/bertha-pappenheim/auswahlbibliografie/die-frau-im-kirchlichen-und-religioesen-leben
(Stand: 31.10.2012).

42 Vel. ebd. Entgegen Britta Konzens Behauptung forderte sie in diesem Kontext allerdings
nicht, »Frauen zum jiidischen Quellenstudium zuzulassen, damit sie vom Frauenstandpunkt
aus eine kritische Arbeit an den Urtexten leisten kénnten.« Vgl. Konz, Weh dem, dessen
Gewissen schliftlc (wie Anm. 32), S. 382. Uber Pappenheims Einstellung zu religiosem Leh-
ren und Lernen s.u.

43 Vgl. Rachel Heuberger, Rabbiner Nehemias Anton Nobel. Die jiidische Renaissance in
Frankfurt am Main. Frankfurt a.M. 2005, S. 43-47.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 211

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(patriarchalische) Ordnung samt ihrer religionsgesetzlichen Unter-
mauerung zu delegitimieren.

Ein weiteres Anliegen des Judischen Frauenbunds war der Kampf ge-
gen den Miadchenhandel, mit dem Pappenheim sich bereits seit ihrer
Teilnahme an einer diesbeziiglichen Konferenz im Jahre 1902 intensiv
auseinandergesetzt hatte. Im Anschlufl an die Konferenz war sie vom
Frankfurter Israelitischen Hilfsverein und dem Jiidischen Zweigkomitee
zur Bekdmpfung des Mddchenhandels in Hamburg beauftragt worden,
gemeinsam mit der Volkswirtin Sara Rabinowitsch eine Studienreise
durch Galizien zu unternechmen, um tber die Lage der dortigen jiidi-
schen Bevolkerung berichten zu kénnen.* Dank ihrer konzisen sozio-
okonomischen Schilderungen begriindete der 1904 veréffentlichte Be-
richt »Zur Lage der jidischen Bevolkerung in Galizien« Pappenheims
Ruf als Expertin auf dem Gebiet des Madchenhandels wie auch als Ken-
nerin des galizischen Judentums. Nichtsdestoweniger spiegelt ithre Dar-
stellung in vielen Teilen den vorurteilsbehafteten Blick der >Westjiidinc
auf ihre >unzivilisierten Stammesgenossen< im Osten wider.” In diese
Kategorie fallen etwa die stereotypen Schilderungen von Schmutz und
Armut, »moralischer Verkommenbheit¢, Riickstandigkeit und Unbildung
sowie — damit in Zusammenhang stehend - ihre Polemik gegen den Che-
der, die traditionelle religiése Grundschule, die sie in Ubereinstimmung
mit den judischen Aufklarern des 18. und 19. Jahrhunderts fur eine der
Hauptursachen des Ubels hielt.

Obwohl Pappenheims Analyse und Losungsvorschldge von norma-
tiven biirgerlichen Moralvorstellungen geprdgt waren, wagte sie auch,
unbequeme Tatsachen offen auszusprechen. So regte sie neben der
Schaffung von Kindergirten, Waisenhdusern, Ambulanzen und Kran-
kenhdusern, Volksbibliotheken, Haushaltungsschulen und anderen Aus-
bildungsstitten zur Verbesserung der sozio-6konomischen Lage die syste-

4+ Vgl. Bertha Pappenheim/Sara Rabinowitsch, Zur Lage der jidischen Bevolkerung in
Galizien. Reiseeindriicke und Vorschlige zur Besserung der Verhiltnisse. Frankfurt 1904,
S. 5; wieder abgedruckt in Bertha Pappenheim, Sisyphus: Gegen den Médchenhandel in Gali-
zien. Hg. von Helga Heubach. Freiburg 1992, S. 43-106 (die angegebenen Seitenzahlen bezie-
hen sich auf die Erstausgabe).

45 Zur Herausbildung des stereotypen Osteuropa-Bildes ab dem 18. Jahrhundert vgl. Larry
Wolff, Inventing Eastern Europe. The Map of Civilization on the Mind of the Enlightenment.
Stanford 1994; fiir die jidische Gesellschaft vgl. Steven E. Aschheim, Brothers and Strangers.
The East European Jew in German and German Jewish Consciousness, 1880-1923. 2. Aufl.
Madison (WI) 1999, bes. Kap. 1.

212 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

matische Beschiftigung mit dem Auswanderungswunsch der judischen
Bevolkerung an. Wie sie treffend konstatierte, war es vor allem die
Angst vor einer >ostjiidischen Einwanderungsflut« - eine Angst, die Pap-
penheim durchaus teilte —, die europdische Staaten davon abhielt, sich
des Problems ernsthaft anzunehmen. »Nur weil man sich um die Aus-
wanderung nicht bekiimmern will, konnte sie die Basis werden, aus der
der Midchenhandel sich so unheilvoll entwickel[te]«,*® analysierte sie die
Zusammenhinge luzide. Aufgrund falscher oder unzureichender Infor-
mationen iiber die prasumtiven Einwanderungsldnder wurden Frauen
zu leichter Beute fiir Mddchenhéndler. Sie forderte daher die Griindung
von »Auswandererschulens, in denen auswanderungswillige Frauen vier
bis sechs Monate auf das Leben in ihrer neuen Heimat vorbereitet wer-
den sollten.” Im Gegensatz zu anderen Vorschlidgen wurde diese origi-
nelle und in thren Grundannahmen bis heute relevante Anregung aller-
dings niemals aufgegriffen.

In der Folge bereiste Pappenheim wiederholt Osteuropa, den Balkan
und den Orient, um sich noch eingehender tiber Madchenhandel und
Prostitution zu informieren und gemeinsam mit SozialarbeiterInnen und
lokalen Gemeindevorstehern etwaige Loésungsmoglichkeiten zu erar-
beiten. Pappenheims kompromifllose Anklage gegen Ausbeutung und
Diskriminierung von Frauen sowie das Aufzeigen jiidischer Beteiligung
am Médchenhandel trugen ihr in jiidischen Gemeinden oft den Vorwurf
ein, dem latenten und virulenten Antisemitismus Vorschub zu leisten;
dies trotz Pappenheims sichtlichem Bemiihen, ihre Argumentationsstra-
tegie dem jeweiligen Publikum anzupassen und jiidische Involvierung in
den Midchenhandel vor nichtjiiddischem Publikum herunterzuspielen.*®
Dessen ungeachtet, gewannen Pappenheims Mut und Kompromifilosig-
keit dem Jiidischen Frauenbund stindig neue Mitglieder, so dafl er zu
einem effizienten Instrument fiir die Umsetzung eines sozialen und fe-
ministischen Programms in der jiidischen Gesellschaft werden konnte.
Bertha Pappenheim stand dem Judischen Frauenbund 20 Jahre lang als
Prisidentin vor und machte ihren Einflu} als Vorstandsmitglied auch
nach ihrem Riicktritt als Prisidentin geltend. Zweieinhalb Jahre nach
Pappenheims Tod, nach dem Novemberpogrom 1938, wurde der Jidi-

46 Pappenheim, Zur Lage der jidischen Bevolkerung in Galizien (wie Anm. 44), S. 64.
47 Vgl. ebd., S. 64f.
48 Vel. Loentz, Let Me Continue to Speak the Truth (wie Anm. 28), S. 128-137.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 213

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Frauenbund - wie alle anderen jiidischen Vereine — von den Natio-
nalsozialisten aufgelost.

Auch Pappenheims zweites >Lebenswerk¢, das Madchenheim in Neu-
Isenburg,* fiel — mit einem Teil seiner Bewohnerinnen — den National-
sozialisten zum Opfer. Nach zwolfjdhriger Leitung des Médchenwai-
senhauses in Frankfurt und zahlreichen sozialpddagogischen Initiativen
hatte Pappenheim 1907 das Heim des Jidischen Frauenbundes in Neu-
Isenburg als Schutz- und Erziehungsstitte fiir >gefdhrdete jiidische Frau-
en und Midchen« gegriindet. Neben ehemaligen Prostituierten mit ihren
Kindern diente das Heim auch anderen jiidischen Randgruppen, wie
ledigen Miittern, straffilligen Jugendlichen, unehelichen Kindern und
Pogromwaisen, als Zufluchtstitte. »Der Fidische Frauenbund und Isen-
burg - das sind die Eckpfeiler, auf denen ihr Lebenswerk ruht, die Pole,
zwischen denen der Funke ihres Geistes tibersprang von der Idee zur
Tat,« schrieb Ottilie Schonewald im Gedachtnisband.’® Damit charak-
terisierte sie die Griindung des Heimes als praktische sozialpolitische
Konsequenz aus Pappenheims Kampf gegen Prostitution und Médchen-
handel. Pappenheim verwehrte sich damit gegen biirgerliche Doppel-
moral, die das Phianomen verleugnete und die weiblichen Opfer krimi-
nalisierte; andererseits brachte sie dadurch ihre religivse Uberzeugung
zum Ausdruck, dafl die Médchen sich durch Erziehung dndern kénnten
und »kein Kind der jiidischen Gemeinde verlorengehen darf«.’! Ohne
ihre biirgerlichen Ideale aufzugeben, konnte Pappenheim als >Hausmut-
ter< in Neu-Isenburg nicht nur eine zur biirgerlichen Familie alternative
Lebensform realisieren, sondern auch religiése Traditionen umgestalten.
Mangels >Hausherrn«< tibernahm Pappenheim bei den religiésen Feiern
selbst die Leitung der Rituale.”® Dieses Heim, das ihr zugleich als Zu-
hause diente,* leitete Pappenheim bis zu threm Tode.

Danach ging die Heimleitung auf Helene Krdmer tiber, die den Be-

49 Zur Geschichte des Heims vgl. Helga Heubach, Das Heim des Jiidischen Frauenbundes
in Neu-Isenburg, 1907 bis 1942. Hg. vom Magistrat der Stadt Neu-Isenburg. Neu-Isenburg
1986.

50" Schonewald, Jidischer Frauenbund (wie Anm. 27), S. 9.

51 Vgl. Kaplan, Die jiidische Frauenbewegung in Deutschland (wie Anm. 36), S. 239f.

52 Vgl. Blatter des Jidischen Frauenbundes 12/1936, H. 7/8, S. 12-15.

53 Pappenheim wohnte in einem »kleine[n] Haus dicht neben [...] dem Heim des Judischen
Frauenbundes«. Das Haus wurde bald nach Pappenheims Tod verkauft und wihrend des
Novemberpogroms 1938 niedergebrannt. Dora Edinger (Hg.), Bertha Pappenheim. Leben
und Schriften. Frankfurt a.M. 1963, S. 9.

214 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trieb trotz sich zusehends verstirkender Repressionen aufrechterhielt.
Bis zum 30jdhrigen Jubildum im Jahre 1937 konnten im Heim insgesamt
tiber 1 000 Frauen und Kinder betreut werden, davon 252 Schwangere
oder Miitter, 374 Sauglinge und 399 weibliche Jugendliche.”* Wihrend
des Novemberpogroms 1938 brannten Neu-Isenburger Biirger eines der
beiden Hauser nieder und beschidigten das andere schwer. Zwar mufi-
ten am Tag nach dem Pogrom die christlichen Betreuerinnen entlassen
werden, aber der Betrieb wurde in beschrianktem Umfang weitergefiihrt.
Im Januar 1942, drei Monate vor der Schliefung, waren im Heim noch
47 Frauen und Kinder mit neun Betreuerinnen untergebracht. Die letz-
ten Insassen und Angestellten wurden im April nach Theresienstadt
bzw. Auschwitz deportiert.*

\
Talking cure — Die Ubersetzung der Anna O.

In Tausenden judischer Frauenherzen hat Bertha Pappenheim den verschiit-
teten und oft schon erloschenen Gottesfunken angefacht, die allumfassende
miitterliche Verantwortung, die Hilfs- und Opferbereitschaft, das Ringen um
hochste geistige Ziele. Diese Funken vereinen sich [...] zur steilen, reinen
Flamme gemeinsamen Wollens und Strebens, einer Flamme, die wir weiter-
reichen an kommende Geschlechter, und an der wir so die unsichtbare Kette
schmieden, die ein Lebenswerk an die Ewigkeit kniipft.>

Dies erhoffte Ottilie Schénewald 1936 fiir Pappenheims Erbe und nahm
damit die Metapher von der jiidischen >Kette der Uberlieferung erneut
auf. Nach Pappenheims Vorstellungen sollte Hannah Karminski (1897-
1942), die Freundin ihrer letzten Jahre, das néchste Glied der Kette sein.
Die um fast 40 Jahre jiingere Sozialarbeiterin ibernahm daher Pappen-
heims Funktionen und Positionen. Auflerdem war Karminski von Pap-
penheim zu ihrer Biographin auserkoren worden und verwaltete jene
Dokumente, die Pappenheim publiziert schen wollte. Als Karminski
1942 nach Auschwitz deportiert wurde, tiberantwortete sie die Papiere
einem Schweizer Freund in Berlin, wo sie aber bei einem Bombenangriff

5+ Vgl. http://gedenkbuch.neu-isenburg.de/das-heim (Stand: 31.10.2012).

55 Vgl. Gudrun Maierhof, Selbstbehauptung im Chaos. Frauen in der jiidischen Selbsthilfe
1933-1943. Frankfurt a.M. 2002, S. 130f.

56 Schoénewald, Jiidischer Frauenbund (wie Anm. 27), S. 9f.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 215

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlorengingen.” Zu Ende des Krieges waren also der Judische Frauen-
bund aufgel6st, das Heim in Neu-Isenburg geschlossen, seine Bewohne-
rinnen und Leiterinnen entweder ermordet oder in alle Welt zerstreut
und Pappenheims unpublizierte Papiere vernichtet. So schien nicht nur
Pappenheims Lebenswerk zerstort, sondern auch ihre Erinnerung aus-
gemerzt, die >Kette der Uberlieferung< fur immer zerrissen.

In der unmittelbaren Nachkriegszeit zeigte niemand besonderes In-
teresse fiir eine religidse Jiidin, die sich stets als Antizionistin und Ver-
fechterin der deutschjidischen Kultur definiert hatte, da sie von den
geschichtlichen Ereignissen scheinbar tiberholt worden war. Die 1940er
Jahre fanden andere Heldinnen, wie z.B. die amerikanische Zionistin
und Sozialarbeiterin Henrietta Szold (1860-1945), die wiahrend des Na-
tionalsozialismus in der Jugendaliyah aktiv gewesen war, durch die ins-
gesamt etwa 30000 jiidische Kinder aus Europa nach Paléstina gerettet
werden konnten.*® Die Pappenheim-Rezeption wurde erst durch zwei Er-
eignisse Anfang der 1950er Jahre begriindet. Einerseits gab die Deutsche
Bundespost im Jahre 1954, also 50 Jahre nach Griindung des Jiidischen
Frauenbundes, in der Serie »Helfer der Menschheit« eine Wohlfahrts-
marke heraus, die das Portrit Bertha Pappenheims trug.

Nachhaltiger sollte sich jedoch eine indiskrete Fufinote auswirken, ndm-
lich das bereits erwihnte Outing Pappenheims als >Frl. Anna O.< durch
Ernest Jones im Jahre 1953. Diese Indiskretion 16ste zwar Emporung bei
Pappenheims ehemaligen Kolleginnen vom Jiidischen Frauenbund und
bei threm Nachlafiverwalter Paul Homburger aus,*® ebenso aber welt-
weites Interesse an der Begriinderin der falking cure. Wie Pappenheims
erste Biographin Dora Edinger zu Recht beftirchtet hatte,” tiberschattete
die Enthiilllung jahrzehntelang Bertha Pappenheims Werken und Wir-
ken. Nur wenige Biographlnnen konnten der Versuchung widerstehen,
Pappenheims spiteres Leben im Spiegel von Breuers Anna O. zu lesen.

57 Kaplan, Die jiidische Frauenbewegung in Deutschland (wie Anm. 25), S. 148-150;
Loentz, Let Me Continue to Speak the Truth (wie Anm. 28), S. 201f.

58 Wie angemerkt (s. Anm. 33) hatte sich Pappenheim zur Jugendaliyah ablehnend verhal-
ten. Szolds Ruhm tiberschattete aber auch die Verdienste von Recha Freier (1892-1894), die
die Jugendaliyah 1932/33 in Berlin gegriindet hatte. Zu Recha Freier und ihrer Tatigkeit vgl.
Marion Kaplan, Between Dignity and Despair. Jewish Life in Nazi Germany. New York 1998,
S. 116f., sowie Maierhof, Selbstbehauptung im Chaos (wie Anm. 55), S. 227-233.

59 Vgl. Loentz, Let Me Continue to Speak the Truth (wie Anm. 28), S. 205f.

60 Zu Edingers Biographie, ihren zahlreichen Publikationsversuchen sowie ihren Bemii-
hungen, andere Pappenheim-Biographien zu delegitimieren, vgl. ebd., S. 205-209.

216 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oder — wie Pappenheims bislang letzte Biographin, die Literaturwissen-
schaftlerin Elisabeth Loentz, treffend resiimierte:

Since Jones’ 1953 revelation, the vast majority of publications on Pappen-
heim have focused on the two years of her 77-year life in which she was a pa-
tient of Josef Breuer. As such, numerous scholars have sought to re-diagnose
Anna O. on new scientific insights. These >palacodiagnoses< have included:
double personality; multiple personality disorder; schizophrenia; mood dis-
order (primary or drug induced); melancholia and pathological mourning;
hysterical personality; borderline disorder or borderline psychotic state; ma-
jor depression; anxiety disorder; and/or conversion disorder.’!

Im Zentrum der biographischen Rekonstruktionen stand von nun an
die Frage, ob bzw. wie die beiden so verschiedenen Leben zu integrieren
seien. Da Pappenheim aber alle persénlichen Dokumente tiber ihren
Wiener Lebensabschnitt, d.h. bis zum Umzug nach Frankfurt im Jahre
1888, vernichtet hatte,% beruhen die zitierten >Palio-Diagnosen< auf sehr
diinner Quellenbasis. Folglich wurden Pappenheims Schriften sowie ihre
Karriere als Feministin und Sozialarbeiterin herangezogen, um entweder
die Effizienz von Breuers Behandlung zu untermauern oder pathologi-
sche Ziige in Pappenheims Aktivititen zu entdecken.

Mit gutem Grund hatten Freud und Breuer bei ihren Fallbeschreibun-
gen alle Hinweise auf die judische Herkunft ihrer Patientinnen ausge-
spart, da Hysterie in Wien um 1900 geradezu als Chiffre fiir den Cha-
rakter jiidischer Mianner galt. In einer doppelten Verschiebung setzten
Freud und Breuer anstelle des rassischen Diskurses tiber >jiidische Hy-
sterie« die rassisch und konfessionell unmarkierte >weibliche Hysterie«.%
Damit demonstrierten sie ihren Abstand von partikularistischen Reli-
gionen und begriindeten die Psychoanalyse als universalistisches und
tiberkonfessionelles Projekt. Dieselbe Distanz der Religion gegeniiber

61 Ebd., S. 209f.

62 Mangels Dokumente nahmen die Mitarbeiterinnen des Gedéchtnisbandes offensichtlich
an, dafl Pappenheim unmittelbar nach dem Tod ihres Vaters im Jahre 1881 nach Frankfurt
gezogen sei. Unter »Lebensdaten von Bertha Pappenheim« findet sich dort der Eintrag:
»1881 — Nach Frankfurt a.M. verzogen. Damals Beginn der jiidisch-sozialen Arbeit.« Blatter
des Judischen Frauenbundes 12/1936, H.7/8, S. 3. Laut Boyarin stellte der Umzug nach
Frankfurt einen bzw. den wesentlichen Faktor in ihrem Heilungsprozefl dar, vgl. Daniel
Boyarin, Unheroic Conduct. The Rise of Heterosexuality and the Invention of the Jewish
Man. Berkeley 1997, S. 340.

63 Vel. Sander Gilman, The Image of the Hysteric. In: Hysteria Beyond Freud. Hg. von
Ders. u.a. Berkeley 1993, S. 345-452, hier S. 419.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 217

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

setzte Breuer auch bei seiner Patientin voraus. In Bertha Pappenheims
unverodffentlichter Krankengeschichte konstatierte er:

Sie ist durchaus nicht religiés; die Tochter sehr orthodox frommer Juden,
gewohnt an die peinlichste Befolgung der Vorschriften um des Vaters willen,
diirfte sie auch jetzt noch um seinetwillen daran festhalten. Eine Rolle in
threm Leben spielte Religion nur als Gegenstand stiller Kdmpfe und stiller
Opposition.**

Wihrend »die peinlichste Befolgung der Vorschriften« — eine despek-
tierliche Umschreibung fiir die Einhaltung des jiidischen Religionsge-
setzes — Breuers Abstand zur Tradition verdeutlicht, weist Pappenheims
Eigendefinition in eine andere Richtung. Sie selbst hatte ihr Elternhaus
retrospektiv als »streng jiidisch« und »orthodox biirgerlich« bezeichnet.%
Im Unterschied zu Breuers Verunglimpfung der Religion impliziert Pap-
penheims unorthodoxe Formulierung eine Konvergenz zwischen Juden-
tum und Burgertum, die sich threr Meinung nach in der Beschrankung
von Frauenrechten trafen. Und tatséchlich steht thre — gar nicht so still
ausagierte — Opposition gegen die konvergierenden Forderungen von Re-
ligion und Biirgertum an ein Frauenleben im Zentrum ihrer sozialen und
feministischen Aktivititen. Wesentlich fiir Pappenheims Entwicklung in
diese Richtung war die Tatsache, daf} ihr die Umwandlung karitativer
Mildtatigkeit — von ihr selbst >fahrldssige Wohltdtigkeit« genannt® - in
institutionalisierte Sozialarbeit gelang. Den ersten Schritt hierzu tat sie
als Leiterin des Midchenwaisenhauses des israelitischen Frauenvereins
in Frankfurt, dessen Ausbildungsziel sie wahrend ihrer zwolfjahrigen Di-
rektion griindlich umwandelte und auf berufliche Figenstandigkeit der
Zbglinge ausrichtete. Die Leitung des Madchenwaisenhauses iibernahm
sie im Jahre 1895 — dem Veréffentlichungsdatum der »Studien tber Hy-
sterie«. Gleichzeitig mit Anna O. trat also auch Bertha Pappenheim ins
Rampenlicht der Offentlichkeit.

64 Aus Bertha Pappenheims Krankengeschichte, die Breuer 1882 an den behandelnden
Arzt Robert Binswanger in Kreuzlingen geschickt hatte; zit. nach Hirschmiiller, Physiologie
und Psychoanalyse (wie Anm. 4), S. 349.

65 Blatter des Judischen Frauenbundes 12/1936, H. 7/8, S. 11.

66 Vgl. Edinger, Bertha Pappenheim (wie Anm. 53), S. 15.

218 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\4
Unorthodox biirgerlich — Die Ubersetzung Mary Wollstonecrafts

Trotz ihres immer prononicerteren sozialen und feministischen Engage-
ments bevorzugte Pappenheim fiir ihre Publikationen aber weiterhin ein
geschlechtsneutrales Pseudonym. Im Jahre 1897 veroffentlichte sie unter
dem Namen P. Berthold knapp nacheinander zwei Abhandlungen zur
Frauenbewegung, in denen sie die Unterdriickung von Frauen durch die
judische bzw. die biirgerliche Gesellschaft in nahezu identischen Formu-
lierungen kritisierte.

In >Frauenfrage und Frauenberuf im Judenthum«,” das in der religi6s
und politisch liberalen Allgemeinen Zeitung des Judentums publiziert
wurde, verhandelte Pappenheim das Thema im innerjiidischen Diskurs.
Im Namen der eigenen Unterdriickungserfahrung forderte sie von Juden
und Jidinnen Empathie fiir die Frauenbewegung ein, die ebenso wie die
judische Emanzipationsbewegung wenige Jahrzehnte zuvor fir Gleich-
stellung und Gleichbehandlung kdmpfe. Mangelnde Bereitschaft — vor
allem traditioneller Juden — auf Frauenforderungen einzugehen, fiihrte
sie unter anderem darauf zurtick, daf§ Frauen in der jiidischen Religion
von jeher »eine sehr geschitzte und geachtete Stellung [...] als Mutter
der Kinder [und] als Hiiterin des Hauses« eingenommen hitten.% In
der Hervorhebung der Hausfrauen- und Mutterrolle verwies Papenheim
also auf die ideologische Parallele zwischen Judentum und Birgertum.
Doch im traditionellen Judentum wiirden Frauen lediglich »theoretisch
und dichterisch« geschitzt, im Alltag seien sie der Willkiir patriarcha-
lischer Haustyrannen ausgeliefert. Am schwersten wog ihrer Meinung
nach die Tatsache, dafd religiose Méddchen keine addquate Erzichung
erhielten, da ihnen Ehe und Kinder als einziges Lebensziel vorgestellt

67 P. Berthold, Frauenfrage und Frauenberuf im Judenthum. In: Allgemeine Zeitung des
Judentums 61/1897, S. 484-485; neu abgedruckt in: Pappenheim, Literarische und publizi-
stische Texte (wie Anm. 7), S. 35-38, sowie Bertha Pappenheim u.a., »Das unsichtbare Isen-
burg«. Uber das Heim des Jiidischen Frauenbundes in Neu-Isenburg 1907-1942. Hg. von
Helga Heubach. Neu-Isenburg 1994, S. 9-12.

68 P. Berthold in: Pappenheim, Literarische und publizistische Texte (wie Anm. 7), S. 36.

69 Eine Anspielung auf das in traditionellen jiidischen Familien jeden Freitag abend rezi-
tierte Loblied der >tugendhaften Frau« (Eshet chayil) aus dem biblischen Buche Spriiche 31,
10-31, das - zumindest nach traditioneller Auslegung - die hauslichen Qualitéten der Frauen
besingt.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 219

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirden. Es sei jedoch die Pflicht jeder Frau, ithre Individualitit auszu-
bilden und ihre Kraft sozialen Aufgaben zu widmen. Entziehe sich eine
Frau der Mihe, fur ihre Rechte einzutreten, dann sei sie es selbst, »die
ithr Haus wieder zu einem Ghetto macht, Thor und Riegel vorschiebt
gegen das Eindringen des héchsten Gutes, der geistigen Fretheit.«”® Das
Ghetto figuriert hier nicht als Emblem fiir die topographische oder spi-
rituelle Beschrankung jidischer Bewegungsireiheit von aufien, sondern
als durch selbstverschuldete Unmiindigkeit umziuntes Gefingnis des
Geistes, dessen Mauern nur durch weibliche Eigeninitiative — gegen
méannlichen Widerstand - einzureiflen waren.

Der zweite Artikel erschien wenige Woche spiter in der Berliner Wo-
chenschrift »Ethische Kultur« zum 100jdhrigen Todestag von Mary
Wollstonecraft (1759-1797).” Darin reklamierte Pappenheim die engli-
sche Philosophin und Feministin avant la lettre als eine >Stammutter< der
deutschen Frauenbewegung. Um die ungebrochene Relevanz von Woll-
stonecrafts Schriften fiir die zeitgendssische Kritik an der biirgerlichen
Gesellschaft zu illustrieren, zitierte sie ausfithrlich aus der Einleitung
zu Wollstonecrafts berithmtestem Werk »A Vindication of the Rights
of Woman« von 1792, dessen Ubereinstimmung mit den oben ausge-
fuhrten Gedanken - und oft auch Formulierungen — bemerkenswert ist.
Denn ebenso wie Wollstonecraft hatte Pappenheim ja argumentiert, dafl
sich die benachteiligte Stellung der Frauen aus der Vernachléssigung ih-
rer Erzichung ergebe, dafy Frauen zu ihren Pflichten (auch den mitter-
lichen) erzogen werden mifiten, und dafi sie aktiv nach Entwicklung
ihrer geistigen Fihigkeiten zu streben hitten, um nach Ubernahme der
gleichen Pflichten auch gleicher Rechte wiirdig zu sein. Die Parallelen
in Formulierung und Argumentationsstruktur der beiden Texte zeugen
nicht nur von Wollstonecrafts Einflufl auf die Gedanken- und Ideenwelt
Bertha Pappenheims,” sondern vor allem von Pappenheims Aneignung
des Textes und seiner Indienstnahme fiir eigene Zwecke. Zu jener Zeit

70 P. Berthold in: Pappenheim, Literarische und publizistische Texte (wie Anm. 7), S. 36.

7t Ders., Zur Frauenfrage vor 100 Jahren. In: Ethische Kultur: Wochenschrift zur Verbrei-
tung ethischer Bestrebungen 5/1897, H. 51, S. 405f. Zu Wollstonecraft vgl. Barbara Taylor,
Mary Wollstonecraft and the Feminist Imagination. Cambridge 2003.

72 Moglicherweise war auch Pappenheims letzte, verschollene Ubersetzungsarbeit ein Werk
Wollstonecrafts, namlich »An Historical and Moral View of the French Revolution; and the
Effect It Has produced in Europe«. London 1794 — obwohl der Gedéchtnisband von der

Ubersetzung eines »franzisischen Werk[s] aus der Zeit der Revolution« berichtet. Blitter des
Judischen Frauenbundes 12/1936, H. 7/8, S. 13.

220 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hatte Pappenheim niamlich bereits mit einer Neuiibersetzung der »Vin-
dication« begonnen.

Wollstonecrafts Werk hatte bei seinem Erscheinen in England einiges
Aufsehen erregt und war schon im folgenden Jahr ins Deutsche tiber-
setzt worden.” Seit der Publikation von »Memoirs of the Author of A
Vindication of the Rights of Woman« (1798) durch den Ehemann Wil-
liam Godwin ein Jahr nach ithrem Tod, stand jedoch vor allem Woll-
stonecrafts unangepafites Leben im Zentrum der Diskussion, das »weit
griindlicher gelesen wurde als ihre Werke<”* Im 19. Jahrhundert lief§
aber nicht nur das Interesse an Wollstonecrafts radikal aufkldrerischen
und emanzipatorischen Forderungen nach, auch die Biographie der Au-
torin war kaum dazu angetan, sie zur Heldin der Restaurationsperiode
zu machen. Wollstonecrafts Name wurde daher aus den meisten Kon-
versationslexika geloscht. Im Zusammenhang mit dem Kampf um das
Frauenwahlrecht wurde sie jedoch in den 1870er Jahren erst von der
englischen und mit etwa 20jahriger Verspatung auch von der deutschen
und osterreichischen Frauenbewegung wiederentdeckt.” Anlafilich ihres
100. Todestages im Jahre 1897 widmete die Wiener Anglistin Helene
Richter (1861-1942)" Wollstonecraft daher eine wissenschaftliche Bio-
graphie in Buchldnge, die sie mit folgender Zusammenfassung der Re-
zeptionsgeschichte einleitete:

Am 10. September 1897 werden es hundert Jahre, dall Mary Wollstonecraft
Godwin, eine der interessantesten Frauengestalten des 18. Jahrhunderts,
gestorben ist. Im letzten Dezennium ihres Lebens war die Verfasserin der
»Rechte der Frau« eine europiische Berithmtheit, spiter verlor sich ihr Name
im Drange neuer Erscheinungen und Interessen und kam erst in unseren

73 Maria Wollstonecraft, Rettung der Rechte des Weibes mit Bemerkungen tiber politi-
sche und moralische Gegensténde. 2 Bde. Hg. von Christian Gotthilf Salzmann. Schnepfen-
thal 1793/94, tibersetzt von Georg Friedrich Christian Weissenborn, nicht — wie oft irrtiimlich
angegeben — von Salzmann.

74 Cora Kaplan, Mary Wollstonecraft’s Reception and Legacies. In: The Cambridge
Companion to Mary Wollstonecraft. Hg. von Claudia L. Johnson. Cambridge 2002, S. 246—
270, hier S. 247.

7> Eine weitere Renaissance erlebte Wollstonecraft mit dem Aufstieg der feministischen
Bewegung ab den 1960er Jahren.

76 Helene Richter war die dltere Schwester der Romanistin Else Richter (1865-1943), die
sich als erste Frau 1907 an der Universitit Wien habilitieren konnte und nach 14jahriger Pri-
vatdozentur 1921 eine aufierordentliche Professur erhielt. Unmittelbar nach dem >Anschlufi«
im Mirz 1938 erhielt Else Richter Lehr- und Bibliotheksverbot; 1942 wurde sie gemeinsam
mit ihrer Schwester Helene nach Theresienstadt deportiert, wo beide umkamen. Vgl. http:/
richter.twoday.net/topics/Biografisches (Stand: 31.10.2012).

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 221

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tagen auf den Neuausgaben ihrer Werke in frischem Glanze wieder zum
Vorschein. Eine Zeit deren Signatur der Kampf der in geistiger oder sozialer
Hinsicht Verkiirzten um ihr natiirliches Recht ist, muf} wohl naturgemifd
Fihlung haben zu jener Frau, die vor hundert Jahren, als die erste ihres
Geschlechtes, als ein Prediger in der Wiiste, die Rechte des Weibes prokla-
mirte und vor der erstaunten Welt zum ersten Mal das Thema anschlug, das
seither so vielfach im Chore wiederholt, paraphrasirt und variirt worden ist,
ohne daf} man wesentlich Neues dazu gefunden hitte.”

Offensichtlich war die Erinnerung an Olympe de Gouges, die bereits
ein Jahr vor der Engldanderin ihre »Déclaration des droits de la femme
et de la citoyenne« (1791) publiziert hatte und zwei Jahre spiter von
den Jakobinern auf das Schafott gestellt worden war, in deren Namen
sie politische Rechte fiir Frauen eingefordert hatte,” noch grundli-
cher verdringt worden als jene an ihre englische Zeitgenossin. Denn
wihrend ihnen de Gouges sichtlich unbekannt war, schienen gutbiir-
gerliche Wiener Jiidinnen in der unkonventionellen Englanderin eine
Vorlauferin entdeckt zu haben und waren entschlossen, ihre Thesen
zu verbreiten und zu verwerten. Pappenheim war, ebenso wie Helene
Richter, von der Aktualitdt der »Vindication« iiberzeugt, was in ihren
Augen eine Neutibersetzung rechtfertigte. Denn die zeitgendssische
Erstiibersetzung von Weissenborn aus den Jahren 1793/94 hatte Woll-
stonecrafts Radikalismus aus verschiedenen Griinden abgeschwicht
und schien der Frauenbewegung Ende des 19. Jahrhunderts daher zu
Recht nicht mehr addquat.” Bereits der fiir die deutsche Erstausgabe
gewihlte Titel »Rettung der Rechte des Weibes« verweist auf die Be-
miithungen von Herausgeber und Ubersetzer, Wollstonecrafts Werk
aus dem politischen Kontext der franzdsischen Revolution zu 16sen

77" Helene Richter, Mary Wollstonecraft. Die Verfechterin der Rechte der Frau. Wien 1897,
S. 1.

78 »Die Frau hat das Recht, das Schafott zu besteigen; sie muss gleichermafien das Recht
haben, die Rednertribiine zu besteigen«, hatte sie im zehnten der 17 Artikel ihres Traktats
geschrieben, das auf der 1789 von der franzésischen Nationalversammlung verabschiedeten
»Déclaration des Droits de 'Homme et du Citoyen« basierte. Zu de Gouges vgl. Gisela Bock,
Frauenrechte als Menschenrechte. Olympe de Gouges’ »Erklarung der Rechte der Frau und
der Biirgerin«. Beitrag zum Themenschwerpunkt »Europdische Geschichte — Geschlechter-
geschichte«. In: Themenportal Europiische Geschichte (2009) online unter http://www.europa.
clio-online.de/2009/Article=410 (Stand: 31.10.2012).

7 Zur Analyse dieser Ubersetzung vgl. Elisabeth Gibbels, Mary Wollstonecraft zwischen
Feminismus und Opportunismus. Die diskursiven Strategien in den deutschen Ubersetzun-
gen von »A Vindication of the Rights of Woman«. Tiibingen 2004, S. 80-97.

222 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und den Text derart sowohl fiir die deutsche Offentlichkeit als auch
fiir die Zensurbehorden akzeptabel zu machen.

Durch die Abidnderung des Titels wurden sowohl die intertextuellen
Beztige zur franzosischen Menschenrechtsdeklaration und de Gouges
Traktat verwischt als auch die Referenz auf Wollstonecrafts eigenen Bei-
trag zur Revolutionsdebatte, »A Vindication of the Rights of Men«. In ih-
rem 1790 publizierten Pamphlet hatte Wollstonecraft namlich nicht nur
die konservative Romantik in Edward Burkes (1729-1797) revolutions-
kritischen »Reflections on the Revolution in France« (1790) angegriffen,
dessen Gesellschaftsordnung ihrer Meinung nach auf der Unterdriickung
und Passivitdt von Frauen fufite,*” sondern auch egalitire republikani-
sche Werte verteidigt. Diese Kontextualisierung war wahrend des ersten
Koalitionskriegs (1792-1797) gegen das revolutionire Frankreich wenig
opportun. Derselben politischen Riicksicht war Wollstonecrafts Zueig-
nung an den Mitverfasser der Menschenrechte und Autor eines Berichts
tiber offentliche Erziehung, Charles Maurice de Talleyrand-Périgord
(1754-1838), zum Opfer gefallen. Der vergleichsweise unverfingliche,
schon im Original angelegte, pddagogische Impetus der »Vindication«
wurde dagegen in der Ubersetzung einerseits durch die Publikation in
der Verlagsanstalt der Salzmannschule in Schnepfenthal und anderer-
seits durch redaktionelle Eingriffe des Herausgebers verstarkt. Auch der
Ubersetzer trug mit der Glittung der Sprache und der Abschwichung
emanzipatorischer Gesten zur Verwidsserung der Aussage bei. Weissen-
borns Ubersetzung zeichnete sich zwar durch Lesbarkeit und Eleganz
aus, lie aber Wollstonecrafts feministische Sprengkraft vermissen.

Im Unterschied zu den 1790er Jahren spielten Wollstonecrafts politische
Ansichten und Verstrickungen Ende des 19. Jahrhunderts keine Rolle
mehr. Pappenheim konnte sich dem Text daher unbefangen nihern und
den englischen Titel ebenso korrekt wiedergeben wie die »Widmung an
Herrn Talleyrand-Périgord«. Pappenheims Ubersetzung erschien 1899
als »Eine Verteidigung der Rechte der Frau« im Dresdener Verlag E.
Pierson mit einem zwélfseitigen Vorwort »der Ubersetzerin«. Letzteres
war vor allem Wollstonecrafts Leben gewidmet, das Pappenheim trotz

80 Die Literaturwissenschafterin Claudia Johnson hilt »A Vindication of the Rights of
Men« daher far Wollstonecrafts kompromifilosesten feministischen Traktat, vgl. Claudia L.
Johnson, Equivocal Beings. Politics, Gender, and Sentimentality in the 1790s. Chicago 1995,
S.27.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 223

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwihnung von Helene Richters kurz davor erschienener Biographie
weitgehend nach den Quellen von Godwins »Memoirs« wiedergab.®!
Wie in all ihren frithen Publikationen hatte sich Pappenheim auch in
dieser Verdffentlichung hinter dem geschlechtsneutralen Pseudonym P.
Berthold verborgen. Doch trat sie hier nicht nur unter Pseudonym auf,
sie versetzte sich auch in die dienende Rolle der Ubersetzerin. In meh-
reren paratextuellen Elementen insinuiert sie, diese Funktion besonders
gewissenhaft auszufiillen, und suggeriert eine dokumentarische Uberset-
zungsstrategie.®

Dies steht jedoch in krassem Miflverhiltnis zu Pappenheims Uber-
setzungspraxis. So iibersetzte sie beispielsweise nicht einmal ein Drittel
von Wollstonecrafts Fufinoten, fiigte aber ihrerseits zu Personen, deren
Kenntnis sie bei durchschnittlich gebildeten Leserinnen nicht vorausset-
zen konnte, Erklarungen hinzu, ohne diese Anmerkungen als Hinzufi-
gung zu kennzeichnen. Trotz der scheinbaren Verpflichtung zu doku-
mentarischer Ubersetzung war Pappenheim sichtlich bemiiht, den Text
zu straffen und zu aktualisieren. Die Aktualisierungsversuche beschrank-
ten sich nicht auf die Fufinoten. So faf3te sie etwa die seitenlange Polemik
gegen die Thesen Rousseaus, die Ende des 19. Jahrhunderts nicht mehr
im Zentrum 6ffentlicher Debatten standen, in wenigen Absétzen zusam-
men. Weiterhin strebte sie danach, Wollstonecrafts oft untibersichtliche
Satzkonstruktionen sowie den haufigen Wechsel der Sprecherposition
aufzul6sen, was dem Text an Spannung und teilweise an Schirfe nimmt.
Verschiedene Formulierungen legen zudem den Schluff nahe, dafl Pap-
penheim sich im Gegensatz zur englischen Feministin hauptsichlich an
ein weibliches Publikum wandte, dem sie die Identifikation mit dem Text
erleichtern wollte.?* Zweifellos versuchte Pappenheim also bewuflt oder
unbewufit, Wollstonecrafts Traktat mit eigenen Ideen und Vorstellungen
zu Frauen und weiblicher Emanzipation in Einklang zu bringen.

Abseits ideologischer Anpassungsversuche lag Pappenheims Bewunde-
rung fiir die englische Pionierin der Frauenbewegung — deren Portrit sie
spater iber ihren Schreibtisch in Neu-Isenburg hingen wiirde — aber ein

81 Mary Wollstonecraft, Eine Verteidigung der Rechte der Frau mit kritischen Bemerkun-
gen Uber politische und moralische Gegenstinde. Aus dem Engl. tbers. von P. Berthold.
Dresden/Leipzig 1899.

82 Vgl. Gibbels, Mary Wollstonecraft (wie Anm. 79), S. 98-116.

83 Vgl. ebd., S. 108-115.

224 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tatséchlicher Konsens zugrunde. »Der Weg, den sie zur Emanzipation, zur
geistigen Befreiung des weiblichen Geschlechts vorzeichnet, fithrt von der
Pflicht zum Recht« fafite Pappenheim die fur sie so wesentliche Tatsache
zusammen, dall Wollstonecraft die Rechte der Frau nicht automatisch aus
dem Naturrecht ableitete, sondern die Erfiillung bestimmter Plichten zur
Voraussetzung fiir die Forderung von Rechten erklédrt hatte. Aulerdem
hatte Wollstonecraft den Ménnern zwar physische Uberlegenheit zuge-
standen, die Verkniipfung von physischer mit intellektueller oder morali-
scher Kompetenz aber strikt abgelehnt. Diese Vorstellungen deckten sich
nicht nur mit Pappenheims gemifligter Position in der Frauenfrage, sie
erlaubten es iiberdies, die Diskussion vom herrschenden biologistischen
Diskurs zu dissoziieren, der aus der physischen Unterlegenheit der Frauen
moralische und intellektuelle Defizite ableitete, Frauen also in die Geisel-
haft ihrer »nattirlichen Konstitution< nahm.

Die Verkntipfung von Rechten mit Pflichten, zu denen Frauen erzogen
werden mufiten bzw. sich selbst zu erziehen hatten, ermdglichte dagegen
die Konstituierung der Frau als autonomes und aktives Subjekt, das nicht
von »der Natur« abhdngig war, sondern seine Rechte durch eigene Ver-
dienste erwerben konnte. Eben jenes quid pro quo war einige Jahrzehnte
zuvor eine umstrittene Forderung bei der Judenemanzipation gewesen.
Wie sehr Pappenheim selbst diese beiden Diskurse verknuipfte, mag fol-
gendes Beispiel verdeutlichen. Wollstonecraft eréffnete thren Traktat mit
der Suche nach den Ursachen fiir die herrschende soziale Ungleichheit,
insbesondere jener zwischen den Geschlechtern, und bemerkte dazu mit
feiner Ironie:

I have sighed when obliged to confess that either nature has made a great
difference between man and man, or that the civilization which has hitherto
taken place in the world has been very partial.*®

Gleich im Anschlufl stellte sie jedoch klar, dafl vernachldssigte Erzie-
hung - also die >voreingenommene oder parteiische Zivilisation< — der
Grund allen Ubels sei und nicht »natiirliche Ungleichheit«. Pappenheim
iibersetzte den obigen Satz folgendermafien:

84 Wollstonecraft, Eine Verteidigung der Rechte der Frau (wie Anm. 81), Vorwort,
S. XX.

85 The Works of Mary Wollstonecraft. 7 Bde. Hg. von Janet Todd und Marilyn Butler.
New York 1989, Bd. 5, S. 73 (Hervorh. d. Verf.).

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 225

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich muf} es gestehen, weder zeigt die Natur einen grofien Unterschied zwi-
schen Mensch und Mensch, noch hat die Civilisation in der Welt, die sie
beschritten, ihren Einfluf} einseitig und parteiisch geltend gemacht.?

Das Evozieren uniiberwindbarer biologischer Schranken — und sei es
nur um einer rhetorischen Strategie willen - 16ste bei Pappenheim of-
fensichtlich Abwehrmechanismen aus, die sie dazu verleiteten, »either —
or« (entweder — oder) durch »neither — nor« (weder — noch) zu ersetzen
und neben dem Performanzfehler auch einen Bruch im Textaufbau in
Kauf zu nehmen. Da Wollstonecraft nicht explizit auf die Geschlechter-
differenz referierte, sondern die Verschiedenheit zwischen »Mensch und
Mensch« thematisierte, hatte Pappenheim die >natiirlichen Unterschiede«
offensichtlich auf den Rassediskurs des ausgehenden 19. Jahrhunderts
bezogen, der unter anderem die rassische (d.h. natiirliche) Minderwer-
tigkeit von Juden zu erweisen suchte. War das Pliadoyer fiir Erzichung
bei Wollstonecraft in einen aufklérerischen Diskurs um die Rechte der
Frauen eingebettet, so bot es sich Pappenheim gleichermaflen als Waffe
gegen eine behauptete unverdnderliche Natur der Juden an.

In dieselbe Richtung weist Pappenheims Ubersetzung — bzw. Nicht-
Ubersetzung - einer weiteren vielzitierten Stelle aus »Vindications, in
der sich Wollstonecraft die diskursive Position der exceptional woman er-
schaffen hatte, deren minnlicher Geist versehentlich in einem weibli-
chen Korper gefangen gehalten werde:

What does history disclose but marks of inferiority, and how few women
have emancipated themselves from the galling yoke of sovereign man? So
few that the exceptions remind me of an ingenious conjecture respecting
Newton - that he was probably a being of superior order accidentally caged
in a human body. Following the same train of thinking, I have been led to
imagine that few extraordinary women who have rushed in eccentrical di-
rections out of the orbit prescribed to their sex, were male spirits, confined by
mistake in female frames. But if it be not philosophical to think of sex when
the soul is mentioned, the inferiority must depend on the organs.?

86 Wollstonecraft, Eine Verteidigung der Rechte der Frau (wie Anm. 81), S. 1 (Hervorh.
d. Verf.). Weissenborn hatte den Satz folgendermaflen tibersetzt: »Ja, seufzen mufite ich dann
jedes Mal, wann ich mir das Gestidndnis abgezwungen sah, dafl entweder die Natur selbst
einen groflen Unterschied zwischen Menschen und Menschen gemacht habe, oder daf} die
Ausbildung derselben sehr von Ungerechtigkeit und Partheylichkeit geleitet worden sey.«
Dies, Rettung der Rechte des Weibes (wie Anm. 73), S. 1f.

87 The Works of Mary Wollstonecraft (wie Anm. 85), Bd. 5, S. 103 (Hervorh. im Origi-
nal).

226 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angesichts der historischen Machtverhéltnisse, die nur wenigen Frau-
en die Emanzipation von ménnlichen Unterdriickungsmechanismen
ermoglichte, nimmt Wollstonecraft als Philosophin eine innerhalb der
konventionellen Geschlechterrollen nicht vorgesehene Position ein — die
»Ausnahmefrauc mit ménnlichem Intellekt. Aufgrund der gleichzeitig
vorgenommenen Hierarchisierung zwischen Mann und Frau in Paral-
lele zu Newton und >gewohnlichen Menschen< wurde diese Passage oft
als Beleg fiir Wollstonecrafts Misogynie herangezogen. Trotz der positiv
konnotierten Emanzipationsrhetorik und Wollstonecrafts Bemithungen
um eine neue Diskursposition lduft eine derartige Abstufung eindeutig
Gefahr, das Weibliche abzuwerten; eine Gefahr, die Ende des 19. Jahr-
hunderts nicht weniger virulent war als 100 Jahre zuvor. Dies mag einer
der Griinde gewesen sein, warum Pappenheim die obige Passage folgen-
dermaflen verkiirzte:

Wenn wir die Geschichte priifen, so finden wir auch dort viele Spuren von
Unterdriickung des weiblichen Geschlechts und nur selten Frauen, die sich
vom listigen Joche des oberhoheitlichen Mannes emanzipiert haben.®

Wie Elisabeth Gibbels in ihrer vergleichenden Analyse verschiedener
deutscher Ubersetzungen anmerkt, hatte Pappenheim die Textaussage
des Einleitungssatzes merklich radikalisiert und mit »Unterdriickung,
»Joch«, »emanzipiert« Schlisselbegriffe der deutschen Frauenbewegung
am Ende des 19. Jahrhunderts eingeflochten.® Die bewufite Auslassung
von Wollstonecrafts »radikale[m], transsexuelle[m] Diskurs« fuhrt sie
dagegen auf eine biographiebedingte Verstérung der Ubersetzerin ange-
sichts unklarer Gendergrenzen zuriick.”

Wihrend sich Gibbels dem Wollstonecraftschen Text im Rahmen des
feministischen Diskurses néhert, analysiert die amerikanische Literatur-
wissenschaftlerin Susan Wolfson die oben zitierte Stelle im Kontext der
in England eben entstehenden Debatte iiber »das Geschlecht der See-

88 Wollstonecraft, Eine Verteidigung der Rechte der Frau (wie Anm. 81), S. 37.

89 Vgl. Gibbels, Mary Wollstonecraft (wie Anm. 79), S. 161f. Weissenborns Ubersetzung
der Stelle lautete: »Denn, was stellt uns jene Geschichte anders als Zeichen der Unterwiir-
figkeit desselben dar? und wie viel kann man wohl Weiber zihlen, die Muth genug hatten,
das driickende Joch des unbeschrinkten Gebieters abzuwerfen?« Wollstonecraft, Rettung der
Rechte des Weibes (wie Anm 73), S. 114.

90 Vgl. Gibbels, Mary Wollstonecraft (wie Anm. 79), S. 161f.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 227

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

les, d.h. die biologistische Essentialisierung der Seele nach sozialen Ge-
schlechterhierarchien.” Die von der Romantik gefeierte Kategorisierung
in >ménnliche Kreativititc und >weibliche Muse« sei deutlich mit dem
ideologischen Erbe weiblicher Subordination verbunden, weshalb Au-
torinnen wie Wollstonecraft auf der prinzipiellen >Gleichheit der Seelenc
beharrten. Wenn Wollstonecraft auflerordentliche Frauen als »male spi-
rits, confined by mistake in female frames« beschreibe, verweise bereits
die Kursivsetzung von »male« auf die gesellschaftliche Problematik der
Genderzuschreibung; »confined by mistake« beziche sich daher nicht auf
eine monstrose Laune der Natur¢, sondern auf >die monstrése Beschran-
kung durch kulturelle Festschreibung«. Ebenso wie in der Einleitung ver-
wehrte Wollstonecraft sich also auch hier gegen biologistische Essen-
tialisierung. Daf} sie zur Untermauerung metaphysischer Egalitdt aber
erncut physische Unterschiede aufrief (»the inferiority must depend on
the organs«), scheint bei Pappenheim den bereits festgestellten Abwehr-
mechanismus ausgel6st zu haben. Die Auslassung der problematischen
Stelle verstarkte also nicht nur die feministische Schlagkraft des Textes,
sie eliminierte vor allem Ankntpfungspunkte fir biologistische Debat-
ten. Wollstonecraft und ihr Text ermdglichten Pappenheim die Aneig-
nung zu verschiedenen Zwecken - weit tiber die Frauenfrage hinaus.

Vil
Writing cure — Die Mehrfachiibersetzung Gliickels von Hameln®

»Ihr Bild auf meinem Schreibtisch« hatte die zionistische Journalistin und
Sozialarbeiterin Helene Hanna Thon (1886-1954) ihren Nachruf auf
Pappenheim iibertitelt, von der sie geographisch und ideologisch Wel-
ten trennten.” Nach einem schweren Arbeitstag in den Armenvierteln

91 Vgl. Susan J. Wolfson, A Lesson in Romanticism. Gendering the Soul. In: Lessons of
Romanticsm. A Ciritical Companion. Hg. von Thomas Pfau und Robert F. Gleckner. Duke
University Press 1998, S. 349-375, hier S. 350.

92 Der Ausdruck ist von Elisabeth Loentz iibernommen, die bereits auf die Parallele zwi-
schen Pappenheims talking cure und Gliickels writing cure hingewiesen hat. Loentz, Let Me Con-
tinue to Speak the Truth (wie Anm. 28), S. 230.

93 In: Blatter des Judischen Frauenbundes 12/1936, H. 7/8, S. 38f. Die aus Dresden stam-
mende Thon war 1921 nach Paléstina eingewandert und lebte in Jerusalem, wo sie u.a. neigh-
borhood centers — nach dem Vorbild des englischen Toynbee-Programms — in den Armenvier-
teln der Stadt aufbaute. Zu Thon vgl. Yaffah Berlovitz, Hannah Thon. In: Jewish Women’s
Archive http://jwa.org/encyclopedia/article/thon-hannah-helena (Stand: 31.10.2012).

228 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jerusalems konnte Thon aus der Betrachtung von Pappenheims Portrit
Kraft und Starke schopfen. Ihre Bewunderung fir Pappenheims bedeu-
tende und zukunftsweisende Arbeit ermdglichte es, weltanschauliche
Griben zu tiberwinden und Gemeinsamkeit in der Verschiedenheit her-
aufzubeschworen. Eine dhnliche Funktion dirfte Wollstonecrafts Bild
uber Pappenheims Schreibtisch erfullt haben, bei dessen Anblick sie
1919 schrieb:

Ich freue mich heute plétzlich — nachdem ich’s langst vergessen hatte —, dafl
ich die Verteidigung der Menschenrechle ibersetzt habe, dessen und dafl von mei-
ner gedanklichen Freude von damals bis zum dankend und froh und der
Verantwortung bewufit ausgetibten Stimmrecht fiir mich in meinem Sinn
und Leben nur eine gerade Linie ist.*

Pappenheim vereinnahmte Wollstonecraft also noch 20 Jahre spéter fiir
den Kampf um das Frauenwahlrecht und die Anliegen der deutschen
Frauenbewegung. »Anmut und Eisen« war die Kombination von FEi-
genschaften, die sie in Wollstonecrafts Wesen harmonisch vereint sah;”
Anmut des Ausdrucks und eiserne Willenskraft in der Verfolgung ihrer
Ziele. Dies waren die Eigenschaften, die Wollstonecraft trotz ihres un-
buirgerlichen Lebenswandels fiir Pappenheim zum Vorbild pradestinier-
ten.*

Naheliegender als die Identifikation mit der freisinnigen englischen
Feministin scheint dagegen Pappenheims Auseinandersetzung mit einer
Vorfahrin mitterlicherseits, Glikl bas Juda Leib oder Gliickel von Ha-
meln (1646-1724), deren Memoiren sie 1910 aus dem Jiddischen tber-
setzte. Die Erfinderin der talking cure konnte in der Erfinderin der writing
cure zweifellos eine Seelenverwandte erkennen. Denn »aus vielen Sorgen
und No6ten und Herzeleid« hatte die jidische Kauffrau aus Hamburg
im Jahr 1691 nach dem Tod ihres ersten Mannes Chaim Hameln ihre
Memoiren zu schreiben begonnen - als Therapie gegen »die melan-
cholischen Gedanken«; und auch Gliickel machte unter einem Namen
Karriere, den ihr zwei Wissenschaftler beilegen sollten. Von 1691 bis
1719 hatte Gliickel insgesamt sicben Biicher verfafit, bei denen neben
Bewiltigung des schmerzlichen Verlustes die Weitergabe der (Familien-)

94 Bertha Pappenheim, Die Channukkah-Feier. In: Edinger, Bertha Pappenheim (wie Anm. 53),
S. 137-139, hier S. 138.

9 Vel. ebd., S. 139.
96 Vgl. Loentz, Let Me Continue to Speak the Truth (wie Anm. 28), S. 231-233.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 229

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PP TRA R N CE PIAL arannabbiank
g r‘WJ"-'\"'J rputs’ag "'"?’J‘{f'l_"ﬁ 3‘".’{13
WLLEARLY mlm.gl Mimisy

: S A
N:*?QM"WN ’ 11#;3[ H‘ﬁﬂ'\'z_ IJM

g CRYSL CIKJ"BFF'%_,"IH‘.‘:’R' J‘\’:?PJ 7
B (.-_,...._gu_._, Vi) YRR N PPN PIEMLI0A

wwa by bap re 2 w2 an OYDYS
v & wmn Crw 3y s01g e 2 E’""A‘ﬁ
‘ 1“-’7' URER) u:J i ‘.-,ﬁﬂ{;ﬁ;\- % 1
it ko L R clyfrarve
RS R A AR TLERS dad B
& v WL pYS
A j--wji'n ans from R
s '7. -!/’1_1,”!'0""3 o
1) 3 wobareens N7 v a :
9 Wi 1!!!-4-74*97 Verm VY 9!.:11;"'
CFogtenpon e e
sor w1 pobmany wy B Umg Apon

e N

AR o DR

f \G-}’;N' ﬂt_‘:'"j-mu* \-
# v ;’im; ?-tt-.lg-n?vm
Esa iR says VY

Abb. 2: Erste Seite der Abschrift von Gliickels verlorengegangenen Memoiren, angefertigt
von ihrem Sohn Moses Hameln (1685-1756) im frithen 18. Jahrhundert.

18.01.2026, 00:41:33.



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tradition im Vordergrund stand; jene >Kette der Uberlieferung:, um de-
ren Bestandigkeit auch Pappenheim stets besorgt war. Gliickel adressier-
te thre Memoiren mit folgenden Worten an ihre zwolf Kinder und deren
Nachkommen:

Meine lieben Kinder, ich schreibe euch dieses, damit wenn heut oder morgen
eure lieben Kinder und Enkeln kommen und sie ihre Familie nicht kennen,
ich dieses in Kiirze aufgestellt habe, damit ihr wisst, von was fiir Leuten ihr
her seid.”

Durch das Beispiel ihres Lebens wollte Gliickel ihre Nachkommen
nicht nur Stolz auf ihre Herkunft lehren, sondern sie auch in Sitte und
Glauben festigen. Gliickels Werk steht damit in der Tradition frithneu-
zeitlicher Memoirenliteratur, die nur fiir den innerfamilidren Gebrauch
bestimmt war.”® Thre lebendig geschriebene, jiddische Autobiographie
vom Beginn des 18. Jahrhunderts ist aber ein in mehrfacher Hinsicht
einmaliges Dokument. Zunichst, weil Gliickel die erste — und fir mehr
als 100 Jahre auch einzige - jiidische Frau sein sollte, deren Memoiren
erhalten blieben und schliefllich publiziert wurden. Uberdies verweist
thre Schilderung auf Bildungsméglichkeiten und soziokonomische Frei-
raume von Frauen in der frithen Neuzeit, und zudem enthilt sie neben
ausfiuhrlicher Beschreibung traditionell religidsen Frauenlebens einen
reichen Schatz an Geschichten und Traditionen der Volksreligion.

Die jiddische Sprache und die Beschreibung der Volkstradition hemm-
ten jedoch fiir lange Zeit das Interesse an Gliickels Memoiren. Denn
seit der Haskalah, der jiidischen Aufklirung Ende des 18. Jahrhunderts,
wurden sowohl das Jiddische als auch die Volksreligion vom jiidischen
Biirgertum Mitteleuropas entschieden abgelehnt. Ebenso wie die deut-
schen Aufklarer maflen die Maskilim [judische Aufklarer; Sg.: Maskil]
der Sprache grofle Bedeutung bei. >Reinheit der Spraches, d.h. die gram-
matikalisch fixierte Standardsprache, galt der Aufklirung nicht nur als

97 Die Memoiren der Gliickel von Hameln. Aus dem Judisch-Deutschen von Bertha
Pappenheim. Mit einem Vorwort von Viola Roggenkamp. Weinheim 2005, S. 60. Von den
zahlreichen (neueren) Studien zu Gliickel und den Memoiren seien nur folgende erwihnt:
Monika Richarz (Hg.), Die Hamburger Kauffrau Glikl. Jidische Existenz in der frithen Neuzeit.
Hamburg 2001; Natalie Zemon Davis, Women on the Margins. Three Seventeenth-Century
Lives. Cambridge (MA) 1995, S. 5-62; Elvira Grozinger, Gliickel von Hameln. Kauffrau,
Mutter und erste judisch-deutsche Autorin. Teetz 2004 sowie die kritische Textedition von
Chava Turniansky, Glikl. Memoirs 1691-1719. Jerusalem 2006.

98 Vgl. ebd., Vorwort, S. XXVI.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 231

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Garant fiir >richtiges¢, logisches Denken, sondern auch als Grundlage fiir
Moral und Sittlichkeit. Daher polemisierten die Maskilim heftig gegen das
Jiddische, das sie - in Ubernahme eines christlichen Vorurteils - als >ver-
derbten« deutschen Dialekt ansahen.” Volksreligion und -tradition ande-
rerseits wurden von jiidischen wie nichtjidischen Aufklarern als Hort von
Aberglauben und Vorurteil gesehen, die moglichst auszurotten waren.'”
Erst die Neoromantik und die Entstehung der jidischen Volkskunde
zu Ende des 19. Jahrhunderts lieflen das Interesse an Volksreligion und
Volkssprache wieder aufleben.'™

Jenen Stréomungen verdankte auch Glickels Manuskript seine Ver-
offentlichung durch den jidischen Gelehrten David Kaufmann (1852-
1899),2 der die Memoiren 1896 unter dem Titel »Zikhraunes Maras
Glikl Hamel« bzw. »Die Memoiren der Gliickel von Hameln« im jiddi-
schen Original mit einem deutschen Vorwort publizierte.”* Kaufmanns
deutscher Titel ist dabei wesentlich fiir die Einbiirgerung des Namens
verantwortlich, unter dem die Hamburger Jiiddin heutzutage bekannt
ist.!” Dafl Gliickels Memoiren in der jiddischen Fassung keine breite
Leserschaft finden wiirden, war Kaufmann wohl bewuf}t, weshalb er
sich bemufligt fithlte, seine Publikationspolitik im deutschen Vorwort
mit folgenden Worten zu erldutern:

Mit der bloflen Umschrift, die tiberdies den Reif von den Friichten, die Farbe
von den Schmetterlingsfliigeln wegwischt, war es hier nicht getan. Die Spra-
che erscheint von Worten und Wendungen, Entlehnungen und Anspielun-
gen aus dem hebriischen und rabbinischen Schrifttum durchsetzt, geht oft so
unversehens und ungesucht aus der deutschen Rede in das Idiom der Bibel

99 Zur Sprachpolitik der Haskalah vgl. Louise Hecht, Ein jiidischer Aufklirer in Boh-
men. Der Pidagoge und Reformer Peter Beer (1758-1838). K6In 2008, S. 54 und Anm. 119,
S. 1171,

100 Vgl. ebd., S. 136.

101 Vgl. Michael Brenner, The Renaissance of Jewish Culture in Weimar Germany. New
Haven/London 1996, S. 5f.

102 Zu David Kaufmann vgl. Mirjam Thulin, Kaufmanns Nachrichtendienst. Ein jiidi-
sches Gelehrtennetzwerk im 19. Jahrhundert. Unveréffentlichte Diss. der Universitit Leipzig
2010.

103 Der jiddische Text wurde bei Adolf Alkalay in Pressburg/Bratislava gedruckt, das deut-
sche Vorwort bei J. Kaufmann in Frankfurt a.M. Auflerdem enthalten die beiden Teile unter-
schiedliche Lebensdaten, im deutschen Teil: Die Memoiren der Gliickel von Hameln 1645-
1719; im Jiddischen: 1647-1719.

104 Noch mehr als Kaufmann sollte jedoch die populdre Ausgabe von Alfred Feilchenfeld
(1860-1923) zur Verbreitung des Namens beitragen (s.u.). Zur Problematik des Namens vgl.
Davis, Women on the Margins (wie Anm. 97), S. 8f.

232 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber, dass eine Ubersetzung erforderlich wire, durch die aber gerade das
im Munde einer Frau so merkwiirdige Geprige, das charakteristische dieses
Stiles einfach aufgehoben wiirde.'®

Damit waren gleichzeitig die Charakteristika von Glickels Stil wie auch
die Hindernisse umrissen, die sich einer etwaigen Ubersetzung in den
Weg stellten: Eine mehrsprachige Vorlage — denn darum handelt es sich
aufgrund der zahlreichen hebréischen und aramaéischen Zitate bei Gliik-
kels Memoiren — lief} sich kaum ohne Substanzverlust in eine einzige
Zielsprache tibertragen. Das aus gelehrten hebriischen und aramiischen
Zitaten kunstvoll gewebte Netz von Allusionen und Metaphern, d.h. die
intertextuellen Beziige, mufite bei der Ubersetzung zerstért werden.
Eben diese intertextuellen Beziige belegen aber die religiése Bildung
der Autorin, die durchaus auflergewohnlich war, wie auch Kaufmann
herausstrich. Angesichts dieser objektiven Schwierigkeiten werden Pap-
penheims im Vorwort geduflerten Vorbehalte verstdndlich. Denn im auf-
fallenden Gegensatz zur Wollstonecraft-Ubersetzung iibt sich Pappen-
heim hier im typisch weiblichen Bescheidenheitsgestus, wenn sie darlegt,
daB sie die Arbeit (zunichst) fiir Verwandte ihrer Mutter unternommen
habe, ihr Werk keinerlei Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhebe und
sie schliefllich fiir die Ubersetzung der hebriischen Zitate »die Hilfe von
Sachverstidndigen in Anspruch genommen« habe.!* Wenn sie auflerdem
behauptet, lediglich »die Ubertragung des Textes in gemeinverstindli-
che Sprache und Schriftzeichen« vorgenommen zu haben, betont sie die
untergeordnete Rolle der Ubersetzerin und die Priponderanz des Ori-
ginals.

Tatséchlich erweist Pappenheim Glickels Memoiren deutlich mehr
Respekt als Wollstonecrafts Traktat. Im Unterschied zu letzterem lassen

105 David Kaufmann, Zikhraunes. Frankfurt a.M. 1896, Vorwort, S. X. Kaufmanns Editi-
onspolitik 13t allerdings teilweise die wiinschenswerte Sorgfalt vermissen und wurde bereits
von der zeitgendssischen Wissenschaft kritisiert. Denn er hatte nur eines der beiden existen-
ten Manuskripte (beide bereits Abschriften) herangezogen, aus dem zweiten ziemlich willkiir-
lich ergénzt bzw. korrigiert und vor allem keine Rechenschaft iiber diese Vorgangsweise abge-
legt. Vgl. Alfred Landau, Die Sprache der Memoiren Gliickels von Hameln. In: Mitteilungen
der Gesellschaft fiir jiidische Volkskunde 7/1901, S. 20-67. Der Sprachforscher Landau halt
die hebriischen Buchstaben im iibrigen fiir »ungliicklich«, da sie keine genaue Wiedergabe
der Vokale erméglichen (ebd., S. 22f.). Zur Textgeschichte vgl. Turniansky, Vorwort (wie
Anm. 97), S. XLIV-LIL

106 Die Memoiren der Gliickel von Hameln (wie Anm. 97), Vorwort Pappenheims (unpagi-
niert).

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 233

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich weder Auslassungen noch inhaltliche Eingriffe in den Text feststel-
len. Das Defizit an Raffinesse und Vielstimmigkeit, das die Ubersetzung
der biblischen und rabbinischen Zitate notwendig mit sich brachte,
glich Pappenheim geschickt durch grammatikalische und syntaktische
Konstruktionen aus, die das Jiddische im Deutschen nachbildeten und
dem Text dadurch eine exotische Note verlichen. So benutzte sie haupt-
séchlich Perfektkonstruktionen statt des Imperfekts und pafite auch die
Satzstellung oft an das Jiddische an. Zudem unterbricht die wortliche
Ubersetzung von im Jiddischen gebriuchlichen, hebriischen Interjektio-
nen den Leseflufl und hebt die Schilderung aus dem Alltagsgeschehen
heraus. Mit der innovativen Nachbildung des Jiddischen im Deutschen
stellte sich Pappenheim bewufit oder unbewuft in die Ubersetzertraditi-
on der deutschen Romantik, die — von Klopstock tiber Schlegel bis Hol-
derlin - in ihren klassischen Ubersetzungen das Griechische, Englische
oder Lateinische im Deutschen abzubilden suchten.!” Innerhalb des ji-
dischen Kontexts verweist sie auf ein Konzept voraus, das die beiden
Religionsphilosophen Martin Buber (1878-1965) und Franz Rosenzweig
(1886-1929) 15 Jahre spiter bei ihrer weithin akklamierten Bibeliiber-
setzung anwenden wurden.'%

Zur llustration seien im folgenden drei kurze Textausziige angefiihrt,
in denen das jiddische Original nach den Editionen Kaufmann bzw.
Turniansky - in Yivo-Standardtransliteration —, einerseits dem Text von
Pappenheim und andererseits Alfred Feilchenfelds Ubersetzung aus dem
Jahr 1913 gegeniibergestellt ist.' Die erste Stelle vom Beginn des drit-
ten Buches leitet die Erzihlung vom Raubmord an einem jungen Mann
namens Mordechai ein, den Gliickel und ihr Mann als Juniorpartner ins
Geschift aufzunehmen dachten:

Beoso zeman [zu dieser Zeit] izt eyn junger geweyzen fokh [in] Hanover bishmo
[sein Name war/ist] Mordekhay %y ‘d [Gott riche sein Blut] izt etsel [bei] gist

107 Vgl. Brenner, Renaissance (wie Anm. 101), S. 105.

108 Zu Bubers und Rosenzweigs Ubersetzungsprinzipien vgl. ebd., S. 103-109; Brenner
verweist dort u.a. auf den Unterschied zwischen den deutschen Romantikern, die dem Deut-
schen einen neuen Geist einhauchen wollten, und Buber/Rosenzweig, denen es um die Wieder-
belebung des Hebriischen ging.

109 Denkwiirdigkeiten der Gliickel von Hameln. Aus dem Jiidisch-Deutschen tibersetzt, mit
Erliauterungen versehen und hg. von Alfred Feilchenfeld. Darmstadt 1999, Nachdruck der
4. Aufl. Berlin 1923. Zu Feilchenfeld vgl. den Nachruf in der orthodoxen Wochenschrift »Der
Israelit« vom 16.08.1923, S. 9.

234 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[mein Schwager] R. [Reb = Herr] Lipman gewezen der zelbige junger izt
kumen le-Hamburg [nach] un’ bey uns gast gewezen.'!’

Zu jener Zeit ist ein junger Mann in Hannover gewesen mit Namen Mor-
dechai - Gott riche sein Blut. Er ist bei meinem Schwager Lipmann gewe-

sen. Derselbige junge Mann ist nach Hamburg gekommen und war bei uns
Gast.!!

Zu jener Zeit kam ein junger Mann namens Mordechai von Hannover, wo
er bei meinem Schwager Leffmann gewesen war, nach Hamburg und war
bei uns zu Gast.!'2

Unter Ausnutzung des im Jiddischen ungebrauchlichen Plusquamper-
fekts gelang es Feilchenfeld, die aus vier nebeneinander geordneten
Teilsdtzen bestehende Passage in einen eleganten Hauptsatz mit einge-
schobenem Relativsatz zu verwandeln. Abgesehen von der unmotivier-
ten Korrektur des gingigen judischen Vornamens Lipman zu Leffmann
eliminierte er die hebréische Interjektion »Gott riche sein Blutle, die
modernen LeserInnen nicht nur anachronistisch erscheinen mufite, son-
dern eventuell auch Assoziationen zum >jiidischen Rachegott« evozierte.
Durch diese Auslassung beseitigte er allerdings auch den im Jiddischen
angelegten Spannungsbogen der Erzahlung. Die Interjektion »Gott rache
sein Blut!« nach einem Eigennamen kiindigt den LeserInnen ndmlich den
gewaltsamen Tod besagter Person durch die Hand von Nichtjuden an.
Die sorgsam angelegte Erzahlung von Mordechais Schicksal, das im Ge-
gensatz zu seinem biblischen Namensvetter aus dem Buch Esther keine
gliickliche Wendung erfuhr, verliert somit ihre eigenstindige Funktion
und wird zu einem Nebenschauplatz in der Beschreibung von Chaims
und Gliickels Geschiftsgebarung degradiert. Pappenheims Ubersetzung
dagegen bewahrt nicht nur die Satzstruktur des Jiddischen, sondern mit
der Interjektion auch die urspriingliche Funktion der Geschichte.
Bisweilen erwies sich Feilchenfelds systematischere Arbeitsweise indes
als Starke bei der Ubersetzung, wie die nichste, dem vierten Buch ent-
nommene Passage zeigen wird, die die Verlobung von Gliickels Sohn Na-
than mit einer Tochter des Gemeindevorstehers Elia Ballin beschreibt:

10 Kaufmann, Zikhraunes (wie Anm. 105), S. 75; Turniansky, Glikl (wie Anm. 97), S. 142
(Hervorh. und Ubersetz. der hebriischen Ausdriicke von d. Verf.).

111 Pappenheim, Memoiren (wie Anm. 97), S. 69.

12 Feilchenfeld, Denkwiirdigkeiten (wie Anm. 109), S. 54.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 235

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nun geshehne dinge zeyn nit tsu endren mir zeynen dokh mit unszern shi-
dukh [Partie] gants wol zu friden gewezn den izt be emes [wahrhaftig] eyn print-
sipal shidukh gewezen mekhutoni [mein >Schwager{ R. Elia ‘% [Friede mit thm]
gar eyn wakrer erlikher man gewezen der menkin nimolim ve-eynam nimolim
[Beschnittene und nicht Beschnittene] izt zer var nahnt/nant gewezen.''

Nun, geschehene Dinge sind nicht zu dndern.'* Wir sind mit unserer Heirat
ganz wohl zufrieden gewesen, denn es ist in Wahrheit eine prinzipale Heirat
gewesen. Der Vater der Braut, Reb Elia - er ruhe in Frieden - ist ein gar
wackerer, ehrlicher Mann gewesen, der mit manchem Juden und Nichtjuden
befreundet gewesen ist.!'3

Nun - geschehene Dinge sind nicht zu dndern; wir waren mit unserer Partie
ganz zufrieden; es ist wirklich eine prinzipale Partie gewesen. Der verstor-
bene Elia Ballin war ein sehr wackerer, ehrlichen [sic!] Mann gewesen, der
unter Juden und Nichtjuden einen sehr guten Namen hatte.''®

Auch in dieser Passage erweist sich Pappenheims Ubersetzung der hebra-
ischen Ausdriicke und Interjektionen im allgemeinen als exakt. Beziiglich
der im Hebréischen/Jiddischen differenzierter bezeichneten Verwandt-
schaftsbezichungen entschied sie sich fur die treffende Umschreibung
»Vater der Braut« und beemes [wahrhaftig] gab sie der hebriischen
Struktur entsprechend mit »in Wahrheit« wieder. Trotz Pappenheims
Bemiihen, in ihrer Bildsprache dem Jiddischen mdglichst nahezublei-
ben, widersprach die sehr eindriickliche Bezeichnung »Beschnittene und
nicht Beschnittene« zur Differenzierung zwischen Wir- und Fremdgrup-
pe aber sichtlich ihrem biirgerlichen Anstandsgefiihl. Ebenso wie Feil-
chenfeld wihlte sie daher die unverfingliche Ubersetzung »Juden und
Nichtjuden«. Problematischer ist dagegen die Ubertragung von shidukh
[Partie] als »Heirat« zu sehen, da sich in ihr Pappenheims Bestreben wi-
derspiegelt, der jidischen Ehe den Nimbus des Geschiftlichen zu neh-
men. Shidukh referiert eindeutig auf alle mit Eheanbahnung und -schlie-
flung verbundenen Vertridge und rechtlichen Absicherungen, wihrend

113 Kaufmann, Zikhraunes (wie Anm. 105), S.160; Turniansky, Glikl (wie Anm. 97),
S. 294.

114 Der bedauernde Einleitungssatz bezieht sich auf die miflgliickte Verlobung zwischen
Nathan und einer Tochter des Wiener Hofjuden Samuel Oppenheimer (1630-1703).

115 Pappenheim, Memoiren (wie Anm. 97), S. 149.

16 Feilchenfeld, Denkwiirdigkeiten (wie Anm. 109), S. 136. Zum letzten Wort folgende
Anmerkung: »Im Original ist schr vernahnt gewesen. Landau, S. 63 liest vernant = viel
genannt, bekannt, angesehen« (ebd.).

236 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Heirat< trotz dhnlicher Etymologie scheinbar hehrere Assoziationen
aufruft."” Feilchenfeld zeigt sich hier treffsicherer. Im Unterschied zur
davor zitierten Stelle gelingt es ihm, auch die hebriische Interjektion
»Friede mit thm«, die dem Namen von Verstorbenen folgt, geschickt
in den Satz einzubauen (»der wverstorbene Elia<) und so die Information
zu erhalten. Wesentlicher ist in diesem Kontext allerdings Feilchenfelds
Auseinandersetzung mit der Sekundairliteratur. Der Sprachforscher Lan-
dau hatte namlich bereits 1901 den Ausdruck >var nahnt<in Kaufmanns
Edition auf >var nant« korrigiert, was so viel wie »einen Namen habend,
bertthmt« bedeute."'® Wihrend Pappenheim aus dem mifiverstandenen
Ausdruck eine >Freundschaft< zwischen Juden und Nichtjuden konstru-
ierte und damit die >deutsch-jiidische Symbiose« evozierte, begniigte sich
Feilchenfeld — den Tatsachen entsprechend — mit der allgemeinen Be-
rithmtheit des Mannes.

In der dritten zu analysierenden Passage lie3 sich Pappenheim aufgrund
persénlicher Erfahrungen zu einer tendenziésen Ubersetzung verleiten.
Im Zuge ihrer Kindheitsgeschichte, im zweiten Buch, schildert Gliickel
unter anderem den Déanisch-Schwedischen Krieg von 1657-1658, den
sie im Unterschied zu spiteren Kriegshandlungen lediglich in folgendem
lakonischen Satz zusammenfafit:

Ikh kann nit vil chidushim [Nachrichten] shreybn weyl solkhes biyaldusi [in mei-
ner Kindheit] geshehen un’ als eyn kind daz in dheyder hat sitsen muzen.'?

Ich kann nicht viel Nachricht davon schreiben, weil solches in meiner Kind-
heit geschehen ist, als ein Kind, das zu Hause hat sitzen miissen.'?

Ich kann nicht viel Neues dartiber schreiben, weil solches in meiner Kindheit
geschehen ist, als ich noch im Cheder habe sitzen miissen.'*!

H7 Zur Etymologie von >Heirath« vgl. Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm
Grimm auf http://http://www.dwb.uni-trier.de (Stand: 31.10.2012).

118 Landau, Die Sprache der Memoiren Glickels von Hameln (wie Anm. 105), S. 63.

19 Kaufmann, Zikhraunes (wie Anm. 105), S. 26; Turniansky, Glikl (wie Anm. 97), S. 54.
Turniansky betont in Anm. 47, dafl es sich bei der Priposition »in« um eine Liaison von »in
dem« handle, was auf die Erzichungsinstitution verweise.

120 Pappenheim, Memoiren (wie Anm. 97), S. 23.

121 Feilchenfeld, Denkwiirdigkeiten (wie Anm. 109), S. 17 und folgende Anmerkung: »Che-
der ist die Kinderschule, in der die Kleinen hauptsichlich in den heiligen Schriften der jidi-
schen Religion unterrichtet wurden.«

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 237

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pappenheim hatte das hebriische Wort dheyder in seiner wortlichen Be-
deutung, namlich >Zimmerx, verstanden, da sie aus der eigenen Erfah-
rung mangelnder Mddchenerziehung im traditionellen Judentum schlof3,
daf} Gluckel >zu Hausec sitzen mufite, wahrend Knaben die Schule be-
suchten. Tatsdchlich bezeichnet der Terminus im aschkenasischen Ju-
dentum jedoch die religiése Grundschule, in der Knaben - aber man-
cherorts auch Madchen - das hebriische Alphabet erlernten und in die
grundlegenden religiésen Texte eingefithrt wurden.'* Da Feilchenfeld
dieser Frage ohne persénliches Sentiment begegnete, kam er nicht in
Versuchung, den Terminus umzuinterpretieren.

Insgesamt ist jedoch zu bemerken, dafl Pappenheim mit Gliickels Me-
moiren sehr sorgfiltig umging. Im Unterschied zu den jidischen Gelehr-
ten Kaufmann und Feilchenfeld sah sie die Memoiren nicht als histori-
sche Quelle zur Erforschung jiidischen Lebens in der frithen Neuzeit,
sondern vor allem als Zeugnis einer selbstbewufiten Frau, die ihre Auto-
nomie in vielen Lebenslagen erfolgreich behauptete. Daher verstand sie
die eingestreuten Volkserzahlungen und Mirchen ebenso wie die mo-
raltheologischen Betrachtungen nicht nur als integralen Bestandteil des
Narrativs, sondern auch als Beweis fiir Gliickels umfangreiche Bildung
und vielschichtige Personlichkeit. Pappenheims Sorgfalt im Umgang
mit dem Text wurde bereits in einer zeitgendssischen Besprechung ihrer
Ubersetzungsarbeiten durch Bertha Badt-Straufl gewiirdigt:

Es ist nun das grofle Verdienst der Ubertragung von Bertha Pappenheim,
daf} sie in allen diesen Erzahlungen, Mirchen und Betrachtungen die Welt
erkannte, in der die Ahnfrau lebte und atmete, und daf} sie deshalb all dies
bunte Rankenwerk mit derselben Sorgfalt und Treue tbertrug wie die rein
biographischen Teile der Memoiren. Nur auf diesem Wege konnten wir
ein anndhernd treues Abbild des urspriinglichen Buches der Gliickel erhal-
ten.!2

Was Badt-Straufy hier besonders hervorhob, waren die Unterschiede

zwischen Pappenheims Ubersetzung und derjenigen des Pidagogen und
judischen Historikers Alfred Feilchenfeld. Dieser hatte namlich im Jahr

122 Zur Médchenerzichung im traditionellen aschkenasischen Judentum vgl. auch Shaul
Stampfer, Gender Differentiation and Education of the Jewish Woman in Nineteenth-Century
Eastern Europe. In: Polin 7/1992, S. 63-87.

123 Bertha Badt-Strauf}, Jidische Frauenliteratur. In: Blitter des Jiidischen Frauenbundes
12/1936, H. 7/8, S. 31-33, hier S. 31 (Hervorh. im Original).

238 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1913 eine Neutibersetzung der Memoiren unter dem Titel »Die Denk-
wiirdigkeiten der Gliickel von Hameln« verdffentlicht. Im Unterschied
zu Pappenheim war Feilchenfeld mit seiner literarischen Vorlage aller-
dings recht freiziigig umgegangen. Seine Ubersetzungspolitik erliuterte
er in der Vorrede zur ersten Auflage folgendermafien:

Die Ubertragung, die hier dargeboten wird, schliefit sich dem Wortlaut des
Originals nach Méglichkeit an. Doch ist nicht darauf Gewicht gelegt wor-
den, Eigenttimlichkeiten des Satzbaus und Ausdrucks, die unserm deutschen
Sprachgefiihl storend erscheinen, mit hertiberzunehmen. An einzelnen Stellen sind
zur Erzielung eines besseren Zusammenhangs kleine Verschiebungen und Qusam-
menziehungen vorgenommen worden. Abgesehen von solchen formalen An-
derungen sind die geschichtlichen und biographischen Fartien des Originalwerkes
hier vollstindig wiedergegeben und, soweit es notig erschien, durch erliuternde
Anmerkungen dem Verstandnis niher gebracht. Die lingeren erbaulichen Ex-
zahlungen, die sich im Original vielfach eingestreut finden, sind, wmn die biogra-
phische Darstellung nicht zu unterbrechen, [...] hier fortgeblieben.'?*

Hinter diesen scheinbar unschuldigen Formulierungen verbarg sich
nichts anderes als ein Gegenprogramm zu Pappenheims drei Jahre zuvor
erschienener Ubersetzung, die Feilchenfeld - eigenen Angaben gemif} —
vorlag. Hatte Pappenheim versucht, die jiddische Syntax im Deutschen
abzubilden, empfand Feilchenfeld dies als Angriff auf das deutsche
Sprachgefiihl, das er als Schuldirektor zu verteidigen gedachte.'®® Ge-
gentber Pappenheims bewufiter Distanzierung vom wissenschaftlichen
Kontext betonte Feilchenfeld seine eigene Forschungsarbeit, die sich
in den »erlauternde[n] Anmerkungen« niederschlug. Nachdem er sol-
chermaflen seine Wissenschaftlichkeit erwiesen hatte, konnte er sich die
Freiheit »kleine[r] Verschiebungen und Zusammenziehungen« erlauben.
Denen fiel allerdings das gesamte erste Buch zum Opfer, das neben eini-
gen Volkserzahlungen, hauptsichlich moraltheologische Uberlegungen
zum Inhalt hat. Beides eliminierte Feilchenfeld auch aus den folgenden
Biichern der Memoiren. Damit hatte er eine geradlinige »biographische
Darstellung« herausdestilliert, die Historikern, gebildeten Lesern und
»insbesondere der Frauenwelt« ein »interessantes Kapitel der Kulturge-

124 Feilchenfeld, Denkwiirdigkeiten (wie Anm. 109), Vorrede zur ersten Auflage, S. 8f.
(Hervorh. d. Verf.).

125 Zu Feilchenfelds Biographie vgl. den Nachruf in der orthodoxen Wochenschrift »Der
Israelit« vom 16. August 1923, S. 9.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 239

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte« eréffnen sollte.?® Gliickel war durch diese >Bereinigungen« auf
eine zwar authentische, doch wenig raffinierte Mutterrolle reduziert, die
threr Bildung und Weltgewandtheit kaum gerecht wurde. Offensichtlich
trafen die derart gereinigten Memoiren aber den Geschmack der Zeit.
Sie erwiesen sich als durchschlagender publizistischer Erfolg, erfuhren
innerhalb von zehn Jahren vier Neuauflagen und dienten bis vor kurzem
als Grundlage fiir die meisten Ubersetzungen in andere Sprachen.

Pappenheims Gliickel-Ubersetzung war dagegen 1910 als Privatdruck
im wenig erfolgreichen Wiener Verlag von Stefan Meyer und ihrem Bru-
der Wilhelm Pappenheim in limitierter Auflage erschienen und nur nach
personlicher Subskription erhiltlich. Neben Verwandten und Bekannten
wurden lediglich ausgewihlte jiidische Bibliotheken mit dem Werk be-
dacht. Zwei der raren Erstausgaben befinden sich heute in der Biblio-
thek Germania Judaica in K6ln und der Jewish National Library (Scho-
lem Collection) in Jerusalem. Es sollte bis 1994 dauern, bis Pappenheims
in vielen Aspekten vorbildliche Ubersetzung durch die Neuauflage von
Viola Roggenkamp wiederentdeckt und in der Folge zur deutschen Stan-
dardausgabe wurde.

Im Gegensatz zur Wollstonecraft-Ubersetzung war Pappenheims An-
eignung hier also nicht tiber den Text bzw. dessen kreative Umgestal-
tung und Adaptierung erfolgt. Doch der Drang, das Bild der selbstbe-
wuflten und erfolgreichen Gliickel nicht nur auf den Seiten eines Buches
wieder erstehen zu lassen, sondern sie selbst zu verkérpern, verfithrte
Pappenheim zu einem ungewohnlichen Akt der Aneignung. Nach der
Publikation ihrer Ubersetzung engagierte sie den aus Polen stammenden
judischen Genre- und Historienmaler Leopold Pilichowski (1869-1931),
um sich - vermutlich zwischen 1910 und 1914 - als Gliickel portritieren
zu lassen.'” Pappenheim hatte ihrer Heldin also nicht nur eine Stimme
verlichen, die Leserinnen des 20. Jahrhunderts verstehen konnten, sie
hatte ihr auch ein Gesicht gegeben.

Pappenheims Verwandlung in Gliickel von Hameln gelang tiberzeu-
gend, denn sie hatte sich alle Miihe gegeben, die historische Tracht még-
lichst stilgerecht zu rekonstruieren. Die eigene Spitzensammlung sowie

126 Feilchenfeld, Denkwiirdigkeiten (wie Anm. 109), Vorrede zur ersten Auflage, S. 9.

127 Zu Pilichowski vgl. Yivo Encyclopedia of Jews in Eastern Europe auf http://www.yivo-
encyclopedia.org (Stand: 31.10.2012) sowie Richard I. Cohen, Jewish Icons. Arts and Society
in Modern Europe. Berkeley 1998, S. 235-244.

240 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein von einer Freundin geliechener Pelzmantel halfen bei der Vervollstin-
digung des Bildes.'”® Im Jahre 1925 wurde das mittlerweile verschollene
Portrit im Rahmen einer Werkschau Pilichowskis in Palédstina prisen-
tiert. Den Bericht dariiber in der jiidischen Monatsschrift »Menorahc
zierte das Pappenheim-Gliickel-Portrdt'® — ohne Namen des Modells.
Was oberflichlich betrachtet als weibliche Uberidentifikation erschei-
nen mag, erhélt angesichts der Rezeptionsgeschichte von Pappenheims
Ubersetzung allerdings eine tiefere Bedeutung, denn auch die meisten
Ausgaben der Feilchenfeld-Ubersetzung schmiick(t)en sich fortan mit
dem Gliickel-Pappenheim-Portrit. Selbst dort, wo Pappenheims Stimme
zum Schweigen gebracht worden war, hatte ihre Ubersetzung ins Bild
tiberlebt.

Vil
Ubersetzung der Uberlieferung

In den nahezu 20 Jahren, die zwischen der Publikation von Gliickels Me-
moiren und den Ubersetzungen der beiden populirsten Werken der jid-
dischen Traditionsliteratur lagen, der sogenannten Frauenbibel und dem
Maasse- oder Maysebuch,® hatte sich Pappenheims Ton deutlich gedn-
dert. Aus der verunsicherten >Ubertragerin des Textes< war eine selbstsi-
chere >Bearbeiterin« geworden, die ihren Mangel an Wissenschaftlichkeit
nicht mehr als Defizit empfand, das es zu rechtfertigen galt, sondern
als addquaten Zugang zu den volkstiimlichen Texten, die sie tibersetzte.

128 Dora Edinger zitiert einen Brief von Clem Cramer, der Mitbegriinderin des Frankfurter
Mutterschutzes und Mitarbeiterin in Isenburg zur Entstehung des Bildes: »Wenn ich daran
denke, wie gliicklich die verehrte und geliebte Frau war als sie in meinem Pelzmantel da saf§
und das Bild gemacht wurde. Ich glaube, dafi es das einzige Mal war, daf} sie einen Pelzmantel
anzog! Aber sie wollte in dem Styl der alten >Gliickel« aussehen. Und Pilichowski tanzte um sie
herum.“ (Edinger, Bertha Pappenheim [wie Anm. 53], S. 155) Zu Pappenheims Spitzensamm-
lung vgl. Spitzen und so weiter. Die Sammlung Bertha Pappenheims im MAK. Hg. von Peter
Noever und Dagmar Sachsenhofer. Wien 2007.

129 Leopold Pilichowski in Paldstina. In: Menorah. Illustrierte Monatsschrift fiir die jiidi-
sche Familie 3 (1925), H. 8/9, S. 186. Aufgrund der Abbildung in diesem Bericht wird das Bild
oft auf 1925 datiert, vermutlich entstand es aber bereits vor dem Ersten Weltkrieg.

130 Bertha Pappenheim, Zeenah u-Reenah. Frauenbibel. Ubersetzung und Auslegung des
Pentateuch von Jacob Ben Isaac aus Janow. Nach dem Judisch-deutschen bearbeitet. Frankfurt
a.M. 1930; Dies., Allerlei Geschichten. Maasse-Buch. Buch der Sagen und Legenden aus Tal-
mud und Midrasch nebst Volkserzihlungen in jiidisch-deutscher Sprache. Nach der Ausgabe
des Maasse-Buches Amsterdam 1723 bearbeitet. Frankfurt a.M. 1929.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 241

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 3: Frauenbibel »Ze‘enah u-Re’enah«, Edition Wilna 1907.

18.01.2026, 00:41:33. O



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7EENAH u.REENAH

FRAUENBIBEL

UBERSETZUNG UND AUSLEGUNG DES PENTATEUCH
VON JACOB BEN ISAAC AUS JANOW

NACH DEM JUDISCH-DEUTSCHEN BEARBEITET
VON BERTHA PAPPENHEIM

HERAUSGEGEBEN VOM JUDISCHEN FRAUENBUND

BERESCHITH

ERSTES BUCH MOSES

1930
. KAUFFMANN VERLAG FRANKFURT AM MAIN

Abb. 4: Frauenbibel »Ze‘enah u-Re’enahc, Ubertragung von Bertha Pappenheim,
Frankfurt a.M. 1930.

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TZE


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die beiden vom Jiidischen Frauenbund herausgegebenen Werke waren
neben einem kurzen Vorwort der Ubersetzerin bzw. Bearbeiterin mit
Geleitworten anerkannter jidischer Gelehrter versehen — und zwar von
Ismar Elbogen im Maassebuch und Pesach Goldring in der Frauenbibel.
Vor allem im Maassebuch ergibt sich daraus ein interessanter Rollen-
tausch: Das niichtern distanzierte Vorwort Pappenheims kontrastiert in
auffallender Weise mit Elbogens emotionaler Lobeshymne auf die naive
Volkstiimlichkeit des Werkes, das besonders fiir Frauen als »Quelle der
Frommigkeit und Demut, der Lauterkeit und Selbstverleugnung« dienen
konne.”®! Frommigkeit und Demut waren Elbogens Meinung nach Ei-
genschaften jiidischer Frauen, durch welche sie den Fortbestand des Ju-
dentums jahrhundertelang gesichert hatten. Er appellierte daher an die
gemeinschaftsstiftenden Fahigkeiten der Frauen zur »Verinnerlichung
und Vertiefung des religiésen und sittlichen Lebens«.”*? Die Essentialisie-
rung des Judentums ging fiir ihn Hand in Hand mit der Festschreibung
traditioneller Rollenbilder. Ahnliche Zuschreibungen wurden auch be-
ziglich der innerjiidisch wirkungsméchtigeren Frauenbibel vorgenom-
men, auf die sich die Analyse im Folgenden konzentrieren wird.

Im Gegensatz zu Ellbogen, Buber und anderen zeitgenossischen Ge-
lehrten idealisierte Pappenheim weder die jiidische Volkstiimlichkeit
noch die jiddische Sprache oder das als »authentisch< beschworene Ost-
judentum. Dennoch hielt sie die »bildkinstlerische Ausdrucksform« der
alteren jiddischen Literatur'® — also das gleichzeitige Nebeneinander
verschiedener Traditionen, das die Texte auszeichnet — fir eine adiqua-
te Medizin gegen die oft beschworene >Krise des Judentums«< zu Beginn
des 20. Jahrhunderts. Als Zeichen dieser Krise galten fortschreitende Sa-
kularisierung und weitgehende Assimilierung, die haufig zu Mischehen
und/oder Austritten aus der Kultusgemeinde fithrten. Doch auch vielen
aus Gewohnheit oder Solidaritit in den Kultusgemeinden verbliebenen
Mitgliedern waren im Laufe der Zeit die positiven Inhalte des Juden-
tums abhanden gekommen, was beispielsweise Franz Rosenzweig 1920
zur Griindung des Jiidischen Lehrhauses in Frankfurt veranlafite. Diese
Institution — konzipiert als Kombination zwischen einem traditionellen

131 Ebd., Geleitwort von Ismar Elbogen, S. V.

132 Ebd.

133 Pappenheim, Zeenah u-Reenah (wie Anm. 130), S. XI. Fir Pappenhecims Beziechung
zum Jiddischen vgl. Loentz, Let Me Continue to Speak the Truth (wie Anm. 28), S. 25-60.

244 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beth Midrash und einer Volkshochschule - sollte mittels Studium jidi-
scher Religion und Tradition das jiidische Leben in Deutschland revi-
talisieren.'3*

Pappenheim stimmte prinzipiell mit dem Befund iiberein, daf} die Re-
vitalisierung des Judentums nur tiber die positive Rezeption von Religi-
on und Tradition erfolgen konnte. Gerade in diesem Kontext beklagte
sic aber den Ausschluff von Frauen aus der religisen Sphire. Ahnlich
wie die judischen Aufklirer zu Beginn des 19. Jahrhunderts argumen-
tierte sie, daf} die Marginalisierung von Frauen durch das traditionelle
Judentum einen Entfremdungsprozefl verschuldet und die krisenhafte
Situation somit verursacht hitte. Mehr als die Frankfurter Lehrhaus-
Bewegung unterstiitzte sie daher die Bemiihungen der aus einer pol-
nisch-chassidischen Familie stammenden Sarah Schenirer (1883-1935),
die 1917 in Krakau eine religise Madchenschule namens Beth Jacob
gegrindet hatte.’®® Nach Anerkennung der Schule durch die Agudat Is-
rael, die politische Bewegung des orthodoxen Judentums, im Jahre 1919
breitete sich das Beth-Jacob-Schulsystem zwar schnell aus,'*® doch auch
diese Initiative schien Pappenheim nicht auszureichen, um das histori-
sche, an jidischen Frauen begangene Unrecht auszugleichen. In ihrem
Essay »Die Jiidische Frau« aus dem Jahr 1934 bemerkte sie dazu:

Keine Bes-Jakob-Schule, keine Erwachsenenbildung kann heute mehr gut
machen, was an der judischen Frauenseele und damit an dem Gesamtjuden-
tum gestindigt wurde, dadurch, daff man der unbekannten Frau den jiidi-
schen Sinn des Lebens vorenthielt und nur ihre physische Kraft dem Manne
dienstbar hielt. [...].

Diese sakro-sankt gewordene Haltung richte sich schwer. Was man nicht
kennt — oder nur als unbequem und ldstig kennt — ohne den sittigenden Wert
zu erkennen, achtet man nicht hoch, und ich sehe Logik und Tragik darin,
dafl die Frauen und Miitter der vorvergangenen Zeit ihre Kinder nicht mehr
in dem Respekt vor dem Geistesgut der Tradition erzichen konnten. Der

134 Vgl. Brenner, Renaissance (wie Anm. 101), S. 69-99.

135 Auch »Bes Jakob« (Westjiddisch), »Bais Ya’akov« (aschkenasisches Hebridisch) oder
»Bais Yankev« (Ostjiddisch). Zum Schulsystem vgl. Deborah Weissman: »Bais Ya’akov as
an Innovation in Jewish Women’s Education: A Contribution to the Study of Education
and Social Change«. In: Studies in Jewish Education 7/1995, S. 278-299. Zu Schenirer vgl.
Yivo Encyclopedia auf http://www.yivoencyclopedia.org/article.aspx/Schenirer_Sarah (Stand:
31.10.2012). Fur Pappenheims Einstellung zu den Beth-Jacob-Schulen vgl. Loentz, Let Me
Continue to Speak the Truth (wie Anm. 18), S. 146-151.

136 Vgl. Gershon C. Bacon, The Politics of Tradition. Agudat Yisrael in Poland, 1916-1939.
Jerusalem 1996, S. 161-169.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 245

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Faden war abgerissen und damit das Leerfaus vorbereitet, fiir das man heute
so gern und ausschliefllich die Emanzipation verantwortlich machen will.'¥

Wihrend jiidische Manner tiber das Lehrhaus - traditioneller oder Ro-
senzweigscher Provenienz — mit der Religion verbunden blieben bzw.
wieder in Verbindung gebracht wurden, leerte sich das jiidische Haus,
die Wirkungsstitte biirgerlicher Frauen, zusehends von jiidischen
Traditionen. Das Leerhaus war die logische Antwort der Geschichte
auf die Vernachlissigung weiblicher Erziehung im Judentum. Pappen-
heim verharrte aber keineswegs in passiver Resignation. Sie verwehr-
te sich lediglich gegen Versuche, die Bewiltigung der >Krise« mit der
Fortschreibung traditioneller Rollenbilder zu verkniipfen, die Frauen
weiterhin von der 6ffentlichen Religionsausiibung und Funktionen in
der jiidischen Gemeinde ausschlossen. Sie war tiberzeugt, dafy Frauen
einen wichtigen — vielleicht sogar den entscheidenden - Beitrag zur
spirituellen Starkung des Judentums leisten kénnten und sollten, doch
ebenso wie beim Frauenwahlrecht leitete sie aus dieser Pflicht auch
Rechte ab. Die Losung der Krise konnte ihrer Meinung nach nur tiber
die Integration von Frauen in fithrende Gemeindefunktionen erfolgen.
Trotz des erwihnten positiven Gutachtens von Rabbiner Nehemia No-
bel aus dem Jahr 1919 wurde das Frauenwahlrecht in vielen jiidischen
Gemeinden Deutschlands bis zur Shoah allerdings nicht umgesetzt.'*
Im zitierten Artikel »Die jiidische Frau« verwies Pappenheim jedoch
auf einen weiteren Weg, tiber den sich jidische Frauen in den Korpus
der Tradition einschreiben konnten:

Aber ich sehe auch ein kleines geistiges Rinnsal aus jener Zeit das Frauenle-
ben anregen und sich bedeutsam entwickeln, vielleicht als nattirliche Kom-
pensation der versagten jidischen Geistesbildung. Das deutsche Sprachgut,
vermischt mit jidischen Bestandteilen, das Weiberdeutsch, ist die schmale
Briicke zu einer Welt, die sich der jidischen Frau im Lauf der Zeiten eroff-
nete.'?

137 Bertha Pappenheim, Die jiidische Frau (25. 8. 1934). In: Edinger, Pappenheim (wie
Anm. 53), S. 105-117 hier S. 107 (Hervorh. im Original).

138 Das Frauenwahlrecht war in Deutschland auf Gemeindebasis geregelt. Um 1930 hatten
Frauen in Berlin, Breslau, Frankfurt am Main, Hamburg und Miinchen das aktive und pas-
sive Wahlrecht. In einigen weiteren Gemeinden ausschliefllich das aktive. Vgl. Claudia Pre-
stel, Frauenpolitik oder Parteipolitik? Judische Frauen in innerjidischer Politik in der Weima-
rer Republik. In: Archiv fiir Sozialgeschichte 37/1997, S. 127-139.

139 Pappenheim, Die jiidische Frau (wie Anm. 137), S. 107.

246 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im despektierlich als >Weiberdeutsch« bezeichneten Jiddisch hatte sich
nimlich seit dem 16. Jahrhundert ein beachtlicher Korpus religidser
Literatur entwickelt, die nicht nur Frauen adressierte, sondern auch
>Ménner, die wie Frauen sind«.!** Hinter dieser paradoxen Formulierung
verbirgt sich eine >symbolische Genderkategories, die religiose Wissens-
hierarchien im traditionellen Judentums widerspiegelte.'*! Unter >Méan-
ner, die wie Frauen sind< wurden Personen subsumiert, die nicht in der
Lage waren, die relevanten religiésen Texte in der Gelehrtensprache,
d.h. auf hebriisch und/oder aramaisch, zu lesen. Die Ausschlufimecha-
nismen der gelehrten jiidischen Eliten erfolgten also nicht nur tber das
Geschlecht, sondern genauso iiber die Kenntnis der Heiligen Sprache
und des rabbinischen Bildungskanons. Da sich mit der Verbreitung des
Buchdrucks praktische Kompendien durchgesetzt hatten, die die jiudi-
schen Religionsgesetze tibersichtlich und anschaulich zusammenfafiten,
hatte sich das >eigentliche Studium« in der Frihen Neuzeit zusehends
zu einer abstrakten intellektuellen Ubung entwickelt, deren Ergebnisse
nur mehr geschulten Spezialisten zuginglich waren.'* Die grofle Zahl
derjenigen, welche auf vereinfachte jiddische Zusammenfassungen an-
gewiesen war, filhrte daher zum Aufblihen besagter Literaturgattung.
Gleichzeitig ist jedoch zu betonen, daf ungebildete Ménner ihren inferi-
oren Status — wenn schon nicht faktisch, so doch theoretisch — verandern
konnten, wahrend gebildete Frauen — die es als Ausnahmeerscheinung
immer gab - in der religiosen Hierarchie des traditionellen Judentums
per defimitionem keinen Platz fanden.

Insofern entbehrt es nicht der Berechtigung, dafl Pappenheim in ihrer
»Einfithrung« zur Ubersetzung der Frauenbibel jene Vorwiirfe wieder-
holte, die sie bereits 1897 gegen die Rollenaufteilung im traditionellen
Judentum erhoben hatte:

Zwar war die Frau anerkannt, in ihren nattirlichen Funktionen als Ehefrau
und Mutter, war die unentbehrliche Hiiterin des Haushaltes, deren minu-
tioses Ritual ihrer religiésen Pflichttreue anvertraut war, [...] aber dartiber

140 Moses Henoch Altshuler, Brantshpigel. Basel 1602, zit. nach Jean Baumgarten,
Introduction to Old Yiddish Literature. Oxford 2005, S. 208.

141 Vgl. Chava Weissler, »For Women and for Men Who Are like Women«. The
Construction of Gender in Yiddish Devotional Literature. In: Journal of Feminist Studies in
Religion 5/1989, H. 2, S. 7-24.

142 Vgl. Elchanan Reiner, Beyond the Realm of Haskalah: Changing Learning Patterns in
Traditional Jewish Society. In: Jahrbuch des Simon-Dubnow-Instituts 6/2007, S. 123-133.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 247

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinaus [...] sollten sich ihre Fahigkeiten nicht entwickeln. Nicht nur, dafi sie
aus crotischen Griinden den Stitten des Lernen und Lehrens der Ménner
[...] fern bleiben mufite, so fand man die Frau auch nie reif und wiirdig in
die Fille des jiidisch-religiésen Gedankenguts Einblick zu nehmen. Nur aus
der Tradition, ohne sie zu kennen, soll die jiidische Frau die Lehre leben, ein
eigenartiges Verhalten, das seine verhdngnisvollen Schatten bis in die heutige
Zeit wirft.1*®

In der Existenz der Frauenbibel, der »Zeenah u-reenah«!**

— wie Pappen-
heim sie in Anlehnung an die Bezeichnung in der zeitgleich erscheinen-
den »Encyclopaedia Judaica« nannte'*> —, sah sie einen Beweis fiir jenen
verhingnisvollen Ausschlul der Frauen vom Torah-Studium, welches
das Prestige der Ménner in der traditionellen jidischen Gesellschaft
begriindet(e). Als Instrument der Distinktion, d.h. zum Ausschluf} der
Frauen von religiésem Wissen und aus dem religiosen Leben, lehnte
sie die »Zeenah u-reenah« ab. Trotzdem konnte sie sich der Faszination
nicht entzichen, die das Werk bereits seit Jahrhunderten auf Generatio-
nen von Jiiddinnen und Juden ausiibte.

Was war nun aber die berithmte »Zeenah u-reenah«, die der Wan-
derprediger und Buchhindler Jacob ben Isaac Ashkenazi aus Janow
(1550-ca. 1625), ein Drop-out des rabbinischen Bildungssystems, Ende
des 16. bzw. Anfang des 17. Jahrhunderts in Polen verfafit hatte? Bereits
der Untertitel sorgt(e) fiir einige Verwirrung. Er behauptet namlich, daf§
der Band die >Fiinf Biicher Moses mit den Haftaroth [Lesungen aus den
Prophetenbiichern] und den fiinf Megiloth [wortlich: >Rollenc = Hohes
Lied, Ruth, Prediger, Esther, Klagelieder] in der Sprache von Ashkenaz
[Jiddisch]« enthalte, was teilweise zu der irrigen Vermutung Anlafy gab,
daB es sich hierbei um eine Ubersetzung der Bibel ins Jiddische handle.

143 Pappenheim, Zeenah u-Reenah (wie Anm. 130), S. XI.

144 ITm Ostjiddischen: »Tsene-rene«. Der Titel ist ein Zitat aus dem »Hohen Lied«: »Tse’enah
u-re’enah benot Tsion ba-melekh Shlomo, ba-atarah.« »Geht hinaus und sehet, Tochter Zions,
Kénig Salomon in dem Schmuck.« (Hld. 3,11) Wegen der femininen Adressierung wurde das
Werk als >Frauenbibel« bezeichnet. Israel Zinberg wies bereits in den 1930er Jahren darauf
hin, daf} sie — aufgrund der oben ausgefiihrten Bedingung - ebenso gut >Volksbibel« genannt
werden kénne. Vgl. Israel Zinberg, A History of Jewish Literature. Bd. 7. New York 1975,
S. 132f.

145 Das ab 1928 von Nahum Goldmann bei Eschkol in Berlin herausgegebene Prestigepro-
jekt mufite in Folge der nationalsozialistischen Machtergreifung 1934 nach zehn Bénden beim
Lemma >Lyra< abgebrochen werden. Sie ist die Grundlage fiir die 16béndige ab 1971 in Jeru-
salem publizierte englische Enzyklopédie gleichen Namens, von der 2006 eine 2. Auflage (in
22 Binden) erschien.

248 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies um so mehr als Ende des 17. Jahrhunderts auch die bekannten Bi-
beliibersetzungen von Yekutiel Blitz und Joseph Witzenhausen entstan-
den.'¢ Tatséchlich gibt die »Zeenah u-reenah« allerdings nur ausgewéhlte
Verse des wochentlichen Torah-Abschnittes wieder — im Original gefolgt
von der jiddischen Ubersetzung. An jeden Vers schliefit sich ein ausfiihr-
licher Kommentar an, der einzelne Worter und deren Sinn zu erklaren
trachtet, zuweilen aber auch eine homiletische Exposition (Midrash) zur
Bedeutung der Stelle und deren ethischen Implikationen liefert.'*

Wie hiufig bei Bestsellern hat das Werk im Laufe der Jahrhunderte ein
Eigenleben angenommen, das die Recherchen nach seinem Ursprung er-
schwert. Die alteste erhaltene Ausgabe aus Hanau von 1622 fithrt aufler
dem fiktiven Druckort Basel drei frithere Editionen an - eine aus Lublin
und zwel aus Krakau -, die bis jetzt nicht lokalisiert werden konnten.
Bis 1785 wurde das Werk zahlreiche Male in Prag, Amsterdam, Krakau,
‘Wilmersdorf, Frankfurt am Main, Frankfurt an der Oder und Sulzbach,
d.h. in den west- und mitteleuropaischen Zentren des hebraischen Buch-
drucks, aufgelegt. 1786 erschien die erste Ausgabe in Lemberg, die eine
Schwerpunktverlagerung nach Osteuropa markierte; von den mehr als
100 Ausgaben, die zwischen 1786 und 1900 erschienen, stammen nur
30 aus Mitteleuropa. Ab 1900 folgte die »Zeenah u-reenah« den osteu-
ropéischen Juden auch in ihre Auswanderungsldnder — neue Editionen
sowie Ubersetzungen wurden in den USA, Argentinien und Israel publi-
ziert. Vor allem die Ausgaben des 19. und 20. Jahrhunderts unterscheiden
sich oft betrichtlich in ihrer Aufmachung, Orthographie und Textanord-
nung.'*® Auch der Inhalt wurde in vielen Fallen adaptiert und redigiert.'*

146 Vgl. dazu Marion Aptroot, >In galkhes they do not say so, but the taytsh is as it stands
here«. Notes on the Amsterdam Yiddish Bible Translations by Blitz and Witzenhausen. In:
Studia Rosenthaliana 27/1993, H. 1/2, S. 136-158, sowie Erika Timm, Blitz and Witzen-
hausen. In: Studies in Jewish Culture in Honour of Chone Shmeruk. Hg. von Israel Bartal,
Ezra Mendelsohn und Chava Turniansky. Jerusalem 1993, S. 39-66.

147 Vgl. Chava Turniansky, Yayin chadash bekankan yashan. Girsa’ot maskiliot shel
»Zeenah u-reenah«. [Neuer Wein in alten Schlauchen. Maskilische Versionen der »Zeenah
u-reenah«]. In: Let the Old Make Way for the New. Studies in the Cultural and Social His-
tory of Eastern European Jewry, presented to Emanuel Etkes. Hg. von David Assaf und Ada
Rapoport-Albert. 2 Bde. Jerusalem 2009, 2. Bd., S. 313-344 (Hebr.) sowie Jacob Elbaum/
Chava Turniansky, Tsene-rene. In: Yivo-Encylopedia auf http://www.yivoencyclopedia.org/
article.aspx/Tsene-rene (Stand: 31.10.2012).

148 Vgl. Baumgarten, Introduction to Old Yiddish Literature (wie Anm. 140), S. 120.

149 Vgl. Turniansky, Neuer Wein (wie Anm. 147), bes. S. 318-324.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 249

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Zeenah u-reenah« konnte in verschiedenen Lindern und Jahrhun-
derten also in recht unterschiedlichem Gewand auftreten.

Die Faszination des Buches ergab sich aus der Kombination mehrerer
Faktoren: Zunichst lieferte es eine fortlaufende Ubersetzung des Bibel-
texts ins Jiddische, die im Unterschied zur fritheren interlinearen bzw.
Wort-fiir-Wort-Ubersetzungspraxis eine Lektiire des Textes ohne Kennt-
nis des hebriischen Originals erméglichte. Zudem war der Bibeltext mit
den wichtigsten autoritativen Kommentaren (Rashi und seine Interpre-
ten, Abraham Ibn Ezra, Nachmanides, Jacob ben Asher und Bahia ben
Asher) - ebenfalls in jiddischer Ubersetzung - versehen, die um zahl-
reiche Legenden, Mythen und magische Traditionen aus verschiedenen
literarischen Quellen (Talmud, Midrashim, ethische und mystische Li-
teratur) sowie aus der Volksreligion ergdnzt wurden. Es vermittelte und
popularisierte also einerseits die gelehrten Traditionen der rabbinischen
Elite, kombinierte diese jedoch andererseits mit populdrer Heterodoxie.
Die zweifellos grofite Leistung des Autors bestand jedoch in der Tatsa-
che, daf} er all diese widerspriichlichen Textsorten und Traditionen zu
einem kohérenten Narrativ zu verbinden wufite, das leicht und vergniig-
lich zu lesen war.

Diese Eigenschaften verhalfen dem Werk, das bis heute in mehr als
210 verschiedenen Ausgaben vorliegt, zu einem beispiellosen Verkaufs-
erfolg, der bis in die Gegenwart andauert. Aufgrund der bereits er-
wihnten Negativpropaganda durch die jidischen Aufkldrer hatte seine
Popularitit wihrend des 19. Jahrhunderts in Mitteleuropa zwar stark
abgenommen, die oben dargestellte Situation des deutschsprachigen Ju-
dentums zu Beginn des 20. Jahrhunderts verhalf ihm aber zu einer Re-
naissance, der es unter anderem drei (Teil-)Ubersetzungen ins Deutsche
verdankte.'® Doch einzig Bertha Pappenheim hatte das gesamte Buch
Genesis — oder mit seinem hebrdischen Namen Bereshit — bearbeitet.
Ihre Entscheidung, den Text nicht zu >verhochdeutschens, sondern in
eine »verstindliche und doch dem Geist des Originals nahe Sprache [zu]

150 Salomon  Goldschmidt/Arthur Marmorstein, >Zeene ureene«. In: Mitteilungen zur
judischen Volkskunde 13/1911, S. 37-47; 14/1911, S. 49-63, 130-135; 15/1912, S. 49-71;
16/1913, H. 1, S. 21-25; 16/1913, H. 4, S. 14-31; 17/1914, S. 9-10, 92-95 und 121-128,
sowie Alexander Eliasberg, Die Zerstorung Jerusalems. Aus dem Buch »Zeenah u-reenah«.
Berlin 1921. Ein 1861 in Fiirth erschienenes Werk mit demselben Titel ist jedoch weitgehend
ein Produkt des Verfassers David Schweitzer, Zeenhnah Ureehnah, Kommet und schauet! Ein
Erbauungs- und Unterhaltungsbuch zunéchst fiir Israeliten. Fiirth 1861.

250 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 5: Kopie einer Biiste von Bertha Pappenheim, angefertigt von Fred/Fritz Kormis,

ca. 1930; Polyester Bronze um 1975, Neu Isenburg. Das Original befindet sich im Leo Baeck
Institute, New York. Die Prasentation der Biiste in Neu Isenburg auf einem schrigen Sockel
verandert die Blickrichtung Pappenheims und damit ihre Medialitit. Der Blick ist nunmehr
stet nach oben, Richtung Himmel gerichtet.

tibertragen«,”! trug ihr zwar das einmiitige Lob der RezensentInnen ein,
stellte die Bearbeiterin aber vor eine Reihe methodologischer Probleme,
die vor allem die Zitate aus Bibel und Traditionsliteratur betrafen. Denn
ebenso wie Gliickels Memoiren war die »Zeenah u-reenah« von zahlrei-
chen hebréischen (bzw. aramaischen) Wortern und Zitaten durchsetzt, die
sich grob in zwei Kategorien gliedern lassen: 1. Hebraische Worter, die Teil
des jiddischen Lexikons sind; 2. Zitate aus Bibel und Traditionsliteratur.
Von diesen stellte der zweite Punkt zweifellos die gréfiere Herausforde-
rung dar. Bei einzelnen hebriischen Lexemen hatte sich Pappenheim fast

151 Margarete Susman, in: Der Morgen 7, 5 vom Dezember 1931, S. 454-456, hier S. 454.
Weitere Rezensionen stammen z.B. von Hanna Cohn-Dorn in: Jidische-Liberale Zeitung,
Nr. 18/19 vom 13. Mai 1931 (2. Beilage); von Flelix] Perles in: Zeitschrift fiir die Geschichte

der Juden in Deutschland 3/1931, H. 2/3, S. 219, sowie von Bernhard Heller in: Monatsschrift
fir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 42/1934, H. 4, S. 312-315.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 251

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [T



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durchgingig fiir Transliteration mit in Klammern hinzugefiigter deutscher
Ubersetzung entschieden; beziiglich lingerer Zitate mufite die Entschei-
dung aber von Fall zu Fall neu getroffen werden. Wenn die folgende Aus-
legung sich an den Doppelsinn eines Wortes kniipfte, mufite jenes transli-
teriert werden, wenn die Exegese aber von einem bestimmten Buchstaben
ausging, wurde das Zitat im Original mit hebraischen Buchstaben wie-
dergegeben. In allen anderen Fillen iibersetzte sie den Vers in modernes
Deutsch, wodurch er sich — wie beim GliickelText — vom Kontext abhob.
Zahlreiche Inkonsequenzen legen jedoch den Schluff nahe, daf§ Pappen-
heim diese Prinzipien nicht theoretisch festgelegt hatte, sondern ad hoc traf.
Da sie die »Zeenah u-reenah« fiir einen kanonisierten Text dhnlich der Bi-
bel hielt, sah sie auch keine Veranlassung, die Edition anzugeben, die ithrer
Bearbeitung zugrunde lag. Angesichts der oben erwédhnten Unterschiede
zwischen den emnzelnen Ausgaben muf} das Ausmafl von Pappenheims
Eingriffen in den Text also letztlich Spekulation bleiben.' Als Einblick
in Pappenheims Arbeitsweise sei hier nur der erste Absatz threr »Zeenah
u-reenah«Bearbeitung wiedergegeben:

Im ersten Beschiffenis von Himmel un Erd is gewesen die Erd wiist und
leer un der Kissehakowaud (erhabene Thron) von Gott hat geschwebt in der
Luften tber dem Wasser. Un warum hebt die Thauroh an mit der Beth? (B)?
Um zu weisen, dafl der Beth 1s Broche (Segen). Darum hat Gott angehoben
mit der B. Da is die Aleph (A oder O) vor Gott geflogen un hat gesagt: Heb
mit mir die Thauroh an, denn ich bin das erste Aus (Zeichen) von dem
Alephbeth (Alphabet). Hat Gott ihr geantwortet: Auf dem Berg Sinai werd
ich die Zehngebote geben; da will ich anheben mit dem Aleph, 75778 77 21K
(Ich bin der Ewige dein Gott)."”® Un darum hebt die Thauroh an mit dem
‘Wort Bereschit um uns zu lernen, dafi die Welt is beschaffen von wegen der
Thauroh und daf sie heifit Reschis Darkau (Anfang seines Weges).'**

Bei genauer Analyse des Abschnitts wird schnell verstindlich, was
Susman mit einer »dem Geist des Originals nahe/n] Sprache« meinte.'”

152 Die Durchsicht von etwa 150 Ausgaben, die zeitlich als Vorlage fiir Pappenheims Bear-
beitung in Frage kdmen, fithrte zu keinem eindeutigen Ergebnis beztiglich verwendeter Vor-
lage. Allerdings hatte es auch Salomon Goldschmidt bei seiner wissenschaftlichen Ubersetzung
der »Zeenah u-reenah« nicht fiir nétig befunden, die zugrunde gelegte Ausgabe anzugeben
(Goldschmidt/Mamorstein, >Zeene ureene< [wie Anm. 150], dort Anm. 157).

153 Das hebriische Zitat illustriert, daf die Zehn Gebote mit dem Buchstaben »Aleph« begin-
nen und wird daher nicht transliteriert.

154 Pappenheim, Zeenah u-reenah (wie Anm. 130), S. 1.

155 Susman, Rezension der »Zeenah u-reenah« (wie Anm. 151), S. 454.

252 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denn Pappenheims Bearbeitung beschrinkte sich keineswegs auf Trans-
literation des jiddischen Textes und Ubersetzung der hebriischen Zitate.
Zunichst sticht die uneinheitliche Transliteration der hebraischen Worte
ins Auge: Wihrend einige Ausdriicke der westjiddischen Aussprache-
tradition folgen (Kissehakowaud, Thauroh, Broche, Aus, Reschis Dar-
kau), verwendete Pappenheim fiir andere (Beth, Alephbeth, Bereschit)
die in Deutschland der 1920er Jahre bereits eingebiirgerte sephardische
Aussprache. Diese Inkonsequenz erschwert es beispielsweise, den Zu-
sammenhang zwischen be-reschit (im Anfang) und reschit darko (Anfang
seines Weges) zu erkennen, der den Ankniipfungspunkt fiir den nich-
sten Absatz darstellt. Zur besseren Lesbarkeit des Textes hatte sie zu-
dem beschlossen, Umlaute, Doppelbuchstaben, Grof3- und Klein- sowie
s-Schreibung den Regeln des Hochdeutschen anzupassen. Aufschlufireich
ist auch ihre Ubersetzung des in der jiidischen Tradition unaussprechli-
chen Gottesnamen, den Pappenheim einer durch Moses Mendelssohns
Bibelubersetzung in die deutschjudische Tradition eingefithrten Kon-
vention zu Folge als >der Ewige« wiedergibt.'5

Dennoch ist Pappenheims Bemiihen erkennbar, in den Text, der fiir
sie religidse Relevanz und damit eine gewisse >Heiligkeit< besall, mog-
lichst wenig einzugreifen und ihn nicht durch erklirende Paraphrasen zu
entweihen. Dies fihrte zu einer Ubersetzung, die Uneingeweihten nur
schwer zugénglich ist und trotz der Herausgabe durch den Jiidischen
Frauenbund wohl kaum eine grofiere Leserschaft gefunden haben diirf-
te. Denn Pappenheim geht tendenziell von der Uniibersetzbarkeit des
Textes aus. Die hier gewihlte Ubersetzungsstrategie verdankt sich also
einer zunchmenden Essentialisierung des Judentums. Trotz aller im Vor-
wort geduflerter Kritik beugte sie sich vor der Autoritit des Textes und
versuchte, als Bearbeiterin dahinter zu verschwinden. »Wie wenig nur
und doch wie viel hat man fiir nétig und richtig befunden den Frauen
aus den vorhandenen Schitzen darzubieten«,' schrieb Pappenheim am
Ende ihrer Einfihrung und steckte damit den Handlungsspielraum ab,
innerhalb dessen sich das intellektuelle und spirituelle Leben religidser
Jidinnen entfalten konnte. Nicht als »Denkmal der jiidisch-deutschen

156 Zu Mendelssohns Bibelubersetzung vgl. Grit Schorch, Moses Mendelssohns Sprachpo-
litik. Berlin 2012; Carola Hilfrich, >Lebendige Schrift<: Reprisentation und Idolatrie in Moses
Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums. Miinchen 2000.

157 Pappenheim, Zeenah u-reenah (wie Anm. 130), Einfithrung, S. XI.

Bertha Pappenheims religiés-feministische Schriften 253

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache« oder als »eindringliches Zeugnis fiir die Geisteswelt« fritherer
Jahrhunderte, wie ein Rezensent meinte,'*® verstand Pappenheim ihre
Arbeit an der »Zeenah u-reenah«, sondern als lebendige Quelle fiir die
religiose Erneuerung eines Judentums, das die Stimme der Frauen als
gleichberechtigt anzuerkennen bereit wire. Mit ihrer >Ubersetzung« der
»Zeenah u-reenah« hat sich Bertha Pappenheim eingeschrieben in jene
'Kette der Uberlieferung:, die Juden und Jiidinnen den Berg Sinai jeder-
zeit vergegenwirtigt. Denn mit >B« wie >Bertha« beginnt die Torah, nicht
mit >A< wie >Anna O.¢%

158 Perles, Rezension der »Zeenah u-reenah« (wie Anm. 151), S. 219.

159 Diese Bemerkung — sowie zahlreiche andere Anregungen — verdanke ich der israeli-
schen Kunsthistorikerin Dr. Elana Shapira, der an dieser Stelle herzlich gedankt sei.

Dieser Artikel entstand im Rahmen eines Forschungsprojekts am IFK-Wien im Winterse-
mester 2010/11. Hiermit mdchte ich mich beim Team des IFK fiir die freundliche Aufnahme
und bei meinen Mit-Fellows fiir die intellektuell stimulierende Atmosphire und die zahlrei-
chen Anregungen bedanken.

254 Louise Hecht

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Neumann

Richard Wagners Liebestheorie
und ihr Reflex in Thomas Manns
»Zauberberg«-Roman

Heinrich, du bist erlost.!

Es war Theodor W. Adorno, der Richard Wagner »den berithmtesten
erotischen Kinstler der biuirgerlichen Welt« genannt hat.> Méchte man
sich dieses Apercu zu eigen machen, so wird man sich in erster Linie an
den Dichter Richard Wagner halten — und erst in zweiter Linie an den
Musiker. Wagner selbst hat es genau so gesehen: genau in solcher Ge-
wichtung. Anlafllich des »Fliegenden Hollanders« schreibt er iiber den
Beginn der Arbeit an diesem Werk: »Ich war von nun an in bezug auf
alle meine dramatischen Arbeiten zunachst Dichter, und erst in der voll-
standigen Ausfiihrung des Gedichtes ward ich wieder Musiker.<* Und in
seinen minutidsen Anweisungen fur die Auffithrung des »Tannhduser«
von 1853 insistiert Wagner vorsorglich, die Dichtung miisse »in threm
ganzen Umfange« den Darstellern bekannt gemacht werden (vgl. II,
111), und zwar: bevor diese mit der Musik in Bertihrung kdmen.

Das Augenmerk der vorliegenden Abhandlung richtet sich also zu-
néchst und vor allem auf den Dichter, den Dramatiker Richard Wagner:
als einen Darsteller von erotischen Leidenschaften; als einen Kenner der
abendlandischen Liebes-Theorien. Nimmt man Wagners Dichtungen als

L Der Text des »Tannhéuser« wird wiedergeben nach der sorgfiltig erstellten Ausgabe des
Reclam Verlags: Richard Wagner, Tannhéuser und der Singerkrieg auf Wartburg. Textbuch
der letzten Fassung mit Varianten der Partitur und der vorausgehenden Fassungen. Hg. von
Egon Voss. Stuttgart 2001. Zitatnachweise kinftig im laufenden Text nach dieser Ausgabe mit
der Chiffre »R« und Seitenzahl, hier R 56.

2 Theodor W. Adorno, Versuch tiber Wagner. Miinchen 1964, S. 139.

3 Wagners Werke werden zitiert nach Richard Wagner, Dichtungen und Schriften. Jubi-
ldiumsausgabe in zehn Binden. Hg. von Dieter Borchmeyer. Frankfurt a.M. 1983. Zitatnach-
weise kiinftig im laufenden Text nach dieser Ausgabe mit rémischer Band- und arabischer
Seitenzahl, hier VI, 295: Eine Mitteilung an meine Freunde (1851).

Richard Wagners Liebestheorie 255

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ganze in den Blick, so gewahrt man, daff so gut wie alle Werke Wag-
ners Aspekte und Probleme erotischer wie sexueller Art thematisieren.*
Wagner-Werke sind Experimente auf die Funktion der Liebe in der Ge-
sellschaft, sei es in der Moderne, sei es im Vergleich und in Auseinan-
dersetzung mit den Liebesdiskursen der Vergangenheit. Es ist férmlich
eine Chronik der Emotionen in der Kultur, die da von Wagner gegeben
wird. Und es sind, im »Lohengrin« wohl am deutlichsten, aber doch ubi-
quitdr, vor allem Liebesproben, denen die Protagonisten ausgesetzt wer-
den.’ Und so stehen Wagners Liebesgeschichten beinahe durchgingig
im doppelten Zeichen von Begehren und Gesetz, von Liebe und Gewalt,
von Eros und Krieg. Man denke an den Beginn von Wagners Schaffen,
mit den »Feen«, und dem »Liebesverbot«; und man denke noch an seine
letzten Werke, »Tristan und Isolde« oder »Parsifal«.

Mitten in dieser Reihe von Wagnerschen Produktionen ist der » Tann-
héuser« anzusiedeln. In der dort erzahlten Geschichte sind alle Aspekte
des Themas zusammengefiihrt: eine Liebeprobe im Feld von Eros und
Gewalt, den Kiinstlern, den Sangern im Wettstreit zugemutet; ein vom
Souverdn angezetteltes Experiment auf die Funktion der Liebe in der
Kultur.

Sucht man sich dem Text des »Tannhduser« (erst einmal unabhingig
von der Musik) zu nihern, so stof3t man auf drei kardinale Lesarten des
Werks: Man kann es erstens als Allegorie des heidnischen, des antiken
Liebes-Systems in Konfrontation mit dem dieses in der Geschichte ablé-
senden christlichen lesen; man kann also versuchen, Venus gegen Maria
auszuspielen — oder umgekehrt. Man kann aber zweitens das >Dramac
»Tannhduser« als psychologisch-realistischen Liebes-Roman auffassen,
der in performativer Verdichtung das uralte Thema des zwischen Eros
und Sexus hin- und hergerissenen Menschen vorzeigt. Und man kann
den Text drittens als Trdger eines dsthetischen Diskurses verstehen; als
die Erhebung der Frage nach dem modernen Menschen; nach der mo-

4 Vgl. Yvonne Nilges, Richard Wagners Shakespeare. Wiirzburg 2007.

5 Vgl. meinen demnichst erscheinenden Aufsatz: Liebesprobe. Richard Wagners »Lohen-
grine, ein Spatromantisches Liebesmodell?. Wiirzburg.

256 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dernen Kunst zugleich, mit deren Hilfe die Probleme der >zeitgendssi-
schen« Liebe und ihrer spezifischen Sinnlichkeit darstellbar sind; und
zwar, an einem historischen Beispiel entwickelt, nimlich dem von der
Troubadourlyrik hergeleiteten Minnesang des Mittelalters.

Zum ersten Lesemodell, das ich das allegorische nennen mdochte, ist
folgendes zu sagen: Der Anfang des Stiicks, speziell in der Pariser Fas-
sung, bietet ein weitschweifiges Szenario der heidnischen Liebesmytholo-
gie. Wagner bemiiht, nach altem Dramatikerbrauch, das konventionelle,
hier einschligige, mythologische Personal und Argumentenrepertoire.
Vorgefithrt, das heifit aber hier vor allem: beschrichen werden (in der
Regicanweisung, als einem Stiick selbstédndiger weitlaufiger Prosa) eine
Reihe von Modellen traditioneller erotischer Kommunikation, die hier
gleichsam emblematisch inszeniert werden, wie Leda mit dem Schwan
oder der Zug der Satyrn und Bacchantinnen, durchweg aus mannlichem
Blickwinkel. Das Dilemma, das hier zur Diskussion steht, formt sich zur
Frage, ob Eros als Promiskuitit zu verstehen ist oder auf Paarbildung
setzt; ob also zuletzt die Bacchantinnen oder die Grazien in diesem Streit
die Oberhand behalten (vgl. R 8).

Die zweite Lesart des »Tannhduser«Iextes ist dann die realistisch-
psychologische. Sie geht davon aus, daf§ der Handelnde und Sich-Be-
handelnde in Konflikt mit anderen Figuren steht. Diese Lesart zeigt den
Protagonisten als den Mann zwischen zwei Frauen, der die bisherige
Geliebte, namlich Venus, loswerden mochte, um die andere Geliebte,
namlich die keusche Elisabeth, - in einer anderen Form der Liebe - fiir
sich und zu seinem Heil zu gewinnen. Da erscheinen denn auch, nach
dem Modell der Ovidischen remedia amoris, die Argumente, die der er-
sten Geliebten den Abschied schmackhaft machen sollen: »Begltickt fiir
mmmer, wer bei dir geweiltl« (R 12) — »Dein tibergrofler Reiz ists, den ich
meide.« (R 13) Da sind, als nichstes, die Wutausbriiche der Verlasse-
nen; und da sind, sodann, ithre neuerlich unternommenen Verfithrungs-
versuche; ihre Prognose, der sie Verlassende werde um Liebe winselnd
zu ihr zuriickkehren, zuletzt. Und da ist - ganz am Ende - Tannhdu-
sers Abschieds-Argument. »Mein Sehnen driangt zum Kampfe« (R 17),
schmettert er; zum Kampfe namlich um eine neue Poetologie und zum
Kampf um >Marias, in der zur Gottesmutter mutierten Gestalt der Elisa-
beth — »Mein Fried’, mein Heil ruht in Marial« (R 17)

Richard Wagners Liebestheorie 257

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die dritte Lesart des Tannhduser-Dramas ist schliefflich die poetolo-
gische. Diese lautet: Es gibt eine basale Ebene im Text, auf der eine
Kiinstler-Geschichte als Liebes-Geschichte erzahlt wird. Und es gibt eine
Meta-Ebene, auf der ein Kunst-Diskurs sich etabliert. Auf dieser zweiten
Ebene wird die Grundfrage von Tannhdusers Liebes-Interesse erortert:
Welches ist die Form einer neuen Kunst, mit der man das Wesen der
smodernen Liebe« auszudriicken vermochte. Der Ort, wo dieser Kunst-
Diskurs kulminiert und beinahe alles andere aufler ihm selbst verschwin-
den lafit, ist dann der zweite Akt, dessen dritte und vierte Szene; also die
Episode des Sangerwettstreits und seines Miindens in die poetologische
wie in die persénliche Katastrophe.

Mit seiner Frage nach der Funktion der Liebe in der Kultur und der
damit verbundenen, nach einer »modernen« Liebesauffassung und den
ebenso >modernen< Mitteln, um sie darzustellen, die Wagner dem Land-
grafen von Thiiringen in den Mund legt, steht er dabei in einer langen
und ehrwirdigen Tradition.

Wagner argumentiert also in seinem » Tannhduser« — dartiber kann gar
kein Zweifel bestehen — vor dem weiten und umfassenden Hintergrund
der abendldndischen Liebestheorien.® Es sind im Grunde drei Auffassun-
gen der Liebe, die seit der Antike virulent geblieben sind und bis ins 19.,
ja bis ins 20. Jahrhundert hinein die Argumentation speisen — und die in
den verschiedensten Uberschneidungen Geltung beanspruchen. Zum ei-
nen: Liebe zeigt sich als ein Mysterium, als jenes Ritsel oder "Wunder« -
Wagners Lieblingswort —, als welches das Leben selbst sich erweist. Eine
Auffassung, so entwickelt in Platons »Symposion«, dem Urtext aller Ero-
tologie (ca. 380 v. Chr.),” namentlich gestaltet in der Figur des Sokrates
und seiner Gewiéhrsinstanz: Diotima, einerseits; im Kreis seiner ihre je
eigene Liebestheorie zur Rede bringenden Bewunderer andererseits. Die

6 Zu dieser Frage der verschiedenen geltenden Liebestheorien vgl. Gerhard Neumann,
Lektiiren der Liebe. In: Uber die Licbe. Ein Symposion. Hg. von Heinrich Meier und Ger-
hard Neumann. Miinchen/Ziirich 2001, S. 9-79.

7 Platon, Simtliche Werke. 6 Bde. In der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher. Hg.
von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock. Hamburg 1957, hier Bd. 2, S. 203-
257.

258 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zweite Auffassung von Liebe, die sich aus der Antike herschreibt und
von Wagner beansprucht wird, zeigt dieses Gefiihl als Treibkraft der
Natur, als Ordnung des Lebens, die anderen Kriften, wie zum Beispiel
derjenigen der Aggression, das Gleichgewicht hilt. Dies wire die Auffas-
sung des Naturwissenschaftlers und Dichters Lukrez (ca. 99-55 v. Chr.)
in seinem Lehrgedicht »De rerum natura«,® an dessen Anfang die alle-
gorischen Figuren der Liebe und des Krieges, Venus und Mars, als wi-
derstreitende Krifte in der Lebensdynamik, einander die Vorherrschaft
streitig machen. Ein drittes Liebeskonzept, das Nachhaltigkeit beweist,
gewihrt das Liebes-Geschehen im zivilisatorischen Prozef der Aus-
handlung (negotiations) von Lebensbedingungen und Geschlechterrollen,
als Etablierung eines Codes kulturellen Wissens und Verhaltens, den
es als soziale Strategie, ja den es als Kunst, nicht nur als schematische
Technik, zu erlernen gilt - als Form der >Lebenskunst« sozusagen, wie es
die Moralisten des 17. Jahrhunderts, die >Menschenpriifer¢, formulieren
wiirden. Dieses dritte Konzept ist die Auffassung des Poeten, des Kultur-
theoretikers und Kulturdiagnostikers Ovid (43 v. Chr.-18 n. Chr.), wie
er sie in den drei Teilen seiner »Ars amatoria« vertritt.” Es handelt sich
also, aufs Ganze gesehen, um drei miteinander konkurrierende Auffas-
sungen der Liebe, die auf komplizierte Weise in die >Theorie der Liebe:
des 19. und 20. Jahrhunderts eingegangen sind. Als ihr gemeinsamer
Regler, iiber die Epochen hinweg, erweist sich die strategische Alterna-
tive des >Liebens in der Kultur« Sexualitit ausleben oder Sexualitit — in
der Terminologie Sigmund Freuds — >sublimieren.

So auch in Wagners Textbuch des »Tannhduser«. Da ist das Schliissel-
wort des >Wunders«, des Ritsels und des Geheimnisses, als der Venus-
Liebe wie der Liebe zu Elisabeth, welches das ganze Drama durchweht.
Da ist die Konstellation von Krieg und Liebe: Denn die Sanger kommen
gerade von den Schlachtfeldern auf die Wartburg zurtick, um auch hier
an einem Streit, dem kunstlerischen Wettstreit namlich, teilzunehmen;
dem »Sdngerkrieg« also: »Wenn unser Schwert in blutig ernsten Kamp-

8 Titus Lucretius Carus, De rerum natura. Welt aus Atomen. Lateinisch und deutsch.
Ubers. und hg. von Karl Biichner. Stuttgart 1994, S. 9 (I,1-25).

9 P. Ovidius Naso, Ars amatoria. Liebeskunst. Lateinisch und deutsch. Ubers. und hg.
von Michael von Albrecht. Stuttgart 1992; Ders., Les remedes a 'amour. Les produits de
beauté pour le visage de la femme. Ubers. und hg, von Henri Bornecque. Paris 1930. In dem
leider nur als Fragment erhaltenen dritten Band tiber die Schonheitsmittel entwickelt Ovid
eine eigene Kulturtheorie unter dem Stichwort culta placent.

Richard Wagners Liebestheorie 259

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen / stritt fir des Deutschen Reiches Majestét« (R 32), sagt der Land-
graf. Und an anderer Stelle, in den »Programmatischen Erldauterungen
zu >Tannhduser« von 1853 heifit es, die Sanger hitten »die Harfe in der
Hand, doch auch das Schwert zur Seite« (II, 148). Und da ist drittens die
Thematisierung der Liebe als realistisch-psychologische Lebenskunst,
als Verhaltensstrategie zwischen den Geschlechtern — der Strategien der
Verfithrung (ars amatoria) wie der Verabschiedung (remedia amoris) der Ge-
liebten gleichermafien.

Das Besondere am »Tannhduser« unter jenen Stiicken Wagners, in de-
nen es um Liebe geht, ist der Umstand, daf hier eine Liebesgeschichte
als Kiinstlergeschichte erzihlt wird; und dafl sich, auf einer Meta-Ebene,
ein Spiel im Spiel entwickelt, in dem zum einen die Theorie der Liebe
thematisch wird; zum anderen aber die Erarbeitung einer Kunst in Frage
steht, die imstande ist, diese Liebe im Gedicht wie im Lied darzustellen.

v

Der Ort, an dem dieses Findungs-Spiel gespielt wird, ist die Sdngerhalle
im zweiten Aufzug des Werkes, also genau genommen: der Konzertsaal.
Der Landgraf entfacht ein hermeneutisches Theater, indem er eine Preis-
aufgabe stellt und damit einen Sangerwettstreit, der eine Art poetologi-
scher Wettkampf ist, in Szene setzt. Dies geschicht nach dem Vorbild
des platonischen »Symposions«. Die Liebe zeigt sich als ein Mysterium,
dessen Wunder und Geheimnis die Philosophie, die hier in Gestalt der
Dichtung und des Gesanges erscheint, aufzudecken vermag. Elisabeth,
die »Furstin des Festes« (R 31), zeigt sich als die Hiterin dieses Geheim-
nisses — gewissermafien als zweite Diotima. Das Geheimnis der Liebe,
das Tannhéuser zur Riickkehr aus dem Venusberg bewogen hat, soll
nun durch den Wettstreit der Minnesanger und ihrer verschiedenen Auf-
fassungen der Liebe geliftet werden. Der Landgraf fordert es deutlich
genug von den zuriickgekehrten Sangern:

deshalb stell’ ich die Frage jetzt an euch:
konnt ihr der Liebe Wesen mir ergriinden? (R 32)

Neben dem platonischen »Symposion« als Vorbild des »Séangerkrieges«ist
aber noch ein zweiter Pritext fur die Liebes-Kasuistik im »Tannhéuser«

260 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu berticksichtigen, dem Wagner das Kernmotiv seines Liebesdiskurses,
die Idee vom Brunnen der Liebe, verdankt: namlich der in der franzosi-
schen Literaturgeschichte legendire Dichterwettstreit am Musenhof von
Charles d’Orléans in Blois im 15. Jahrhundert.

Charles d’Orléans, der Vater Ludwigs XII., politisch wenig erfolg-
reich, aber ein beachtlicher literarischer Autor, verstand es, die Dichter
seiner Zeit — unter ihnen den grofien Francois Villon - an seinen Hof
in Blois an der Loire zu ziehen. In diesem literarischen Kreis entstand
ein Gedichtzyklus - es sind die 132 sogenannten Balladen —, in dem, in
einer lyrischen Folge, eine Lebensgeschichte als eine Liebesgeschichte
erzahlt wird, und zwar im Zeichen jenes hofischen Verstandnisses von
Minnelyrik, welche von einem der geliebten Dame vergeblich huldigen-
den Ritter unverdrossen und >ohne korperlichen Lohn« verfafit wird.
Diese Gedichtfolge, die eine Lebensfolge, gleichsam eine éducation sen-
timentale des spaten Mittelalters, inszeniert, wird nun aber von Charles
d’Orléans - dies ist seine Forderung an die beteiligten Dichter — ins Zei-
chen eines einzigen dominierenden Motivs gestellt: des »Durstes nach Le-
benswasser« namlich, in dessen Bild fiir Charles der »Durst nach Liebe«
beschlossen ist, der ein Leben lang dauert, der ungestillt bleibt, und der
schlieflich mit dem Verdursten des Liebenden erlischt.’” Rhetorisches
Mittel der Inszenierung dieses Liebes- als eines Lebensgeschehens ist
das Paradox — man kénnte auch sagen: ein Oxymoron, als die pointier-
te Verbindung zweier einander ausschlielender Vorstellungen. Charles
d’Orléans’ Balladenzyklus wird namlich durch eine Verszeile bestimmt,
die in jedem der Gedichte leitmotivisch wiederkehrt: »Je meurs de soif
aupres de la fontaine«, heifdt es da - ich sterbe vor Durst direkt neben
dem Brunnen<; und der Zyklus wird schliefllich zu einem Ende gefiihrt,
das von der Austrocknung des Brunnens als dem Tod der Liebe zeugt:
»Je n’ai plus soif, tairie est la fontaine« - >ich habe keinen Durst mehr,
der Brunnen ist versiegt«. Die betreffende Passage in der Ballade XXIII
lautet:

Je meurs de soif aupres de la fontaine;
Suffisante ay, et si suis convoiteux;
Une heure m’est plus d’une quarantaine;

10° Charles d’Orléans, Poésic. Hg. von Pierre Champion. Bd. 1: La retenue d’amours.
Ballades. Chansons. Complaintes et Caroles. Paris 1923.

Richard Wagners Liebestheorie 261

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Droit et parfait, je chemine boiteux

[.]

Le neutre suis, et si tiens les deulx pars.!!

In einer kunstvollen Inszenierung wird also der Satz »Je meurs de soif
aupres de la fontaine« zur paradoxen Leitmaxime fiir die Lebens- und
Liebeskasuistik des ganzen Dichterkreises von Blois. Alle Teilnehmer an
diesem Wettbewerb — es diirften an die zwo6lf Autoren gewesen sein —
schreiben Balladen, die mit dieser paradoxen Maxime beginnen und sie
in Variation und Durchfithrung zu einer lyrischen Pointe des Liebes- als
Lebensverstdndnisses zuspitzen. Dieses poetologische Szenario ist in Er-
innerung geblieben und wird von Wagner fiir die Liecbeskasuistik auf
der Wartburg wieder aufgenommen.

So wie Charles d’Orléans seiner Dichterrunde die Aufgabe stellt, eine
von thm formulierte Definition des Eros, als den Inbegriff der Trouba-
dour-Liebe, in ihre Gedichte einzubauen, so stellt auch der Landgraf
von Thiiringen, allerdings ohne formulierte Text-Vorgabe, seine Séanger
auf die Probe. »Die Aufgab’ ist gestellt, kampft um den Preis« (R 32),
fordert er sie auf.

Und die Sanger auf der Wartburg legen ihrer Definition der Liebe das
Motiv des Balladenzyklus aus dem Schlof} zu Blois zugrunde: Die Frau
erscheint ihnen als der Brunnen, aus dem der liebende Ritter die Stil-
lung seiner Leidenschaft trinkt. Jeder der vier Sdnger gibt seine eigene
Version dieses Motivs, seine eigene Fassung des Wesens der Liebe in der
Spannweite zwischen sexueller und spiritueller Erfiillung.

Es ist also dieses Argument der Quelle, des Brunnens, und der mit
seinem Wasser zu 16schenden leidenschaftlichen Glut, das den Sanger-
wettstreit auf der Wartburg dominiert. Aber Wagner verbindet dieses
Argument noch mit einem zweiten, komplementiren; ndmlich dem des
Sterns, des Abendsterns, der im Zeichen der Venus, des Morgensterns,
der im Zeichen der Jungfrau Maria steht. Dieser Doppelstern, der doch
dasselbe Gestirn ist, verheifit, in gleicher Weise wie der weibliche >Brun-
nen¢, Nihe oder Ferne der Frau; verspricht sexuelle oder spirituelle
Erfillung. Dabei ist das Motiv des Sterns in seiner Doppelbedeutung
hier besonders intrikat. Der Stern, der fir die Mitstreiter im Sangerkrieg
unerreichbare Ferne der Frau reprisentiert, wird fur Tannhiuser zum

11 Ebd., S. 192.

262 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeichen jenes »Einen, Namenlosens, das beide Namen tragen kann, den
der Venus wie den der Elisabeth. In seinen »Programmatischen Erlaute-
rungen zu Tannhduser« hat Wagner dies deutlich ausgesprochen:

Dies Eine, Namenlose, was jetzt einzig seiner [Tannhdusers] Empfindung ent-
sprechen kann, wird ihm dann plétzlich mit dem Namen »Elisabeth« genannt:
Vergangenheit und Zukunft stromt ihm mit diesem Namen blitzesschnell wie
in einen Feuerstrom zusammen, der, wihrend er die Liebe Elisabeths zu ihm
erfahrt, zum leuchtenden Stern eines neuen Lebens fiir thn zusammenfliefit.
[...] nur Eines gewahrt er noch, ein reizend holdes Weib, eine siifie Jungfrau,
die ihn liebt; und nur Eines erkennt er in dieser Liebe, nur Eines erkennt er
in ihrer Entgegnung, - briinstiges, allverzehrendes Lebensfeuer. — (II, 140)

Der Prozefl der Oper ist nun ein Spiel mit der Codierung und Umco-
dierung dieses hellsten Sterns am Abendhimmel wie am Morgenhim-
mel; der Mutation vom heidnisch-erotischen Venus-Stern zum durch
Elisabeth reprisentierten christlich-spirituellen Morgenstern, der ein
Leitstern ist in seinem milden Glanz: also Eros gegen Caritas setzt, in
einem Allgefiihl verschmolzen. Dieses Spiel mit dem Bedeutungswechsel
dieser beiden miteinander verkniipften Metaphernfelder — Brunnen und
Stern — wird von Wagner kunstvoll entfaltet.

Als erster Sanger wird Wolfram von Eschenbach aufgerufen. Indem
er das Motiv des Dichterkreises von Blois aufgreift, steckt er gewis-
sermaflen den Rahmen ab, innerhalb dessen der Liebes-Diskurs sich
zu bewegen hat. Nachdem er die Sternenferne der Frau beschworen
hat — »Da blick’ ich auf zu enem nur der Sterne / der an dem Himmel,
der mich blendet, steht« (R 33) —, wendet er sich dem Wasser- und
Brunnen-Motiv zu:

Und sieh! Mir zeiget sich ein Wunderbronnen,
in den mein Geist voll hohen Staunens blickt:
aus thm er schopfet gnadenreiche Wonnen,
durch die mein Herz er namenlos erquickt.

Und nimmer mocht’ ich diesen Bronnen triiben,
bertihren nicht den Quell mit frevlem Mut:

in Anbetung mécht’ ich mich opfernd tiben,
vergieflen froh mein letztes Herzensblut. -

Thr Edlen mégt in diesen Worten lesen,

wie ich erkenn’ der Liebe remnstes Wesen! (R 33)

Richard Wagners Liebestheorie 263

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram besingt also die Unberthrbarkeit der Frau. Sie ist Objekt der
Anbetung; sie ist der ungetriibte Quell, sie ist der unerreichbar entriickte
Stern. Dies ist der Moment, in dem Tannhduser Einspruch erhebt:

Auch ich darf mich so gliicklich nennen
zu schaun, was, Wolfram, du geschaut!
‘Wer sollte nicht den Bronnen kennen?
[...]

Doch ohne Sehnsucht heif§ zu fithlen
ich seinem Quell nicht nahen kann:
des Durstes Brennen muf} ich kiithlen
getrost leg’ ich die Lippen an.

In vollen Ziigen trink’ ich Wonnen,
denn unversiegbar ist der Bronnen,
wie mein Verlangen nie erlischt.

So, dafy mein Sehnen ewig brenne,

lab” an dem Quell ich ewig mich:

und wisse, Wolfram, so erkenne

der Liebe wahrstes Wesen ich. (R 34)

Diesem Bekenntnis Tannhéusers zu bedingungslosem korperlichen Ge-
nufl folgt eisiges Schweigen im Publikum. Hierauf schldgt das Pendel
wieder nach der anderen Seite aus, und zwar mit dem Lied, das Walther
von der Vogelweide anstimmt. Auch er argumentiert mit dem Motiv des
Brunnens:

Den Bronnen, den uns Wolfram nannte,
ihn schaut auch meines Geistes Licht;
doch, der in Durst fur ihn entbrannte,
du, Heinrich, kennst ihn wahrlich nicht.
Lafl dir denn sagen, laf} dich lehren:
Der Bronnen ist die 7ugend wahr.

Du sollst in Inbrunst ihn verehren

Und opfern seinem holden Klar.

Legst du an seinen Quell die Lippen,
Zu kiihlen frevle Leidenschaft

[...]

Wich’ ewig ihm die Wunderkraft! (R 34f.)

264 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und Walthers Fazit lautet:

Willst du Erquickung aus dem Bronnen haben,
muflt du dein Herz, nicht deinen Gaumen laben. (R 34)

Herz statt Gaumen: das Spirituelle statt des Sexuellen! Walther erhilt
»lauten Beifall«. Abermals widerspricht Tannhéuser, und zwar, indem er
auf das Wunder des Sterns verweist, und indem er versucht, das streng-
ste Tabu der Minnelyrik zu brechen, das Tabu der Versprachlichung des
erotischen Aktes:

O Walther, der du also sangest,

du hast die Liebe arg entstellt!

Wenn du in solchem Schmachten bangest,
versiegte wahrlich wohl die Welt.

Zu Gottes Preis in hoch erhabne Fernen,
blickt auf zum Himmel, blickt zu seinen Sternen!
Anbetung solchen Wundern zollt,

da ihr sie nicht begreifen sollt!

Doch, was sich der Beriihrung beuget,

euch Herz und Sinnen nahe liegt,

was sich, aus gleichem Stoff erzeuget,

in weicher Formung an euch schmiegt, -
dem ziemt Genuf} in freud’gem Triebe,

und im Genuf} nur kenn’ ich Liebe! (R 35f.)

Da springt, empért iiber den Tabubruch, der dritte Sanger auf, Biterolf,
und fordert Tannhiuser zum Zweikampf: Es ist das Auskunftsmittel
der Ehre, das mittelalterliche Ritual - wieder belebt im Duell, als dem
Distinktions-Ritual im 19. Jahrhundert.'? Noch einmal beschwichtigt der
Souverdn: »Zuriick das Schwert! — Thr Sanger, haltet Frieden!« (R 37)
Dem Liedvortrag Biterolfs folgt, wie die Regieanweisung sagt, »tobender
Beifall« der Zuhorer — und es erfolgt ein letztes Mal der kdmpferische
Austausch der Argumente. Denn nun ist es abermals Wolfram, der zu-

12 Vgl. Gerhard Neumann, Ritualisierte Kontingenz. Das paradoxe Argument des "Duellsc
im >Feld der Ehre« von Casanovas »Il duello« (1780) tiber Kleists »Zweikampf« (1811) bis zu
Arthur Schnitzlers Novelle »Casanovas Heimfahrt« (1918). In: Gerhart von Graevenitz/Odo
Marquardt/Matthias Christen (Hg.), Kontingenz. Miinchen 1998, S. 343-372. Zum Grund-
sitzlichen vgl. Christoph Fiirbringer, Metamorphosen der Ehre — Duell und Ehrenrettung im
Jahrhundert des Burgers. In: Richard von Dilmen (Hg.), Armut, Liebe, Ehre. Studien zur
historischen Kulturforschung. Frankfurt a.M. 1988, S. 186-224; Ute Frevert, Ehrenménner —
Das Duell in der biirgerlichen Gesellschaft. Miinchen 1991.

Richard Wagners Liebestheorie 265

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

néchst das Motiv der Sternenferne beschwort, um dann noch einmal auf

das Quelle-Motiv und den Brunnen zu sprechen zu kommen:
Dir, hohe Liebe, téne
begeistert mein Gesang

[...]

Du nahst als Gottgesandte,

ich folg” aus holder Fern’, -

so fuhrst du in die Lande,

wo ewig strahlt dein Stern. (R 37)

Diesem Himmels-Stern der hohen Minne und der fernen Frau halt
Tannhduser, »in hochster Verziickunge, wie es im Text heif3t, seinerseits
noch einmal den Venus-Stern der Sinnlichkeit entgegen und verbindet
sein Bild erneut mit dem des >Quells<:

Dir, Gottin der Liebe, soll mein Lied ertonen!
Gesungen laut set jetzt dein Preis von mir!

Dein siifler Reiz ist Quelle alles Schénen,

und jedes holde Wunder stammt von dir.

Wer dich mit Glut in seinen Arm geschlossen,
was Liebe ist, kennt er, nur er allein: —
Armsel’ge, die ihr Liebe nie genossen,

Zieht hin, zieht in den Berg der Venus ein. (R 38)

In der Regieanweisung heifit es: »Allgemeiner Aufbruch und Entsetzen«
(R 38). Der Dichterwettstreit, der ein heiteres Spiel mit der Liebe hitte
werden sollen, hat zur Katastrophe gefiihrt; dem Scheitern des Protago-
nisten mit seinem Liebes- und Lebensmuster. Wagner selbst, in seiner
»Mitteilung an seine Freunde«, hat dies hellsichtig erkannt.

Mit diesem Werke schrieb ich mir mein Todesurteil: vor der modernen
Kunstwelt konnte ich nun nicht mehr auf Leben hoffen. Dies fihlte ich: aber
noch wufte ich es nicht mit voller Klarheit: — dies Wissen sollte ich mir erst
noch gewinnen. (VI 253f.)

Was Tannhauser hier geschieht, ist Wagner mit seiner Oper zugestofien.
Tannhduser hat sein Liebeskonzept nicht durchsetzen kénnen. Und es
ist thm nicht gelungen, diesem Liebeskonzept eine addquate kiinstleri-
sche Form zu geben. Tannhiuser wird verfemt, er wird verbannt. Er
wird zum Auflenseiter. Er ist vogelfrei. Er ist vernichtet.

266 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vv

Was 1m ersten Akt in Szene gesetzt wird, namlich die versuchte Abgel-
tung der Venus-Erotik mit der marianischen Caritas, und was im zwei-
ten Akt, im Dichter-Wettstreit, dann durchgesetzt werden soll, ndmlich
ein neuer, auf sinnliche Erfahrung und Erfindung orientierter Begriff der
smodernen«< Liebe und eine diesem angemessene »moderne« Praxis der
Kunst, das wird nun, im »schwierigen dritten Akt«, wie Wagner selbst
sich auflert (III, 122)," fir gescheitert erkldrt. Wagner bekennt: Nach
diesem »Todesurteil vor der modernen Kunstwelt« (VI, 253f.) kriecht
Tannhduser zu Kreuze. Das Umkippen der sexuellen Revolution in
die Erlésungsidee, das mit dieser Kapitulation in Szene gesetzt wird, ist
handlungslogisch nicht leicht zu rechtfertigen. Es ist im Grunde ein Er-
eignis der Verlegenheit, ja der Ratlosigkeit. Wagner selbst hat das nur
allzu deutlich gesehen: »Der erniichterte Venus-Ritter«, schreibt er tiber
Tannhduser, ergreift, mit dem Argument der Bufle, »wahllos das Heil-
mittel, das die Welt thm zeigt«, also eben die Erlésungsidee —

nicht um die Wonne der Entsiindigung fur sich zu gewinnen, sondern als
Begnadigter den Engel zu vers6hnen, der ithm die bitterste Trane des Lebens
geweint. So verlief§ er die Wartburg und reihte sich an den Zug der Pilger, die
um gleicher Siinde willen die Buffahrt nach Rom antraten. (II, 149)

Ein rein psychologisch-strategisches Motiv also; Opportunismus, wenn
man so will. Der Schritt vom zweiten zum dritten Akt ist mithin eine Art
Salto mortale in die Erlésungsidee. Im Zentrum dieser Wende steht aber
eine zweite das Drama leitende Vorstellung, die des Opfers. Die Pari-
ser Fassung des Tannhiuser installiert diese schon in dem heidnischen
Venus-Tableau des Opern-Anfangs. Dort verschwindet das Opfer-Motiv
dann aber wieder und geht im Folgenden auf Elisabeth tiber. Es ist nun
die reine Frau, die durch ihr Selbstopfer den Mann erldst. Elisabeth:
»Was liegt an mir? Doch er, - sein Heill« (R 39)*

13 In seiner Abhandlung »Uber die Auffithrung des >Tannhéuser« von 1852.

14 Noch krasser im »Lohengrin«: »Nicht darfst du meiner bittern Reu’ entrinnen; / daf§
du mich ziichtigst liege ich vor dirl«, ruft Elsa ihrem Gatten zu. Richard Wagner, Lohengrin.
Textbuch mit Varianten der Partitur. Hg. von Egon Voss. Stuttgart 2001, S. 72. Vgl. hierzu
meinen demnichst erscheinenden Aufsatz: Liebesprobe (wie Anm. 5).

Richard Wagners Liebestheorie 267

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sich hier einstellt, ist der Augenblick, in dem die Ratlosigkeit dar-
tiber ausbricht, wie »wahre Liebe« - es ist das Wort, das Wagner (und
mit ihm Tannhéuser) verwendet — zu definieren sei und wie sie kiinstle-
risch ausgedriickt werden kann. In der »Mitteilung an meine Freunde«
von 1852 hat sich Wagner hiertiber Gedanken gemacht. Er spricht von
einer Sinnlichkeit als wahrer Liebe, als »allverzehrendem Lebensfeuers,
fur dessen Darstellung ihm die literarischen Mittel fehlen und die bereits
durch das zeitgendssische erotische Schrifttum zur Verfiigung stehenden
nicht taugen. Wagner schreibt:

Sinnlichkeit und Lebensgenufd stellten sich somit meinem Gefithle nur in
der Gestalt dessen dar, was unsere moderne Welt als Sinnlichkeit Lebensgenufy
bietet; und als Kinstler stellte sich dies mir als erreichbar wiederum nur in
der Richtung dar, die ich bereits als Ausbeutung unseres elenden 6ffentlichen
Kunstwesens kennengelernt hatte. (VI, 252)

Und er fihrt fort: Da »wurde es meinem Gefiihle klar, dafl ich beim
wirklichen Eintritte in diese Richtung vor Ekel zu Grunde gehen mifi-
te.« (VI, 252) Gehe es ihm doch um eine Liebe, eine »wirkliche«, »aus
dem Boden der vollsten Sinnlichkeit entkeimten Liebe, — nur eine Liebe,
die sich auf dem ekelhaften Boden der modernen Sinnlichkeit eben nicht
befriedigen konnte [...].« (VI, 2563) Das heifit aber fiir Wagner: Die vor-
gegebenen literarischen Muster erotischer Darstellung, von sogenannten
erotischen Schriftstellern praktiziert, versagen sich thm. Was bleibt, ist
ein Dilemma. Mich umfingen, schreibt Wagner, »wie mit einer heftigen
und briinstigen Umarmung die duflersten Gestalten meines Wesens, die
beide in emen Strom: hochstes Liebesverlangen, miindeten.« (VI, 253)
Gemeint sind die Gestalten von Venus und Elisabeth.'®

Das Dilemma Wagners im »Tannhduser« besteht darin, daf} er beide
Welten dieses Dramas als Exlésungsmodelle bestehen 1afit; dafl sie einan-
der stiitzen, ja erschaffen, und einander vernichten zugleich: die Welt der
Venus als Ort sexueller Erlosung und sexueller Freiheit auf der einen Seite;
die Welt der Elisabeth als Ort des Erl6sungsereignisses in der Spiritualitit
andererseits. Vielleicht ist aber, aufs Ganze geschen, diese Ambiguitit, die-

15 »Dies Eine, Namenlose, was jetzt einzig seiner Empfindung entsprechen kann, wird
ihm dann plétzlich mit dem Namen >Elisabeth« genannt: Vergangenheit und Zukunft strémt
ihm mit diesem Namen wie in einen Feuerstrom zusammen, der, wihrend er die Liebe Elisa-
beths zu ihm erfihrt, zum leuchtenden Stern eines neuen Lebens fiir ihn zusammenflieit.« (I1,
140)

268 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses Dilemma, das Wagner als »Todesurteil< in der Kunstwelt apostrophiert,
die sogenannte Unfertigkeit seines »Tannhduser«, wie er einmal sagt, seine
eigentliche konzeptuelle Leistung im Hinblick auf eine moderne Theorie
der Liebe. Man kénnte von einer Erldsungs-Schaukel sprechen, die Wag-
ner in seiner Oper »Tannhduser« installiert — eine Schaukel zwischen den
Argumenten Sexualitit und Spiritualitit des Eros. Diesen Doppelwelten
sind zwei verschiedene kulturelle Riume zugeordnet: die zwiefach gefal3-
ten Rdume der Zuflucht wie der Ausflucht: Venusgrotte und Pilgerweg.
Die Ambivalenz dieser Konzept- wie Raumstruktur wird anhand der bei-
den Kernmotive »Brunnen« und »Stern« durchexerziert: als eine Doppel-
erlésung ohne Sakralitit. Es ist ein Modell, welches Liebe als ein Wunder
extremer Unwahrscheinlichkeit fafit: oszillierend zwischen Sexualitit und
Spiritualitit. Es war Niklas Luhmann, der einmal von der héchsten Un-
wahrscheinlichkeit gesprochen hat, daf§ der eine Liebende im System des
anderen vorkommt, als der der liebt.!® Von dieser Unwahrscheinlichkeit
scheint mir auch Wagners »Tannhduser« zu handeln.

\4

Wenn Richard Wagner von Adorno der »beriihmteste erotische Kiinst-
ler der biirgerlichen Welt« genannt wird, so kommt wohl auch Thomas
Mann ein dhnlicher Ehrentitel zu. Zumindest sein »Zauberberg«-Roman
bietet ganz ohne Zweifel eine der ausgefeiltesten Darstellungen einer
hoch komplexen Liebestheorie im 20. Jahrhundert. Thomas Mann, der
Wagner verehrte, hat auf eigenwillige (und versteckte) Weise Wagners
Liebestheorie aus dem »Tannhéuser« — insbesondere unter dem Aspekt
des Séngerwettstreits — in den »Zauberberg« hineingespiegelt. Im Folgen-
den wird ein Umrif§ der Liebesproblematik im »Zauberberg« entworfen,
bevor auf das Problem des Reflexes der Wagnerschen Konzeption in
dieser Mannschen Liebesauffassung eingegangen werden kann."

16 Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitdt. Frankfurt a.M.
1982.

17" Grundziige von Manns Liebesauffassung im »Zauberberg« habe ich bereits in einem
Miinchener Vortrag im Wintersemester 2005/06 entwickelt. Vgl. Gerhard Neumann, >Roman-
tic Love< und gescanntes Gehirn. Helen Fischres Anthropologie und die moderne Literatur.
In: Daniela Rippl/Verena Mayer (Hg.), Gender Feelings. Miinchen 2008, S. 175-191, insbes.
S. 180-191.

Richard Wagners Liebestheorie 269

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Manns »Zauberberg« entwickelt, auf wohl kaum tiberbietba-
re Weise,'® das Paradigma, ja das Szenario einer Liebestheorie im 20. Jahr-
hundert — im Gegensatz zur bisherigen Tradition, welche Romane vor-
wiegend als Liebesgeschichten hervorgebracht hat. Thomas Manns Roman
zielt darauf ab, eine Kulturdiagnose tiber die Verfassung der Licbe zu
stellen, eine » Theorie« zu inszenieren, anhand derer sich der humane Sta-
tus eben dieser Kultur ablesen 148t. Dabei operiert dieser experimentelle
Roman nicht mehr mit Zweier-, Dreier- oder Viererkonstellationen als
Strukturmustern des Erotischen und der erotischen Kommunikations-
Strategien, sondern mit dem Argument der Einsamkeit, also des Einzel-
nen und seines Imaginiren, der mit seiner Liebe allein ist — angesichts
des Todes, angesichts der transzendenzlosen Endlichkeit des Lebens. In
diesem Konzept des Eros, hinter dem sich Thanatos, der Tod, birgt, sind
fir Thomas Mann vier Momente der modernen >Liebeskultur< erkenn-
bar. Erstens: Liebe ist eine Krankheit, die es zu heilen gilt. Sie ist, im
Sinne Freuds, nicht auf Gliick, sondern auf das Trauma der klassischen
»Urszene« gegriindet — als ein durch Angst, Schmerz, Wunde und Tod
bestimmtes Ereignis. Zweitens: Liebe ist, im Sinne Michel Foucaults, ein
Diskurs, kein Gefiih]l und kein Trieb; sie ist eine Redeordnung, gesteuert
durch Lizenz und Tabu, die allererst produziert, wovon sie spricht. Drit-
tens: In der Moderne, und auch dies ist eine Einsicht Michel Foucaults,
wird die Frage nach der Individualitit an die Liebe gerichtet, nicht mehr,
wie zuvor, an die Transzendenz und nicht mehr, wie bei Descartes, an
die Vernunft. Die neue Lebensformel lautet also: »Ich lebe, also bin ich«.
Viertens: Liebe ist an Gewalt gekoppelt, ja sie ist die Maske des Todes
und der Aggression. Liebe ist, in ihrer kulturellen Funktion, nur denk-
bar vor der Folie des Krieges: eines Weltkrieges, wie sich zeigen wird,
der die Welt verandert.

Im Bewufitsein dieser vier Argumente soll nun ein Blick auf die Liebes-
geschichte in Thomas Manns »Zauberberg«Roman geworfen werden.
Sie ist einfach genug: Hans Castorp, ein unbedeutender junger Mensch
aus dem »Tiefland«, besucht seinen Vetter Joachim Ziemflen, der an
Tuberkulose erkrankt ist, in einer Lungenheilstitte im »Hochgebirge,
in Davos. Er bleibt, zunichst gegen seine Absicht, sieben Jahre in der

18 Vielleicht nur noch tibertroffen von Robert Musils »Mann ohne Eigenschaften«. Vgl.
hierzu Gerhard Neumann, Androgynie und Inzest — Robert Musils Theorie der Liebe. In:

270 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bergwelt — bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs. In einem Sturm-
angriff der Infanterie kommt er dem Leser zuletzt aus den Augen. Seine
Liebesgeschichte, wenn man es denn so nennen will, ist die seltsamste
der Welt. Er begegnet Madame Chauchat, er kufit sie ein einziges Mal -
ob er eine Liebesnacht mit ihr verbringt, bleibt mehr als offen. Trotzdem
besteht der Autor darauf, daf’ sein Roman von der Liebe handle, und
gar ausschliellich von dieser: »Kann aus Tod und Kérperunzucht ein
Traum von Liebe erwachsen«, heifit es da. »Wird aus diesem Weltfest
des Todes einmal die Liebe steigen?«*® Aber was Thomas Mann schil-
dert, ist keine Liebesgeschichte im iiblichen Sinne, sondern vielmehr ein
Laborexperiment auf die Méglichkeit der Liebe in einer Welt der Fremd-
heit, Einsamkeit und Aggression. In der Lungenklinik, dem »Berghof«,
werden drei Schauplitze dieses Laborgeschehens erkennbar: ein medi-
zinischer Schauplatz, auf dem Chirurgie und Psychoanalyse verhandelt
werden; ein erotischer, reprasentiert durch das karnevaleske Bacchanal
und die Allusion auf Wagners Venusberg im »Tannhiuser«; ein thea-
traler schlieBflich: durch den Musiksalon vergegenwértigt, in dem Hans
Castorp seine Opern-Schallplatten auflegt. Insgesamt handelt es sich um
ein Experiment auf die >Liebe auf den ersten Blicks, also das ritselhafte
Zustandekommen der initialen Aufmerksamkeit auf ein Liebesobjekt,
das als einzigartig erfahren wird. Thomas Mann setzt hier die seltsam-
ste Liebesbegegnung, die kurioseste erotische First-Contact-Situation in
Szene, die man sich denken kann: Madame Chauchat 1aflt beim Eintritt
in den Speisesaal eine Glastur schmettern. Castorp, mit dem Riicken zu
ihr, weif} sogleich und sagt es zu sich selbst: »Das galt mirl« Als er sie
spiter erblickt, gewahrt er ihre Ahnlichkeit mit seinem Schulkameraden
Pribislav Hippe, den er einstmals geliebt hat. So ist es, wie er erkennt,
gar keine Liebe auf den ersten Blick, sondern eine solche auf den zweiten,
ein ritselhaftes Ineinander von Imprévu und Déja-vu, von Unverhofftem

Androgynie und Inzest in der Literatur um 1900. Hg. von Hans Weichselbaum. Salzburg
2005, S. 151-180.

19 Thomas Mann, Der Zauberberg. Roman. Frankfurt a.M. 2000, S. 984: »Augenblicke
kamens, heifit es am Schlufl des Textes — und Thomas Mann spricht dabei seinen tiber das
Schlachtfeld stolpernden Helden an: »[...] wo dir aus Tod und Kérperunzucht ahnungsvoll
und regierungsweise ein Traum von Liebe erwuchs. Wird aus diesem Weltfest des Todes,
auch aus der schlimmen Fieberbrunst, die rings den regnerischen Abendhimmel entziindet,
einmal die Liebe steigen?« (Ebd.) Und der Autor fiigt hinzu: »Abenteuer im Fleische und
Geist, die deine Einfachheit steigerten, lieflen dich im Geist tiberleben, was du im Fleische
wohl kaum tberleben sollst.« (Ebd.)

Richard Wagners Liebestheorie 271

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und ldngst Bekanntem; ein >Liebesgefiihl< der besonderen, der singulé-
ren, der »modernen« Art. Das homoerotische Kindheitserlebnis und das
heteroerotische Gegenwartserlebnis erweisen sich als unauflésbar inein-
ander verwunden. Man kénnte sagen, dafl der ganze Roman diese Dif-
fusion des gender feeling, diese Rollenmischung also, zum Grundereignis
smoderner< Liebe zu machen sucht. Ist es eine Liebesgeschichte zwischen
Mann und Frau, Castorp und Chauchat, um die es hier geht? Oder eine
solche zwischen zwei Knaben, Castorp und Pfibislav? Oder handelt es
sich gar um eine solche zwischen zwei jungen Ménnern, Gastorp und
Ziemflen? Oder geht es vollends und generaliter um das Spiel der Erotik
zwischen Leben und Tod - denn der Name »Hippe« ist ja eine Allusion
auf den Sensenmann; und in der spiritistischen Sitzung mit Dr. Krokow-
ski wird der tote Joachim als Liebesobjekt beschworen!

Mit einer solchen Umwidmung der Liebesgeschichte in ein Liebesex-
periment zeigt sich, daf} die Begegnung zwischen Chauchat und Castorp
und die Entwicklung ihrer Liebesbeziehung nicht mehr die erzdhlerische
Mitte des Romans ausmacht. Die Stelle der Liebesgeschichte, wie sie der
traditionelle Roman fordert, bleibt vielmehr leer, ereignislos gerdumt.
Um diese leere Mitte aber werden Deutungs-Szenarien aufgebaut: ver-
schiedene diskursive Versuche, »Liebe« — im Sinne eines Gedichtes von
Ingeborg Bachmann - »zu erklaren«.?’ Das heiflt aber: Das rétselhafte
Ereignis der Liebe steht handlungslos in der Mitte; um dieses angeord-
net erscheinen dann, gewissermaflen im Labor herauspripariert, die
verschiedenen Hermeneutiken der Liebe, die die Jahrhundertwende zu
bieten hat. Worauf es Thomas Mann ankommt, ist gerade diese Reibung
zwischen dem resistenten Ritsel von >Liebe Fiithlen« einerseits und den
einander widersprechenden Deutungsversuchen dieses Ritsels anderer-
seits. Dabet sind es im Ganzen nicht weniger als vier solcher Hermeneu-
tiken, die aufgerufen werden — und gerade diese sind, wie man hinzufii-
gen kann, die historisch repriasentativen Deutungsansitze fir die Liebe
in der Kultur des 20. Jahrhunderts tiberhaupt.

Da ist als erstes die Konfiguration von Settembrini und Naphta, von
aufgekldrtem Humanismus hier und religidser Barbarei dort, von Ca-
ritas also, die der diister-gewaltsamen Erotik gegeniibergestellt wird.

20 »Erklar mir, Licbe«. In: Ingeborg Bachmann, Gedichte. Erzahlungen. Horspicl. Essays.
Miinchen 1964, S. 41f.

272 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da ist, als ein zweites Szenario, die Konstellation von Hofrat Behrens
und Dr. Krokowski, von Chirurg und Psychoanalytiker, von Physiolo-
gie und Seelenkunde. Hier, zwischen beiden, findet die folgenreichste
Diskussion des Themas »Erklar mir, Liebe« statt; namlich die Auseinan-
dersetzung um die Frage, ob es neben der seelen-kulturgeschichtlichen
auch eine physiologische Erklarung der Liebe geben kann. Krokowskis
vielbesuchte Vorlesungen tiber die Liebe vor den Patienten des Sana-
toriums stehen ganz im Zeichen der Freudschen Theorie. Ein drittes
Deutungs-Szenarion liefert der Karneval im Sanatorium, der, als eine se-
xuelle Orgie, als ein Ritual des vertige, gegen die mystische Versenkung
in eine Vision der erotischen Menschheitsgeschichte gestellt wird, wie
sie Castorp erlebt, als er sich im Schneegestober (im berithmten Kapitel
»Schnee«) verirrt — eine Vision des phylogenetischen Erbes des Begeh-
rens zwischen Idylle und Barbarei. Der vierte und letzte Deutungsansatz
wird dann durch die Gegeniiberstellung des Bacchanals, des Liebesban-
ketts, das Mijnheer Peeperkorn veranstaltet, und der spiritistischen Sit-
zung, die Dr. Krokowski abhalt, geliefert: das Gegeneinander-Ausspielen
des Geistes des platonischen Symposions und des christlichen Abend-
mahls (verkérpert in der Heilandsfigur Peeperkorns) gegen die psycho-
analytische »Gespenster«-Beschworung, die in der spiritistischen Sitzung
des Seelenarztes und Analytikers Krokowski Gestalt annimmt.

Es sind die leitenden Aporien einer kulturellen Hermeneutik der Lie-
be, der Geschlechter-Differenz, die durch diese vier Szenarien vor Augen
gestellt werden. Was gezeigt werden soll, ist dieses: Es gibt zwar vier gro-
e Deutungsmuster dessen, was Liebe sein kann, die virulent sind; aber
sie greifen nicht mehr wirklich als Instrumente kultureller Analyse. So
ist es denn, gewissermafien handlungslogisch, nur konsequent, wenn im
Sanatorium nach dem erfolglosen Durchspielen dieser Modelle auf ver-
schiedenen Schauplitzen Ratlosigkeit ausbricht, der »grofie Stumpfsinng,
wie das entsprechende Kapitel heifit. Wahrend nun aber die iibrigen In-
sassen des Sanatoriums resignieren, unternimmt Castorp einen letzten
Versuch, >das Wesen der Liebe zu ergriinden<?! Er zieht sich allein in
den Musiksalon zurtick und inszeniert dort eine private Phantasmagorie

21 Zu dem Verhiltnis von Sangerkrieg und Musiksalon vgl. Gerhard Neumann/Lothar
Kammel, Thomas Manns »Zauberberg«. Eine Kulturtheorie der Liebe. In: Giinter Schnitzler/
Edelgard Spaude (Hg.), Intermedialitit. Studien zur Wechselwirkung zwischen den Kiinsten.
Freiburg i.Br. 2004, S. 11-35, hier S. 31f.

Richard Wagners Liebestheorie 273

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Moglichkeiten der Liebe in der Kultur — nicht als ein Theater von
Bildmodellierungen, auch nicht von klinischen oder dsthetischen Institu-
tionen, sondern vielmehr auf einer Bithne von Klangproduktionen. Was
hier stattfindet, ist der Dialog mit einem elektrischen, analogen Medi-
um; nicht mit einem lebendigen Liebespartner gefiihrt, sondern mit dem
»allermodernsten«** Grammophonapparat und der in thm gespeicherten
Musik. Castorp spielt sich nachts — in génzlicher Einsambkeit - seine fiinf
Lieblingsplatten vor; man kénnte es die Inszenierung eines solitiren Or-
gasmus nennen. Er 6ffnet sein kleines Theater, wie es im "Text heifit, und
evoziert, vorwiegend in Arienform, fiinf begriindende Situationen des
europiischen Liebesdiskurses.

Die erste Platte lafit eine klassische Dreierkonstellation in ihrer Ver-
bindung mit dem Opfer-Thema zu Gehér kommen, die Konfiguration
von Aida, Radames und Amneris in Verdis Agypten-Oper »Aida«. Die
zweite Platte prasentiert Debussys Musikstiick »L'aprés-midi d'un fau-
nex, als das narzifitische Sich-Verstromen und die sich selbst genieflen-
de Einsamkeit des Eros — es ist die eigentliche Situation Hans Castorps
auf dem Zauberberg —; nicht ohne Anspielung auf die legendére und
skandalése Choreographie Nijinskys zu dieser Musik.?® Auf der dritten
Platte findet sich eine Arie aus Bizets »Garmens, jener Oper, die, von
Nietzsche gegen Wagner ausgespielt, den Kampf der Geschlechter auf
Leben und Tod und die Rolle der femme fatale darin zum Thema hat. Die
vierte Platte gibt eine Arie aus Gounods »Faust«-Oper wieder, die Arie
des Valentin, in der das Motiv der Kindsmorderin, der verfihrten und
verlassenen Unschuld, mit dem der Geschwisterliebe, des Bruders, der
das »Schwesterblut« schiitzt, verschrankt erscheint. Und die funfte Platte
schlieflich enthalt das Schubert-Lied vom Lindenbaum, das »bezaubern-
de Lied« der Liebe,* hinter dem doch, wie Castorp innewird, zuletzt der
Tod steht. Denn mit diesem Lied auf den Lippen verliert sich am Schlufl
des Romans Hans Castorp im Geschiitzfeuer eines Infanterieangriffs im
Ersten Weltkrieg.

Es ist ganz offensichtlich, daff Thomas Manns »Zauberberg«Roman
ein Experiment auf die Treibkraft der Sexualitdt in der Kultur zu erken-
nen gibt, ein neues hermeneutisches Programm der Liebe offenbart. Die

22 Mann, Zauberberg (wie Anm. 19), S. 876.

23 Vgl. Neumann/Kammel, Thomas Manns »Zauberberg« (wie Anm. 21), S. 28f.
24 Mann, Zauberberg (wie Anm. 19), S. 896.

274 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wesentlichen Argumente dieses Programms sind die folgenden. Erstens:
Das Liebesgefiihl der Geschlechter, als Dispositiv der Kommunikations-
kultur, ist, namentlich in seiner Rollenkonzeption, nicht mehr eindeutig
definiert - es ist ein Mischphédnomen. Es verflicht homo- und heteroero-
tische Strebungen in einem unléslichen Knoten von Déjg-vu und Imprévu.
Zweitens: Es gibt keine diskursiven Maglichkeiten der Codierung von
Intimitit — nur Einsamkeit statt erotischer Vereinigung; nur das Musi-
kalisch-Imaginére anstelle des Symbolischen. Drittens: Liebe a3t sich
nicht kommunikativ organisieren, sondern nur virtuell und imaginar;
sie wird zum Medien-Ereignis, zu einer solitdren bildlosen Inszenierung.
Viertens: Das Gesicht der Liebe wird als Maske des Todes erkennbar.
Und damit widerruft Thomas Mann das Deutungsmuster der Liebe,
das Richard Wagner, noch im Zeichen religits-dsthetischer Erlosung, im
Sangerkrieg auf der Wartburg in seinem »Tannhduser« bereitgestellt hat-
te — und als dessen Kontrafaktur das Kapitel »Fiille des Wohllauts« im
siebten Teil des »Zauberbergs« wohl zu lesen ist. Auf lakonische Formeln
gebracht, lautet die Botschaft, die Thomas Mann in seinem Romanex-
periment zur Bedeutung des Liebesgefiihls fiir die Kultur des 20. Jahr-
hunderts zu vermitteln sucht: Liebe ist von extremer Einsamkeit; Liebe
ist eine imagindre Projektion; Liebe ist die Maske der Aggression; Liebe
ist bestimmt durch eine unlésliche Diffusion von Empfindung der Ge-
schlechterrollen, von homo- und heteroerotischer Strebung.

Der Held des Mannschen Romans, Hans Castorp, ist ein » Venusritter«
(Wagner) wie Tannhduser: mehrere Jahre auf den Zauberberg gebannt,
ins Interieur, in die Grotte des Lungen-Sanatoriums, wenn man denn so
will. In seinem Bemiihen, das Wesen der >wahren Liebe« zu ergriinden,
zitiert Gastorp in dem berithmten Kapitel »Fiille des Wohllauts« Wag-
ners Sangerstreit auf der Wartburg — gewissermafien als Urszene der
modernen Theorie-Debatte in Sachen Liebe. Aber Hans Castorp tut dies
nicht mit einer Gruppe von Sangern, wie Thiringens Landgraf, sondern
allein; in einer nichtlichen Grotte, dem Musiksalon des Sanatoriums; als
Solitdr also. Und er tut es nicht mit Hilfe lebendiger Sanger, sondern der
modernen Medien, die Konserven von Singerstimmen transportieren:
den Schallplatten ndmlich, abgespielt auf dem — wie es heifit - »allermo-
dernsten« Grammophon. Castorps fiinf Lieblingsplatten, die er auflegt,
inszenieren, imagindr, funf begriindende Situationen des européischen

Richard Wagners Liebestheorie 275

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebesdiskurses — wie die Sanger auf der Wartburg, die sich auf den
Dichterkreis von Blois beziehen. Es ist die Struktur dieser Szene, die
auf das Vorbild im zweiten Akt des »Tannhduser« verweist, eine Hom-
mage an den vorgingigen Liebestheoretiker Richard Wagner. Es ist da-
bei dem Raffinement und der Dezenz Thomas Manns zu verdanken,
dafl unter den fiinf Platten keine einzige von Wagner ist. Der von Mann
hochgeschitzte Wagner ist nur durch die Struktur des Sdngerwettstreits
prasent. Die Sache der Liebe 1st im 20. Jahrhundert keine Sache der Ge-
sellschaft mehr; sondern vielmehr eine des radikal Einsamen; eine Sache
der hochsten Einsamkeit. Der Gesprachspartner des Liebenden ist nun
das technische Medium. Roland Barthes, in seinen »Fragments d’un dis-
cours amoureuxs, hat es lakonisch zur Sprache gebracht: »[L]e discours
amoureux, schreibt er, »est aujourd’hui d’une extréme solitude.<*®

25 Roland Barthes, Buvres complétes. Hg. von Eric Marty. Bd. 3: 1974-1980. Paris 1995,
S. 459.

276 Gerhard Neumann

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katrin Dennerlein

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwarmer«
Eine Analyse mit der Terminologie des conceptual blending

Musils Drama »Die Schwirmer« ist in der Forschung bisher vergleichs-
weise stiefmiitterlich behandelt worden. Diese Tatsache ist erstaunlich,
da Musil es selbst als sein »Hauptwerk« bezeichnet hat. Fir das Drama
wurde thm auflerdem auf Vorschlag von Alfred Déblin der Kleist-Preis zu-
erkannt' und anspruchsvolle Literaturkritiker besprachen es lobend nach
seiner Erstauffiihrung im Berliner »Theater der Stadt«.? Freilich dapiert
das Drama zunichst die Erwartung an die gattungstypische Handlungs-
orientierung. Statt dessen finden sich ausgedehnte philosophische Diskus-
sionen tiber die Bedingungen von Erkenntnis, tiber Partnerschaften und
iiber Fragen der Lebensfithrung. Bianca Cetti Marinoni hat gezeigt, wie
wichtig die gedanklich-konzeptionelle Arbeit auch fir die Entstehung des
Stiickes war und es deshalb als »essayistisch« bezeichnet.® Erschwerend
kommt hinzu, daf} die Verhandlungen zwischen den Figuren in einer du-
Rerst dichten Sprache gestaltet sind, in die zahlreiche Metaphern und Ver-
gleiche eingeflochten sind. Im vorliegenden Beitrag mochte ich deshalb

1 Robert Musil, Gesammelte Werke in neun Banden. Hg. von Adolf Frisé. Reinbek bei
Hamburg 1978 (im folgenden zitiert als »GW<), Bd. 7, S. 954. Musil bezeichnet das Werk
bereits kurz nach seiner Veréffentlichung als sein »reifstes Werk« und »den hochsten Punkt,
den meine Linie bisher erreichte« (Ders., Briefe 1901-1942. Bd 1. Hg. von Adolf Frisé unter
Mithilfe von Murray G. Hall. Reinbek bei Hamburg 1981, S. 202 und 333).

2 Vgl. Murray G. Hall, Der Schwirmerskandal 1929. Zur Rezeption von Robert Musils
»Die Schwirmer«. In: Maske und Kothurn 21/1975, S. 153-186. — Dieser positiven Kritik
steht freilich seine schwierige Auffithrbarkeit gegeniiber, die dazu gefithrt hat, dafl sich das
Drama erst seit den 1980er Jahren im Spielplan etablieren konnte. Norbert Christian Wolf
hat Musils Schreibweise, Themenwahl und die Rezeption der »Schwirmer« sehr aufschlufi-
reich mit der Bourdieuschen Feldtheorie analysiert (vgl. Norbert Christian Wolf, »...einfach
die Kraft haben, diese Widerspriiche zu lieben.« Mystik und Mystizismuskritik in Robert
Musils Schauspiel »Die Schwirmer«. In: IASL 27/2002, H. 2, S. 124-167). Er zeigt, dafl in der
Rezeption der »Schwirmer« die fiir eine avantgardistische Positionierung typische doppelte
Logik der Okonomie zu beobachten ist: Einem geringen finanziellen Erfolg und Unverstand-
nis beim breiten Publikum steht ein hohes symbolisches Kapital im Feld der eingeschrankten,
avantgardistischen Literatur gegeniiber. Wolf zeigt, wie es Musil gelingt, auch im avantgardi-
stischen Feld noch eine herausragende Position einzunehmen, indem er sowohl an expressio-
nistische als auch an naturalistische Strategien anschliefit, diese jedoch durch die Wahl seiner
komplexen Charaktere tiberbietet.

3 Bianca Getti Marinoni, Essayistisches Drama. Die Entstehung von Robert Musils Stiick
»Die Schwirmer«. Miinchen 1992.

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 277

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vier zentrale Metaphern in diesem Drama untersuchen, die bisher noch
nicht oder nicht erschépfend analysiert wurden, obwohl durch sie zentrale
Themen des Dramas verhandelt werden: »Schépfen mit einem Sieb/Bal-
kennetz«, »Schwirmer«, »Gezeiten« und »Kartenspiel«.* Die Analyse von
Metaphern in einem Drama rechtfertigt sich meiner Meinung nach auch
nsofern, als in der bildlichen Sprache auch ein gewisses Potential fir eine
sinnliche Ebene in der Auffithrungspraxis aufgezeigt werden kann.
Anhand der Analyse der Metaphern »Schépfen mit einem Sieb/Balken-
netz« mochte ich zeigen, dafl diese Metaphern besonders gut den Umgang
mit vorgegebenen Ordnungsmustern illustrieren, der »Die Schwirmer«
charakterisiert. Ich méchte dafir pladieren, dafy der Titel des Dramas
nicht negativ im Sinne einer lexikalisierten Metapher als Bezeichnung
fur Fanatiker oder fir Menschen mit zu viel Enthusiasmus zu verstehen
ist und sich auch nicht nur auf eine Beschaftigung mit neomystischen
Ideen bezieht. Vielmehr bietet es sich an, von einer zusitzlichen meta-
phorischen Bedeutung auszugehen, die Charakteristika aller Figuren zur
Zeit der Handlung des Stiickes und Merkmale der Handlung abdecken.

4 Die Metaphern sind hier nur nach ihren Quellbereichen benannt (zur Terminologie
vgl. Abschnitt I des vorliegenden Beitrages). Man hat sich in der Forschung bereits mit eini-
gen Metaphern in den »Schwirmern« auseinandergesetzt: Gerda Ambros widmet in threm
Aufsatz einen Abschnitt den Metaphern des »Raum-Kérpers« und des »Kérper-Raumes«
in den »Schwirmern« (vgl. Gerda Ambros, Robert Musils »Schwirmer«. Entfernte Biogra-
phien. In: Josef Strutz/Johann Strutz [Hg.], Robert Musil — Theater, Bildung, Kritik. Min-
chen 1985, S. 78-94, hier S. 86). Sie analysiert ohne klare Differenzierung sowohl Merk-
male des konkreten Bithnenraumes und der Situierung der Handlung in demselben als auch
Fille, in denen Elemente des konkreten Raumes oder des menschlichen Korpers uneigent-
lich verwendet werden. Fluchtpunkt ist eine psychoanalytische Deutung der inneren Kon-
flikte der Figuren. Es wird deutlich, dafl die raum- und korperbezogenen Metaphern in den
»Schwirmern« ein ergiebiges Forschungsfeld darstellen, das im Rahmen einer gréfieren Stu-
die untersucht werden sollte. Der Titel des Aufsatz von Marianne Charri¢re-Jacquin »Musils
»Schwirmer« Lebenskampf? Kartenspiel? Kammermusik?«, lafit vermuten, dafl die Analyse
von Metaphern des Dramas im Vordergrund steht (vgl. Marianne Charriére-Jacquin, Musils
»Schwirmer«: Lebenskampf? Kartenspiel? Kammermusik? In: Josef Strutz/Johann Strutz
[Hg.], Robert Musil, S. 35-38). Tatsichlich werden die im Titel genannten Begriffe jedoch
metasprachlich zur Beschreibung des zentralen Themas bzw. der Handlungsverkniipfung her-
angezogen, und nur der Bildbereich des Kartenspiels wird in seiner Verwendung im Stiick
analysiert. Thre Uberlegungen zur letztgenannten Metapher diskutiere ich unten. Wilhelm
Braun stellt Parallelen zwischen ausgewihlten Metaphern des zweiten Aktes und der Freud-
schen Terminologie her (vgl. Wilhelm Braun, Beitrag zum Verstindnis der Schwarmer. In:
Musil-Forum 23.24/1997/98, S. 39-55). Er kommt zu dem Ergebnis, dafl mit Hilfe der Meta-
phern die Tiefe der menschlichen Seele und Ahnlichkeiten »zwischen Mensch und Mensche«
illustriert werden (ebd., S. 55). Dabei wechselt er mehrfach unvermittelt zwischen der Ver-
wendung der Freudschen Psychoanalyse im Sinne eines ideengeschichtlichen Kontextes und
im Sinne einer literaturwissenschaftlichen Interpretationsmethode.

278 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dabei lafit sich auch die bisher in der Forschung noch nicht beantwortet
Fragen kldren, weshalb Musil in bezug auf die Schwirmer-Figuren im
Tagebuch von >schopferischenc Menschen spricht. In der Beschéftigung
mit der Metapher »Gezeiten« soll herausarbeitet werden, inwiefern die
Schwiérmer auf ein zentrales Problem verschieden reagieren. Ziel der
Analyse der »Kartenspiel«-Metapher wird es sein zu verdeutlichen, dafl
diese nicht, wie jiingst behauptet, den Verlust der Handlungsfahigkeit
transportiert, sondern die Nihe der Schwirmer-Figuren zueinander ver-
anschaulicht.”

Bevor ich diese Thesen ausfiihre, mochte ich kurz das Verstandnis von
Metaphern skizzieren, von dem ich ausgehe.

Die von Gilles Fauconnier und Mark Turner entwickelte Theorie des
conceptual blending bietet eine recht differenzierte Terminologie zur Be-
schreibung metaphorischer Prozesse.® Fauconnier und Turner gehen bei
der Modellierung der grundlegenden kognitiven Operation der konzep-
tuellen Uberblendung, die nicht nur fiir Metaphern spezifisch ist, von
vier mentalen Bereichen aus:” dem Quell- und dem Zielbereich als Aus-
gangsbereiche (input-spaces), einem generischen Bereich (generic space), der
die relevanten Gemeinsamkeiten von Quell- und Zielbereich enthalt,

5 Vgl. Christian Rogowski, »Shifts in emphasis«. Robert Musil’s »Die Schwéarmer« and
twentieth-century drama. In: A companion to the works of Robert Musil. Hg. von Philip
Payne, Graham Bartram und Galin Tihanov. Rochester/New York 2007, S. 199-221, hier
S. 217. Rogowski bietet eine kenntnisreiche und gut geschriebene Einfithrung in Musils
Drama. Er berticksichtigt Musils Positionierung im Theaterschaffen der Zeit und den phi-
losophischen Bezugskontext und zielt insbesondere auf die Anforderungen an eine Inszenie-
rung ab. Zur Verortung Musils im zeitgendssischen Theaterschaffen vegl. insbes. Ders., »Die
alten Tragodien sterben ab«: Musils »Schwérmer« als Kritik des zeitgenossischen Theaters. In:
MAL 26/1993, H. 2, S. 63-89.

6 Gilles Fauconnier/Mark Turner, Conceptual Integration Networks. In: Cognitive Sci-
ence 22/1998, H. 2, S. 133-187. Anwendungen der Theorie der konzeptuellen Uberblen-
dung auf Metaphern der Alltagssprache und kleinere terminologische Modifikationen finden
sich in den folgenden Publikationen: Joseph E. Grady/Todd Oakley/Seana Coulson, Blen-
ding and Metaphor. In: Metaphor in Cognitive Linguistics. Hg. von Raymond W. Gibbs, Jr.
und Gerard J. Steen. 2. Aufl. Amsterdam/Philadelphia 2001, S. 101-124; Todd Oakley, Con-
ceptual blending, narrative discourse, and rhetoric. In: Cognitive Linguistics 9/1998, H. 4,
S. 321-360; Seana Coulson/Todd Oakley, Blending and coded meaning: Literal and figura-
tive meaning in cognitive semantics. In: Journal of Pragmatics 37/2005, H. 10, S. 1510-1536.

7 Fauconnier/Turner, Conceptual Integration Networks (wie Anm. 6), S. 137-142.

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 279

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und dem durch Projektion (blending) entstehenden Uberblendungsbe-
reich (blended space). Dieser Uberblendungsbereich kann sowohl beiden
Ausgangsbereichen zugehorige Elemente enthalten als auch zusatzlich
solche Elemente, die erst durch konzeptuelle Integration (conceptual inte-
gration) entstehen und die in den Ausgangsbereichen und im generischen
Bereich so nicht enthalten sind bzw. sogar in semantischem Gegensatz
zu diesen stehen. Die Frage, ob beim Verstehen einer Metapher die vier
oben genannten Bereiche mental tatsdchlich separat voneinander und in
dieser Reihenfolge gebildet werden, ist in der kognitionswissenschaftli-
chen Metapherntheorie noch nicht hinreichend geklért. Es spricht jedoch
nichts dagegen, das Modell trotzdem zu verwenden, da es fiir die Analy-
se von Metaphern einen Gewinn an argumentativer Klarheit erbringt.

Bei der Analyse der vier Metaphern in »Die Schwirmer« méchte ich
jeweils zundchst diejenigen Aspekte von Quell- und Zielbereich heraus-
arbeiten, in denen die beiden Bereiche sich dhneln. Die Beschreibungen
der Ausgangsbereiche habe ich jeweils mit der damals gingigen Auflage
des »Brockhaus« abgeglichen, um Anachronismen zu vermeiden. Zu-
satzlich beziehe ich mich auf ein Essay Musils und auf sein Tagebuch,
um autorspezifische Wortverwendungen zu eruieren. Bei der Beschrei-
bung des generischen Bereichs werde ich auch die Abstraktionen und
Akzentuierungen benennen, auf denen die Feststellung der Ahnlichkeit
zwischen den beiden Ausgangsbereichen beruht. Abschliefend werde
ich jeweils herausarbeiten, welche neuen Bedeutungsaspekte durch die
Uberblendung der beiden Ausgangsbereiche einerseits und durch die
spezifische sprachliche Realisierung andererseits entstehen.

Einige der Metaphern, die ich in »Die Schwirmer« analysiere, haben die
Form von Vergleichen. Bei diesen ist der Zielbereich durch das Vergleichs-
partikel »wie« indiziert und mufi nicht erst erschlossen werden. Untersucht
man Metaphern im engeren Sinn einer Sprungtrope, kommen zwei Pro-
bleme hinzu. Zum einen muf geklart werden, ob und wann uneigentliche
Rede vorliegt, zum anderen muf} der Zielbereich mit ungleich gréflerem
Aufwand erschlossen und plausibilisiert werden.® Diese Probleme werden
vor allem bei der Analyse der ersten Metaphern deutlich.

8 Den Terminus »uneigentlich« verwende ich im Sinne von »[e]twas anderes bedeutend, als
der Wortlaut besagt« gemafy der Definition von Riidiger Zymner, [Art.] Uneigentlich. In: Real-
lexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Bd 2. Hg. von Jan-Dirk Miiller u.a. Berlin 2003,

280 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Schwarmer« und »Schépfen mit einem Sieb/Balkennetz«

Der Titel von Musils Drama, »Die Schwarmer«, weckt in seiner lexika-
lisierten Bedeutung die Erwartung, daf§ das Drama von Figuren mit ei-
ner auflergewohnlichen Begeisterungsfihigkeit fiir bestimmte Ideen, Le-
bensanschauungen oder Personen handelt. Bereits im Laufe des ersten
Aktes zeigt sich jedoch, dafl die idealistische Begeisterung der Schwér-
mer der Vergangenheit angehért.” In einer Aussage von Thomas wird
das explizit thematisiert:

Wir glaubten einmal neue Menschen zu sein! Und was ist daraus geworden?
[...] Es gab nichts, das wir ohne Vorbehalt hitten gelten lassen; kein Gefiihl,
kein Gesetz, keine Grofle. Alles war wieder allem verwandt und darein ver-
wandelbar; Abgriinde zwischen Gegensitzen warfen wir zu und zwischen
Verwachsenem rissen wir sie auf. Das Menschliche lag in seiner ganzen, un-
geheuren, unausgentitzten, ewigen Erschaffungsméglichkeit in uns!*

Thomas stellt fest, daf} der Glaube an die gottihnliche Schaffenskraft
des Einzelnen und an den unmittelbaren Totalititszugang zum einen
und den Willen zum gewaltvollen Neuanfang zum anderen der Vergan-
genheit angehéren. Indem Regine sofort dementiert, jemals »Weltord-
nungsplidne« (314) geschmiedet zu haben, wird diese Gemeinsamkeit
allerdings selbst fiir die Vergangenheit fragwiirdig. Auch Maria kann
man sich nur schwer als Begeisterte in diesem Sinn vorstellen, so dafl
das Sich-Entwerfen offenbar nur eine Neigung von Thomas und Anselm
gewesen Ist.

S. 726-728, hier S. 726. Raimar Zons erklart im »Metzler Literaturlexikon«, wie dieser Ein-
druck der Uneigentlichkeit bei Metaphern entsteht: »[...] auf der Ebene einzelner Formu-
lierungen und Worter [werden] konventionelle Ausdruck-Inhalt-Zuordnungen durch das
Zusammenspiel des Ausdrucks mit seiner Textumgebung (Kotext) oder situativen Umgebung
(Kontext) aufgehoben und durch die Aufforderung oder den Zwang zu einer unkonventionel-
len und dadurch neuen Bedeutungskonstituierung ersetzt.« (Raimer Zons, [Art.] Metapher.
In: Metzler Literaturlexikon. 3., tiberarb. Aufl. Stuttgart 2007, S. 494-495, hier S. 494)

9 Zum Zeitpunkt der Handlung trifft diese Bezeichnung nur auf Anselm, Regine, Thomas
und Maria zu, frither gehérte wohl auch Johannes zur Gruppe der Schwérmer.

10 Vel. Robert Musil, Die Schwérmer. In: GW 6, S. 309-407, hier S. 314. Seitenangaben in
Klammern beziehen sich im folgenden auf die genannte Ausgabe von »Die Schwirmer«.

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 281

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christian Rogowski 16st diesen Widerspruch zwischen der Bedeutung
von »schwirmen« und der Charakterisierung der Hauptfiguren auf, in-
dem er die Titelbezeichnung als abwertende Etikettierung derselben aus
der Sicht von Josef, Stader und Fraulein Mertens interpretiert. Zu diesem
Ergebnis kommt er deshalb, weil er auf heutige, negative Konnotationen
von »schwirmen« rekurriert: Als Schwirmer bezeichne man Menschen,
die sich irrational oder kuinstlich verhielten, die unreif, unverantwortlich,
moglicherweise unehrlich und sowohl emotional als auch sexuell ohne
Selbstkontrolle seien.' Die Bezeichnung der Hauptfiguren als Schwérmer
sel in diesem Sinn als Abwertung aus der Perspektive von Josef, Stader
und Fraulein Mertens zu verstehen. Diese These halte ich fiir weniger
plausibel, weil die Figuren Thomas, Regine, Anselm und Maria zwar als
fehlbare Menschen dargestellt werden, Josef und vor allem Stader und
Fraulein Mertens mit ihrer eingeschrénkten Sicht auf die Wirklichkeit
aber sicher nicht die Bewertungsinstanz des Stiickes verkérpern.

Eine grofiere Plausibilitit besitzt dagegen Norbert Christian Wolfs In-
terpretation des Titels. Er geht ebenfalls davon aus, daff sich die Schwir-
mer fiir etwas begeistern, definiert allerdings auch den Gegenstand dieser
Begeisterung: »[S]ie [die Schwirmer] sind Anhédnger einer >anderens, ei-
ner >zweiten< Wirklichkeit, oder pragnanter formuliert: eben Mystiker.«!2
Wolf meint hier nicht Mystik im mittelalterlichen Sinn, sondern die zu
Musils Zeit sehr populdren neomystischen Ideen in der Nachfolge Mau-
rice Maeterlincks, der zwischen einer alltdglichen, bewufiten, materiellen
und einer wesentlichen, seelischen und unbewufiten Ebene des Lebens
unterscheidet. Der Mystiker strebt nach dieser Konzeption, danach, die
zweite Ebene zu erkennen und auch auf dieser Bewuf3tseinsstufe zu le-
ben. In seinen Figurencharakteristiken zeigt Wolf dann allerdings, daf}
keine der Figuren zum Zeitpunkt der Handlung des Stiickes als Neo-
mystiker im eigentlichen Sinn bezeichnet werden kann: Anselm, der die
meisten neomystischen Begriffe im Munde fiihrt, erweist sich als ein
Schwindler, der dieses Vokabular gezielt einsetzt. Thomas ist ein ausge-
sprochener Rationalist. Seine Begeisterung fiir neomystische Ideen wird
entweder als vergangen dargestellt oder durch Ironie gebrochen. Regine
duflert sich gegentiber ihren friheren, neomystisch gepréagten Tagebuch-

11 Vgl. Rogowski, »Shifts in emphasis« (wie Anm. 5), S. 213.
12 Vgl. Wolf, »...einfach die Kraft haben« (wie Anm. 2), S. 130.

282 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufzeichnungen abwertend, Maria dient nur als Spiegel fiir die Wirkung
von Anselms neomystischer Asthetik. Der Verweis auf die Neomystik
als Fluchtpunkt ist an vielen Stellen sehr erhellend und kann auch Un-
terschiede zwischen den einzelnen Schwirmer-Figuren verdeutlichen.
Dennoch ist auch in dieser Lesart die Titelbezeichnung eigentlich eine
Abwertung der Schwiarmer-Figuren. Ich méchte deshalb zeigen, dafl sich
eine zusitzliche metaphorische Lesart des Titels ausgehend von einer
anderen Metapher plausibilisieren 14fit, die eine positive Bedeutung hat.
Dabei handelt es sich um die Metapher des »Siebes«, die Thomas im
dritten Akt verwendet, um Josef zu erkléren, welche Schwierigkeiten Re-
gine mit der »Achtung vor den festen Grundlagen des Daseins« (392)
hat, die Josef sie lehren will:

Fur dich gibt es Gesetze, Regeln; Gefiihle, [...] auf die man Riicksicht zu
nchmen hat. Sie hat mit all dem geschopft wie mit einem Sieb; erstaunt, dafy
es ihr nie gelingt. Inmitten einer ungeheuren Wohlordnung [...] bleibt etwas
in ihr uneingeordnet. Der Keim einer anderen Ordnung, die sie nicht aus-
denken wird. Ein Stiickchen vom noch flissigen Feuerkern der Schopfung.

(392)

Man konnte bei dieser Textstelle zunichst annehmen, daf} hier keine
metaphorische Sprachverwendung vorliegt. Die Titigkeit des Schop-
fens mit einem Sieb ist als Redewendung fur eine vergebliche Tatigkeit
lexikalisiert. Der Satz bedeutet demnach, dafl Regine ganz vergeblich
versucht, Gesetze, Regeln und die normalen Konzepte von Gefiihlen
zum Verstdndnis der Wirklichkeit anzuwenden. Offen bleibt jedoch, wes-
halb die Anwendung dieser gangigen Konzepte ergebnislos bleibt. Meine
These ist, daf} hier neben der lexikalisierten Bedeutung des vergeblichen
Bemiihens auch eine metaphorische Bedeutung des Schopfens mit ei-
nem Sieb von Bedeutung ist. Diese 1afit sich vor allem damit begriinden,
daf} die bildliche Bedeutung der lexikalisierten Wendung, das Schopfen
einer Flussigkeit mit einem Sieb, im letzten Satz des Zitates aufgegriffen
wird. Das »Sieb« als Teil des Quellbereichs der Metapher >mit Gesetzen,
Regeln, Gefithlen schépfen wie mit einem Sieb< kann wie folgt beschrie-
ben werden: Ein Sieb ist eine Vorrichtung zur Abtrennung fester Sub-
stanzen aus fest-fliissigen Gemischen oder zur Trennung gréfierer Dinge
von kleineren. Es besteht aus Quer- und Lingsverbindungen und den
Aussparungen dazwischen. Der Zielbereich »Gesetze, Regeln, Gefiihle«

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 283

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14t sich als System untereinander verbundener Begriffe verstehen. Im
generischen Bereich ist die Ahnlichkeit zwischen den beiden Bereichen
reprasentiert, die in der Moglichkeit besteht, aus einer schwer zu dif-
ferenzierenden Menge von Phianomenen einzelne Objekte isolieren zu
koénnen. Durch die sprachliche Realisierung wird die Aussage dieser Me-
tapher jedoch in ihr Gegenteil verkehrt, weil das Pridikat »schépfen wie
mit einem Sieb« darauf aufmerksam macht, daf§ das Sieb hier entgegen
seiner Bestimmung zum Schépfen von Fliissigem verwendet wird. Die
Konzepte des Zielbereichs, »Gesetze, Regeln, Gefiihle«, haben gemein-
sam, daf} es sich um Konzepte zur Strukturierung der Wirklichkeit han-
delt, die Orientierung und Verstindigung erméglichen. Im Uberblen-
dungsbereich der Konzepte »Schopfen mit einem Sieb« und »Normen
der Wahrnehmung und des Verhaltens« wird so die Aufmerksambkeit
darauf gelenkt, wie viel durch das Raster der Normen und Begriffe nicht
erfafit wird. Thomas méchte mit dieser Metapher tiber Regine sagen,
dafl es in threm Leben mehr Erfahrungen gibt, die sich nicht vorgefer-
tigten Begriffen zuordnen lassen, als solche, fiir die sie passende Wahr-
nehmungs- und Verhaltensmuster parat hat.

Wihrend in der soeben erwihnten Textstelle von Regine die Rede
war, verteidigt Thomas auch Anselm Josef gegeniiber mit einer Meta-
pher, deren Quellbereich strukturelle Ahnlichkeiten mit dem des »Sie-
bes« aufweist. Er sagt zu Josef: »Du gehst auf einem [...] Balkennetz; es
gibt aber Menschen, die von den dazwischenliegenden Léchern ange-
zogen werden hinunterzublicken.« (399f.) Thomas billigt Josef zu, dafl
er versucht, die »Loécher« zwischen den Begriffen mit Kompromissen
zu tberdecken, weil er weify, dafl Josef »ein tiichtiger Mensch [ist], der
sich eine solide Grundlage schaffen mufl« (399). Er versteht demnach
das Bediirfnis nach einer festen Orientierung im Leben durchaus, ver-
teidigt allerdings Menschen, die sich wie Regine, Anselm und er das
Gefiihl bewahren wollen, »noch ungeheure Méglichkeiten« vor sich zu
haben (400). Méglicherweise ist das Balkennetz dem Quellbereich der
»Pilotierung« entnommen, den Musil in der »Skizze der Erkenntnis des
Dichters« verwendet, um die Orientierung an moralischen Prinzipien zu
kritisieren:

Auch auf moralischem Gebiet wird heute nach dem Prinzip der Pilotierung
vorgegangen und werden in das Unbestimmte die erstarrenden Caissons der

284 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffe gesenkt, zwischen denen sich ein Raster von Gesetzen, Regeln und
Formeln spannt. Der Charakter, das Recht, die Norm, das Gute, der Impe-
rativ, das Feste in jeder Hinsicht sind solche Pfihle, auf deren Versteintheit
gehalten wird, um daran das Netz der hunderte moralischen Einzelentschei-
dungen, die jeder Tag fordert, befestigen zu kénnen.?

Bei der Pilotierung im Wasserbau werden Grundpfihle mit Hilfe unten
offener Senkkidsten (Caissons) gesetzt, die anschliefend durch Balken
bzw. Querstreben verbunden werden, so dafl ein Netz entsteht.'* Uber
diese Netzstruktur weisen die Quellbereiche »Sieb« und »Pilotierung«
demnach strukturelle Parallelen auf. Anders als mit dem Quellbereich
des »Siebes« kann mit dem Quellbereich der »Pilotierung« allerdings
der Konstruktionscharakter und die Unumstofilichkeit von Kategorien
betont werden. Dartiber hinaus kann die Verwendung des Systems als
Laufen konzeptualisiert werden.

Mit Hilfe der Metaphern »mit Gesetzen, Regeln, Gefiihlen schépfen
wie mit einem Sieb« und »von den Lochern eines Balkennetzes ange-
zogen werden hinunterzublicken« 1afit sich der Unterschied zwischen
Schwirmern und Nicht-Schwirmern nun besser beschreiben. Die Nicht-
Schwérmer versuchen, die Wirklichkeit mittels eines Begriffssystems

13 Robert Musil, Skizze der Erkenntnis des Dichters. In: GW 8, S. 1025-1030, hier
S. 1027. - Uber die elektronische Suchfunktion der »Klagenfurter Ausgabe Robert Musil« las-
sen sich bei der Suche nach dem Stichwort »Sieb« mehrere Stellen finden, die die gleiche Kom-
bination von Uberlegungen zum Menschentypus des Schriftstellers, zu literaturfihigen Inhal-
ten und zur Besonderheit moralischer Begriffsbildung aufweisen (vgl. Ders., Werke, Briefe
und nachgelassene Schriften. Mit Transkriptionen und Faksimiles aller Handschriften. Hg.
von Walter Fanta, Klaus Amann und Karl Corino. Klagenfurt: Robert-Musil-Institut der Uni-
versitit Klagenfurt. DVD-Version 2009; im folgenden zitiert als »KA«). Textgleich im Beitrag
zu Franz Bleis »Das grofe Bestiarium der modernen Literatur« (Sechster Exkurs. In: KA 12
Reden und Essays 1918-1926, S. 148) und in Entwurfsform in verschiedenen Nachlafimap-
pen (z.B. Novelleterlchen. In: KA 14 Gedichte, Aphorismen, Selbstkommentare, ohne Sei-
tenzahl; Die Kunst des Erzéhlens. In: KA 15 Fragmente aus dem Nachlass, ohne Seitenzahl).
Dartiber hinaus findet sich auch eine Stelle aus den Vorarbeiten zum »Mann ohne Eigenschaf-
ten, in der von Ulrich die Rede ist, der »nach jedem Versuch das Empfundene zu bezeichnen
/ die Worte schopfte wie ein Sieb, durch das das Wesentliche / zurtickrann« (KA Transkriptio-
nen und Faksimiles, NachlaBmappen, Mappengruppe II, Mappe I1/9 »braun Schmierblitter«,
11/9/16, Mondlichtmoral bei Tage 1). Gemeint ist hier wohl, daf} die Konzepte, die mit den
Worten verbunden sind, das Wesen der Dinge nicht auszudriicken verméogen.

14 Wenige Sitze weiter unten illustriert Musil das Balkennetz zwischen den moralischen
Begriffen auch in diesem Text mit der Metapher des »Siebes«: »Man denke an das popu-
lire Beispiel der Abwandlung des Gebots >Du sollst nicht t6ten<, von Mord tiber Totschlag,
Totung des Ehebrechers, Duell, Hinrichtung bis zum Krieg, und sucht man die einheitliche
rationale Formel dafiir, so wird man finden, daf} sie einem Sieb gleicht, bei dessen Anwendung
die Locher nicht weniger wichtig sind als das feste Geflecht.« (GW 8, S. 1028)

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 285

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu erfassen, dessen Sinnhaftigkeit und Giltigkeit sie nicht anzweifeln.
Durch die Quellbereiche »Sieb« und »Balkennetz« kann verdeutlicht
werden, dafl dieses Vorgehen selektiv ist, weil mindestens ebensoviel
vernachléssigt wie erfafit wird. Die Schwéarmer kénnen ihre Wirklich-
keitserfahrung nicht in ein starres System zwéngen. Sie fithlen sich von
Unbestimmbarem angezogen und setzen der Wirklichkeitswelt der
Nicht-Schwirmer eine Méglichkeitswelt entgegen.'®

Ausgehend von diesen Erkenntnissen 1463t sich nun fiir eine metaphori-
sche Lesart der Titelbezeichnung des Stiickes argumentieren. Sie basiert
auf der Annahme, daf} mit dem Lexem »Schwirmer« die »schwirmenden
Bienen« als Quellbereich gemeint sind.'® Es wurde in der Forschung zwar
bereits mehrfach darauf hingewiesen, dafl das Titel-Lexem aus der Bie-
nenzucht stammt. Dabei wurde jedoch immer der chaotische Anblick der
schwirmenden Bienen und nicht der Ordnungsaspekt interpretatorisch
genutzt, den ich fiir zentral halte.”” In der Bienenzucht bezeichnet man als
Schwirmer denjenigen Teil des Bienenschwarms, der im Frithling mit der
alten Kénigin den Stock verlafit, um einen neuen Schwarm zu grinden.
Fir das menschliche Auge wirkt dieser Auszug zundchst wie ein wildes,
ungeordnetes Durcheinanderschwirren ohne Ziel und Richtung, bis sich
schliefilich alle schwirmenden Bienen an einem Zweig oder Ast sammeln
und eine geordnete Formation bilden. Auf diese Weise entsteht ein neuer
Bienenstaat. Geht man davon aus, dafl dem Titel die Metapher »Die Fi-
guren sind wie schwirmende Bienen« zugrundeliegt, dann besteht die im
generischen Bereich reprisentierte Gemeinsamkeit von Quell- und Ziel-
bereich im Moment der Suche nach neuen Ordnungsmustern, das durch
die Metaphern »Sieb« und »Balkennetz« eingefiihrt wurde. Im Uberblen-
dungsbereich wird akzentuiert, daf} die Handlungen der Schwiarmer-Fi-
guren Aufsehen erregen, Larm verursachen und zunichst ziellos wirken,
letztendlich jedoch zu einer gegeniiber dem Beginn des Dramas neuen

15 In den von mir zitierten Passagen ist kein direkter Bezug zu Maria zu finden, aber auch
sie kann als Schwirmerin in diesem Sinn bezeichnet werden. Im Laufe des Stiickes zeigt sich
auch bei ihr ein Gespiir fiir die Méglichkeiten, die sich ihr aufierhalb der chelichen Beziehung
mit Thomas bieten. Sie beginnt, die moralischen Normen zu hinterfragen, die es ihr eigentlich
verbieten, thren Ehemann zu verlassen und ihren eigenen Neigungen zu folgen. Anstatt fiir
Ordnung zu sorgen, wie sie urspriinglich vorhatte, flicht sie mit Anselm.

16 Diese Bedeutung wird sowohl im »Grimmschen Worterbuch« als auch im »Handwor-
terbuch der Deutschen Sprache« als auch in der 15. Auflage des »Brockhaus« an erster Stelle
genannt.

17 Zuletzt Rogowski, »Shifts in emphasis« (wie Anm. 5), S. 212.

286 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Figurenkonstellation fithren. Mit dieser Interpretation kann der Stiicktitel
als ernstgemeinte Bezeichnung verstanden werden und erweist sich als
Charakterisierung nicht nur der Figuren, sondern auch der Handlung.

Ausgehend von dieser Erkenntnis mochte ich nun die Frage diskutie-
ren, weshalb Musil in seinem Tagebuch in Bezug auf »Die Schwirmer«
schopferische von unschopferischen Menschen abgrenzt.*® Schépferische
Menschen charakterisiert er wie folgt:

Unbestimmt, Transwahr, Transrechtlich, Fiahlloser Trdumer, Ungesellig,
Metaphysisch unruhig, Ausgeschlossen. Passiv aus Widerwillen geg. das Be-
stehende wie das Verbessern, Wirklichkeitsverachtend, Antiideal, Antiillusi-
onen [...].1°

Obwohl es leicht fillt, diese Merkmale an den Figuren Thomas, Ma-
ria, Anselm und Regine wiederzufinden, so daf} es aufler Frage steht,
daf} diese mit der Bezeichnung »Schépferische Menschen« gemeint sind,
bleibt hier offen, inwieweit diese Figuren noch als produktiv im her-
kommlichen Sinne von >schopferische verstanden werden kénnen. Die
Losung besteht meines Erachtens darin, dafl Musil offenbar nicht an
das Ergebnis eines Schépfungsaktes oder gar an konkrete Kunstwerke
denkt, sondern an die Disposition eines schopferischen Menschen, sich
aus der Unzufriedenheit mit dem Bestehenden auf die Suche nach neu-
em zu machen. Nicht das Ergebnis, sondern diese Voraussetzung und
der Vorgang der Hervorbringung von neuem machen fiir Musil das
Schépferische aus.

»Gezeiten«

Die Beziehung der Schwirmer zu den Nicht-Schwérmern ist eine Kon-
fliktlinie des Stiickes. Eine andere sind die Auseinandersetzungen der
Schwirmer untereinander, die auch mit Hilfe der Metaphern »Karten-
spiel« und »Gezeiten« verhandelt werden. Zunichst méchte ich zeigen,
daf} die Metapher »Gezeiten« die Funktion hat, die unterschiedlichen Le-
bensauffassungen von Thomas und Regine einerseits und Anselm und
Maria andererseits zu verdeutlichen.

18 Vel. Robert Musil, Tagebticher. Hg. von Adolf Frisé. 2 Bde. Reinbek bei Hamburg
1976, hier Bd. 1, S. 365.
19 Ebd.

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 287

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bereits in einem ihrer ersten Dialoge spricht Thomas Anselm auf seine

Erfahrung an, dafl das Leben des Menschen auf dem Gesetz der ewigen
Wiederholung beruhe, ohne dafl er es wisse und etwas dagegen unterneh-
men konne. Frither konnte Thomas dieser Erkenntnis entgehen, weil er
durch seine Arbeit und seinen Erfolg abgelenkt war; spater ist thm jedoch
klargeworden, »dafl es niemals drei und vier und zwolf Uhr ist, sondern
ein stummes Steigen und Sinken von Gestirnen« um einen, dem etwas in
einem wie »Flut und Ebbe folgt«, ohne dafl man weif3, was es ist (331). Er-
klarungsbediirftig erscheint hier zunéchst die Erkenntnis, dafy man nicht
von einem Vergehen der Zeit, sondern nur vom Steigen und Sinken von
Gestirnen sprechen kann. Thomas meint damit, daf§ die Gestirne fiir un-
ser Auge eine Auf- und Abwirtsbewegung vollzichen, die sich, tiber das
Jahr verteilt, immer wieder in gleicher Konstellation wiederholt. An die
Stelle eines Verdnderungsprozesses, den wir normalerweise mit der Zeit
assoziieren, tritt die Vorstellung von der Wiederholung gleicher Elemente
im Wechsel. Diese Bewegung hat Einflufl auf das, was auf der Erde pas-
siert, wie man beispielsweise an Ebbe und Flut beobachten kann. Thomas
gibt seiner Auffassung, dafl sich dieser Wechsel auch auf den Menschen
auswirkt, dann in einer Metapher Ausdruck: So wie Flut und Ebbe den
Gestirnen folgen, folgt auch etwas in uns den Gestirnen. Der Quellbereich
dieser Metapher ist dadurch gekennzeichnet, dafl es in thm nur zwei Zu-
stande gibt. Diese lassen sich als Bewegung beschreiben, die zwar wie eine
Vorwirtsbewegung aussieht, die tatsdchlich aber eine Auf- und Abwirts-
bewegung auf der Stelle ist. Der Zielbereich - das menschliche Tun und
Lassen — hat mit dem Meer nur dadurch etwas gemeinsam, dafi er sich
ebenfalls unter dem Einflul der Anzichungskrifte der Gestirne befindet.
Im Uberblendungsbereich wird einerseits eine kausale Fremdbestimmt-
heit des Menschen akzentuiert, andererseits die Tatsache, daf} an die Stelle
emer prozefhaften Entwicklung des Menschen eine Bestimmung durch
nur zwei verschiedene Zustinde tritt.

Fir Thomas ist die Erkenntnis nichts Neues mehr vor sich zu haben,
well alles sich immer wiederholt, nicht leicht zu bewaltigen. Auch Regine
klagt, daf} ihr diese Einsicht alle Illusionen und letztlich auch die Lebens-
lust genommen habe:

Hineingezogen fiihlt man sich in einen Plan, der vor allem Anfang gemacht
war, und eingeschlossen. Das Vorherberechnete kommt tber dich, das was

288 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alle wissen; der Schlaf zu bestimmten Stunden, die Mahlzeiten zu bestimm-
ten Stunden, der Rhythmus der Verdauung, der mit der Sonne um die Erde
geht [...]. (406)

Thomas versucht vergeblich, eine Gemeinsamkeit mit Anselm im Um-
gang mit diesem Problem zu beschworen:

Und der Asket schlingt ein Seil um sein Herz und das andre Ende um den
grofiten Stern, den er nachts erblickt, und fesselt sich so. Und der Detektiv-
mensch hat sein Gesicht an seinen Fihrten und braucht es nicht aufwarts zu
heben. Aber ich? Und du? (331)

Thomas weist darauf hin, dafy Asket und Detektivmensch? sich deshalb
mit der Erkenntnis auseinandersetzen miifiten, dafy der Mensch dem Ge-
setz der Wiederholung unterliege, weil sie thr Augenmerk nicht auf den
Gesamtzusammenhang richteten. Mit Hilfe der beiden anschliefienden
rhetorischen Fragen zeigt er, dafl er glaubt, dall Anselm ebensowenig
wie er selbst in der Lage ist, die Augen vor diesen gréfleren Zusammen-
héngen zu verschlieen. Thomas méchte nicht mit seiner Erkenntnis
alleine bleiben und fordert Anselm auf, sich mit ihm zusammenzutun

(vgl. ebd.).

20 Die Bezeichnung »Detektivmensch« bezieht sich hier auf Stader. Auch er hat erkannt,
daf} das Prinzip der Wiederholung das Leben bestimmt. Seine Akzentuierung dieser Idee ist
ein schones Beispiel fir Musils Technik, zentrale Ideen des Stiickes karikierend zu verdoppeln
(ein anderes Beispiel fiir diese Technik wire die Stelle, an der Stader sich selbst zur Gruppe
der Schwirmer rechnet [vgl. 392]). Stader meint erkannt zu haben, daff der Mensch sich nur
scheinbar verandere und Neues erfinde. In Wirklichkeit folge alles Gesetzmafligkeiten und
sei eine stindige Wiederholung. Der Mensch lasse sich hier gleichermafien tduschen wie von
den Schaumkronen einer Welle: »[NJur der Laie glaubt, dieses weille Sichiiberschlagen sei
eine ungeheure vorwirtstreibende Bewegung; derweil tduschen nur ein paar ausgerutschte
Spritzer und das Ganze stampft auf dem Fleck eine wissenschaftliche Kurve ohne sich zu riih-
ren.« (394) Die hier zugrundeliegende Metapher lautet: Das Leben ist wie eine Welle. Stader
expliziert, daf} ihn am Quellbereich >Welle« die physikalischen Gesetzméfligkeiten interessie-
ren. Er zielt darauf ab, dafi eine Welle eine Zustandsidnderung in einem kontinuierlichen
Medium ist, die sich mit der Zeit in eine Richtung 6rtlich verlagert, ohne das Medium selbst
dauerhaft zu verschieben. Dieses Prinzip ist bei Schallwellen und elektromagnetischen Wellen
ebenso zu beobachten wie bei Meereswellen. Zielbereich von Staders Vergleich ist das Leben
selbst, das er auf seine statistische Erfaflbarkeit reduziert. Ob Motive in der Dichtung, For-
mate von Gemalden, Gespriche von Liebenden, die Zahl der gezeugten Kinder im Sommer
oder die der Selbstmorde im Herbst - sie alle sind in Staders Darstellung nur in ihrer Mess-
und Zihlbarkeit relevant. Die Gemeinsamkeit beider Bereiche ist deshalb die Wiederholung
des Immergleichen - einmal von physikalischen Teilchen, einmal von statistischen Ereignis-
sen. Bei Stader scheint die Erkenntnis einer Gesetzmifligkeit, die das Leben beherrscht, weder
Angst noch Resignation auszulésen, sondern das Bediirfnis, das Leben wissenschaftlich exakt
auf diese und gegebenentfalls auf weitere Gesetzmifligkeiten hin zu untersuchen. Sein Ziel ist
»die statistische und methodische Betrachtung der menschlichen Zustinde.« (Ebd.)

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 289

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei Anselm und Maria gibt es hingegen keine Anhaltspunkte dafiir,
daf} sie sich der Tatsache bewufit sind, daf} sich alles immer nur wieder-
holt. Thre gemeinsame Flucht ist im Gegenteil ein Versuch, eine neue,
noch nie dagewesene Méglichkeit zu realisieren.

»Kartenspiel«

Marias Neigung fiir Anselm droht, die Welt von Thomas durcheinan-
derzubringen, weil durch sie sowohl seine Partnerschaft mit Maria als
auch seine Freundschaft mit Anselm gefahrdet werden. Bei einem seiner
vergeblichen Versuche, die Beziehung zu Maria und auch seine Freund-
schaft zu Anselm zu retten, verwendet er die Metapher des »Karten-
spiels«. Er méchte Maria damit beweisen, daf} sie mit Anselm nicht die
erhoffte Veranderung erreichen wiirde und erinnert Anselm, der sich
ebenfalls im Zimmer befindet, zugleich an die enge Verbindung, die zwi-
schen Thomas und thm besteht. Die unmittelbar vorangehenden Sétze
von Thomas verdeutlichen, daf} es ihm um die Austauschbarkeit von
thm und Anselm geht:

[...] zwei Ménner im Dunkel. Kann uns dein Auge unterscheiden: nein. Du
horst blof noch nicht: einer sagt auch genau das gleiche wie der andre. Ich
versichere dir aber: so ist es. Denkt das gleiche. Fiihlt das gleiche. Will das
gleiche. Der eine frither, der andre spiter, der eine denkt es, der andre tut es,
der eine wird gestreift, der andre ergriffen. Aber ob man der Detektiv ist oder
der Verfolgte, der Brennende oder der Loschende, wahr oder lugt: Wenn
man iberhaupt einer ist, ist es immer das gleiche Spiel Karten, nur anders
gemischt und ausgespielt. (359)

Als Quellbereich der hier verwendeten Metapher »Die Persénlichkeit ist
wie ein Kartenspiel« dient das »Kartenspiel«, das aus einer bestimmten
Anzahl von Karten besteht, die durch Mischen, Verteilen und Auslegen
immer wieder neu kombiniert werden kénnen. Die sprachliche Formu-
lierung »tiberhaupt einer sein« lafit sich auf das Konzept »Personlichkeit«
als Zielbereich zurtickfithren. Die Gemeinsambkeit zwischen Quell- und
Zielbereich besteht im strukturellen Merkmal der Kombination von Ein-
zelelementen. So wie die Karten eines Kartenspiels durch Mischen und
Ausspielen kombiniert werden, so kénnen Persénlichkeiten als Kombi-
nationen derselben Einzelelmente verstanden werden, die jeweils unter-
schiedlich kombiniert wurden. Im Uberblendungsbereich von »Persén-

290 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeitsmerkmalen«und »Kartenspiel« entsteht Thomas’ These, dafl sich
alle Personlichkeiten nur aus einem eng begrenzten Set von Merkmalen
zusammensetzen und deshalb nicht so unterschiedlich sind, wie man
meinen kénnte. Durch diese enge Verwandtschaft nivellieren sich selbst
kontrdre Rollen und Verhaltensweisen wie Verfolgter oder Verfolger
sein bzw. liigen oder die Wahrheit sagen und eben auch die Gegensitz-
lichkeit von Anselm und Thomas. Thomas beschreibt Anselm und sich
als eine Person und stellt dadurch in Frage, daf} sie eine klar festlegbare,
vom anderen abgrenzbare Personlichkeit besitzen.?* Marianne Charri-
¢re-Jacquin ist der Meinung, dafl Thomas durch »die Metaphern des
Kartenspiels und des Kartenblattes« gleichzeitig das »Gefiihl einer tiefen
Affinitat mit den anderen Schwirmer-Figuren« und seine »Distanznahme
ithnen gegeniiber« ausdriickt.” Die Plausibilitit des zweiten Aspektes er-
schliefit sich mir nicht aus ihren Ausfihrungen. Der Aspekt der Distanz
ist weder im Quellbereich »Kartenspiel« noch im Uberblendungsbereich
von »Personlichkeit« und »Kartenspiel« enthalten.

Rogowski interpretiert diese Metapher dahingehend, dafl jeder Karte
eines Kartenspiels eine Person entspricht: »each person, including An-
selm and himself, Thomas claims, is part of >immer das gleiche Spiel
Karten, nur anders gemischt und ausgespielt«.” Wie an der vollstin-
digen Aussage von Thomas zu erkennen ist, ist der Zielbereich jedoch
nicht »mehrere Menschen«, sondern die Personlichkeit des Einzelnen
mit ithren Merkmalen. Eine Spielkarte entspricht bei Thomas nicht emner
Person, sondern einem Personlichkeitsmerkmal, und die Personlichkeit
als Ganzes konzipiert er als eine mogliche Kombination von Spielkarten
in einer Partie. Aus diesem Grund 1483t sich aus dieser Textstelle nicht

21 Auflerdem scheint der Zielbereich der »Kartenspiel«-Metapher nicht nur zwei Figuren
zu umfassen. Thomas sagt: »[...] wenn man tiberhaupt einer ist«, und nicht: »[...] wenn wir
tiberhaupt einer sind«. Vermutlich steht hier Machs Theorie der Personlichkeit im Hinter-
grund, die Parallelen mit den Eigenschaften eines Kartenspiels aufweist. Musil hat diese im
Rahmen seiner Dissertation zu Ernst Mach nachweislich gelesen. Ausgehend von der Bemer-
kung, dafl physikalische Kérper nicht absolut besténdig sind, weist Mach dort darauf hin, daf§
auch das Ich des Menschen sich standig wandle, so daf es sich kaum auf eine Gestalt festlegen
lasse. Es sei nicht mehr als ein Zusammenhang von Merkmalen, der sich zum einen innerhalb
des Lebens so sehr verandern konne, dafl er mit dem anfinglichen nichts mehr gemein habe,
und der zum anderen in diesem Prozef mal mehr, mal weniger Elemente mit fremden Identi-
titen gemeinsam habe (vgl. Ernst Mach, Antimetaphysische Vorbemerkungen. In: Ders., Die
Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen zum Psychischen. Darmstadt
1991 [ED 1886]).

22 Charriére-Jacquin, Musils »Schwirmer« (wie Anm. 4), S. 32.
23 Rogowski, »Shifts in emphasis« (wie Anm. 5), S. 216.

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 291

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Aussage ableiten, dafl der Einzelne nur ein strukturelles Element ist,
das von fremder Hand kombiniert wird, wie Rogowski meint. Seiner
Schlufifolgerung, daf} in »Die Schwirmer« die individuelle Handlungsfa-
higkeit des Einzelnen (»individual agency«) in Frage gestellt wird, kann
ich deshalb nicht zustimmen.*

Dariiber hinaus ist es grundsatzlich problematisch, diese Metapher als
Gesamtaussage des Stiickes zu lesen, wie es Rogowski tut. Wihrend sich
die Allgemeingiiltigkeit der Metaphern »Sieb/Balkennetz« und »Schwir-
mer« tiber ihre Passung fir alle Schwirmer-Figuren plausibilisieren lafit,
ist die soeben analysierte Verwendung der »Kartenspiel«-Metapher wohl
eher auf die Sichtweise von Thomas beschrankt. Er ist es, der immer
wieder die Nihe der Schwirmer zueinander betont und auf eine Ver-
séhnung hofft. Er bezeichnet Regine als Schwester, erinnert Anselm
an fruhere Zeiten und Gemeinsamkeiten und versucht, Maria an sich
zu binden. In der konfliktgeladenen Handlung des Stiickes treten da-
gegen mehrfach die Unterschiede zwischen den einzelnen Schwérmern
zu Tage, so dafl Thomas’ Darstellung eher als Wunschtraum denn als
zutreffende Beschreibung verstanden werden mufi.

Die Ergebnisse der Metaphernanalyse lassen sich wie folgt zusammen-
fassen: Den bisherigen Vorschldgen, den Titel in seiner lexikalisierten
Bedeutung als Bezeichnung fiir Menschen mit einer iibertriebenen Be-
geisterungsfihigkeit zu verstehen, 143t sich eine metaphorische Lesart
gegeniiberstellen, deren Quellbereich die schwirmenden Bienen eines
Bienenstocks sind, die sich zu einem neuen Bienenschwarm zusammen-
finden. Durch die Uberblendung der schwirmenden Bienen des Quell-
bereichs mit den vier Figuren im Zielbereich wird akzentuiert, daf} die
Entscheidungen und Auseinandersetzungen von Thomas, Maria, An-
selm und Regine Aufsehen erregen, Larm verursachen, zunichst ziellos

24 Vgl. ebd., S. 217. Auch Naganowskis These, daf} hier ausgesagt sei, die Schwirmer
seien »im Grunde genommen 4hnlich und austauschbar, so wie auf einer anderen Ebene die
Personen der Kahlen Singerin oder auch der Zofen von Genet, und seinem Befund, daf} es
»schwer [sei], sie genau auseinanderzuhalten, ihre Eigenart und Identitit exakt zu erfassenc,
halte ich deshalb nicht fiir plausibel (Egon Naganowski, Die Schwérmer als Bithnenstiick. In:
Strutz/Strutz [Hg.], Robert Musil [wie Anm. 3], S. 62-77 hier S. 71).

292 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirken und zum Schlufl eine neue Konstellation ergeben. In dieser letzten
Komponente besteht auch die Neuerung gegentiber bisherigen metapho-
rischen Lesarten des Titels. Die im Tagebuch verwendete Bezeichnung
der Schwarmer-Figuren als »schépferisch« fiigt sich hier ein, weil Musil
mit ihr vermutlich nicht auf ein Resultat eines kreativen Aktes, sondern
auf eine Art von produktiver Unruhe abzielt. Ein metaphorisches Ver-
standnis des Titels mit dem Quellbereich der Bienenzucht erméglicht
demnach sowohl ein besseres Verstdndnis wesentlicher Charakterzige
der Figuren als auch von Charakteristika der Handlung. Der Aspekt der
Suche nach neuen Zusammenhingen und Ordnungen, der die Schwér-
mer charakterisiert, wird auch mit Hilfe der Metaphern des »Siebes« und
des »Balkennetzes« thematisiert, die Thomas verwendet. In der »Sieb«-
Metapher werden die >Locher im Netz des Siebes< semantisch aufgela-
den und in Zusammenhang gebracht mit >begrifflich nicht zu fassenden
Erfahrungen«. Dadurch enthilt der Uberblendungsbereich zwei Aspek-
te, die nicht zur lexikalischen Bedeutung der beiden Ausgangsbereiche
gehoren: Reduktionismus von begrifflichem Denken und Relevanz der
Locher eines Siebes. Die neuen Bedeutungsaspekte entstehen durch die
kausale Verkehrung der Logik des Quellbereichs und durch die kritische
Reflexion des Zielbereichs. Die Schwirmer werden dadurch als Men-
schen charakterisiert, die Schwierigkeiten haben, ithre Erfahrungen mit
der Welt in ein Begriffssystem einzupassen. Sie haben ein ausgepragtes
Bewuftsein fiir die Selektivitiat von Wahrnehmungs- und Verhaltensnor-
men und interessieren sich fiir die durch normale und normierte Verhal-
tens- und Wahrnehmungsweisen nicht abgedeckten Moglichkeiten.

Mit der Metapher »Die Persénlichkeit ist wie ein Kartenspiel« versucht
Thomas, eine starke Verbundenheit und Ahnlichkeit der Schwirmer zu
suggerieren. Im generischen Bereich von »Personlichkeit« und »Karten-
spiel« ist hier die Idee einer Kombination von Elementen représentiert.
Im Uberblendungsbereich wird das Merkmal der begrenzten Anzahl von
Komponenten auch auf die Persénlichkeit projiziert. Dadurch méchte
Thomas die Ahnlichkeit der Schwirmer untereinander, insbesondere die
zwischen ithm und Anselm, suggerieren. Die im weiteren analysierten Me-
taphern verweisen allerdings auf die Konflikte zwischen den Schwéirmern.

Durch die Verwendung der Metapher »Gezeiten« wird ein zentraler
Unterschiede in den Lebensauffassungen der Schwirmer sichtbar. Tho-

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 293

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mas wahlt diesen Quellbereich offenbar deshalb fiir Vergleiche, weil er
optisch wie eine Vorwirtsbewegung aussicht, tatsdchlich jedoch eine
Auf- und Abwirtsbewegung von Teilchen auf derselben Stelle darstellt.
Thomas gibt mit der Uberblendung des Quellbereichs »Flut und Ebbe
folgen den Gestirnen« mit dem Zielbereich »Der Mensch ist durch die
Gestirne bestimmt« zu verstehen, wie problematisch diese Erfahrung der
Fremdbestimmung und der stagnierenden Wiederkehr des Immerglei-
chen fiir thn ist.” Diese Erfahrung teilt er auch mit Regine, die allerdings
bereits resigniert hat. Ganz anders stellt sich die Lage fur Anselm und
Maria dar, fir die das Leben offenbar ein Prozef ist, der Wandlung
ermoglicht, was auch in ihrer Flucht am Ende des Dramas zum Aus-
druck kommt. Ausgehend von dieser Metapher kann so eine Differenz
innerhalb der Gruppe der Schwirmer beschrieben werden, die sich im
Nachhinein als Movens fiir die dargestellte Veranderung entpuppt. Ver-
deutlicht man sich jeweils die unterschiedlichen Geltungsbereiche der
Metaphern, so zeigt sich, dafl zwar alle Schwéarmer durch den Aspekt
der Suche gekennzeichnet sind, daff aber vor allem Thomas und Regine
nicht mehr an die Méglichkeit emner freien und individuellen Gestal-
tung ihres Lebens glauben. Der Verlust der Handlungsfahigkeit, den
Rogowski als Thema des Stiickes sicht, ist Teil der Selbstbeschreibung
von Thomas und Regine. Die Verschiebung in der Figurenkonstellation
und der Ausgang des Stiickes zeigen allerdings deutlich, daf3 dies nicht
die Botschaft des Stiickes ist. Vielmehr werden unterschiedliche und sich
wandelnde Umgangsweisen mit dem Problem von Grundorientierun-
gen im Leben verhandelt und ihre Abhidngigkeit von der jeweiligen Per-
sonlichkeit verdeutlicht.

Bei der Analyse dieser Metaphern sind drei poetische Verfahren der
Verkniipfung von Metaphern bzw. ihrer Ziel- und Quellbereiche sicht-
bar geworden, die meiner Meinung nach exemplarisch fur Musils Ver-
wendung von Metaphern sind:

- Metaphern werden durch Metaphern bestimmt bzw. in ihrer me-
taphorischen Qualitét erst deutlich (»Schwéirmer« durch »Sieb/Bal-
kennetz«). Bei der Verwendung lexikalisierter Metaphern werden

25 Fine Rekonstruktion der Nietzsche-Beziige in diesem Drama findet sich in Bianca

Cetti Marinoni, Musils Problem des »Neuen Menschen« in der Entstehung des Dramas »Die
Schwiarmer«. In: Il confronto letterario 18/1992, H. 9, S. 329-344.

294 Katrin Dennerlein

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sowohl deren lexikalisierte Bedeutung aktiviert als auch innovative
metaphorische Bedeutungen.

- Ein Quellbereich ist hinsichtlich verschiedener Aspekte mit mehre-
ren Zielbereichen verkniipft (»Kartenspiel«).

- Mehrere Quellbereiche mit strukturellen Ahnlichkeiten stehen fiir
einen Problemkomplex (»Sieb/Balkennetz« und »Schwarmer« fiir As-
pekte der Suche nach Ordnung in persénlicher und epistemischer
Hinsicht; »Gezeiten« und »Welle« fiir das Prinzip der Wiederkehr
des Immergleichen).?®

26 Fiir hilfreiche Hinweise zu diesem Aufsatz danke ich Martin Huber, Ralph Miiller und
Sebastian Walter.

Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwirmer« 295

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Guillemin

Biographie en miniature
Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman
»Der Fliegenpalast«

Das Leben Hugo von Hofmannsthals stellt die Biographen vor nicht un-
betrachtliche Herausforderungen. Es handelt sich nicht nur darum, daf}
ein am Schreibtisch verbrachtes Leben wenig an dufleren Ereignissen zu
bieten hat, oder darum, daff Hofmannsthal selbst Biographien stets mit
Skepsis begegnet ist. Schwerer wiegt, dafl sich weder aus den dufleren
Umsténden noch aus dem literarischen Werk eine schliissige Lebenser-
zahlung ergibt. So sehen sich die biographisch Interessierten auf Selbst-
aussagen verwiesen, die zwischen diesen Polen zu liegen scheinen. Laut
Mathias Mayer sind die autobiographischen Notizen »Ad me ipsum«
»ein ebenso unentbehrlicher wie gefahrlicher Schliissel« des Verstind-
nisses geworden.! Diejenigen, die sich dartiber hinaus dem Briefwerk
zuwenden, lernen im Verkehr mit Schriftstellern und Kiinstlern wie Ru-
dolf Borchardt, Richard Strauss, Arthur Schnitzler, Stefan George, mit
Freunden wie Carl Jacob Burckhardt, Rudolf Pannwitz, Walther Brecht
und Rudolf Kassner eine andere Seite des Schriftstellers kennen. Hier
zeigt sich Hofmannsthal als hoch sensibel, intellektuell grofiziigig, ab-
grindig zweifelnd und zutiefst einsam.? Aus jeder der genannten Quel-
len ergeben sich zwar Facetten eines Lebens, aber »keine Biographie im
strengen Begriff«, wie Ulrich Weinzierl - bislang neben Werner Volke
Hofmannsthals einziger Biograph - behauptet hat.?

Im Jahr 2009 erschien im Residenz Verlag unter dem Titel »Der Fliegen-
palast« ein schmaler Roman des &sterreichischen Schriftstellers Walter

I Mathias Mayer, Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart 1993, S. 170.

2 Die Briefe Hofmannsthals — viele weitere Korrespondenten wiéren zu nennen - werden
erganzt durch die seiner Tochter Christiane von Hofmannsthal (B Christiane) und neuerdings
erschlossen durch die Regesten von Martin E. Schmid (Brief-Chronik).

3 Ulrich Weinzier]l, Hofmannsthal. Skizzen zu seinem Bild. Wien 2005, S. 12. Kochs Dar-
stellung in der Reihe »Dtv-Portrit« kombiniert Biographie und Werkinterpretation: Hans-Al-
brecht Koch, Hugo von Hofmannsthal. Miinchen 2004.

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 297

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kappacher.* »Der Fliegenpalast« sollte nicht nur seinem Verfasser zu ei-
nem spaten Durchbruch verhelfen® — Kappacher erhielt im selben Jahr
den prestigetrichtigen Georg-Biichner-Preis —, sondern wurde umge-
hend auch als Biographie Hofmannsthals wahrgenommen, die mit den
Mitteln der Fiktion das rekonstruiert, was sich dem Diskurs zu entziehen
scheint.® Der Roman widmet sich den zehn Tagen, die Hofmannsthal im
Sommer des Jahres 1924 weitgehend allein in Bad Fusch, einem abgele-
genen Urlaubsort seiner Kindheit in den Salzburger Bergen, verbracht
hat. Trotz oder gerade durch diese duflerste Konzentration in Raum,
Zeit und Personal erschlieflen sich die groflen Themen, die das Leben
des alternden Hofmannsthal bestimmt haben — das leidenschaftliche Le-
sen bei bestdndigem Ringen um die eigene Kreativitdt und Produktivi-
tdt, die peripatetische Suche nach einem angemessenen Arbeitsplatz, der
frihe Ruhm und die spétere Angst vor der Verflachung, der unsichere
Zustand seiner Projekte zwischen Fragment und Vollendung, das Ver-
hiltnis zum liebenden Vater und zur hypochondrischen Mutter, die Dy-
namik innerhalb der Familie mit einer geliebten, aber unintellektuellen
Frau und abwesenden Kindern, die nachhaltige Auseinandersetzung mit
dem Ersten Weltkrieg, gefolgt vom Ende der Habsburgermonarchie und
dem Abgleiten Osterreichs in die Bedeutungslosigkeit, vor allem aber
die zahlreichen Mannerfreundschaften, die Hofmannsthal mit Intensitat
gepflegt hat.

Vor dem »Fliegenpalast« galt der 70jiahrige Kappacher als Aufiensei-
ter des Osterreichischen Literaturbetriebs, trotz einer Reithe von Aus-
zeichnungen — er erhielt u.a. den Hermann-Lenz-Preis (2004) und den
Groflen Kunstpreis des Landes Salzburg (2006) — und verschiedenen
Wiirdigungen durch bekanntere Kollegen — nicht zuletzt durch Martin
Walser und Peter Handke.” Mit dem Roman hat Kappacher personliches

4 Walter Kappacher, Der Fliegenpalast. St. Polten, Salzburg 2009, wie weitere Romane Kap-
pachers in den Folgejahren im Deutschen Taschenbuch Verlag seitenidentisch nachgedruckt.

5 Die Laudatio von Paul Ingendaay informiert tiber die Schwierigkeiten, die Autor und
Werk - trotz allgemein anerkannter Qualitit — auf ihrem Weg vom Abseits ins Zentrum des
Literaturbetriebs zu iiberstehen hatten: Paul Ingendaay, Im Inneren das andere Leben. Lob-
rede auf Walter Kappacher. In: FAZ vom 1. November 2009.

6 So urteilten auch die Hofmannsthal-Experten bei kleineren Korrekturen am Zeitkolorit:
Hans-Albrecht Koch, Portrit des Dandys als alter Mann. In: NZZ vom 27. Mai 2009; Ulrich
Weinzierl, Ja, wer begreift mich denn noch? In: Literarische Welt vom 21. Februar 2009 sowie
Hedwig Wingler, Hauptperson oder Romanfigur? In: manuskripte 185/2009, S.134-138.

7 Eine Exposition des Werks bietet Norbert Schachtsiek-Freitag, Walter Kappacher. Essay.
In: KLG. Hg. von Hermann Korte. Miinchen 1978ff. [Stand: 01.03.2010]

298 Anna Guillemin

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neuland betreten. Zum ersten Mal stellt er eine Figur des literarischen
Hohenkamms in den Mittelpunkt eines seiner Texte. Bei genauerer Be-
trachtung ergeben sich jedoch zahlreiche Beziige zu dem seit 1964 ent-
stehenden Werk, auch wenn vor allem die frithen Texte eher im Milieu
der Arbeiter und Angestellten angesiedelt sind. So zeigt Kappacher nicht
nur eine Vorliebe fiir die Stadt Salzburg und ihre Umgebung - seine
Heimatregion —, sondern er scheint auch geradezu spezialisiert auf ver-
dichtende Konstellationen, die Lebensmomente wie in einem Brennspie-
gel biindeln.

Bereits sein erster Roman »Die Werkstatt«, den er erst im Jahr 1975
ver6ffentlichen konnte, widmet sich einem Rickkehrer.® Ein ehemaliger
Mechaniker und zeitweise Rennfahrer kehrt nach zehn Jahren in den
USA fiir eine Woche in seine Heimatstadt Salzburg zurtick. Wéhrend er
sich von den Folgen eines Rennunfalls erholt, zieht es ihn immer wieder
in die titelgebende Werkstatt, in der er als Lehrling gearbeitet und seine
Initiation in die Welt der Motoren und des Rennsports erfahren hatte.
Die Rickkehr fithrt so zur Wiederbegegnung mit der Vergangenheit
und zur Rekapitulation eines Lebenslaufs, in dem nur die mechanische
Beschleunigung, nicht die personliche Begegnung, authentische Erfah-
rungen zu garantieren scheint. Obwohl auch Romane wie »Fin Ama-
teur« (1993) und »Silberpfeile« (2000) wieder in die Welt des Rennsports
eintauchen, zeichnet sich in Kappachers spaterem Werk eine Verschie-
bung der lebensbeglaubigenden Erfahrungen von den Motoren auf die
Literatur ab.?

In die Angestelltenexistenz, deren Monotonie Kappacher in dem Ro-
man »Morgen« (1972) und in der Erzdhlung »Rosina« (1978) einmal aus
méannlicher und einmal aus weiblicher Perspektive beleuchtet, dringt die
Literatur erstmals in dem 1982 erschienenen Roman »Der lange Brief«
mit Macht ein.”” Dort ist es eine Leseerfahrung, namlich des besagten
Briefs, die die Titelfigur, einen Angestellten einer Salzburger Pensions-
versicherung, zum Ausbruch aus der lihmenden Enge und der entfrem-
denden Realitdt des Buroalltags veranlassen. Wie Winckler, der Protago-

8 Walter Kappacher, Die Werkstatt. Roman. Salzburg 1975. Eine stilistisch gestraffte und
inhaltlich tiberarbeitete Neufassung erschien 1981 bei Klett-Cotta.

9 Ders., Ein Amateur. Roman. Wien 1993; Ders., Silberpfeile. Roman. Wien 2000.

10" Ders., Morgen. Roman. Salzburg 1975. Neuausgabe: Wien 1992; Ders., Rosina. Erzah-

lung. Stuttgart 1978. Uberarbeitete Neuausgabe: Wien 2010; Ders., Der lange Brief. Roman.
Stuttgart 1982. Uberarbeitete Neuausgabe: Wien 2007.

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 299

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nist aus »Morgen«, und Rosina aus der gleichnamigen Erzahlung nimmt
auch Rofner aus dem »Brief« den sozialen und beruflichen Bankrott in
Kauf, um einen Neuanfang mit offenem Ausgang zu wagen.

Ein »Amateur« bildet die Entwicklung vom leidenschaftlichen Le-
ser zum versierten Schriftsteller beispielhaft ab. Im Untertitel wird der
Text als »Roman« bezeichnet; erzihlt wird in der dritten Person; und
die Hauptfigur trigt den Namen Simon (wie der Verfasser des >langen
Briefs<). Dennoch ist der von der Kritik hochgelobte Text als literarisch
stilisierte Autobiographie der Jugend des Autors erkannt worden, die ein
Schlaglicht auf »Die Werkstatt« und andere frithe Erzahlungen wirft. In-
tensive Leseerfahrungen spornen den Protagonisten, einen literarischen
»>Amateurs, zur Professionalisierung an. Allerdings wird er erst nach einer
Reihe von gescheiterten Versuchen in anderen Berufen, unter anderem
als Kraftfahrzeugmechaniker, als Reisekaufmann und als Schauspieler,
tatsichlich Autor.

Dem »Fliegenpalast« am nichsten kommt Kappachers wenige Jahre zu-
vor erschienener Roman »Selina oder das andere Leben«.!! Der Salzbur-
ger Gymnasiallehrer Stefan hat sich wihrend eines Frejahrs in die Tos-
kana zurtickgezogen — nominell um ein Drehbuch fiir einen Film tiber
Mozart zu schreiben, eigentlich aber um >das andere Leben< zu suchen,
das der Titel beschwort. Beschreibungen der toskanischen Landschaft,
die Stefan durchstreift, wechseln mit Beobachtungen des Lebensalltags
der Bewohner umliegender Hauser und Dérfer, auf die Stefan trifft, und
Bekanntschaften, die er macht. Zwar ist am Ende weder das Drehbuch
geschrieben noch das besagte >andere Leben« gefunden, doch erscheint
der Protagonist entschlossen, es in Salzburg und in seinem Beruf zu su-
chen. Auch nach dem »Fliegenpalast« setzt Kappacher seine Erkundungs-
reisen ins eigene Ich fort. In dem 2012 erschienenen Roman »Land der
roten Steine« zieht es einen Salzburger Arzt nach Amerika. Tief in der
unwirklichen Landschaft der Canyons von Arizona und den Reserva-
ten der Apachen, die beide ausgiebig beschrieben werden, findet auch
der vorldufig letzte von Kappachers Protagonisten die Inspiration fiir ein
»anderes Leben, das diesmal nach der Pensionierung beginnen soll."

11" Ders., Selina oder das andere Leben. Roman. Wien 2005.
12 Ders., Land der roten Steine. Miinchen 2012, S. 155.

300 Anna Guillemin

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Fliegenpalast« ordnet sich fast nahtlos in Kappachers Werk ein.
Wie so viele Texte dieses Autors konzentriert er sich auf eine Reise. Er
verbindet das Moment des Aufbruchs, das hier leitmotivisch in dem
amerikanischen Ausdruck »Another Go« begegnet, mit der Riickkehr, wie
sie schon der Erstling »Die Werkstatt« gestaltet. Das »andere Lebens, das
zahlreiche seiner Romane und Erzihlungen ihren Protagonisten erst
erschliefen wollen, hat Kappachers Hofmannsthal schon hinter sich.
Vom Erzihler abkiirzend und distanzierend »H.« genannt, ist er auf der
Suche nach der literarischen Inspiration und Kreativitdt, aus der er in
seiner Jugend scheinbar miuhelos schépfen konnte. Nicht ohne Ironie
1488t Kappacher einen etablierten und schon zu Lebzeiten kanonisierten
Schriftsteller wie Hofmannsthal den umgekehrten Weg des »Amateurs«
durchlaufen. Kappachers »H.« liest breit — der Roman i1st gespickt mit
Referenzen auf die Klassik, die Wiener Moderne und die Weltliteratur —,
mmmer in der Hoffnung, die Kreativitit der anderen moge sich auf ihn
tibertragen.'® Diese Hoffnung erfillt sich nicht. Somit gleicht die Anlage
des »Fliegenpalasts« dem Roman »Selina«, in dem ebenfalls die Schreib-
hemmung und das Scheitern am Werk im Mittelpunkt stehen.

Der Roman beginnt im August 1924, als Hofmannsthal - eigentlich im
Urlaub mit seinem jiingeren Freund, dem Historiker Carl Jacob Burck-
hardt — plotzlich seine Pline dndert und von Lenzerheide in die Salz-
burger Berge reist. In der Schweiz hat er, unterstiitzt von Burckhardt,
vergeblich versucht, an einem seiner Stiicke zu arbeiten. Nun sucht
er dringend einen ruhigen Ort, um die Arbeit an diesem und anderen

13- Hofmannsthals Bibliothek der Klassik und der Weltliteratur enthilt: Henry James’
»Erzihlungen« (20); Heinses »Ardinghello« (21); Verse von Lenau (31); Platons »Sympo-
siume« (33); Goethes »Einleitung in die Propylien« (39); Stendhals »De 'Amour« (104); de
Laclos’ »Gefihrliche Liebschaften« (104); Moli¢res »Eingebildeten Kranken« (111); verschie-
dene Werke des 1924 verstorbenen Joseph Conrad, »The Secret Agent« (54) und »A Person
Record« (115); Robert Louis Stevensons »The Strange Case of Dr. Jekyll and Mr. Hyde«
(115); Walter Paters »Imagindre Portrits« und die Studie zu Giorgione (130); Tiecks »Franz
Sternbalds Wanderungen« (140); Dantes »Gottliche Komédie« (149); Novalis (152); Ecker-
manns »Gespriche mit Goethe« (164). Aus der Gegenwart werden genannt: Robert von Pohl-
manns Studie zu »Sozialismus im Altertum« (23); Rudolf Pannwitz’ »Krisis der européischen
Kultur« (41); Rudolf Borchardts »Eranos«Festschrift (44) und seine Ubersetzung von Wal-
ter Savage Landors »Imagindren Unterhaltungen« (44); Paul Zifferers Roman »Kaiserstadt«
(114); Walter Benjamins Aufsatz tiber die »Wahlverwandschaften« (116); Oswald Spenglers
»Der Untergang des Abendlandes« (117); Paul Valérys Arbeit tiber den Plagiator (38, vgl.
120); Peter Altenberg (124); Franz Werfel (136); Robert Walser (140, 162f.); Carl J. Burck-
hardts »Kleinasiatische Reise« (156). Die Zahlen in Klammern verweisen auf die entsprechen-
den Seiten im »Fliegenpalast«.

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 301

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unfertigen Manuskripten voranzutreiben. Sein gewohnter Sommerort,
Aussee, in dem seine Frau und die drei erwachsenen Kinder Urlaub
machen, scheidet aus, da Hofmannsthal befiirchtet, daf} er dort nicht
zur Arbeit kommen wiirde. So féllt die Wahl, eher zufillig und spontan,
auf Bad Fusch. Biographisch ist diese mysteritse Episode des einsamen
Riickzugs und der Riickkehr an einen Kindheitsort gesichert, obwohl
es nicht viele Hinweise gibt. In einem Brief an Burckhardt berichtet
Hofmannsthal von seiner Erfahrung. Die entsprechende Stelle lautet:

Die Tage in der Fusch waren sonderbar genug; das enge griine Hochtale, mit
den herantretenden Bergwinden, den vielen fallenden Wassern, den zwei
bescheidenen Wirtshiusern, die auch schon tber 70 Jahre stehn, alles so
unverandert — nicht weniger Baume, sondern mehr, die halbhohen Tannen
hochgeworden, die Wege vielfach tiberwachsen, die Steige kaum mehr find-
bar. Aber aus den gleichen Holzrohren da und dort gefafites Bergwasser
springend, aus denen ich getrunken mit zehn Jahren, so hastig hinzulaufen-
der klemner verspielter-vertraumter Bub, und wieder mit zwanzig, wieder mit
dreiflig, wieder mit vierzig, jetzt mit fiinfzig; alle diese Wendejahre war ich
da - so voll ist das feucht kithle Tal mit meiner eigenen Gestalt, daf} es mich
fast beklemmte.'*

1924 ist Hofmannsthal 50 geworden. Sein Brief stilisiert die Episode in
Bad Fusch zum biographischen Wendepunkt. Im Riickblick erscheint
sie als Einkehr, die sich mit dem Beginn jedes Lebensjahrzehnts rituell
wiederholt. Es ist eine Begegnung mit sich selbst und der eigenen Ver-
gangenheit, die der Erinnerungsort méglich macht.

Kappachers Roman greift die &uflerlichen Erfahrungen auf, die
Hofmannsthals Brief beschreibt — die langen Spaziergénge im Bergtal,
die altertiimlichen Wirtshduser und das Trinken des Bergwassers (vgl.
Flp, 31)." Dartiber hinaus macht er auch die fiur Hofmannsthal entschei-
denden Ereignisse dieses Jahres zum Thema — den Mangel an 6ffentli-
cher Anerkennung, den er anlifilich seines Geburtstags erfahren hat,
die von seinem Freund Rudolf Borchardt herausgegebene Festschrift,
die er als mifilungen angeschen hat und die von da an ihre Bezichung
belastet, die verfehlte Freundschaft mit Rudolf Pannwitz, sein Verhaltnis
zu Florens Christian Rang und zu Walter Benjamin, dessen Artikel er in

14 Brief vom 24. August 1924; BW Burckhardt (1991), S. 158.
15 Zitate aus dem Roman werden im folgenden unter der Sigle »Flp« im Haupttext nachge-
wiesen. Kursivdruck im Original ist in den Zitaten beibehalten.

302 Anna Guillemin

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Zeitschrift »Neue deutsche Beitrage« herausgibt, seine nach wie
vor intensive Freundschaft mit Ottonie Grifin von Degenfeld und sei-
ne abgekihlte Freundschaft mit Harry Graf Kessler. Der Roman taucht
aber tiefer ins Wasser der Erinnerung. Die wesentlichen Momente der
Geschichte entfernen sich von den Zeitgenossen. Sie bezichen sich auf
die Hauptpersonen seiner Kindheit: seinen heftig vermifiten Vater, sei-
ne gekrinkte, abweisende Mutter und seine Schulfreunde. Die Erinne-
rung an sie und an sich selbst in jiingeren Jahren 143t das obskure Bad
Fusch auch im Roman zu dem zentralen Erinnerungsort werden, als den
Hofmannsthals Brief ihn darstellt.

»Der Fliegenpalast« wahrt, was die Literaturkritik sofort bemerkt hat,
eine respektvolle Distanz zu seiner Hauptfigur. Martin Walser bemerkt
schon in seiner Rezension des frithen Romans »Morgens, dafl thm »so
etwas von Zuriickhaltung [...] noch nicht begegnet« sei.'® Peter Handke
spricht in seiner Laudatio zum Hermann-Lenz-Preis 2004 in einer gliick-
lichen Wendung davon, daf} in Kappachers Prosa »ein beildufiger Ernst«
herrsche.” Hans-Jirgen Schings bemerkt zum »Fliegenpalast«, dafl der
Erzihler seine Figur geradezu sieze.'® Dieser Effekt entsteht durch die Er-
zdhltechnik. Abgesehen von knappen Erzihlerberichten ist der Roman
weitgehend in erlebter Rede und im inneren Monolog geschrieben. Die
wenigen Unterhaltungen werden in direkter Rede wiedergegeben. Die
zahlreichen Briefe, die Hofmannsthal schreibt, entwirft oder imaginiert,
erscheinen in der ersten Person. Seine Notizen werden auch graphisch
durch Kursivdruck hervorgehoben. Dabei mischt sich die Schilderung
der Urlaubstage immer wieder mit Episoden der Erinnerung, die nicht
unbedingt chronologisch geordnet sind, so daf} Bad Fusch als ein zeit-
loser Ort erscheint. Die topographischen Beschreibungen unterstiitzen
diesen Eindruck. Es ist zum Beispiel von den »wenig eingesunkenen,
tiberwachsenen Steinstufen« der Kirche die Rede (Fpl, 26) oder von den
Spinnweben auf den Ruhebinken an den Spazierwegen, die Hofmanns-

16 Martin Walser, Ernsthafter Feind. Ein stilles Bild von brutaler Zuriickhaltung. Walter
Kappachers Roman »Morgen«. In: Die Zeit vom 14. Februar 1975.

17" Peter Handke, Prosa als Hintergrund (aus)leuchten. In: manuskripte 165/2004, S. 29-32,
hier S. 30.

18 Vgl. Hans-Jiirgen Schings, Epiphanien und Magie, das ist vorbei. In: FAZ vom 12. Mérz
2009 (Literaturbeilage). Ahnlich urteilen Tilman Krause, Virtuose der Zuriickgenommenheit.
In: Die Welt von 27. Mai 2009 und Felicitas von Lovenberg, Schreiben wie auf Zehenspitzen.
In: FAZ vom 27. Mai 2009.

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 303

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thal vor dem Hinsetzen mit dem Tuch abwischt (vgl. Flp, 19). Auf
dhnliche Weise werden die Figuren, die Hofmannsthal im abgelegenen
Kurbad und Umgebung antrifft, zur Spiegelfliche eines komplexeren
Geflechts von Beziechungen.

Im Zentrum der verdichteten Projektionen steht ein anderer Hotel-
gast und neuer Bekannter, der Arzt Dr. Krakauer. Hofmannsthal lernt
ithn kennen, als er bei einem Spaziergang einen Schwindelanfall erlei-
det. Die Rettung aus der Ohnmacht — wie im Liebesroman - signalisiert
eine erotische Beziehung. Dariiber hinaus bietet sich »[d]er junge Mann
mit seinem auffillig kurzen Haarschnitt« (Flp, 33) auch als ménnlicher
Freund und intellektueller Gesprachspartner an. Auch als Heilerfigur
fur den gesundheitlich belasteten Autor kommt er in Frage. Keine dieser
Moéglichkeiten, die sowohl von Hofmannsthal als auch vom Leser er-
wartet werden, verwirklicht der Roman. Dr. Krakauer, der als Privatarzt
einer hilfsbediirftigen und eiferstichtigen Baronin reist, kann weder die
eine noch die andere Rolle spielen. Als Gesprichspartner hat er kaum
Zeit, so ergibt sich nie die Gelegenheit, das versprochene Gesprach tiber
Hofmannsthals Werke zu fithren. Auch hat der Arzt, signifikant fiir seine
Generation, bislang nichts von Hofmannsthal gelesen. Als Freund oder
erotische Figur scheint er ungeeignet zu sein: Er verrit bedeutungsvoll,
daf} er nahe an einer Verlobung stehe. Auch als Arzt kann er wenig fiir
den kranklichen Patient tun, der gerade am Tag der Verabschiedung im
Bett liegt. Und doch macht sich an der fiktiven Figur des Dr. Krakauer,
obwohl zahlreiche Werke Hofmannsthals erwihnt werden, der eigentli-
che Leittext des Romans fest. Es handelt sich um die »Briefe des Zurtick-
gekehrten«. Wie Hofmannsthal selbst in Bad Fusch so ist auch Dr. Kra-
kauer ein Zurtickgekehrter, der nach einem mehrjahrigen Aufenthalt in
Amerika wieder in Osterreich heimisch zu werden versucht. Bezeichnen-
derweise heifit es im Roman einmal: »Wir sind ja alle Zurtickgekehrte,
nicht wahr?« (Flp, 101) Hofmannsthal schickt einen Band mit einer Neu-
ausgabe des Werks an den Arzt, liest es selbst wieder und freut sich auf
ein Gespréich mit einem neugewonnenen Leser. Auf diese Weise erzeugt
der Roman eine Erwartung, die nie eingel6st wird. Dennoch nimmt der
Roman wesentliche Momente gerade dieses Werks wieder auf.

Die »Briefe des Zuriickgekehrten« sind ein Produkt des junge-
ren Hofmannsthals. Urspriinglich sollten sie im Zusammenhang des

304 Anna Guillemin

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Andreas«-Romans stehen. Aber sie blieben unvollendet. Damit verwei-
sen sie auf das Schicksal von Hofmannsthals Spatwerk, das im Roman
zum Thema gemacht wird. So heifit es: »Oft deprimierte ihn der Ge-
danke, ja beinah die Einsicht, daff alle drei groflen Arbeiten Fragment
bleiben kénnten, beide Theaterstiicke, der Roman« (Flp, 22) — gemeint
sind die politische Komédie »Timon, der Redner«, das Trauerspiel »Der
Turm« und der »Andreas«-Roman.

Riickkehr bedeutet den Vergleich von zwei Zustinden, dem Zuvor
mit dem Jetzt. Diese Ungleichzeitigkeit fithrt geradezu zwangslaufig zu
Desorientierung. So wirkt Kappachers Hofmannsthal orientierungslos
bei dem Versuch, sich in das Zeitalter seiner Jugend zurtickzuversetzen,
in eine Zeit namlich, in der zum Abendessen auch Abendkleidung ge-
tragen wurde, in der die Kellner aus Erfahrung wissen, welchen Kaffee
und welche Zeitung die Giste verlangen, in der Reisende langsam in
Postkutsche und Ochsengespann unterwegs waren. Statt dessen wird
er in der Gegenwart immer wieder mit Technologie konfrontiert, mit
Elektrizitat, flieflendem Wasser und Automobilen, durch die die Mo-
derne unfehlbar auch in den entferntesten Kurort Einzug halt. Nicht
zuletzt die technischen Errungenschaften und die Ablenkungen sowie
die Moglichkeiten, die sie mit sich bringen, verhindern die Versenkung
in andere Epochen wie das klassische Griechenland (»Timon«) oder das
Venedig des 17. Jahrhunderts (»Der Turm«), die die literarischen Projek-
te fordern.

Auch das Land, in dem Hofmannsthal reist, ist ein anderes gewor-
den. Im August 1924 gilt es, »den zehnten Jahrestag des Kriegsbeginns«
(Flp, 125) zu begehen. Fur Hofmannsthal bedeutet dieses Datum ein
weiteres Scheitern. Wihrend des Ersten Weltkriegs hatte er sich mit
Uberzeugung in den Dienst der Donaumonarchie gestellt und in im-
mer neuen Offentlichkeitswirksamen Aktionen die Zukunftsfiahigkeit des
osterreichischen Modells betont. »Der Fliegenpalast« erwahnt die »Arti-
kel in der Neuen Freien Presse und in der Rundschau«, den Aufsatz »Die Be-
jahung Osterreichs« (Fpl, 68) und das Kinderbuch »Prinz Eugen der edle
Ritter«, nicht aber das pathosgetrinkte Gedicht »Osterreichs Antwortx,
das jede Gesamtausgabe des lyrischen Werks beschliefit.’* Alle diese

19" Prinz Eugen der edle Ritter. Sein Leben in Bildern. Erzahlt von Hugo von Hofmanns-
thal. 12 Original-Lithographien von Franz Wacik. Wien 1915; enthalten in SW XXVIII
Erzihlungen 1, S. 85-105, sowie Hugo von Hofmannsthal, Worte zum Gedéchnis des Prin-

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 305

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anstrengungen haben sich nicht nur als vergeblich herausgestellt; sie
erscheinen Kappachers Hofmannsthal im Rickblick als verfehlt, sogar
peinlich. Er selbst sieht sich, wie Millionen andere, von der politischen
Fihrung getduscht. »Ein paar Leute in Wien und in Berlin hatten den
Tod vieler Millionen Menschen verschuldet.« (Flp, 93) Kontrafaktische
Spekulationen dariiber, ob der Kriegsausbruch zu vermeiden gewesen
wire, wechseln mit erschreckenden Szenarien von Inflation und drohen-
dem Umsturz, vielleicht durch den »Kunstmaler Hitler«, der, wie es im
Roman heif}t, »noch einmal von sich reden machen« werde (Flp, 124f.).
In den entlegenen Ferienorten machen sich die veridnderten Zeitldufe vor
allem durch Versachlichung und Erniichterung bemerkbar. Denn nur
noch wenige sptren wie die Familie Hofmannsthal das Bediirfnis, im
August den Geburtstag des Kaisers feierlich zu begehen.

Jede Riickkehr wird erméglicht durch Reisen. Als Autor konnte sich
Hofmannsthal sehr wohl Weltreisen vorstellen. Der Erzihler der »Brie-
fe des Zuriickgekehrten« kommt nach 18 Jahren in Asien wieder nach
Deutschland. Auch Kappachers Hofmannsthal scheint besonders von
Reisenden angezogen. Eine spitere Szene im Roman zeigt thn beim
Zeitunglesen: »Zuletzt hatte er den ganzseitigen, eng gedruckten, iiber-
aus spannenden Reisebericht eines Reporters namens Leopold Weif§
aus dem Irak gelesen. Von Aleppo ausgehend, die viertigige abenteu-
erliche Wiistenfahrt nach Bagdad.« Diese Lektiire weckt andere Ge-
danken: »Carls Reisebericht kam ihm in den Sinn, seine Kleinasiatische
Reise, welche H. im nichsten Heft der Deutschen Beitriige veroffentlichen
wiirde.« (Flp, 156) Die Szene wirft ein Schlaglicht auf Hofmannsthals
enge Freundschaft mit Burckhardt und erklért gleichzeitig eine Dimen-
sion seines Interesses an Dr. Krakauer, der acht Jahre lang in New York
an der Columbia University Medizin studiert hat, ehe er als entfremde-
ter Osterreicher zuriickgekehrt ist. Dabei ist der junge Hofmannsthal
selbst gern gereist. Als der Dichter ein Fahrrad beobachtet, kommt eine
Erinnerung zurtick:

Es fiel ihm ein, daf} er in einem der Sommer, achtzehnhundertsiebenund-
neunzig, sein Rad nach Fusch mitgenommen hatte. Nicht um hier heroben
zu fahren, sondern um sich in Zell am See mit Schnitzler und Beer-Hofmann

zen Eugen. In: SW XXXIV Reden und Aufsitze 3, S. 128-134. Mit dem Erscheinen dieses
Bandes liegt Hofmannsthals Kriegspublizistik gesammelt und kommentiert vor.

306 Anna Guillemin

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu treffen und nach Salzburg zu radeln. Es war jener Sommer, als er mit dem
Fahrrad von Zell am See nach Italien gefahren war, tiber Stidtirol, Verona,
bis Varese. (Flp, 71)

An dieser Stelle erfiahrt der Leser, wie wichtig Reisen fiir Hofmannsthals
Produktivitdt gewesen ist. Sich frei zu bewegen, heifit auch, frei dichten
zu konnen. »Daruber, fiel ihm ein, konnte ich einmal etwas schreiben,
nur fir mich. Jene Wochen in Varese waren ja zweifellos die produktiv-
sten in seinem ganzen Leben gewesen.« (Fpl, 71) Dagegen betont der
50jahrige Hofmannsthal die Miihsal des Reisens: die Hoflichkeit des
alten Dieners Leo; die Arbeit, Koffer zu schleppen und Regenschirme zu
packen; die neuen elektrischen Lampen, die so haufig kaputtgehen, daf}
man Gaslampen auf die Tische stellen muf}; der unter dem Bett verwahr-
te Nachttopf; die Tageszeitung, die nicht greifbar ist; der Abendgast »im
weilen Hemd mit einer unmdéglichen Krawatte« (Flp, 35). Kappachers
Hofmannsthal plant seine Ziige und weif, um wieviel Uhr der Postbus
nach Zell am See fihrt, aber er reist mit Vorsicht. In Bad Fusch kann
er seine gewohnten Spaziergange nur unter der Gefahr von Schwindel
fortsetzen. Der Gegensatz von einst und jetzt verdeutlicht den Zusam-
menhang von Einsamkeit, beschrankten Bewegungsmoglichkeiten und
gehemmter Kreativitit.

Frither hatten Reisen zu neuen Arbeitsplétzen gefithrt. Der Roman
ist eine Sammlung von liebevollen Erinnerungen an besondere Orte,
die Kreativitit freisetzen. Oft sind solche Orte kein Privatbesitz, son-
dern offen, im Freien, in der Natur. Der Dichter bemerkt mehrmals,
dafl die Sommermonate sowieso die Zeit waren, in der er sein Jahres-
pensum schreiben konnte. Beispielsweise erinnert er sich, »als er ein-
mal von Altausse tiber Obertressen nach Bad Aussee wanderte, eine
Bank unter einer Linde entdeckt, sich hingesetzt und sofort gemerkt
[zu haben]: ein Platz zum Arbeiten!« (Flp, 73) Ein Arbeitsplatz konnte
auch von einem Gastgeber angeboten werden, bei dem er sich freund-
lich aufgehoben fiihlte.

Das Ramgut der Oppenheimer in Altaussee fiel ihm ein, mit dem Schreibzim-
mer, der groflen Bibliothek [...]. Wie viele Jahre hatte er sein Zimmer gehabt
in dem bauerlichen Herrenhaus, in dem er auch schlief, wenn er manchmal
bis tief in die Nacht hinein gearbeitet hatte. (Flp, 108)

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 307

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses stindige Reisen und Suchen erweckt aber auch Heimweh in dem
peripatetischen Schriftsteller, so daf§ er sich nach einem bekannten Ar-
beitsplatz sehnt: »Plétzlich zog eine heftige Sehnsucht durch seine Brust,
nach dem Arbeitszimmer daheim, der Couch hinter seinem Schreibtisch,
dem Garten, dem Salettel, in dem in jungen Jahren so vieles entstanden
war.« (Flp, 85) Als Hofmannsthal am Ende des Romans allein und un-
wohl im Hotelbett liegt und nach seinem Haus in Rodaun verlangt, er-
fahrt der Leser wie schwierig dieses ewige Wandern und Reisen ist und
wie tief dieses Heimweh trifft: »Es schien ihm, er sei so unendlich weit
von seinem Zuhause entfernt, daf} es hochst fraglich war, ob er je wieder
dorthin zurtickkehren konnte.« (Flp, 169) Die Riickkehr wird hier zur
Heimkehr, die Topographie und Kreativitdt zumindest in der Vorstel-
lung zusammenfihrt.

»Aufler einigen Notizen zum Tumonhatte er an diesem Tag, wie auch
am Tag davor, nichts zustande gebracht.« (Flp, 42) Hofmannsthals Man-
gel an Produktivitit wird zum Leitmotiv des Romans. Und im Unter-
schied zu einer diskursiven Biographie kann die Schreibhemmung hier
wirkungsvoll in Szene gesetzt werden. Hofmannsthals Sensitivitat ist ei-
nerseits die Quelle seiner scharf beobachtenden Prosa und Lyrik, aber
andererseits auch die Ursache seiner Leistungsunfihigkeit. Er leidet am
Klima, an der Last seines Ruhms, an den Zerstreuungen der Moderne
und, nicht zuletzt, an seinem alternden, nachlassenden Kérper. Seiner
Frau schreibt er: »Hoffentlich habe ich bald eine Luft, die nicht linger die freie Be-
wegung meiner Gedanken lihmt.« (Flp, 146) Eine Erinnerung an seine Hoch-
zeit bringt den folgenden Gedanken: »Ich bin ins Leben eingetreten,
hatte er Jahre spéter einmal gedacht, und meine lyrische Begabung ist
bei der anderen Tiir hinaus.« (Flp, 137) Das Bewufitsein fritherer Schaf-
fenskraft wirkt ldhmend auf die Gegenwart. Auch die moderne Welt
schafft dutzende Unterbrechungen und Ablenkungen. Zwar vermehren
sich die Moglichkeiten zur Mitteilung, doch werden sie kiirzer und in-
haltsloser. Teilweise schreibt man Karten: »Meine Karten von dort [Len-
zerheide] wirst Du inzwischen bekommen haben. Verzeih, dafs ich zu emem Brief
nicht fikig war< (Flp, 16), schreibt Hofmannsthal an seine Frau. Teilweise
schickt man Telegramme, als eine schnellere, manchmal zu spontane Art
zu kommunizieren. Als sich Hofmannsthal unsicher ist, ob er schon von
Bad Fusch nach Aussee reisen soll, phantasiert er: »Emn Telegramm hab ich

308 Anna Guillemin

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiberlegt dir zu schicken [...].« (Flp, 17) Das Telefon taucht als Hindernis auf.
Zu Hause dulden die Hofmannsthals das Gerit nur neben der Kiiche, so
daf} es vom Dienstmidchen beantwortet werden kann. Hofmannsthals
umfangreiche Korrespondenz, die morgens und nachmittags empfangen
wird, sorgt gleichfalls fur Ablenkungen. Auflerdem kann die Zeitung
verfithrerisch wirken. Fine verschollene Ausgabe der »Neuen Freien
Presse« im Lesezimmer des Hotels irritiert Hofmannsthal (der treue Die-
ner Leo sucht sie vergebens), und man erfihrt, wie viel Zeit er damit ver-
bringt, sogar die Fortsetzungsgeschichte zu lesen. Einerseits will er sich
von der Welt des Journalismus distanzieren (»Einmal, fiel ihm ein, hatte
er tiberlegt, ob Stefan George recht gehabt hatte, als er von der Gefahr
sprach, ins Literatentum abzurutschen, in die Zeitungsschreiberei« [Flp,
79]). Anderseits ist die Zeitung, wie seine tiglich antizipierte Post, eine
wichtige Verbindung des Isolierten zur Welt.

Hofmannsthal schreibt Briefe an drei Bezugspersonen: seine Frau Ger-
trude (Gerty) in Aussee, seinen verlassenen Freund Carl Jacob Burck-
hardt in der Schweiz und Dr. Krakauer. Einige Briefe sind nur im Kopf
geschrieben, unterbrochen, verbessert, vielleicht nicht abgeschickt. Ein
langer, sehr personlicher Brief an Krakauer ist nur eine Phantasie, und
die Briefe an Gerty, in denen Hofmannsthal tiber eine Vernunftehe spe-
kuliert, sind tatsichlich aus einem anderen Kontext in den Roman ein-
montiert (vgl. Flp, 51). Nichtsdestoweniger greift Kappacher auf diese
bekannte Stimme des Autors zuriick, um seinen Roman als Biographie
zu authentifizieren.

Der Brief, und vor allem der erfundene Brief, spielt fiir Kappachers
Hofmannsthal noch aus einem anderen Grund eine entscheidende Rol-
le. Dr. Krakauer erklért er: »Erfundene Gespriche und Briefe seien ei-
gentlich ein Lieblings-Genre von ihm [...]. Am liebsten hitte er damals,
nach dem Erscheinen des fiktiven Briefs des Lord Chandos, in diesem
Genre weitergearbeitet [...].« (Flp, 120) Insofern kénnte man den dlteren
Hofmannsthal als Epistolographen ansehen, dem Briefe die Literatur er-
setzen. Daf} diese Art des Schreibens eine Ubersprungshandlung ist, 1af3t
der Roman den Schriftsteller selbst formulieren, und zwar, ironischer-
weise, in einem Briel: » Auf der Reise von Buchs nach Zell am See hatte ich mir
vorgenommen, m Bad Fusch keine Briefe xu schreiben, mich vollig auf die Arbeit, auf
das Theaterstiick zu konzentrieren.« (Flp, 82) Nichtsdestoweniger fallen zwei

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 309

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Briefe an Krakauer in die Mitte des Buches, als eine Art Hohepunkt in
einem handlungsarmen Roman und als eine Neuauflage der »Briefe des
Zuriickgekehrten«.

Urspringlich hatte sein nachlassender, krankheitsanfilliger Kérper
Hofmannsthal in Kontakt mit Dr. Krakauer gebracht. Als Hofmannsthal
beim Spazieren ins Ohnmacht fallt, kann Dr. Krakauer seinen Puls mes-
sen und spéter im Hotelzimmer seinen Blutdruck fiir zu hoch beurtei-
len. Zur weiteren Diagnose und Behandlung wird Hofmannsthal an Spe-
zialisten in Wien verwiesen. Doch sind Hofmannsthals Schwindel und
Schwiche um so bedrohlicher, weil der Leser weif}, dafl er wenige Jahre
spéter an einem Herzinfarkt sterben wird. Schon die Tagesnachrichten,
die die Zeitungen bringen, kénnen bedrohlich oder erschiitternd sein.
Hofmannsthal liest beispielsweise mit Schrecken, dafl Joseph Conrad
gestorben ist. Der unerwartete Tod des beliebten Romanautors im Alter
von 67 Jahren ruft bei Hofmannsthal Angst vor der eigenen Sterblich-
keit und abnehmender Produktivitit hervor. Auch Prosadichtungen von
Robert Walser, die Hofmannsthal in einer Berner Zeitung im Urlaub
mit Carl Jacob Burckhardt liest, kénnen Fluchtreflexe auslésen: »Blof3
weg hier, hatte er immer wieder gedacht, ich halte es hier nicht mehr
aus!« (Flp, 110) Er sicht darin einen Beleg firr die Produktivitit eines
Konkurrenten und fithlt sich wiederum an seine Sterblichkeit erinnert.
Ein Besuch in Davos am Vortag, bei dem ihn »die vielen Sarggeschafte
erschreckt« hatten, hat ein Ubriges beigetragen (Flp, 110). So kreist der
Roman wiederholt um Tod und Sterblichkeit sowie um die Vorahnun-
gen und die Angste, die damit verbunden sind.

Hofmannsthals kérperliche Schwiche vereitelt auch eine letzte Begeg-
nung. Eine Beziehung zu Dr. Krakauer, in dem die Fiden des persona-
len Geflechts um Hofmannsthal im Roman zusammenlaufen, hat sich
nicht ergeben, nur eine Ahnung der Méglichkeit. Dabei bleibt es auch,
als beide sich verabschieden wollen. »Jweimal habe ich gestern vergeblich
an Ihre Tiir geklopfi< (Flp, 153), schreibt Dr. Krakauer in einem flucht-
artigen Brief. Als der Doktor dann erfolgreich an die Tur klopft — das
Auto wartet schon reisefertig unten im Hotelhof —, findet er den Dichter
krank und etwas verwirrt vor. Mit den Worten »Ich brauchte Another Go«
beginnt Hofmannsthal das langersehnte Gesprich, das er schon nach
wenigen Sdtzen abbrechen mufl. »Es tut mir so leid, wie gerne wiirde

310 Anna Guillemin

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ich Thnen jetzt zuhérens, versichert thm der Doktor (Flp, 161f.). Selbst
der Abschied ist unbefriedigend und gehetzt. Eine allerletzte Moglichkeit
bietet sich noch, als der Dichter ein lautes Hupen vom Hof hort. Ist
die Figur eines »in Ledersachen Vermummten« (Flp, 171), die so heftig
hupt, tatsdchlich der Doktor, der einen letzten Abschied nehmen will?
Hofmannsthal lehnt sich aus dem Fenster und winkt, bevor er bemerkt,
dafl der Gruf einem anderen Gast gilt. So endet der Roman mit einem
Mifigeschick, einer alltiglichen Verwechselung, die alle Hoffnungen auf
eine bedeutungsvolle Begegnung durchkreuzt. Bezeichnenderweise fallt
das Wort »Fliegenpalast«, der Titel des Romans, gerade nach dem letz-
ten, abgebrochenen Gesprich von Dichter und Doktor (vgl. Fpl, 162).
Konkret gemeint ist der Wintergarten des Hotels, der eine Unzahl von
Fliegen anzieht, wihrend die Giste speisen und ihren Gedanken nach-
gehen. Das Wort kann aber auch auf andere Weise verstanden werden -
zum einen bezieht es sich auf die hochfliegenden Phantasien und Wiin-
sche, auf die dsthetischen Bediirfnisse nach Abschlufl und Vollendung;
zum anderen verweist es auf die kleinen Widrigkeiten und den leichten
Ekel des Alltags, an dem so vieles scheitert. In diesem Bild kulminiert
Walter Kappachers Romanbiographie Hugo von Hofmannsthals.

Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast« 311

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.

Mitteilungen

Hofmannsthals Lyrik
Internationale Tagung der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft
Evangelische Akademie Tutzing — |9. bis 22. September 201 |

Ziel der in der Evangelischen Akademie Tutzing stattfindenden Tagung
war es, mit Hofmannsthals Lyrik einen Werkteil neu zu adressieren, der
in der jiingeren Forschung in auffilliger Weise vernachlassigt wurde. An-
ders als in fritheren Rezeptionsstufen sollte das lyrische Werk Hofmanns-
thals jedoch nicht nur in seiner Singularitét betrachtet, sondern im Kon-
text zeitgendssischer Bemiithungen gesehen werden, Signaturen, Formen
und Funktionen des Lyrischen um 1900 neu zu bestimmen. Gleichzeitig
sollte die Moglichkeit erdffnet werden, in grundsitzlicher Weise tiber
die wachsende Relevanz lyrischen Sprechens innerhalb einer zusehends
fragwiirdiger werdenden gattungspoetologischen Ordnung nachzuden-
ken. In der Entgrenzung der Lyrik zum Lyrischen bei Hofmannsthal
und anderen artikuliert sich eine epochenspezifische Spannung zwischen
lyrischem Modus und lyrischer Gattung, zwischen der hohen Wertschét-
zung der Lyrik um 1900 und der gleichzeitigen Auflosung der klassizisti-
schen Gattungstrias von Epik, Dramatik und Lyrik. Diese epochenspe-
zifischen Tendenzen sollten aus Anlafl der Tagung neu exponiert und
ausgeleuchtet werden.

Diskutiert wurden wihrend der Tagung jedoch auch Aspekte der
Hofmannsthalschen Lyrik selbst. Bezeichnenderweise ging die Mehr-
zahl der Referenten von detaillierten Textanalysen aus, aus denen dann
weiterfithrende poetologische und gattungspoetologische Fragen abge-
leitet wurden. Insgesamt lief} sich dabei ein tibergreifendes Interesse an
Hofmannsthals Poetik der Form feststellen. Fast alle Vortrage verbanden
ihre Interpretationen mit Fragen nach Hofmannsthals Denken der Form
bzw. nach den organisierenden Elementen einer Lyrik, die sich selbst
einerseits als gleitend, bewegt und unbestimmt, andererseits aber als ge-

pragt und symbolisch begreift. Gleichermaflen fiel auf, daf} sich diese

Mitteilungen 313

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik des Lyrischen im Spannungsfeld von George und Goethe entfal-
ten lief}, deren Formbegriffe und Poetiken in Hofmannsthals Gedichten
immer gegenwirtig gehalten werden. Das lieff sich auch daraus erken-
nen, dafl der wiederholt zitierte Referenztext fiir Hofmannsthals lyri-
sches Schaffen das 1904 entstandene »Gespréch tiber Gedichte« war.

In seinem Eroffnungsvortrag »Souveranitdt und Hingabe. Formen lyri-
scher Souveranitit bei Hofmannsthal« entfaltete David Wellbery (Chica-
go) diese fundamentale Spannung in Hofmannsthals lyrischem Werk
und stellte damit die Weichen fiir die Diskussionen der folgenden Tage.
Hofmannsthals lyrische Produktion beschrieb er als eine Kunst der Va-
riation, die die grundlegenden imaginidren Szenarien in immer neue Ge-
dichtkonfigurationen umsetzt. Insbesondere standen zwei solcher Szena-
rien im Mittelpunkt seiner Ausfiihrungen: einerseits die Imagination der
Uberschreitung, die er als eine »Prisenzwerdung des metaphysischen
Lebens« bezeichnete, andererseits eine Herrschaftsphantasie, welche die
Béndigung der Lebensmacht und deren Erhebung in die Klarheit geisti-
ger Reflexion inszeniert. Ersteres lief§ sich beispielhaft am Gedicht »Vor-
fruhling« zeigen, das durch eine unpersonliche Prozeffhaftigkeit, Fluiditat
und Transgressivitit gekennzeichnet sei, die sich ohne Zielrichtung und
Handlungssinn manifestiere, zweites bediene sich der Semantik der Ké-
niglichkeit, wenn es darum geht, aus dem »liquiden Magma« plastische
Schopfungen zu gewinnen, aus der »Fille der Hingabe« die Stabilitdt
einer Form und die Freiheit der Reflexion zu gewinnen. Wie Wellbery in
einem Durchgang durch reprisentative Texte zeigen konnte, korrespon-
dieren diesen beiden Szenarien die Subjektpositionen der Hingabe und
der Souverdnitit, deren Polaritit das Spannungsfeld abgibt, innerhalb
dessen sich Hofmannsthals lyrische Dichtung entfaltet.

In seinem Vortrag »Ein Traum von grofler Magie«. Zur poetischen
Verfahrensweise in der frithen Lyrik Hugo von Hofmannsthals« wid-
mete sich Wolfram Groddeck (Ziirich) einem Gedicht, das als eines der
dunkelsten Gedichte Hofmannsthals gilt. Es hat seit Mitte des vorigen
Jahrhunderts zahlreiche Deutungen erfahren, die sich vor allem auf den
metaphysischen Gehalt und die komplexen intertextuellen Beziige des
Gedichts konzentriert haben. Der Vortrag versuchte auf dem Hinter-
grund der bisherigen Deutungen eine Lektiire, die sich zunédchst mit der
graphisch und orthographisch eigenttimlichen Gestalt der Drucke ausei-

314 Mitteilungen

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nandersetzte. Die graphisch extravagante Gestalt des Drucks von 1903
betone die proportionale Struktur des Gedichtes und die Zésur nach der
13. Strophe préziser als die spateren Drucke des Gedichts. Der Vergleich
mit dem springenden Léwen in der 13. Strophe ruft das alteste Paradig-
ma der Metapherntheorie auf, das Aristoteles tiber den Léwen-Vergleich
Homers konstituiert hat. Indem das Gedicht selber weitgehend auf Me-
taphern verzichtet und sich auf Vergleich und Metonymie beschrankt,
wird die Textur des Gedichts entzifferbar tiber die — ebenfalls von Aris-
toteles konzipierte — »Metapher nach der Analogie«. In der Selbstrefle-
xion der poetischen Mittel — bei deren Nachvollzug auch einige bisher
nicht erkannte intertextuelle Anspielungen sichtbar werden — balanciere
das Gedicht zwischen lyrischem Entzug und Poesie oder, anders gelesen,
zwischen Traum und Deutung.

Ralf Simon (Basel) ging in seinem Vortrag »Hofmannsthals lyrische Poe-
tik der Vorgeschichte« davon aus, dafl der Zugang zu Hofmannsthals Lyrik
vor dem Hintergrund narratologischer Uberlegungen seinen Ausgangs-
punkt bei dem erzihltheoretischen Begriff der Vorgeschichte genommen
habe: Hofmannsthals Begriff der Praexistenz und seine vielfachen Thema-
tiken des Vorangehenden (vgl. Gedichttitel und Wortfiigungen wie: Vor-
frihling, Vor Tag, Vorgefiihl etc.) bieten dazu reichhaltige Ankniipfungen.
»Vorgeschichte« wurde zunéchst auf einer thematischen Ebene als Problem
der Epigonalitit verstanden: Vor dem eigenen Dichten stehen die gro-
fen Dichter (vor allem Goethe), die die gegenwirtige lyrische Geste zur
epigonalen Nachtréglichkeit verkleinern. Entsprechend las der Vortrag
einige der bekanntesten Gedichte Hofmannsthals als historistische Lyrik
und als Bibliotheksphantasien. Ein zweiter Schritt fithrte die Szene der
Instruktion (Harold Blooms >Einfluf-Angstq) durch den Verweis auf Stefan
George emer energetischen Konkretisierung zu. Die polemische Formel
lautete: Hofmannsthal ist lieber ein Epigone Goethes als ein Ephebe des
avantgardistischen George. Das in Hofmannsthals Gedichten formulierte
Epigonentum wurde somit als Abwehrreaktion gegen George lesbar. Der
dritte Schritt unterwanderte auch diese Formel. Eine erneute und genaue
Lektiire von Hofmannsthals Metapherntheorie (»Gespréch tiber Gedich-
te«) wies nach, dafl die >Ubertragung« auf Vorgeschichten beruht. Was sich
sprachlich als Metaphorik darstellt, ist vorher ontologisch und physiolo-
gisch fundiert worden. Indem Hofmannsthal in diese Tiefe des Metapho-

Mitteilungen 315

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rischen (die Vorgeschichte der Metapher) zuriickgeht, iiberwindet er den
nur epigonalen Goethebezug und gewinnt durch die Goethedeutung —
also mit Goethe — eine Konstellation des Ursprungs, die stark genug ist,
um Georges Einflufl-Versuch zu kontern. Der frithe Text »Idylle« kann
in diesem Sinne als Metapherntheorie gelesen werden und dem spéteren
»Gesprdch tber Gedichte« der Sache nach an die Seite gestellt werden.
Somit entsteht eine neue Einsicht in Hofmannsthals Szene der Instruktion
zwischen abgewiesenem Avantgarde-Anspruch (George) und in die Tiefe
transformierter Epigonalitit (Goethe). Diese Einsicht wiederum ist in die
Lektiire der fritheren Lyrik zurtickzutragen: in eine Lektiire, die nunmehr
die Frage der Vorgeschichte poetologisch wendet.

In ihrem Vortrag »Facher und Wind. Hofmannsthals lyrischer Symbo-
lismus im Vergleich mit Mallarmé« befafite Angelika Jacobs (Hamburg)
sich mit unterschiedlichen Modellen des lyrischen Symbolismus. An-
hand der komplementiren Bewegungsfiguren Facher und Wind wurden
poetologische Differenzen in der Lyrik Mallarmés und Hofmannsthals
veranschaulicht. Mallarmés experimentelles Verfahren prisentiere das
poetische Wort als Medium, das Botschaften sowohl enthillt als auch
verbirgt. Dementsprechend reflektiert die Ficherbewegung in »Even-
tail« (1891) das unabschliebare Spiel der Bedeutungen innerhalb der
Sprache, das ohne festen Kern und stabilen Kontext bleibt. Aus der
zielgerichteten Mitteilung wird eine semantisch frei schwebende Atmo-
sphire, die sich auf der Klangebene und im referenzlosen Objekt sugge-
stiv verdichtet. Auch das Sonett »Autre Eventail« (1894) evoziert einen
Schwebezustand zwischen Erwartung und Entzug, der das lyrische Spre-
chen als Wechselwirkung zwischen den medialen Ebenen des lyrischen
Ausdrucks priasentiert und sich der Kontinuitit des Erzihlens verwei-
gert. Hofmannsthal konzipiert ein derart fiktives und ironisches Spiel
der Méglichkeiten und Bedeutungen lediglich als Intermezzo, das vom
Zustand zur Handlung und Erzdhlung dringt. So verliert der Facher
im »Zwischenspiel< »Der weifle Facher« (1897) seine poetologische Re-
levanz, weil der dargestellte Seelenzustand die Entwicklung einer eigen-
standigen Komédienhandlung nicht zulaflt. Hingegen ist der Wind als
poetologische Figur imstande, fragmentierte Seelenzustdnde narrativ zu
verketten. In »Vorfrithling« (1892) synthetisiert er disparate Impressio-
nen zur >Geschichte< einer Reise, die im anonymen Subjekt als visio-

316 Mitteilungen

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

néres Vorgefiihl leibseelische Resonanz findet. Wihrend Mallarmé die
Dechiffrierung des Symbols einer poetischen Sprach-Form ohne stabile
Bedeutungsfunktion tiberantwortet, stellt Hofmannsthal Totalitat tiber
die harmonisch semantisierte, narrationsfahige Form her. Als Lyriker
orientiert er sich daher eher an der traditionelleren Dichtkunst Paul Ver-
laines als an der von Stefan George propagierten Poetologie Mallarmés.
So kann Hermann Bahr Hofmannsthal im Essay »Symbolisten« (1892)
zum spiritus rector des neuen Symbolismus erklaren, der theoretisch zwar
Abstand von der naturalistischen Mimesis dufierer und innerer Situatio-
nen nimmt, praktisch aber eine deutlich entschérfte Suggestionstechnik
favorisiert. Daf} diese sich als Analogie unbewuflter Symbolisierungspro-
zesse versteht, zeigen Hofmannsthals Gedichte »Mein Garten« und »Die
Tochter der Gértnerin« (1891), die bildlich konventionell verfahren und
den Kontext- und Subjektbezug weitgehend intakt lassen.

Dieter Burdorf (Leipzig) sprach in seinem Vortrag »Formentauschend.
Hofmannsthals Ghaselen« iiber eine Rethe von Gedichten in der per-
sischen Form des Ghasels, die sich vor allem durch identische Reime
im Wechsel mit reimlosen Versen auszeichnet. Hofmannsthal schrieb
sie um 1890/91, also noch zu seiner Gymnasialzeit. Er griff damit auf
die Orientmode in der deutschsprachigen Lyrik des 19. Jahrhunderts
zuriick, die durch Joseph von Hammer-Purgstalls Ubersetzung des
»Diwan« von Hafis (1812/13) ausgel6st wurde. Der Vortrag zeigte, wie
diese Mode sich von Goethes »West-6stlichem Divan« tiber Friedrich
Riickert und August von Platen, aber auch tiber heute weitgehend ver-
gessene Ubersetzer und Dichter wie Georg Friedrich Daumer, Vincenz
von Rosenzweig-Schwannau, Georg Heinrich Ferdinand Nesselmann,
Ernst Heinrich Meier und Franz Hermann von Hermannsthal entwik-
kelte. Hofmannsthals poetische Leistungen in der Form des Ghasels
wurden vor dem Hintergrund dieser Tradition konturiert. Hofmanns-
thal lief§ die sinnlich-erotische Linie des Ghasels hinter sich und kon-
zentrierte sich auf poetologische, anthropologische, erkenntniskritische,
ja metaphysische Gehalte. Seine frithen Ghaselen sind dann am nichts-
sagendsten, wenn sie blof} tautologisch die poetische Funktion der Vers-
sprache beschwoéren und zugleich vorfithren. Sie sind dort am starksten,
wo sie welthaltig sind und sich zu ithrem Status als Poesie des Jugendstils
bekennen. Schon in der unter dem Einfluf} Stefan Georges stehenden

Mitteilungen 317

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lyrik kehrte sich Hofmannsthal von den Ghaselen ab und nahm die
wenigen bis dahin entstandenen Texte auch nicht in seine Gedichtsamm-
lungen auf. Dafi damit keineswegs schon seine Auseinandersetzung mit
der orientalischen und orientalisierenden Dichtung endete, zeigt etwa
sein Essay tiber Goethes »Divan« von 1913.

Sandro Zanetti (Zurich) widmete sich in seinem Vortrag »Vergangen-
heit und Vergianglichkeit in Hofmannsthals Lyrik« dem frihen lyrischen
Dramenfragment »Der Tod des Tizian« und ging der Frage nach, wel-
chen Modus der Auseinandersetzung mit Vergangenem in diesem Frag-
ment, insbesondere im Prolog, vorgefiihrt wird. In der Begegnung mit
dem Bild des Infanten (und den entsprechenden Intertexten von Geor-
ge) sowie in der wachgerufenen Erinnerung an eine fliichtige Schonheit
(und den entsprechenden Intertexten von Baudelaire bzw. George) wird
im Prolog Vergangenheit nicht nur evoziert und vorgefiihrt, sondern
es wird zugleich deutlich gemacht, wie die Macht des Vergangenen in
der Gegenwart gebrochen, verwandelt, neuen Bestimmungen zugefiihrt
werden kann. In der Art, wie dies geschicht, so Zanettis Vorschlag,
formuliere Hofmannsthal gleichzeitig ein implizites Programm fiir die
eigene literarische Produktion: Eine als machtvoll apostrophierte Ver-
gangenheit (im »Tod des Tizian« durch die Figur des sterbenden Tizian
allegorisiert) wird in der Gegenwart zum Material fir poetische Opera-
tionen, deren eigene Macht darin besteht, das Vergangene als verging-
lich erscheinen zu lassen und gleichzeitig durch eine Demonstration der
fiktionalen Anteile im gegenwiartigen poetischen Tun zu konterkarieren.
Daf} dieses Verfahren auch und gerade in der frithen lyrischen Produkti-
on Hofmannsthals am Werk ist, im Modus der dramatischen Reflexion
aber als solches vorgefithrt wird, wurde von Zanetti besonders hervor-
gehoben. Die Hybridform des lyrischen Dramas wurde entsprechend
genau auf diese Spannung zwischen lyrischer Aussage und impliziter
dramatischer Reflexion hin interpretiert.

Friedmar Apel (Bielefeld) wandte sich in seinem Vortrag tiber »For-
men der Anomie in Hofmannsthals Lyrik« einem Begriff zu, den Emile
Durkheim 1897 mit ausdriicklichem Bezug auf den Wiener Bérsenkrach
von 1873 vor dem Hintergrund der fortgeschrittenen Geldwirtschaft
neu bestimmt hat und der nunmehr einen Komplex der Dissoziation
sozialer Werte und Strukturen in der Moderne beschreibt. Hofmanns-

318 Mitteilungen

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thals Gedicht »Verse auf eine Banknote geschrieben« von 1890 setzt sich
auf merkwirdige Weise mit dem Verhiltnis von Geld und Dichtung
auseinander. Das Gedicht beginnt mit einer schroffen Distanzierung des
Ich von der herkémmlichen Stimmungslyrik, in der die Ubereinstim-
mung von Welt und Innerlichkeit des Subjekts behauptet wird. Gegen
die Herleitung der lyrischen Inspiration aus dem bewegten Gefiihl setzt
das von vornherein als Lyriker sprechende Ich die von Nietzsche po-
stulierte urspriingliche Identitit von Lyrik und Musik. Die anomischen
Phanomene der modernen Grofistadt aber erscheinen paradoxal als
Quelle der Inspiration. Auf ein Sprechen aus dem anderen wird jedoch
lediglich verwiesen, das Gedicht selbst erscheint zwar als widerstindig,
zugleich aber absichtsvoll unpoetisch und konventionell rhetorisch. In
der Fiktion der Uberschreibung eines Geldscheins erscheint dem Ich in
Anspielung auf Goethes Satire auf das Gelddrucken in »Faust I« die exi-
stentielle Bedeutung des Geldes in einer globalisierten Wirtschaft. Die
Welt erscheint als grenzenloses und immaterielles Reich des Kapitals, in
dem fieberhaft dem Profit nachgejagt wird. Vor allem wird die fatale Fu-
turitit der Geldwirtschaft beklagt, die Gleichgultigkeit des Kapitals ge-
gen Vergangenheit und Gegenwart und alles Individuelle. Das lauft auf
eine luzide Kritik der Warenformigkeit der geistigen Produktion wie der
menschlichen Bezichungen hinaus. Zum Schluff erscheint die Dichtung
in einer widerspriichlichen Affinitdt zum Papiergeld und in der Gefahr
der Affirmation der Entfremdung. So bricht das Gedicht an dieser Stelle
ab. Um so mehr erscheint es als ein selbstreflexives Gedankenexperi-
ment, in dem sich Hofmannsthals ambivalentes Verhiltnis zum Geld
abzeichnet.

Bernhard Boschenstein (Corseaux) leitete eine Arbeitsgruppe zum
Thema »Aus welchem Zeug sind Hofmannsthals Gedichte?« Drei Sit-
zungen, die sieben Gedichten der Jahre 1891-1897 gewidmet waren,
dienten dazu, weniger bekannte Beispiele aus der Zeit intensivsten ly-
rischen Schaffens Hofmannsthals einzeln und in ihrer gegenseitigen
thematischen und sprachlichen Nédhe zu untersuchen, um einerseits
die Einheitlichkeit, andererseits die schon den Theaterautor verratende
kontrastive Dramaturgie dieser Gebilde zu erforschen. Dem souverdnen
Gebot tiber eine virtuose Kombination antikisierender, jugendstilna-
her, traumbezogener, rauschhaft im Wortprunk sich steigernder Partien

Mitteilungen 319

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

steht, oft unausgesprochen, ein Bewufitsein striflicher Lebensferne ent-
gegen, das den fast ibermiitigen Reichtum »schénen Lebens« jdh durch-
zustreichen wagt. Oft war die Beachtung einzelner privilegierter Worter
ein Schliissel zur Erkenntnis groflerer thematischer Entfaltungen. (Als
Beispiel diente unter anderem Georges Charakterisierung des jungen
Hofmannsthal als »erfinder rollenden gesangs« im Zusammenhang mit
Edgar Allan Poes Gedicht »Ulalume«, das eine Sequenz »rollender«
Vorginge inszeniert.) Bei der sprachlichen Pragnanz dieser Texte lohnt
sich immer von neuem der genaue Blick auf Einzelverse, ja Einzelworte,
denn aus ihrer Dominanz speist sich die Eigentiimlichkeit des innova-
tiven Tones dieser Gedichte. Ob wir es mit »Flug«, mit »Gleiten«, mit
»Weiterweh’n«, mit »Land von Metall«, »mit Adlersluft«, mit dem »Klang
der hellen Leier« zu tun haben, mit den Wiederholungen und Varian-
ten solcher oft der symbolistischen Motivik Baudelaires und Verlaines
nahestehender Elemente, oder mit den Umrissen einer Handlung, die
entriickte Seelen ihre immer auch konkret in Farben, Blumen und Mu-
sik gestalteten Traumbilder vor uns entfalten 1afit, die souverdne Allver-
bundenheit der hier gebotenen Evokationen bezaubert auch jenseits der
warnenden Stimmen, die den jdhen Verlust und Untergang dieser Welt
unmifverstindlich ankiindigen. Insofern ist jeder Durchgang durch
diese Gedichte auch eine dramatische Erfahrung. (Behandelt wurden
»Wolken«, »Leben«, »Psyche«, »Ein Knabe«, »Nox portentis gravida,
»Der Jungling und die Spinne«, »Wir gingen einen Wegs, die alle zuerst
in Stefan Georges »Blittern fiir die Kunst« erschienen.)

Die Arbeitsgruppe von Anna-Katharina Gisbertz (Mannheim) zum
Thema »Die Renaissance in Hofmannsthals lyrischen Dramen« frag-
te nach Struktur und Funktion der historischen Beziige in den frithen
Dramen Hofmannsthals, wobei die italienische Spatrenaissance exem-
plarisch erkundet wurde. Als These ging voraus, dass die teilweise blof§
skizzenhaft angelegten Hinweise den seinerzeit iiblichen Hang zum Hi-
storismus nicht teilen. Es geht so wenig um die Versetzung in eine frem-
de Zeit wie um ein »grofies historisches Ausstattungsspiel mit groflem
Personal und reicher Aktion« (Alewyn). Vielmehr erzeugen die Verwei-
se einen vertieften Blick auf die Gegenwart, ja durch ihre Parallelen zu
Endzeiten wie die Spatrenaissance tiben sie konkrete Zeitkritik. Die erste
Sitzung konzentrierte sich auf den Anfang von Hofmannsthals erstem

320 Mitteilungen

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Drama »Gestern« (1891). Die prizise Bithnenanweisung iiberldsst nichts
dem Zufall. Die Architektur des geschilderten Raumes enthilt eine Herme
des italienischen Dichters Pietro Aretino, womit kein Heros, sondern ein
spottischer Repriasentant der Renaissance aufgerufen wird. Ein Exzerpt
aus Jacob Burckhardts »Die Kultur der Renaissance in Italien« (1860)
belegte die verdchtliche Rezeption Aretinos im 19. Jahrhundert. Die
Nihe des Helden Andrea zu Aretino erzeugte eine lebendige Diskussi-
on unter den Teilnehmern sowie grofles Interesse fur weitere historische
Details, die eine Neuinterpretation des Dramas hervorrufen kénnten.
Die zweite Sitzung konzentrierte sich auf den »Tod des Tizian« (1892),
wobel die intermedialen Beziige im Vordergrund standen. Der Prolog
setzt sich etwa mit Stefan Georges Gedicht »Der Infant« und einer
moglichen bildlichen Vorlage auseinander. Er handelt von der Entstehung
der Kunst aus dem Blick, wobei Sehen, Traumen und Erschrecken sich
zu einem kreativen Prozef} verbinden, der dem Geniekult der Renaissance
diametral gegentibersteht. Hofmannsthals d’Annunzio-Essay (1893) wurde
vergleichend zu diesem Kinstlerentwurf herangezogen. Die dritte Sitzung
gab dem Schluf§ des »Tod des Tizian« und entstandenen Fragen Raum.
Hofmannsthals Zugriff auf die Historie zeigte ein sehr prézises Vorgehen,
das in seinen Feinheiten noch viele Fragen offenlief. Der Vergleich mit
Bocklins heroischem Gemaélde »Der Abenteurer« (1882) zeigte zum
Abschluff, wie sehr sich Hofmannsthals Figuren vom Renaissancekult
seiner Zeit abheben.

Der Arbeitskreis des italienischen Germanisten Luigi Reitani und des
Autors Peter Waterhouse widmete sich den italienischen und englischen
Ubersetzungen des lyrischen Werks von Hugo von Hofmannsthal.
Im Mittelpunkt des englischen leils standen die 1964 entstandenen
Ubersetzungen Michael Hamburgers, die Peter Waterhouse als
Wiederanndherungen an die durch die Geschichte kompromittierte
deutsche Literatur beschrieb. Er wies darauf hin, dafi sich die jiidischen
Autoren und Emigranten nach 1945 fiir die 6sterreichischen Autoren
interessierten, da sie thnen die Moglichkeit zu bieten schienen, an ein im
Vergleich mit den reichsdeutschen Literaturtraditionen randstdndiges
Schreiben anzuschlieflen. Ihre Aufmerksamkeit habe insbesondere dem
»durchldssigeren und schwiécheren Ich« Osterreichischer Texte gegolten,
in der sich eine »tiefere Verbundenheit« mit der Welt ausdriicke. Auch

Mitteilungen 321

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ubersetzungen seien solche »weiche Formen«, in welchen sich die
Einsicht darstelle, dafy das Wir und die Welt nichts Verschiedenes
seien. In vergleichenden Lektiiren der Texte Hofmannsthals und seines
englischen Ubersetzers wurde dieser wechselseitigen —sprachlichen
Durchlissigkeit Rechnung getragen und die Umgewichtungen und
funktionalen Verschicbungen beobachtet, die die Ubertragungen
Hamburgers kennzeichneten. Der zweite Teil des Workshops beschiftigte
sich mit den italienischen Ubersetzern der Lyrik Hofmannsthals: mit
Leone Traverso und Elena Croce. Hier lag der Akzent vor allem auf den
literaturprogrammatischen Aspekten der lyrischen Ubersetzungstitigkeit:
Der Ubersetzer und Altphilologe Leone Traverso, der als Ubersetzer
Mitglied des 1932 gegriindeten Dichterzirkels der »Ermetici«war, trug durch
seine Ubersetzungen deutscher und osterreichischer Dichter, insbesondere
Rainer Maria Rilkes, zur Profilierung eines Literaturprogramms bei, das
eine mystische Sprachauffassung gegen die Vereinnahmung der Sprache
durch die Propaganda des italienischen Faschismus setzte.

Das wissenschaftliche Rahmenprogramm der Tagung informier-
te tiber laufende Projekte der Hofmannsthal-Forschung. Wie auf der
letzten Tagung zum ersten Mal, konnten auch diesmal Nachwuchs-
wissenschaftlerinnen und -wissenschaftler ihre laufenden Dissertations-
projekte in kurzen Referaten dem Plenum vorstellen:

Antonia Eder (Genf) prasentierte ihre bereits fertiggestellte Arbeit zu
»Hofmannsthals Pakt mit dem Mythos. Zerstérendes Zitieren von Bach-
ofen, Freud, Nietzsche«; Bjérn Mirtin (Berlin) sprach tiber sein Thema
»Die Auflerlichkeit der Oberflichen. Poetiken der Materialitit in der
Lyrik der Moderne«; Marion Mang (Wien) stellte ihre Arbeit mit dem
Titel »Seitdem ich da bin, bin ich Kénig«. Ankunft und Erméchtigung in
Hofmannsthals Turm-Dramen« vor; Konstanze Heininger (Miinchen)
gab Einblicke in die »Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal
und Max Reinhardt« (Arbeitstitel), und Katharina J. Schneider (Wien)
prasentierte das Thema »Wohnen in Wien. Problematische Rdume bei
Hugo von Hofmannsthal«.

Wie immer berichtete Heinz Rélleke (Wuppertal) iiber den Fortgang
der Kritischen Hofmannsthal-Ausgabe, bei der die Edition samtlicher
poetischer Werke Hofmannsthals komplett vorliegt und zudem mit den
inzwischen erschienenen Bénden 33 und 34 (»Reden und Aufsitze« 2

322 Mitteilungen

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und 3) die Reihe der sogenannten Materialienbidnde begonnen hat. Sie
bieten grofitenteils bislang wenig oder ginzlich Unbekanntes und er-
schliefen die Entstehungsgeschichten sowie die Genese dieser Texte und
machen sie durch einen ungewthnlich umfangreichen und akribischen
Kommentar verstandlich. Weiter sind zwei in jeder Hinsicht voluminé-
se Bande soeben in den Druck gegangen: Sie enthalten Hofmannsthals
Aufzeichnungen seit seinem 13. Lebensjahr, die in einem guten Dutzend
gebundener Hefte und auf unzihligen verstreuten Zetteln festgehalten
sind. Sie wurden in einer Jahrzehnte wihrenden Arbeit transkribiert,
den verschiedenen Werken und Briefen Hofmannsthals zu- und chro-
nologisch angeordnet. Themen sind personliche Erlebnisse, Keimzellen
sowohl zu ausgefiithrten wie verworfenen Dichtungen, Reflexionen (z.B.
tiber die Aufgabe des modernen Dichters), Reisedaten, Traumaufzeich-
nungen, Lese- und Titellisten, Exzerpte aus der gesamten Weltliteratur
sowie aus geschichts- und literaturwissenschaftlichen Werken. Fertigge-
stellt ist dariiber hinaus das kommentierte Personenregister mit tiber
3500 Eintrigen. Durch die notwendige Unterteilung zweier Bande (»Der
Turm« und »Operndichtungen 3«) wurden aus den 38 urspriinglich ge-
planten Bénden 40 und nunmehr durch die Anfiigung zweier neu ins
Programm aufgenommener Editionen endgiiltig 42. Die beiden »neuenc
Bande prasentieren Hofmannsthals Herausgeberschaft und Hofmanns-
thals Bibliothek. Der Editionsplan der Gesamtausgabe bietet nach neue-
stem Stand an die 800 Werke und Werkpléne, die Gedichte nicht mit-
gerechnet. Die Ausgabe wird schliefilich mindestens 25 000 Druckseiten
umfassen. Wenn der Bibliotheksband Anfang 2012 erschienen ist, sind
seit 1976 in 36 Jahren genau 36 Bande herausgekommen. Der Jahres-
durchschnitt ist leicht zu errechnen und gibt dem Urteil der DFG recht:
Dies sei unter den von der Forschungsgemeinschaft geforderten Ausga-
ben die ziigigste und effizienteste.

Claudia Bamberg (Frankfurt a.M.) prdsentierte das Buchprojekt
»Hofmannsthal. Orte - 25 Exkursionen« zu Hofmannsthals Biographie
(hg. von Wilhelm Hemecker und Konrad Heumann, Ludwig Boltz-
mann Institut fiir Geschichte und Theorie der Biographie, Wien, Frei-
es Deutsches Hochstift, Frankfurt a.M.). Das Projekt reagiert auf ein
grofles Desiderat der Hofmannsthal-Forschung: auf den merkwiirdigen
Befund, daf} es bislang noch niemand unternommen hat, Hugo von

Mitteilungen 323

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthals Biographie zu schreiben. Auch der geplante Band, an
dem ca. 20 Autoren mitwirken, mochte Hofmannsthals Leben nicht auf
*klassische« Weise chronologisch erzihlen. Vielmehr ist er topographisch
angelegt: Zugrundeliegt eine Auswahl von 25 Orten, die den Band und
damit zugleich die Biographie Hofmannsthals strukturieren werden, um
von hier aus bestimmte biographische Verdichtungen, Situationen und
Umschlagspunkte, aber auch Werkzusammenhénge aufzuspiiren und
herauszuarbeiten. Im Fokus stehen Hofmannsthals Wohnorte (Salesia-
nergasse, Rodaun, Stallburggasse), Stationen seiner Ausbildung (Aka-
demisches Gymnasium, Universitit, Goding) Treffpunkte seiner Jugend
(Café Griensteidl, Villa Wertheimstein, Palais Todesco), Orte, an denen
er bevorzugt arbeitete (Aussee, Venedig), wo er Freunde und Kollegen
traf (Berlin, Miinchen, Dresden, Salzburg), und fremde Kulturregionen
(Griechenland, Skandinavien, Sizilien, Marokko). Uber all diese Le-
bensstationen ist erstaunlich wenig bekannt, obwohl zu thnen zahlreiche
Materialien vorliegen. Entstehen wird eine Landkarte mit Themen und
Segmenten zu Hofmannsthals Leben und Werk, die an den jeweiligen
Ort riickgebunden sind, so daf} die Signatur eines jeden Ortes in seiner
Bedeutung fiir Hofmannsthal deutlich hervortritt. Der Leitgedanke ist,
daf} jeder einzelne Ort nicht nur die Kulisse oder den farbigen Hinter-
grund fiir das jeweilige Geschehen bildet, sondern als eigenstdndiger
Agent in Leben und Schaffen des Wiener Autors eingreift — »Stunde,
Luft und Ort machen alles«, hat er selbst einmal an prominenter Stelle
gesagt.

Das kiinstlerische Rahmenprogramm der Tagung bot zunichst ein
Liederabend. Moderiert von Philipp Werner (Mainz), trugen Johannes
Schendel (Berlin), Bariton, und Hilko Dumno (Frankfurt a.M.), Klavier,
Vertonungen von Hofmannsthals Gedichten vor. Zur Auffithrung ka-
men: Vier Lieder von Clemens von Franckenstein (1875-1942), » Trost
der Getrennten« (op. 14, Nr. 1), »Die Liebste sprach« (op. 14, Nr. 2),
»Ich weil} ein Wort« (op. 14, Nr. 3) sowie »Vorfrihling« (op. 12, Nr. 1);
Wolfgang Fortners (1907-1987) » Terzinen« nach Texten von Hugo von
Hofmannsthal und Frank Martins (1890-1974) »Sechs Monologe aus
Jedermannc.

An einem zweiten Abend sprachen die Lyriker Thomas Rosenlécher
und Peter Waterhouse, moderiert von Luigi Reitani, tiber Hofmanns-

324 Mitteilungen

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thals Lyrik, iiber eigene Priferenzen und Erfahrungen mit diesen Texten
und tiber ihre eigene lyrische Produktion. Obgleich beide zunichst auf
Distanz zu Hofmannsthals Schaffen blieben, vermittelten sie im Laufe
des Abends anhand einzelner Gedichte den hellwachen wie sensiblen
Umgang Hofmannsthals mit Sprache. Dabei entwickelte sich ein zu-
gleich reflektiertes wie anregend-komisches Gesprich, das eine gelunge-
ne Kostprobe des je eigenen Sprachwitzes dieser beiden gegensitzlichen
Gegenwartsautoren darbot.

Elsbeth Dangel-Pelloquin und Juliane Vogel

Mitteilungen 325

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal-Bibliographie online

Seit dem 1. Juli 2008 ist die Bibliographie der Hofmannsthal-Gesellschaft
offentlich im Internet zuganglich. Derzeit sind hauptsichlich die Jahr-
gange 1995-2012 bibliographisch erfafit und inhaltlich erschlossen; die
Jahrginge ab 1977 sollen Schritt fiir Schritt folgen.

Zu erreichen ist die Datenbank tiber die Website der Gesellschaft
(hofmannsthal.de) oder direkt unter hofmannsthal.bibliographie.de.

Die Meldung entlegener Literatur erbitten wir an die Bearbeiterin
Dr. Gisela Barbel Schmid (hofmannsthal-gesellschaft@uweb.de).

326 Mitteilungen

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neue Mitglieder der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft
(November 201 | — Oktober 2012)

Dr. Eva Blome, Konstanz

Marlo Alexandra Burks, Toronto
Armin Hoenen, Frankfurt a.M.
Ursula Kalb, Friedberg
Alexander Mionskowski, Berlin
Nele Nikolaisen, Wien

Interessierte wenden sich bitte an das Biiro der Gesellschaft:

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.
c/o Freies Deutsches Hochstift

Grofler Hirschgraben 23-25

60311 Frankfurt a. M.

Tel. 069/13880-247

E-Mail: hofmannsthal-gesellschaft@web.de
http://hofmannsthal.de

Mitteilungen 327

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis

SW Hugo von Hofmannsthal: Samtliche Werke. Kritische Ausgabe. Veranstal-
tet vom Freien Deutschen Hochstift. Hg. von Anne Bohnenkamp (seit 2004),
Heinz Otto Burger (bis 1977), Rudolf Hirsch (bis 1996), Clemens Kéttelwesch
(1980-1988), Detlev Liiders (bis 1980), Mathias Mayer (seit 1996), Christoph
Perels (seit 1989), Edward Reichel (seit 1993), Heinz Rélleke (seit 1974), Martin
Stern (bis 1974), Ernst Zinn (bis 1990). Frankfurt a. M.

SW I Gedichte 1
SW II Gedichte 2

SW III Dramen 1

SW IV Dramen 2

SW V Dramen 3

SW VI Dramen 4

SW VII Dramen 5

SW VIII Dramen 6

SW IX Dramen 7

SW X Dramen 8

SW XI Dramen 9

SW XII Dramen 10
SW XIII Dramen 11

SW X1V Dramen 12
SW XV Dramen 13

Hg. von Eugene Weber. 1984.

Aus dem Nachlafl. Hg. von Andreas Thomasber-
ger und Eugene Weber. 1988.

Kleine Dramen. Hg. von Gotz Eberhard Hiibner,
Klaus-Gerhard Pott und Christoph Michel. 1982.
Das gerettete Venedig. Hg. von Michael Miiller.
1984.

Die Hochzeit der Sobeide / Der Abenteurer und die
Sangerin. Hg. von Manfred Hoppe. 1992.

Das Bergwerk zu Falun. Semiramis. Die beiden
Gotter. Hg. von Hans-Georg Dewitz. 1995.
Alkestis / Elektra. Hg. von Klaus E. Bohnenkamp
und Mathias Mayer. 1997.

Odipus und die Sphinx / Konig Odipus. Hg. von
Wolfgang Nehring und Klaus E. Bohnenkamp.
1983.

Jedermann. Hg. von Heinz Rélleke. 1990.

Das Salzburger Grofle Welttheater / Pantomimen
zum Groflen Welttheater. Hg. von Hans-Harro
Lendner und Hans-Georg Dewitz. 1977.

Florindos Werk. Cristinas Heimreise. Hg. von Ma-
thias Mayer. 1992.

Der Schwierige. Hg. von Martin Stern. 1993.

Der Unbestechliche. Hg. von Roland Haltmeier.
1986.

Timon der Redner. Hg. von Jurgen Fackert. 1975.
Das Leben ein Traum / Dame Kobold. Hg. von
Christoph Michel und Michael Miiller. 1989.

Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis 329

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SW XVI.1 Dramen 14.1
SW XVI.2 Dramen 14.2

SW XVII Dramen 15

SW XVIII Dramen 16
SW XIX Dramen 17
SW XX Dramen 18
SW XXI Dramen 19
SW XXII Dramen 20

SW XXIIT
Operndichtungen 1

SW XXIV
Operndichtungen 2

SW XXV.1
Operndichtungen 3.1

SW XXV.2
Operndichtungen 3.2

SW XXVI
Operndichtungen 4

SW XXVII Ballette -
Funtomimen — Filmszenarien
SW XXVIII Erzihlungen 1
SW XXIX Erxihlungen 2
SW XXX Roman

SW XXXI Erfundene
Gespréiche und Briefe
SW XXXIIT

Reden und Aufsiitze 2

Der Turm. Erste Fassung. Hg. von Werner Bell-
mann. 1990.

Der Turm. Zweite und dritte Fassung. Hg. von
Werner Bellmann. 2000.

Ubersetzungen, Bearbeitungen, Prologe, Vorspiele.
Hg. von Gudrun Kotheimer und Ingeborg Beyer-
Ahlert. 2006.

Fragmente aus dem Nachlafl 1. Hg. von Ellen Rit-
ter. 1987.

Fragmente aus dem Nachlaf} 2. Hg. von Ellen Rit-
ter. 1994.

Silvia im »Stern«. Hg. von Hans-Georg Dewitz.
1987.

Lustspiele aus dem Nachlaf3 1. Hg. von Mathias
Mayer. 1993.

Lustspiele aus dem Nachla 2. Hg. von Mathias
Mayer. 1994.

Der Rosenkavalier. Hg. von Dirk O. Hoffmann
und Willi Schuh. 1986.

Ariadne auf Naxos / Die Ruinen von Athen. Hg.
von Manfred Hoppe. 1985.

Die Frau ohne Schatten / Danae oder die Vernunft-
heirat. Hg. von Hans-Albrecht Koch. 1998.

Die agyptische Helena / Opern- und Singspielplane.
Hg. von Ingeborg Beyer-Ahlert. 2001.

Arabella / Lucidor / Der Fiaker als Graf. Hg. von
Hans-Albrecht Koch. 1976.

Hg. von G. Bérbel Schmid und Klaus-Dieter Kra-
biel. 2006.

Hg. von Ellen Ritter. 1975.

Aus dem Nachlafi. Hg. von Ellen Ritter. 1978.
Andreas / Der Herzog von Reichstadt / Philipp II.
und Don Juan d’Austria. Hg. von Manfred Pape.
1982.

Hg. von Ellen Ritter. 1991.

Hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter. 2009.

330 Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis

18.01.2026, 00:41:33. - O


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SW XXXIV
Reden und Aufsiitze 3
SW XL Bibliothek

Hg. von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga und
Klaus-Dieter Krabiel. 2011.

Hg. von Ellen Ritter in Zusammenarbeit mit Dalia
Bukauskaité und Konrad Heumann. 2011.

GW Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzelbinden.
Hg. von Bernd Schoeller (Bd. 10: und Ingeborg Beyer-Ahlert) in Beratung mit
Rudolf Hirsch. Frankfurt a. M. 1979f.

GWGDI
GwDII
Gw D II
GWDIV
GWDV
GWDVI

GWE
GWRAI

GW RA Il
GW RA IIT

Gedichte. Dramen I: 1891-1898

Dramen II: 1892-1905

Dramen III: 1893-1927

Dramen IV: Lustspicle

Dramen V: Operndichtungen

Dramen VI: Ballette. Pantomimen. Bearbeitungen.
Ubersetzungen

Erzihlungen. Erfundene Gespriche und Briefe.Rei-
sen

Reden und Aufsitze I: 1891-1913

Reden und Aufsatze I1: 1914-1924

Reden und Aufsitze III: 1925-1929. Buch der
Freunde. Aufzeichnungen: 1889-1929

Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Hg. von Herbert Steiner. Frankfurt a. M.
19451f. (bei spdter abweichender Paginierung 1. Aufl. mit Erscheinungsjahr).

P1(1950)
PI

PII (1951)
PII

PIIT

PIV

4

E

GLD

DI

Prosa 1. 1. Aufl. 1950

Prosa 1. 1956

Prosa II. 1. Aufl. 1951

Prosa II. 1959

Prosa III. 1952

Prosa IV. 1955

Aufzeichnungen. 1959

Erzihlungen. Stockholm 1945. 2. Aufl. 1949.
3. Aufl. 1953

Gedichte und Lyrische Dramen. Stockholm 1946.
2. Aufl. 1952

Dramen 1. 1953

Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis 331

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIl

DIII
DIV
L1(1947)
LI

L1 (1948)
LI

LI

LIV

BI

Bl

BW Andrian

BW Auernheimer

BW Beer-Hofmann

BW Bodenhausen

BW Borchardt

BW Borchardt (1994)

BW Burckhardt

BW Burckhardt (1957)

Dramen II. 1954

Dramen III. 1957

Dramen IV. 1958

Lustspiele I. 1. Aufl. 1947

Lustspiele. 1959

Lustspiele II. 1. Aufl. 1948

Lustspiele II. 1954

Lustspiele III. 1956

Lustspiele IV. 1956

Hugo von Hofmannsthal: Briefe 1890-1901. Berlin
1935.

Hugo von Hofmannsthal: Briefe 1900-1909. Wien
1937.

Hugo von Hofmannsthal - Leopold von Andrian:
Briefwechsel. Hg. von Walter H. Perl. Frankfurt
a.M. 1968.

The Correspondence of Hugo von Hofmannsthal
and Raoul Auernheimer. Ed. Donald G. Daviau.
In: Modern Austrian Literature 7 (1974), Numbers
3 &4,S5.209-307.

Hugo von Hofmannsthal — Richard Beer-Hofmann:
Briefwechsel. Hg. von Eugene Weber. Frankfurt
a.M. 1972.

Hugo von Hofmannsthal — Eberhard von Boden-
hausen: Briefe der Freundschaft. Hg. von Dora von
Bodenhausen. Disseldorf 1953.

Hugo von Hofmannsthal - Rudolf Borchardt:
Briefwechsel. Hg. von Marie Luise Borchardt und
Herbert Steiner. Frankfurt a. M. 1954.

Hugo von Hofmannsthal - Rudolf Borchardt:
Briefwechsel. Text. Bearbeitet von Gerhard Schu-
ster. Miinchen 1994.

Hugo von Hofmannsthal - Carl J. Burckhardt:
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank-
furt a. M. 1956.

Hugo von Hofmannsthal - Carl J. Burckhardt:
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank-
furt a. M. 1957 (erw. Ausgabe).

332 Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BW Burckhardt (1991)

BW Degenfeld

BW Degenfeld (1986)

BW Dehmel

BW Eysoldt

BW Clemens Franckenstein
BW Clemens Franckenstein
(1998)

BW George

BW George (1953)

BW Gomperz

BW Haas

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Hg. von Carl J. Burckhardt und Claudia Mertz-
Rychner. Erw. und tiberarb. Neuausgabe. Frankfurt
a.M. 1991.

Hugo von Hofmannsthal — Ottonie Grifin Degen-
feld: Briefwechsel. Hg. von Marie Therese Miller-
Degenfeld unter Mitwirkung von Eugene Weber.
Eingeleitet von Theodora von der Miihll. Frankfurt
a.M. 1974.

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Otto-
nie Grifin Degenfeld und Julie Freifrau von Wen-
delstadt. Hg. von Marie Therese Miller-Degenfeld
unter Mitwirkung von Eugene Weber. Eingel. von
Theodora von der Miihll. Erw. und verb. Auflage.
Frankfurt a. M. 1986.

Hugo von Hofmannsthal — Richard Dehmel: Brief-
wechsel 1893-1919. Mit einem Nachwort. Hg. von
Martin Stern. In: HB 21/22 (1979), S. 1-130.
Gertrud Eysoldt - Hugo von Hofmannsthal: Der
Sturm Elektra. Briefe. Hg. von Leonhard M. Fied-
ler. Salzburg 1996.

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Cle-
mens von Franckenstein. Hg. von Ulrike Landfes-
ter. In: HJb 5 (1997), S. 7-146.

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Cle-
mens von Franckenstein. Hg. von Ulrike Landfes-
ter. Freiburg 1. Br. 1998.

Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal.
Hg. von Robert Boehringer. Berlin 1938.
Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal.
2. erg. Aufl. Hg. von Robert Boehringer. Miinchen/
Diisseldorf 1953.

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Marie
von Gomperz 1892-1916 mit Briefen von Nelly
von Gomperz. Hg. von Ulrike Tanzer. Freiburg
1.Br. 2001.

Hugo von Hofmannsthal — Willy Haas: Ein Brief-
wechsel. Hg. von Rolf Italiaander. Berlin 1968.

Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis 333



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BW Harden

BW Hauptmann

BW Hellmann

BW Herzfeld

BW Heymel I

BW Heymel I1

BW Heymel (1998)

BW Insel

BW Karg Bebenburg

BW Kassner I

BW Kassner IT

Hugo von Hofmannsthal - Maximilian Harden.
Hg. von Hans-Georg Schede. In: HJb 6 (1998)
S.7-115.

Hugo von Hofmannsthal und Gerhart Hauptmann.
Chronik ihrer Bezichungen 1899-1929. Aus Brie-
fen und Dokumenten zusammengestellt und mit ei-
nem Nachwort versehen von Martin Stern. In: HB
37/38 (1988), S. 5-141.

Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Paul und Irene
Hellmann. Hg. von Werner Volke. In: Jahrbuch der
deutschen Schillergesellschaft 11. Stuttgart 1967.
S.170-224.

Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Marie Herz-
feld. Hg. von Horst Weber. Heidelberg 1967.
Hugo von Hofmannsthal — Alfred Walter Heymel:
Briefwechsel. Teil 1: 1900-1908. Hg. von Werner
Volke. In: HJb 1 (1993), S. 19-98.

Hugo von Hofmannsthal — Alfred Walter Heymel:
Briefwechsel. Teil 2: 1909-1914. Hg. von Werner
Volke. In: H]b 3 (1995), S. 19-167.

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Alfred
Walter Heymel. Hg. von Werner Volke. Freiburg
1.Br. 1998 (= BW Heymel I und II).

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit dem
Insel-Verlag 1901 bis 1929. Hg. von Gerhard Schu-
ster. Frankfurt a. M. 1985.

Hugo von Hofmannsthal — Edgar Karg von Be-
benburg: Briefwechsel. Hg. von Mary E. Gilbert.
Frankfurt a. M. 1966.

Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner.
Briefe und Dokumente samt ausgewahlten Briefen
Kassners an Gerty und Christiane von Hofmanns-
thal. Teil I: 1901-1910. Mitgeteilt und kommentiert
von Klaus E. Bohnenkamp. In: HJb 11 (2003),
S.7-136.

Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner. Brie-
fe und Dokumente samt ausgewahlten Briefen Kass-
ners an Gerty und Christiane von Hofmannsthal.

334 Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BW Kassner (2005)

BW Kessler

BW Lichnowsky

BW Lieben

BW Meier-Graefe

BW Meter-Graefe (1998)

BW Mell

BW Michel

BW Nostitz

BW Oppenheimer 1

BW Oppenheimer 11

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Teil II: 1910-1929. Mitgeteilt und kommentiert
von Klaus E. Bohnenkamp. In: HJb 12 (2004),
S.7-190.

Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner:
Briefe und Dokumente samt ausgewéhlten Briefen
Kassners an Gerty und Christiane von Hofmanns-
thal. Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E.
Bohnenkamp. Freiburg i. Br. 2005 (= BW Kassner
Iund II).

Hugo von Hofmannsthal - Harry Graf Kessler:
Briefwechsel 1898-1929. Hg. von Hilde Burger.
Frankfurt a. M. 1968.

Hugo von Hofmannsthal - Mechtilde Lichnowsky.
Hg. von Hartmut Cellbrot und Ursula Renner. In:
HJb 5 (1997), S. 147-198.

Hugo von Hofmannsthal — Robert und Annie von
Lieben. Hg. von Mathias Mayer. In: HJb 4 (1996),
S. 31-66.

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Julius
Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. Freiburg,
1998. In: HJb 4 (1996), S. 67-168.

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Julius
Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. Freiburg
1.Br. 1998.

Hugo von Hofmannsthal - Max Mell: Briefwech-
sel. Hg. von Margret Dietrich und Heinz Kinder-
mann. Heidelberg 1982.

Hugo von Hofmannsthal und Robert Michel. Brie-
fe. Mitgeteilt und kommentiert von Riccardo Con-
cetti. In: HJb 13 (2005), S. 11-167.

Hugo von Hofmannsthal - Helene von Nostitz:
Briefwechsel. Hg. von Oswalt von Nostitz. Frank-
furt a. M. 1965.

Hugo von Hofmannsthal - Felix, Yella und Mysa
Oppenheimer: Briefwechsel. Teil I: 1891-1905. Hg.
von Nicoletta Giacon. In: HJb 7 (1999), S. 7-99.
Hugo von Hofmannsthal - Felix, Yella und Mysa
Oppenheimer: Briefwechsel. Teil II: 1906-1929.

Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis 335



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BW Pannwntz

BW Redlich

BW Rilke

BW Schimuglow-Claassen

BW Schnitzler

BW Schnitider (1983)

BW Strauss

BW Strauss (1952)

BW Strauss (1954)
BW Strauss (1964)

BW Strauss (1970)
BW Strauss (1978)
BW Taube

Hg. von Nicoletta Giacon. In: HJb 8 (2000),
S.7-155.

Hugo von Hofmannsthal — Rudolf Pannwitz: Brief-
wechsel. 1907-1926. In Verb. mit dem Deutschen
Literaturarchiv hg. von Gerhard Schuster. Mit
emnem Essay von Erwin Jaeckle. Frankfurt a. M.
1994.

Hugo von Hofmannsthal - Josef Redlich: Brief-
wechsel. Hg. von Helga (Ebner-)Fu3génger. Frank-
furt a. M. 1971.

Hugo von Hofmannsthal — Rainer Maria Rilke:
Briefwechsel 1899-1925. Hg. von Rudolf Hirsch
und Ingeborg Schnack. Frankfurt a. M. 1978.

Ria Schmujlow-Claassen und Hugo von Hofmanns-
thal. Briefe, Aufsitze, Dokumente. Hg. von Claudia
Abrecht. Marbach a. N. 1982.

Hugo von Hofmannsthal - Arthur = Schnitzler:
Briefwechsel. Hg. von Therese Nickl und Heinrich
Schnitzler. Frankfurt a. M. 1964.

Hugo von Hofmannsthal — Arthur Schnitzler. Hg.
von Therese Nickl und Heinrich Schnitzler. Frank-
furt a. M. 1983.

Richard Strauss: Briefwechsel mit Hugo von
Hofmannsthal. Hg. von Franz Strauss. Berlin/
Wien/Leipzig 1926.

Richard Strauss - Hugo von Hofmannsthal: Brief-
wechsel. Hg. von Franz und Alice Strauss. Bearb.
von Willi Schuh. Ziirich 1952

Erw. Auflage. Ziirich 1954.

Im Auftrag von Franz und Alice Strauss hg. von
Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zirich 1964. Hg. von
Willi Schuh.

4., erg. Aufl. Ziirich 1970.

5., erg. Aufl. Zirich/Freiburg 1. Br. 1978.

Hugo von Hofmannsthal und Otto von Taube.
Briefe 1907-1929. Mitgeteilt und kommentiert von
Klaus E. Bohnenkamp und Waldemar Fromm. In:
HJb 14 (2006), S. 147-237.

336 Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BW Thun-Salm

BW Wiegand

BW Wildgans

BW Wildgans (1971)

BW Zifferer

B Christiane

TB Christiane

TB Christiane (*1991)
Brief-Chronik

Brigf-Chromk 1
Brief-Chronik IT
Brief-Chronik 111
Hirsch

Hirsch (1998)

Hugo von Hofmannsthal — Christiane Thun-Salm.
Briefwechsel. Hg. von Renate Moering. Frankfurt
a. M. 1999.

Briefe an Willy Wiegand und die Bremer Presse.
Hg. von Werner Volke. JbDSG VII (1963), S. 44—
190.

Der Briefwechsel Hofmannsthal - Wildgans. Erg.
und verb. Neudruck. Hg. von Joseph A. von Bra-
dish. Zirich/Munchen/Paris 1935.

Hugo von Hofmannsthal — Anton Wildgans: Brief-
wechsel. Neuausg. Hg. und kommentiert von Nor-
bert Altenhofer. Heidelberg 1971.

Hugo von Hofmannsthal - Paul Zifferer: Brief-
wechsel. Hg. von Hilde Burger. Wien (1983).
Christiane von Hofmannsthal. Ein nettes kleines
Welttheater. Briefe an Thankmar von Miunchhau-
sen. Hg. von Claudia Mertz-Rychner in Zusam-
menarbeit mit Maya Rauch. Frankfurt a. M. 1995.
Christiane von Hofmannsthal. Tagebticher 1918-
1923 und Briefe des Vaters an die Tochter 1903-
1929. Hg. von Maya Rauch und Gerhard Schuster,
Frankfurt a. M. 1991.

2. tiberarb. Aufl. Frankfurt a. M. 1991.

Hugo von Hofmannsthal. Brief-Chronik. Regest-
Ausgabe. 3 Bde. Hg. von Martin E. Schmid unter
Mitarbeit von Regula Hauser und Severin Perrig.
Red. Jilline Bornand. Heidelberg 2003.

Bd. 1: 1874-1911.

Bd. 2: 1912-1929.

Bd. 3: Register.

Hirsch, Rudolf: Beitrage zum Verstindnis Hugo
von Hofmannsthals. Zusammengestellt von Mathi-
as Mayer. Frankfurt a. M. 1995.

Hirsch, Rudolf: Beitrige zum Verstindnis Hugo
von Hofmannsthals. Zusammengestellt von Mathias
Mayer. Nachtrige und Register. Frankfurt a.M.
1998.

Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis 337

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HB Hofmannsthal-Blitter. Verdffentlichung der Hugo
von Hofmannsthal-Gesellschaft. Hg. von Martin
Stern u.a. Heidelberg 1971ff.

HF Hofmannsthal-Forschungen. Im Auftrag der Hugo
von Hofmannsthal-Gesellschaft. Hg. von Martin
Stern u.a. Basel u.a. 1971ff.

Hib HofmannsthalJahrbuch. Hg. von Gerhard Neu-
mann, Ursula Renner, Gunter Schnitzler und Gott-
hart Wunberg. Freiburg i. Br. 1993ff.

Weber Weber, Horst: Hugo von Hofmannsthal-Biblio-
graphie: Werke, Briefe, Gespriche, Ubersetzungen,
Vertonungen. Bearbeitet von Horst Weber. Berlin/
New York 1972.

Alle gangigen Zeitschriften werden abgekurzt nach der Bibliographie der Deut-
schen Sprach- und Literaturwissenschaft (BDSL).

338 Siglen- und Abkiirzungsverzeichnis

18.01.2026, 00:41:33. Access - o Tm—


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anschriften der Mitarbeiter

Prof. Dr. Friedmar Apel
Universitit Bielefeld
Fakultat fir Linguistik und
Literaturwissenschaft

Universitétsstrafle 25
D-33615 Bielefeld

Prof. Dr. Maximilian Bergengruen
Université de Geneve

Département de langue et de littérature

allemandes

Faculté des lettres / UNI-Bastions
Rue de Candolle 5

CH-1211 Genéve 4

Prof. Dr. Dieter Burdorf
Universitdt Leipzig
Institut fiir Germanistik
Beethovenstrafie 15
D-04107 Leipzig

Prof. Dr. Elsbeth Dangel-Felloguin
Universitat Basel

Deutsches Seminar
Nadelberg 4

CH-4051 Basel

Dr. Katrin Dennerlein
Universitdt Wiirzburg

Institut fiir Deutsche Philologie
Am Hubland

D-97074 Wiirzburg

Prof: Dr. Wolfram Groddeck
Universitit Zurich
Deutsches Seminar
Schonberggasse 9
CH-8001 Ziirich

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Dr. Anna Guillemin

University of Illinois at Chicago
Department of Germanic Studies
601 South Morgan Street (MC 315)
1722 University Hall
USA-Chicago, IL 60607

Dr. Louise Hecht

Univerzita Palackého v Olomouci
Centrum Judaistickych Studif
Kurta a Ursuly Schubertovych
Krizkovského 10

CZ-77180 Olomouc

Prof. Dr. Gerhard Neumann
Lietzenseeufer 3
D-14057 Berlin

Prof. Dr. Christoph Perels
Gottfried-Keller-Strafie 30
D-60431 Frankfurt a.M.

Prof Dr. Ursula Renner[-Henke]
Universitdt Duisburg-Essen
Fachbereich Geisteswissenschaften/
Germanistik

Universitétsstrafie 12

D-45117 Essen

Prof: Dr. Heinz Rilleke
Gocetheweg 8
D-41469 Neuss-Hoisten

Prof Dr. Giinter Schnitzler
Universitét Freiburg
Deutsches Seminar
Platz der Universitit 3
D-79085 Freiburg 1.Br.

Anschriften der Mitarbeiter 339



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prof: Dr. Ralf Simon
Universitit Basel
Deutsches Seminar
Nadelberg 4
CH-4051 Basel

Prof’ Dr. “fuliane Vogel

Universitat Konstanz

Fachbereich Literaturwissenschaft
Fach 164

D-78457 Konstanz

Prof’ Dr. David E. Wellbery
University of Chicago
Division of the Humanities
1115 East 58th Street
USA-Chicago IL 60637

340 Anschriften der Mitarbeiter

Prof. Dr. Gotthart Wunberg
Hartmeyerstrafie 42
D-72076 Tubingen

Prof- Dr. Sandro Zanetti

Universitat Zurich

Seminar fiir Allgemeine und
Vergleichende Literaturwissenschaft
Plattenstrafie 43

CH - 8032 Ziirich

18.01.2026, 00:41:33.

Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

Abraham Ibn Ezra 250

Adorno, Theodor W. 142, 172, 255,
269

Albert, Henri  191-195

Albrecht, Michael von 259

Alewyn, Richard 128, 320

Altenberg, Peter 301

Altshuler, Moses Henoch 247

Amann, Klaus 285

Ambros, Gerda 278

Ammann, Ludwig 111

Anna O. (s. Pappenheim, Bertha)

Apel, Friedmar 13, 45, 161-172, 318

Apollinaire, Guillaume 183

Aptroot, Marion 249

Arburg, Hans-Georg von 167, 171

Arendt, Hannah 208

Aretino, Pietro 321

Aristoteles 88, 96, 315

Asad, Talal 204

Aschheim, Steven E. 212

Ashcroft, Bill 202

Assaf, David 249

Baader, Benjamin M. 204
Bachmann, Ingeborg 272
Bachofen, Johann Jakob 322
Bachtin, Michail 142

Bacon, Gershon C. 245
Badt-Strauf}, Bertha 207, 238
Baumer, Gertrud 211

Bahr, Hermann 317

Bahya ben Asher 250

Balke, Diethelm 111

Ballin, Elia 235-237

Ballin, Mirjam 235

Balzac, Honoré de 157
Bamberg, Claudia 323

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Banville, Théodore de 184

Bartal, Israel 249

Barthes, Roland 56, 276

Bartram, Graham 279

Barz, Christiane 69

Baudelaire, Charles 152-156, 158f.,
166, 180, 187f., 191, 193, 195f., 318,
320

Baumann, Gerhart 39

Baumbach, Rudolf 138

Baumgarten, Alexander Gottlieb 194

Baumgarten, Jean 247, 249

Beer, Peter 232

Beese, Henriette 129, 145

Beethoven, Ludwig van 90

Behrouzi-Riihl, Jasmin S. 112

Benedict, Minnie 106

Benjamin,Walter 56, 142, 168,
178-180, 301f.

Bergengruen, Maximilian 142

Berger, Alfred von 145

Berlovitz, Yaffah 228

Bernhard, Thomas 76

Beutler, Christian 179

Biale, Rachel 204

Biese, Alfred 56

Binswanger, Robert 218

Birus, Hendrik 114

Bizet, Georges 274

Bleis, Franz 285

Blitz, Yekutiel 249

Blome, Eva 327

Bloom, Harold 51f., 59, 61-64, 72,
75,315

Bloy, Léon 187

Bobzin, Hartmut 116f.

Bock, Gisela 222

Bodenstedt, Friedrich 123

Register 341



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bocklin, Arnold 65, 145f., 156, 321

Boehringer, Robert 173, 178, 185, 190,
196

Boschenstein, Bernhard 82, 155, 173,
319

Bogdal, Klaus-Michael 111

Bohnenkamp, Anne 120

Bollacher, Martin 55

Bollack, Jean 129

Borchardt, Rudolf 137f., 297, 301f.

Borch-Jacobsen, Mikkel 199f.

Borchmeyer, Dieter 255

Borel, Jacques 197

Bornecque, Henri 259

Bourde, Paul 197

Bourdieu, Pierre 277

Boyarin, Daniel 217

Brandstetter, Gabriele 157

Braun, Wilhelm 278

Braungart, Wolfgang 45, 60, 82

Brecht, Bertolt 139, 158

Brecht, Erika 137f.

Brecht, Walther 137f., 146, 297

Brenner, Michael 232, 234, 245

Brentano, Clemens 38, 47, 71, 154

Breuer, Josef 199-201, 216-218

Breuer, Stefan 73

Brokoft, Jurgen 117

Brueckel, Ina 69

Buber, Martin 207, 234, 244

Biichner, Georg 298

Biichner, Karl 259

Buhler, Karl 11

Biirgel, Johann Christoph 111-113, 117

Burckhardt, Garl Jacob 297, 301f., 321

Burdorf, Dieter 109-140, 317

Burger, Heinz Otto 79

Burke, Edward 223

Burks, Marlo Alexandra 327

Burns, Robert 164f., 168, 171

Butler, Marilyn 235

Byron, George Gordon (s. Lord Byron)

342 Register

Cantacuzene, Elsa 106

Casanova, Giacomo 265

Casanova, José 200, 204

Castoriadis, Cornelius 34

Chaim Hameln (auch Chajim
Hameln) 229, 235

Champion, Pierre 261

Charriére-Jacquin, Marianne 278, 291

Chavannes, Puvis de 183, 187

Christen, Matthias 265

Cohen, Hermann 142

Cohen, Richard I. (Yerachmiel) 240

Cohn-Dorn, Hanna 251

Colli, Giorgio 55, 89, 110, 166

Conrad, Joseph 301, 310

Coppée, Frangois 180

Corbineau-Hoffmann, Angelika 154

Corino, Karl 285

Coulson, Seana 279

Cramer, Clem 241

Croce, Elena 322

Déimmig, Lara 208

Dalziel, Edward 131

Dalziel, George 131
Dangel-Pelloquin, Elsbeth 50, 325
Dante Alighieri 90, 301

Dantec, Yves-Gérard 197

Daumer, Georg Friedrich 120, 317
Dauthendey, Max 176f., 179
David, Claude 173

Davis, Natalie Zemon 231f.
Debussy, Claude 274

Degenfeld, Ottonie von 303
Dehmel, Richard 179, 191-194
Delaroche, Achille 178, 184
Denis, Maurice 188

Dennerlein, Katrin  277-295
Derrida, Jacques 62

Descartes, René 270

Deschamps, Léon 181-184, 186-189
Doblin, Alfred 277

18.01.2026, 00:41:33.

Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Donat, Sebastian 120

Doré, Gustave 156f.

Douglas, Alfred 110

Dschalal ad-Din Muhammad Rumi
112f., 116, 120, 132f.

Dubus, Edouard 177

Diillmen, Richard von 265

Dumas, Georges 177

Dumno, Hilko 324

Dumur, Louis 192f.

Durkheim, Emile 163, 318

Duthie, Enid Lowry 173, 178, 186

Eckermann, Johann Peter 118, 301

Eder, Antonia 322

Edinger, Dora 214, 216, 218, 229,
241, 246

Eichendorfl, Joseph von 38, 47, 138, 154

Elbaum, Jacob 249

Elbogen, Ismar 244

Eliasberg, Alexander 250

Enzensberger, Hans Magnus (Ps.
Thalmayr, Andreas) 139

Etkes, Emanuel 249

Fanta, Walter 285

Fauconnier, Gilles 279

Fauser, Markus 76

Fechner, Jorg-Ulrich 174, 181, 188,
191-196

Feilchenfeld, Alfred 232, 234-241

Fichte, Johann Gottlieb 130

Flie}, Wilhelm 91

Fontainas, André 178

Fortner, Wolfgang 324

Foucault, Michel 270

France, Anatole 180f.

Franckenstein, Clemens von 324

Freier, Recha 216

Freud, Anna 202

Freud, Sigmund 62, 71f., 91, 199-203,
217, 259, 270, 273, 278, 322

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Frevert, Ute 265
Friedrich, Hugo 34

Frisé, Adolf 277,287
Fuchs, Georg 191

Fuchs, Gotthard 82
Furbringer, Christoph 265
Furth, Henriette 206
Fues, Wolfram Malte 155

Gauguin, Paul 183f.

Gedo, John E. 200

Geibel, Emanuel 122

Geier, Andrea 9

George, Stefan 38, 49, 56, 59-61, 631,
66-69, 73, 75-77, 80, 134, 138, 143,
145, 147, 1541., 173-197, 297, 309,
314-318, 820f.

Gerber, Gustav 55

Ghil, René 174, 192

Gibbels, Elisabeth 222, 224, 227

Gibbs, Raymond W. Jr. 279

Gide, André 183-185, 195

Gilman, Sander 203, 217

Gineste, Raoul 183

Giorgione 301

Gisbertz, Anna-Katharina 320

Gleckner, Robert F. 228

Gleim, Johann Wilhelm Ludwig 194

Glikl bas Juda Leib (s. Gliuckel von
Hameln)

Glickel von Hameln (auch Glikl bas
Juda Leib) 198, 228-241

Godwin, William 221, 224

Goethe, Johann Wolfgang von 13f,,
99f., 33, 44, 46£,, 49, 51, 59-61, 63f.,
66, 68, 75-77, 80, 83, 89f., 941, 106,
111, 114-116, 118, 120, 136£., 139,
144, 163, 169£., 301, 314-319

Goldmann, Nahum 248

Goldring, Pesach 244

Goldschmidt, Salomon 250, 252

Golther, Wolfgang 104

Register 343



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Goltz, Alexander Demetrius 106
Golz, Jochen 115

Goudeau, Emile 182

Gouges, Olympe de  222f.
Gounod, Charles 274

Gozzi, Carlo 131

Grabbe, Christian Dietrich 76
Gracie, James 171

Grady, Joseph E. 279
Graevenitz, Gerhart von 265
Grasset, Eugéne 188f.

Grassi, Ernesto 258
Greenblatt, Stephen 151
Gregor-Dellin, Martin 105
Greif, Stefan 118

Greve, Felix Paul 135
Grillparzer, Franz 131
Grimm, Jacob 237

Grimm, Wilhelm 237
Groddeck, Wolfram 79-101, 314
Grozinger, Elvira 231
Grosser, Manfred 115
Griinbein, Durs 43, 83
Griiters, Hans 118

Giinther, Gunhild 187
Guillemin, Anna 297-311
Gundolf, Friedrich 138f.

Habicht, Christian Maximilian 131
Hafis (auch Muhammad Schams ad-din
Hafis, Schems-eddin Muhammed

Hafis, Haphyz) 95, 113-117, 120f,,
123, 317

Hahn, Marcus 76

Hall, Murray G. 277

Haller, Albrecht von 194

Hamburger, Michael 321f.

Hammer-Purgstall, Joseph von  114-
116, 120, 317

Handke, Peter 298, 303

Hans Sachs 28

Hart, Julius 122

344 Register

Hauptmann, Gerhart 179

Haussmann, Georges Eugéne 179

Hecht, Dieter 205f.

Hecht, Louise 199-254

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 81,
166

Heine, Heinrich 38, 138, 154

Heininger, Konstanze 322

Heinse, Wilhelm 301

Heinz, Tobias 171

Heitmann, Annegret 157

Heller, Bernhard 251

Helmstetter, Rudolf 57

Hemecker, Wilhelm 323

Herbart, Johann Friedrich 194

Herder, Johann Gottfried 54f., 113,
128

Herder, Wilhelm Gottfried von 113

Hérédia, José Maria de 139, 180, 184

Hering, Sabine 208

Hermannsthal, Franz Hermann
von 122-124,317

Hérold, André-Ferdinand 193

Heubach, Helga 212, 214, 219

Heuberger, Rachel 211

Heumann, Konrad 9, 323

Heymel, Alfred Walter 95, 103

Heyse, Paul 123, 131

Hiebler, Heinz 170

Hildebrand, Olaf 43, 83f., 89-92

Hilfrich, Carola 253

Hirsch, Rudolf 138

Hirschberg, Leopold 120

Hirschmiiller, Albrecht 200, 218

Hirzel, Hans Kaspar 194

Holderlin, Friedrich 38, 47, 139, 154,
173, 234

Hoenen, Armin 327

Horisch, Jochen 165

Hoffmann, E'TA. 157

Hofmannsthal, Anna Maria Josefa
von 298

18.01.2026, 00:41:33.

Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal, Christiane von 2971.

Hofmannsthal, Franz von 298

Hofmannsthal, Gertrud von 298

Hofmannsthal, Hugo August Peter
von 164,298

Hofmannsthal, Raimund von 298

Hogrebe, Wolfram 56

Homburger, Paul 216

Homer 87f., 135f., 162, 315

Hoppe, Manfred 43

Huber, Martin 295

Huhn, Peter 38

Humboldt, Wilhelm von 55

Ibn Jemin (eigentl. Mahmud Ben Jemin-

ed-din Ferjumendi) 123
Immermann, Karl Leberecht 76
Ingendaay, Paul 298
Irlenbusch, Christina 156

Jacob ben Asher 250

Jacob ben Isaac Ashkenazi 248
Jacobs, Angelika 316

James, Henry 301

Janz, Marlies 71

Jean-Aubry, Georges 187
Jemin-ed-din Thoghraji 123
Johnson, Claudia L. 221, 223
Jolowicz, Heymann 122
Jones, Ernest 1991, 216f.

Kahn, Gustave 177

Kainz, Josef 30-32

Kalb, Ursula 327

Kaluga, Katja 106, 179

Kamann, Matthias 76

Kammel, Lothar 273f.

Kanne, Johann Arnold 117

Kaplan, Cora 221

Kaplan, Marion 204-206, 210, 214,
216

Kappacher, Walter 297-311

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Karlauf, Thomas 63, 173f., 186

Karminski, Hannah 207, 215

Kassner, Rudolf 297

Kauffmann, Kai 45

Kaufmann, David 232-238

Keilson, Marita 186

Keller, Gottfried 76

Kemp, Friedhelm 152

Kessler, Harry Graf 137, 184, 303

Kingsley, James 165

Klapheck, Elisa 208

Klein, Garl August 188, 191f., 197

Kleist, Ewald von 194

Kleist, Heinrich von 265, 277

Klopstock, Friedrich Gottlieb 43, 45,
83, 139, 194, 234

Knaupp, Michael 47

Knebel, Karl Ludwig von 118-120

Koch, Hans-Albrecht 297f.

Koch, Manfred 82

Koch, Max 117

Kénig, Christoph  82f., 138

Kohlschmidt, Werner 43

Kontje, Todd 111

Konz, Britta 208, 211

Korff, Hermann August 115

Kormis, Fred/Fritz 251

Koschorke, Albrecht 200

Kramer, Helene 214

Kramer, Catherine 191, 193

Krantz, Eugénie 184

Krause, Tilman 303

Kristeva, Julia 68

Kurz, Selma 106

La Tailhede, Raymond de 177, 182
Laaths, Erwin 47

Lachmann, Hedwig 110

Laclos, Choderlos de 301

Lassig, Simone 204

Laforgue, Jules 187

Landau, Alfred 233, 236f.

Register 345



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Landmann, Edith 176

Landmann, Georg Peter 187f., 190f.,
196

Landor, Walter Savage 301

Lange, Wolfgang 181

Lausberg, Heinrich 88, 91

Le Rider, Jacques 200

Leffmann Behrens (auch Lipmann
Cohen) 235

Lehnen, Ludwig 174

Lemerre, Alphonse 197

Lenau, Nikolaus 138,301

Lenz, Gustav 176, 178, 180

Lenz, Hermann 298, 303

Lepsius, Sabine 178

Leuthold, Heinrich 123, 128

Liliencron, Detlev von 178

Lingg, Hermann 123

Link, Jirgen 117

Lipmann, Cohen (s. Leffmann Behrens)

Lippert, Friedrich Karl 131
Lisle, Leconte de 180, 187
Loéhneysen, Wolfgang von 79

Loentz, Elisabeth 207, 210, 213, 216f.,

228f., 244f.
Lord Byron 131
Lorenz, Dagmar 134
Lorini, Victoria 156
Lovenberg, Felicitas von 303
Ludwig II., Kénig von Bayern 105
Ludwig XII., K6nig von
Frankreich 261
Luhmann, Niklas 269
Lukdcs, Georg 142
Lukrez 259
Luther, Martin 20

Mach, Ernst 291

Mack, Dietrich 105

Martin, Bjorn 322

Maeterlinck, Maurice 185, 187, 282
Magon, Leopold 115

346 Register

Maierhof, Gudrun 215f.

Maimonides, Moses 205

Mallarmé, Stéphane 34, 173-176,
183-189, 191-196, 316f.

Mang, Marion 322

Mann, Golo 116

Mann, Heinrich 179

Mann, Thomas 255-276

Marinoni, Bianca Cetti 277, 294

Marmorstein, Arthur 250

Marquardt, Odo 265

Marsollier des Vivetieres, Benoit-
Joseph 131

Martin, Frank 324

Martinez, Matias 120

Martus, Steffen 111

Marty, Eric 276

Masson, Jeffrey Moussaieff 91

Matala de Mazza, Ethel 158

Maulana Dschelaladdin Rumi 112,
116

Mauser, Wolfram 69, 155

Mayer, Mathias 128, 297

Mayer, Verena 269

Maynard, Francis 183

Mazel, Henri 181-183, 189-191

Meier, Ernst Heinrich  120-122, 317

Meier, Heinrich 258

Mendelsohn, Ezra 249

Mendelssohn, Moses 253

Mercier, Louis-Sébastien 154

Merrill, Emma 189

Merrill, George 189

Merrill, Stuart 175, 184f., 187,
189-192

Meunier, Dauphin 177

Meyer, Conrad Ferdinand 47

Meyer, Imke 39

Meyer, Michael A. 201

Meyer, Stefan 240

Meyer-Sickendiek, Burkhard 76

Michel, Christoph 118

18.01.2026, 00:41:33.

Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michelangelo Buonarroti 32

Mionskowski, Alexander 327

Mirbeau, Octave 184

Mirza-Schaffy (eigentl. Mirzs Sofi
Vazeh) 123

Mistry, Freny 80

Mitscherlich, Alexander 72

Mockel, Albert 175, 178, 185, 195f.

Morike, Eduard 38, 154

Moliére 301

Mondor, Henri 187, 195

Monecke, Wolfgang 158

Montinari, Mazzino 55, 89, 110, 166

Moréas, Jean 177, 181-184, 187, 190,
192, 197

Morice, Charles 184

Moses Hameln 230

Mozart, Wolfgang Amadeus 300

Mucha, Alfons 188f.

Miiller, Jan-Dirk 280

Miiller, Joachim 115

Miiller, Ralph 295

Miiller-Cohen, Anitta 205

Miiller-Funk, Wolfgang 200

Musil, Robert 270, 277-295

Nachmanides (eigentl. Moses ben
Nachman) 250

Nadler, Josef 45

Naganowski, Egon 292

Naflauer-Niedermayer, Paula 207

Nathan Hameln 235f.

Nectoux, Jean-Michel 186, 188

Nerval, Gérard de 154

Nesselmann,Georg Heinrich
Ferdinand 120f., 317

Neumann, Gerhard 50, 255-276

Newton, Isaac 226f.

Nietzsche, Friedrich 43, 46, 51, 55, 76,
80-82, 89, 91, 94f., 110, 128, 159,
166£., 194, 274, 294, 319, 322

Njjinsky, Vaslav 274

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Nikolaisen, Nele 327

Nilges, Yvonne 256

Nobel, Nehemiah 211, 246

Noever, Peter 241

Norton, Robert E.  173f.

Novalis (eigentl. Friedrich von
Hardenberg) 301

Och, Gunnar 116f.
Ockenden, Raymond C. 186
Oels, David 138

Olearius, Adam 113
Ollendorff, Paula 207
Oppenheimer, Frumet 236
Oppenheimer, Samuel 236
Orléans, Charles de 261f.
Otto, Rudolf 17

Otto, Walter F. 258
Ourousoff, Alexandre 188
Ovid 257, 259

P. Berthold (s. Pappenheim, Bertha)

Pannwitz, Rudolf 297, 301f.

Pappenheim, Bertha (Ps. Anna O.,
P. Berthold) 198-254

Pappenheim, Sigmund  217f.

Pappenheim, Wilhelm 240

Paracelsus (eigentl. Theophrast von
Hohenheim) 33, 44, 79, 95

Pater, Walter 301

Payne, Philip 279

Paysac, Henri de 184

Perels, Christoph 173-197

Perles, Felix 251, 254

Pestalozzi, Karl 79, 83

Petzet, Erich 117

Pfau, Thomas 228

Piaget, Jean 62

Picq, Gilles 197

Pilichowski, Leopold 198, 240f.

Pindar 139

Plambock, Gert 258

Register 347



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platen, August von 76, 110, 115-120,
122f., 125, 128, 134, 138-140, 317

Platon 93, 145, 258, 260, 273, 301

Plessys, Maurice du 177

Poe, Edgar Allan 320

Péhlmann, Robert von 301

Polaschegg, Andrea 111, 113, 117

Polheim, Edda 50f.

Pott, Sandra 139

Prang, Helmut 116

Prestel, Claudia 246

Quillard, Pierre 192

Raabe, Wilhelm 76

Rabinowitsch, Sara 212

Rachilde (s. Vallette-Eymery,
Marguerite)

Radinger, Till 115

Ramler, Karl Wilhelm 119

Rang, Florens Christian 302

Rapoport-Albert, Ada 249

Raynaud, Ernest 177, 184

Redon, Odilon 184

Régnier, Henri de  184f., 190, 192,
195f.

Reichmann-Jungmann, Eva 207

Reich-Ranicki, Marcel 48

Reiner, Elchanan 247

Reinhardt, Max 322

Reitani, Luigi 321, 324

Renard, Jules 191

Renner, Ursula 65, 146, 157

Retté, Adolphe 177, 191

Richarz, Monika 231

Richter, Else 221

Richter, Helene 221f., 224

Richter, Karl 46

Ricceur, Paul 37

Riederer, Giinter 184

Riegl, Alois 167

348 Register

Rilke, Rainer Maria 38, 154, 158, 173,
178f., 322

Rimbaud, Arthur 189, 197

Rippl, Daniela 269

Rodin, Auguste 187

Roebling, Irmgard 69

Rolleke, Heinz  103-108, 322

Roggenkamp, Viola 231, 240

Rogowski, Christian 279, 282, 286,
291f., 294

Rohde, Erwin 133

Rolicz-Lieder, Waclaw 175, 185

Rops, Félicien 184

Rosenlocher, Thomas 324

Rosenzweig, Franz 234, 244, 246

Rosenzweig-Schwannau, Vincenz
von 120f, 317

Rousseau, JeanJacques 224

Rickert, Friedrich 115-118, 120, 122,
138, 317

Ruhlig, Andrea 118

Saadi (eigentl. Muscharraf ad-Din
Abdullah) 113

Sachsenhofer, Dagmar 241

Said, Edward W. 111

Saint-Paul, Albert 177f., 180, 183-186,
189-191, 193, 195f.

Salomon, Alice 206

Salzmann, Christian Gotthilf 221

Sandhop, Jurgen 43, 81f., 89

Sasse, Sylvia 142

Schachtsiek-Freitag, Norbert 298

Schaeder, Grete 79

Schapp, Wilhelm 37

Schendel, Johannes 324

Schenirer, Sarah 245

Schiedermair, Joachim 157

Schimmel, Annemarie 112,116

Schings, Hans-Jiirgen 57 303

Schlechta-Wssehrd, Ottokar
Maria 123

18.01.2026, 00:41:33.

Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlegel, August Wilhelm 113f.

Schlegel, Friedrich 113f., 158, 234

Schleiermacher, Friedrich 258

Schmid, Martin E. 297

Schneider, Jost 43, 125

Schneider, Katharina J. 322

Schneider, Sabine 58, 65, 147, 159

Schneidler, Friedrich Hermann
Ernst 120

Schnitzler, Arthur 106, 167, 179, 265,
297

Schnitzler, Glinter 273

Schockenhoff, Andreas

Schénert, Jorg 38

Schonewald, Ottilie 206f., 214f.

Scholem, Gershom 142

Schopenhauer, Arthur 51, 79-82, 89,
91,95

Schorch, Grit 253

Schubert, Franz 274

Schwarz, Hans-Gunther 111, 131, 134

Schweikle, Gtinther 112

Schweikle, Irmgard 112

Schweitzer, David 250

Schwenck, Konrad 119

Schweppenhéuser, Hermann 142

Seekamp, HansJiirgen 186

Sengle, Friedrich 110, 117

Seurat, Georges 184

Shakespeare, William 44, 151, 256

Shapira, Elana 254

Sieber-Rilke, Ruth 179

Signac, Paul 184

Simmel, Georg 163f.

Simon, Ralf 37-77, 154, 315

Sklovskij, Viktor 142

Smith, Adam 169

Sohnle, Paul Werner 173, 183, 193,
197

Sokrates 93, 258

Sophie von Sachsen 90

Souday, Paul 177

194

https://dol.org/10.5771/9783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33.

Spaude, Edelgard 273

Spengler, Oswald 301

Sprengel, Peter 45

Stahl, Artur 190

Stampfer, Shaul 238

Steen, Gerard J. 279

Steffen, Hans 43, 80f.

Stein, Malte 38

Steiner, Uwe C. 158

Stendhal (eigentl. Marie-Henri
Beyle) 301

Stern, Martin 43, 79-81, 86, 155

Stevenson, Robert Louis 301

Stifter, Adalbert 76

Strauss, Richard 106f., 110, 297

Streim, Gregor 150

Strobel, Jochen 9

Strobel, Otto 105

Strutz, Johann 278, 292

Strutz, Josef 278,292

Sulger-Gebing, Emil 128

Susman, Margarete 207f., 251f.

Swinburne, Algernon Charles 166,
187

Szold, Henrietta 216

Szondi, Peter 129, 145

Tailhade, Laurent 182

Taine, Hippolyte 181

Talleyrand-Périgord Charles
Maurice 223

Tarot, Rolf 129

Taylor, Barbara 220

Thalmayr, Andreas (s. Enzensberger,
Hans Magnus)

Thomas, Kerstin 167

Thomasberger, Andreas 125

Thomé, Horst 119

Thomsen, Jan 50

Thon, Helene Hanna 228f.

Thulin, Mirjam 232

Tieck, Ludwig 301

Register 349



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tiedemann, Rolf 142

Tihanov, Galin 279

Timm, Erika 249

Tizian 148, 150, 156f.

Todd, Janet 225

Toulouse-Lautrec, Henri de 188

Traverso, Leone 322

Tschersig, Hubert 110-113, 115-117,
120, 123, 128

Turner, Mark 279

Turniansky, Chava 231, 233-237, 249

Tylor, Edward B. 55

Unlij, Hulya 111
Unseld, Friedrich 178

Vaillant-Carmanne, Henri 196

Valéry, Paul 185, 301

Vallette, Alfred 191f.

Vallette-Eymery, Marguerite (Ps.
Rachilde) 192

Vanier, Jeanne 197

Vanier, Léon 181, 196f.

Vanwelkenhuysen, Gustav 195

Vasari, Giorgio 156

Veldzquez (d.1. Diego Veldzquez) 146

Verdi, Giuseppe 11, 16, 274

Verhaeren, Emile 185, 187

Verlaine, Paul 174-176, 178, 181-185,
187-193, 197, 317, 320

Villiers de L'lsle-Adam, Auguste
de 176, 185

Villon, Frangois 261

Vogel, Juliane 145f., 156, 325

Vogl, Joseph 165, 169

Volke, Werner 128

Vollmoéller, Gustav 179

Voss, Egon 255, 267

Vof}, Johann Heinrich 88

Wacik, Franz 305
Wagner, Cosima 105

350 Register

Wagner, Richard 103-108, 174, 194,
255-276
Waldenfels, Bernhard 56
Walser, Martin 298, 303
‘Walser, Robert 301, 310
Walter, Sebastian 295
Walzel, Oskar F. 114
Warburg, Max 207
Waterhouse, Peter 321, 324
Weber, Eugene 109, 125
Weber, Gottfried 79
Weichselbaum, Hans 271
Weidner, Stefan 114
Weimar, Klaus 111
Weinzierl, Ulrich 39, 48, 297f.
Weissberg, Liliane 202
Weissenborn, Georg Friedrich
Christian 221-223, 226f.
Weissler, Chava 247
Weissman, Deborah 245
Wellbery, David E.  9-35, 314
Werfel, Franz 301
Werner, Ella 207
Werner, Philipp 324
‘Werner, Sidonie 210
Wietholter, Waltraud  71f.
Wilde, Oscar 110, 132
Wingler, Hedwig 298
Witzenhausen, Joseph 249
Wohlleben, Joachim 113
‘Wolf, Norbert Christian 277, 282
Wollff, Larry 212
Wolfson, Susan J. 227f.
Wollstonecraft, Mary 219-229, 233,
240
Wronsky, Siddy 206

Yerushalmi, Yosef Hayim 201
Yisrael, Agudat 245

Zanetti, Sandro  141-160, 318
Zifferer, Paul 301

18.01.2026, 00:41:33.

Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zinberg, Isracl 248 Zons, Raimar 281
Zinn, Ernst 179 Zymner, Ridiger 280
Zola, Emile 184

Register 351

https://dol.org/10.5771/0783968216804 - am 18.01.2026, 00:41:33. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 00:41:33. Access - =


https://doi.org/10.5771/9783968216904
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Souveränität und Hingabe Zur Struktur lyrischer Subjektivität bei Hofmannsthal
	Die Szene der Einfluß-Angst und ihre Vorgeschichten Lyrik und Poetik beim frühen Hofmannsthal
	»So wie ein löwe über klippen sprang.« Zur poetischen Verfahrensweise in Hugo von Hofmannsthals Gedicht »Ein Traum von großer Magie«
	Hugo von Hofmannsthal – Richard Wagner »Ein Traum von großer Magie« – auch eine »Morgentraumdeut-Weise«
	Formentauschend Hofmannsthals Ghaselen im gattungsgeschichtlichen Kontext
	Lyrisch aus der Kulisse der Historie treten Vergangenheit und Vergänglichkeit in Hofmannsthals »Der Tod des Tizian«
	Die Ambivalenz der Anomie Hugo von Hofmannsthals »Verse, auf eine Banknote geschrieben«
	Stefan George in Paris Rekonstruktion einer literarischen Szene
	Übersetzungen jüdischer Tradition Bertha Pappenheims religiös-feministische Schriften
	Richard Wagners Liebestheorie und ihr Reflex in Thomas Manns »Zauberberg«-Roman
	Zu vier Metaphern in Robert Musils »Die Schwärmer« Eine Analyse mit der Terminologie des conceptual blending
	Biographie en miniature Walter Kappachers Hofmannsthal-Roman »Der Fliegenpalast«
	Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V. Mitteilungen
	Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
	Anschriften der Mitarbeiter
	Register

