Der Gigantenstreit zwischen Schelling und
Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Claudia Bickmann (Koln)

I.  Schelling auf dem Weg zum sirreduziblen Faktum der
individuellen Existenz¢

Eintonig, ja beinahe einschlifernd sei Hegels Begriffsphilosophie, so
Schelling in seinen Miinchener Vorlesungen von 1827: In der angeb-
lich notwendigen Entfaltung der Begriffe sei der Begriff als etwas sich
selbst Bewegendes vorgestellt und, was die Lage verschirfe, die Uber-
tragung der Bewegung auf den Begriff sei kaum in der Lage, den
Hauptmangel des Unternehmens: »den Mangel des wahren Lebens zu
verbergen«!. Vom Begriffe zu sagen, er bewege sich durch seine »Mo-
mente hindurchg, sei »nicht etwa eine kiihne, sondern nur eine frostige
Metapher.«2

Seine Identitdtsphilosophie sei demgegeniiber bereits »mit den
ersten Schritten in der Natur, also in der Sphire des Empirischen und
somit auch der Anschauung«.> Uber der Naturphilosophie aber eine
»abstrakte Logik« aufzubauen,* so Schelling, heifle, den zweiten vor
dem ersten Schritt zu tun. Die abstrakten Begriffe wie Werden, Dasein
usw. werden darin zum Ersten, zum Wirklichen, zum eigentlich Trei-
benden; Abstrakta aber, so die Kritik, konnten natiirlicherweise nicht
eher dasein, fiir Wirklichkeiten gehalten werden, als das ist, wovon sie
abstrahiert sind. Begriffe, »objektiv genommen«, seien »nach der

! Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie. Miin-
chener Vorlesungen. (1833/34). Erstdruck in: Schelling: Samtliche Werke. Hrsg. von
K. E A. Schelling. Stuttgart 1856 ff. (im Folgenden: SW). Bd. 1/10, 137. (Fotomechan.
Nachdruck in Schelling: Ausgewdhlte Schriften. 6 Bde. Frankfurt a. M. 1985. Bd. 4:
Schriften 1807-34, 417-616).

2 Ebd. 138.

3 Ebd.

4 Ebd.

136

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Natur, nicht aber vor derselben:> Die Kategorie »Werden kann nicht
eher sein als ein Werdendes, ein Dasein nicht eher als ein Daseiendes.«®
Die Methode der Naturphilosophie aber auf die Logik zu iibertragen,
mache leicht ersichtlich, »welche Erzwungenheit dadurch entstehen
musste, dass er [Hegel, C. B.] die Methode, welche durchaus Natur
zum Inhalt und Naturanschauung zur Begleiterin hatte, ins blo8 Logi-
sche erheben wollte«.” Als negative oder rein-rationale Philosophie sei
diese Philosophie trefflich beschrieben — man kénne, so Schelling, He-
gel fiir diesen bezeichnenden Ausdruck dankbar sein.®

Doch blicken wir auf Schellings Einwinde gegen Hegels reine Ver-
nunftwissenschaft, auf den Streit zwischen einer Philosophie, die das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein, mithin also die Realitdt gegebe-
ner GrofSen, fiir irreduzibel wie unerreichbar im Begriffe hilt, die das
Sein vor allem Was- und Wie-Sein in sein Recht einzusetzen sucht
einerseits und einer von Schelling als Begriffsphilosophie in Abweis
gebrachten Logik, die den Gedanken des Seins zur durchgingigen ka-
tegorialen Bestimmung treibt, andererseits. In seiner hochsten Kon-
kretion soll in der zweiten Variante das durchgingig bestimmte Ganze
als in allen Teilen durchgingig bestimmte Seinsordnung gelten kon-
nen. Die Rede vom reinen unmittelbaren Sein, frei von einer jeden
Bestimmung und Vermittlung, gilt ihr als ein Widerspruch in sich.

Wenn Schelling dann gegen Hegels reine Begriffsphilosophie das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein® (als das eigentliche >principium
individuationis<) als den wahren Ausgang der Philosophie einzuklagen
sucht, so wird mit dieser Neufundierung der Philosophie ein unver-
sohnlicher Streit erneut entfacht und mit ihm ein letzter Dolchstof3
gegen ein Philosophieren aus reinen Begriffen versucht: Nicht allein
die Wissenschaft, wie Kant dies wollte, sondern die Philosophie selbst
sollte sich fortan vor dem Richterstuhl des empirisch erfahrbaren

5 Ebd. 140 (Hervorh. im Text).

¢ Ebd. 141.

7 Ebd. 138.

§ Ebd. 141. Seither wird der Titel: negative und rein-rationale Philosophie zur gehei-
men Leitformel einer, wie der frithe Marx dies in Anleihe eines Jacobischen Diktums
wihnt, vom Kopf auf die Fiifle gestellten Philosophie.

9 Ebd. 150. Ferner: Schelling: Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mytho-
logie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (Zwischen 1847 und 1852). SW
11/1, 13. Vorlesung, 312 ff. (im Folgenden: Darstellung der reinrationalen Philosophie).
(Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewiihlte Schriften (s. Anm.1), Bd.5:
Schriften 1842-52, Erster Teilband, 263-582).

137

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Lebens verantworten miissen. Nicht der Geist, sondern das Leben sei
ihr wahrer Gehalt!

Mit der ganzen Emphase des aristotelischen Empiristen, so Schel-
lings Selbstbeschreibung 1842, soll die Dominanz der spekulativen,
blof3 negativen Philosophie zu brechen sein:'° Das unverrechenbar
Einzelne, Individuelle, das wahrhaft Erstgegebene und Fraglose sei
fortan wahrer Ausgang und wahres Ziel einer jeden positiven Philo-
sophie!l

Denn erst wenn wir die Dinge auf den Kopf stellten und unseren
Ausgang im reinen Begriffe, den Ideen oder der blofSen Rechtfertigung
von Argumenten wihlen, werde uns das Konkrete, Gegebene, das In-
dividuelle zu einem Problem. Dann werde in unendlicher Anniaherung
auf hoffnungslosen Fihrten nach dem >principium individuationis< ge-
sucht. Vom Wesen, vom Logos zum Einzelnen aber fiihre kein Weg;
alle generativen Schritte vom Begriff zur individuellen Entitit verfehl-
ten, was sie erstreben: »Vom Unendlichen zum Endlichen«, so Schel-
ling mit Blick auf Spinoza und Kant, »kein Ubergang!«!?

In einer anderen als in begrifflicher Gestalt miisse darum das on-
tologische Korrelat des Allgemeinen, das vor-begrifflich Individuelle,
zu finden sein; von diesem konnen wir, so Schelling — Kant zitierend —,
nur in einer sinnlichen, raum-zeitlichen Erfahrung Kunde haben.
Durch verstindige Operationen oder rein-rationale Rechtfertigungen
erreichen wir nicht das irreduzible Faktum der individuellen Existenz,
diese sei, so Schelling, aller begrifflichen Anniherung voraus.’

10 Vgl. Schelling: Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begriindung der
positiven Philosophie (Berliner Vorlesung, vermutlich Wintersemester 1842/43), SW
11/1, 102. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewdhlte Schriften, Bd. 5: Schrif-
ten 1842-52, Erster Teilband, 603-776).

11 Vgl. dazu Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 269, 413 ff.
12 Schelling: Allgemeine Ubersicht der neuesten philosophischen Literatur (Titel in
spiteren Ausgaben: Abhandlungen zur Erliuterung des Idealismus der Wissenschafts-
lehre) (1797/98). Schelling: Werke. Hist.-krit. Ausgabe. Im Auftrag der Schelling-Kom-
mission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hrsg. von H. M. Baumgartner,
W. G. Jacobs und H. Krings. Stuttgart 1976 ff. (im Folgenden: AA) 1/4, 86 (SW 1/1, 367);
ders.: Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kritizismus (1795), AA 1/3, 821.
(SW 1/1, 313). Ein solcher Ubergang sei nur dort, wo »Endliches und Unendliches ur-
spriinglich vereinigt sind«, und diese urspriingliche Vereinigung sei nirgends, »als im
Wesen einer individuellen Natur« (Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur
(1797), AA 1/5, 92 (SW 1/2, 37).

3 Auf Platons Timaios zuriickgehend koénne im iiberseienden Einheitsprinzip dann der
Umschlagsort von Identitit und Differenz, Tun und Leiden, auf ein prirationales Fun-

138

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Schellings Umwertung von Individuellem und Allgemeinem ist
von langer Hand vorbereitet — werfen wir einen kurzen Blick ins spite
Mittelalter: Auf aristotelischen Fihrten, bereits auf der Suche nach
einem begrifflichen Ausdruck fiir die — dem Allgemeinen unzuging-
liche — Individualitdt, erweitert Duns Scotus das Gattung-Art-Schema
des >Arbor Porphyriic um die species specialissima, um auf diese Weise
die Individualitat als Ausgang und Ziel der Anndherung im Begriffe
nicht nur erscheinen, sondern als den reichsten Gegenstand erscheinen
zu lassen.™* Aristoteles hatte diesen Gedanken antizipiert: Eine jede
ousia sollte als notwendige Einheit von stofflichem Gehalt und gestalt-
gebender Form Wesen und Existenz einer Sache als eine lebendige En-
telechie greifbar werden lassen.

Das erfahrbare Individuelle — als reichster Gegenstand aufgefasst
— wird der empirischen Wende von der reinen Begriffswissenschaft zur
Theorie erfahrbarer Gegenstinde den Weg bereiten: Nur im empiri-
schen Wissen, so der leitende Gedanke, begegne uns die wahre Fiille,
die irreduzible Mannigfaltigkeit und Singularitit individueller Exis-
tenz. Seit mit dem Nominalismus der Nexus zwischen Individuellem
und Allgemeinem jih durchtrennt und Individualitit zu einer lokali-
sierbaren Stelle in einem raum-zeitlichen Kontinuum geworden ist,
riicken die empirischen Gegenstinde endgiiltig in das Zentrum der For-
schung.

Kriterium der Anerkennung von Individualitdt wird in dieser Tra-
ditionslinie eine Antwort auf die Frage sein, ob unsere Begriffe ihre
>Wahrmacher« in situierbaren Reprisentanten raum-zeitlicher Erfah-
rung finden konnen.

Mit dieser Idee sinnlicher Reprisentanz fiir das begrifflich All-
gemeine hinwiederum scheint der Begriff von Individualitit als reichs-
ter Erscheinung verloren; an die Stelle des gattungsbestimmenden All-

dament gestellt, durch das Prinzip der Individualitit in einem vorlogischen Raum zu
retten sein (vgl. Platon: Timaios 34 b sqq.; vgl. ferner Schelling: Darstellung der reinra-
tionalen Philosophie, SW 11/1, 402).

4 Nach Hans Blumenberg wird durch Duns Scotus’ Erweiterung des Arbor Porphyrii
um die species specialissima allererst die intelligible Erfassbarkeit der Individualitit
durch eine endliche Definition erreicht. Demgemif3 werde das Individuelle dann zum
reichsten und wiirdigsten Gegenstand der Erkenntnis, und damit werde dann zugleich
auch die Empirie zur gemifSesten Erkenntnisweise (Blumenberg: Art. »Individuation
und Individualitit«. In: Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, 720£f.).

139

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

gemeinen wie der spezifizierenden Attribute treten situierbare Koor-
dinaten gegebener Groflen in Raum und Zeit.

Mit Leibniz und Kant wird die Idee einer notwendigen Verbin-
dung von Einzelnem und Allgemeinem jedoch erneut belebt und in
der Urmonade bzw. im Ideal der reinen Vernunft auf einen neuen
Grund gestellt: Kants >Idee in individuoc« ist die Idee eines in allen Tei-
len durchgingig bestimmten Einzelnen — sei es eines Dinges, eines le-
bendigen Individuums oder der Ordnung insgesamt.'s Der Begriff des
Individuellen ist damit an den Begriff aller méglichen Pridikate, die
Gegenstinden tiberhaupt zugesprochen werden kénnen und damit an
die Idee des Alls der Realitit gebunden und ohne diesen nicht zu be-
greifen.

Um namlich den Gegenstand als durchgiingig bestimmt begreifen
zu konnen, miissen wir ihm alle die Pridikate zusprechen, die fiir ihn
zutreffend sind; und um ihn zugleich als Singularitit von allen nur
denkbaren Gegenstinden zu unterscheiden, miissen wir, so Kant, einen
solchen universellen Pradikationsgrund antizipieren, in dem nicht nur
die gegebenen, sondern auch alle nur denkbaren Gegenstinde a priori
aufgehoben sind. Ohne eine solche Antizipation eines unendlichen
Priadikationsgrundes namlich wire der einzelne Gegenstand nicht hin-
reichend von allen anderen unterschieden. »[...] noch weiter, als die
Idee, scheint dasjenige von der objektiven Realitdt entfernt zu sein,
was ich das Ideal nenne, und worunter ich die Idee, nicht blof in con-
creto, sondern in individuo, d.i. als ein einzelnes, durch die Idee allein

15 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Aus-
gabe neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1971 (im Folgenden: KrV). A 572, B 600: »Ein
jedes Ding aber, seiner Moglichkeit nach, steht noch unter dem Grundsatze der durch-
gingigen Bestimmung, nach welchem ihm von allen méglichen Pridikaten der Dinge,
so fern sie mit ihren Gegenteilen verglichen werden, eines zukommen muss. Dieses
beruht nicht blo3 auf dem Satze des Widerspruchs; denn es betrachtet, auler dem Ver-
hiltnis zweier einander widerstreitenden Pridikate, jedes Ding noch im Verhiltnis auf
die gesamte Moglichkeit, als den Inbegriff aller Pridikate der Dinge iiberhaupt, und,
indem es solche als Bedingung a priori voraussetzt, so stellt es ein jedes Ding so vor,
wie es von dem Anteil, den es an jener gesamten Moglichkeit hat, seine eigene Moglich-
keit ableite. Das Principium der durchgingigen Bestimmung betrifft also den Inhalt und
nicht blof3 die logische Form. Es ist der Grundsatz der Synthesis aller Pridikate, die den
vollstindigen Begriff von einem Dinge machen sollen, und nicht blof8 der analytischen
Vorstellung, durch eines zweier entgegengesetzten Pridikate, und enthilt eine trans-
zendentale Voraussetzung, niamlich die der Materie zu aller Moglichkeit [Hervorh.
C. B.], welche a priori die Data zur besonderen Moglichkeit jedes Dinges enthalten soll.«

140

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

bestimmbares, oder gar bestimmtes Ding, verstehe.« (KrV A 568, B
596)

Wie aber sollte im Sinne Schellings nun das unverrechenbar Ein-
zelne, Lebendige, Individuelle gegen Hegels Begriffsphilosophie zu ret-
ten sein; und wie sollte das Sein, das nackte Dass — vor allem Was- und
Wie-Sein — Individualitit verbiirgen kénnen? Wie kann das reine un-
bestimmte Dass-sein als Garant von Individualitit — wie Schelling es
sucht — in Erscheinung treten, und wie soll Individualitidt im Begriffe
zu reichster Fiille finden kénnen, so dass diese allererst in begrifflicher
Gestalt ihren angemessenen Ausdruck gewinnen kann — wie Hegel dies
sieht? Dieser Streit beriithrt den Grundlegungsgedanken von Schellings
und Hegels Philosophie.

Ist dieser Widerstreit unverschnlich, oder zeigt es sich vielleicht
bei niherem Betrachten, dass Schelling und Hegel ihren Widerpart im
eigenen Lager je schon mit sich fiihren und darum beide in ihrer Argu-
mentation auf das >Ausgeschlossene« je wechselseitig bezogen und an-
gewiesen sind?

Mit der Genesis und Funktion des Begriffs fiir die Bewegung des
Seinsgedanken in Hegels Philosophie werden wir beginnen. Der Weg
vom Begriff des Begriffs fiihrt iiber den »Begriff als Idee« in einem
zweiten Schritt zu Kants >Idee in individuo« als Leithorizont von He-
gels Logik wie der Positiven Philosophie Schellings gleichermafSen. Im
dritten Schritt wird sodann mit Blick auf diesen gemeinsamen Bezugs-
punkt eine Klarung dariiber herbeizufiihren versucht, welche Gestalt
der Anniherung an den Individualititsgedanken besser gerechtfertigt
ist: die begriffsexplikative oder die seinsbezogene, der das Vor- und
Uberbegriffliche als eigentlicher Garant der Individualitt gilt?

Ich komme zum ersten Punkt:

1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs

Die Frage nach der Berechtigung von Schellings Kritik an Hegels reiner

Begriffsphilosophie, wonach das Individuelle dem Allgemeinen geop-

fert werde, setzt eine Analyse von Hegels Begriff des Begriffs voraus.
Hegels Begriff des Begriffs ist doppelgesichtig: Er ist logische

Form wie genetische Exposition seiner Gehalte gleichermaflen.!¢ Als

16 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich

141

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Formbedingung des Denkens wie als Form des Gedachten ist alles Den-
ken — sei es ein Denken des Etwas oder das Denken des Denkens — nicht
ohne ein je Gedachtes, ein Worumwillen oder ein Zu-Denkendes, auf
das es als Gegenstand oder Fluchtpunkt bezogen ist. Und so fragt es
sich, wie in Hegels Logik, in seiner sog. Begriffsphilosophie, mithin
also im Denken des Denkens die Formbedingungen des Denkens auf
das je zu Denkende bezogen sind? Wenn Hegel als Telos allen wahr-
heitsbezogenen Denkens die Idee der Ubereinstimmung des Denkens
mit dem je Zu-Denkenden begreift, so wird im Resultat der Annihe-
rung der Gedanke der durchgingig bestimmten Sache wie auch die
Sache selbst im Gedanken, im Begriffe, erscheinen.

Nun fragt es sich, wie das Individuum ein moglicher Gegenstand
des Begriffs sein kann. Fiir Schelling ist der Ort der Individualitit ein
Ort auflerhalb der Sphire des Begriffes. Mit Kant nimmt er ein Be-
griffsjenseitiges in Anschlag, um das im Begriffe zugleich Ausgegrenz-
te, Nicht-Artikulierbare, gegen die Hermetik der subsumierenden Be-
griffsform zu retten; Hegel habe demgegentiber — sei es im Horizonte
der Analyse der »sinnlichen Gewissheit« oder im Ausgang der Logik
von 1812 — im Medium des Allgemeinen stets quittiert, was sich als
irreduzible Besonderheit oder Individualitit begrifflicher Vereinnah-
mung notwendig entzieht.!”

Das Gegebene, nicht ein blof3 Gesetztes und Gezeugtes, sei als
Begriffsjenseitiges ein Schattenreich bloSer Vermittelung, das Wider-
lager, in dem alles begreifende Denken — soll es nicht blofs Denken des
Denkens sein — als in seinem Anderen, dem Vor- und AufSerbegriff-
lichen, zu verankern ist. Als reines Sein darum allem Denken, allem
Wesen und aller Bestimmung voraus, verleihe es als Ziel und Flucht-
punkt der Seinsentfaltung dem Denken allererst die Kraft und seinem
Gehalte Fiille und Realitit. Demgegeniiber werde im Horizont reiner
Begriffsphilosophie der Hegelschen Art das Sein nur in und aus dem
Begriffe und nicht unabhingig davon, als das aufgefasst, was ist und

die genetische Exposition des Begriffes aus.« (G. W. . Hegel: Wissenschaft der Logik II.
Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Redaktion
E. Moldenhauer und K. M. Michel. 20 Bde. Frankfurt a. M. 1986. Bd. 6, 245).

17 Vgl. zum Problem des Ortes der Individualitit in Schellings Philosophie: C. Bick-
mann: »Schellings Identitdtsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Schellingiana, Bd. 11. Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2004, 147-196.

142

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

wodurch allein das zertrennte Seiende vermdgend ist, zusammen-
gehalten zu werden. 8

Auf die Frage etwa: »Was ist Kallias?« kann ich, so Schelling, »mit
einem Gattungsbegriff antworten, z. B. er ist lebendes Wesen; aber was
ihm Ursache des Seins (hier also des Lebens) ist, das ist nicht ein All-
gemeines mehr, nicht ousia im zweiten, sondern im ersten und hochs-
ten Sinne, proté ousia, und diese ist jedem eigen und keines anderen,
withrend das Allgemeine mehreren gemein [ist]«; allein die proté ou-
sia, jenes nackte Dass sei »des Individuellen >ti én einai¢; und auch sie
ist eines jede eigne und nicht mehreren gemein.«?

Beide nun, Hegel und Schelling, sollten sich in der Auslegung des
principium individuationis auf Kant berufen konnen: Wie sollte dies
moglich sein?

Schellings Kritik priifend, werden wir zunichst fragen: Ist Hegels
Sein-Gedanke blof8 der Gedanke »Sein«? Wird die Logik alles Sein im
Wissenssinn absorbieren und damit das Sein seiner Unabhangigkeit
gegeniiber dem seinssetzenden, wesensbestimmenden Denken berau-
ben, oder nimmt auch Hegel den Gedanken der Realitit vor allem
Geist- und Bewusstseins-Sein, vor allem Was- und Wie-Sein ernst
und in Gebrauch?

Wir entsinnen uns der Kritik Schellings: Hegel habe nicht »die
Gegenstinde oder die Sachen, wie sie [...] im Begriff sich darstellen
betrachtet, sondern Begriffe zum Gegenstand gemacht, die wiederum
nur den Begriff zum Inhalt haben« sollen.? Ein Denken jedoch, das
sich derart in sich selbst zuriickziehe, konne man nicht wirklich »Den-
ken« nennen.?! Die ganze Welt liege »gleichsam in den Netzen des
Verstandes oder der Vernunft«, aber die Frage sei eben, »wie sie in
diese Netze gekommen sei, da in der Welt offenbar noch etwas anderes
und etwas mehr als blofle Vernunft ist, ja sogar etwas iiber diese
Schranken Hinausstrebendes.«22

Wie nun - so die beiden Positionen zugrundeliegende Frage —
muss Vernunft aufgefasst werden, wenn ein Anderes zu ihr moglich
sein soll, und wie soll jenes Andere dann in einem Vor- und AufSer-
begrifflichen tiberhaupt zu retten sein?

18 Vgl. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 407.
19 Ebd. 406f.

2 Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie, SW 1/10, 141.

21 Ebd.

2 Ebd. 143 1.

2

h\

143

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Zur Beantwortung dieser Frage blicken wir nun niher auf Hegels
Begriff des Begriffs. Es verwundert nicht, dass Hegel dem Begriff im
engeren Sinne in seiner Logik von 1812 zunichst eine genetische Ex-
position, eine Genesis aus einem Vor- und Auflerbegrifflichen, aus
einem Realititsgedanken vorangestellt hat. Denn auch fiir Hegel gilt:
Allein diese Genesis aus einem Vorbegrifflichen vermag dem Begriffe
Realitdt und Bedeutung zu verleihen.

In der Seins- und Wesenslogik, der Sphire des Objektiven, wird
darum — ganz in Schellings Sinne — ein dem Begriffe Entgegengestell-
tes, ein nicht-Identisches als das Andere zum Begriffe zur Sprache ge-
bracht.

In dieser Sphire des Objektiven geht das Werden des Realen in
noch unbegriffener Form allem Begriffe voraus — als Sein und Wesen
aller Realitatsgehalte; mithin also als die ontogenetische Entfaltung
derjenigen Sphire, durch welche der Begriff allererst Bedeutung und
Realitit erhalt.

Von diesem Orte der Seins- und Wesenslogik, vom Realitéts-
gedanken aus soll sich die Sphire des Alls der Realititen erst in einem
weiteren Schritt in einem Medium durchsichtig werden, das Licht auf
dasjenige Licht zu werfen vermag, das zuvor nur Mittel der Erkundung
eines Anderen war: dies erst ist die Sphire des Begriffs des Begriffes. So
wird der Begriff aus seinem blofSen an sich, wodurch er nur der Mog-
lichkeit nach Begriff ist, zum sich selbst setzenden und bestimmenden
Begriff. Im sich durchlichtenden Begriff wird dabei nicht mehr die Rea-
litit, wie sie Gegenstand der Wissenschaften wie des alltidglichen Be-
wusstseins ist, sondern ebenso auch die Selbst-Durchlichtung des Be-
griffs selbst in der Durchlichtung des Realen, d.h. im Begriffe des
Begriffs, zur Darstellung gebracht —, auf diese Funktion des Begriffes
kommt es Hegel in seiner Begriffslogik an.

Als die einzige Sphire aber, die im Anderen zugleich sich selbst
sieht, das Andere nur mehr als das Andere ihrer selbst begreift, kann —
so Hegel in der Tradition des aristotelischen und neuplatonischen
Nous-Gedankens — der Geist aufgefasst werden. Selbst- und Fremdbe-
zug sind in ihm zur Einheit gebracht, indem die Form selbst der Gehalt
und der Gehalt die Form ist.

Beide Sphiren, Realitdt und Begriff, — auch wenn im Begriff des
Begriffs im sich selbst durchlichtenden Geiste in eine hoherstufige Ein-
heit gebracht — bleiben jedoch in dieser Einheit zugleich auch unter-
schieden; denn Sein und Wesen als Sphiren der objektiven Logik, des

144

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Alls der Realititen, sind nicht selbst bereits begriffliche Verhiltnisse;
erst der Begriff des Begriffs tragt auch die Form eines Gehaltes, welcher
ist, unabhingig davon, ob er in der Form des Begriffs erscheint oder
nicht. Die genetische Exposition der wesentlichen Formen jener Seins-
gedanken ist aller Explikation durch Begriffe voraus.?

Doch welch ontisch-epistemischer Status sollen Sein und Wesen
in ihrer Unabhingigkeit vom Begriffe zuzusprechen sein, wenn beide
als das Ansich des Begriffs, jedoch nicht selbst bereits als Begriff auf-
zufassen sind? Was bedeutet dieses An- und Fiirsichsein des Begriffs?
Trifft hier nicht Schellings Kritik die Hegelsche Begriffsphilosophie zu
Recht, dass diese den Seinsgedanken im Wissenssinn absorbiere?

Hegel unterscheidet: Das Ansich-sein im Ausgang der Seinslogik
wie auch das Fiir-sich-Sein der Wesenslogik gelten ihm als vorbegriff-
liche Verhiltnisse, Verhiltnisse realer Wesenheiten, die das Dasein als
Etwas und Anderes, Endliches und Unendliches etc. konstituieren: In
ihnen sollen nicht blof3e Begriffe, sondern die Wirklichkeit selbst als in
sich reflektiert aufgefasst werden.

Dabei machen die Reflexionsbegriffe des Identischen und Ver-
schiedenen etc. die realen Verhiltnisse zwischen Erscheinung und
Wirklichkeit, wie sie sich in den drei Relationen von Substanz und
Akzidenz, Kausalitit und Wechselwirkung ausprigen, allererst lesbar,
und diese Lesbarkeit des Realen in der Gestalt der Reflexionsbegriffe
soll das Seinsganze in seiner inneren Notwendigkeit als ein Wechsel-
spiel aufeinander verweisender Verhiltnisse — und nicht blof als be-
griffliches Verhiltnis — durchsichtig werden lassen. Dass dabei die
Sphire des Objektiven die Form des Ansichs des Begriffes tragt, bringt
Hegel nicht in Verlegenheit; selbst Schelling — so wiire sein Einwand —
kann nicht unbedacht lassen, dass bereits eine jede Rede vom >nackten
Dass«< vor allem Was- und Wiesein nur in einer Form zu vergegenwar-
tigen ist, deren Zeichengestalt nicht leer sein kann.

Somit gelten auch Hegel »Sein« und »Wesen« nicht als blose Ge-
danken, sondern als Bewegungen des Realen: Auch wenn in der Logik
als reinem Kategoriendenken die kategorialen Verhiltnisse des Seins
und Wesens zur Darstellung gebracht werden, so sollen die Kategorien
— darin folgt Hegel der aristotelischen Tradition — nicht allein die Be-

2 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich
die genetische Exposition des Begriffes aus.« (Hegel: Wissenschaft der Logik 11 (s.
Anm. 16), 245.)

145

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

griffe »Realitiit« und »Wesen«, sondern in ihrer ontisch-epistemischen
Doppelgestalt sollen sie ebenso wohl die Konstitutionsprinzipien des
Realen selbst zum Ausdruck bringen. Mit den Seins- und Wesens-
bestimmungen wird somit dem Begriffe dasjenige vorangestellt, das
als genetische Exposition des Begriffes den Begriff aus der vor- und
aufSerbegrifflichen Sphire der Realitdt in seine eigene Sphére hiniiber-

fiihrt:

2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung
der Sphire des Begriffs*

Die Schritte sind dabei folgende. Die Realitit des Wesens — als einheits-
stiftende Substanz vorgestellt — ist unmittelbare Voraussetzung des
Begriffes, insofern die Substanz als das an sich bestimmte Wesen der
Manifestation in einer einheitsstiftenden Gestalt bedarf. Diese erhilt
sie in der Form des Begriffs. Das substantielle Sein im Sinne Hegels hat
eine a priori notwendige Beziehung zum Begriff. So ist der Begriff
gegeniiber Sein und Wesen das Dritte: ihre Grundlage und Wahrheit,
durch die Sein und Wesen allererst in ihrer Identitit greifbar werden.?

Der Weg zum Begriff ist dabei folgender: Seiendes, substantielles
Sein — zunichst in der Wechselwirkung seiner Attribute noch als in
einem Anderen griindend und durch Anderes bestimmt vorgestellt —
ist in dieser Abhdngigkeit von den jeweils vorausgesetzten Verhiltnis-
sen noch nicht sich selbst setzende, freie Substanz geworden, sondern
ist blof3 Substanz, die aus dufleren Quellen erméglicht und bewirkt
wird und einen fremden Grund zu ihrer Bestimmung hat. Hegel nennt
diese von dufleren Abhingigkeiten bestimmte Substanz am Ende der
Wesenslogik: »passive Substanz«.2 Diese Substanz in der Wechselwir-

2 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik 11, 246: »Der Begriff hat daher die Substanz zu
seiner unmittelbaren Voraussetzung, sie ist das an sich, was er als Manifestiertes ist. Die
dialektische Bewegung der Substanz durch die Kausalitit und Wechselwirkung hin-
durch ist daher die unmittelbare Genesis des Begriffes, durch welche sein Werden dar-
gestellt wird.«

35 Ebd. 245.

26 »Passiv ist das Unmittelbare oder Ansichseiende, das nicht auch fiir sich ist, — das
reine Sein oder das Wesen, das nur in dieser Bestimmtheit der abstrakten Identitit mit
sich ist. — Der passiven steht die als negativ sich auf sich beziehende, die wirkende Sub-
stanz gegeniiber. Sie ist die Ursache, insofern sie sich in der bestimmten Kausalitit
durch die Negation ihrer selbst aus der Wirkung wiederhergestellt hat, [ein Anderes,]

146

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

kung ihrer Attribute zerstort zundchst den Schein jener unbestimmten
Unmittelbarkeit. Das einfache Ansich-sein wird als durch ein Anderes
gegriindet und erméoglicht offenbar. Es ist dies der Ort, den Schelling
gegen Hegel einklagt: der Begriff der bewegenden und durch Anderes
bewegten lebendigen Substanz.

Auf diese Weise aber ist die bewegte lebendige Substanz noch
nicht sich selbst setzende freie Substanz. Erst im Ubergang zur Be-
griffslogik ist der Weg zur aktiven Substanz frei: zur Aktivitit, die sich
von der dufleren Abhingigkeit befreit und — sich selbst setzend - in
ihrem Selbstbezug auf ihr Anderes bezogen ist. Die aktive Substanz
bringt eine innere Reflexivitdt des Seins zum Ausdruck — ein Sein, das
zugleich ein sich selbst im Anderen sehendes Sein geworden ist, durch
das sich das vorausgesetzte Sein darum in ein freies sich-selbst-bestim-
mendes Sein iiberfiihren kann.

Doch wie ist nun die Rede vom Ubergang der passiven zur aktiven
Substanz zu verstehen? Wodurch kann eine Substanz — als aktive Sub-
stanz — von sich selbst zugleich Ursache und Wirkung sein? Nicht kann
sie es, so Hegel, eingelassen in die Dunkelheit der Kausalititsverhalt-
nisse. In ein freies Selbstverhaltnis iiberfiihren kann sich einzig eine
sich selbst setzende und sehende Substanz: Als solche aber ist sie Be-
griff. Denn erst im Begriff kann sich die Substanz der Abhingigkeit
gegebener Kausalititsverhiltnisse entwinden und sich als freie sich
selbst setzende Substanz zu »selbst durchsichtig werdender Klarheit«
fortentwickeln, d. h. »zum Begriffe befreite« Substanz werden.?”

Was nun bedeutet diese Rede von einer zum Begriffe befreiten
Substanz? Wie sollte die Substanz selbst der Begriff sein konnen? Wel-
ches ist die zur freien Existenz gelangte Substanz? Es ist dies — so Hegel
— nichts anderes als das Ich oder das reine Selbstbewusstsein:® in die-
sem erst ist die Substanz, so der Gedanke, wesentlich Subjekt gewor-
den.

Nicht soll dies so aufgefasst werden, als giibe es zum einen ein Ich
und dann noch eine davon unterschiedene Substanz; das Ich, so Hegel,
sei vielmehr selbst der reine Begriff der Substanz — der Begriff der
Substanz, die Ursache ihrer selbst genannt werden kann, freies sich

das in seinem Anderssein oder als Unmittelbares sich wesentlich als setzend verhilt und
durch seine Negation sich mit sich vermittelt.« (ebd. 2331.)

27 Ebd. 251.

28 Ebd. 252.

147

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

selbst setzendes Subjekt: die Substanz als Begriff.?? Dies nun — so He-
gel — sei der wahre Begriff des Begriffs.?

Das Dasein des Begriffs ist gewonnen: und es ist dies — hier folgt
Hegel den Spuren der kantischen >Deduktion der reinen Verstandes-
begriffe« — die Einheit der Apperzeption, die freie schrankenlose Sich-
selbst-Gleichheit, die von allem Inhalte abstrahiert, weil sie alle Be-
stimmtheit und allen Inhalt in sich aufgehoben hat, sich in den Inhalt
versenkt hat und nur seine blofle Gleichheit mit sich zuriickbehilt.3!
Darum ist das Dasein des Begriffs zugleich Allgemeinheit: das aller
Bestimmtheit, allem Seinssetzen zugrundeliegende Allgemeine; aber,
so Hegel, insofern es vom Vollzug jener Einzelheit des denkenden Ich
zugleich unabtrennbar bleibt, ist es zugleich Individuelles, Einzelnes,
das einem jeden anderen Einzelnen in seiner absoluten Vereinzelung
gegeniibertritt.??

So ist jene absolute Allgemeinheit, die hier im einzelnen Selbst-
bewusstsein zugleich als vereinzelte auftritt, die ist, insofern sie sich
setzt und im sich Setzen sich zugleich ihr Dasein gibt: so ist es die
Natur des Begriffs, durch das Ich und im Ich gesetzt zu sein. Auch darin
ist die Hegelsche Logik der kantischen >Deduktion der reinen Verstan-
desbegriffe« gefolgt: Indem das reine Ich als Grund der Verbindung und
Verkniipfung des gegebenen Mannigfaltigen im Begriffe fungiert, ist
jene Apperzeptionseinheit zugleich Begriff des Begriffs.

Kant, so Hegel, habe dies gesehen, indem er als Objekt jenes ge-
fasst habe, in dessen Begriff das Mannigfaltige der gegebenen An-
schauung als vereint gedacht werden kinne.?

Was eine Sache an und fiir sich ist, sei darum — wie Hegel zu Recht
schlieft — allein in und durch das Denken ausgemacht; das Denken
hebe die Unmittelbarkeit, mit der uns der Gegenstand zunichst ent-
gegentritt, auf und mache so ein Gesetztes aus ihm: dies aber, sein
Gesetztsein, sei sein Anundfiirsichsein, seine Objektivitit. Der Gegen-
stand hat seine Objektivitit darum allein im und durch den Begriff,
und diese wiederum konne nicht anderes sein, als die Einheit des
Selbstbewusstseins, in die er aufgenommen wird.

29 Ebd.

30 Ebd.

31 Ebd. 253 ff.
32 Ebd. 254 ff.
3 Ebd. 254.
3 Ebd. 255.

148

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Objektivitit oder der Begriff einer Sache sei darum nichts anderes
als die Natur des Selbstbewusstseins selbst, denn sie habe keine ande-
ren Momente oder Bestimmungen als das Ich. Darum miisse man, um
zu erkennen, was der Begriff ist, sich der Natur des Ich entsinnen.
Objektivitit, so kann geschlossen werden, ist darum ein Sichselbstset-
zen im Anderssein: nicht finden wir hier ein Ich und dort seine mogli-
chen Gedanken, sondern die Objektivitit ist der Gedanke — das Selbst-
bewusstsein darum in ein und demselben Akte auch seine eigene
Veranderung: Der Begriff der Objektivitit ist somit an den Begriff des
Setzens wie des Entgegensetzens gleichermaflen gebunden: Ich und
nicht-Ich konstituieren sich in ein und demselben Akt. Das Selbst-
bewusstsein erzeugt Objektivitit darum nicht als von ihm selbst unter-
schiedene, sondern es ist ein Selbst in der Veranderung: beide sind nur
mehr die komplementiren Pole des einen Gedankens!

Gleichwohl muss allem Begreifen zuvor ein Vorbegriffliches, ein
Sinnliches als der Stoff zur gedanklichen Form gegeben sein — auch
darin sind Kant und Hegel sich einig.

Was darum etwa in der Phinomenologie des Geistes in der Lehre
vom Bewusstsein die sinnliche Gewissheit und die Wahrnehmung ist,
sei in der Psychologie das Gefiihl und die Anschauung, schliefilich die
Vorstellung; nach Analogie dazu seien es in der Logik die Stufen Sein
und Wesen, die dem Begriffe vorangestellt seien.?> Von der Seins- zur
Wesenslogik werde in dialektischer Bewegung die Entfaltung des Seins
vom reinen bestimmungsfreien Sein zur Einheit der Substanz — durch
Kausalitit und Wechselwirkung — in ihre wesentliche Bestimmung ge-
bracht: Diese Bewegung gilt Hegel als die eigentliche Genesis des
Begriffs, als das Werden des Begriffs aus seinem Anderssein in seine
anundfiirsichseiende Gestalt. Denn erst im Anundfiirsichsein, im Be-
griffe, ist die Substanz Subjekt, d. h. sich frei setzendes Sein geworden;
erst im Begriffe ist die Substanz auch der Form nach Ausdruck des
Aktes freier Selbstbestimmung.? So ist der Begriff des Begriffs die
Form einer Substanz, die zu sich selbst gekommen ist, indem sie nicht
nur ist oder Aufderliches bewirkt, sondern etwas in sich selbst bewirkt

3 Ebd. 256.

3 Ebd. 251: »Im Begriffe hat sich daher das Reich der Freiheit eréffnet. Er ist das Freie,
weil die an und fiir sich seiende Identitit, welche die Notwendigkeit der Substanz aus-
macht, zugleich als aufgehoben oder als Gesetztsein ist und dies Gesetztsein, als sich auf
sich selbst beziehend, eben jene Identitit ist.«

149

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

und sich selbst und ihr Anderes auch der Form nach frei setzt. Und
darum ist sie auch erst im Begriffe — als sich frei selbst setzendes und
bestimmendes Sein, Substanz, die Subjekt geworden ist.?

Dies bedeutet fiir Hegels Systemanlage zugleich, dass erst hier, in
der subjektiven Logik oder der Logik des Begriffs derjenige Ort gefun-
den ist, an dem Hegel iiber Spinoza und Kant hinausgegangen ist. Uber
Spinoza, da fiir Hegel die durchgingig bestimmte Substanz sich aller-
erst im sich wissenden Begriff als sich frei setzende Substanz — als an
und fiir sich seiende Substanz — ergreifen kann. Somit ist sie nicht
Substanz, in deren Attributen die Freiheit des Einzelnen erlischt, son-
dern muss als Substanz aufgefasst werden, die den Akt des freien Sich-
selbst-setzens der Subjektivitdt in ihre Griindungsurkunde aufgenom-
men hat.

Uber Kant hinaus bleibt jenes Ansichsein nicht mehr blof3 uner-
reichbarer Fluchtpunkt und Grenzbegriff gedanklicher Anniherung,
blof3 regulative Idee, sondern die Sphire des Anundfiirsich wird zum
Orte der Selbsterkenntnis des Absoluten selbst: mithin also eines An-
sich, dem Freiheit und Selbstbestimmung eingeschrieben ist. Bereits
fiir Kant sollte das Ansich Platzhalter der Ideen des Unbedingten wie
der Freiheit und des Wesens aller Wesen sein. Hegel radikalisiert die-
sen Gedanken:*® Allein die anundfiirsichseiende Idee soll dem Akte
freier Selbstbestimmung gemif sein konnen: Ein Absolutes sei gewon-
nen, dem das Prinzip des Sich-Bestimmens als MafS und Quelle der
Entfaltung aller Seinseinheiten gilt. Threm Maf sollte zugleich auch
der Grad der Freiheit in Natur und Geist ablesbar sein.

Gegen Schelling kann darum eingewandt werden: Nicht aus und
in Begriffen wird in Hegels Logik das Einzelne, das Mannigfaltige ab-
zuleiten sein oder gar durch den Begriff in seiner Besonderheit quit-
tiert, sondern als unsynthetisierte Mannigfaltigkeit oder als das reine
Sein ist es auch fiir Hegel — in einer jeden empirischen oder nicht-em-

7 Ebd. Durch diese Argumentation ist leicht ersichtlich, dass Hegels spekulative Anni-
herung an die Seinsfrage nicht ins Bodenlose fallen muss, sobald wir empirische Ver-
hiltnisse ins Auge fassen: Erweisen sich seine kategorialen Analysen doch bei niherer
Betrachtung als Formen des Empirischen wie ihrer gedanklichen Durchdringung glei-
chermaflen: Natur und Geist gelten Hegel als Manifestation einer Formensprache,
durch die alles Empirische auf die Griinde seiner Méglichkeit befragt und zuriickgefiihrt
werden kann: Nicht mehr als die Formbedingungen des Endlichen und nicht Verhalt-
nisse innerhalb der Sphire des Endlichen sollen sie zur Darstellung bringen.

38 Hegel: Wissenschaft der Logik 11, 246.

150

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

pirischen Erfahrung — allem Begriffe voraus. Auf das unverrechenbar
Einzelne ist ein jeder empirische Begriff als auf seinen Realititsgehalt
bezogen. Im Unterschied zur Psychologie oder Phinomenologie jedoch
gehen die zugrundeliegenden konkreten Gestalten in Raum und Zeit
die Logik weiter nichts an.

Dies nun haben Schelling und die ihm folgende Philosophie von
Feuerbach iiber Marx und Nietzsche bis in den Wiener Kreis griindlich
aufler Acht gelassen, indem sie die transzendentale Analyse der Kate-
gorien in Hegels Logik in welthaltiges Wissen verwandelt und darum
den spekulativen Begriff des Begriffs mit dem empirischen Begriff des
erfahrbaren Lebens konfundiert haben.

Das Leben oder die organische Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer
Erscheinungen ist im Sinne Hegels allein auf derjenigen Stufe der Ent-
wicklung verbiirgt, auf welcher der Begriff zuallererst hervortreten
kann — wenn auch zunichst als blinder, sich selbst noch nicht fassender,
d.h. nicht als denkender Begriff.

Blinder, sich selbst nicht erfassender, nicht denkender Begriff —
jenes unbewusste, blof3 vorausgesetzte Sein, das in der Realphilosophie
durch die anorganische und organische Natur sowie im Leben des noch
nicht zu sich gekommenen Geistes zum Ausdruck gebracht wird, ist
auch fiir Hegel noch nicht sich selbst durchlichtender Begriff, sondern
vielmehr nur der Begriff in seinem Anderssein. Sich durchlichtender,
denkender Begriff wird er erst im und durch den Geist sein.”

In der Phanomenologie des Geistes — in idealtypischen Formatio-
nen antizipiert — sind Natur und Geist zunichst blof} Stufen in der
Entfaltung zu stets hoherer Klarheit; in der EntduSerung des Geistes
in die Sphiren der Realphilosophie sind beide dann zunéchst sich nicht
selbst wissende Zwecke der Natur, die sie als gefligtes Ganzes aus Zwe-
cken erscheinen lisst, und ferner — im Geiste — Zwecke, die als solche
frei gesetzt von einem Bewusstsein angeeignet und verstanden sind, in
der objektiven Sphire des Staates Gestalt gewinnen und im intelligi-
blen Medium freier Selbstentduflerung in Kunst, Religion und Phi-
losophie zur Erscheinung des freien Geistes werden.

3 Ebd. 257.

151

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann
3. Der Begriff in der Idee

Doch was ist das eigentliche Movens der Bewegung? Ist es, wie Schel-
ling vermutet, der Begriff?

Der Begriff, so Hegel, kann den Begriff nicht bewegen. Telos und
Movens jener Bewegung kann nicht selbst wiederum der Begriff sein.
Es muss vielmehr, so Hegel, »zugegeben werden, dass der Begriff als
solcher, noch nicht vollstindig ist«.* Er muss sich vielmehr erst »in die
Idee [...] erheben«.# Erst die Idee kann als das innere Band zwischen
Realitdt und Begriff erscheinen. Die Idee und nicht der Begriff ist das
eigentlich Treibende, das Movens der Gesamtbewegung. In dieser erst
finden wir, so Hegel, die seit Parmenides gesuchte Einheit von Denken
und Sein, die Hegel in der Idee der Einheit von Begriff und Realitit am
Werke sieht. Erst durch die Idee, so Hegel, wird die Natur oder das
wesentliche Sein zu sich selbst finden, indem sie iiber die blinden Kau-
salitidtsverhiltnisse hinaus freie selbstbestimmte Subjektivitdt moglich
macht. So ist es die Idee, die diesen Prozess vom blof3en Ansichsein der
realen Verhiltnisse zum Fiirsichsein begrifflicher Bestimmungen vo-
ranzutreiben vermag, indem sie das Reale zur Selbstdurchlichtung im
Begriffe und das Subjektive zu seiner Realisierung in einer freien Ge-
setzesordnung bewegt.

Wir konnen festhalten: Beiden — Hegel wie Schelling — gilt das
reine bestimmungsfreie Sein als allem Bewusstsein, allem Was- und
Wie-Sein voraus: Der blinde, sich nicht fassende Begriff gewinnt erst
in der Form des Begriffs seine Klarheit und Durchsichtigkeit.

Erst im Begriff des Begriffes ist darum auch die >Eine< Seinsord-
nung in ihre Selbstdurchlichtung gebracht, zerfillt nicht mehr in eine
Zufilligkeit gleichgiiltiger, einander duflerlicher Substanzen, sondern
wird als eine durchgingig bestimmte, in sich konkrete, organisierte
Seins-Totalitit greifbar. Dies ist der Begriff des Seinsganzen — in seine
Unverborgenheit gebracht, die sich —in der Sphire des Nous, des Geis-
tes — selbst durchsichtig geworden ist.

Ich komme zum zweiten Punkt:

4 Ebd. 258.
41 Ebd.

152

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager
Il. Kants jldee in individuoc als Leithorizont der Kontrahenten

Als dieses in sich selbst zuriickkehrende Sein — im sich durchlichtenden
Seinsganzen — ist das Ganze zugleich als ein Einzelnes gesetzt.*?

Als ein Ganzes aber, das zugleich als Einzelnes gesetzt ist, das in
all seinen Teilen durchgingig bestimmt und durch unsere moralische
Selbstgesetzgebung auf einen freien Grund gestellt ist, hatte bereits
Kant den héchsten Seinsgedanken, das »Ideal der reinen Vernunft«
ausgelegt: Als ein solches trug es die Bezeichnung einer >Idee in indi-
viduo«.®

Dabei sollte die Einzigartigkeit des Individuellen — so der Gedanke
— nur durch jene Idee des Alls der Realitit, d.h. von der Idee der un-
endlichen Fiille ihres moglichen Begriffsumfanges bestimmt sein:
Individualitdt im héchsten Sinne war dann eine solche, der alle nur
denkbaren Pridikate in héchster Vollendung zugesprochen werden
konnen.* Fiir Kant — wie fiir Leibniz und Hegel — sollte ein solcher
Zustand dabei nur gottlichen Wesen vorbehalten sein; alles Endliche
sollte demgegeniiber durch Negation unendlich weit vom Ideal eines
vollkommenen Einzelnen entfernt bleiben — gleichwohl aber durch die-
ses allererst in seiner eigenen Individualitit verbiirgt sein konnen.

So ist — diesem Ideal der >Idee in individuo« gemaf — die Totalitat
aller Seinssphiren die Konkretion aller in einer Ordnung aufeinander
bezogener Sphéren. Erst durch das freie Sich-selbst-Setzen im Begriffe
soll fiir Hegel wie fiir Kant — aber schliefSlich auch fiir Schelling — ein
zureichender Grund einer méglichen Ontologie gefunden sein: Nicht
das Seiende, insofern es ist, sondern das Seiende, insofern es durch Frei-
heit moglich ist, soll fiir die genannten Autoren als Prinzip und Maxime
des vollstindig entfalteten Begriffs der Realitit wirksam werden.

Auch diese Funktion eines zureichenden Grundes des Seinsganzen
tragt in Kants Philosophie der hochste Gedanke, das Ideal der reinen
Vernuntft, seine >Idee in individuo<: Von der bloflen Idee — die nur Ge-
danke ist —ist diese >Idee in individuo< auch im kantischen Sinne durch
ihren Seinsgehalt unterschieden, indem sie nicht nur als regulative
Idee der Ubereinstimmung unserer Verstandesfunktionen untereinan-
der, sondern — darin ist Kant ganz platonisch — als das Urbild einer zu

4 Ebd. 240
4 Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 567, B 596.
4 Ebd. A 569, B 597; A 573 ff., B 601 ff.

153

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

gestaltenden Ordnung dient, an dem alle empirischen Weltverhaltnisse
als Leitfaden und Fluchtpunkt ihrer Entfaltung ihr Maf§ zu nehmen
haben. Mit dem Ideal der reinen Vernunft sollte darum mehr als nur
eine regulative Idee fiir unsere Verstandeshandlungen, mit ihm sollte
auch ein der Materie nach zu gestaltender, durchgingig bestimmter
Seinsgedanke gewonnen sein. Ihr >materialer Gehalt« stammt dabei
aus den Quellen der reinen Intelligibilitit einer Gesetzesordnung, die
nur durch den freien Willen moralisch bestimmter Einzelner zu bewe-
gen und zu bewerkstelligen ist.*

Schelling wird Kants Ideal der reinen Vernunft den Kerngedanken
nennen, an dem »die spitere Entwicklung (des Idealismus, C. B.) sich
als eine notwendige Folge anschloss«.* In seiner Abhandlung iiber die
Quelle der ewigen Wahrheiten wird Schelling Kants Unterscheidung
zwischen blofler Idee und seinsbezogenem Ideal zum Ausgangspunkt
seines eigenen Fundierungsgedankens der Philosophie: Kant habe zu-
nichst gezeigt, dass »zur verstandesmifligen Bestimmung der Dinge
die Idee der gesamten Moglichkeit oder eines Inbegriffs aller Pradika-
te« gehore.#” Als Idee schlechthin, ohne alle weitere Bestimmung, sei
dieser Gedanke darum in der nachkantischen Philosophie auch auf-
gefasst worden; »diese Idee selbst nun aber«, so fihrt Schelling fort,
»existiert nicht, sie ist eben, wie man zu sagen pflegt, blofle Idee; es
existiert tiberhaupt nichts Allgemeines, sondern nur Einzelnes« — die-
ser Gedanke wird nun gleichermaflen auf die Idee des Alls der gesam-
ten Moglichkeiten bezogen: diese existiert nicht — nur Einzelnes exis-
tiert: es ist dies das »reine Dass — actus purus.«* Die erste Substanz.

»Das allgemeine Wesen existiert darum nur, so Schelling, »wenn
das absolute Einzelwesen es ist.«* So folgert Schelling fiir das Ideal der
reinen Vernunft: das Ideal ist Ursache des Seins der Idee. »Nicht die
Idee ist dem Ideal, sondern das Ideal ist der Idee Ursache des Seins,
wie man auch insgemein zu sagen pflegt, dass durch das Ideal die Idee
verwirklicht ist.«5 Das Ideal ist darum jene Wirklichkeit der Idee, ohne

4 Ebd.

¢ Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 283.

7 Schelling: Abhandlung iiber die Quelle der ewigen Wahrheiten (1850), SW 11/1, 586
Anm. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewdhlte Schriften (s. Anm. 1), Bd. 5:
Schriften 1842-52, Erster Teilband, 583-602).

“ Ebd.

9 Ebd.

50 Ebd.

T

154

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

das die Idee blofy der Moglichkeit nach ein Seiendes wire. Ob fiir das
Einzelwesen oder das Wesen aller Wesen: Beide haben ihr Sein nicht
im Was- und Wie-Sein, sondern in diesem vorgingigen Dass-Sein. Die
Idee in ihrer Wirklichkeit ist darum das Ideal — weshalb ihm Kant auch
den Titel >Idee in individuo« verlieh. Dasjenige individuierte Allgemei-
ne sollte es zum Ausdruck bringen, das nicht nur dem Einzelnen, son-
dern der gesamten Seinsordnung, dem Seinsganzen, Bedingung der
Existenz genannt werden kann. Und Existenz, so Schelling mit Blick
auf Kant, sei allein durch die Individualitit garantiert.

Mit Blick auf diese hiufig verkannte kantische Unterscheidung
von Ideal und Idee sucht Schelling nun, den Seinsgedanken — darin
Kant und Aristoteles verbunden — vor die Idee zu stellen: »In dem Satz:
das Ideal ist die Idee, hat also das ist nicht die Bedeutung der bloflen
logischen copula.«5! Denn »Gott ist die Idee heifdt nicht: er ist selbst
nur Idee, sondern: er ist der Idee (der Idee in jenem hohen Sinn, wo
sie der Moglichkeit nach alles ist), er ist der Idee Ursache des Seins,
Ursache, dass sie Ist, aitia tou einai, im aristotelischen Ausdruck.«52 In
ihm als der >Ersten Substanz« ist aber kein Was, er ist das reine Dass —
actus purus.

Dies ist es dann, was fiir Schelling im eigentlichen Sinne Indivi-
dualitdt heiflt: Diese sei allein durch die unverrechenbare Existenz ver-
biirgt.

Ich komme nun zum dritten Punkt — dem Versuch einer Versch-
nung:

lll.  Anniherung der Extreme: Die »wahre Stelle fiir die Einheit
von Denken und Sein«®3

An diese Individualitit, das nackte Dass, gerichtet, fragt Schelling nun
— nicht iiberraschend — dhnlich wie Hegel im Ubergang vom reinen
Sein zum Gedanken des durchgingig bestimmten Ganzen: »Aber [...],
wenn in ihm [dem nackten Dass, C. B.] selbst kein Was und nichts All-
gemeines ist, durch welche Notwendigkeit geschieht es, dass was selbst

51 Ebd.
52 Ebd.
5 Ebd. 587.

155

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

oder in sich ohne alles Was ist, dass dieses das allgemeine Wesen, das
alles begreifende Was ist?«*

Als jenes »choristong, d. h. als Individuellste[s]«, »aus dem nichts
Allgemeines folgen kann« kann es, so Schelling, »das Alles Begreifende
nur sein — infolge einer iiber ihn selbst hinausreichenden Notwendig-
keit. Aber welcher Notwendigkeit?«>> Wodurch kann aus dem bestim-
mungsfreien Dass ein Was- und Wie-Sein werden?

Schelling sucht nun die Notwendigkeit des Ubergangs — auch da-
rin nicht iiberraschend Hegel nah — durch eine apriorische Beziehung
des Seins zum Denken, zum Begriff, mithin also mit Bezug auf dasje-
nige zur Sprache bringen, unter dem das reine Sein je schon steht: wie
die Form zum Wesen, so das Denken zum Sein. Das Sein, so die These,
sei a priori notwendig auf das Denken bezogen. Um >in seiner Wahrheit
zu existiereng, so Schelling, hat das reine Sein darum ein unmittelbares
Verhiltnis zum Denken: Denn »was Nichts ist, d.h. was kein Verhilt-
nis zum Denken hat, auch nicht wahrhaft Ist.«5 Da Gott in seinem
reinen Innesein »nichts als das reine Dass des eigenen Seins« enthilt,
hitte sein Sein keine Wahrheit, »wenn er nicht Etwas wire«.5”

Sein und Wesen, Denken und Sein bilden somit eine untrennbare
Einheit; doch nicht als omnitudo realitatis< ist jenes Sein aufgefasst,
sondern als die absolute individuelle Existenz, deren Essenz das All der
Realitdten genannt werden kann.

Doch um ein Missverstindnis zu vermeiden: Gott, so Schelling,
sei selbstverstindlich nicht eine Entitit, ein Etwas »im Sinn eines Ein-
zel-Seiendeng, sondern allein das salles Seiendes, das All der Moglich-
keiten.’® Dieses aber sei, so Schelling, der Begriff des Begriffs, mithin
also die Idee: Denn Gott wire nicht, »wenn er nicht ein Verhaltnis zum
Denken hitte, ein Verhiltnis nicht zu einem Begriff, aber zum Begriff
aller Begriffe, zur Idee.«

Dieser Ort nun, der Begriff aller Begriffe, der durch die Idee re-
prisentiert auf ein unvordenkliches Dass-sein bezogen ist, um die ab-
solute Existenz mit der Essenz des Géttlichen a priori zu verbinden,
dieser Ort sei, so Schelling, »die wahre Stelle fiir jene Einheit des Seins

5+ Ebd. 586
55 Ebd. 587
56 Ebd.
57 Ebd.
58 Ebd. 586.
5 Ebd. 587.

156

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

und des Denkens, die einmal ausgesprochen auf sehr verschiedene Wei-
se angewendet worden. «

Auch wenn es Schelling nun in der Umkehr der Begriindungsver-
hiltnisse gegen Hegel darauf ankommt, in dieser Einheit »die Prioritit
nicht auf Seiten des Denkens« zu setzen, sondern das Sein als »das
Erste, das Denken erst das Zweite oder Folgende«, ! so ist beiden Posi-
tionen nicht allein jene a priori notwendige Beziehung des Seins zum
Denken gemeinsam, sondern fiir beide gilt ebenso, dass der Gedanke
der Individualitit, jene >Idee in individuog, als der héchste Seinsgedan-
ke zugleich als durchgingig bestimmte Individualitit aufzufassen ist,
die zugleich nicht nur aus Begriffsverhaltnissen abgeleitet oder diesen
unterworfen, sondern die Ausgang und bleibendes Ziel aller gedank-
lichen Anniherung ist.5

Platon und Aristoteles ruft Schelling als Ahnherren dieses Gedan-
kens in Erinnerung. Leicht sei man geneigt, beiden zu attestieren, dass
sie das Denken iiber das Sein gesetzt haben; »Platon? — nun ja, wenn
man jene einsame Stelle im sechsten Buch der Republik iibersieht, wo
er von dem agathon, d.h. von dem Hochsten in seinen Gedanken, sagt:
ouk ousias ontos tou agathou all’ eti epekeina tés ousias [...], also, dass
das Hochste nicht mehr ousia, Wesen, Was ist, sondern noch jenseits
des Wesens, das an Wiirde und Macht ihm Vorangehende.«®

So kann schliefllich auch fiir Schelling gelten, dass das Was, das
Wesen der Dinge, in ihrem Dass enthalten und begriffen ist.%* Dieses
Dass soll zudem im Sinne lebendiger Wesen als >Seele« bezeichnet wer-
den, die als ein Immaterielles gegeniiber der Materialitit des Seienden
als das eigentlich Seiende, das Selbst-Sein einer Sache oder Person ge-
nannt werden soll, mithin also als dasjenige, wodurch ein jedes tiber-
haupt nur es selbst genannt werden kénne.

So scheint auch fiir Schelling das >principium individuationis«<
nicht allein durch sein nacktes Dass-Sein, sondern ebenso durch sein
Wie- und Was-Sein verbiirgt: da das Wie- und Was-Sein das Einzelne
allererst als ein Einzelnes durch Bezug auf das gemeinschaftsbezogene
Allgemeine — sei es durch Sprache, Geschichte oder Kultur - d.h. in
seiner Generalisierung begreiflich werden lasst.

6 Ebd.

61 Ebd.

62 Ebd.

6 Ebd. 588.

¢ Ebd. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW 11/1, 407.

157

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Bickmann

Hegel hat diesen Gedanken spekulativ ausgearbeitet, indem er das
Seinsganze, als die >Idee in individuo¢, im Gedanken des in all seinen
Teilen vollstindig bestimmten hochsten Wesens entfaltet hat. Dabei
sollte der vollstindige Begriff des Seinsganzen allererst im Durchgang
durch alle seine Sphiren — im mit dem Allgemeinen zusammen-
geschlossene Einzelnen — als die Idee eines durchgingig bestimmten
Ganzen greifbar werden. Dies hatte Hegel bereits in seiner Logik im
Blick.

Mit einer derartigen Konvergenz der Extreme, die uns zum
Schluss deutlich wurde, werden nun diejenigen unzufrieden sein, die
in Schelling den Vorschein der Neufundierung der Philosophie in
einem unverrechenbaren >unvordenklichen Seinsgedanken< finden:
einen Schelling, der eher realistische als spekulativ-idealistische Ziige
trigt, der mit Naturalisierungen besser als mit Idealisierungen vertrig-
lich ist und der tiber Marx, Schopenhauer und Nietzsche ins 20. Jahr-
hundert weist — und es werden aber auch diejenigen unzufrieden sein,
die in Hegels Logik die Unhintergehbarkeit begrifflicher Vermittlung
gegen jede Annahme eines vor- und auflerbegrifflichen Seins verteidi-
gen wollen, bringen beide doch in ihren eigenen Reihen ihren Wider-
sacher je schon mit: Hegels reine Begriffsphilosophie ist nichts ohne
ihr vorbegriffliches Dawider, worauf der Begriff als sein Realititsgehalt
bezogen ist, und Schellings positive Philosophie ist nichts ohne eine
notwendige Beziehung des nackten Dass, des Seins, zum Begriff, durch
welchen —im Begriff des Begriffes, in der Idee, ganz dhnlich der Hegel-
schen Philosophie — allererst das wahre Band zwischen Realitdt und
Begriff gewonnen ist.

SchliefSlich werden auch diejenigen ein Ungeniigen an einem sol-
chen Ergebnis finden, die Platon und Kant ungern in ihrem vorgingi-
gen Seinsgedanken — in der Vorgingigkeit des Ideals vor der Idee — so
deutlich an die nachkantischen Systembildner heranriicken wollen.

Ohne noch niher auf diese Einwiinde eingehen zu kénnen, méchte
ich abschlieflend Folgendes bedenken:

Wenn gezeigt werden kann, dass Hegels Philosophie vom Orte der
Substanz aus zu denken sucht und diese in Seins- und Wesenslogik mal
als passive, in der Begriffslogik dann als sich selbst setzende, aktive
Substanz zu begreifen sucht, so wird auch in Hegels Philosophie das
Prinzip >Subjektivitit« nur mehr als eine besondere Modalitit des Seins
ausgelegt: als sich bestimmendes, selbstdurchsichtiges, sich selbst set-
zendes Sein.

158

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Und wenn ferner gezeigt werden kann, dass Schellings Idee des
>unvordenklichen Dass< a priori mit ihren Wesensfunktionen verbun-
den ist und dass dieses nackte Dass zudem als die sich bestimmende
Seele aufgefasst werden kann, die als das Prinzip der Selbstbewegung
ihren Attributen vorausgesetzt ist, so schwinden die Abstinde: Beide
bringen — wie Platon bezogen auf die Wechselintegration der Pole be-
reits im »Gigantenstreit« des Sophistes antizipiert hatte — ihren Wider-
sacher im eigenen Lager immer schon mit.

Dies war es, was Hegel und Schelling meinten, wenn sie sich beide
vehement gegen die Zusprache des bloflen Idealismus wehrten: Sei
ihnen doch gerade an der Art der Verbindung von Realitdt und Ideali-
tit, Natur und Geist, Denken und Sein, mithin also an der Uberwin-
dung dieser Gegensitze gelegen, so dass weder das Denken im Seins-
sinne noch der Seins- im Wissenssinne absorbiert werden konne, weil
beide — in der Idee, die Kant als >Idee in individuo« antizipiert hatte —
immer schon tiber diese Gegensitze hinausgegangen sind.

159

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860387-136 -

M 24.01.2026, 10:22:11.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Schelling auf dem Weg zum ›irreduziblen Faktum der individuellen Existenz‹
	1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs
	2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung der Sphäre des Begriffs
	3. Der Begriff in der Idee

	II. Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont der Kontrahenten
	III. Annäherung der Extreme: Die »wahre Stelle für die Einheit von Denken und Sein«

