
Der Gigantenstreit zwischen Schelling und
Hegel: Widersacher im eigenen Lager

Claudia Bickmann (Köln)

I. Schelling auf dem Weg zum ›irreduziblen Faktum der
individuellen Existenz‹

Eintönig, ja beinahe einschläfernd sei Hegels Begriffsphilosophie, so
Schelling in seinen Münchener Vorlesungen von 1827: In der angeb-
lich notwendigen Entfaltung der Begriffe sei der Begriff als etwas sich
selbst Bewegendes vorgestellt und, was die Lage verschärfe, die Über-
tragung der Bewegung auf den Begriff sei kaum in der Lage, den
Hauptmangel des Unternehmens: »den Mangel des wahren Lebens zu
verbergen«1. Vom Begriffe zu sagen, er bewege sich durch seine »Mo-
mente hindurch«, sei »nicht etwa eine kühne, sondern nur eine frostige
Metapher.«2

Seine Identitätsphilosophie sei demgegenüber bereits »mit den
ersten Schritten in der Natur, also in der Sphäre des Empirischen und
somit auch der Anschauung«.3 Über der Naturphilosophie aber eine
»abstrakte Logik« aufzubauen,4 so Schelling, heiße, den zweiten vor
dem ersten Schritt zu tun. Die abstrakten Begriffe wie Werden, Dasein
usw. werden darin zum Ersten, zum Wirklichen, zum eigentlich Trei-
benden; Abstrakta aber, so die Kritik, könnten natürlicherweise nicht
eher dasein, für Wirklichkeiten gehalten werden, als das ist, wovon sie
abstrahiert sind. Begriffe, »objektiv genommen«, seien »nach der

136

1 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie. Mün-
chener Vorlesungen. (1833/34). Erstdruck in: Schelling: Sämtliche Werke. Hrsg. von
K. F. A. Schelling. Stuttgart 1856ff. (im Folgenden: SW). Bd. I/10, 137. (Fotomechan.
Nachdruck in Schelling: Ausgewählte Schriften. 6 Bde. Frankfurt a. M. 1985. Bd. 4:
Schriften 1807–34, 417–616).
2 Ebd. 138.
3 Ebd.
4 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur, nicht aber vor derselben:5 Die Kategorie »Werden kann nicht
eher sein als ein Werdendes, ein Dasein nicht eher als ein Daseiendes.«6

Die Methode der Naturphilosophie aber auf die Logik zu übertragen,
mache leicht ersichtlich, »welche Erzwungenheit dadurch entstehen
musste, dass er [Hegel, C. B.] die Methode, welche durchaus Natur
zum Inhalt und Naturanschauung zur Begleiterin hatte, ins bloß Logi-
sche erheben wollte«.7 Als negative oder rein-rationale Philosophie sei
diese Philosophie trefflich beschrieben – man könne, so Schelling, He-
gel für diesen bezeichnenden Ausdruck dankbar sein.8

Doch blicken wir auf Schellings Einwände gegen Hegels reine Ver-
nunftwissenschaft, auf den Streit zwischen einer Philosophie, die das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein, mithin also die Realität gegebe-
ner Größen, für irreduzibel wie unerreichbar im Begriffe hält, die das
Sein vor allem Was- und Wie-Sein in sein Recht einzusetzen sucht
einerseits und einer von Schelling als Begriffsphilosophie in Abweis
gebrachten Logik, die den Gedanken des Seins zur durchgängigen ka-
tegorialen Bestimmung treibt, andererseits. In seiner höchsten Kon-
kretion soll in der zweiten Variante das durchgängig bestimmte Ganze
als in allen Teilen durchgängig bestimmte Seinsordnung gelten kön-
nen. Die Rede vom reinen unmittelbaren Sein, frei von einer jeden
Bestimmung und Vermittlung, gilt ihr als ein Widerspruch in sich.

Wenn Schelling dann gegen Hegels reine Begriffsphilosophie das
nackte Dass, das unvordenkliche Sein9 (als das eigentliche ›principium
individuationis‹) als den wahren Ausgang der Philosophie einzuklagen
sucht, so wird mit dieser Neufundierung der Philosophie ein unver-
söhnlicher Streit erneut entfacht und mit ihm ein letzter Dolchstoß
gegen ein Philosophieren aus reinen Begriffen versucht: Nicht allein
die Wissenschaft, wie Kant dies wollte, sondern die Philosophie selbst
sollte sich fortan vor dem Richterstuhl des empirisch erfahrbaren

137

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

5 Ebd. 140 (Hervorh. im Text).
6 Ebd. 141.
7 Ebd. 138.
8 Ebd. 141. Seither wird der Titel: negative und rein-rationale Philosophie zur gehei-
men Leitformel einer, wie der frühe Marx dies in Anleihe eines Jacobischen Diktums
wähnt, vom Kopf auf die Füße gestellten Philosophie.
9 Ebd. 150. Ferner: Schelling: Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mytho-
logie oder Darstellung der reinrationalen Philosophie (Zwischen 1847 und 1852). SW
II/1, 13. Vorlesung, 312ff. (im Folgenden: Darstellung der reinrationalen Philosophie).
(Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewählte Schriften (s. Anm. 1), Bd. 5:
Schriften 1842–52, Erster Teilband, 263–582).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens verantworten müssen. Nicht der Geist, sondern das Leben sei
ihr wahrer Gehalt!

Mit der ganzen Emphase des aristotelischen Empiristen, so Schel-
lings Selbstbeschreibung 1842, soll die Dominanz der spekulativen,
bloß negativen Philosophie zu brechen sein:10 Das unverrechenbar
Einzelne, Individuelle, das wahrhaft Erstgegebene und Fraglose sei
fortan wahrer Ausgang und wahres Ziel einer jeden positiven Philo-
sophie!11

Denn erst wenn wir die Dinge auf den Kopf stellten und unseren
Ausgang im reinen Begriffe, den Ideen oder der bloßen Rechtfertigung
von Argumenten wählen, werde uns das Konkrete, Gegebene, das In-
dividuelle zu einem Problem. Dann werde in unendlicher Annäherung
auf hoffnungslosen Fährten nach dem ›principium individuationis‹ ge-
sucht. Vom Wesen, vom Logos zum Einzelnen aber führe kein Weg;
alle generativen Schritte vom Begriff zur individuellen Entität verfehl-
ten, was sie erstreben: »Vom Unendlichen zum Endlichen«, so Schel-
ling mit Blick auf Spinoza und Kant, »kein Übergang!«12

In einer anderen als in begrifflicher Gestalt müsse darum das on-
tologische Korrelat des Allgemeinen, das vor-begrifflich Individuelle,
zu finden sein; von diesem können wir, so Schelling – Kant zitierend –,
nur in einer sinnlichen, raum-zeitlichen Erfahrung Kunde haben.
Durch verständige Operationen oder rein-rationale Rechtfertigungen
erreichen wir nicht das irreduzible Faktum der individuellen Existenz,
diese sei, so Schelling, aller begrifflichen Annäherung voraus.13

138

Claudia Bickmann

10 Vgl. Schelling: Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begründung der
positiven Philosophie (Berliner Vorlesung, vermutlich Wintersemester 1842/43), SW
II/1, 102. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewählte Schriften, Bd. 5: Schrif-
ten 1842–52, Erster Teilband, 603–776).
11 Vgl. dazu Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 269, 413ff.
12 Schelling: Allgemeine Übersicht der neuesten philosophischen Literatur (Titel in
späteren Ausgaben: Abhandlungen zur Erläuterung des Idealismus der Wissenschafts-
lehre) (1797/98). Schelling: Werke. Hist.-krit. Ausgabe. Im Auftrag der Schelling-Kom-
mission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hrsg. von H. M. Baumgartner,
W. G. Jacobs und H. Krings. Stuttgart 1976ff. (im Folgenden: AA) I/4, 86 (SW I/1, 367);
ders.: Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kritizismus (1795), AA I/3, 82 f.
(SW I/1, 313). Ein solcher Übergang sei nur dort, wo »Endliches und Unendliches ur-
sprünglich vereinigt sind«, und diese ursprüngliche Vereinigung sei nirgends, »als im
Wesen einer individuellen Natur« (Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur
(1797), AA I/5, 92 (SW I/2, 37).
13 Auf Platons Timaios zurückgehend könne im überseienden Einheitsprinzip dann der
Umschlagsort von Identität und Differenz, Tun und Leiden, auf ein prärationales Fun-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schellings Umwertung von Individuellem und Allgemeinem ist
von langer Hand vorbereitet – werfen wir einen kurzen Blick ins späte
Mittelalter: Auf aristotelischen Fährten, bereits auf der Suche nach
einem begrifflichen Ausdruck für die – dem Allgemeinen unzugäng-
liche – Individualität, erweitert Duns Scotus das Gattung-Art-Schema
des ›Arbor Porphyrii‹ um die species specialissima, um auf diese Weise
die Individualität als Ausgang und Ziel der Annäherung im Begriffe
nicht nur erscheinen, sondern als den reichsten Gegenstand erscheinen
zu lassen.14 Aristoteles hatte diesen Gedanken antizipiert: Eine jede
ousia sollte als notwendige Einheit von stofflichem Gehalt und gestalt-
gebender Form Wesen und Existenz einer Sache als eine lebendige En-
telechie greifbar werden lassen.

Das erfahrbare Individuelle – als reichster Gegenstand aufgefasst
– wird der empirischen Wende von der reinen Begriffswissenschaft zur
Theorie erfahrbarer Gegenstände den Weg bereiten: Nur im empiri-
schen Wissen, so der leitende Gedanke, begegne uns die wahre Fülle,
die irreduzible Mannigfaltigkeit und Singularität individueller Exis-
tenz. Seit mit dem Nominalismus der Nexus zwischen Individuellem
und Allgemeinem jäh durchtrennt und Individualität zu einer lokali-
sierbaren Stelle in einem raum-zeitlichen Kontinuum geworden ist,
rücken die empirischen Gegenstände endgültig in das Zentrum der For-
schung.

Kriterium der Anerkennung von Individualität wird in dieser Tra-
ditionslinie eine Antwort auf die Frage sein, ob unsere Begriffe ihre
›Wahrmacher‹ in situierbaren Repräsentanten raum-zeitlicher Erfah-
rung finden können.

Mit dieser Idee sinnlicher Repräsentanz für das begrifflich All-
gemeine hinwiederum scheint der Begriff von Individualität als reichs-
ter Erscheinung verloren; an die Stelle des gattungsbestimmenden All-

139

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

dament gestellt, durch das Prinzip der Individualität in einem vorlogischen Raum zu
retten sein (vgl. Platon: Timaios 34 b sqq.; vgl. ferner Schelling: Darstellung der reinra-
tionalen Philosophie, SW II/1, 402).
14 Nach Hans Blumenberg wird durch Duns Scotus’ Erweiterung des Arbor Porphyrii
um die species specialissima allererst die intelligible Erfassbarkeit der Individualität
durch eine endliche Definition erreicht. Demgemäß werde das Individuelle dann zum
reichsten und würdigsten Gegenstand der Erkenntnis, und damit werde dann zugleich
auch die Empirie zur gemäßesten Erkenntnisweise (Blumenberg: Art. »Individuation
und Individualität«. In: Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, 720ff.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinen wie der spezifizierenden Attribute treten situierbare Koor-
dinaten gegebener Größen in Raum und Zeit.

Mit Leibniz und Kant wird die Idee einer notwendigen Verbin-
dung von Einzelnem und Allgemeinem jedoch erneut belebt und in
der Urmonade bzw. im Ideal der reinen Vernunft auf einen neuen
Grund gestellt: Kants ›Idee in individuo‹ ist die Idee eines in allen Tei-
len durchgängig bestimmten Einzelnen – sei es eines Dinges, eines le-
bendigen Individuums oder der Ordnung insgesamt.15 Der Begriff des
Individuellen ist damit an den Begriff aller möglichen Prädikate, die
Gegenständen überhaupt zugesprochen werden können und damit an
die Idee des Alls der Realität gebunden und ohne diesen nicht zu be-
greifen.

Um nämlich den Gegenstand als durchgängig bestimmt begreifen
zu können, müssen wir ihm alle die Prädikate zusprechen, die für ihn
zutreffend sind; und um ihn zugleich als Singularität von allen nur
denkbaren Gegenständen zu unterscheiden, müssen wir, so Kant, einen
solchen universellen Prädikationsgrund antizipieren, in dem nicht nur
die gegebenen, sondern auch alle nur denkbaren Gegenstände a priori
aufgehoben sind. Ohne eine solche Antizipation eines unendlichen
Prädikationsgrundes nämlich wäre der einzelne Gegenstand nicht hin-
reichend von allen anderen unterschieden. »[…] noch weiter, als die
Idee, scheint dasjenige von der objektiven Realität entfernt zu sein,
was ich das Ideal nenne, und worunter ich die Idee, nicht bloß in con-
creto, sondern in individuo, d. i. als ein einzelnes, durch die Idee allein

140

Claudia Bickmann

15 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Original-Aus-
gabe neu hrsg. von R. Schmidt. Hamburg 1971 (im Folgenden: KrV). A 572, B 600: »Ein
jedes Ding aber, seiner Möglichkeit nach, steht noch unter dem Grundsatze der durch-
gängigen Bestimmung, nach welchem ihm von allen möglichen Prädikaten der Dinge,
so fern sie mit ihren Gegenteilen verglichen werden, eines zukommen muss. Dieses
beruht nicht bloß auf dem Satze des Widerspruchs; denn es betrachtet, außer dem Ver-
hältnis zweier einander widerstreitenden Prädikate, jedes Ding noch im Verhältnis auf
die gesamte Möglichkeit, als den Inbegriff aller Prädikate der Dinge überhaupt, und,
indem es solche als Bedingung a priori voraussetzt, so stellt es ein jedes Ding so vor,
wie es von dem Anteil, den es an jener gesamten Möglichkeit hat, seine eigene Möglich-
keit ableite. Das Principium der durchgängigen Bestimmung betrifft also den Inhalt und
nicht bloß die logische Form. Es ist der Grundsatz der Synthesis aller Prädikate, die den
vollständigen Begriff von einem Dinge machen sollen, und nicht bloß der analytischen
Vorstellung, durch eines zweier entgegengesetzten Prädikate, und enthält eine trans-
zendentale Voraussetzung, nämlich die der Materie zu aller Möglichkeit [Hervorh.
C. B.], welche a priori die Data zur besonderen Möglichkeit jedes Dinges enthalten soll.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmbares, oder gar bestimmtes Ding, verstehe.« (KrV A 568, B
596)

Wie aber sollte im Sinne Schellings nun das unverrechenbar Ein-
zelne, Lebendige, Individuelle gegen Hegels Begriffsphilosophie zu ret-
ten sein; und wie sollte das Sein, das nackte Dass – vor allem Was- und
Wie-Sein – Individualität verbürgen können? Wie kann das reine un-
bestimmte Dass-sein als Garant von Individualität – wie Schelling es
sucht – in Erscheinung treten, und wie soll Individualität im Begriffe
zu reichster Fülle finden können, so dass diese allererst in begrifflicher
Gestalt ihren angemessenen Ausdruck gewinnen kann – wie Hegel dies
sieht? Dieser Streit berührt den Grundlegungsgedanken von Schellings
und Hegels Philosophie.

Ist dieser Widerstreit unversöhnlich, oder zeigt es sich vielleicht
bei näherem Betrachten, dass Schelling und Hegel ihren Widerpart im
eigenen Lager je schon mit sich führen und darum beide in ihrer Argu-
mentation auf das ›Ausgeschlossene‹ je wechselseitig bezogen und an-
gewiesen sind?

Mit der Genesis und Funktion des Begriffs für die Bewegung des
Seinsgedanken in Hegels Philosophie werden wir beginnen. Der Weg
vom Begriff des Begriffs führt über den »Begriff als Idee« in einem
zweiten Schritt zu Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont von He-
gels Logik wie der Positiven Philosophie Schellings gleichermaßen. Im
dritten Schritt wird sodann mit Blick auf diesen gemeinsamen Bezugs-
punkt eine Klärung darüber herbeizuführen versucht, welche Gestalt
der Annäherung an den Individualitätsgedanken besser gerechtfertigt
ist: die begriffsexplikative oder die seinsbezogene, der das Vor- und
Überbegriffliche als eigentlicher Garant der Individualität gilt?

Ich komme zum ersten Punkt:

1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs

Die Frage nach der Berechtigung von Schellings Kritik an Hegels reiner
Begriffsphilosophie, wonach das Individuelle dem Allgemeinen geop-
fert werde, setzt eine Analyse von Hegels Begriff des Begriffs voraus.

Hegels Begriff des Begriffs ist doppelgesichtig: Er ist logische
Form wie genetische Exposition seiner Gehalte gleichermaßen.16 Als

141

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

16 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formbedingung des Denkens wie als Form des Gedachten ist alles Den-
ken – sei es ein Denken des Etwas oder das Denken des Denkens – nicht
ohne ein je Gedachtes, ein Worumwillen oder ein Zu-Denkendes, auf
das es als Gegenstand oder Fluchtpunkt bezogen ist. Und so fragt es
sich, wie in Hegels Logik, in seiner sog. Begriffsphilosophie, mithin
also im Denken des Denkens die Formbedingungen des Denkens auf
das je zu Denkende bezogen sind? Wenn Hegel als Telos allen wahr-
heitsbezogenen Denkens die Idee der Übereinstimmung des Denkens
mit dem je Zu-Denkenden begreift, so wird im Resultat der Annähe-
rung der Gedanke der durchgängig bestimmten Sache wie auch die
Sache selbst im Gedanken, im Begriffe, erscheinen.

Nun fragt es sich, wie das Individuum ein möglicher Gegenstand
des Begriffs sein kann. Für Schelling ist der Ort der Individualität ein
Ort außerhalb der Sphäre des Begriffes. Mit Kant nimmt er ein Be-
griffsjenseitiges in Anschlag, um das im Begriffe zugleich Ausgegrenz-
te, Nicht-Artikulierbare, gegen die Hermetik der subsumierenden Be-
griffsform zu retten; Hegel habe demgegenüber – sei es im Horizonte
der Analyse der »sinnlichen Gewissheit« oder im Ausgang der Logik
von 1812 – im Medium des Allgemeinen stets quittiert, was sich als
irreduzible Besonderheit oder Individualität begrifflicher Vereinnah-
mung notwendig entzieht.17

Das Gegebene, nicht ein bloß Gesetztes und Gezeugtes, sei als
Begriffsjenseitiges ein Schattenreich bloßer Vermittelung, das Wider-
lager, in dem alles begreifende Denken – soll es nicht bloß Denken des
Denkens sein – als in seinem Anderen, dem Vor- und Außerbegriff-
lichen, zu verankern ist. Als reines Sein darum allem Denken, allem
Wesen und aller Bestimmung voraus, verleihe es als Ziel und Flucht-
punkt der Seinsentfaltung dem Denken allererst die Kraft und seinem
Gehalte Fülle und Realität. Demgegenüber werde im Horizont reiner
Begriffsphilosophie der Hegelschen Art das Sein nur in und aus dem
Begriffe und nicht unabhängig davon, als das aufgefasst, was ist und

142

Claudia Bickmann

die genetische Exposition des Begriffes aus.« (G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik II.
Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832–1845 neu edierte Ausgabe. Redaktion
E. Moldenhauer und K. M. Michel. 20 Bde. Frankfurt a.M. 1986. Bd. 6, 245).
17 Vgl. zum Problem des Ortes der Individualität in Schellings Philosophie: C. Bick-
mann: »Schellings Identitätsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Schellingiana, Bd. 11. Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2004, 147–196.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wodurch allein das zertrennte Seiende vermögend ist, zusammen-
gehalten zu werden.18

Auf die Frage etwa: »Was ist Kallias?« kann ich, so Schelling, »mit
einem Gattungsbegriff antworten, z.B. er ist lebendes Wesen; aber was
ihm Ursache des Seins (hier also des Lebens) ist, das ist nicht ein All-
gemeines mehr, nicht ousia im zweiten, sondern im ersten und höchs-
ten Sinne, protē ousia, und diese ist jedem eigen und keines anderen,
während das Allgemeine mehreren gemein [ist]«; allein die protē ou-
sia, jenes nackte Dass sei »des Individuellen ›ti ēn einai‹ ; und auch sie
ist eines jede eigne und nicht mehreren gemein.«19

Beide nun, Hegel und Schelling, sollten sich in der Auslegung des
principium individuationis auf Kant berufen können: Wie sollte dies
möglich sein?

Schellings Kritik prüfend, werden wir zunächst fragen: Ist Hegels
Sein-Gedanke bloß der Gedanke »Sein«? Wird die Logik alles Sein im
Wissenssinn absorbieren und damit das Sein seiner Unabhängigkeit
gegenüber dem seinssetzenden, wesensbestimmenden Denken berau-
ben, oder nimmt auch Hegel den Gedanken der Realität vor allem
Geist- und Bewusstseins-Sein, vor allem Was- und Wie-Sein ernst
und in Gebrauch?

Wir entsinnen uns der Kritik Schellings: Hegel habe nicht »die
Gegenstände oder die Sachen, wie sie […] im Begriff sich darstellen
betrachtet, sondern Begriffe zum Gegenstand gemacht, die wiederum
nur den Begriff zum Inhalt haben« sollen.20 Ein Denken jedoch, das
sich derart in sich selbst zurückziehe, könne man nicht wirklich »Den-
ken« nennen.21 Die ganze Welt liege »gleichsam in den Netzen des
Verstandes oder der Vernunft«, aber die Frage sei eben, »wie sie in
diese Netze gekommen sei, da in der Welt offenbar noch etwas anderes
und etwas mehr als bloße Vernunft ist, ja sogar etwas über diese
Schranken Hinausstrebendes.«22

Wie nun – so die beiden Positionen zugrundeliegende Frage –
muss Vernunft aufgefasst werden, wenn ein Anderes zu ihr möglich
sein soll, und wie soll jenes Andere dann in einem Vor- und Außer-
begrifflichen überhaupt zu retten sein?

143

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

18 Vgl. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 407.
19 Ebd. 406f.
20 Schelling: Zur Geschichte der neueren Philosophie, SW I/10, 141.
21 Ebd.
22 Ebd. 143f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Beantwortung dieser Frage blicken wir nun näher auf Hegels
Begriff des Begriffs. Es verwundert nicht, dass Hegel dem Begriff im
engeren Sinne in seiner Logik von 1812 zunächst eine genetische Ex-
position, eine Genesis aus einem Vor- und Außerbegrifflichen, aus
einem Realitätsgedanken vorangestellt hat. Denn auch für Hegel gilt:
Allein diese Genesis aus einem Vorbegrifflichen vermag dem Begriffe
Realität und Bedeutung zu verleihen.

In der Seins- und Wesenslogik, der Sphäre des Objektiven, wird
darum – ganz in Schellings Sinne – ein dem Begriffe Entgegengestell-
tes, ein nicht-Identisches als das Andere zum Begriffe zur Sprache ge-
bracht.

In dieser Sphäre des Objektiven geht das Werden des Realen in
noch unbegriffener Form allem Begriffe voraus – als Sein und Wesen
aller Realitätsgehalte; mithin also als die ontogenetische Entfaltung
derjenigen Sphäre, durch welche der Begriff allererst Bedeutung und
Realität erhält.

Von diesem Orte der Seins- und Wesenslogik, vom Realitäts-
gedanken aus soll sich die Sphäre des Alls der Realitäten erst in einem
weiteren Schritt in einem Medium durchsichtig werden, das Licht auf
dasjenige Licht zu werfen vermag, das zuvor nur Mittel der Erkundung
eines Anderen war: dies erst ist die Sphäre des Begriffs des Begriffes. So
wird der Begriff aus seinem bloßen an sich, wodurch er nur der Mög-
lichkeit nach Begriff ist, zum sich selbst setzenden und bestimmenden
Begriff. Im sich durchlichtenden Begriff wird dabei nicht mehr die Rea-
lität, wie sie Gegenstand der Wissenschaften wie des alltäglichen Be-
wusstseins ist, sondern ebenso auch die Selbst-Durchlichtung des Be-
griffs selbst in der Durchlichtung des Realen, d. h. im Begriffe des
Begriffs, zur Darstellung gebracht –, auf diese Funktion des Begriffes
kommt es Hegel in seiner Begriffslogik an.

Als die einzige Sphäre aber, die im Anderen zugleich sich selbst
sieht, das Andere nur mehr als das Andere ihrer selbst begreift, kann –
so Hegel in der Tradition des aristotelischen und neuplatonischen
Nous-Gedankens – der Geist aufgefasst werden. Selbst- und Fremdbe-
zug sind in ihm zur Einheit gebracht, indem die Form selbst der Gehalt
und der Gehalt die Form ist.

Beide Sphären, Realität und Begriff, – auch wenn im Begriff des
Begriffs im sich selbst durchlichtenden Geiste in eine höherstufige Ein-
heit gebracht – bleiben jedoch in dieser Einheit zugleich auch unter-
schieden; denn Sein und Wesen als Sphären der objektiven Logik, des

144

Claudia Bickmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alls der Realitäten, sind nicht selbst bereits begriffliche Verhältnisse;
erst der Begriff des Begriffs trägt auch die Form eines Gehaltes, welcher
ist, unabhängig davon, ob er in der Form des Begriffs erscheint oder
nicht. Die genetische Exposition der wesentlichen Formen jener Seins-
gedanken ist aller Explikation durch Begriffe voraus.23

Doch welch ontisch-epistemischer Status sollen Sein und Wesen
in ihrer Unabhängigkeit vom Begriffe zuzusprechen sein, wenn beide
als das Ansich des Begriffs, jedoch nicht selbst bereits als Begriff auf-
zufassen sind? Was bedeutet dieses An- und Fürsichsein des Begriffs?
Trifft hier nicht Schellings Kritik die Hegelsche Begriffsphilosophie zu
Recht, dass diese den Seinsgedanken im Wissenssinn absorbiere?

Hegel unterscheidet: Das Ansich-sein im Ausgang der Seinslogik
wie auch das Für-sich-Sein der Wesenslogik gelten ihm als vorbegriff-
liche Verhältnisse, Verhältnisse realer Wesenheiten, die das Dasein als
Etwas und Anderes, Endliches und Unendliches etc. konstituieren: In
ihnen sollen nicht bloße Begriffe, sondern die Wirklichkeit selbst als in
sich reflektiert aufgefasst werden.

Dabei machen die Reflexionsbegriffe des Identischen und Ver-
schiedenen etc. die realen Verhältnisse zwischen Erscheinung und
Wirklichkeit, wie sie sich in den drei Relationen von Substanz und
Akzidenz, Kausalität und Wechselwirkung ausprägen, allererst lesbar,
und diese Lesbarkeit des Realen in der Gestalt der Reflexionsbegriffe
soll das Seinsganze in seiner inneren Notwendigkeit als ein Wechsel-
spiel aufeinander verweisender Verhältnisse – und nicht bloß als be-
griffliches Verhältnis – durchsichtig werden lassen. Dass dabei die
Sphäre des Objektiven die Form des Ansichs des Begriffes trägt, bringt
Hegel nicht in Verlegenheit; selbst Schelling – so wäre sein Einwand –
kann nicht unbedacht lassen, dass bereits eine jede Rede vom ›nackten
Dass‹ vor allem Was- und Wiesein nur in einer Form zu vergegenwär-
tigen ist, deren Zeichengestalt nicht leer sein kann.

Somit gelten auch Hegel »Sein« und »Wesen« nicht als bloße Ge-
danken, sondern als Bewegungen des Realen: Auch wenn in der Logik
als reinem Kategoriendenken die kategorialen Verhältnisse des Seins
und Wesens zur Darstellung gebracht werden, so sollen die Kategorien
– darin folgt Hegel der aristotelischen Tradition – nicht allein die Be-

145

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

23 »Die objektive Logik, welche das Sein und Wesen betrachtet, macht daher eigentlich
die genetische Exposition des Begriffes aus.« (Hegel: Wissenschaft der Logik II (s.
Anm. 16), 245.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffe »Realität« und »Wesen«, sondern in ihrer ontisch-epistemischen
Doppelgestalt sollen sie ebenso wohl die Konstitutionsprinzipien des
Realen selbst zum Ausdruck bringen. Mit den Seins- und Wesens-
bestimmungen wird somit dem Begriffe dasjenige vorangestellt, das
als genetische Exposition des Begriffes den Begriff aus der vor- und
außerbegrifflichen Sphäre der Realität in seine eigene Sphäre hinüber-
führt:

2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung
der Sphäre des Begriffs24

Die Schritte sind dabei folgende. Die Realität des Wesens – als einheits-
stiftende Substanz vorgestellt – ist unmittelbare Voraussetzung des
Begriffes, insofern die Substanz als das an sich bestimmte Wesen der
Manifestation in einer einheitsstiftenden Gestalt bedarf. Diese erhält
sie in der Form des Begriffs. Das substantielle Sein im Sinne Hegels hat
eine a priori notwendige Beziehung zum Begriff. So ist der Begriff
gegenüber Sein und Wesen das Dritte: ihre Grundlage und Wahrheit,
durch die Sein und Wesen allererst in ihrer Identität greifbar werden.25

Der Weg zum Begriff ist dabei folgender: Seiendes, substantielles
Sein – zunächst in der Wechselwirkung seiner Attribute noch als in
einem Anderen gründend und durch Anderes bestimmt vorgestellt –
ist in dieser Abhängigkeit von den jeweils vorausgesetzten Verhältnis-
sen noch nicht sich selbst setzende, freie Substanz geworden, sondern
ist bloß Substanz, die aus äußeren Quellen ermöglicht und bewirkt
wird und einen fremden Grund zu ihrer Bestimmung hat. Hegel nennt
diese von äußeren Abhängigkeiten bestimmte Substanz am Ende der
Wesenslogik: »passive Substanz«.26 Diese Substanz in der Wechselwir-

146

Claudia Bickmann

24 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik II, 246: »Der Begriff hat daher die Substanz zu
seiner unmittelbaren Voraussetzung, sie ist das an sich, was er als Manifestiertes ist. Die
dialektische Bewegung der Substanz durch die Kausalität und Wechselwirkung hin-
durch ist daher die unmittelbare Genesis des Begriffes, durch welche sein Werden dar-
gestellt wird.«
25 Ebd. 245.
26 »Passiv ist das Unmittelbare oder Ansichseiende, das nicht auch für sich ist, – das
reine Sein oder das Wesen, das nur in dieser Bestimmtheit der abstrakten Identität mit
sich ist. – Der passiven steht die als negativ sich auf sich beziehende, die wirkende Sub-
stanz gegenüber. Sie ist die Ursache, insofern sie sich in der bestimmten Kausalität
durch die Negation ihrer selbst aus der Wirkung wiederhergestellt hat, [ein Anderes,]

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung ihrer Attribute zerstört zunächst den Schein jener unbestimmten
Unmittelbarkeit. Das einfache Ansich-sein wird als durch ein Anderes
gegründet und ermöglicht offenbar. Es ist dies der Ort, den Schelling
gegen Hegel einklagt: der Begriff der bewegenden und durch Anderes
bewegten lebendigen Substanz.

Auf diese Weise aber ist die bewegte lebendige Substanz noch
nicht sich selbst setzende freie Substanz. Erst im Übergang zur Be-
griffslogik ist der Weg zur aktiven Substanz frei: zur Aktivität, die sich
von der äußeren Abhängigkeit befreit und – sich selbst setzend – in
ihrem Selbstbezug auf ihr Anderes bezogen ist. Die aktive Substanz
bringt eine innere Reflexivität des Seins zum Ausdruck – ein Sein, das
zugleich ein sich selbst im Anderen sehendes Sein geworden ist, durch
das sich das vorausgesetzte Sein darum in ein freies sich-selbst-bestim-
mendes Sein überführen kann.

Doch wie ist nun die Rede vom Übergang der passiven zur aktiven
Substanz zu verstehen? Wodurch kann eine Substanz – als aktive Sub-
stanz – von sich selbst zugleich Ursache und Wirkung sein? Nicht kann
sie es, so Hegel, eingelassen in die Dunkelheit der Kausalitätsverhält-
nisse. In ein freies Selbstverhältnis überführen kann sich einzig eine
sich selbst setzende und sehende Substanz: Als solche aber ist sie Be-
griff. Denn erst im Begriff kann sich die Substanz der Abhängigkeit
gegebener Kausalitätsverhältnisse entwinden und sich als freie sich
selbst setzende Substanz zu »selbst durchsichtig werdender Klarheit«
fortentwickeln, d. h. »zum Begriffe befreite« Substanz werden.27

Was nun bedeutet diese Rede von einer zum Begriffe befreiten
Substanz? Wie sollte die Substanz selbst der Begriff sein können? Wel-
ches ist die zur freien Existenz gelangte Substanz? Es ist dies – so Hegel
– nichts anderes als das Ich oder das reine Selbstbewusstsein:28 in die-
sem erst ist die Substanz, so der Gedanke, wesentlich Subjekt gewor-
den.

Nicht soll dies so aufgefasst werden, als gäbe es zum einen ein Ich
und dann noch eine davon unterschiedene Substanz; das Ich, so Hegel,
sei vielmehr selbst der reine Begriff der Substanz – der Begriff der
Substanz, die Ursache ihrer selbst genannt werden kann, freies sich

147

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

das in seinem Anderssein oder als Unmittelbares sich wesentlich als setzend verhält und
durch seine Negation sich mit sich vermittelt.« (ebd. 233f.)
27 Ebd. 251.
28 Ebd. 252.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst setzendes Subjekt: die Substanz als Begriff.29 Dies nun – so He-
gel – sei der wahre Begriff des Begriffs.30

Das Dasein des Begriffs ist gewonnen: und es ist dies – hier folgt
Hegel den Spuren der kantischen ›Deduktion der reinen Verstandes-
begriffe‹ – die Einheit der Apperzeption, die freie schrankenlose Sich-
selbst-Gleichheit, die von allem Inhalte abstrahiert, weil sie alle Be-
stimmtheit und allen Inhalt in sich aufgehoben hat, sich in den Inhalt
versenkt hat und nur seine bloße Gleichheit mit sich zurückbehält.31

Darum ist das Dasein des Begriffs zugleich Allgemeinheit: das aller
Bestimmtheit, allem Seinssetzen zugrundeliegende Allgemeine; aber,
so Hegel, insofern es vom Vollzug jener Einzelheit des denkenden Ich
zugleich unabtrennbar bleibt, ist es zugleich Individuelles, Einzelnes,
das einem jeden anderen Einzelnen in seiner absoluten Vereinzelung
gegenübertritt.32

So ist jene absolute Allgemeinheit, die hier im einzelnen Selbst-
bewusstsein zugleich als vereinzelte auftritt, die ist, insofern sie sich
setzt und im sich Setzen sich zugleich ihr Dasein gibt: so ist es die
Natur des Begriffs, durch das Ich und im Ich gesetzt zu sein. Auch darin
ist die Hegelsche Logik der kantischen ›Deduktion der reinen Verstan-
desbegriffe‹ gefolgt: Indem das reine Ich als Grund der Verbindung und
Verknüpfung des gegebenen Mannigfaltigen im Begriffe fungiert, ist
jene Apperzeptionseinheit zugleich Begriff des Begriffs.

Kant, so Hegel, habe dies gesehen, indem er als Objekt jenes ge-
fasst habe, in dessen Begriff das Mannigfaltige der gegebenen An-
schauung als vereint gedacht werden könne.33

Was eine Sache an und für sich ist, sei darum – wie Hegel zu Recht
schließt – allein in und durch das Denken ausgemacht; das Denken
hebe die Unmittelbarkeit, mit der uns der Gegenstand zunächst ent-
gegentritt, auf und mache so ein Gesetztes aus ihm: dies aber, sein
Gesetztsein, sei sein Anundfürsichsein, seine Objektivität. Der Gegen-
stand hat seine Objektivität darum allein im und durch den Begriff,34

und diese wiederum könne nicht anderes sein, als die Einheit des
Selbstbewusstseins, in die er aufgenommen wird.

148

Claudia Bickmann

29 Ebd.
30 Ebd.
31 Ebd. 253ff.
32 Ebd. 254ff.
33 Ebd. 254.
34 Ebd. 255.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objektivität oder der Begriff einer Sache sei darum nichts anderes
als die Natur des Selbstbewusstseins selbst, denn sie habe keine ande-
ren Momente oder Bestimmungen als das Ich. Darum müsse man, um
zu erkennen, was der Begriff ist, sich der Natur des Ich entsinnen.
Objektivität, so kann geschlossen werden, ist darum ein Sichselbstset-
zen im Anderssein: nicht finden wir hier ein Ich und dort seine mögli-
chen Gedanken, sondern die Objektivität ist der Gedanke – das Selbst-
bewusstsein darum in ein und demselben Akte auch seine eigene
Veranderung: Der Begriff der Objektivität ist somit an den Begriff des
Setzens wie des Entgegensetzens gleichermaßen gebunden: Ich und
nicht-Ich konstituieren sich in ein und demselben Akt. Das Selbst-
bewusstsein erzeugt Objektivität darum nicht als von ihm selbst unter-
schiedene, sondern es ist ein Selbst in der Veranderung: beide sind nur
mehr die komplementären Pole des einen Gedankens!

Gleichwohl muss allem Begreifen zuvor ein Vorbegriffliches, ein
Sinnliches als der Stoff zur gedanklichen Form gegeben sein – auch
darin sind Kant und Hegel sich einig.

Was darum etwa in der Phänomenologie des Geistes in der Lehre
vom Bewusstsein die sinnliche Gewissheit und die Wahrnehmung ist,
sei in der Psychologie das Gefühl und die Anschauung, schließlich die
Vorstellung; nach Analogie dazu seien es in der Logik die Stufen Sein
und Wesen, die dem Begriffe vorangestellt seien.35 Von der Seins- zur
Wesenslogik werde in dialektischer Bewegung die Entfaltung des Seins
vom reinen bestimmungsfreien Sein zur Einheit der Substanz – durch
Kausalität und Wechselwirkung – in ihre wesentliche Bestimmung ge-
bracht: Diese Bewegung gilt Hegel als die eigentliche Genesis des
Begriffs, als das Werden des Begriffs aus seinem Anderssein in seine
anundfürsichseiende Gestalt. Denn erst im Anundfürsichsein, im Be-
griffe, ist die Substanz Subjekt, d. h. sich frei setzendes Sein geworden;
erst im Begriffe ist die Substanz auch der Form nach Ausdruck des
Aktes freier Selbstbestimmung.36 So ist der Begriff des Begriffs die
Form einer Substanz, die zu sich selbst gekommen ist, indem sie nicht
nur ist oder Äußerliches bewirkt, sondern etwas in sich selbst bewirkt

149

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

35 Ebd. 256.
36 Ebd. 251: »Im Begriffe hat sich daher das Reich der Freiheit eröffnet. Er ist das Freie,
weil die an und für sich seiende Identität, welche die Notwendigkeit der Substanz aus-
macht, zugleich als aufgehoben oder als Gesetztsein ist und dies Gesetztsein, als sich auf
sich selbst beziehend, eben jene Identität ist.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sich selbst und ihr Anderes auch der Form nach frei setzt. Und
darum ist sie auch erst im Begriffe – als sich frei selbst setzendes und
bestimmendes Sein, Substanz, die Subjekt geworden ist.37

Dies bedeutet für Hegels Systemanlage zugleich, dass erst hier, in
der subjektiven Logik oder der Logik des Begriffs derjenige Ort gefun-
den ist, an dem Hegel über Spinoza und Kant hinausgegangen ist. Über
Spinoza, da für Hegel die durchgängig bestimmte Substanz sich aller-
erst im sich wissenden Begriff als sich frei setzende Substanz – als an
und für sich seiende Substanz – ergreifen kann. Somit ist sie nicht
Substanz, in deren Attributen die Freiheit des Einzelnen erlischt, son-
dern muss als Substanz aufgefasst werden, die den Akt des freien Sich-
selbst-setzens der Subjektivität in ihre Gründungsurkunde aufgenom-
men hat.

Über Kant hinaus bleibt jenes Ansichsein nicht mehr bloß uner-
reichbarer Fluchtpunkt und Grenzbegriff gedanklicher Annäherung,
bloß regulative Idee, sondern die Sphäre des Anundfürsich wird zum
Orte der Selbsterkenntnis des Absoluten selbst: mithin also eines An-
sich, dem Freiheit und Selbstbestimmung eingeschrieben ist. Bereits
für Kant sollte das Ansich Platzhalter der Ideen des Unbedingten wie
der Freiheit und des Wesens aller Wesen sein. Hegel radikalisiert die-
sen Gedanken:38 Allein die anundfürsichseiende Idee soll dem Akte
freier Selbstbestimmung gemäß sein können: Ein Absolutes sei gewon-
nen, dem das Prinzip des Sich-Bestimmens als Maß und Quelle der
Entfaltung aller Seinseinheiten gilt. Ihrem Maß sollte zugleich auch
der Grad der Freiheit in Natur und Geist ablesbar sein.

Gegen Schelling kann darum eingewandt werden: Nicht aus und
in Begriffen wird in Hegels Logik das Einzelne, das Mannigfaltige ab-
zuleiten sein oder gar durch den Begriff in seiner Besonderheit quit-
tiert, sondern als unsynthetisierte Mannigfaltigkeit oder als das reine
Sein ist es auch für Hegel – in einer jeden empirischen oder nicht-em-

150

Claudia Bickmann

37 Ebd. Durch diese Argumentation ist leicht ersichtlich, dass Hegels spekulative Annä-
herung an die Seinsfrage nicht ins Bodenlose fallen muss, sobald wir empirische Ver-
hältnisse ins Auge fassen: Erweisen sich seine kategorialen Analysen doch bei näherer
Betrachtung als Formen des Empirischen wie ihrer gedanklichen Durchdringung glei-
chermaßen: Natur und Geist gelten Hegel als Manifestation einer Formensprache,
durch die alles Empirische auf die Gründe seiner Möglichkeit befragt und zurückgeführt
werden kann: Nicht mehr als die Formbedingungen des Endlichen und nicht Verhält-
nisse innerhalb der Sphäre des Endlichen sollen sie zur Darstellung bringen.
38 Hegel: Wissenschaft der Logik II, 246.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pirischen Erfahrung – allem Begriffe voraus. Auf das unverrechenbar
Einzelne ist ein jeder empirische Begriff als auf seinen Realitätsgehalt
bezogen. Im Unterschied zur Psychologie oder Phänomenologie jedoch
gehen die zugrundeliegenden konkreten Gestalten in Raum und Zeit
die Logik weiter nichts an.

Dies nun haben Schelling und die ihm folgende Philosophie von
Feuerbach über Marx und Nietzsche bis in den Wiener Kreis gründlich
außer Acht gelassen, indem sie die transzendentale Analyse der Kate-
gorien in Hegels Logik in welthaltiges Wissen verwandelt und darum
den spekulativen Begriff des Begriffs mit dem empirischen Begriff des
erfahrbaren Lebens konfundiert haben.

Das Leben oder die organische Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer
Erscheinungen ist im Sinne Hegels allein auf derjenigen Stufe der Ent-
wicklung verbürgt, auf welcher der Begriff zuallererst hervortreten
kann – wenn auch zunächst als blinder, sich selbst noch nicht fassender,
d.h. nicht als denkender Begriff.

Blinder, sich selbst nicht erfassender, nicht denkender Begriff –
jenes unbewusste, bloß vorausgesetzte Sein, das in der Realphilosophie
durch die anorganische und organische Natur sowie im Leben des noch
nicht zu sich gekommenen Geistes zum Ausdruck gebracht wird, ist
auch für Hegel noch nicht sich selbst durchlichtender Begriff, sondern
vielmehr nur der Begriff in seinem Anderssein. Sich durchlichtender,
denkender Begriff wird er erst im und durch den Geist sein.39

In der Phänomenologie des Geistes – in idealtypischen Formatio-
nen antizipiert – sind Natur und Geist zunächst bloß Stufen in der
Entfaltung zu stets höherer Klarheit; in der Entäußerung des Geistes
in die Sphären der Realphilosophie sind beide dann zunächst sich nicht
selbst wissende Zwecke der Natur, die sie als gefügtes Ganzes aus Zwe-
cken erscheinen lässt, und ferner – im Geiste – Zwecke, die als solche
frei gesetzt von einem Bewusstsein angeeignet und verstanden sind, in
der objektiven Sphäre des Staates Gestalt gewinnen und im intelligi-
blen Medium freier Selbstentäußerung in Kunst, Religion und Phi-
losophie zur Erscheinung des freien Geistes werden.

151

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

39 Ebd. 257.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Der Begriff in der Idee

Doch was ist das eigentliche Movens der Bewegung? Ist es, wie Schel-
ling vermutet, der Begriff?

Der Begriff, so Hegel, kann den Begriff nicht bewegen. Telos und
Movens jener Bewegung kann nicht selbst wiederum der Begriff sein.
Es muss vielmehr, so Hegel, »zugegeben werden, dass der Begriff als
solcher, noch nicht vollständig ist«.40 Er muss sich vielmehr erst »in die
Idee […] erheben«.41 Erst die Idee kann als das innere Band zwischen
Realität und Begriff erscheinen. Die Idee und nicht der Begriff ist das
eigentlich Treibende, das Movens der Gesamtbewegung. In dieser erst
finden wir, so Hegel, die seit Parmenides gesuchte Einheit von Denken
und Sein, die Hegel in der Idee der Einheit von Begriff und Realität am
Werke sieht. Erst durch die Idee, so Hegel, wird die Natur oder das
wesentliche Sein zu sich selbst finden, indem sie über die blinden Kau-
salitätsverhältnisse hinaus freie selbstbestimmte Subjektivität möglich
macht. So ist es die Idee, die diesen Prozess vom bloßen Ansichsein der
realen Verhältnisse zum Fürsichsein begrifflicher Bestimmungen vo-
ranzutreiben vermag, indem sie das Reale zur Selbstdurchlichtung im
Begriffe und das Subjektive zu seiner Realisierung in einer freien Ge-
setzesordnung bewegt.

Wir können festhalten: Beiden – Hegel wie Schelling – gilt das
reine bestimmungsfreie Sein als allem Bewusstsein, allem Was- und
Wie-Sein voraus: Der blinde, sich nicht fassende Begriff gewinnt erst
in der Form des Begriffs seine Klarheit und Durchsichtigkeit.

Erst im Begriff des Begriffes ist darum auch die ›Eine‹ Seinsord-
nung in ihre Selbstdurchlichtung gebracht, zerfällt nicht mehr in eine
Zufälligkeit gleichgültiger, einander äußerlicher Substanzen, sondern
wird als eine durchgängig bestimmte, in sich konkrete, organisierte
Seins-Totalität greifbar. Dies ist der Begriff des Seinsganzen – in seine
Unverborgenheit gebracht, die sich – in der Sphäre des Nous, des Geis-
tes – selbst durchsichtig geworden ist.

Ich komme zum zweiten Punkt:

152

Claudia Bickmann

40 Ebd. 258.
41 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont der Kontrahenten

Als dieses in sich selbst zurückkehrende Sein – im sich durchlichtenden
Seinsganzen – ist das Ganze zugleich als ein Einzelnes gesetzt.42

Als ein Ganzes aber, das zugleich als Einzelnes gesetzt ist, das in
all seinen Teilen durchgängig bestimmt und durch unsere moralische
Selbstgesetzgebung auf einen freien Grund gestellt ist, hatte bereits
Kant den höchsten Seinsgedanken, das »Ideal der reinen Vernunft«
ausgelegt: Als ein solches trug es die Bezeichnung einer ›Idee in indi-
viduo‹.43

Dabei sollte die Einzigartigkeit des Individuellen – so der Gedanke
– nur durch jene Idee des Alls der Realität, d. h. von der Idee der un-
endlichen Fülle ihres möglichen Begriffsumfanges bestimmt sein:
Individualität im höchsten Sinne war dann eine solche, der alle nur
denkbaren Prädikate in höchster Vollendung zugesprochen werden
können.44 Für Kant – wie für Leibniz und Hegel – sollte ein solcher
Zustand dabei nur göttlichen Wesen vorbehalten sein; alles Endliche
sollte demgegenüber durch Negation unendlich weit vom Ideal eines
vollkommenen Einzelnen entfernt bleiben – gleichwohl aber durch die-
ses allererst in seiner eigenen Individualität verbürgt sein können.

So ist – diesem Ideal der ›Idee in individuo‹ gemäß – die Totalität
aller Seinssphären die Konkretion aller in einer Ordnung aufeinander
bezogener Sphären. Erst durch das freie Sich-selbst-Setzen im Begriffe
soll für Hegel wie für Kant – aber schließlich auch für Schelling – ein
zureichender Grund einer möglichen Ontologie gefunden sein: Nicht
das Seiende, insofern es ist, sondern das Seiende, insofern es durch Frei-
heit möglich ist, soll für die genannten Autoren als Prinzip und Maxime
des vollständig entfalteten Begriffs der Realität wirksam werden.

Auch diese Funktion eines zureichenden Grundes des Seinsganzen
trägt in Kants Philosophie der höchste Gedanke, das Ideal der reinen
Vernunft, seine ›Idee in individuo‹ : Von der bloßen Idee – die nur Ge-
danke ist – ist diese ›Idee in individuo‹ auch im kantischen Sinne durch
ihren Seinsgehalt unterschieden, indem sie nicht nur als regulative
Idee der Übereinstimmung unserer Verstandesfunktionen untereinan-
der, sondern – darin ist Kant ganz platonisch – als das Urbild einer zu

153

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

42 Ebd. 240
43 Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 567, B 596.
44 Ebd. A 569, B 597; A 573ff., B 601ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestaltenden Ordnung dient, an dem alle empirischen Weltverhältnisse
als Leitfaden und Fluchtpunkt ihrer Entfaltung ihr Maß zu nehmen
haben. Mit dem Ideal der reinen Vernunft sollte darum mehr als nur
eine regulative Idee für unsere Verstandeshandlungen, mit ihm sollte
auch ein der Materie nach zu gestaltender, durchgängig bestimmter
Seinsgedanke gewonnen sein. Ihr ›materialer Gehalt‹ stammt dabei
aus den Quellen der reinen Intelligibilität einer Gesetzesordnung, die
nur durch den freien Willen moralisch bestimmter Einzelner zu bewe-
gen und zu bewerkstelligen ist.45

Schelling wird Kants Ideal der reinen Vernunft den Kerngedanken
nennen, an dem »die spätere Entwicklung (des Idealismus, C. B.) sich
als eine notwendige Folge anschloss«.46 In seiner Abhandlung über die
Quelle der ewigen Wahrheiten wird Schelling Kants Unterscheidung
zwischen bloßer Idee und seinsbezogenem Ideal zum Ausgangspunkt
seines eigenen Fundierungsgedankens der Philosophie: Kant habe zu-
nächst gezeigt, dass »zur verstandesmäßigen Bestimmung der Dinge
die Idee der gesamten Möglichkeit oder eines Inbegriffs aller Prädika-
te« gehöre.47 Als Idee schlechthin, ohne alle weitere Bestimmung, sei
dieser Gedanke darum in der nachkantischen Philosophie auch auf-
gefasst worden; »diese Idee selbst nun aber«, so fährt Schelling fort,
»existiert nicht, sie ist eben, wie man zu sagen pflegt, bloße Idee; es
existiert überhaupt nichts Allgemeines, sondern nur Einzelnes« – die-
ser Gedanke wird nun gleichermaßen auf die Idee des Alls der gesam-
ten Möglichkeiten bezogen: diese existiert nicht – nur Einzelnes exis-
tiert: es ist dies das »reine Dass – actus purus.«48 Die erste Substanz.

»Das allgemeine Wesen existiert darum nur«, so Schelling, »wenn
das absolute Einzelwesen es ist.«49 So folgert Schelling für das Ideal der
reinen Vernunft: das Ideal ist Ursache des Seins der Idee. »Nicht die
Idee ist dem Ideal, sondern das Ideal ist der Idee Ursache des Seins,
wie man auch insgemein zu sagen pflegt, dass durch das Ideal die Idee
verwirklicht ist.«50 Das Ideal ist darum jene Wirklichkeit der Idee, ohne

154

Claudia Bickmann

45 Ebd.
46 Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 283.
47 Schelling: Abhandlung über die Quelle der ewigen Wahrheiten (1850), SW II/1, 586
Anm. (Fotomechan. Nachdruck in: Schelling: Ausgewählte Schriften (s. Anm. 1), Bd. 5:
Schriften 1842–52, Erster Teilband, 583–602).
48 Ebd.
49 Ebd.
50 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das die Idee bloß der Möglichkeit nach ein Seiendes wäre. Ob für das
Einzelwesen oder das Wesen aller Wesen: Beide haben ihr Sein nicht
im Was- und Wie-Sein, sondern in diesem vorgängigen Dass-Sein. Die
Idee in ihrer Wirklichkeit ist darum das Ideal – weshalb ihm Kant auch
den Titel ›Idee in individuo‹ verlieh. Dasjenige individuierte Allgemei-
ne sollte es zum Ausdruck bringen, das nicht nur dem Einzelnen, son-
dern der gesamten Seinsordnung, dem Seinsganzen, Bedingung der
Existenz genannt werden kann. Und Existenz, so Schelling mit Blick
auf Kant, sei allein durch die Individualität garantiert.

Mit Blick auf diese häufig verkannte kantische Unterscheidung
von Ideal und Idee sucht Schelling nun, den Seinsgedanken – darin
Kant und Aristoteles verbunden – vor die Idee zu stellen: »In dem Satz:
das Ideal ist die Idee, hat also das ist nicht die Bedeutung der bloßen
logischen copula.«51 Denn »Gott ist die Idee heißt nicht: er ist selbst
nur Idee, sondern: er ist der Idee (der Idee in jenem hohen Sinn, wo
sie der Möglichkeit nach alles ist), er ist der Idee Ursache des Seins,
Ursache, dass sie Ist, aitia tou einai, im aristotelischen Ausdruck.«52 In
ihm als der ›Ersten Substanz‹ ist aber kein Was, er ist das reine Dass –
actus purus.

Dies ist es dann, was für Schelling im eigentlichen Sinne Indivi-
dualität heißt: Diese sei allein durch die unverrechenbare Existenz ver-
bürgt.

Ich komme nun zum dritten Punkt – dem Versuch einer Versöh-
nung:

III. Ann�herung der Extreme: Die »wahre Stelle f�r die Einheit
von Denken und Sein«53

An diese Individualität, das nackte Dass, gerichtet, fragt Schelling nun
– nicht überraschend – ähnlich wie Hegel im Übergang vom reinen
Sein zum Gedanken des durchgängig bestimmten Ganzen: »Aber […],
wenn in ihm [dem nackten Dass, C. B.] selbst kein Was und nichts All-
gemeines ist, durch welche Notwendigkeit geschieht es, dass was selbst

155

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

51 Ebd.
52 Ebd.
53 Ebd. 587.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder in sich ohne alles Was ist, dass dieses das allgemeine Wesen, das
alles begreifende Was ist?«54

Als jenes »chôriston«, d. h. als Individuellste[s]«, »aus dem nichts
Allgemeines folgen kann« kann es, so Schelling, »das Alles Begreifende
nur sein – infolge einer über ihn selbst hinausreichenden Notwendig-
keit. Aber welcher Notwendigkeit?«55 Wodurch kann aus dem bestim-
mungsfreien Dass ein Was- und Wie-Sein werden?

Schelling sucht nun die Notwendigkeit des Übergangs – auch da-
rin nicht überraschend Hegel nah – durch eine apriorische Beziehung
des Seins zum Denken, zum Begriff, mithin also mit Bezug auf dasje-
nige zur Sprache bringen, unter dem das reine Sein je schon steht: wie
die Form zum Wesen, so das Denken zum Sein. Das Sein, so die These,
sei a priori notwendig auf das Denken bezogen. Um ›in seiner Wahrheit
zu existieren‹, so Schelling, hat das reine Sein darum ein unmittelbares
Verhältnis zum Denken: Denn »was Nichts ist, d. h. was kein Verhält-
nis zum Denken hat, auch nicht wahrhaft Ist.«56 Da Gott in seinem
reinen Innesein »nichts als das reine Dass des eigenen Seins« enthält,
hätte sein Sein keine Wahrheit, »wenn er nicht Etwas wäre«.57

Sein und Wesen, Denken und Sein bilden somit eine untrennbare
Einheit; doch nicht als ›omnitudo realitatis‹ ist jenes Sein aufgefasst,
sondern als die absolute individuelle Existenz, deren Essenz das All der
Realitäten genannt werden kann.

Doch um ein Missverständnis zu vermeiden: Gott, so Schelling,
sei selbstverständlich nicht eine Entität, ein Etwas »im Sinn eines Ein-
zel-Seienden«, sondern allein das ›alles Seiende‹, das All der Möglich-
keiten.58 Dieses aber sei, so Schelling, der Begriff des Begriffs, mithin
also die Idee: Denn Gott wäre nicht, »wenn er nicht ein Verhältnis zum
Denken hätte, ein Verhältnis nicht zu einem Begriff, aber zum Begriff
aller Begriffe, zur Idee.«59

Dieser Ort nun, der Begriff aller Begriffe, der durch die Idee re-
präsentiert auf ein unvordenkliches Dass-sein bezogen ist, um die ab-
solute Existenz mit der Essenz des Göttlichen a priori zu verbinden,
dieser Ort sei, so Schelling, »die wahre Stelle für jene Einheit des Seins

156

Claudia Bickmann

54 Ebd. 586
55 Ebd. 587
56 Ebd.
57 Ebd.
58 Ebd. 586.
59 Ebd. 587.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und des Denkens, die einmal ausgesprochen auf sehr verschiedene Wei-
se angewendet worden.«60

Auch wenn es Schelling nun in der Umkehr der Begründungsver-
hältnisse gegen Hegel darauf ankommt, in dieser Einheit »die Priorität
nicht auf Seiten des Denkens« zu setzen, sondern das Sein als »das
Erste, das Denken erst das Zweite oder Folgende«,61 so ist beiden Posi-
tionen nicht allein jene a priori notwendige Beziehung des Seins zum
Denken gemeinsam, sondern für beide gilt ebenso, dass der Gedanke
der Individualität, jene ›Idee in individuo‹, als der höchste Seinsgedan-
ke zugleich als durchgängig bestimmte Individualität aufzufassen ist,
die zugleich nicht nur aus Begriffsverhältnissen abgeleitet oder diesen
unterworfen, sondern die Ausgang und bleibendes Ziel aller gedank-
lichen Annäherung ist.62

Platon und Aristoteles ruft Schelling als Ahnherren dieses Gedan-
kens in Erinnerung. Leicht sei man geneigt, beiden zu attestieren, dass
sie das Denken über das Sein gesetzt haben; »Platon? – nun ja, wenn
man jene einsame Stelle im sechsten Buch der Republik übersieht, wo
er von dem agathon, d. h. von dem Höchsten in seinen Gedanken, sagt:
ouk ousias ontos tou agathou all’ eti epekeina tês ousias […], also, dass
das Höchste nicht mehr ousia, Wesen, Was ist, sondern noch jenseits
des Wesens, das an Würde und Macht ihm Vorangehende.«63

So kann schließlich auch für Schelling gelten, dass das Was, das
Wesen der Dinge, in ihrem Dass enthalten und begriffen ist.64 Dieses
Dass soll zudem im Sinne lebendiger Wesen als ›Seele‹ bezeichnet wer-
den, die als ein Immaterielles gegenüber der Materialität des Seienden
als das eigentlich Seiende, das Selbst-Sein einer Sache oder Person ge-
nannt werden soll, mithin also als dasjenige, wodurch ein jedes über-
haupt nur es selbst genannt werden könne.

So scheint auch für Schelling das ›principium individuationis‹
nicht allein durch sein nacktes Dass-Sein, sondern ebenso durch sein
Wie- und Was-Sein verbürgt: da das Wie- und Was-Sein das Einzelne
allererst als ein Einzelnes durch Bezug auf das gemeinschaftsbezogene
Allgemeine – sei es durch Sprache, Geschichte oder Kultur – d. h. in
seiner Generalisierung begreiflich werden lässt.

157

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

60 Ebd.
61 Ebd.
62 Ebd.
63 Ebd. 588.
64 Ebd. Schelling: Darstellung der reinrationalen Philosophie, SW II/1, 407.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegel hat diesen Gedanken spekulativ ausgearbeitet, indem er das
Seinsganze, als die ›Idee in individuo‹, im Gedanken des in all seinen
Teilen vollständig bestimmten höchsten Wesens entfaltet hat. Dabei
sollte der vollständige Begriff des Seinsganzen allererst im Durchgang
durch alle seine Sphären – im mit dem Allgemeinen zusammen-
geschlossene Einzelnen – als die Idee eines durchgängig bestimmten
Ganzen greifbar werden. Dies hatte Hegel bereits in seiner Logik im
Blick.

Mit einer derartigen Konvergenz der Extreme, die uns zum
Schluss deutlich wurde, werden nun diejenigen unzufrieden sein, die
in Schelling den Vorschein der Neufundierung der Philosophie in
einem unverrechenbaren ›unvordenklichen Seinsgedanken‹ finden:
einen Schelling, der eher realistische als spekulativ-idealistische Züge
trägt, der mit Naturalisierungen besser als mit Idealisierungen verträg-
lich ist und der über Marx, Schopenhauer und Nietzsche ins 20. Jahr-
hundert weist – und es werden aber auch diejenigen unzufrieden sein,
die in Hegels Logik die Unhintergehbarkeit begrifflicher Vermittlung
gegen jede Annahme eines vor- und außerbegrifflichen Seins verteidi-
gen wollen, bringen beide doch in ihren eigenen Reihen ihren Wider-
sacher je schon mit: Hegels reine Begriffsphilosophie ist nichts ohne
ihr vorbegriffliches Dawider, worauf der Begriff als sein Realitätsgehalt
bezogen ist, und Schellings positive Philosophie ist nichts ohne eine
notwendige Beziehung des nackten Dass, des Seins, zum Begriff, durch
welchen – im Begriff des Begriffes, in der Idee, ganz ähnlich der Hegel-
schen Philosophie – allererst das wahre Band zwischen Realität und
Begriff gewonnen ist.

Schließlich werden auch diejenigen ein Ungenügen an einem sol-
chen Ergebnis finden, die Platon und Kant ungern in ihrem vorgängi-
gen Seinsgedanken – in der Vorgängigkeit des Ideals vor der Idee – so
deutlich an die nachkantischen Systembildner heranrücken wollen.

Ohne noch näher auf diese Einwände eingehen zu können, möchte
ich abschließend Folgendes bedenken:

Wenn gezeigt werden kann, dass Hegels Philosophie vom Orte der
Substanz aus zu denken sucht und diese in Seins- und Wesenslogik mal
als passive, in der Begriffslogik dann als sich selbst setzende, aktive
Substanz zu begreifen sucht, so wird auch in Hegels Philosophie das
Prinzip ›Subjektivität‹ nur mehr als eine besondere Modalität des Seins
ausgelegt: als sich bestimmendes, selbstdurchsichtiges, sich selbst set-
zendes Sein.

158

Claudia Bickmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und wenn ferner gezeigt werden kann, dass Schellings Idee des
›unvordenklichen Dass‹ a priori mit ihren Wesensfunktionen verbun-
den ist und dass dieses nackte Dass zudem als die sich bestimmende
Seele aufgefasst werden kann, die als das Prinzip der Selbstbewegung
ihren Attributen vorausgesetzt ist, so schwinden die Abstände: Beide
bringen – wie Platon bezogen auf die Wechselintegration der Pole be-
reits im »Gigantenstreit« des Sophistes antizipiert hatte – ihren Wider-
sacher im eigenen Lager immer schon mit.

Dies war es, was Hegel und Schelling meinten, wenn sie sich beide
vehement gegen die Zusprache des bloßen Idealismus wehrten: Sei
ihnen doch gerade an der Art der Verbindung von Realität und Ideali-
tät, Natur und Geist, Denken und Sein, mithin also an der Überwin-
dung dieser Gegensätze gelegen, so dass weder das Denken im Seins-
sinne noch der Seins- im Wissenssinne absorbiert werden könne, weil
beide – in der Idee, die Kant als ›Idee in individuo‹ antizipiert hatte –
immer schon über diese Gegensätze hinausgegangen sind.

159

Der Gigantenstreit zwischen Schelling und Hegel: Widersacher im eigenen Lager

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-136
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Schelling auf dem Weg zum ›irreduziblen Faktum der individuellen Existenz‹
	1. Die Genesis des Begriffs des Begriffs
	2. Die Substanz als unmittelbare Voraussetzung der Sphäre des Begriffs
	3. Der Begriff in der Idee

	II. Kants ›Idee in individuo‹ als Leithorizont der Kontrahenten
	III. Annäherung der Extreme: Die »wahre Stelle für die Einheit von Denken und Sein«

