IV. Die Debatte Derrida-Habermas

IV, 1. Einfiibrung in die Position Habermas’ und die Debatte
mit Derrida

Inbalt des Unterkapitels

Das vorliegende Unterkapitel umreifst die Derrida-Habermas-Debatte mit
Blick auch auf deren systematische Fragen. Dies ist jedoch nur maglich, wenn
gugleich eine Rekonstruktion der Position Habermas’ — entsprechend der be-

reits weitgehend erarbeiteten Position Derridas — nachgeholt wird. Somit soll
gleichermafSen in Habermas® Philosophie eingefiibrt als auch dentlich gemacht
werden, welche systematischen Fragen zwischen Derrida und Habermas kont-
rovers sind.

Die Debatte zwischen Habermas und Derrida beginnt im Rahmen
von Habermas’ Anstregung in den 1980er Jahren, ein theoretisch
belastbares Verstindnis von Moderne und Postmoderne zu gewin-
nen.! In seiner Adornopreistede ,,Die Moderne — ein unvollendetes
Projekt (MuP) von 1980 — die Menke als ein ,,iberaus anspruchs-
volles Theorieprogramm* betrachtet, das ,,die Blaupause der gro-
Ben systematischen Biicher der beiden folgenden Jahrzehnte* ent-
hilt —2 geht Habermas zunichst der Frage nach, ob ,,die Moderne
so passé [ist], wie die Postmodernen behaupten® (MuP, 444).

Als postmodern betrachtet Habermas dabei eine Reihe unter-

I Habermas’ Bezug auf Derrida im Rahmen dieser Anstrengung wird
mehrfach aufgegriffen in: Hauke Brunkhorst, Regina Kreide, Christina
Lafont (Hrsg.), Habermas Handbuch (Stuttgart, Weimar: Metzler, 2015). Ins-
besondere bei Thomas Khurana, ,,Dekonstruktivistische Diskurse®, in:
Habermas Handbuch, 104-108, 104. AuBerdem bei Amy Allen, ,,Poststruk-
turalismus®, in: Habermas Handbueh, 108-112. Ferner Menke, ,,Aporien der
kulturellen Moderne. ,Die Moderne — ein unvollendetes Projekt®, in: Ha-
bermas Handbueh, 205-214. Sowie: Seyla Benhabib, ,,Verteidigung der Mo-
derne. Der philosophische Diskurs der Moderne (1985)“, in: Habermas
Handbuch, 240-254. Eine grundsitzliche Erérterung der Postmoderne-Dis-
kussion auch in Bezug auf die Derrida-Habermas-Debatte findet sich bei
Welsch, Unsere postmoderne Moderne, bes. 107-110, 159-165.

2 Menke, ,,Apotien der kulturellen Moderne®, 206, 1.Sp.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 Die Debatte Derrida-Habermas

schiedlicher Denker, die auf unterschiedliche Weise — sei es anti-
modern, primodern oder postmodern — in Opposition zur Mo-
derne stehen (vgl. MuP, 463£.). Derridas Philosophie ordnet er da-
bei dem Antimodernismus zu (MuxP, 463). Dieser negativen Akzen-
tuierung steht in Habermas’ Vortrag ein positives Verstindnis von
Moderne gegeniiber, die er als das ,,unvollendete Projekt® versteht,

die objektivierenden Wissenschaften, die universalistischen Grundlagen
von Moral und Recht und die autonome Kunst unbeirrtin ihrem jeweiligen
Eigensinn zu entwickeln, aber gleichzeitig auch die kognitiven Potenziale,
die sich so ansammeln, aus ihren esoterischen Hochformen zu entbinden
und fiir die Praxis, d.h. fiir eine verniinftige Gestaltung der Lebensverhilt-
nisse zu nitzen. (MuP, 453)

Dies bedeutet aber die Epochenanalyse zugleich nicht nur histo-
risch sondern auch, so Menke, , vernunfttheoretisch®? zu verste-
hen, denn, wie Habermas spiter am Eingang zur Theorie des kommn-
nikativen Handelns festhilt, ,,[Philosophie] kann sich heute nicht
mehr auf das Ganze der Welt, der Natur, der Geschichte, der Ge-
sellschaft im Sinne eines totalisierenden Wissens beziehen™ (TKH,
1/2, 15). Aber auch unter diesen spezifisch modernen Bedingun-
gen hilt Habermas am vernunfttheoretischen Anspruch der Philo-
sophie fest: ,,Das philosophische Grundthema ist Vernunft.
(TKH, 1/2, 15) Die Neuerung innerhalb dieses Grundthemas
buchstabiert Menke folgendermalien aus:

Vernunft wird in der Moderne nicht mehr ;substantiell* verstanden, als die
Fihigkeit zur Einsicht in die bestehende Ordnung der Welt, sondern pro-
zedural, als die Fahigkeit zur Hervorbringung verniinftiger Strukturen (Ar-
gumente, Theorien, Institutionen usw.) durch die Anwendung bestimmter
Verfahren. Diese sind bereichsspezifisch differenziert|...].4

Wenn Menke hier gefolgt werden kann und Habermas demnach
keine substantielle, sondern eine prozedurale Auffassung der Ver-

3 Ebd., 207, t.Sp..
4 Menke, ,,Aporien der kulturellen Moderne®, 207, £.Sp.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 309

nunft vertritt,> dann kann hier bereits der grundlegende Konflikt
mit Derrida benannt werden: Denn wihrend Habermas, wie noch
zu zeigen ist, die Verntnftigkeit der Vernunft mit den Strukturen
und Mechanismen ihrer Ausdifferenzierung identifiziert, plidiert
Derrida demgegeniiber fir einen unbedingten Vernunftbegriff
sSsans horizon™ (vgl. 17, 189), da jede Bestimmung von Vernunft auf
einer Abgrenzung von Vernunft und Unvernunft beruht, bei der
das Unverniinftige den Begriff der Vernunft dergestalt mitkonsti-
tuiert.¢ Ein nicht unverniinftiger, reiner Begriff der Vernunft misse
demnach von Unverniinftigem unabhingig und folglich unbedingt
sein (vgl. Use, 15: ,,principe de résistance inconditionelle®).
Gelinge es nicht, ein solches Prinzip unbedingter Kritik, das
heil3t,, ,plus que critique® ““ (Usz, 14), gegentiber der Mitkonstitution
der Vernunft durch Unvernunft zu installieren, so laufe man Ge-
fahr, einen Naturalismus oder Objektivismus der Vernunft zu ver-
treten — ,,des perversions critiques de la raison® (vgl. 17, 185). Auch
wenn Detrida dies an keiner Stelle explizit gegen Habermas wen-
det, so muss diese theoretische Gefahr (,,risque®, 17, 185) doch auf
Habermas bezogen werden, insbesondere wenn man sich vor Au-
gen fiihrt, dass Habermas® Derridakritik unter dem Deckmantel ei-
ner Modernediskussion stattfindet, die ihrerseits eine Diskussion

5 Dies zeigt Alexandre Dupeyrix auch fiir Habermas® Wissensbegriff
auf (was im Folgenden noch eigens zu erarbeiten ist): ,,Wahr beziehungs-
weise giiltig ist, was am provisorischen Ende einer Diskussion, an dem alle
moglichen Betroffenen teilnehmen kénnten, als begriindet, gerechtfertigt
bzw. rational akzeptabel angenommen wird. Habermas liefert somit eine
prozeduralistische und fallibilistische Konzeption des Wissens.” (Ale-
xandre Dupeyrix, ,,Die pragmatistische Anthropologie von Jiirgen Haber-
mas und Hans Joas®, in: Géraud Raulet, Guillaume Plas (Hrsg.), Philosophi-
sche Anthropologie nach 1945. Rezeption und Fortwirkung (Nordhausen:
Bautz, 2014), 107-126, 117)

6 So hat etwa Patrick Llored im Anschluss an Derrida (vgl. For) gezeigt,
dass die Konstituierung von Recht darin bestehe, legale von illegaler
Gewalt zu trennen: ,,En réalité le droit, tout droit, se développe selon un
processus d’autofondation tautologique qui lui permet arbitrairement de
disjoindre violence légale et violence illégale dans le seul but de séparer vie
humaine et vie animale.* (Patrick Llored, Jacgues Derrida. Politique et
éthique de 'animalité (Mons: Les Editions Sils Maria, 2013), 32)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 Die Debatte Derrida-Habermas

von Vernunft darstelle (Menke; vgl. TKH, 1/2, 15).7 Diese gilt es
weiter zu erbrtern.

Wichtig ist hierbei zunichst Habermas’ eigene kritische Ausei-
nandersetzung mit der Vernunftauffassung der Moderne. So ver-
weist er darauf, dass der ,,Optimismus* der ,,Intentionen der Auf-
klirung® (vgl. MuP, 463) in der Gegenwart nicht linger angebracht
sei. Das Problem, das mit diesem Projekt einhergehe, bestehe je-
doch fort (,,das Problem ist geblieben®, M«P, 463) und lasse sich
nicht, wie eben die Postmodernen meinten, so Habermas, durch
eine ,,Aufthebung der Philosophie* (MuP, 459) beseitigen. Entspre-
chend fasst auch Heinle die Habermassche Auffassung tiber Der-
ridas Position zusammen: ,,Die radikale Vernunftkritik im derti-
daschen Sinne lasse sich eben gerade nicht mehr auf die diskursiven
Verpflichtungen von Philosophie und Wissenschaft festlegen®.®
Dergestalt gehe Derrida aber tGber folgendes Problem einer kultu-
rellen Aporie? hinweg: Denn was neutral als spezifisch moderne
»Ausdifferenzierung der Wertsphiten Wissenschaft, Moral und
Kunst® (MuP, 452) beschrieben werden kénne — und von den ,,Phi-
losophen der Aufklirung® (Mu«P, 453) zunichst hoffnungsfroh
willkommen geheiflen wurde —, bedeute andererseits, dass der Wis-
sensgewinn autonom agierender Wertsphiren ,,nicht ohne weiteres in
den Besitz der Alltagspraxis® (MuP, 453) ibergehe. Diese Alltags-
praxis, fiir die Habermas den Terminus der Lebenswelt verwendet
(vgl. etwa TKH, 1/2, 107; vgl. Kap. IV.2.2), ist folglich der eigent-
liche Verlierer jener Ausdifferenzierung: ,,Mit der kulturellen Rati-
onalisierung droht vielmehr die in ihrer Traditionssubstanz entwer-
tete Lebenswelt zu verarmen.” (MuP, 453)

Hier klingt bereits das spiter als ,,Entkopplung von System und
Lebenswelt“ (vgl. TKH, 2/2, 229-296, 420-446; Kap. IV.2.2) kom-
munikationstheoretisch begriindete Thema eines Bruchs zwischen

7 Dieser Zusammenhang wird sehr deutlich bei Heinle, Dekonstruktion
und)/ oder kommunikative Realitit?, 35-40. Siche dazu grundlegend die ent-
sprechenden Kapitel zu Derrida und Habermas bei: Welsch, IV ernunft.

8 Vgl. Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommunikative Realitir?, 37.

 Den Terminus , kulturelle Aporie® verwendet Habermas nicht, aller-
dings finden sich Wendungen wie: ,,die sichtbar gewordenen Aporien der
kulturellen Moderne® (MuP, 463) oder: ,,Allerdings bringt die kulturelle
Moderne ihre eigenen Apotien hervor.” (MuP, 452)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 311

,Expertenkulturen und dem breiten Publikum® (M#P, 453) an, das
in einer expertenlosen, sich ,,naturwiichsig fortentwickelnden
,Hermeneutik der Alltagspraxis“ kulminiert (vgl. MuP, 454). Dieses
anschlieBend zuerst kommunikationstheoretisch entfaltete Thema
erfihrt schlieSlich eine nochmalige diskursethische Tieferlegung
(vgl. MEH, EzD). Diskursethik bedeutet sodann, ,,die Allgemein-
giltigkeit des Moralprinzips mit Bezugnahme auf den normativen
Gehalt der Kommunikationsvoraussetzungen von _Argumentation
tberhaupt zu begrinden® (EgD, 22, Fn. 18). Den hierfiir grundle-
genden Gedanken etldutert Habermas wie folgt: ,,Eine besondere
Bedeutung gewinnt dabei die Theorie der Argumentation, weil
diese die Aufgabe hat, die formalpragmatischen Voraussetzungen
und Bedingungen eines explizit rationalen Verhaltens zu rekonstru-
ieren.” (IKH, 1/2, 16) Von dieset entsprechend als ,,Losungsvor-
schlag” (Honneth) eingestuften Tieferlegung der kulturellen Apo-
tie auf ein formales Argumentations- und schlieBlich Diskurs(ethi-
sches)prinzip behauptet Honneth jedoch, dass ihre ,,Haltbarkeit
ganz und gar von der Uberzeugungskraft der diskursethischen Pri-
misse ab[hinge], dass der sprachlichen Verstindigung als solcher
eine transzendentale Notigung zur Antizipation herrschaftsfreier
Verhiltnisse innewohn[e]*.10

Es ist dabei durchaus instruktiv, vorab auf ein zentrales Motiv
von Habermas® Philosophie einzugehen, das er noch vor seiner
Hinwendung zur Moderne als philosophischem Thema formuliert
hat und das tber alle Zisuren!! seines Werks hinweg bestehen
bleibt. Es geht hierbei um die Frage nach dem ,,Bildungsprozess
des Geistes, wie Habermas in seiner Hegelinterpretation von 1967

10 Honneth, ,,Halbierte Rationalitit®, in: Joachim Fischer, Hans Joas
(Hzrsg.), Kunst, Macht und Institution. Studien zur Philosophischen Anthro-
pologie, soziologischen Theorie und Kultursoziologie der Moderne. Fest-
schrift fiir Karl-Siegbert Rehberg (Frankfurt a.M.: Campus, 2003), 58-74,
73.

1'Vgl. die sehr klare Rekonstruktion Dirk Jorkes von vier unterschied-
lichen Phasen in Habermas’ Schaffen vor dem Hintergrund je unterschied-
licher Positionen gegeniiber der Anthropologie: Dirk Jérke, ,,Anthropolo-
gische Motive im Werk von Jirgen Habermas®, in: Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie 92/3 (2006), 304-321, 305f. Siche dazu (Kap. IV.3).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 Die Debatte Derrida-Habermas

,»Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser ,Philo-
sophie des Geistes™ (AL, 9) festhilt:

Eine Radikalisierung meiner These kénnte lauten: es ist nicht der Geist in
der absoluten Bewegung der Reflexion seiner selbst, der sich unter ande-
rem auch in Sprache, Arbeit und sittlichem Verhiltnis manifestiert, son-
dern erst der dialektische Zusammenhang von sprachlicher Symbolisie-
rung, Arbeit und Interaktion bestimmt den Begriff des Geistes. (A1, 10)

Aus dieser gegen Fichte und die Fichtelektiire!2 Dieter Hentichs
(vgl. AL 12-14) gerichteten These folgt die bis in die gegenwirtige
Forschung fiir Habermas in Anspruch genommenene und noch
bestirkte Behauptung einer Gleichzeitigkeit von Individualisie-
rungs- und Sozialisationsprozess. '3 Der Titel dieses Aufsatzes —
,»Arbeit und Interaktion” — verweist dergestalt auf dem Umweg
tber Hegel auf die Gleichrangigkeit der Interaktion gegeniiber der
Atbeit. Joachim Fischer bemerkt hierzu, dass Habermas die Refle-
xion auf Sprache zu einem Thema ersten Ranges mache, das er al-
lererst aus der Philosophischen Anthropologie seines Doktorvaters
Erich Rothacker in das Denken der Frankfurter Schule eingefiihrt
habe:

12Vgl. Dieter Henrich, Fichtes nrspriingliche Einsicht (Frankfurt a.M.: Vit-
torio Klostermann, 1967).

13 So behauptet etwa Dupeyrix von der im Werk Habermas’ sich eigent-
lich erst spiter vollziehenden , linguistischen und pragmatischen Wende®,
diese sei ,,in Habermas’ Theorie der Intersubjektivitit besonders spiirbar:
Der Individualisierungsprozess ist vom Sozialisationsprozess nicht zu
trennen. Diese Prozesse vollziehen sich durch Vermittlung der Sprache
(linguistische Wende) und des kooperativen Handelns (pragmatische
Wende).“ (Vgl. Dupeyrix, ,,Die pragmatistische Anthropologie von Jiirgen
Habermas und Hans Joas®, 116f.) Auch wenn dies der Sache nach richtig
ist, so muss doch gesehen werden, dass damit Themen behandelt werden,
die die frithere Forschung zu Habermas bereits gesehen hat. So hilt Hel-
mut Nolte bereits 1984 fest: ,,Mit Hegel bestreitet Habermas zunichst
ebenfalls die Urspriinglichkeit des transzendentalen Ego zugunsten der Ex-
fahrung von Intersubjektivitit* (Helmut Nolte, ,,Kommunikative Kompe-
tenz und Leibaprioti. Zur philosophischen Anthropologie von Jiirgen Ha-
bermas und Karl-Otto Apel®, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 70/ 4
(1984), 518-539, 524).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 313

Vor allem war — anders als in der Kritischen Theotie von Horkheimer und
Adorno — Sprache als WelterschlieBungsmedium bei Erich Rothacker, der
ja aus der Hermeneutischen Philosophie zur Philosophischen Anthropo-
logie kam, ein prominentes Thema, sowohl fiir Habermas wie fiir den pa-
rallel zu ihm dort studierenden Karl-Otto Apel.1

Allem Anschein nach tbernimmt Habermas die Reflexion auf
Sprache aus seiner akademischen Kinderstube und weist fiir diese
mit Hegel nach, dass sie fiir den ,,Bildungsprozess des Geistes™ ir-
reduzibel sei. Gegen einen Marx ,,ohne Kenntnis der Jenenser Ma-
nuskripte® (AL, 44) hilt Habermas entsprechend fest:

Allein, die genaue Analyse des ersten Teils der Dentschen Ideologie zeigt, dass
Marx nicht eigentlich den Zusammenhang von Interaktion und Arbeit ex-
pliziert, sondern unter dem unspezifischen Titel der gesellschaftlichen Pra-
xis eins auf das andere reduziert, nimlich kommunikatives Handeln auf
instrumentales zuriickfihrt. (A1, 45)

Demgegentiber hilt Habermas fest, dass ,,zweckrationale[s] Han-
deln [...] nicht identisch [sei] mit der Herausbildung von Normen,
welche die Dialektik des sittlichen Verhiltnisses in herrschaftsfreier
Interaktion auf der Grundlage zwanglos sich einspielender Rezip-
rozitit vollenden kénnten®. (Al 46) Bemerkenswert — ebenso wie
maligeblich fir die weitere Entwicklung von Habermas® Theorie-
bildung — ist das spezifische Sprachverstindnis, das hier zum Aus-
druck kommt: Die Rede ist von , herrschaftsfreier Interaktion auf
der Grundlage zwanglos sich einspielender Reziprozitit™. Haber-
mas’ wegweisende Besinnung auf die Bewusstseinsbildung durch
Sprache als Interaktion ist somit zugleich eine Doppelbestimmung
der Sprache: als fundamentales Konstitutionsmedium bestimmt sie
Individuation und Sozialisation. Demnach gibt es nicht nur kein
vorsprachliches Subjekt, sondern auch keine vorsprachliche In-
tersubjektivitit, denn ,,von jenem Zusammenhang zwischen Arbeit
und Interaktion hingt der Bildungsprozess des Geistes wie der Gattung
wesentlich ab®. (Al 47; eigene Hervorhebung, P.F.)

14 Joachim Fischer, ,,Philosophische Anthropologie. Thr theoriebilden-
des Potenzial bei Habermas und Luhmann®, in: Philosgphische Anthropologie
nach 1945,127-150, 136.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 Die Debatte Derrida-Habermas

Habermas gelinge zwar, so Fischer, ,,eine Entdkonomisierung
des Historischen Materialismus“ .15 Dafiir muss Habermas allerdings
ein bestimmtes Sprachverstindnis anthropologisch voraussetzen
(vgl. Kap. IV.3),¢ von dem im Folgenden zu untersuchen ist, ob
sich seine Sprachphilosophie davon 16sen kann.!” Die eigentliche
Frage betrifft also die sich daraus ergebende Unméglichkeit einer
Grenzzichung zwischen Sozial- und Sprachphilosophie: Denn
wenn es diese Grenze nicht gibt und auch nicht geben kann, dann
kann es auch keine sozialen Beziechungen jenseits der Sprache ge-
ben — was Derrida — und einige Kritiker Habermas’ —!8 gerade be-

15 Ebd., 139.

16 So heift es bei Fischer: ,,Der philosophisch-anthropologische Impuls
erméglichte ihm eine Ent6konomisierung des Historischen Materialismus
(was ihm aus dieser Richtung Kritik einbrachte) als Durchbruch zu einer
realistischen Theorie der modernen Gesellschaft.” (Fischer, ,,Philosophische
Anthropologie, 139) Auch Honneth hilt diesbeziiglich fest: ,,Mit der er-
kenntnisanthropologischen Erweiterung, die Apel und Habermas auf dem
damit umrissenen Weg zustandebringen, wird eine theoretische Liicke ge-
schlossen, die bei Adorno, Horkheimer und Marcuse in problematischer
Weise offen geblieben war.* (Honneth, ,,Halbierte Rationalitit”, 71)

17 Ruckblickend hat sich Habermas von der Annahme einer Gattungs-
geschichte und dem ,,Operieren mit Ganzheiten — Subjekten im GroBfor-
mat“ im Hinblick auf nicht zu Ende gedachte Annahmen, die aus dem
,.Begriffshaushalt der Subjektphilosophie® stammen, distanziert (vgl. Bew,
13). Es gentigt jedoch nicht, zu behaupten, die Sprache habe keine Sub-
jekte (im Sinne transzendentaler Subjektivitit), denn irgendwelche Spre-
cher (Subjekte —im lat. Wortsinn: sub-iectum) wird Sprache je haben mis-
sen. Die Absage an das ,,Operieren mit Ganzheiten — Subjekten im Grof3-
format“ informiert also nicht dartiber, ob bzw. inwiefern ein alternativer
Subjektbegriff dann entwickelt wird. Entscheidend ist also die reflexive
Einholung der empirischen und/oder transzendentalen Voraussetzungen
von Sprachverwendung — und nicht ein terminologischer Wechsel.

18 So plidiert bereits Nolte fiir eine ,,Erweiterung der [...] Intersubjek-
tivitit, wie sie aus der apriorischen Leibkonzeption von Marx und Feuer-
bach erwichst, in unterschiedlicher Weise von Adorno und Bloch voraus-
gesetzt und vor allem von Metleau-Ponty expliziert worden ist. (Nolte,
»JKommunikative Kompetenz und Leibapriori®, 527) Gegeniiber Haber-
mas hilt er fest: ,,.Seine Kritik lduft auf eine ,Halbierung® des Kommunika-
tionsbegriffs hinaus, indem er den Sozialbezug einschrinkt.“ (Ebd., 527f.)
Diesen Gedanken nimmt Honneth auf: ,,[M]eine Vermutung ist die, dass

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 315

streiten.’” Wenn Vernunft unbedingt sein soll, dann kann sie — so
lieBe sich der Gegensatz zu Habermas paraphrasieren — nicht an
den Grenzen der Sprache halt machen und dann muss auch Sozia-
litdt als Form von Beziehung tiberhaupt iber diese sprachliche Bar-
riere hinweg gehen kénnen (vgl. Kap. 1V.3), was Habermas aber
gerade als einen die Grenzen der Philosophie tberschreitenden
Mystizismus (vgl. DM, 214) brandmarkt.

Um Habermas’ Position verstehen und kritisieren zu kénnen, ist
es entscheidend, die Motive fiir seine Doppelbestimmung der Spra-
che als schlechthinniges Medium fiir Subjektivitit ##d Intersubjek-
tivitit nachzuvollziehen. Welsch hat in diesem Zusammenhang da-
rauf hingeweisen, dass die zentrale Annahme Habermas’ in der Fra-
gilitdt intersubjektiver Verstindigung bestehe, die jedoch gerade
wegen ihrer Fragilitit nicht als Lésung fiir die kulturelle Aporie der
Moderne in Frage kommen kénne20 Erst die bestindige Verstin-
digung der bereits auseinandergetretenen Rationalititsaspekte
Recht, Wissenschaft und Kunst untereinander vermaoge es, die Fra-
gilitit ihrer Verstindigung temporir zu tiberwinden. Entsprechend
erklirt Habermas:

die geltungstheoretischen Mittel einer Sprachanalyse zu schmal sind, um
auf der Phinomenebene den vollen Gehalt dessen zu erschlieBen, was als
moralische Verletzbarkeit des Menschen gelten kann.” (Honneth, ,,Aner-
kennungsbezichungen und Moral. Eine Diskussionsbemerkung zur anth-
ropologischen Erweiterung der Diskursethik®, in: Reinhard Brunner, Peter
Kelbel (Hrsg.), Anthropologie, Ethik und Gesellschaft. Far Helmut Fahrenbach
(Frankfurt a.M.: Campus, 2000), 101-111, 104.) Vgl. ferner Honneth, ,,Hal-
bierte Rationalitit®; Ders., Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kri-
tischen Gesellschaftstheorie (Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986), 310.

19 Derridas Position hierzu rekonstruiert Llored in Auseinandersetzung
mit: Derrida, Le foncher, Jean-Luc Nancy (Patis: Galilée, 2000): ,,Autrement
dit, dans le toucher, ce ne sont jamais deux corps qui se rencontrent, mais
bien plut6t des manieres de tracer dans I’espace et le temps un rapport a
eux-mémes qui passent par le toucher. Cette rencontre n’a de sens que
parce qu’elle existe avant toute une série d’oppositions qui sont a 'origine
de dualismes contraires a cette relation” (Llored, Jacques Derrida, 87)

20 Welsch, Vernunft, 126f., Fn. 77.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 Die Debatte Derrida-Habermas

In der kommunikativen Alltagspraxis miissen kognitive Deutungen, mora-
lische Erwartungen, Expressionen und Bewertungen einander durchdrin-
gen. Die Verstindigungsprozesse bediitfen einer kulturellen Ubetlieferung
anf ganzer Breite. Deshalb kénnte ein rationalisierter Alltag aus der Starre
kultureller Verarmung gar nicht dadurch erl6st werden, dass ez kultureller
Bereich [...] gewaltsam gedffnet und ein Anschluss zu einen der speziali-
sierten Wissenskomplexe hergestellt wird. Auf diesem Wege kénnte eine

Einseitigkeit und e/ze Abstraktion allenfalls durch eine andere ersetzt wer-
den. (MuP, 458)

Seine aporetische Hartnickigkeit erweist dieses Problem entspre-
chend erst dann, wenn es zum ,,Anschluss an jeweils ezzen der ge-
waltsam ge6ffneten kulturellen Bereiche™ (MuP, 459) kommt, was
mit Habermas (entsprechend MuP, 458, s.0.) als Einseitigkeits- und
Abstraktionssubstitution (EAS) betrachtet werden kann. Entspre-
chend weist auch Menke auf die Zweistufigkeit von Habermas’
Aufklirungsbegriff hin:2! Einerseits verarme die Lebenswelt durch
die Ausdifferenzierung ihrer Wertsphiren, was sich gemil3 Welschs
Hinweis als Verstirkung der Fragilitit intersubjektiver Verstindi-
gungsprozesse verstehen lasse beziehungsweise als Zunahme spe-
ziellen Wissens bei gleichzeitigem Verlust eines vermittelnden All-
gemeinwissens — was mit Menke zugleich Kennzeichen des Endes
eines substantiellen Vernunftbegriffs ist. Im Gegensatz zu den so-
genannten Postmodernen erachtet Habermas diese potenziell apo-
retische Konstellation spezifisch moderner Wissens- und Kommu-
nikationsverhiltnisse aber nicht zwingend als eine solche Aporie,
die nur gewaltsam tberwunden werden kénnte (vgl. EAS). Im
Lichte von diesem — wie man es bezeichnen kann — An#i-Anschluss-
Angument (AAA; vgl. MuP, 459, s.0.) legt sich entsprechend ein an-
derer Weg nahe, nimlich der der Vermittlung der Logiken und
Sprachen der ausdifferenzierten Wertsphiren.?

21 Vgl. Menke, ,,Aporien der kulturellen Moderne®, 208, r.Sp. Ferner:
Welsch, Vernunft, 129.

22 Menke verweist in diesem Sinn auf die ,,vermittelnde Riickkopplung
der ausdifferenzierten Sphiren der Lebenswelt. (Menke, ,,Aporien der
kulturellen Moderne®, 208, £.Sp.)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 317

Denn was Menke als die Zweistufigkeit von Habermas® Aufkld-
rungsbegtiff beschreibt, entspricht Welschs bei Habermas ausge-
machter Unterscheidung einer ,,intersubjektiven Kommunikation®
— von der Habermas wie geschen keine Losung erwartet — ,,von
einem in Analogie zu ihr konzipierten zweiten Sinn kommunikati-
ver Vernunft, [...] der Kommunikation der Vernunftmomente®.23
Entsprechend schliet auch Hauke Brunkhorst auf die bei Haber-
mas stattfindende ,,Substitution des vergesellschafteten Menschen
durch subjektlose (aber keineswegs wahrheits- und begrindungs-
neutrale) gesellschaftliche Kommunikation®.2* Fur dieses zweite
Moment der Aufklirung (Menke), der ,,gesellschaftlichen Kommu-
nikation* (Brunkhorst) bezichungsweise der ,,Kommunikation der
Vernunftmomente™ im Gegensatz zur ,,intersubjektiven Kommu-
nikation® (Welsch) fiihrt Habermas spiter den Begriff kommuni-
kativer Rationalitit ein, den er wie folgt erldutert: ,Dieser Begriff
kommunikativer Rationalitat fuhrt Konnotationen mit sich, die letzt-
lich zurtickgehen auf die zentrale Erfahrung der zwanglos einigen-
den, konsensstiftenden Kraft argumentativer Rede (TKH, 1/2,
28).

Wie bereits Welsch festhilt, entspreche dieser Begriff der Kom-
munikation qua Analogiebildung dem der intersubjektiven Ver-
stindigung allerdings unter der spezifisch modernen Annahme ei-
ner ausdifferenzierten Vernunft. So hilt Habermas im Vorwort zur
1. Auflage der Theorie des kommunikativen Handelns fest: ,,Die Theorie
des kommunikativen Handelns soll also eine Konzeptualisierung
des gesellschaftlichen Lebenszusammenhangs, die auf die Parado-
xien der Moderne zugeschnitten ist, ermoglichen. (TKH, 1/2, 8)
In diesem ,,Lebenszusammenhang™ koénne die vernunftmiBige
Einheit aller ihter Teilnehmer nicht mehr — wie in vormodernen
Zeiten — naiv vorausgesetzt werden, sondern miisse — so Haber-
mas’ sich bald herausbildende Pointe (vgl. dazu Kap. IV.2) — nor-
mativ eingefordert werden: ,,[D]ie Moderne kann und will ihre ori-
entierenden Maf3stibe nicht mehr Vorbildern einer anderen Epo-
che entnehmen, sie wuss ibre Normativitat ans sich selber schipfen.” (DM,

16)

2 Welsch, Vernunft, 127, Fn. 77.
24 Brunkhorst, ,,Die kommunikative Wende der Soziologie“,171.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 Die Debatte Derrida-Habermas

Im Sinne der — noch nicht im Hinblick auf ihre Normativitit
explizierten — Annahme einer Vermittlung der zueinander in Dif-
ferenz befindlichen Vernunftmomente verweist Habermas bereits
in seiner Adornopreisrede auf ,,ein zwangloses Zusammenspiel des
Kognitiven mit dem Moralisch-Praktischen und dem Asthetisch-
Expressiven® (MuP, 459; vgl. MuP, 461). Nach Habermas kann an
den vernunfttheoretischen Parametern der Moderne genau dann
festgehalten werden, wenn eine ,,Aneignung der Expertenkultur ans
dem Blickwinkel der Lebenswelt* (ebd., 462) gelingt, wenn folglich ein
»zwangloses Zusammenspiel der ausdifferenzierten Vernunftmo-
mente stattfindet. Diese Méglichkeit untermauert Habermas am
Beispiel einer dsthetischen Erfahrung, die nicht nur dsthetisch ver-
standen wird:

[Dliese erneuert dann nicht nur die Interpretationen der Bedurfnisse, in
deren Licht wir die Welt wahrnehmen; sie greift gleichzeitig in die kogniti-
ven Deutungen und die normativen Erwartungen ein und verindert die
Art, wie alle diese Momente auf einander verweisen. (MuP, 461)

Gegentiber der Annahme dieses ,,zwanglosen Zusammenspiels® ist
jedoch der Verdacht geduBert worden, dass sie auf einer Reihe von
Voraussetzungen beruhe, die ihrerseits nicht mehr argumentativ
ausgewiesen werden konnten — etwa das ,,Ideal des Konsenses
(durch Verstindigung), der Kommunikation (der Vernunftmo-
mente), des Gleichgewichts (der Geltungsaspekte), der Kohirenz
(von Theoriefragmenten)“.2 Von anderer Seite ist jedoch darauf
hingewiesen worden, dass diese scheinbare Unbegriindetheit der
Voraussetzungen einer ,,/Theorie der Argumentation® (vgl. TKH,
1/2, 16) einer Empirizitit entspreche — Habermas spricht von
,,kommunikativer Erfahrung* (UP, 201; vgl. ebd., 202f.) —, die allen
Ansitzen rationaler Rekonstruktion von Voraussetzungen eigen
sel. 26 Dahinter steht Habermas® Warnung an die Hermeneutik

2> Welsch, Vernunft, 137.

26 Vgl. Thomas McCarthy, ,,Reason and Rationalization. Habermas’s
,Overcoming* of Hermeneutics®, in: Ideals and Illusions. On Reconstruction
and Deconstruction in Contemporary Critical Theory (Cambridge, MA:

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 319

Gadamers, nicht ,,einem Idealismus der Sprachlichkeit™ zu verfal-
len (vgl. ZG, 55).

In jedem Fall ergibt sich an dieser Stelle die Méglichkeit, nicht
nur die expliziten Vorwirfe — etwa Habermas’ an Derrida — zu
tberpriifen, sondern diese ferner darauthin zu befragen, ob die je-
weiligen Theoriekonstruktionen insgesamt dazu verwendet werden
konnen, offene Fragen, unbegriindete Voraussetzungen oder Ar-
gumentationslicken in der Konzeption des jeweils anderen zu
identifizieren.?” Hieran schlieBt sich die (im Folgenden noch aus-
zufithrende) systematische Frage an, ob die Differenz von Ratio-
nalitdtsstrukturen als eine Binnendifferenz einer wenn auch nur for-
mal bestimmbaren N ernunft betrachtet werden kann (Habermas) oder
ob die Identitit der unterstellten Einheit der Vernunft in der Viel-
heit ihrer Ausprigungen grundsitzlich nur im Sinne eines Auf-
schubs oder Kommens?® —  au nom des Lumieres a venit (17, 197)
— gedacht werden kann (Derrida; vgl. Kap. IV.4).2 Diese systema-
tisch-allgemeine Frage nach dem Verhiltnis von Einheit, Vielfalt,
Heterogenititen und Inkommensurabilititen des von Habermas
vorausgesetzten Vernunftbegriffs wird zugleich zu einer systema-
tisch-konkreten Frage, sobald Habermas seine Kiritik an Derrida
ausfihrt. Denn Harbermas kritisiert an Derrida, dass er die spezi-
fische Ausdifferenzierung der Wertsphiren im Sinne eines gewalt-

MIT Press, 1993), 127-152, 130f.: ,,His [Habermas, P.F.] project is empir-
ical not in the sense of the nomological sciences of nature but rather in the
sense of the ,reconstructive’ approaches that have been developed above
all in linguistics and cognitive developmental psychology. [...] The aim of
rational reconstruction is precisely to render explicit what underlies such
practically mastered, pretheoretical know-how, the tacit knowledge that
represents the subject’s competence in a given domain.*

27 Entsprechend ist nahegelegt worden, ,,in gewissem Abstand zur De-
batte die allgemeineren und systematischeren Dimensionen zu bennen, in
denen Habermas’ und Derridas Position einander herausfordern.” (Vgl.
Khurana, ,,Dekonstruktivistische Diskurse®, 104, r.Sp.)

2 Vgl. John D. Caputo, ,,I’idée méme de I’a venir®, in: Marie-Louise
Mallet (Hrsg.), La démocratie a venir. Autour de Jacques Derrida (Paris: Ga-
lilée, 2004), 295-305.

2 Vgl. Welsch, Vernunft, 300f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 Die Debatte Derrida-Habermas

samen Asthetizismus unterlaufe (vgl. MuP, 463).30 Dass sich Der-
rida weigert, die formale Bestimmbarkeit der Einheit der Vernunft
anzuerkennen, bedeutet fiir Habermas vor allem das spezifisch mo-
derne Potenzial einer Vemittlung unterschiedlicher Rationalitits-
weisen zu verschenken: ,,Die Jungkonservativen, so Habermas’
Titel fiir die Asthetizisten,

machen sich die Grunderfahrung der dsthetischen Moderne, die Enthiil-
lung der dezentrierten, von allen Beschrinkungen der Kognition und der
ZweckmiBigkeit, allen Imperativen der Arbeit und der Niitzlichkeit befrei-
ten Subjektivitit zu eigen — und brechen mit ihr aus der modernen Welt
aus. (MuP, 463)

Diesen Vorwurf eines gewaltsamen Anschlusses (vgl. EAS) des
zweckmiBig-praktischen und argumentativ-philosophischen Dis-
kurses an einen alles einebnenden Asthetizismus hat Habermas
reichhaltiger, aber in inhaltlich wenig modifizierter Weise funf
Jahre spiter in Der philosophische Diskurs der Moderne wiederholt,
nimlich im ,,Exkurs zur Einebnung des Gattungsunterschieds zwi-
schen Philosophie und Literatur® (DM, 219-247; vgl. bes. 224£.; vgl.
auch TKH, 2/2, 583). Darin unterstellt er Derrida, dieser wolle ,,die
Souverinitit der Rhetorik tiber das Gebiet des Logischen ausdeh-

30 Diese Kritik ist keineswegs auf Derrida beschrinkt, wird jedoch auch
in folgenden Schriften immer deutlicher gegeniiber Derrida expliziert (vgl.
DM). In (MuP, 463) ist diese jedoch noch weiter gefasst: ,,In Frankreich
fithrt diese Linie von George Bataille iiber Foucault zu Derrida. Uber allen
schwebt natiirlich der Geist des in den 70er Jahren wiederweckten Nietz-
sche.” Die Einschitzung Habermas’ ist dabei nicht aus der Luft gegriffen
(vgl. aber die dazu kritische Diskussion in Kap. IV.3); siche dazu grund-
sitzlich: Alan D. Schrift, ,,Le nietzschéisme comme épistémologie : la
réception francaise de Nietzsche dans le moment philosophique des an-
nées 1960%, in: Patrice Maniglier (Hrsg.), Les moment philosophique des années
1960 en France (Paris: PUF, 2011), 95-109. Dieser halt entsprechend — fiir
Habermas® Gegenposition, das heif3t ,,den Geist des in den 70er Jahren
wiederweckten Nietzsche® — fest: Il faut cependent se souvenir que
Nietzsche ne critique pas ces vérités pour les remplacer par d’autres. C’est
plutot la valenr de la vérité elle-méme qu’il met en question, dans la mesure
ou la valeur absolue de la vérité implique le déni de la perspective, condition
fondamentale de toute vie [...].“ (Ebd., 103)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 321

nen, um jenes Problem zu 16sen, vor dem die totalisierende Ver-
nunftkritik steht. (DM, 221) Dies habe die Konsequenz, ,die
Werke der Philosophie wie Werke der Literatur und die Maf3stibe
der Metaphysikkritk an die MaBstdbe einer Literaturkritik
an|zulgleichen™ (DM, 222). Bei alldem behaupte Derrida einen
»esoterischen Zutritt zur Wahrheit® (DM, 222), der ,,die diskursi-
ven Verpflichtungen von Philosophie und Wissenschaft unter-
laufe (vgl. DM, 222f)). Habermas bleibt damit seiner zuvor aufge-
stellten Argumentation treu, denn ein gewaltsamer Anschluss einer
Wertsphire an eine andere — hier der Philosophie an die Kunst (der
Literatur) — bedeutet gemil3 (E.AS) den Verlust von ,,Mal3stiben
problemldsender, reiner kognitiver Unternehmungen®. (DM, 222)

An dieser Stelle muss eine systematische Rekonstruktion der
Debatte danach fragen, ob Derrida méglicherweise gute Grinde
hat, Habermas’ Vermittlungsvorschlag zuriickzuweisen und ob
umgekehrt Habermas Derridas Position angemessen rekonstruiert
— denn erst die angemessene Rekonstruktion kann auch eine veri-
table systematische Gegeniiberstellung leisten.

Habermas belegt seine Lesart Derridas dabei auf zweierlei Wei-
sen: Einerseits nimmt er Bezug auf die Debatte zwischen Derrida
und Searle und hebt dabei teilweise direkt auf deren Gegenstinde
ab — wie etwa die von Derrida aufgestellte, ,,wenig einleuchtende
Verbindung zwischen Zitierbarkeit und Wiederholbarkeit™ (DM,
229; vgl. Kap. 111.4.2). Habermas unterstellt Derrida, er wolle auf
einen ,,Bedeutungsrelativismus® (DM, 232) hinaus und tbersehe,
dass es in der Sprache ,,Idealisierungen® gebe, die ,,keine logozent-
rischen Willkiirakte[...], sondern Prisuppositionen [seien], die die
Beteiligten selbst vornehmen miiss|tjen, wenn kommunikatives
Handeln iiberhaupt méglich sein soll[e]. (DM, 232) Trotz aller —
noch zu erlduternder — Schwierigkeiten einer solchen Deutung ist
festzuhalten, dass sich Habermas an dieser Stelle zum ersten Mal
gegeniiber Derrida explizit auf eine normativititsorientierte Argu-
mentation stiitzt, die auch in spiteren Angriffen auf Derrida (vgl.
etwa N#R, 301) wiederkehrt:

Ohne dieses Bezugssystem wird aber die Unterscheidung zwischen Reali-
titsebenen, zwischen Fiktion und Wirklichkeit, zwischen Alltagspraxis und

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 Die Debatte Derrida-Habermas

aufleralltdglicher Erfahrung, zwischen entsprechenden Textsorten und
Gattungen unmdglich, ja sinnlos. (IND 1, 247)

Damit wird aber ein intrinsischer Zusammenhang zwischen Haber-
mas eigener Begrindung seines philosophischen Standpunktes #nd
seiner Kiritik an Derrida (und dessen Gegenkritik auf Habermas)
deutlich. Denn in dem Maf3e wie sich Habermas darauf festlegt,
seine Forderung nach einem ,,zwanglosen Zusammenspiel” der
Vernunftmomente normativ zu rechtfertigen,’! muss er nicht nur
eine notwendige Verbindung von Vernunft und Normativitit be-
haupten,3? sondern sich auch auf eine — wenngleich nur formal be-
stimmte — normative Struktur der Vernunft festlegen,? die ,,kollek-
tive Identitit“ mit der ,,Gestalt eines normativen Konsenses®
gleichsetzt (vgl. TKH, I, 86).3* Diesen Gedanken aber bestreitet

31 Habermas spricht von einem ,,normativen und zugleich universalis-
tischen Anspruch [seiner Theotie, P.F.], der nicht mehr durch fundamen-
talistische Annahmen ontologischer oder transzendentalphilosophischer
Art gedeckt ist“. (Vgl. TKH, 1/2,17)

32 So etwa in (ND, 11, 16): ,,Die Philosophie [...] beansprucht nun also,
Moral und Recht, iberhaupt den normativen Gehalt der Moderne aus Ver-
nunft allein zu begrinden.“ Vgl. ferner (TKH, 1/2, 39f)): ,,Handlungsnor-
men treten fir ihren Geltungsbereich mit dem Anspruch auf, im Hinblick
auf eine jeweils regelungsbediirftige Materie ein a/len Betroffenen gemeinsa-
mes Interesse auszudriicken und darum allgemeine Anerkennung zu verdie-
nen; deshalb miissen giiltige Normen unter Bedingungen, die alle Motive
aufler dem der kooperativen Wahrheitssuche neutralisieren, grundsitzlich
auch die rational motivierte Zustimmung aller Betroffenen finden kon-
nen.“ Vgl. auBBerdem (EzD, 149).

33 Welsch spricht vom ,,offenkundigen Vorteil eines so hochgradig for-
malen Rationalitdtsbegriffs®, der ,.fiir eine Skala unterschiedlichster Gel-
tungsanspriiche offen und [...] daher als aussichtsreicher Kandidat fiir ei-
nen generellen Rationalititsbegriff angesehen werden [kann]“. (Vgl.
Welsch, Vernunft, 117) Trotz dieser Offenheit hilt Welsch fest: ,, Eine ni-
here Festlegung besteht aber doch. [...] Rationalitit wird grundlegend
kommunikativ und konsensual definiert. [...] Rationalitit vollzieht sich
kommunikativ und hat Konsens zum Ziel.“ (Ebd.) Vgl. (TKH, 1/2, 37).

34 Siehe aber die geringfiigice Modifikation dieses Gedankens in (IND,
11, 13f). Seine dortige Kiritik trifft aber nicht den Inhalt dieses Gedankens,
sondern nur dessen Hetleitung aus allein sakralen Quellen: ,,Ich erwihne

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 323

Derrida und hat zu diesem — insbesondere in ,,l.e ,Monde‘ des Lu-
miéres a venir —35 ein alternatives Vernunft- und Modernever-
stindnis vorgelegt:3

La rationalité du rationnel ne s’est jamais limitée, comme on a pu tenter de
le faire accroire, 2 la calculabilité, a la raison comme calcul, comme ratso:
compte a rendre ou compte rendu. Nous en titerons tout a ’heure quel-
ques conséquences. (17, 186)

Zur Stitzung der Derrida unterstellten Position bezieht sich Ha-
bermas einerseits auf Seatle (vgl. Kap. I11.4.) und empfichlt ande-
rerseits — ,,[d]a Derrida nicht zu den argumentationsfreudigen Phi-
losophen gehort™ (DM, 228) — Detridas ,,im angelsichsischen Ar-
gumentationsklima aufgewachsenen Schiilern zu folgen® (DM,
228) — insbesondere vertraut er dabei auf die Rekonstruktion von
Culler (vgl. Kap. I11.3.1).37 Insgesamt verwendet Habermas in sei-
nem ,,Exkurs zur Einebnung des Gattungsunterschieds zwischen
Philosophie und Literatur* allerdings kein einziges Originalzitat
von Derrida — was Derrida nicht unkommentiert gelassen hat: ,,Un
tissu de contrevérités s’y étire sur 30 pages [...| sans une seule référence
a ancun de mes textes alors que je suis nommément désigné, d’un bout

diese spekulative Konstruktion einer sprachlichen Entbindung rituell er-
starrter Bedeutungen, weil sich die Entwicklung der Weltbilder keineswegs
nur, aber eben auch als eine Entzauberung und reflexive Verflissigung
sakraler Semantiken verstehen ldsst.” (ND, 11, 14)

35 Dertida, ,,L.e ,Monde‘ des Lumiéres a venit®, in: (17, 167-217).

36 Heinle verweist in diesem Sinne darauf, dass in Derridas spiteren
Schriften ein ,,Begriff von Gemeinsamkeit zur Sprache gebracht [werde],
der nicht mehr als Intersubjektivitit oder ,Gemeinsamkeit zwischen
sprach- und handlungsfihigen Subjekten‘ (Habermas) expliziert werden
[konne]. (Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommmnikative Realitit?, 28; Hein-
les Habermas-Zitat findet sich in: UP, 258 bzw. I"x#E, 258.) Siche dazu
auch: Martin Seel, ,,Die zwei Bedeutungen ;kommunikativer® Rationalitit.
Bemerkungen zu Habermas® Kritik der pluralen Vernunft®, in: Axel Hon-
neth, Hans Joas (Hrsg.), Kommunikatives Handeln. Beitrige zu Jirgen Haber-
mas ,Theotie des kommunikativen Handelns‘. Erweiterte und aktualisierte
Ausgabe (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002), 53-72, 65.

3T Vgl. (DM, 228): ,,]. Culler rekonstruiert sehr klar die etwas undurch-
sichtige Diskussion zwischen Jacques Derrida und John Searle®.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 Die Debatte Derrida-Habermas

a Pautre, presque a chaque phrase, comme Pauteur des théses pré-
tendument discutées. (Méwm, 225, Fn. 1) Auch Norris kommt zu
dem Schluss, ,,to confirm the impression that Habermas has based
his arguments on a very partial knowledge of Derrida’s work.3
Dem schlieB3t sich auch Khurana an, wenn er festhilt, dass

von verschiedenen Seiten mit Griinden bezweifelt worden ist, ob Haber-
mas in seiner Darstellung in Der philosophische Diskurs der Moderne die Der-
rida’schen Schriften zutreffend rekonstruiert und kulturell wie politisch an-
gemessen verortet hat.?

Neben dem schwetlich bestreitbaren Umstand, dass Habermas hier
philologisch ungenau gearbeitet hat, hat Welsch jedoch darauf hin-
geweisen, dass die Stofrichtung seiner Kritik auch inhaltlich ver-
standen werden kann — dann allerdings in zu modifizierender
Weise: ,,Derridas — von Habermas richtig bemerkte — Nahe zur Li-
teratur erklirt sich aus dem philosophischen Motiv eines Denkens
der Schrift.“40 Welsch folgert:

Nur ist das eine Feststellung und kein Einwand gegen Derrida. [...] Be-
denklich wite eher das Umgekehrte: Wenn Derridas Thesen sich nicht
auch in seinem Schreiben in einer Affinitit und Ubergingigkeit zwischen
Philosophie und Literatur niederschliigen.!

Hier stellt sich somit die eigentlich systematische Frage nach dem
Verhiltnis von Literatur und Philosophie, nach dsthetischer Erfah-
rung und kognitiv geleiteter Argumentation. Kénnen und miissen
diese so strikt getrennt sein, wie Habermas es gegentiber Derrida
fordert, um, wie er es zugleich will, vermittelbar zu sein? Oder kann
und muss diese Vermittelbarkeit beteits als Moment ihrer Unun-
terschiedenheit im Sinne einer selbst aporetischen Unentscheidbar-

3 Nortis, ,,Deconstruction, Postmodernism, Philosophy: Habermas on
Derrida®, in: Maurizio Passerin d’Entreves, Seyla Benhabib (Hrsg.), Haber-
mas and the unfinished project of modernity (Oxford: Blackwell, 1996), 97-123,
119.

% Khurana, ,,Dekonstruktivistische Diskurse, 104, r.Sp.

40 Welsch, Vernunft, 295.

41 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 325

keit begriffen werden? Hier ist es zumindest nicht ausgeschlossen,
dass die Annahmen Habermas’ mit Derrida besser gedacht werden
kénnen als mit Habermas (vgl. Kap. IV.2.2), da dieser — unter dem
Eindruck eines romantischen Kunstverstindnisses —#2, von det, so
Menke, falschen Voraussetzung ausgehe, dass die Kunst ,,voristhe-
tisch diagnostizierbare Aporien I6se, anstatt zu sehen, dass sie ,,die
nicht-dsthetischen Praktiken und Diskurse erst mit einer Krisener-
fahrung [konfrontiere], angesichts derer sie aporetisch [...] wer-
den“# — Dann allerdings darf man nicht — wie Menke dies aber
wohl im Anschluss an Frank unternommen hat —# die These vet-
treten, ,,dass die Dekonstruktion dsthetischen Ursprungs[sei]“,* da
eine solchermallen ,,entdifferenzierte|...]° Erkenntnis*“46 Wasser
auf die Mithlen von Habermas’ Einebnungsvorwurf (vgl. EAS)
ware.

Neben diesem ,,Exkurs® hat Habermas in selbigem Buch noch
ein weiteres Kapitel zu Derrida verfasst, das sich zwar direkt auf
Derridas Texte bezieht, von dem Derrida gleichwohl festhalt: ,,[T]1
me parait procéder de la méme non-lecture et d’'une équivalente
non-argumentation.” (Méz, 227, Fn. 1) Insgesamt konstatiert Der-
rida bei Habermas eine Tendenz ,,a 'assurance dogmatique et au
simplisme philosophiques ses formes les plus grotesques, les plus
violentes aussi®. (Mém, 227, Fn. 1) Dennoch bietet dieses Kapitel
einen aufschlussreichen Ausgangspunkt, um die Derrida-Haber-

42 Menke, Die Souverinitit der Kunst, 286f.

43 Ebd., 287. Menke kommt zu dem Schluss: ,,Die in ihrem souverinen
Vollzug zur Geltung gebrachte dsthetische Negativitit macht unmissver-
stindlich deutlich, dass Schones und Wahres niemals in einem Verhaltnis
des Zusammenspiels stehen, sondern in dem einer unlésbar krisenhaften
Spannung.“ (Ebd., 293)

4 Vgl. ebd., 196: ,,Derridas Konzepte der Dekonstruktion, der dif-
férance’, der ,dissémination‘ usw. haben ihren Ursprung in dieser Genera-
lisierung, die Derrida im Begriff der textuellen Lektiire systematisiert hat:
sie sind in ihrer Geltung verallgemeinerte Strukturen dsthetischer Erfah-
rung.“ Menke beruft sich (vgl. ebd., 86, Fn. 48) auf: Frank, Was ist Neo-
strukturalismus?, 57 3ff.

4 Vgl. Ebd., 86, Fn. 48.

46 Ebd., 289.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 Die Debatte Derrida-Habermas

mas-Debatte auch vor dem bisher erarbeiteten Hintergrund stich-
wortartig zu rekonstruieren: So lassen sich folgende Streitpunkte
zugleich als diejenigen Voraussetzungen verstehen, ohne welche
die Habermassche Annahme eines ,,zwanglosen Zusammenspiels*
ausdifferenzierter Vernunftmomente weder motiviert noch be-
grindet werden kann.

Ein Kritikpunkt an Derrida sei, so Habermas, dessen Verzicht
auf ,,die im angelsichsischen Bereich durchgefithrte Analyse der
Umgangssprache® (DM, 193). Habermas selbst tibernimmt diese
»Analyse der Umgangssprache jedoch nicht ohne weiteres (vgl.
Kap. IV.2.1)*7 und auch Derrida hat seine eigenen Griinde, diesem
Sprachverstindnis nicht einfach zuzustimmen (vgl. Kap. 111.4.).
Richtig an der Einschitzung Habermas’ ist sichetlich, dass auch
Derrida ,,den Zustand der Moderne durch Entzugserscheinungen
konstituiert sieht* (DM, 195) und dass sein Begriff der Schrift dies
reflektiert.48 Habermas sieht, dass ,,das Medium der Schrift tiber
,»eine gewisse spieletische Konsistenz verfiigt (ebd., 196), die er
auch fiir sein eigenes Projekt nutzen kénnte. Aber er missversteht
Derridas Redeweise von der Schrift grundsitzlich, wenn er meint,
dass Derrida damit ,,die Grundlagen der Grammatologie |...] kla-
ren“ wolle (DM, 193; vgl. DM, 214). Habermas erliegt damit dem
irreleitenden Titel der deutschsprachigen Ubersetzung, von dem
Welsch konstatiert: ,,Man beachte: das Buch hie eben De la gramm-
atologie, nicht, wie in der deutschen Ausgabe, Grammatologie.”** Das

47 Vgl. vorab: Albrecht Wellmer, ,,Was ist eine pragmatische Bedeu-
tungstheorie? Variationen tiber den Satz ,Wir verstehen einen Sprechakt,
wenn wir wissen, was ihn akzeptabel macht®, in: Axel Honneth, Thomas
MecCarthy, Claus Offe, Albrecht Wellmer, Zwischenbetrachtungen. Im Prozel3
der Aufklirung. Jirgen Habermas zum 60. Geburtstag (Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1989), 318-372, 346.

48 Vgl. Menke, ,,Aporien der kulturellen Moderne®, 211, 1.Sp.: ,,Der
Grund der Rationalisierung ist die immanente Krise der Lebenswelt [...].
Diese Diagnose teilt die Dekonstruktion mit Habermas. Die Dekonstruk-
tion beschreibt die Krise der Lebenswelt aber anders als Habermas: nicht
als Auftreten von ,Problemen’, die nach einer rationalen Losung verlangen,
sondern als einen doppelsinnigen Prozess der Uberschreitung: zugleich
durch ihren ,unendlichen Anspruch auf Wahrheit ##d die Freisetzung ei-
nes Spiels der Zeichen ,ohne ZentrumS [...].“

49 Welsch, Vernunft, 254, Fn. 36.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 327

Missverstindnis, dem zufolge Derrida einem ,,judischen Traditi-
onsverstindnis [...] der Schriftgelehrsamkeit [...] verpflichtet
bleibt* (DM, 195), ergibt sich unmittelbar aus dem Unverstindnis
des besonderen, eben nicht-wissenschaftlichen Status der Schrift
als ,,archi-écriture® (vgl. Kap. I11.3.2).

Mit der Kritik an Derridas Sprach- und Schriftbegriff geht ein
weiterer Vorwurf seitens Habermas einher:

[Derrida] entwindet sich den Zwingen des subjektphilosophischen Para-
digmas nicht. Sein Versuch, Heidegger zu iiberbieten, entgeht nicht der
aporetischen Struktur des von aller Wahrheitsgeltung entkernten Wahi-
heitsgeschehens. (DM, 197)

Habermas geht davon aus, dass Derrida eine ,,Umkehrung des
Hussetlschen Fundamentalismus® vollziehe,

insofern als nun die transzendentale Ursprungskraft von der erzeugenden
Subjektivitit ibetgeht auf die anonyme, geschichtsstiftende Produktivitit
der Schrift. Die Prasenz dessen, was sich in aktueller Anschauung von sich
aus zeigt, wird schlechthin abhingig von der reprisentierenden Kraft der
Zeichen. (DM, 210f))

Offensichtlich geht Habermas hier von einer transzendentalen Les-
art von Derridas Schriftbegriff aus, der gerade die Koimplikation
von empirischer und theoretischer Begriindung ibersieht (vgl.
Kap. I11.3): ,,Alle sprachlichen Ausdriicke, ob sie nun in der Gestalt
von Phonemen oder Graphemen auftreten, sind gewissermal3en
von einer selbst nicht prasenten Urschrift ins Werk gesetzt.” (DM,
213) Entsprechend schlussfolgert Habermas, dass Derrida ,,von
den Intentionen der Ursprungsphilosophie nicht loskommle]®.
(DM, 214) Dabei ist Habermas nicht nur unsensibel fiir Derridas
Uberlegung, dass transzendentale Bedingungen — etwa Kontextua-
litit (Kap. I111.4.3) — nicht nur Bedingungen der Moglichkeit, son-
dern zugleich Bedingungen der Unmoéglichkeit sind. Es gibt in die-
sem Sinn keine bedingungslose ,,geschichtsstiftende Produktivitit
der Schrift”, keine ,,schlechthin® unabhingige ,,reprisentierende
Kraft der Zeichen® (vgl. DM, 210f.), da diese — wie in der Rekon-
struktion der Debatte mit Seatle gezeigt (Kap. II1.4) — von auch
normativ nicht kontrollierbaren Schreib- und Sprechsituationen

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 Die Debatte Derrida-Habermas

abhingen, die jede theoretisch — mithin: ontologisch — vorausge-
setzte Bedingung in Frage stellen kénnen.

Dass Derrida hier auf eine auch ,,geschichtsstiftende Produkti-
vitit abhebt, ist richtig, aber diese soll gerade — auf spezifische
Weise (vgl. Kap. 11.4.1) — als ursprungslos verstanden werden. Dies
scheint Habermas in gewisser Weise auch anzuerkennen, wenn er
Derrida den ,,anarchistischen Wunsch® zuschreibt, ,,das Konti-
nuum der Geschichte aufzusprengen™ (DM, 214). Entsprechend
finden sich in Habermas Darstellung impliciter auch die Grundlagen
fiir eine systematische Auseinandersetzung — entlang der Frage,
welchen Status die Regeln der Verstindigung haben kénnen. Aller-
dings versdumt es Habermas, seine normative Begriindungsstrate-
gie gegeniiber Derrida ernsthaft auf den Priifstand zu stellen. Denn
wenn Habermas® Konzeption einer sich normativ selbst vergewis-
sernden Moderne nur einem — Derrida unterstellten — Anarchismus
gegenibergestellt wird, so ist relativ offensichtlich, das aus ,,der
leerformelhaften Beschwoérung einer unbestimmten Autoritdt™
(DM, 214) keine ernst zu nehmende Theoricoption erwichst. An-
ders sieht es aus, wenn Derridas scheinbar anarchistische Ubetle-
gungen — wie etwa bei R6dl — dazu verwendet werden, menschliche
Erfahrung tiberhaupt als nicht-verntinftig zu bestimmen:

Das sprachliche Handeln bricht also den Nexus von Umstinden und Ver-
halten — die verntinftige Einheit einer tierischen Lebensform auf. Und das
ist nur méglich, weil das sprachliche Handeln selbst kein Verhalten ist, das
unter die verniinftige Finheit einer tietischen Lebensform fallt.>0

Dabei kann Habermas allerdings zugestanden werden, dass er Der-
ridas Position — wenngleich mit einigen philologisch fehlerhaften
Annahmen — in eine Thematik Gberfiihrt, in der die Infragestellung
normativer Geltung nicht nur sprach- und etkenntnisphiloso-
phisch, sondern zugleich gesellschaftstheoretisch reflektiert wird.
Dies hatte Derrida selbst zumindest in expliziter Form bis zum Er-
scheinen von Habermas® Der philosophische Disknrs der Moderne im
Jahr 1985 nicht unternommen. Rekonstruiert man Derridas Philo-

0 Vgl. Rédl, ,,Schrift als Form menschlicher Erfahrung®, in: Philosophie
der Dekonstruktion, 127-142, 140.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 329

sophie der Folgejahre jedoch als eine normativititskritische, prak-
tische Philosophie, ergibt sich daraus eine bedeutsame Herausfor-
derung von Habermas’ eigener Position.! Derzufolge hat Derrida
dann seine erkenntnistheoretische Ubetlegung eines radikalen Em-
pitismus in gesellschaftstheoretischer Hinsicht ausbuchstabiert
(vgl. dazu bereits die Diskussion am Ende von Kap I11.3.2), was
schlieBlich zur Herausbildung einer explizit ethischen Position
fihrt (Kap. IV.4). Schematisch lisst sich dies entsprechend Derri-
das spitester — sogenannter dritter —52 Begriffsbestimmung der De-
konstruktion etldutern. Demnach ist es gleich, ob Bedeutung,
Verstindigung, Erkenntnis oder eben — entsprechend der Themen
des spiteren Derrida — Gerechtigkeit, Gabe, (Gast-)Freundschaft
oder Demokratie das philosophisch relevante Thema darstellen:
,»Chaque fois que je dis ,déconstruction et X (quel que soit le con-
cept ou le theme)®, c’est le prélude a une division tres singuliere qui
fait de cet X, ou plutot fait apparaitre dans cet X une impossibilité
qui devient sa propre et seule possibilité.” (Ez, 56)

Vor diesem Hintergrund kann eine veritable Diskussion zwi-
schen Habermas und Derrida beginnen. So kann danach gefragt
werden, ob diejenigen Begriindungsstrategien, die Habermas zur
Stiitzung seiner eigenen Position ins Feld fiihrt, zugleich als Argu-
mente gegen Derrida dienen kénnen. Interessant ist in dieser Hin-
sicht insbesondere Habermas® 2003 erschienener Aufsatz , Kultu-
relle Gleichbehandlung — und die Grenzen des Postmodernen Li-
beralismus* (N#R, 279-323), der die Auseinandersetzung mit Der-
rida auf der H6he von dessen ausgefiihrter praktischer Philosophie
fihrt.

51 Dies dokumentiert in besonders eindrucksvoller Form der Sammel-
band Philosophie der Dekonstruktion. Man beachte ferner die Untersuchung
von Heinle, Dekonstruktion nnd/ oder kommunikative Realitit? Sowie Richard
Bernstein, ,,Serious Play: The Ethical-Political Horizon of Jacques Der-
tida®, in: The Journal of Speculative Philosophy 1/2 (1987), 93-117. Ebenso
Honneth, ,,Das Andere der Gerechtigkeit und dazu Critchley, Ezbics of
Deconstruction, 267-280 sowie Nicole Anderson, Derrida. Ethics under Eras-
ure (London: Bloomsberty, 2013).

52 Lawlor, ,,Deconstruction®, in: A companion to Derrida, 122-131, 126.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 Die Debatte Derrida-Habermas

Dem vorangegangen war eine Phase der primiér personlichen,
politisch-agitatorischen, denn strikt philosophischen Verséhnung
gegen Ende der 1990er Jahre: Hervorzuheben ist etwa die ge-
meinsame Erklirung angesichts des bevorstehenden Irakkriegs
2003.54 Ferner kam es zu Treffen bei gemeinsamen Freunden, ge-
genseitigen Besuchen auf und Einladungen zu Konferenzen. All-
dies resimmiert Derrida im Sinne eines wohlwollenden Kommen-
tars in seinem 2004 in der Frankfurter Rundschan veroffentlichten
Geburtstagsgrul3 ,,Unsere Redlichkeit! Jeder in seinem Land, aber
beide in Europa: Die Geschichte einer Freundschaft mit Hinder-
nissen — Jurgen Habermas zum 75“5 In den Rahmen dieser zu-
nehmend inhaltlich und abnehmend polemisch gefithrten Kontro-
verse fillt zweifellos auch die Verleihung des Adornopreises der
Stadt Frankfurt an Derrida im Jahr 2001 — ,;sans doute la plus im-
portante distinction qu’il ait jamais regue®,® wie Peeters urteilt und
die ohne Habermas’ Benevolens schwer vorstellbar ist. In seiner
Festpreistede nennt Derrida Habermas denn auch zum ersten Mal
einen Freund (vgl. F7, 34). Obwohl dergestalt sowohl Derrida als
auch Habermas — letzterer etwa in seinem Nachruf auf Derrida —57
zunchmend auf Gemeinsamkeiten abstellen, ,,scheinen die philo-
sophischen Differenzen®, wie etwa Khurana festhilt, ,,trotz der an-
deren Tonlage in keiner Weise ausgerdumt®.5

Instruktiv ist dabei der von Giovanna Borradori 2003 herausge-
gebene Gesprichs- und Aufsatzband Philosophy in a Time of Terror,
in dem sie sowohl Detrida als auch Habermas unmittelbar nach

53 Vgl. Peeters, Derrida, 611f. Siehe auch: Lasse Thomassen (Hrsg.), The
Derrida-Habermas Reader (Chicago: University Press, 2006), 299.

54 Derrida, Habermas, ,,Unsere Erneuerung. Nach dem Krieg: Die Wie-
dergeburt Europas®, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung (31.05.2003), 33.
Siehe dazu Thomassen, The Derrida-Habermas Reader, 270.

% Derrida, ,,Unsere Redlichkeit! Jeder in seinem Land, aber beide in
Europa: Die Geschichte einer Freundschaft mit Hindernissen — Jurgen
Habermas zum 75.%, in: Frankfurter Rundschan (18.06.2004).

56 Peeters, Derrida, 617.

57 Habermas, ,,Ein letzter GruB3. Detridas klarende Wirkung®, in: Frank-
Surter Rundschan (11.10.2004).

58 Khurana, ,,Dekonstruktivistische Diskurse®, 104, r.Sp.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 331

den Anschligen auf das World Trade Center am 9.11.2001 um eine
begriffliche Analyse des Phidnomenes des Terrorismus bittet. 3
Dabei stellt Borradori einerseits fest: ,,[O]ne cannot but be per-
suaded that Habermas and Derrida share an allegiance to the En-
lightenment.“®® Dies ist im Ubrigen auch die These von Welsch in
Unsere postmoderne Moderne, ,,|dlenn der philosophische Postmoder-
nismus ist im Grunde nichts anderes als die entschiedene Praxis
und theoretische Reflexion des Pluralismus, der die Grundverfas-
sung unserer Moderne, der Moderne des 20. Jahrhunderts, aus-
macht“.6! Detridas Postmodernismus und Habermas’ Modernis-
mus sind folglich beides Versuche der Aufklirung, eine in sich dif-
ferente Struktur zu denken, wenngleich diese Differenz unter-
schiedlich radikal verstanden wird. Entsprechend hilt Welsch fest:

Zudem ist die Grenze zwischen Moderne und Postmoderne so eindeutig
nicht — fiir manchen Habermas Schiiler beispielsweise ist sie es schon weit
weniger als fiir Habermas selbst, und dieser hat seinseits der Verteidigung
der Moderne gegen die Postmoderne ein deutlich postmodern konturiertes
Bild von Moderne zugrundegelegt. 52

Aber selbst wenn Habermas und Derrida hier eine weitgehende
Ahnlichkeit in der Einschitzung der Verhiltnisse ihrer Zeit unter-
stellt werden darf — was ihr aufklirerisches Programm, mithin die
Begriffe, die beide hierfiir als niitzlich erachten, anbelangt, gibt es
dennoch gravierende Unterschiede. So duBert Derrida im Gesprich
mit Borradori etwa Vorbehalte gegeniiber dem Begriff der Tole-
ranz:63

In France, the phrase ,threshold of tolerance‘ was used to describe the limit
beyond which it is no longer decent to ask a national community to wel-
come any more foreigners, immigrant workers, and the like. [...] [T]he
word tolerance’ there ran up against its limit: we accept the foreigner, the

9 Giovanna Borradoti, Philosophy in a Time of Terror. Dialogues with Jir-
gen Habermas and Jacques Derrida (Chicago: University Press, 2003).

%0 Ebd., 16.

0V Welsch, Unsere postmoderne Moderne, 79.

62 Ebd., 56, Fn. 30.

03 Vgl. Borradoti, Philesophy in a Time of Terror, 16f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 Die Debatte Derrida-Habermas

other, the foreign body #p 70 a certain point, and so not without restrictions.
Tolerance is a conditional, circumspect, careful hospitality. (A1, 128)

Von Borradori danach gefragt, ob er dieser Einschitzung Derridas
folge, gesteht Habermas zu, dass es Kontexte gebe, in denen der
Eindruck entstehen konne ,,that tolerance, since it can only be
praticed within a boundary beyond which it would cease, possesses
itself a kernel of intolerance®. (FT, 41) Damit erfasst Habermas
Derridas Gedanken, wonach die Bedingungen der Méglichkeit von
Toleranz zugleich die ihrer Unmdglichkeit, das heit von Intole-
ranz sind. Allerdings wendet Habermas dagegen ein, dass dieser
Gedanke nicht auf denjenigen Kontext angewandt werden kénne,
auf den ihn Derrida — wenn die Dekonstruktion ein verallgemein-
erbares Projekt darstellen solle — zumindest auch angewendet wis-
sen wolle:

However, from this example we can also learn that the straight deconstruc-
tion of the concept of tolerance falls into a trap, since the constitutional
state contradicts precisely the premise from which the paternalistic sense
of the traditional concept of ,tolerance’ derives. Within a democratic com-
munity whose citizens reciprocally grant one another equal rights, no room
is left for an authotity allowed to one-sidedly determine the boundaries of
what is to be tolerated. (IT, 41)

Damit ist das letzte Wort jedoch nicht gesprochen. Denn die Vo-
raussetzung dieser Gegeniiberlegung hat Habermas selbst benannt:
Sie ist nur giltig ,,within a democratic community®, also innerhalb
einer sich als Demokratie verstehenden Gemeinschaft. Die Infra-
gestellung der Toleranz als Intoleranz meint aber gerade die Ein-
stellung einer Gemeinschaft zu dem oder denen, die gerade nicht
Teil dieser Gemeinschaft sind; demnach bediitfte Habermas” De-
mokratiebegriff schon des Kontrasts zu einer anderen, nicht-de-
mokratischen Form der Gemeinschaft. Das Begriffspaar Toleranz
und Demokratie ist demnach auf Demokratie beschrinkt und wire
somit blind gegentiber diktatorischer Intoleranz jenseits der judizi-
ablen Grenzen einer bestehenden Demokratie — weswegen Derrida
Toleranz eben durch Gastfreundschaft ersetzt sehen will.

Die Frage, die Derrida somit angesichts von Habermas’ Norma-

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 333

tivititsorientierung — sei es beim Thema der Toleranz, der Demo-
kratie oder der Vernunft — stellt, lautet somit, ob Normativitit so-
wohl fiir ethische Diskurse als auch solche des Wissens tiberhaupt
geeignet sein kénne, wenn sich die Normativitit einer Gruppe nur
tber die tendenziell gewaltsame — weil mindestens indifferente —
Abgrenzung zu einer anderen Gruppe herausbilden kann.6* Der-
rida nennt dies ,,'aporie méme de la démocratie, plus précisément
du demos lni-méme. Comment nait le peuple, le demzos lui-méme ?*
(17, 74) Und er liefert die Antwort gleich nach: ,,Tout d’abord, la
naissance du demos est liée a une croyance, a une imagination, a une
présupposition, a une évaluation précipitée, a un ,tenir pour’ qui
accrédite, qui fait crédit — et il n’y a pas de démocratie sans crédit,
voire sans acte de foi* (17, 74).65

Dies entspriche dann Habermas’ Voraussetzung, dass etwa sys-
tematische Intoleranz in der Gesellschaft, die er beschreibt — dem
Verfassungsstaat (,,constitutional state®) —, unmdéglich sei. Diese
Annahme wire nach Derrida dann aber nicht nur unbegriindet,
sondern unbegriindbar, da Toleranz in einer Gesellschaft die Ein-
heit dieser Gesellschaft voraussetzt, die sich wiederum nur durch
einen Akt der Intoleranz gegeniiber Anderen ausbilden kann. Dies
deckt sich mit einer Einschitzung Welschs, dass Habermas in sei-
nem in der Theorie des kommunikativen Handelns zur kommunikativen
Rationalitit ausgebauten Theorem der Vermittelbarkeit der Ver-
nunftmomente idealisierende Voraussetzungen einbaut (vgl. NzK,
31), die nicht mehr zu rechtfertigen sind: ,,Fiir dieses Ideal aber
kann Habermas sich nutr noch auf eine ,Intuition® berufen. Er kann
fir es pladieren, aber er kann es nicht mehr rational durchleuchten
oder begriinden. 66

64 So auch Higglund: ,,For the same reason, whenever I affirm the sur-
vival of another, it is at the expense of another other. It will always be
necessary to make discriminatory decisions, which can never avoid being
violent.” (Hdgglund, Radical Atheism, 165)

6 Siehe dazu grundsitzlich Fernanda Bernardo, ,,Pas de démocratie
sans déconstruction. Veiller a la démocratie®, in: La démocratie a venir, 265-
295. Sowie Mireille Calle-Gruber, ,,Le tact de ’écrire. Le texte peut-il étre
un systéme démocratique?”, in: La démocratie a venir, 105-129.

06 Welsch, Vernunft, 137.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 Die Debatte Derrida-Habermas

Auch wenn man, wie Habermas stets hervorhebt (vgl. etwa
NuR, 60), derlei Voraussetzungen, wie etwa Toleranz als Teil der
Bedingungen ,unverzerrter umgangssprachlicher Kommunika-
don® (UH, 139; vgl. TKH, 1/2, 445f)) nicht faktisch unterstellt,
sondern nur kontrafaktisch zu unterstellen braucht, so bleibt doch
stets folgendes Problem, wie Welsch ausfihrt, bestehen: ,,So gewil3
das kontrafaktische Ideal in die Verstindigungsprozesse eingebaut
ist, so wenig kann man letztlich sicher sein, ob es in einem fakti-
schen Diskurs auch realisiert ist.“67 Dann aber wiren die Bedingun-
gen der Méglichkeit ,,unverzerrter umgangssprachlicher Kommu-
nikation® zugleich wieder die Bedingungen ihrer Unmdoglichkeit,
insofern nicht kontextunabhingig (siche hierzu auch Kap. 111.4.3)
Uber ihre faktische oder kontrafaktische Realisierung entschieden
werden kann.

Entsprechend stellt sich abschlieBend die Frage, ob Habermas’
Normativititsorientierung auch argumentativ tatsichlich die Be-
grindungslast seiner Theorie trigt bezichungsweise iiberhaupt tra-
gen kann. Dabei sei darauf verwiesen, dass sich Habermas’ An-
spruch, eine Theorie zu liefern, ,,die die normativen Grundlagen
einer kritischen Gesellschaftstheotie aufklirt (TKH, 2/2, 583), in
einer nicht ganz spannungsfreien Bezichung zu mindestens drei
weiteren Begriindungsstrategien befindet. Diese seien kurz umris-
sen, um zu sehen, von welchen nicht-normativen Begriindungsstra-
tegien sich Habermas zwar loszusagen bemiiht, von denen aber in-
nerhalb der Forschung angemerkt wurde, dass sie nicht nur ein Teil
von Habermas® Normativititsorientierung sind, sondern gegebe-
nenfalls auch — was noch zu klren ist — ein notwendiger Teil dieser
Orientierung (vgl. Kap. IV.3). Dieses Spannungsfeld von Haber-
mas’ Begrindungsstrategie ist also bewusst weiter gefasst als von
ihm behauptet. Es umfasst Ansitze folgender Art:

(1) systemisch: Habermas’ These von der Ausdifferenzierung der
Vernunftmomente in gesellschaftliche Bereiche mit eigener Logik
und Sprache, sogenannte ,,Subsysteme® (TKH, 2/2, 273), ist nicht
anders als systemtheoretisch zu denken (vgl. TKH, 2/2, 273).
Gleichwohl kann die Herstellung einer vermittelnden Alltagspraxis
nur gegen diese systemtheoretische Ausdifferenzierung erfolgen,

67 Bbd., 120.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 335

was Habermas ,,soziale” im Gegensatz zu ,,systemischer Integra-
tdon“ nennt (vgl. TKH, 2/2, 226f.). Diese Ambivalenz ist nicht nur
bemerkt worden, sondern es ist auch geurteilt worden, dass Haber-
mas, so Henrich, diese nicht ausreichend erldutert habe: ,, Wie ein
System funktioniert und wie es zu verstehen ist, dass es sich doch
aus ,Lebenswelt’ und kommunikativem Handeln herleitet, um sich
dann von ihm zu ,entkoppeln’, bleibt |[...] unerklirt.“s® Insgesamt
hat diese grundlegende Spannung innerhalb von Habermas® Werk
Zweifel genihrt, ob er dem systemtheoretischen Ansatz nicht zu
viel argumentativen Boden zugestanden hat (dazu auch Kap.
1v.2.2).9

(2) transzgendental Trotz der Versuche Apels ,,mit Habermas ge-
gen Habermas® nachzuweisen, dass dieser doch auf transzenden-
talphilosophische Argumente rekurrieren muss, um seinen Stand-
punkt zu begtiinden,”® hilt Habermas fest: ,,Der Ausdruck ,trans-
zendental’, mit dem wir einen Gegensatz zu empirischer Wissen-
schaft assoziieren, ist daher nicht geeignet eine Forschungsrichtung
wie die Universalpragmatik unmissverstindlich zu charakterisie-
ren.” (UP, 204) Im Rahmen der Entwicklung einer eigenen Pro-
grammatik hat Habermas diese Abkehr von einem strikt transzen-
dentalen Begrindungsanspruch (Kap. IV.2) dabei auch durch He-
gels Kiritik an Kant gerechtfertigt: ,,Ich beginne mit Hegels Kritik
am Kantischen Fundamentalismus; sie setzt an die Stelle des trans-

8 Hentich, ,,Was ist Metaphysik — was Moderne?*, 42.

9 Vgl. McCarthy, ,,Complexity and Democracy. The Seducements of
Systems Theory®, in: Ideals and Illusions, 152-180. Ferner Joas, ,,.Die un-
gliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus®, in: Kommunikats-
ves Handeln, 144-176. Siehe dazu grundsitzlich Habermas, Niklas Luh-
mann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie — Was leistet die Systemfor-
schung? (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1971).

0 Vgl. Apel, ,,Normative Begriindung der ,Kritischen Theorie‘ durch
Rekurs auflebensweltliche Sittlichkeit? Fin transzendentalpragmatisch ori-
entierter Versuch, mit Habermas gegen Habermas zu denken®, in: Zwi-
schenbetrachtungen, 15-65.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 Die Debatte Derrida-Habermas

zendentalen Begrindungsmodus einen anderen, den dialekti-
schen“(MkH, 12).71

(3) naturalistisch: Habermas nennt seine eigene Position einen
»»weichen® Naturalismus® (vgl. etwa ND, 11, 10; N#R, 157). Dabei
beharrt er auf einem Unterschied zwischen der Philosophie und
,»,den objektivierenden Wissenschaften® (vgl. ND, II, 10). Dieser
Unterschied verdankt sich der methodischen Unterscheidung zwi-
schen einer Beobachter- und einer Teilnehmerperspektive (vgl.
NuR, 174; vgl. Kap. IV.2). Dies macht Habermas etwa fir die Frage
der Handlungsfreiheit vor dem Hintergrund der Neurobiologie
deutlich: ,Nur der #nbemerkte Wechsel von der Teilnehmer- zur Be-
obachterperspektive kann den Eindruck hervorrufen, dass die
Handlungsmotivation durch verstindliche Griinde eine Bricke zur
Handlungsdetermination durch beobachtbare Ursachen baut.
(NuR, 162) Allerdings scheint der Verzicht einer im strengen Sinn
transzendentalen Begriindung mit einem gewissen anthropologi-
schen Naturalismus einherzugehen:

Wir kénnen nimlich nicht mehr ausschlieBen, dass unsere Begriffe von
Gegenstinden moglicher Erfahrung nur unter kontingenten Randbedin-
gungen, die beispielsweise durch Naturkonstanten bisher regelmiBig er-
fullt worden sind, aussichtsreich appliziert werden konnen. [...] Wir kén-
nen nicht einmal ausschlieBen, dass ein in diesem Sinn relativiertes Erfah-
rungsapriori nur fiir bestimmte, anthropologisch tiefsitzende Funktions-
kreise des Handelns, die jeweils eine bestimmte Strategie der Objektivie-
rung der Wirklichkeit erméglichen, gilt. (UP, 200)

Man konnte Habermas® Position in diesem Sinn einen normativ
tberlagerten Anthropo-Naturalismus nennen (vgl. Kap. IV.3); so
ist etwa Person allein derjenige, der ,,durch sein Verhalten bezeugt,
,Glied einer Gemeinschaft zu sein’, d.h. zberhaupt Normen des Zu-
sammenlebens zu gentigen.” (EzD, 149) Diese normative Bestim-
mung bleibt aber angewiesen auf diejenigen biologischen Voraus-
setzungen, aus denen Personen hervorgehen. Habermas nennt

1 Vgl. McCarthy, ,,Reason and Rationalization. Habermas’s ,Overcom-
ing‘ of Hermeneutics®, in: Ideals and Illusions, 127-151, 135: It is here that
Habermas’s thought takes a Hegelian turn: reason does not appear at one
blows; it has a history, both in the individual and in the species.*

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung in die Position Habermas® und die Debatte mit Derrida 337

diese die ,,organische Natur® (Z»IN, 27). Entsprechend erklirt sich
Habermas® Besorgnis angesichts ,,ciner liberalen Eugenik®: ,,Die
postmetaphysische Enthaltsamkeit st663t jedoch interessanterweise
an ihre Grenze, sobald es um Fragen einer ,Gattungsethik® geht.
(ZmN, 27) Brunkhorst schreibt Habermas in diesem Sinne einen
,Hlatenten Konservativismus [in] der anthropologischen Frage nach
dem Menschen® beziehungsweise einen — verglichen mit Luhmann
— ,,sehr viel zOgetlicheren Abschied [...] von der Anthropologie®
zu.”? Entsprechend hebt auch Welsch hervor, dass Habermas von
weiner rein anthropologischen Bestimmung der Verséhnung®7
ausgehe: ,,Zurtick bleibt eine aus Bestinden der als Sprachwelt auf-
gefassten Menschenwelt konstruierbare Gliicksvorstellung.“7+ Als
positive Erginzung der erkenntnisanthropologischen Motive der
frihen Frankfurter Schule wird Habermas’ normativer Anthropo-
Naturalismus schlieBlich bei Honneth akzentuiert, nimlich als Ant-
wort auf die Frage, ,,welchen anthropologischen Ort eigentlich jene
distinkte Erkenntnisformen einnehmen sollen, die heute unter dem
Titel der ,Geisteswissenschaften® zusammengefasst werden.7s

In jedem Fall handelt es sich hierbei um ein vitales Motiv von
Habermas’ Denken, das nicht nur in dessen frihester Phase viru-
lent ist,”® sondern ,,durch den Pragmatismus und die Sprechaktthe-
orie noch wesentlich erweitert wird“.’”7 In diesem Sinn ist es keines-
wegs Uberraschend, dass Habermas, wie Brunkhorst und Stefan
Miller-Doohm feststellen, ,,auf liegengebliebene und in der lingu-
istischen Wende der 1970er Jahre Giberwunden geglaubte Motive
und Uberlegungen der Anthropologie zuriickgreift“.”® Dem ent-
spricht der Eindruck, den Henrich von dem Habermasschen Na-
turalismus hat: ,,Fragen wir uns, ob er dem Naturalismus entgegen-

72 Brunkhorst, ,,Die kommunikative Wende der Soziologie®, 174.

73 Welsch, Vernunft, 110.

74 Ebd.

7> Honneth, ,,Halbierte Rationalitat®, 71.

76 Vgl. Ders., ,,Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxis-
mus®, in: Habermas Handbueh, 15-17, 15, 1.Sp.

7T Ebd., 16, £.Sp.

8 Brunkhorst, Stefan Miller-Doohm, ,,Intellektuelle Biographie®, in:
Habermas Handbuch, 1-14,12, £.Sp.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 Die Debatte Derrida-Habermas

zutreten bereit wire, so wissen wir nicht, wie er antworten wirde
oder misste.“7?

Auf Grundlage dieser vorbereitenden Bemerkungen kann nun
also eine systematische Untersuchung der Derrida-Habermas-De-
batte unternommen werden.

7 Hentich, ,,Was ist Metaphysik — was Moderne?*, 42.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV, 2. Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit

Lnbalt des Unterkapitels

Im Folgenden gilt es zundchst in Form eines Querschnitts durch das Haber-
massche Werk anfuzeigen, von welchen theoriestrategischen Annabmen dieses
bestimmt ist, bevor diese in ihren Einzelbeiten besprochen werden (Kap. I1/.2.1
und 1V.2.2). Dabei wird der Akzent auf Habermas® ambivalentes 1V erhailt-
nis zur Hermenentik Gadamers gelegt: Von dieser gewinnt Habermas ent-
scheidende theoriestrukturierende Impulse, die auch fiir seine Kritik an Derrida
relevant sind. Aber er iibernimmt damit anch (quasi-)ontologische Annalbmen,
die im Kern problematisch bleiben (Kap. IV'.3) und deren Implikationen vorab
im Zusammenbang mit seinem Wabrheitsbegriff, seinem Pragmatismus und
seiner Gesellschaftstheorie u verorten sind.

Wichtig fiir Habermas® frihe Kritik an Derrida ist zundchst der
Umstand, dass Detrida es in einem Seatlschen Sinn an einer ,,Ana-
lyse der Umgangssprache® (vgl. DM, 193) ermangeln lasse. Dies
erscheint aus Habermas® Sicht als Desiderat, denn er selbst baut
hierauf wesentlich auf (vgl. TKH, 1/2, 389, Fn. 32; 427-454). Ha-
bermas artikuliert gegentiber Seatles Ansatz einer mentalistisch ver-
standenen Sprache aber zugleich deutliche Vorbehalte (vgl. Kap.
111.2.1; 111.2.1.1). Man kann die Derrida-Searle-Debatte somit zwar
als Stein des AnstoB3es fiir die Derrida-Habermas-Debatte betrach-
ten, aber damit ist noch nicht nachvollzogen, worin Habermas’ spe-
zifische Kritik an Derrida besteht. Diese ldsst sich zwar auch
sprachanalytisch verstehen, weil Habermas Searles Kiritik an Der-
rida wiederholt — aber die Ursache fir diese Rekapitulation liegt in
seinem pragmatischen Verstindnis der Hermeneutik.! So gibt Ha-

1 Siehe dazu vorab Alexandre Dupeyrix, ,,Die pragmatistische Anthro-
pologie von Jiirgen Habermas und Hans Joas®; Tobias Bube, ,,Von der
Kritischen Theorie zur Kritischen Hermeneutik? Jiirgen Habermas’ Trans-
formation der Verstehenslehre®, in: Das Feld der Frankfurter Kultur- und So-
Zlahvissenschaften nach 1945, 139-166. Sowie grundsitzlich Joas, ,,Die un-
gliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus®. Aulerdem Ridi-
ger Bubner, ,, Transzendentale Hermeneutik?®, in: Roland Simon-Schaefer,

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 Die Debatte Derrida-Habermas

bermas in dem 1981 gehaltenen Vortrag ,,Die Philosophie als Platz-
halter und Interpret™? Auskunft Gber das systematische Selbstver-
stindnis einer post-Kantianischen und post-Hegelianischen Ge-
genwartsphilosophie — inklusive einer Selbstverortung:

[O]b nun die Selbstkritik [der Philosophen an der Philosophie, P.F.] mit
dem Zweifel an Kants transzendentaler Deduktion oder mit dem Zweifel
an Hegels Ubergang zum absoluten Wissen einsetzt, sie richtet sich beide
Male gegen den Anspruch, dass die kategoriale Ausstattung bzw. das Ent-
wicklungsmuster der Formierung des menschlichen Geistes als noswendig
erwiesen werden kann. (M4&H, 15)

Dieser Selbstkritik stimmt Habermas insofern zu, als er auch fur
seine eigene Position anerkennt, dass die Philosophie ,,sich aus den
problematischen Rollen des Platzanweisers und des Richters zu-
rickzieh[e]” (M-H, 12), da sie mit der Aufgabe ,,ciner Erkenntnis
vor der Erkenntnis [...] iberfordert™ (vgl. ebd., 10) sei. Zugleich ist
es aber Habermas entschiedene Auffassung, dass mit einer pragma-
tisch gewendeten Hermeneutik® ,ein neues Paradigma® (MEH, 18) mog-
lich sei, in dem die Philosophie ,,ihren Bezug zur Totalitit in einer
der Lebenswelt zugewandten Interpretenrolle aktualisieren® (M&H,
26) kénne. Wenn man hier der programmatischen Losung von Ha-
bermas’ Worten folgt, so ist dieser Totalititsbezug aber wiederum
nicht anders denn als eine ,,Erkenntnis vor der Erkenntnis, als ein
Allgemeines und Unspezifisches vor allem konkreten Erkennen zu
verstehen. Demnach lige ein Widerspruch innerhalb von Haber-
mas’ Programmatik selbst vor: Denn die — von Habermas vertre-
tene — Absage an die theoretische Mdglichkeit, eine notwendige
Form von Erkenntnisvoraussetzungen erkennen zu kénnen, kann
— gegen Habermas — sehr wohl #ozaliter verstanden werden.

Walter Ch. Zimmerli (Hrsg.), Wissenschafistheorie der Geisteswissenschaften.
Konzeptionen, Vorschlige, Entwiirfe (Hamburg: Hoffmann und Campe,
1975), 56-70.

2 Gehalten auf dem Kongress der Internationalen Hegel-Vereinigung
1981 in Stuttgart. Abgedruckt in: (M&H, 9-29).

3 In Habermas eigenen Worten: ,,Die pragmatische und die hermenentische
Philosophie setzen tatsichlich den Zweifel an den Begrindungs- und Selbst-
begriindungsanspriichen des philosophischen Denkens tiefer an als jene
Kiritiker in der Nachfolge Kants und Hegels.” (M£&H, 17)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 341

Dieser Widerspruch lieBe sich nur dann vermeiden, wenn die
Totalitit, die Habermas fiir moglich hilt, nicht als Erkenntnisvo-
raussetzung, das heiflt iberhaupt nicht erkenntnistheoretisch zu
verstehen ist. Dies kann und muss aber bereits als ein erster Hin-
weis darauf verstanden werden, dass Habermas — mit gewissen Ein-
schrinkungen (etwa die Ablosung des ,,mentalistischen Sprach-
spiels der Bewusstseinsphilosophie®, vgl. M&H, 18) — einen metho-
dischen Vorrang der Ontologie vor der Erkenntnistheorie vertritt,
da seine fundamentale Theoriebildung — in dem gerade geschilder-
ten Fall — eine Totalitit ohne Erkenntnistheorie vorsieht. Man et-
innere sich in diesem Sinn auch an die eingangs (Kap. 1.2) gegebene
Formulierung, wonach ,,[d]ie Lebenswelt a/s Bestandteil der objektiven
Welt [...] gewissermal3en einen ,ontologischen Primat® vor dem je-
weils aktuellen Hintergrundbewusstsein der einzelnen Angehdri-
gen [genieBe] (IND 11, 25).

Diese These bedarf jedoch insbesondere einer niheren Explika-
tion von Habermas’ Verhiltnis zur Hermeneutik, da ja, so Haber-
mas, erst im recht verstandenen Ausgang von dieser jenes ,,neue Para-
digma“ méglich sei. Dabei muss zugleich festgehalten werden, dass
aus eben diesem Verhiltnis Habermas’ zur Hermeneutik auch des-
sen Kiritik an Derrida erwichst (vgl. DM, 233f.). Darauf ist erstmals
von James Bohman hingewiesen worden: ,,Habermas effectively
makes common cause with Gadamer and turns the inevitability of
the hermeneutic circle against the later Heidegger and poststructur-
alists. This hermeneutic argument plays a large role in Habermas’s
criticism of both Detrida and Foucault.“4

Demnach gibt es einen internen Zusammenhang zwischen ei-
nem Grundmotiv von Habermas’ noch zu erarbeitender spezifi-
scher Fassung der Hermeneutik als einem grundlegenden Aspekt
seiner Theoriebildung #nd seiner Kritik an Derrida. Von Habermas’
teils affirmativer, teils kritischer Bezugnahme auf die Hermenneu-
tik und seiner Auseinandersetzung mit Derrida hilt auch Emil An-
gehrn fest: ,,Nach dieser Diagnose gehéren Hermeneutik wie De-

4 James Bohman, ,,Two versions of the linguistic turn. Habermas and
Poststructuralism®, in: Habermas and the unfinished project of modernity, 197-
220, 201. Vgl. dazu kritisch McCarthy, ,,Reason and Rationalization®.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 Die Debatte Derrida-Habermas

konstruktion zumal nicht zu jenem Strang neueren Denkens, den
Habermas gegen die postmoderne Abdankung der Vernunft als
Vollendung des Projekts der Moderne verteidigen will.“3

Doch soll zunichst Habermas’ affirmativer Bezug auf jenen As-
pekt der Hermeneutik deutlich werden, den er sodann — gemil3
Bohman — gegen Derrida wendet. Dazu erinnere man sich: Derri-
das These der Iterabilitit besagt einen Zusammenhang zwischen
der Wiederholbarkeit einer AuBerung und der Alterabilitit dessen,
was diese bedeutet (Kap. 111.4.1). Dagegen habe Searle, wie Haber-
mas gegen Derrida anmerkt, darauf hingewiesen, dass die Identitit
des Wiederholten — was Searle ,,permanence® (vgl. Kap. 111.4.1)
nennt und Habermas ,,die Unterstellung, dass alle Gesprichsteil-
nehmer dieselben sprachlichen Ausdriicke bedeutungsidentisch
verwenden (IND 1, 55) — ,auf die stillschweigende Erginzung
durch ein System von Hintergrundannahmen iiber die Normalitit
allgemeiner Weltzustidnde angewiesen ist®. (DM, 232) Diese ,,Nor-
malitit allgemeiner Weltzustinde® aber sehe Derrida nicht. In die-
sem Sinn kann Habermas folgern: ,,Seatle macht aber klar, dass mit
dieser Relationierung keineswegs der Bedeutungsrelativismus ein-
gefithrt wird, auf den Derrida hinauswill.*“ (DM, 232) Habermas
expliziert die damit verbundenen Annahmen:

Solange Sprachspiele funktionieren und das lebensweltkonstitutive Vor-
verstindnis nicht zusammenbricht, rechnen die Beteiligten offenbar zu
Recht mit den Weltzustinden, die in ihrer Sprachgemeinschaft als ,,nor-
mal“ unterstellt werden. Und fiir den Fall, dass einzelne Hintergrundan-
nahmen problematisch werden, gehen sie tiberdies davon aus, dass sie
grundsitzlich zu einem rational motivierten Einverstindnis gelangen
kénnten. (DM, 232)

Dass diese Annahmen nicht nur eine beildufige Kritik an Derrida
oder lediglich eine Erlduterung von Seatles Kiritik an diesem, son-
dern zugleich das Herzstiick von Habermas® eigener Theoriebil-
dung darstellen, wird deutlich, wenn er diese Annahmen an anderer
Stelle folgendermallen zusammenfasst: ,,Verstindigung wohnt als

>Emil Angehrn, Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur
Hermeneutik (Géttingen: Velbriick, 2003), 337.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 343

Telos der menschlichen Sprache inne.“ (TKH, 1/2, 387; vgl. FuG,
18)6 Dabei beruft sich Habermas explizit auf Gadamer: ,,Auch die
hermeneutische Anstrengung, die zeitliche und kulturelle Abstinde
tberbriicken will, bleibt, wie Gadamer gezeigt hat, an der Idee eines
moglichen aktuell herbeigefiihrten Einverstindnisses orientiert.”
(DM, 233)

Bereits an fritherer Stelle hat Habermas versucht, der hermeneu-
tischen Situation — dem ,,Uberbriicken® zeitlicher und kultureller
Abstinde — eine besondere, nimlich erkenntnistheoretische Wen-
dung zu geben. Demnach genieB3e die Unterstellung einer ,,Norma-
litdt allgemeiner Weltzustinde® einen epistemischen Stellenwert ei-
genen Rechts:

[Dler Interpret bewegt sich, nachdem er in seiner Muttersprache soziali-
siert und zum Interpretieren Gberhaupt angeleitet worden ist, nicht wuser
transzendentalen Regeln, sondern auf der Ebene transzendentaler Zusam-
menhinge selber. Den Erfahrungsgehalt eines Textes kann er nur im Ver-
hiltnis zu dem transzendentalen Aufbau der Welt, der er zugehért, ent-
schliisseln. Theotie und Erfahrung treten hier nicht wie in den empitisch-
analytischen Wissenschaften auseinander. (EI, 238)

Allein unter der Voraussetzung des hermeneutischen Zirkels kénne
so eine Angleichung von Sprachvoraussetzungen mit der Annahme
eines transzendentalen Bewusstseins vermieden werden — worin
Christina Lafont zugleich ,,die wesentliche Gemeinsamkeit* Ha-

6 Vgl. dazu Wellmer, ,,Konsens als Telos der sprachlichen Kommuni-
kation?”, in: Wie Worte Sinn machen. Aufsitze zur Sprachphilosophie
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007), 61-73.

7Vgl. dazu die Anmerkung Habermas’ ,,Das Briickenschlagen kenn-
zeichnet Mentalitit und Denkstil dieses Gelehrten iiberhaupt: ,Distingu-
endum, gewiss, aber mehr noch: man muss zusammensehen.q...] Diese
Maxime stammt aus Gadamers Mund, aber, noch Gadamerscher formu-
liert miisste sie heilen: man muss Uberbriicken. Nicht nur den Abstand
zwischen Disziplinen, die sich voneinander entfernt haben, sondern vor
allem den Zeitabstand, der die Nachgeborenen von iiberlieferten Texten
trennt, den Abstand zwischen verschiedenen Sprachen, der die Kunst des
Interpreten herausfordert.” (PPP, 393)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344 Die Debatte Derrida-Habermas

bermas’ mit Heiddegger sieht.? Diese Voraussetzung driickt Gada-
mer wie folgt aus: ,,Das Verstehen ist selber nicht so sehr als eine
Handlung der Subjektivitit zu denken, sondern als das Einriicken
in ein Uberlieferungsgeschehen. Nun weist Habermas aber da-
rauf hin, dass dasjenige, was fiir sprachliches Handeln vorausge-
setzt werden misse — die Geltung von Regeln —, zwar fiir Sprecher,
wie Habermas schreibt, ,,einen transzendentalen Stellenwert habe,
aber dennoch ,aus faktischen Lebenszusammenhingen her-
vor|gehel“. (EI, 240) Da die ,,faktischen Lebenszusammenhinge®
kontingent sind, sich dndern und geindert werden kénnen, weist
Habermas auf den ,,quasitranszendentalen” Stellenwert solcher
,»Bezugssysteme® (vgl. EI, 240) wie!® dem Gadamerschen ,,Uber-
lieferungszusammenhang® hin.! Fir Habermas ergeben sich da-
durch zwei Pointen: eine ,,metahermencutische* (UH, 155), die
sich gegen die Hermeneutik Gadamers selbst richtet und eine her-
meneutische, die sich gegen diejenigen Philosophen richtet, die der
hermeneutischen Uberlegung ginzlich entbehren.

8 Lafont, ,,Hermeneutik und Znguistic turn®, in: Habermas Handbuch, 29-
34, 30, 1.Sp.

 Hans-Georg Gadamer, Wabrheit und Methode. Grundziige einer philo-
sophischen Hermeneutik [1960], in: GV, Bd. 1 (Tubingen: Mohr, 1999),
274f. (im Original kursiv).

10Vgl. auch (M£&H, 17): ,,Ob dieser Nexus als Lebensform oder Le-
benswelt, als Praxis oder sprachlich vermittelte Interaktion, als Sprachspiel
oder Gesprich, als kultureller Hintergrund, Tradition oder Wirkungsge-
schichte thematisiert wird, entscheidend ist, dass alle diese Common-
sense-Begriffe nun einen Rang erhalten, der bisher den epistemologischen
Grundbegriffen vorbehalten war, ohne dass sie freilich in derselben Weise
wie diese funktionieren sollen.*

'Vgl. dazu Peter Dews, ,,Die Entsublimierung der Vernunft als Ha-
bermas’ Leitgedanke®, in: Stefan Muller-Doohm (Hrsg.), Das Interesse der
Vernunft. Ruckblicke auf das Werk von Jiirgen Habermas seit ,,Erkenntnis
und Interesse* (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2000), 144-174, 154: ,,.Der Aus-
druck ,quasitranszendental® soll darauf hinweisen, dass diese Bedingungen
zwar kontingent im Leben der menschlichen Gattung griinden, fiir uns
aber dennoch apriorischen Status haben: Sie beschrinken die Erkenntnis
nicht, sondern machen die Erkenntnis mdglich.*

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 345

Wie bereits angemerkt (Kap. IV.1), ist Habermas mit der Her-
meneutik in Kontakt gekommen noch bevor er sich explizit der
Hermeneutik Gadamers zugewandt beziechungsweise sich mit
Horkheimer und Adorno auseinandergesetzt hat.12 Dies mag die
Motivation Habermas’ etldutern, Hemmeneutik mit und gegen Gadamer
zu denken. So formuliert Habermas zunichst gegentber ,,der ers-
ten Generation Kiritischer Theoretiker* 13 den hermeneutischen
Einwand, dass es keine Beobachterperspektive geben kdnne, die
nicht zugleich eine Teilnehmerperspektive sei. Dieser Kritik Ha-
bermas’ schlief3t sich auch Honneth an,

denn bei jenen Autoren der ersten Generation blieb aufgrund ihrer Fixie-
rung auf das Verfiigungsmodell [technischer Bewiltigung (ebd., 70)] stets
die Frage unbeantwortet, welchen anthropologischen Ort eigentlich jene
distinkte Erkenntnisformen einnehmen sollen, die heute unter dem Titel
der ,Geisteswissenschaften‘ zusammengefasst werden.

Dies koénne erst durch eine Implementierung der Hermeneutik in
den Historischen Materialismus gelingen. !5 Aus dieser Einsicht
heraus spricht Habermas im Folgenden auch von einer ,,iber die
linguistische Wendung der Subjektphilosophie hinausgreifende[n]
kommunikationstheoretische/n] Wende (ITKH, 1/2, 531). Kommunika-
tion kann entsprechend dieser hermeneutischen Ubetlegung — und
dem lateinischen Wortsinn (lat. communis: 1. gemeinschaftlich, all-
gemein, gemeinsam. 2. zuginglich) —als diejenige Situation verstan-
den werden, in der alle gemeinsam an einer Sache teilhaben, also Teil-
nehmer sind. An die Stelle der Gadamerschen ,,Wirkungsge-

<

12 Vgl. Fischer, ,,Philosophische Anthropologie®, 137f.: ,,Zusammen
mit Karl-Otto Apel, dem anderen Rothacker-Schiiler, waren ihm aus dem
Rothacker-Kontext eine erkenntnisanthropologische Akzeptanz der Her-
meneutik (die sie beide zummmen zunichstin ihrer Rothacker’schen, dann
erst in ihrer Gadamer’schen Variante kennenlernten) [...] und eben eine
frithe Offnung zum amerikanischen Pragmatismus, der Sprach- und
Sprechakttheotie und dem Begriff der ,Kommunikation‘ innerhalb der und
fir die Frankfurter Schule moglich.“

13 Lafont, ,,Hermeneutik und Znguistic turn‘, 31, 1.Sp.

14 Honneth, ,,Halbierte Rationalitit®, 71.

15 Vgl. Fischer, ,,Philosophische Anthropologie®, 136-139.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346 Die Debatte Derrida-Habermas

schichte®¢ tritt dann die kommunikativ verstandene Sprache: ,,Mit
dem Begriff des kommunikativen Handelns kommt die weitere Vo-
raussetzung eines sprachlichen Mediums zum Zuge, in dem sich die
Weltbeztige des Aktors als solche spiegeln.” (IKH, 1/2, 141) Dann
aber meint das Sich-Spiegeln der ,,Weltbeziige eines Aktors™ zwei-
erlei: Einerseits gibt es diese Weltbeziige nicht in nicht-sprachlicher
Weise, sondern nur kommunikativ als ,,Strukturierung dessen, was
erhalten werden soll“. (TKH, 1/2, 533) Wenn Kommunikation
aber ein gemeinschaftliches Handeln ist, ist diese ,,Strukturierung®
tberhaupt nicht als Handlung ,,eines Aktors* moglich, sondern nur
als kooperierende Handlung Mehrerer. Entsprechend legt Haber-
mas eine Folgerung nahe, die als normative Wendung der Herme-
neutik zu verstehen ist, die sich aber (wie weiterhin zu zeigen) aus
ihrer erkenntnistheoretischen Akzentuierung ergibt: ,,Die utopi-
sche Perspektive von Verséhnung und Freiheit ist in den Bedin-
gungen einer kommunikativen Vergesellschaftung der Individuen
angelegt, sie ist in den sprachlichen Reproduktionsmechanismus
der Gattung schon eingebaut.”“ (TKH, 1/2, 533) Gadamers fiir die
Sprache geltend gemachter ,,Vorgriff auf Vollkommenheit“!” er-
fihrt dergestalt eine gesellschaftsutopische Zuspitzung, deren
sichtbarster Ausdruck das der Sprache inhirente Telos auf Verstin-
digung ist (vgl. TKH, 1/2, 387).

Um das hermeneutische Argument der Kommunikation nun auf
Derrida anzuwenden, muss Habermas aber zuerst eine hermeneu-
tische Leerstelle bei Derrida identifizieren. Man kann hier von ei-
nem shermeneutischen!® Verdacht sprechen, womit Habermas zu-

16 Vel. Gadamer, Wabrheit und Methode, 346-386. Siehe dazu (MAH, 17).

17 Gadamer, Wabrbeit und Methode, 277f.

18 Demnach verfolge Derrida keine Modifikation der Hermeneutik,
sondern, wie Bettine Menke hervorhebt, ein ginzlich ,,shermeneu-
tisch[es]“ Verfahren (vgl. Bettine Menke, ,,Dekonstruktion — Lektiire. Der-
rida literaturtheoretisch®, in: Klaus-Michael Bogdal (Hrsg.), Nexere Litera-
turtheorien. Eine Einfithrung (Opladen: Westdeutscher Verlag, 1990), 235-
265, 258, Fn. 32; im Folgenden als B. Menke. Wenn nur von Menke die
Rede ist, dann ist stets Christoph Menke gemeint).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 347

gleich Gadamers Derridakritik!? mit seiner eigenen Kritik an A-
dorno und Horkheimer engfiihrt: ,,Deshalb bestehen Parallelen
auch zwischen Derrida und Adorno.” (DM, 220; vgl. Kap. 111.4.3)20
Grundlage hierfiir sei Derridas Ablehnung der auf Einverstindnis
gerichteten Orientierung aller Sprechakte als ,,logozentrische Will-
kirakte® (vgl. DM, 232) und folglich seine Indifferenz gegeniiber
,der performativen Einstellung eines teilnehmenden Beobachters®
(DM, 233):

Gegen Derridas These mochte ich also nicht einen Wittgensteinschen
Sprachspielpositivismus ins Feld fithren. [...] Vielmehr funktionieren
Sprachspiele nur, weil sie sprachspieliibergreifende Idealisierungen voraus-
setzen[,] welche — als eine notwendige Bedingung méglicher Verstindi-
gung — die Perspektive eines an Geltungsanspriichen kritisierbaren Einver-
stindnisses entstehen lassen. [...] Die kommunikative Alltagspraxis, in der
sich Aktoren tiber etwas in der Welt verstindigen mussen, steht unter Be-
wihrungszwang, wobei idealisierende Unterstellungen eine solche Bewah-
rung erst moglich machen. (DM, 234)

In diesem Sinne wirft Habermas Derrida auch spiter ,,eine Fixie-
rung an die Beobachterstellung des Theoretikers® (vgl. N#R, 299)
vor. Der Vorwurf, nicht ausreichend die Perspektive der Teilnahme
an Verstindigungsprozessen — und den damit einhergehenden ge-
sellschaftsutopischen Zwingen — beriicksichtigt zu haben, deckt
sich mit dem anderen Vorwurf, ,,den Zwingen des subjektphiloso-

19 Es sei verwiesen auf die Debatte zwischen Derrida und Gadamer in:
Revne internationale de philosophie 151 (1984) und die mit weiteren Beitrigen
angereicherte deutsche Version dieses Disputs in: Philippe Forget (Hrsg.),
Texct und Interpretation. Deutsch-franzosische Debatte mit Beitrigen von .
Derrida, Ph. Forget, M. Frank, H.-G. Gadamer, J. Greisch und F. Laruelle
(Miinchen: Fink, 1984). Siche dazu: Jacques Derrida, Hans-Georg Gada-
mer, Der ununterbrochene Dialog, hrsg. v. Martin Gessmann (Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2004). Sowie neuerdings: Jacques Derrida, Hans-Georg Gada-
mer, Phillippe Lacoue-Labarthe, La conférence de Heidelberg (1988). Heideg-
ger, portée philosophique et politique de sa pensée, hrsg. v. Mireille Calle-
Gruber (Paris: Nouvelle Editions Lignes, 2014).

20 Diese Parallelen sind von Menke mittlerweile sowohl in dsthetischer
(Menke, Die Sonverinitit der Kuns?) als auch in politischer Hinsicht (Menke,
Spiegelungen der Gleichbeir) herausgestellt worden.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348 Die Debatte Derrida-Habermas

phischen Paradigmas® (DM, 197) zu erliegen. Denn fiir Habermas
ist dies ein- und derselbe methodologische Schritt:

An die Stelle des einsamen Subjekts, das sich auf Gegenstinde richtet und
das in der Reflexion sich selbst zum Gegenstand macht, tritt nicht nur die
Idee einer sprachlich vermittelten und auf Handeln bezogenen Erkenntnis,
sondern der Nexus der Alltagspraxis und der Alltagskommunikation, in
den die von Haus aus intersubjektiven und zugleich kooperativen Erkennt-
nisleistungen eingebettet sind. (MEH, 17)

Das Paradigma der Bewusstseinsphilosophie kénne somit nur
tiberkommen werden, wenn das Subjekt als Teilnehmer und nicht
linger als Beobachter verstanden wird. Es kann mithin keine Be-
grindungsmandéver jenseits des ,,Nexus der Alltagspraxis und der
Alltagskommunikation geben® (ebd.). Dies richtet Habermas expli-
zit gegen Derridas Schriftbegriff, den er als einen tiber das Ziel hin-
ausschieBenden Uberbietungsversuch (vgl. DM, 197) des subjekt-
philosophischen Paradigmas versteht. Detrida ersetze schlicht, so
Habermas, die Beobachter- nicht durch eine Teilnehmerperspek-
tive (vgl. ND 1, 32-34, 55). Dies wendet Habermas auch gegen Der-
ridas Schriftbegriff:

Derrida folgt [vielmeht] Husserls Idealisierungen bis ins Innerste der trans-
zendentalen Subjektivitit, um hier im Ursprung der Spontaneitit des sich
selbst prasenten Erlebens, jene nicht zu tilgende Differenz dingfest zu ma-
chen, die, wenn sie nach dem Modell der Verweisungsstruktur eines
schriftlichen Textes vorgestellt wird, als eine von der leistenden Subjekti-
vitit losgelste Operation, eben als subjektloses Gescheben gedacht werden
kann. Die Schrift gilt als das aus allen pragmatischen Zusammenhingen
der Kommunikation herausgeldste, von sprechenden und hérenden Sub-
jekten unabhingig gewordene, schlechthin originire Zeichen. (DM, 210)

Entsprechend naheliegend ist es, ,,Derridas Auseinandersetzung
mit Austin auch als eine Verleugnung dieses eigensinnig struktu-
rierten Bereichs der kommunikativen Alltagspraxis [zu] lesen®
(DM, 240).

Mit Derrida bezweifelt Habermas also die lingo-epistemische
Privilegierung des Primats der Beobachterperspektive: ,,Derrida
nimmt nun mit Recht Ansto3 daran, dass damit die Sprache auf
diejenigen Anteile reduziert wird, die fiir die Erkenntnis oder fiir

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 349

die tatsachenfeststellende Rede brauchbar sind.”“ (DM, 204) Wie
Derrida sicht auch Habermas, dass mit Austin von einer ,,perfor-
mativ-propositionalen Doppelstruktur (IND, 55) der Sprache aus-
gegangen werden muss.2! Wie Apel — auch in Bezug auf Habermas
—22 richtig bemerkt hat, bedeutet dies eine Kritik apophantischer,
also allein an der Proposition einer Aussage otientierter Wahrheit.2?
Dergestalt iberschneiden sich — dies muss angemerkt werden — die
Ausgangspunkte von Habermas und Derrida; beide ziehen daraus
jedoch unterschiedliche Konsequenzen (vgl. dazu Kap. IV.3; 1V 4).
So hilt Derrida etwa fest, dass das Wort ,,als“ als detjenige sprach-
liche Partikel, der die Bestimmung der Proposition einer AuBerung
erst ermogliche — etwas a/s etwas —, das eigentliche Thema der De-
konstruktion sei: ,,[Cle petit mot, ,comme* , poutrait bien étre le
nom du vrai probléme, pour ne pas dire la cible de la déconstruc-
tion.” (Use, 74)

Fir Habermas bedeutet diese bei Austin, wie Apel vorsichtig
formuliert, ,,angelegte*?* Einsicht einer performativ-propositiona-
len Doppelstruktur den Ubergang ,,zu einer Einbeziehung pragma-
tischer Bestandteile in eine formale Analyse® (IND, 55). Der theo-
retische Verzicht auf die Privilegierung der Beobachtersprache als
Sprachphilosophie der Bewusstseinsphilosophie schlechthin soll
dabei aber gerade nicht ,als subjektioses Gescheber* (DM, 210) im
Derrida unterstellten Sinne gedacht werden, sondern die Sub-
jektphilosophie soll im Rahmen einer formal-pragmatischen Philo-
sophie erhalten bleiben:25 , Erst mit diesem Ubergang zu einer for-
malen Pragmatik gewinnt die Sprachanalyse die zunichst verloren

21 Vgl. Apel, ,,Die Logosauszeichnung der menschlichen Sprache, 71.

22 Ebd., 69.

23 Apel kntipft hierbei an Aristoteles’ Unterscheidung zwischen einem
semantischen und einem apophantischen Logos an (vgl. Apel, ,,Die Logo-
sauszeichnung der menschlichen Sprache®, 49).

2+ Apel, ,,Die Logosauszeichnung der menschlichen Sprache®, 66.

2 Der formal-pragmatische Analysetyp tritt etwa mit der Theorie des
kommunikativen Handelns zu Beginn der 1980er Jahre innerhalb des Haber-
masschen (Euvre an die Stelle des universalpragmatischen Ansatzes (vgl.
UP). Jorke hilt dazu fest: ,,Der teminologische Wandel von Unriversal-, zu
Formalpragmatik ist wohl vornehmlich der Abgrenzung zu Karl-Otto Apel

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350 Die Debatte Derrida-Habermas

gegebenen Dimensionen und Fragestellungen der Subjektphiloso-
phie zurick.” (IND, 55) Diese formal-pragmatische Riickgewin-
nung steht dabei jedoch unter hermeneutischen Vorzeichen: Was
ein Anderer meint, darf kommunikativ nicht faktisch verstanden
werden — dies wire eine Fortsetzung einer privilegierten Beobach-
terperspektive, derer sich tendenziell auch eine mentalistische
Sprachphilosophie 4 la Searle schuldig macht —, sondern muss ,,0ft
kontrafaktisch® unterstellt werden (vgl. ND, 55). Der Sinn dieser
Unterstellung ist ein hermeneutischer:2 Er ist ,,[u]nvermeidlich®,
,,damit die Kommunikationsteilnehmer sich tiber etwas in der Welt
verstindigen kénnen® (vgl. ND, 55).

Diese hermeneutische Unvermeidlichkeit versteht Habermas
schlieBlich als ,,eine in der kommunikativen Alltagspraxis selbst
operierende Vernunft®. (IND, 59) Von dieser sagt Habermas zwar,
sie sei ,,nicht wie die klassische Gestalt der praktischen Vernunft
eine Quelle fir Normen des Handelns* (F#G, 18). Dennoch hilt er
in einem eingeschrinkten Sinne an ihrer Normativitit fest: ,,Sie hat
einen normativen Gehalt nur insofern, als sich der kommunikativ
Handelnde auf pragmatische Voraussetzungen kontrafaktischer
Art einlassen muss. (F#G, 18) Demnach ergibt sich eine normativ-
gesellschaftsutopische Fassung der Sprachphilosophie aus deren
pragmatischen Voraussetzungen. Diese aber sind zunidchst durch
eine epistemische Fassung der transzendentalen Voraussetzungen
ins Blickfeld gekommen, die Habermas ,,quasitranszendental®
nennt. Da diese Voraussetzungen erkenntnistheoretisch betrachtet
einen nur ,quasitranszendentalen” Stellenwert haben, ist es nur
konsequent, auch den sie beerbenden pragmatischen Vorausset-

geschuldet, der einen Letztbegriindungsanspruch vertritt, von dem Haber-
mas sich distanziert (Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jiir-
gen Habermas®, Fn. 39, 313f). Nolte sicht damit einhergehend ,,cine an-
dere theoretische Grundlage® des Kommunikationsbegriffs namlich ,,eine
Ebene der Vor-verstindigung® (Nolte, ,,Kommunikative Kompetenz und
Leibapriori®, 533), deren strukturelle Figenschaften im Rahmen dieses Ka-
pitels eben zu untersuchen sind. Dabei werden sowohl universal- als auch
formalpragmatische Uberlegungen eine Rolle spielen, da beide — wie zu
zeigen ist — gleichermaBlen auf einem hermeneutischen Primissenrahmen
aufbauen, der lediglich unterschiedlich strukturiert ist.
26 Vgl. Nolte, ,, Kommunikative Kompetenz und Leibapriori®, 533.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 351

zungen einen nur kontrafaktischen Stellenwert zuzuschreiben.
Quasitranszendentalitit und Kontrafaktizitit kénnen somit als
zwei Seiten derselben theoretischen Medaille betrachtet werden.
Doch bislang ist nicht geklirt, wie Habermas’ spezifische Fassung
der Erkenntnistheorie und der Pragmatik mit dem normativ-gesell-
schaftsutopischen Anspruch seiner Theorie zusammenhingt.
Denn aus dem Zusammenhang von Quasitranszendentalitit und
Kontrafaktizitit folgernd kénnte man mit gutem Recht auch diesen
Anspruch relativieren. Aber dies scheint nicht der Fall zu sein: Die
Annahme des Telos der Verstindigung strukturiert vielmehr die
epistemisch-pragmatischen Bestandteile dieser Theorie als diese
umgekehrt jene.

Instruktiv ist in diesem Sinn die Art und Weise der Begriindung
der Notwendigkeit von Orientierung auf Einverstindnis in Haber-
mas’ Entgegnung auf Derrida im Jahr 1985. Denn wihrend Haber-
mas der Hermeneutik in Erkenntnis und Interesse eine erkenntnisthe-
oretische Fassung gibt, argumentiert er hier gegen Derrida sprach-
pragmatisch, das heiBt primir handlungsorientiert: ,,Unter dem
Entscheidungsdruck der kommunikativen Alltagspraxis sind die
Beteiligten auf ein handlungskoordinierendes Einverstindnis ange-
wiesen. (DM, 233) Dies &ann als Entsprechung zu einer — so zu-
mindest Habermas selbst — zwischen Erkenntnis und Interesse (1973)
und Wabrbeit und Rechtfertigung (1999) vollzogenen ,,Revision™
(WuR, 51) seines Wahrheitsbegriffs verstanden werden, die offen-
sichtlich bereits in den Einwinden gegentiber Derrida, das heit ab
1985, wirksam ist.

Heinle zufolge hat Habermas die Griinde selbst geliefert, durch
die ,,an der epistemischen Fassung des Wahrheitsbegriffs [...] nicht
festgehalten werden [kann]“.2” Allerdings muss Heinle in seiner Re-
konstruktion dieses Wandels feststellen: ,, Die Position von Habet-
mas ist inkonsistent.“2 Nun kann Heinles Feststellung theoreti-
scher Inkonsistenz in der Rekonstruktion von Habermas® Waht-
heitsbegriff aber auch damit zusammenhingen, dass seine Rekon-
struktion allzu sehr der von Habermas selbst verkiindeten ,,Revi-
sion‘ verpflichtet ist. Dazu muss auf einige Voraussetzungen dieser

27 Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommunikative Realitiir?, 105.
28 Ebd., 115.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 Die Debatte Derrida-Habermas

,»Revision® eingegangen werden, denn es ist nicht ohne Weiteres
ersichtlich, dass Habermas’ frithe Position erkenntnistheoretisch
und seine spitere pragmatisch ist.2? Denn die ,,Revision® bezieht
sich auf die Wandlung des Habermasschen Wahrheitsbegriffs; sie
bezieht sich nicht notwendigerweise auf seine generelle philosophi-
sche Position. Die Notwendigkeit einer solchen Unterscheidung
mag erstaunen, sie ist aber nétig, um den unterschiedlichen Argu-
mentationsmustern Habermas’ gerecht zu werden.

So ist der epistemisch gewendete Wahrheitsbegriff als ,,das ide-
ologiekritische Argument™ zu verstehen, das Habermas ,,mit A-
dorno® ,gegen den traditionalistischen Gadamer™ vorbringt. 3
Diese epistemische Fassung des Wahrheitsbegriffs habe Habermas
aber, so bereits Heinle, spiter selbst obsolet gemacht und diesen
pragmatisch reformuliert.3! Diese pragmatische Fassung gesteht
dann — nicht dem ,,traditionalistischen® — wohl aber dem ,,antiszi-
entistischen Gadamer* (Bew, 20) wieder argumentativen Raum zu:
Denn wenn Habermas gegen ersteren ins Feld gefthrt hat, ,,dass
die Hermeneutik als eine wissenschaftliche Disziplin an Ziel und
MaBstiben des Besserverstehens festhalten muss® (Bew, 20) — an-
statt aus dem Besserverstehen ein Andersverstehen zu machen (vgl.
Bem, 19) — dann stellt sich die Frage, wie dies nun nach der prag-
matischen Wende eines vormals epistemischen Wahrheitsbegriffs
gedacht werden soll beziehungsweise wie Habermas® Pragmatik
tberhaupt zu verstehen ist.

Bereits vor der pragmatischen Wende des Wahrheitsbegriffs fin-
det in Erkenntnis und Interesse eine rege Auseinandersetzung mit der
Tradition des Pragmatismus — vor allem mit den Texten Charles S.

2 So allerdings Heinle: ,,Habermas [...] ersetzt den epistemischen
durch den pragmatischen Wahrheitsbegtiff.« (Heinle, Dekonstruktion und/ o-
der kommunikative Realitat?, 108)

30'So Habermas: ,,Und gegen den traditionalistischen Gadamer konnte
mit Adorno das ideologiekritische Argument ins Spiel gebracht werden
[...].“ (Bem, 20)

31'So auch Dupeyrix: ,,An die Stelle der ,Wahrtheit® tritt nun ihre ,Gtil-
tigkeit’. [...] Habermas liefert somit eine prozeduralistische und falliblisti-
sche Konzeption des Wissens.” (Dupeyrix, ,,Die pragmatistische Anthro-
pologie von Jiirgen Habermas und Hans Joas®, 117)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 353

Peirce — statt, die in den Folgejahren weiter an Bedeutung ge-
winnt.?2 Dennoch hat Charles Lamore darauf hingewiesen, ,,dass
Habermas nicht wirklich bereit ist, die radikalen Konsequenzen der
Neuorientierung zu akzeptieren, die Peirce in solchen Texten an-
gekindigt hat*.33 Lamore ist der Auffassung, ,,dass sich dieser An-
satz [Peitces, P.F.] am besten als ,Kontextualismus® bezeichnen
lasst® und weist zugleich darauf hin, dass diese ,,Kennzeichnung
[...] bei Habermas auf Vorbehalte stof3e, die ,,nicht rein termino-
logischer Natur® seien.3 So heif3t es etwa nach der ,,Revision und
im Zusammenhang der Analyse der ,,pragmatischen Voraussetzun-
gen der Konsensbildung® (ND 1, 55): ,,[W]as ein Sprecher hier und
jetzt, in einem gegebenen Kontext behauptet, transzendiert seinem
Apnspruch nach alle kontextabhingigen, blof3 lokalen Giiltigkeitsstan-
dards. (IND 1, 55) Dagegen wendet Lamore aber in einem wiede-
rum handlungsorientierten Sinn ein: ,,Soweit man den Begriin-
dungsbegriff tiber alle lokalen Rechtfertigungsbedingungen hinaus
idealisiert, kann man seinen Inhalt ebensowenig veranschaulichen
oder prizisieren wie irgendeinen Begriff des Absoluten.“3 Lamore
verweist folglich auf ein ,,Verlangen nach Transzendenz36 inner-
halb von Habermas pragmatischer Philosophie, das gerade prag-
matisch nicht ausgewiesen werden kann.

Zwar lisst sich Habermas’ Position czm grano salis durch die Auf-
nahme der erkenntnistheoretischen Momente der Ideologiekritik
einerseits und die Behauptung pragmatischer ,,Prisuppositionen®
(ND 1, 55) andererseits kennzeichnen, aber zugleich nehmen beide
Momente in der Entwicklung der Habermasschen Theoriearchitek-
tonik einen negativen, das heil3t unselbststindigen und blof3 ergin-
zenden Platz ein. Sie lassen sich eher aus dem Anspruch hetleiten,

32 Vgl. Chatles Lamore, ,,Habermas und der Pragmatismus®, in: Stefan
Miller-Doohm (Hrsg.), Das Interesse der 1 ernunft. Riickblicke auf das Werk
von Jurgen Habermas seit ,,Erkenntnis und Interesse® (Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2000), 328-344. Ferner Matthias Kettner, ,,Pragmatizismus®,
in: Habermas Handbuch, 26-29.

33 Lamore, ,,Habermas und der Pragmatismus®, 339.

34 Vgl. ebd.

35 Ebd., 340.

36 Ebd., 342.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354 Die Debatte Derrida-Habermas

,»Gadamers Universalititsanspruch der Hermeneutik nach zwei
Seiten hin [zu] begrenz[en| — jedoch, wie Habermas fortfihrt,
,;ohne dem methodisch gehandhabten hermeneutischen Verstehen
seinen legitimen Platz zu bestreiten®. (Bez, 20) Die Legitimitit der
Hermeneutik besteht fiir Habermas darin, dass erst durch sie jener
Ubergang von der Bewusstseinsphilosophie zu einer philosophi-
schen ,,Gesellschaftstheorie® (vgl. TKH, 1/2, 531) méglich wird.?
Man darf entsprechend — wenn man etwa, wie Heinle, ein Ver-
stindnis der ,,Revision” von Habermas’ Wahrheitsbegriffs entwi-
ckeln will — nicht vergessen, dass es sich dabei stefs und guerst um
eine Version der Hermeneutik handelt. Damit kommen aber ent-
scheidende Prizisierungen ins Spiel, denn die Hermeneutik ist zu-
nichst einmal keine Erkenntnistheorie — ganz gleich wie diese ge-
fasst wird. Diesen Gegensatz von Hermeneutik und Erkenntnis-
theotie muss man sich klarmachen, bevor tibereilt dem Habermass-
chen Programm ,,einer gesellschaftskritisch orientierten Erkennt-
nistheotie™ wunter hermeneutischen Pramissen gefolgt wird.3® Entspre-
chend hebt Bubner auf den virulenten Gegensatz ab, durch den die
Hermeneutik allererst zu einer attraktiven Theorieoption wird — al-
lerdings nicht fiir erkenntnistheoretische Zwecke: ,,Der Akt des
Verstehens gilt deshalb als grundlegend, weil keine intellektuellen
Erkenntnisanstrengungen dahinter zurtickzugehen vermégen.“3
Dass die Hermeneutik in diesem Sinn vieleher eine ontologische
denn eine erkenntnistheoretische Position darstellt, kommt nicht
zuletzt in Gadamers berihmtem Diktum zum Ausdruck: ,,Sein, das
verstanden werden kann, ist Sprache.“40 Gadamer sagt nicht: ,,Er-
kenntnis, die verstanden werden kann, ist Sprache.* Dies wire auch
sinnlos, da Erkenntnis je schon verstanden wird und nicht notwen-

37 Vgl. Lafont, ,,Hermeneutik und linguistic turn®, 31, 1.Sp.: ,,Habermas’
Ubernahme entscheidender Einsichten aus der hermeneutischen Konzep-
tion der Lebenswelt spielt fiir seinen eigenen Bruch mit dem bewusstseins-
philosophischen Paradigma eine entscheidende Rolle.”

38 Vgl. Bubner, ,,Transzendentale Hermeneutik?*, 56.

39 Ebd., 64.

40 Gadamer, Wabrbeit und Methode, 449f. Vgl. dazu insgesamt Kap. III
von Wabrheit und Methode, das Gadamer als ,,Ontologische Wendung der
Hermeneutik am Leitfaden der Sprache® betitelt.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 355

dig sprachlich sein muss.*! Damit kommt aber nur zum Ausdruck,
dass Hermeneutik ein ontologisches Geschift ist — etwa, wie zuvor
bei Heidegger, eine ,,Daseinsauslegung®.42

Nun hat Habermas gegeniiber der Gadamerschen — und somit
Heideggerschen —# Fassung der Hermeneutik zwar Einwinde for-
muliett (vgl. etwa HH; UH; TKH, 2/2, 589; DM, 182f.). Die Frage
ist aber, ob et sich auch in einem dazu erfordetlichen Mal3 von den
ontologischen Primissen der Hermeneutik freigemacht hat. Zu
prifen ist in jedem Fall die Stichhaltigkeit von Habermas® Argu-
menten gegen ,,den Sinn einer ontologischen Hemmenentik* (DM,
172) — und inwiefern seine Annahmen nicht doch auf eine solche
hinauslaufen. Denn auch seine frithe Fassung der Wahrheit ist zu-
nichst einmal vollkommen kompatibel mit hermeneutischen An-
nahmen, die dann zwar im Prozess ihrer Anwendung erkenntnis-
theoretisch gefasst werden — dies aber auf einem grundsitzlich her-
meneutischen und das heilt ontologischen Fundament. Entspre-

4 Entsprechend fordert Hogrebe: ,,Wir brauchen also eine Semantik, die
nicht mit Beschreibungen, sondern mit indiskreten Befunden einsetzt.” (Hogrebe, Me-
taphysik und Mantik, 125) Gerade diese Einsicht werde aber in dem MafBle
verschiittet, wie es zu einem ,,Verschwinden der Mantik in der Hermeneu-
ik komme (vgl. ebd., 187).

42 Martin Heidegger, Sein und Zeit, 19. Aufl. (Ttbingen: Niemeyer,
2000), 41.

43 Die Einwinde, die Habermas gegen Gadamers Hermeneutik ins Feld
fithrt, treffen allemal auf Heidegger zu (hinzu kommen spezifische Ein-
winde gegen Heidegger, die an dieser Stelle nicht von Interesse sind, vgl.
etwa DM, 158-190), denn die Gadamersche Hermeneutik versteht Haber-
mas als eine besser verstindliche Version der Heideggerschen, was in dem
beriihmten Bonmot der ,,Urbanisierung der Heideggerschen Provinz® —
so der Titel einer Laudatio, die Habermas anlisslich der Verleihung des
Hegel-Preises der Stadt Stuttgart an Gadamer im Jahr 1979 hielt (vgl. PPP,
392-401) zum Ausdruck kommt: ,,Nun war Heidegger ein solcher radikaler
Denker, der um sich herum eine Kluft aufgerissen hat. Gadamers groB3e
philosophische Leistung sehe ich darin, dass er diese Kluft iiberbriickt.
Aber das Bild der Briicke legt freilich falsche Konnotationen nahe [...].
Ich wiirde daher lieber sagen: Gadamer urbanisiert die Heideggersche Pro-
vinz. Freilich musste man dabei im Sinne behalten, dass wir mit ,Provinz®,
zumal im Deutschen, nicht nur das Einschrinkende assoziieren, sondern
auch das Dickschidelig-Eigensinnige und Urspriingliche.* (PPP, 393) Vgl.
dazu: Lafont, ,,Hermeneutik und linguistic turn®, 31, 1.Sp.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356 Die Debatte Derrida-Habermas

chend stellt seine sogenannnte epistemische Wahrheitstheorie — die
Konsenstheotie der Wahrheit — den Versuch dar, ein hermenentisches
Argument gegen die Korrespondenztheorie der Wahrheit zu formu-
lieren. So legt Habermas in seiner Auffassung der Konsenstheorie
in ,,Wahrheitstheorien im Jahr 1972 (I'xE, 127-186) dar: ,,Die
Korrespondenztheorie der Wahrheit versucht vergeblich, aus dem
sprachlogischen Bereich auszubrechen, innerhalb dessen der Gel-
tungsanspruch von Sprechakten allein geklirt werden kann.*
(I'uE, 133) Entsprechend folgert Habermas:

Dartiber, ob Sachverhalte der Fall oder nicht der Fall sind, entscheidet
nicht die Evidenz von Erfahrungen, sondern der Gang von Argumentati-
onen. Die Idee der Wahrheit ldsst sich nur mit Bezugnahme auf die dis-
kursive Einl6sung von Geltungsanspriichen entfalten. Aus diesen Thesen
mochte ich einige votldufige Schlussfolgerungen ziehen, die eine Konsens-
theorie der Wahrheit nahelegen. (I"#E, 136f.)

Fast drei Jahrzehnte spiter schreibt Habermas dazu: ,,[I]nzwischen
habe ich mich [...] Gberzeugen lassen, dass sich aus diesem Um-
stand kein konzeptueller Zusammenhang zwischen Wahrheit und
rationaler Behauptbarkeit unter idealen Bedingungen ergibt.
(WuR, 50) Gegen sich selbst fithrt Habermas dabei das Argument
ein, dass ,,die diskursive Einlésung von Wahrheitsanspriichen in-
sofern kontraintuitiv [sei], als Wahrheit offensichtlich kein ,Er-
folgsbegriff[sei]“. (WxR, 50) Diese ,,Revision® bleibt aber fiir den
hermeneutischen Ausgangspunkt der Konsenstheorie sensibel.
Entsprechend hilt auch Heinle fest: ,,Mit der Preisgabe des Kon-
sensbegriffs von Wahrheit ist keine Revision des Ausgangspunktes
der (transzendental ansetzenden) formalpragmatischen Untersu-
chung verbunden.“# Es stellt sich also erneut und umso dringen-
der die Frage nach den Voraussetzungen des ,,sprachlogischen Be-
reichs®, in denen Geltungsanspriiche wie der der Wahrheit verhan-
delt werden. Begntgt sich Habermas® Theoriearchitektonik damit,
auch auf kontrafaktische geltende Voraussetzungen Bezug zu neh-
men — oder verstecken sich dahinter jeweils Formen einer gesell-
schaftsutopisch verstandenen Hermeneutik, die ihrerseits ontolo-
gisch verfahrt?

44 Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommunikative Realitit?, 106.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 357

Eine in diesem Sinn aufschlussreiche — und zugleich zu einem
Exkurs anleitende — Unterscheidung beziiglich dieser Vorausset-
zungen liefert Habermas, wenn er auf die Normativitit der sprach-
pragmatischen Situation eingeht: ,,Dabei steht der kommunikativ
Handelnde unter dem ,Muss® einer schwachen transzendentalen
Nétigung, aber er begegnet damit nicht auch schon dem priskrip-
tiven ,Muss‘ einer Handlungsregel” (FuG, 18). Dergestalt gewinnt
Habermas allererst den Raum, in eine ,,Diskurstheorie des Rechts
und des demokratischen Rechtsstaats® — so der Untertitel von Fak-
tizitat und Geltung — einzuleiten, da die kommunikative Vernunft
dergestalt zu einer Theoricoption heranwachse, so Habermas, die
eine solche Theortie erst ermdgliche: ,,Die kommunikative Ver-
nunft ermdglicht eine Orientierung an Geltungsanspriichen, aber
sie selbst gibt keine inhaltlich bestimmte Orientierung fiir die Be-
wiltigung praktischer Aufgaben® (F#G, 19). Die folgende ,, Theorie
des Rechts und der Demokratie” (ebd., 20) beruht dabei auf der
Annahme, dass sich ,,[d]ie kommunikative Alltagspraxis [...] mit
ihren idealisierenden Voraussetzungen [Uberfordert]“ (F«G, 19).
Erst aus dieser Selbstiiberfordernngstheses (SU) lisst sich die fir die
Habermassche Theotie von Recht und Demokratie vitale An-
nahme eines ,,normativen Eigensinns® (F«G, 11) dieser Bereiche
ableiten. Am Rande sei angemerkt, dass Habermas explizit darauf
hinweist, dass seine Theorie diesen ,,normativen Eigensinn® ,,ge-
geniiber dsthetischen Assimilationen®, wie sie Dertidas Force de Loz
unternehme, verteidige (vgl. F#G, 11, Fn. 8).

Die Begriindung von (SU) kann nun aber pragmatisch iiber-
haupt nicht erbracht werden, weil pragmatisch-kontextuell tber-
haupt nicht von einer wie auch immer gearteten grundsitzlichen
Uberforderung ausgegangen werden kann, sondern allenfalls von

4 In ausfihrlicher Fassung: ,,Ein Kranz unvermeidlicher Idealisierun-
gen bildet die kontrafaktische Grundlage einer faktischen Verstindigungs-
praxis, die sich kritisch gegen ihre eigenen Resultate richten, sich selbst
transgendieren kann. Damit bricht die Spannung zwischen Idee und Wirk-
lichkeit in die Faktizitit sprachlich strukturierter Lebensformen selber ein.
Die kommunikative Alltagspraxis tiberfordert sich mit ihren idealisieren-
den Voraussetzungen; aber nur im Lichte dieser innerweltlichen Transzen-
denz koénnen sich Lernprozesse vollziehen.” (FuG, 19)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358 Die Debatte Derrida-Habermas

einer solchen, die je kontextuell gegeben oder nicht gegeben ist.*
Die Begriindung kann demnach nur in dem liegen, was Habermas
den ,,hermeneutischen Zwang® nennt, dem man sich unterwerfen
misse, um ,,einen klirenden Konsensus, zu dem das wiederaufge-
nommene Gesprich fihren mag, als tragendes Einverstindis vor-
erst zu akzeptieren®. (UH, 152) Demnach ist der Konsens selbst
klirend: Er ist, da potenziell kontrafaktisch, nicht eine vollstindige
Klirung aller Missverstindnisse, sondern vielmehr deren Voraus-
setzung. Im Sinne einer solchen Erméglichungsbedingung will Ha-
bermas auch (SU) verstanden wissen. So folgert er direkt im nichs-
ten Satz, nachdem zuvor das Wort ,,iberfordert™ gefallen ist: ,,Die
kommunikative Vernunft ermdglicht also eine Orientierung an
Geltungsanspriichen™ (FuG, 19). Uberforderung beziehungsweise Trans-
gendiernng und Ermoglichung faktischer Geltung gebiren demnach zusammen.
Dies weist strukturell eine gewisse Ahnlichkeit zu Derridas Fassung
quasitranszendentaler Bedingungen als Bedingungen der Méglich-
keit und Unméglichkeit auf (vgl. Kap. I11.4). Der Unterschied zwi-
schen beiden Varianten der Quasitranszendentalitit besteht, so
muss man Habermas’ Einwand verorten, in folgendem Umstand:
Derridas

Nachweis, dass ,die Bedingungen der Méglichkeit® einer gelingenden Pra-
xis zugleich ,die Bedingungen der Unmdéglichkeit ihres Gelingens* sind, be-
wegt sich weiterhin im begrifflichen Universum eines auf das Ganze aus-
greifenden metaphysischen Denkens. (N#R, 287)

Der Unterschied besteht also per se nicht in einer strukturell mar-
kant anderen Erlduterung von Handlungsbedingungen, sondern in
deren ,,Nachweis®, deren Begriindung. Bevor auf Derridas eigene
Darstellung seiner Begriindung der von ihm selbst vertretenen ,,af-
finity between deconstruction and pragmatics® (RDP, 78) einge-
gangen werden kann (Kap. IV.4) — und so die generelle Richtigkeit
von Habermas® Kritik beurteilt werden kann — muss man sich zu-
nichst tiber Habermas’ Begriindung klarwerden.

Dazu ist es wichtig zu sehen, dass — wie zum Teil bereits be-
merkt — die potenzielle Kontrafaktizitit von Unterstellungen nur

46 Vgl. Lamore, ,,Habermas und der Pragmatismus®, 340.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 359

der pragmatisch greifbare Ausdruck dessen ist, was Habermas hier
meint — andernfalls hitte er sich um eine pragmatistische Begriin-
dung dieses Zusammenhangs bemiiht, die, wie Lamore festgestellt
hat, jedoch gerade nicht gegeben werden kann. Entsprechend halt
Habermas nachdrucklich fest: ,,Ein Kranz unvermeidlicher Ideali-
sierungen bildet die kontrafaktische Grundlage einer faktischen
Verstindigungspraxis“ (F#G, 18). Das Subjekt dieses Satzes ist der
,,Kranz unvermeidlicher Idealisierungen® und nicht ,,die kontrafak-
tische Grundlage®; die Frage nach der Begriindung von (SU) muss
also bei den Idealisierungen ansetzen, aus denen Kontrafaktizitit
erst als Kontrast zu einer nicht-idealisierten Realitit erwichst.
Kontrafaktizitit kann demnach als Anwendung und Uberpriifung
dieser Idealisierungen verstanden und schon deswegen nicht mit
diesen gleichgesetzt, geschweige denn diesen vorgeordnet werden.
Also ist an dieser Stelle wieder auf Habermas’ hermeneutische Fas-
sung des ,klirenden Konsensus™ als ,,tragendes Einverstindnis*
(vgl. UH, 152) zuriickzukommen.

Ein ,,tragendes Einverstindnis* und folglich auch tragfihiges
Einverstindnis in Momenten des Missverstehens und einander
Nicht-Verstehens kénne es nur dann geben, so Habermas gegen-
tber Gadamer, wenn gesehen werde, dass ,,jeder Konsensus, in
dem Sinnverstehen terminier|e|, grundsitzlich unter dem Verdacht
[stehe], pseudokommunikativ erzwungen worden zu sein® (UH,
153). Habermas unterscheidet also zwischen einem fiir seine Zwe-
cke brauchbaren und einem nicht brauchbaren Konsens- und Ein-
verstindnisbegriff; und zwar in Auseinandersetzung mit Gadamer.
Daraus folgt, dass die Begriindung von (SU) in einer Kritik, nicht
aber in einer Absage an die Hermeneutik Gadamers besteht.

Als Hintergrund fiir Habermas’ Interesse an der Gewinnung ei-
nes tragfihigen Konsensbegriffs kann dabei seine Kritik an Hei-
degger verstanden werden. So hilt er diesem vor, dass er ,,den star-
ken Auserwihlten gegen den Bourgeois, das urspriingliche Denken
gegen den Commonsense und das Todesmutige des AuBBerordentli-
chen gegen die Gewohnlichkeit des Gefahrlosen ausspiel[e]“ (HH).
In diesem Sinn denkt Habermas also gegen Heidegger, insofern er
die Dimensionen des ,,Commonsense® und der ,, Gewohnlichkeit®
durch den Begriff des Konsenses retten will. Er denkt aber zugleich

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360 Die Debatte Derrida-Habermas

mit Heidegger, als er dessen begriffliche Dichotomie tbernimmt
und lediglich innerhalb derselben einen Heidegger entgegengesetz-
ten Akzent setzt.

Eine dhnliche Spannung kann auch fiir Gadamers Hermeneutik
geltend gemacht werden, da auch sie die Heideggerschen Dichoto-
mien Ubernimmt, innerhalb derselben aber ebenfalls ,,Common-
sense” und ,,Gewohnlichkeit™ durch die ,,Rehabilitierung des Vor-
urteils*¥? (vgl. UH, 156) betont — bezichungsweise tiberbetont. So
hilt Bertram fir Gadamers Verstehenslehre fest: ,,Sofern die Tra-
dition dem Verstehen Verstindnisse an die Hand gibt, bleibt dieses
Verstehen im Althergebrachten verhaftet.“4® — Betram bezieht sich
dabei explizit auf die Richtigkeit der ,,von Habermas und anderen
artikulierten Kritik am traditionalistischen Moment von Wabrheit
und Methode 2

Aus Habermas’ folgerichtiger Kritik an Gadamer resultiert aber
noch keine Begriindung seiner eigenen Theorie. Dieser Zusam-
menhang bedarf einer eigenen Betrachtung. Denn um zwischen
kommunikativem und pseudokommunikativem Zwang kriteriell zu
unterschieden, muss Habermas eine tberaus gewichtige, zusitzli-
che Primisse einfihren: die der Wahrheit als regulativem Prinzip
(UH, 154). Denn Habermas® Theorieanspruch — den er an dieser
Stelle mit Apel teilt (vgl. UH, 154) — besteht offensichtlich darin,
,» Verstindigung im Rahmen einer unbegrenzten Interpretationsge-
meinschaft herbeizufiihren. Dies sei, so Habermas, theoretisch
nur durch die Inanspruchnahme von Wahrheit zu leisten, denn
,»Wahrheit ist der eigentiimliche Zwang zu zwangloser universaler
Anerkennung® (UH, 154). Gleichwohl sicht Habermas, dass dieser
Zwang zur Anerkennung nicht mit der faktischen Anerkennung
von Wahrheit verwechselt werden darf: Denn ,,diese ist gebunden
an cine ideale Sprechsituation, und das heiB3t Lebensform, in der
zwanglose universale Verstindigung méglich ist®. (UH, 154) Diese
Primisse expliziert Habermas: ,, Insofern muss sich kritisches Sinn-
verstechen die formale Antizipation richtigen Lebens zumuten.

41 Vgl. Gadamer, Wabrbeit und Methode, 260f.
48 Betram, Hermeneutik und Dekonstruktion, 51.
49 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 361

(UH, 154) Dazu gehére der Einschluss der ,,Idee der Miindigkeit*
(vgl. UH, 155). Entsprechend folgert Habermas:

Erst die formale Vorwegnahme des idealisierten Gesprichs als einer in Zu-
kunft zu realisierenden Lebensform garantiert das letzte tragende kontra-
faktische Einverstindis, das uns vorgingig verbindet und an dem jedes
faktische Einverstaindnis, wenn es ein falsches ist, als falsches Bewusstsein
kritisiert werden kann. (UH, 155)

Habermas siecht demnach véllig korrekt, dass falsche Unterstellun-
gen in der Verstindigung — und somit die Unterscheidung von
kommunikativem und pseudokommunikativem Einverstindnis —
als falsch nur dann erkannt werden kénnen, wenn sie aus det Per-
spektive zukinftigen Besserwissens beurteilt werden. Eine der
Struktur des Vorurteils gegentiber kritikfahige Hermeneutik meint
Habermas aber, so Angehrn, ,,durch eine am Modell der Psycho-
analyse ausgerichtete Hermeneutik*> liefern zu kénnen. Dement-
sprechend nimmt Habermas zunichst Bezug auf Hegel, der in sei-
ner Phanomenologie des Geistes ,,die selbstkritische Eingrenzung des
Bewusstseins|...] mit Reflexion in dem anderen Sinne einer kriti-
schen Auflésung von selbsterzeugter Pseudogegenstindlichkeit,
und das heil3t: mit der analytischen Befreiung von objektiven Schein ver-
knupft. (EI, 412) Noch vor der expliziten Bezugnahme auf die
Psychoanalyse ist dieser Hegelbezug kein Zufall. So verweist Peter
Dews auf ,,Habermas’ Grundhaltung® ! die in Habermas’ Aule-
rung zum Ausdruck komme, ,,Zeitgenosse der Junghegelianer ge-
blieben [zu sein]“. (DM, 67)52

50 Angehrn, Interpretation und Dekonstruktion, 97.

> Dews, ,,Die Entsublimierung der Vernunft als Habermas’ Leitge-
danke®, 147.

52 Diese Einschitzung wird auch von Bubner geteilt. So schreibt er tiber
die StoBrichtung von Habermas’ Philosophie: ,,SchlieBlich wird die ideo-
logickritische Intention weiterverfolgt, die von der Kritischen Theorie in
junghegelianischer Manier mit der Tdtigkeit der Reflexion verbunden wor-
den war.“ (vgl. Rudiger Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft. Grandbe-
griffe praktischer Philosophie (Frankfurt a.M.: 1976), 52)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362 Die Debatte Derrida-Habermas

Fir die Junghegelianer hinterlie Hegel einen letzten Widerspruch: die
Kluft zwischen seiner These, dass der Denken und Geschichte vereini-
gende dialektische Prozess im umfassenden Triumph der Vernunft gipfelt,
und der offensichtlichen Fortdauer des Irrationalen in der sozialen Welt.
Die Junghegelianer zogen den Schluss, dass Hegel in einer Hinsicht recht
hatte mit seinen Behauptungen tber das Verhiltnis zwischen Vernunft
und Geschichte: Es gab wirklich ein historisch akkumuliertes Pozenzial, das
durch sein Denken sichtbar geworden war. Aber dieses Potenzial musste
erst noch verwirklicht werden. [...] Mit anderen Worten, die innere Bezie-
hung zwischen Vernunft und Geschichte misse bewahrt werden, ohne
schon der Neigung Hegels nachzugeben und die Geschichte in die schon
vollendete Aufierung der Vernunft zu verkliren.5?

Entsprechend wird verstindlich, warum sich Habermas mit einer
Hermeneutik nicht begniigen kann, von der Gadamer sagt:

Die Uberwindung aller Vorurteile, diese Pauschalforderung der Aufkli-
rung, wird sich selbst als ein Vorurteil erweisen, dessen Revision erst den
Weg fiir ein angemessenes Verstindnis der Endlichkeit freimacht, die nicht
nur unser Menschsein, sondern ebenso unser geschichtliches Bewusstsein
behertscht.>*

Habermas will gerade dieses ,,geschichtliche Bewusstsein® (Gada-
mer) nicht als ,,die schon vollendete Auferung der Vernunft verkli-
ren” (Dews). Dazu bemiiht er zunichst eine an Hegels Dialektik
sich anlehnende Psychoanalyse:

Freud hat diese Selbstkritik sodann aus erkenntnistheoretischen Zusam-
menhingen gel6st und auf die reflexive Erfahrung eines Subjekts bezogen,
das sich unter zwanghaft restringierten Wahrnehmungs- und Handlungs-
mustern tber sich selbst tauscht und sich im Durchschauen dieser Illusio-
nen von sich selbst befreit. (EI, 412)

Entsprechend unterscheidet Habermas die psychoanalytische
,Kritik® vom hermeneutischen ,,Nachkonstruieren® (vgl. EI
412f)). Die Frage dabei ist jedoch, ob Kiritik — wie Habermas diese

3 Dews, ,,Die Entsublimierung der Vernunft als Habermas’ Leitge-
danke*, 147f.
54 Gadamer, Wabrbeit und Methode, 2591.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 363

versteht —35 noch auf dem Boden der Hermeneutik, nimlich als
eine ,,psychologische Hermeneutik® (Angehrn) moglich ist, das
heiB3t eher als eine komplementire Erginzung denn als eine kon-
kurrierende Methode. Diese Notwendigkeit zur Erginzung der
Hermeneutik sicht Habermas aber insofern, als Hermeneutik allein
noch nicht zur Gesellschaftstheorie tauge:

Das Horizontwissen, das die kommunikative Alltagspraxis #nansgesprochen
trigt, ist paradigmatisch fir die Gewissheit, mit der der lebensweltliche Hin-
tergrund prasent ist; und doch geniigt es nicht dem Kriterium eines Wissens,
welches in einer internen Beziehung zu Geltungsanspriichen steht und
deshalb kritisiert werden kann. (TKH, 2/2, 589)

In diesem Sinn hat Habermas auch (SU) eingefiihrt: Als die Not-
wendigkeit der Méglichkeit einer Selbsttranszendierung pragmati-
scher Prisuppositionen, damit diese sich in der Kommunikation
entwickeln kénnen und nicht schon pseudo-kommunikativ vorge-
geben werden — und somit zwischen Hermeneutik und Gesell-
schaftsutopie kein Gegensatz bestehen muss. Der Anspruch der
Gesellschaftszbeorie ist hierbei, eine Kritikfdhigkeit gegentiber den
unausrdumbaren hermeneutischen Primissen jeglicher Gesell-
schaftskonstitution zu gewihrleisten. Die Frage ist aber, ob Haber-
mas tatsichlich Gber die Ressourcen verfiigt, zwischen Gesell-

% Detlef Garz hebt in diesem Zusammenhang hervor, dass die Unter-
scheidung dieser beiden methodischen Momente — anders als es das Kapi-
tel ,,Nachkonstruktion versus Selbstkritik* in Habermas’ Nachwort zu Er-
kenntnis und Interesse (vgl. EI 411) filschlicherweise suggeriert — iiberhaupt
erst ,aufgrund von Einwinden und Riickfragen ausfiihrlicher fixiert und
festgelegt wurde (Detlef Garz, ,,Kritik, Hermeneutik, Rekonstruktion.
Zum Stellenwert der Methode bei Jirgen Habermas®, in: Stefan Miiller-
Doohm (Hrsg.), Das Interesse der VVernunft. Rickblicke auf das Werk von
Jurgen Habermas seit ,,Erkenntnis und Interesse® (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 2000), 201-217, 203). Erst, so Garz, ,,[unter Hinweis darauf, dass
der fiir die gesamte Arbeit zentrale Begriff der Reflexion einer weiteren
Ausdifferenzierung bedarf, unterscheidet er nun die auf Selbstreflexion ge-
richtete Kritik einerseits von Rekonstruktionen andererseits”. (Ebd.) Ent-
sprechend hilt auch Habermas fest: ,,Die kritischen® Wissenschaften wie
Psychoanalyse und Gesellschaftstheorie sind ebenfalls von erfolgreichen
Nachkonstruktionen allgemeiner Kompetenzen abhingig.* (EI, 414)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364 Die Debatte Derrida-Habermas

schaftszheorie und Gesellschaftsufopie zu unterscheiden, wenn das
emanzipatorische Potenzial ersterer je schon in einen hermeneuti-
schen Primissenrahmen eingelassen ist.

Insofern man diese Frage als eine nach der Natur des Menschen
versteht (vgl. Kap. 1V.3), muss man feststellen, dass Habermas
diese Frage aufgegeben hat. So hat Habermas nach Ansicht J6rkes
nicht demonstrieren konnen, dass der Mensch ,,von Natur aus auf
Mindigkeit oder gar Herrschaftsfreiheit angelegt ist™.5¢ Jorke fahrt
in diesem Sinne fort:

Es sind wohl diese Bedenken gewesen, die Habermas dazu gefithrt haben,
die Rede von einem gattungsgeschichtlich fundierten Interesse [vgl. Al
P.F] an Mundigkeit kurz nach der Veréffentlichung von Erkenntnis und In-
teresse fallen zu lassen. [...] Es ist nun das kommunikative Handeln, aus
dem Habermas das Interesse an Emanzipation zu gewinnen versucht.>’

Letzteres buchstabiert Habermas sowohl universalpragmatisch
(vgl. UP) als auch formalpragmatisch (vgl. TKH), das heif3t schlief3-
lich diskursethisch (vgl. M&H, ExD, FuG) aus. Wenn zwischen die-
sen Ansitzen hier nicht streng unterschieden wird, dann deswegen,
weil die Neuerungen innerhalb dieser fiir die Frage nach der Beant-
wortung von Habermas® , Interesse an Emanzipation® (Jorke)
keine neuen Weichen stellen. Gezeigt werden soll vielmehr, dass
Habermas® Werk insgesamt durchtrinkt ist von hermeneutischen
Annahmen, die ihrerseits gesellschaftutopisch konfiguriert sind.
Dieser Zusammenhang ist dem Gedanken nach bereits in ,,Arbeit
und Interaktion” prisent (vgl. Kap. IV.1). Explizit thematisiert
wird der methodologische Zusammenhang von Hermeneutik und
Sozialtheotie zudem ab Erkenntnis und Interesse und er kulminiert in
gewisser Weise in der Theorie des kommunikativen Handelns, denn auch
die spiteren Wendungen verlassen diesen Rahmen nicht mehr.5
Entsprechend stiitzt sich die vorliegende Untersuchung in den fol-

56 Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jirgen Habermas®,
308.

57 Ebd.

8 Vgl. Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jirgen Haber-
mas‘, 315.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 365

genden Kapiteln (Kap. IV.2.1; IV.2.2) schwerpunktmiBig auf die
Theorie des kommmunikativen Handelns.

Der Verdacht, der sich an dieser Stelle aufdringt, besteht also
darin, dass Habermas eine dem empirischen Verlauf von Kommu-
nikation stets nachtrigliche Situation theoretisch voraussetzt, in der
erst unterschieden werden kann, was sich in einem Gesprich fak-
tisch kommunikativ entwickelt hat und was darin pseudokommu-
nikativer Zwang gewesen ist. Ohne diese Vorabinvestition kann
von einer ansetzenden Kommunikation nidmlich gar nicht gewusst
werden, ob sie kommunikativ oder pseudokommunikativ vetlaufen
ist. Entsprechend sei erneut darauf hingewiesen, dass Habermas —
wie bereits zu Beginn dieses Unterkapitels bemerkt — den Boden
erkenntnistheoretischer Begriindung verldsst und ontologisch-nor-
mativ bezichungsweise hermeneutisch-gesellschaftsutopisch argu-
mentiert. Denn gegen den erkenntnistheoretischen Einwand einer
ungewussten Vorabinvestition wiirde Habermas einwenden, dass
eben diese Investition geleistet werden muss, um tberhaupt in die
nachtrigliche, kritikfahige Situation kommen zu kénnen. Dies hat
Reinhart Klemens Maurer bereits 1977 gesehen:

Die fortschreitende Auflésung von Dissens in praktischen Fragen durch
den herrschaftsfreien Diskurs ist nach Habermas méglich aufgrund eines
vorgingigen Konsensus. Dieser ist notwendig, weil es sonst keine Argu-
mente mit konsenserzielender Kraft gibt. Und das ist in der Tat die Frage

[..]%

Entsprechend schlieit Maurer einen causa sui-Vorwurf an: ,,Der
herrschaftsfreie Diskurs ist demnach zugleich Weg und Ziel, eine
Art Ursache seiner selbst und ist so zugleich Ursache der gesuchten
MaBstabe der Kritik.“60 Maurer wirft Habermas somit vor, dass
dieser zwischen dem kommunikativ-empirischen Teil seiner Theo-
rie, von dem eben nicht gewusst werden kann, ob er faktisch oder
kontrafaktisch kommunikativ ist und dem kommunikativ-trans-
zendentalen Teil der Theorie, der in einer Teleologie der Verstin-
digung besteht, kein zwingendes Verhiltnis begriindet werden

% Reinhart Klemens Maurer, ,,Jirgen Habermas® Aufhebung der Phi-
losophie®, in: Philosophische Rundschan. Sonderheft 24/8 (1977), 1-70, 37.
%0 Ebd., 36.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366 Die Debatte Derrida-Habermas

kann. Entsprechend lisst sich Maurers Feststellung eines Haber-
masschen ,,Dilemma[s] nachvollzichen. Habermas werde, so
Maurer, ,,die Vereinigung des Empirischen und des Transzenden-
talen zu einem Problem, das er quasi-transzendental zu lésen
glauble], indem er es quasi-ontologisch 16s[e]“.6! Der Verdacht ei-
ner ,,quasi-ontologischen® Losung erhirtet sich nun insofern, als
Habermas zwar einerseits im Sinne von (SU) mit einer permanen-
ten Neuausrichtung von selbsttranszendierungsfihigen (vgl. F#G,
18£.) pragmatischen Voraussetzungen rechnen muss und diese an-
dererseits relativ deutlich benennen kann, als witen sie keiner po-
tenziellen Selbsttranszendierung ausgesetzt:

Er [der kommunikativ Handelnde] muss nimlich Idealisierungen vorneh-
men — z.B. Ausdriicken identische Bedeutungen zuschreiben, fiir Aufle-
rungen einen kontextliberschreitenden Geltungsanspruch erheben, den
Adressaten Zurechnungsfihigkeit, d.h. Autonomie und Wahrhaftigkeit,
sich und anderen gegeniiber, unterstellen. (FxG, 18)

Dieser Deskriptivismus ist zwar insofern nicht ontologisch, als es
sich, recht besechen, um einen Priskriptivismus handelt, aber als
notwendiges Priskriptiv ibernimmt dieses zugleich eine ,,quasi-on-
tologische® Funktion.

Anders wendet Tugendhat diese Voraussetzung. Er weist darauf
hin, dass die von Habermas beanspruchte Funktion ,,a specific at-
titude to one’s goals* enthalte, nimlich ,,the fact that the person
sees himself as being in a community with those persons on whose
consent he makes the pursuit of his goals dependent [...]*.62
Entsprechend konstatiert Tugendhat, dass die fragliche Funktion
ein ,,value-judgement® sei, namlich ,,70 want to exist in such a com-
munity (whether it is a family, a friendship, society or mankind at
large)“.63 Dann aber ist eine Folgerung unvermeidlich: ,,Now if
communicative actions in Habermas’s new sense depend on such a
social attitude or relationship, it would be wrong to claim, as Ha-

61 Vgl. Maurer, ,,Jirgen Habermas’ Aufhebung der Philosophie®, 49.

92 Ernst Tugendhat, ,,Habermas on Communicative Action* [1985], in:
Philosophische Anfsditze (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1992), 433-440, 436.

03 Vgl. ebd. (eigene Hervorhebung, P.F.).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilitit 367

bermas does, that all social relationships are constituted by such com-
municative actions.““6* Die Kritik Tugendhats kann nun insofern
mit der Maurers verbunden werden, als eine Generalisierung parti-
kularer Eigenschaft wiederum zu einer ,,quasi-ontologischen®
Funktion wird. Dabei wird dann allerdings die in dieser Funktion
angelegte ethische Entscheidung — als Antwort auf die Frage, wie
man leben will bezichungsweise wem man zugehéren will, wessen
Werte man teilen will (vgl. Kap. IV.4.1) — ausgeklammert (vgl. Kap.
IV.3). In diesem Sinn scheint es angebracht, Maurers und Tugend-
hats Kritik zu kombinieren und von einer ethischen Frage mit
quasi-ontologischer Funktionalitit auszugehen.

Insofern die ethische Frage aber nicht als solche gestellt wird,
sondern vielmehr kommunikativ-hermeneutisch — und das hei3t
dann: ontologisch — vorausgesetzt wird, spricht Bubner diesbezig-
lich von ,,einer falschen Objektivierung der Gesprichssituation®,
die bereits voraussetzt, was sich erst aus ihr erst ergeben kann —
und insofern verhindert, was sich aus ihr ergeben kénnte.65 Auch
Gadamer duBert Zuriickhaltung gegeniiber Habermas” anspruchs-
vollem Primissenrahmen: ,,Die hermeneutische Reflexion ist da-
rauf beschrinkt, Erkenntnischancen offenzulegen, die ohne sie
nicht wahrgenommen wiirden. Sie vermittelt nicht selbst ein Wahr-
heitskriterium.“% Es gilt nun zu sehen, wie sich dieser Befund in
Habermas® konkreten — theoriestrategischen wie sprachanalyti-
schen — Bestimmungen niederschligt, um so die vordergrindigen
Themen der Debatte mit Derrida nachvollziehen zu konnen.

%4 Ebd.

% Bubner, ,,Was ist kritische Theorie?®, in: Jiirgen Habermas, Dieter
Henrich, Niklas Luhmann, Jacob Taubes (Hrsg.) Hermenentik und Ideologie-
kritik (Frankfurt a.M: Suhrkamp, 1971), 160-210, 189. Bubner erliutert
dies folgendermaBien: ,,Man muss doch bezweifeln, ob sich die Mitglieder
einer solchen Gesellschaft noch viel zu sagen hitten, ob sich der Dialog,
in dem es um eine erst zu klirende, zu gewinnende Sache geht, dort nicht
vielmehr zum reinen Spiel authébe, dem die Dimension des Ernstes nicht
linger kontrastierend gegeniibersteht.” (Ebd.)

% Gadamer, ,,Replik®, in: Jirgen Habermas, Dieter Henrich, Niklas
Luhmann, Jacob Taubes (Hrsg.) Hermenentik und ldeologiekritik (Frankfurt
a.M: Suhrkamp, 1971), 283-317, 300.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368 Die Debatte Derrida-Habermas
IV. 2.1. Das formalontologische Scheitern geltungslogischer
Wertsphiren

Lnbalt des Unterkapitels
Im Folgenden soll zundichst Habermas’ pragmatische Wende der Wabrheitsse-

mantik nachvollzogen werden, die sich selbst als eine Neuerung etwa auch ge-
geniiber der Sprechakttheorie Searles versteht. Zugleich wird dabei dentlich,
dass die darans resultierende Geltungslogik von Sprechakten in problematischer
Weise auf die Unterstellung ontologischer Bereiche angewiesen ist. Dies ist ins-
besondere am Beispiel des Bereichs dsthetischer Geltung gu diskutieren, der
Habermas selbst zum Ausgangspuntket seiner Kritik an Derrida dient.

Aus Habermas’ gesellschaftsutopischer Uberforderung der Herme-
neutik folgt, dass Sprechakte zugleich soziale Akte sind, das heil3t
solche Akte, die ,,der Tradition und der Erneuerung kulturellen
Wissens®, ,,der sozialen Integration® und ,,der Ausbildung von pet-
sonalen Identititen (vgl. TKH, 2/2, 208) dienen. In diesem Sinne
hilt auch Stefan Blank in seiner Analyse der Derrida-Habermas
Debatte in Verstandigung und 1 ersprechen von 20006 fest: ,,Nach Ha-
bermas gilt also, dass die elementaren sozialen Praktiken genau auf-
grund ihrer sprachlichen Strukturierung dazu geeignet sind, Sozia-
litdt zu stiften.! In der Verstindigung durch Sprechakte vollzichen
Handelnde zugleich eine fiir Gesellschaften konstitutive Rolle, in-
dem sie in der Sprache die Werte und Annahmen einer Gesellschaft
kritisch erneuern.? Diese Reproduktionsannahme (RA4) kann mit

1 Stefan Blank, Verstandigung und 1V ersprechen. Sozialitit bei Habermas
und Derrida (Bielefeld: transcript, 20006), 70.

2 Habermas unterscheidet hier den ,,Reproduktionsproze3 nach den
,symbolischen Strukturen der Lebenswelt™ und nach der ,,Erhaltung des
materiellen Substrats der Lebenswelt (TKH, 2/2, 209). Diese Unterschei-
dung etldutert Welsch, indem er Habermas’ Kapitel der ,,Entkopplung von
System und Lebenswelt* (vgl. TKH, 2/2, 229-294) zusammenfasst: ,,Das
System sorgt fiir die materielle Reproduktion der Gattung und erfiillt diese
Aufgabe vor allem mittels der Subsysteme Wirtschaft und Verwaltung.
Hier regiert die funktionale Vernunft, wie Habermas die zweckrationale
bzw. instrumentelle Vernunft nennt. Die wesentlichen Systemregulative
sind Geld und Macht. Die Lebenswelt hingegen hat die Reproduktion der
Gattung durch die Tradierung und Erzeugung von Sinn zur Aufgabe. Dies

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 369

Stefan Blank als ,,ein Modell der Vergesellschaftung® begriffen
wetden (vgl. TKH, 1/2, 452; Kap. IV.2.2).3 Dies erscheint einerseits
als eine ,,Erweiterung® des sprachanalytisch gefassten Begriffs des
Sprechaktes und andererseits als eine Verengung eines Begriffs von
Sprache,® dem nicht vorab eine besondere soziale Funktion zuge-

schrieben werden kann.6 Insbesondere der Aspekt der Verengung
sprachlicher Méglichkeiten durch eine — wie noch zu sehen — the-
oretische Entscheidung ist zugleich Teil der Habermas-Derrida-
Debatte (vgl. DM, 234-240).

betrifft sowohl die Privatsphire wie die Offentlichkeit. In den Prozessen
det Lebenswelt hat die kommunikative Vernunftihren Ort.” (Welsch, 17er-
nunft, 127)

3 Blank, Verstandigung und 1 ersprechen, 21. Blanks ,,Modell elementarer
Vergesellschaftung® entspricht cum grano salis dem hier zuvor ausgemach-
ten Befund einer gesellschaftsutopischen Uberforderung der Hermeneu-
tik. Letzterer Befund ist allerdings insofern priziser, als Blank sein Modell
letztlich auch erst durch die Kontrastierung mit Gadamers Hermeneutik
gewinnt (vgl. ebd., 73-79).

4 Apel, ,,Die Logosauszeichnung der menschlichen Sprache®, 591. Siche
aber auch Wellmer, ,,Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?*.

5 In diese Richtung argumentiert: Joseph Vogl, ,,Einleitung®, in: Ders.
(Hzrsg.), Gemeinschafien. Positionen zu einer Philosophie des Politischen
(Frankfurt a.M.: Suhkamp, 1994), 7-27, 21: ,,Wie finalistisch kommunika-
tives Handeln auch gedacht sein mag: seine Triger sind nicht mehr kor-
petlose, intelligible Wesen, sondern verstrickte, sozialisierte und leibhaftige
Aktoren, die schon der Kontingenz der Lebenswelten und einer Pluralitit
von Interessen ausgesetzt sind. In den Kern der Verfassung, in das Innere
der Verstindigung und des Zusammenschlusses ist damit ein inkonsisten-
tes ,Wir‘, ein Riss und Widerstreit eingefiihrt, der die Proportionen von
Ausschluss und Einschluss stets neu und nie endgiltig definiert.” Dem
schlief3t sich Blank an und zitiert hierfiir weitere Instanzen (vgl. Blank, 17er-
standigung und 1 ersprechen, 62).

¢ Das besondere Augenmerk, das Habermas auf die Funktionalitit der
Sprache legt, betrachtet McCarthy als eine Verfiihrung der Systemtheorie,
der Habermas schlieSlich erliege. Vgl. McCarthy, ,,Complexity and De-
mocracy®, 179f: ,, This notion of a theoretically generalized narrative draw-
ing upon both hermeneutical and functional modes of analysis was the de-
veloped form of Habermas’ idea of a historically oriented theory of society
with practical intent. [...] Habermas once criticized Marx for succumbing

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370 Die Debatte Derrida-Habermas

Nun méchte man meinen — was im Folgenden jedoch kritisch
zu befragen ist (vgl. Fz, 20f.) —, dass Sprache jederzeit sozial ist, sie
dient schlieBlich der Verstindigung und selbst Traum, Monolog,
Tagebticher und private Skizzen sind potenziell 6ffentlich und so-
mit sozial.” Diesen Gedanken fihrt Habermas sprachanalytisch
dadurch aus, dass er das dreigliedrige, auf Platon zurtickgehende,?
Organonmodell® Karl Bithlers ibernimmt, da dieses einerseits ,,an
der Struktur des sprachlichen Ausdrucks statt an den Sprecherin-
tentionen ansetz([t]“ (1KH, 1/2, 372) und andererseits wegfihrt

von der objektivistischen Konzeption des Verstindigungsvorgangs als ei-
nes Informationsflusses zwischen Sender und Empfinger, [...] hin zum
formalpragmatischen Begriff einer durch Verstindigungsakte vermittelten
Interaktion sprach- und handlungsfihiger Subjekte. (TKH, 1/2, 373)

Dieses Sprachmodell ist aber zundchst ein Zeichenmodell, insofern
es die Funktionalitit des sprachlichen Zeichens etldutert:

Es [das sprachliche Zeichen, P.F.] ist Symbol kraft seiner Zuordnung zu
Gegenstinden und Sachverhalten, Symptom (Anzeichen, Indicium) kraft
seiner Abhingigkeit vom Sender, dessen Innerlichkeit es ausdriickt, und

to the illusion of rigorous science and traced a number of Marxism’s his-
torical problems with political analysis and political practice to this source.
The question I have wanted to pose here is wether, in flirting with systems
theory, he does not run the danger of being seduced by the same illusion
in more modern dress.*

7Vgl. Bubner, Handlung Sprache und 1V ernunft, 169f.: ,Man kann Sprache
schriftlich oder mundlich durchaus auch zu rein subjektiven Zwecken ver-
wenden, indem man ein geheimes Tagebuch fithrt, zum Privatvergniigen
dichtet, laut vor sich hin deklamiert usw. Darauf lieBe sich freilich erwi-
dern, dann sei der Sprachgebrauch immerhin potenziell kommunikativer
Art,und die Abwesenheit eines Kommunikationspartners sei zufillig, aber
keine prinzipielle Einschrinkung.

8 Karl Bithler verweist auf Platons Kratylos: ,,Ich denke, es war ein guter
Griff Platons, wenn er im Kratylos angibt, die Sprache sei ein organum, um
einer dem andern mitzuteilen tber die Dinge.[sic!]* (Karl Bihler, Sprach-
theorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache (Jena: Fischer, 1934), 24)

9 Vgl. Buhler, Sprachtheorie, 25, 28.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 371

Signal kraft seines Appells an den Horer, dessen dulleres oder inneres Ver-
halten es steuert wie andere Verkehrszeichen.10

Diese drei Funktionen des Zeichens nach Buihler — ,, Ausdruck, Ap-
pell und Darstellung™!! — unterscheidet Habermas folgendermal3en:
,,.die kognitive Funktion der Darstellung eines Sachverhalts, die ex-
pressive Funktion der Kundgabe von Erlebnissen des Sprechers
und die appelative Funktion von Aufforderungen, die an den Ad-
ressaten gerichtet werden. (TKH, 1/2, 372) Diesen drei Funktio-
nen des sprachlichen Zeichens entsprechen nach Habermas folg-
lich bestimmte soziale Funktionen; spricht Habermas in diesem
Zusammenhang emphatisch von ,,Funktionen sprachlicher Verstindi-
ging (TKH, 1/2, 413; vgl. ebd. 412-414): Denn Einer sagt einem
Andeten etwas Uber sich selbst (,,expressive Kundgabe“/Ausbil-
dung personaler Identitit), tiber den Anderen (,appelative Funk-
tion“/soziale Integration) oder etwas in der Welt (,,kognitive Funk-
tion“/kulturelles Wissen). Demnach lassen sich die einzelnen As-
pekte des sprachlichen Zeichens entsprechend der ,,strukturellen
Komponenten der Lebenswelt Kultur, Gesellschaft und Person®
(TKH, 2/2, 209) fassen:

Die entsprechenden Geltungsanspriiche der Wahrheit, Richtigkeit und
Wahrhaftigkeit konnen dann als Leitfaden fur die Wahl der theoretischen
Gesichtspunkte dienen, unter denen sich Grundmodi der Sprachverwen-
dung, oder Sprachfunktionen, begriinden [...] lassen. (TKH, 1/2, 376)

Um diesen Zusammenhang zwischen den ,,strukturellen Kompo-
nenten” der Lebenswelt und ihrer sprachlichen Funktionalitit
deutlich zu machen, muss zunichst nachvollzogen werden, inwie-
fern Habermas® Sprachverstindnis gerade von der ,,im angelsich-
sischen Bereich durchgefiihrte[n] Analyse der Umgangssprache
(DM, 193) abweicht. Denn die traditionelle (Searle einschlieBende;
vgl. TKH, 1/2, 401, Fn. 44) Sprechaktanalyse habe sich ,,hauptsich-
lich* (TKH, 1/2, 401, Fn. 44), so Habermas, mit den ,,grammati-
schen Wohlgeformtheits- und allgemeinen Kontextbedingungen®

10 Bithler, Sprachtheorie, 28.
1 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372 Die Debatte Derrida-Habermas

(TKH, 1/2, 401) beschiftigt. Was sie jedoch versiumt habe, sei die
Erklirung der Motivation eines Sprechers ,,zu einer affirmativen
Stellungnahme* (vgl. TKH, 1/2, 401).12 Dazu halt Wellmer fest:

Eine der wichtigsten Einsichten von Habermas im Vergleich zur traditio-
nellen Sprech-Akttheorie ist, dass zum illokutiondren Sinn jimperativi-
scher® Sprechakte — wie Bitten, Aufforderungen, Anweisungen, Befehle —
die Bezugnahme auf einen Hintergrund sozialer oder moralischer Normen
hinzugehort, der hier in erster Linie tiber die Akzeptabilitit entsprechender
AuBerungen entscheidet.!?

Dies kulminiere, so Wellmer,# in dem Satz: ,,Wir verstehen einen
Sprechakt, wenn wir wissen, was ibn akzeptabel macht.“ (TKH, 1/2, 400)
Instruktiv ist dabei die Frage, die Habermas dieser Aussage voran-
stellt:

Es fragt sich nun, woraus Sprechhandlungen ihre handlungskoordinie-
rende Kraft beziehen, soweit sie diese Autoritit nicht, wie im Falle institu-
tionell gebundener Sprechhandlungen, unmittelbar der sozialen Geltung
von Normen entlehnen oder, wie im Falle von imperativen WillensdufB3e-
rungen, einem kontingenterweise verfliigharen Sanktionspotenzial verdan-
ken. (TKH, 1/2, 399)

Dazu erldutert Habermas bereits zuvor: ,,Das sprechakttypische
Handlungspotenzial kommt in dem Anspruch zum Ausdruck, den
der Sprecher im Fall expliziter Sprechhandlungen mit Hilfe eines
petformativen Vetbes fiir das, was er sagt, ethebt. (TKH, 1/2, 398)
Kurzum: Sprecher erheben nach Ansicht Habermas® Anspriiche.
Dieser Anspruch- oder Geltungscharakter der Rede (GR) kommt da-
bei, so Habermas, bei den explizit performativen AuBlerungen, wie
etwa ,,Ich ernenne euch hiermit zu Mann und Frau®, paradigma-
tisch zum Ausdruck. Dass solche Anspriiche in der Rede gemacht

12 Zu Habermas’ Auseinandersetzungen mit der analytischen Sprach-
philosophie angelsichischer Provenienz siche seine Ausfithrungen zur
Sprechakttheotie (TKH, 1/2, 369- 454) sowie zu Brandom (WxR, 138-185)
und Putnam (WxR, 271-299).

13 Wellmer, ,,Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorier, 346.

14 So die These Wellmers in: ebd., 324.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 373

werden und dass Sprache ein ,,Handlungspotenzial® hat, das heil3t
selbst eine Handlung darstellen kann, ist eine Annahme, die Haber-
mas von Austin Ubernimmt.!> Habermas’ ,,Handlungspotenzial®
entspricht somit dem, was Austin die ,,foreé* einer AuBerung nennt
(im Gegensatz zu deren ,,meaning®; vgl. HTW, 100), also ,,,how
[...] itis to be taken* (HTW, 73).

Honneth hat im Anschluss an McCarthy!6 darauf hingewiesen,
dass durch die Annahme von (GR) eine ,, Trennung von der Her-
meneutik“l” zum Ausdruck komme. Prima vista ist dies sichetlich
richtig, allerdings soll im Folgenden (und in Kap. IV.2.2) zugleich
gezeigt werden, warum auch die Einfihrung von (GR) innerhalb
eines hermeneutischen Primissenrahmens verbleibt. Dazu muss je-
doch zunichst nachvollzogen werden, inwiefern die Einfithrung
von (GR) einen Versuch darstellt, diesen Primissenrahmen zu vet-
lassen. Uber diese theoretische Neuerung schreibt Honneth:

Die Grundlagen der Theorie werden nicht mehr auf dem Weg einer her-
meneutischen Selbstreflexion auf unbewusste Voraussetzungen von voll-
zogenen Handlungsleistungen, sondern auf dem Weg eciner rationalen
Nachkonstruktion von universalen Bedingungen der menschlichen Kom-
munikation gewonnen. Diese radikalisierte Version seiner Handlungsthe-
orie entwickelt Habermas zunichst in Form einer Universalpragmatik]...];
ihr eigentliches Ziel gilt dem Nachweis, dass im Prozess der verstindi-
gungsorientierten Rede die miteinander handelnden Subjekte wechselseitig
Geltungsanspriiche erheben, fiir die sie zwangslaufig die Verpflichtung auf
diskutsive Einlosung tibernehmen.!8

Die Explikation dieses ,,Handlungspotenzials“ (Habermas) der
Sprache geschieht nun pragmatisch, also im Sinne méglicher Hand-
lungsrealisierungen im Anschluss an das jeweilige Handlungspo-
tenzial:

15 Apel spricht diesbeztiglich von der Annahme einer ,,performativ-
propositionale[n] Doppel- oder Komplementarititsstruktur® (Apel, ,,Die
Logosauszeichnung der menschlichen Sprache®, 71) im Anschluss an Aus-
tin (siehe auch: ebd., 69).

16 Vgl. McCarthy, The critical theory of Jiirgen Habermas (Cambridge, MA:
MIT Press, 1978), 91-125.

17 Honneth, Kritik der Macht, 310.

18 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374 Die Debatte Derrida-Habermas

Aus der Perspektive des Horers, an den cine AuBerung adressiert wird,
kénnen wir drei Ebenen von Reaktionen auf eine (korrekt wahrgenom-
mene) Sprechhandlung unterscheiden: der Hérer versteht die AuBerung,
d.h. er erfasst die Bedeutung des Gesagten; der Horer nimmt zu einem mit
dem Sprechakt ethobenen Anspruch mit ,Ja‘oder ,Nein‘ Stellung, d.h. er ak-
zeptiert das Sprechaktangebot oder lehnt es ab; und in der Konsequenz
cines etrzielten Einverstindnisses richtet der Horer sein Handeln nach den
konventionell festgelegten Handlungsverpflichtungen. (TKH, 1/2, 399)

Habermas’ Strategie (GR) auszuweisen, besteht somit in der An-
nahme, dass es (GR) nur geben kénne, wenn dieser Anspruch sich
manifestiere — und (GR) manifestiere sich, so Habermas, durch die
Handlungen eines Gesprichspartners: Dieser versteht, nimmt Stel-
lung und handelt schlieBlich (vgl. TKH, 1/2, 399). (GR) witd dem-
nach als ein Handlungsanspruch verstanden, der sich zwischen Ge-
sprichspartnern entfaltet — und schlieBlich in eine Handlung miin-
det. Habermas® Sprachanalyse befragt Sprechakte also insbeson-
dere darauthin, inwiefern diese einen ,,Beitrag zum Aufban von Inter-
aktionen leisten (TKH, 1/2, 376). In diesem Sinn stellt auch diese
pragmatische Neuerung der Theorie des kommunikativen Handelns eine
Explikation der Themen seines frithen Aufsatzes zu ,,Arbeit und
Interaktion® dar.

Man bemerke, dass im Rahmen dieser pragmatischen Wende jedes
noch so basale Verstehen einer AuBerung nur dann gegeben ist,
wenn die AuBerung tber ein identifizierbares ,,Handlungspoten-
zial“ verfigt, das heilit, wenn man an eine AuBerung eine Handlung
begriindetermafien — was sogleich rationalitdtstheoretisch auszubuch-
stabieren ist — anschlieBen kann. Eine Aufernng, die sich aber nicht ein-
mal potenziell in eine Handlung sibersetzen lsst, ist demmach iberhaupt keine
Auferung. Man bemerke also, dass der pragmatisch-rationale Aus-
weis (prA) von (GR) zugleich eine ,,Norm der Theoriebildung® im
Sinne Gabriels darstellt, die eine Vereinheitlichung der Phinome-
nalitdt von Sprache ermdglicht.? Dies ist dann nicht problema-
tisch, wenn eine solche Norm nicht ,,mit dem ultimativen Gegen-

19 Gabriel spricht von der ,,Norm der Theoriebildung® als einer Norm,
,»die unsere Erkenntnissuche im Hinblick auf die Vereinheitlichung unse-

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 375

stand aller Untersuchungen® verwechselt wird.20 Dies ist jetzt noch
nicht abzusehen, muss aber im Folgenden (vgl. Kap. IV.3; IV.4)
geklirt werden.2!

In jedem Fall ist (p4) immer schon soziologisch zu verstehen.
Sozio-logisch heil3t fiir Habermas aber insbesondere die Beschrei-
bung einer hermeneutisch verstandenen Teilnehmerperspektive.22
Diese beruht auf einer Rationalitdtsunterstellung von AuBerungen,
da, so Habermas,

sich der Interpret, wenn auch ohne eigene Handlungsabsichten, auf eine
Teilnahme am kommunikativen Handeln einlassen muss und sich mit dem
im Objektbereich selbst auftretenden Geltungsanspriichen konfrontiert
sicht. Er muss der rationalen Binnenstruktur des an Geltungsanspriichen
orientierten Handelns mit einer im Ansatz rationalen Deutung begegnen.
Diese konnte der Interpret nur um den Preis neutralisieren, dass er einen
objektivierenden Beobachterstatus einnimmt; von dort aus sind aber in-
terne Sinnzusammenhinge iberhaupt unzuginglich. (TKH, 1/2, 170)

Daraus folgert Habermas ganz im Sinne von (p~A): ,,Es besteht also
ein fundamentaler Zusammenhang wischen dem Verstindnis kommunika-
tiver Handlungen undim Ansatz rationalen Dentungen. (TKH, 1/2,170)
Die Behauptung eines fundamentalen Zusammenhangs zwischen

res Wissens leite[t]. (Gabriel, Sinn und Existeng. Eine realistische Ontolo-
gie (Berlin: Suhrkamp, 2016), 268) Auf Habermas’ pragmatischen Ausweis
von (GK) bezogen ist es freilich passender, den erkenntnistheoretischen
Inhalt der ,,Norm der Theoriebildung® bei Gabriel durch einen sprachphi-
losophischen Inhalt zu ersetzen. Demnach dient Habermas’ ,,Norm der
Theoriebildung® nicht einer ,,Vereinheitlichung unseres Wissens®, son-
dern einer Vereinheitlichung unserer Sprache.

20 Vgl. Gabriel, Sinn und Existenz, 268.

21 Gabriel vertritt hierzu freilich eine deutliche Meinung: ,,Wir sollten
die Welt nicht dadurch retten wollen, dass wir sie zu einer kommunikativ
wirksamen regulativen Sinn Idee degradieren, wie Habermas suggeriert
hat. [...] Denn sie kann nicht existieren, auch nicht als diskursive Voraus-
setzung.* (Gabriel, Sinn und Existenz, 269)

2Vgl. (TKH, 1/2,400): ,,Akzeptabilitit wird nicht im objektivistischen
Sinne aus der Perspektive eines Beobachters definiert, sondern aus der per-
formativen Einstellung des Kommunikationsteilnehmers.” In diesem
Sinne spricht Habermas auch von ,,Bedingungen fiir die znzersubjektive An-
erkennung eines sprachlichen Anspruchs®. (TKH, 1/2, 401)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376 Die Debatte Derrida-Habermas

kommunikativen Handlungen und rationalen Deutungen folgt da-
bei aus Habermas’ Fassung des kommunikativen Handelns selbst,
der die Teilhabe an der verhandelten Sache eingeschrieben ist (vgl.
Kap. IV.2) — und das Verstindnis einer Sache gibt es nur durch
eine rationale Deutung derselben. Eine rationale Deutung ist aber
eine solche, die Griinde fiir oder wider eine Deutung anfithren
kann. So hilt Habermas programmatisch fest: ,,Jch meine deshalb,
dass der Begriff der kommunikativen Rationalitit [...] durch eine
Theorie der Argumentation angemessen expliziert werden muss.
(IKH, 1/2, 38) Dabei geht Habermas jedoch nicht davon aus, dass
ein Sprechakt nur dann verstanden werden kénne, wenn er seine
Rationalitit im Durchgang durch eine argumentative Praxis be-
wahre; vielmehr sei (GR) ,,intern mit Griinden verkniipft™. (TKH,
1/2, 405) Entsprechend erldutert Habermas: ,,Beide Akte, das Stel-
len und das Anerkennen eines Geltungsanspruchs, unterliegen
konventionellen Beschrinkungen, weil ein solcher Anspruch nur in
Form einer Kritik zuriickgewiesen, und gegen Kritik nur in Form
einer Widetlegung verteidigt werden kann.“ (TKH, 1/2, 405) Dies
bringt Habermas auf die Formel: ,,Fiir kommunikatives Handeln
sind nur solche Sprechhandlungen konstitutiv, mit denen der Spre-
cher kritisierbare Geltungsanspriiche verbindet.* (TKH, 1/2, 410)
An dieser Stelle fithrt Habermas allerdings eine mégliche Kon-
trastklasse ein. So seien Befehle etwa in der Armee prima vista keine
Beispiele fiir kommunikatives Handeln, weil diese per definitionen
nicht kritisierbar seien, da sie ihre handlungsmotivierende Kraft
nicht argumentativ, sondern qua ,,Sanktionspotenzial“ (IKH, 1/2,
408) erreichten. Allerdings hebt Habermas diese Kontrastklasse in-
sofern auf, als er sie als ,,einer sekunddiren Normiernng zuganglich
(vgl. TKH, 1/2, 408) verstanden wissen will. Denn auch die Rolle
derjenigen Systeme, in denen Befehle gegeben und befolgt werden,
kénnen auBlerhalb ihrer Binnenlogik beziiglich ihrer Binnenlogik
kritisch diskutiert werden. Als ein Beleg hierfiir kann etwa Peter
Sloterdijks Aufruf zum ,,fiskalischen Burgerkrieg® verstanden wer-
den. So muss Sloterdijk nicht befiirchten, hierfiir juristisch belangt

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 377

zu werden (solange es beim Aufruf bleibt und Sloterdijk Steuern
zahlt).2

Habermas teilt die rationale Kritisierbarkeit von (GR) nun drei
Hinsichten zu, unter denen diese gegeben sei und die ,,zuriick zu
Bihlers Modell det Sprachfunktionen® (TKH, 1/2, 412) fihrten:

unter dem Aspekt der Richtigkeit, die der Sprecher fiir seine Handlung mit
Bezugnahme auf einen normativen Kontext (bzw. mittelbar fiir diese Noz-
men selber) beansprucht; unter dem Aspekt der Wahrhaftigkeit, die der
Sprecher fiir die AuBerung der ihm privilegiert zuginglichen subjektiven
Ereignisse beansprucht; schliefllich unter dem Aspekt der Wahrheit, die
der Sprecher fiir die AuBerung fiir eine Aussage beansprucht. (TKH, 1/2,
412)

In diesem Sinn ist Habermas® Konzept auch eine Erweiterung der
Wahrheitssemantik. Dazu halt Wellmer fest:

Schon die Wahrheitssemantik beruht bekanntlich auf der Unterstellung ei-
nes internen Zusammenhangs zwischen Bedeutung und Geltung (d.h.
Wahrheit). Habermas hat die Grundidee der Wahrheitsbedingungen-Sem-
antik im Sinne einer pragmatischen Bedeutungstheorie generalisiert |...].%*

Diese Generalisierung bedeutet eine Engfithrung von Satzbedeu-
tung und der intersubjektiven Geltung dieses Satzes — also dem,
was jeweils als wahr, richtig oder wahrhaftig gi/#: ,,Deshalb muss die
Argumentationstheorie tiber ein umfassenderes, nicht auf Wahr-
heitsgeltung eingeschrinktes Konzept von Geltung verfiigen.”
(TKH, 1/2, 56) Diese drei, ,,wabrheitsanaloge[n] Geltungskonzepte
(IKH, 1/2, 56) reflektieren zugleich bestimmte ,,Weltbeziige*
(IKH, 1/2, 413). Entsprechend etldutert Habermas in einer linge-
ren, durchaus zitierenswerten Passage:25

23 Vgl. Peter Sloterdijk, ,,Die Revolution der gebenden Hand®, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung 132 (10.06.2009), 29, 31.

24 Wellmer, ,,Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorier*, 324.

25 Waldenfels spricht von einer ,,gleichzeitige[n| Differenzierung nach Form
und Inbalt. Aus dem Konglomerat kultureller Deutungen, gesellschaftlicher
Bindungen und personlicher Fertigkeiten 16sen sich formale Elemente her-
aus. Diese Formalisierung wird von Habermas ausfiihrlich erértert auf der
Ebene kultureller Uberlieferung und sozialer Verstindigung. Hier kommt

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378 Die Debatte Derrida-Habermas

Das kommunikativ erzielte Einverstindnis bemisst sich an genau drei kri-
tisierbaren Geltungsanspriichen, weil die Aktoren, indem sie sich mitei-
nander tiber etwas verstindigen und dabei sich selbst verstindlich machen,
nicht umhin kénnen, die jeweilige Sprechhandlung 7z genan drei Weltheziige
[eigene Hervorhebung, P.F.] einzubetten und fiir sie, unter jedem dieser
Aspekte, Giiltigkeit beanspruchen. [...] Indem der Hérer einen Sprechakt
als unrichtig, unwahr oder unwahrhaftig ablehnt, bringt er mit seinem
»Nein““ zum Ausdruck, dass die AuBerung ihre Funktionen der Sicherung
ciner interpersonalen Bezichung, der Darstellung von Sachverhalten oder
der Manifestation von Erlebnissen nicht erfullt, weil sie entweder mit #nse-
rer Welt legitim geordneter interpersonaler Beziehungen oder mit der Welt
existierender Sachverhalte oder mit der jeweiligen Welt subjektiver Etleb-
nisse nicht im Einklang steht. (TKH, 1/2, 413f))

Da den entsprechenden Einstellungen — ,,die objektivierende Einstel-
lung®, ,,die expressive Einstellung™, ,,die normenkonforme Einstellung”
(IKH, 1/2, 415) — ,,jeweils ein Konzept von ,Welt® entspricht*
(TKH, 1/2, 415), missen diese ontologisch verstanden werden.
Entsprechend raumt Habermas ein, dass er den ,,Begriff der Welt
handlungstheoretisch fruchtbar* machen will (vgl. TKH, 1/2, 123).
Den Begriff der Welt versteht Habermas dabei im Anschluss an
Popper als ,,eine Gesamtheit von Entititen” (vgl. TKH, 1/2, 123).
Nun tibernimmt der Weltbegriff in der Alltagskommunikation aber
nicht diejenige Rolle, die ihr ein Theoretiker oder Philosoph zu-
schreibt. Deswegen unterscheidet Habermas den theoretischen,
das heiB3t explizit thematisierten, Begriff der Welt von der ,,Lebens-
welt” (vgl. Kap. IV.2.2) als derjenigen Instanz, die im alltdglichen
Handeln ,,implizit“ vorausgesetzt wird.26 Entsprechend differen-
ziert er zwei Weisen nach denen der Weltbegriff handlungstheore-
tisch gebraucht werden kann:

es zur Ausbildung von Konzepten formaler Welten: einer objektiven Welt
der Tatsachen, einer sozialen Welt interpersonaler Bezichungen und einer
subjektiven Welt eigener Erlebnisse.“ (Waldenfels, ,,Rationalisierung der
Lebenswelt — ein Projekt. Kritische Uberlegungen zu Habermas® Theorie
des kommunikativen Handelns®, in: Iz den Netzen der Lebenswelt (Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1985), 94-119, 97)

26 Vel. TKH, 1/2,123: ,Es sind die vergesellschafteten Subjekte selbst,
die, wenn sie an vergesellschafteten Deutungsprozessen teilnehmen, das
Konzept der Welt implizit verwenden.*

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 379

Im ersteren Fall ist die von einer Gemeinschaft geteilte kulturelle Ubetliefe-
rung konstitutiv fiir die Lebenswelt, welche der einzelne Angehdérige in-
haltlich interpretiert vorfindet. Diese intersubjektiv geteilte Lebenswelt bil-
det den Hintergrund fiirs kommunikative Handeln. Deshalb sprechen
Phinomenologen wie A. Schiitz von der Lebenswelt als dem unthematisch
mitgegebenen Horizont, innerhalb dessen sich die Kommunikationsteil-
nehmer gemeinsam bewegen, wenn sie sich thematisch auf etwas in der
Welt bezichen. Im anderen Fall werden einzelne Bestandteile der kulturellen
Ubetlieferung selber zum Thema gemacht. Dabei miissen die Beteiligten
gegeniiber kulturellen Deutungsmustern, die normalerweise ihre Interpre-
tationsleistungen erst ermdglichen, eine reflexive Einstellung einnehmen.
(TKH, 1/2,123f)

Nach diesem lingeren Zitat und den vorangestellten Uberlegungen
ergibt sich folgende Situation: Es gibt drei fundamentale, zugleich
formal-ontologische Einstellungen, die ein Horer zu einer AuBe-
rung einnehmen kann. Allerdings versteht er diese AuBerung erst
und ist Uberhaupt erst in der Lage, gegentiber dieser Einstellungen
zu entwickeln, weil er schon ein ,,Angeh6riger” derselben Lebens-
welt ist wie sein Gesprichspartner. In diesem Sinn — wenn man
versucht, zu kldren, was bei Habermas selbst nicht ganz deutlich
wird —7 unterscheidet Habermas zwischen drei formal-ontologi-
schen Weltbegriffen und einem ontologischen Weltbegriff: der Le-
benswelt (dieser Zusammenhang bedarf niherer Untersuchung;
vgl. dazu Kap. 1V.2.2). Wenn ein Angehériger einer Lebenswelt
nun eine formal-ontologische Einstellung einnimmt und ,,sich the-
matisch auf etwas in der We/#“ bezieht, dann bezieht er sich immer
schon auf einen bestimmten Ausschnitt der Welt:

Dieser Einstellungswechsel bedeutet, dass die Giiltigkeit des thematisier-
ten Deutungsmusters suspendiert und das entsprechende Wissen proble-
matisiert wird; zugleich bringt der Einstellungswechsel den problemati-
schen Bestandteil der kulturellen Ubetlieferung unter die Kategorie eines
Sachverhalts, auf den man objektiv Bezug nehmen kann. (TKH, 1/2, 124)

27 Auf die Unklatheit der Rolle ontologischer Begriffe, mit denen Ha-
bermas an dieser Stelle operiert, geht Waldenfels ein (vgl. Waldenfels, ,,Ra-
tionalisierung der Lebenswelt — ein Projekt™, 100£.).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380 Die Debatte Derrida-Habermas

Dergestalt werden Geltungssphiren sprachlicher Verstindigung
mit Sachverhalten identifiziert. Dies geschieht gewissermallen je-
derzeit, aber im Laufe der Zeit — so Habermas gesellschaftsevolu-
tiondre These (dazu weiter unten mehr) — haben sich entsprechend
der drei ,,Funktionen sprachlicher Verstindigung* (vgl. TKH, 1/2,
413) drei lebensweltliche, (formal-) ontologische Beziige ausdiffe-
renziert: ,,Mit der modernen Wissenschaft, mit dem positiven
Recht und den prinzipiengeleiteten Profanethiken, mit einer auto-
nom gewordenen Kunst und der institutionalisierten Kunstkritik
haben sich ohne Zutun der Philosophie drei Vernunftmomente
herausktistallisiert. (TKH, 2/2, 584) Habermas spticht hier von
»drei Vernunftmomenten®, weil sich die ontologischen Beziige
Wissenschaft, Recht und Kunst nur durch eine rationale Deutung
ausbilden konnten (vgl. prA).

Dazu stellt et ein ,,Gedankenexpetiment (TKH, 1/2, 172) an,
das als Nachweis dafiir dienen soll, dass Verstehen tiberhaupt nur
dann méglich ist, wenn im gemeinsamen Gesprich auch von den-
selben ontologischen Voraussetzungen ausgegangen wird. Dem-
nach kénne man grundsitzlich danach differenzieren, ,,was der Ak-
tor fir wahr A4/t im Unterschied zu dem, was (unserer Meinung
nach) wahr ist®. (TKH, 1/2, 171) Im Hintergrund stehe dabei ,,ein
methodologisch relevantes Gefille zwischen der Ebene der Handlungsin-
terpretation und der Ebene der interpretierten Handlung.” (TKH,
1/2, 173) Dieses ,,Gefille verschwinde erst dann, wenn man die
»Asymmettie zwischen uns und einem Aktor* (IKH, 1/2,172) auf-
gebe, die darin bestehe, dass dieser ,,nicht mit der Fihigkeit ausge-
stattet ist, als Diskursteilnehmer in hypothetischer Einstellung tber
die Geltung von Normen zu s#reiten’. (IKH, 1/2, 172) Andernfalls
sei aber Verstindigung unméglich: ,,Jeder Konsens beruht auf ei-
ner intersubjektiven Anerkennung kritisierbarer Geltungsanspri-
che; dabei wird vorausgesetzt, dass die kommunikativ Handelnden
zu gegenseitiger Kritik fihig sind.“ (TKH, 1/2, 173)

Dies sei aber nur dann moglich, wenn man vorab unterstellt,
dass beide dieselben ontologischen Voraussetzungen haben: ,,So-
bald wir aber die Aktoren mit dieser Fihigkeit ausstatten, vetlieren
wir als Beobachter unsere privilegierte Stellung gegentiber dem Ob-

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 381

jektbereich. (TKH, 1/2, 173) Dagegen konnte allerdings mit Qui-
nes Szenario radikaler Ubersetzung (vgl. Kap. 1.2) eingewandt wer-
den, dass wir nolens volens ,,unsere privilegierte Stellung gegentiber
dem Objektbereich® gar nicht aufgeben kénnen: Die von Haber-
mas angefithrte Unterscheidung zwischen dem, ,,was der Aktor fir
wahr bdlt im Unterschied zu dem, was (unserer Meinung nach)
wahr ist®, ist im Szenario radikaler Ubersetzung gerade eine Not-
wendigkeit. Zugleich sei darauf verwiesen, dass dieses, wie Haber-
mas es verstanden wissen will, ,,methodische Gefalle® auch Aus-
druck eines ontologischen Gefilles sein kann.?8 Allerdings hat Ha-
bermas zumindest zur Mdglichkeit eines solchen Einwandes an
spiterer Stelle Bezug genommen:2

Der Witz dieser Theoriestrategie [,radikaler’ Ubersetzung] besteht darin,
aus der Teilnehmerperspektive selbst den Weg zu einem streng naturalistischen
Verstindnis des eigenen Sprachverhaltens zu ebnen. Aber die szientisti-
sche Verfremdung intuitiven Wissens, die den Erfolg dieser Strategie er-
klirt, begriindet zugleich die Achillesferse des strikten Naturalismus.
(WuR, 34)

Demnach sei der Einwand widerspriichlich: Entweder gebe es ein
,»streng naturalistisches Verstindnis des eigenen Sprachverhaltens®
— und dann gebe es keine Teilnehmerperspektive, weil diese schon
eine normative Beschreibung voraussetze. Wenn es keine Teilneh-
merperspektive gebe, gebe es aber auch keine Beobachterperspek-
tive, die dieser entgegengesetzt werden konne. Richtig ist folglich,
dass Quines Szenario von diesem Kontrast lebt: Es gibt einen Be-
obachter, der unter ,,Gavagai* nichts Bestimmtes versteht (metho-
dologische Deutung) bezichungsweise nichts Bestimmtes verste-
hen kann (ontologische Deutung) #nd eine Eingeborenengesell-
schaft bestehend aus Teilnehmern, das hei3t Angehorigen einer Le-

28 Hylton, ,,Translation, Meaning, and Self-Knowledge®, 270. Siche
dazu Kap. L.

29 Dabei scheint er weniger auf Quine zu reagieren, als auf die unter
den Bannern Quines gefiihrte Kritik Henrichs (vgl. Henrich, ,,Was ist Me-
taphysik — was Moderne?*, 23£.). Siche zu der Debatte zwischen Habermas
und Henrich: Peter Dews, ,,Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Ha-
bermas®, in: DZPhil 49/6 (2001), 861-871. Siche dazu auch (Kap. IV.2.2).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382 Die Debatte Derrida-Habermas

benswelt. Oder aber man gesteht sogleich zu, dass es eine Teilneh-
merperspektive gibt (und einen ausgeschlossenen Beobachter).
Wenn es aber iiberhaupt eine Teilnehmerperspektive gibt, dann
sind die naturalistischen Folgen, die Quine mit dem Szenatio zu
ziehen versucht, damit schon nicht kompatibel (und das Problem
wire dann nur noch eines der Integration des ausgeschlossenen Be-
obachters, worauf Habermas aber sogleich ethnomethodologisch
antwortet):

Sprach- und handlungsfihige Subjekte, die in kommunikative Praktiken
verstrickt sind, kénnen gar nicht umhin, sich in ihrem Denken und Tun
nach Normen zu richten und von Griinden affizieren zu lassen. Sie konnen
sich unter Quines objektivierender Beschreibung nicht wiedererkennen.
(WuR, 34)

Interessant ist nun, wie Habermas seine Berufung auf eine Gegen-
instanz (,,sprach- und handlungsfihige Subjekte) begriindet:

Der strenge Naturalismus scheitert an der kognitiven Dissonanz zwischen
dem gut nachpriifbaren Selbstverstindnis von kompetenten Sprechern
und einer kontraintuitiven, riicksichtslos revisionistischen Selbstbeschrei-
bung. Diese beraubt nidmlich die Sprachanalyse mit den Sprecherintuitio-
nen ihrer einzig zuverlissigen Datenbasis. (W#R, 34)

An dieser Stelle scheint Habermas nun mit Searle gemeinsame Sa-
che gegen Quine zu machen. Denn auch dieser beruft sich, vor
dasselbe Problem gestellt, auf die ,,intuitions of the native spea-
kers (84, 15). Was man bei der Berufung auf ,,Sprecherintuitio-
nen® an dieser Stelle tatsichlich ungern aufgeben mdochte, ist die
Annahme, ,,dass die kommunikativ Handelnden g gegenseitiger Kri-
tik fibig sind*. (TKH, 1/2, 173) Dies ist im Szenario radikaler Uber-
setzung schwer vorstellbar und gerade dann nicht gegeben, wenn
man es ontologisch versteht. Das Extrem der Annahme eines on-
tologischen Grabens steht dann aber dem anderen Extrem gegen-
tber, noch das ,,methodologische Gefille” zwischen ,,Handlungs-
interpretation und der Ebene der interpretierten Handlung* besei-
tigen zu wollen. Richtig ist an dieser Stelle immerhin, dass die Leis-
tungsfihigkeit einer Argumentationstheotie, die Habermas ja kur-
sotisch vertritt (vgl. TKH, 1/2, 44-71), dadutch erhoht wird, dass

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 383

die Teilnehmer einer Argumentation von denselben ontologischen
Annahmen ausgehen. Wire dies jedoch der gesamte Ertrag der The-
orie des kommunikativen Handelns, so fiele er verhiltnismiBig gering
aus (es handelte sich dann tatsdchlich um eine rein methodologi-
sche Ubetlegung zur Steigerung der Effektivitit einer Argumenta-
tionspraxis). Die Frage ist also: Gibt es einen zwingenden Grund
dafiir, dass die Subjekte einer Teilnehmerperspektive konstitutiv
von denselben ontologischen Beziigen ausgehen? Oder in Haber-
mas’ Worten: ,,[K]6nnen Fragen der Bedeutungsexplikation in letz-
ter Instanz von Fragen der Geltungsreflexion getrennt werden oder
nicht?* (TKH, 1/2, 189)
Habermas gibt hierauf eine doppelte Antwort:

Die allgemeinsten Kommunikationsstrukturen, die sprach- und hand-
lungsfahige Subjekte zu beherrschen gelernt haben, 6ffnen nun aber nicht
nur den Zugang zu bestimmten Kontexten; sie ermdglichen nicht nur den
Apnschluss an und die Fortbildung von Kontexten, welche die Teilnehmer,
wie es zunichst scheinen mochte, in den Bannkreis des blof3 Partikularen
hineinziehen. Dieselben Strukturen bieten zugleich die kritischen Mittel,
um einen gegebenen Kontext zu durchdringen, von innen aufzusprengen
und zu transzendieren, um noétigenfalls durch einen faktisch eingespielten
Konsensus bindurchiugreifen, Irrtiimer zu revidieren, Missverstindnisse zu
korrigieren usw. Dieselben Strukturen, die V erstindigung ermaglichen, sorgen anch
Siir die Mdglichkeiten einer reflexiven Selbstkontrolle des 1V erstiandigungsvorgangs.
(TKH, 1/2,176)

Dieser Abschnitt kann nun aber, systematisch betrachtet, ebenso
als gegen Quine gerichtet verstanden werden wie er als Auftakt von
Habermas® Kiritik an Gadamers |, traditionalistisch gewendete|1]
Hermeneutk” (TKH, 1/2, 195) gemeint sein kann — beide Male im
Sinne einer ,,Erfahrung des Anthropologen, der lernt, dass der In-
terpret gegeniiber einer Uberlieferung keineswegs immer die Posi-
tion eines Untetlegenen einnimmt*. (TKH, 1/2, 194) Gleich ob
diese Erfahrung nun anthropologisch — bezichungsweise gemil3
der ,,Ethnomethodologie (vgl. TKH, 1/2, 188) — oder wie zuvor
psychologisch (vgl. Kap. 1V.2) artikuliert wird, sie richtet sich stets
gegen die Naivitit, die ,,der konventonelle Soziologe* (TKH, 1/2,
182) an den Tag lege. Dieser gebe sich

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384 Die Debatte Derrida-Habermas

keine Rechenschaft dariiber, dass er einen Handlungszusammenhang, den
er zum Gegenstand macht, nur objektivieren kann, indem er sich seiner
vorgingig als Informationsquelle bedient. Er sieht nicht, dass er als Inter-
aktionsteilnehmer an der Herstellung des Handlungszusammenhanges,
den er als Gegenstand analysiert, bereits Anteil hat. (TKH, 1/2, 182)

Demnach zehrt schon die Beschreibung des Problems radikaler
Ubersetzung von der Méglichkeit, den ,,Handlungszusammen-
hang®, in dem von ,,Gavagai“ die Rede ist, zu verstehen. Nur unter
Ausklammerung dieser Voraussetzung wird aber auch das Szenario
radikaler Ubersetzung zu einem Problem, denn erst dann wird un-
plausibel (worauf zugleich die Plausibilitit des Szenatios als Gedan-
kenexperiment besteht), ,,wie sich ein sprach- und handlungsfihi-
ges Subjekt in einer fremden Umgebung unverstindliche AuBerun-
gen verstindlich macht®. (TKH, 1/2, 188)

Dagegen rekurriert Habermas auf die ,,Ausnabmeleistung, die erst
dann erfordetlich wird, wenn relevante Gewissheiten der Lebens-
welt problematisch werden® (TKH, 1/2, 188). Diese Ausnahme-
leistung versteht Habermas einerseits als die hermeneutische Auf-
gabe, ,,die Situationsdefinition, die der uberlieferte Text voraus-
setzt, aus der Lebenswelt des Autors und seiner Adressaten zu et-
schlieBen®. (TKH, 1/2, 189) Zugleich pocht er darauf, dass die het-
meneutische Aufgabe nur unter Beibehaltung und kritischer Aus-
einandersetzung mit den eigenen rationalen Standards moglich sei:

Der Interpret versteht also die Bedeutung eines Textes in dem Male, wie
er einsieht, warum sich der Autor berechtigt fiihlt, bestimmte Behauptun-
gen (als wahr) aufzustellen, bestimmte Werte und Normen (als richtig) an-
zuerkennen, bestimmte Erlebnisse (als wahrhaftig) zu duflern. [...] Aber
diese Voraussetzungen wiederum kann der nachgeborene Interpret nicht
identifizieren, wenn er nicht zu de[n] mit dem Text verbundenen Gel-
tungsansptiichen wenigstens implizit Stellung nimmt. (TKH, 1/2, 190)

Dabei beruft sich Habermas auf die Annahme einer ,,immanenten
Verniinftigkeit, die der Interpret allen, wie auch immer opaken Au-
Betungen unterstellen muss* (TKH, 1/2, 190£f). Demnach ,.kann
sich der Interpret Grinde gar nicht vergegenwrtigen, ohne sie u beurtei-
len, ohne affirmativ oder negativ zu ihnen Stellung zu nehmen®.
(IKH, 1/2,191)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 385

Der Geltungscharakter der Rede (GR) impliziert demnach im-
mer schon die Moglichkeit rationaler Bezugnahme (prA). Als Mog-
lichkeit ist dies nicht zu bestreiten. Aber zugleich schlie3t Habermas
von dieser Moglichkeit auf ihre Notwendigkeit, was im Rahmen
seiner Ausfithrungen zu einer Argumentationstheorie ebenso deut-
lich wie sinnvoll ist. Aber die Frage, die sich in Anbetracht der
Schwierigkeiten seiner Theorie stellt — wie sie insbesondere im
Kontrast zur Asthetik Derridas auftauchen (dazu gleich mehr) —,
lautet, ob es sich bei (p4) um eine generelle und also verallgemei-
nerbare, mithin notwendige Eigenschaft von Sprache handelt oder
nicht. Diese Frage stellt sich Habermas aber gerade nicht: Er un-
terstellt vielmehr schon ein Modell von Sprache fiir den theoreti-
schen Zweck der Fundierung einer Handlungstheorie — ohne die-
ses Modell dann noch einmal eigens auf seine Modellhaftigkeit zu
untersuchen. Dabei muss man sehen, was Habermas’ pragmatische
Wende im Kern bedeutet, nimlich primir die Frage nach den Be-
dingungen einer Handlungstheorie und der dabei fundamentalen
Bedeutung von Sprache. Eben dies besagt der Titel der Theorie des
kommunikativen Handelns: Hierbei handelt es sich primir um eine
Theorie des Handelns, und zwar unter der nachgeordneten Bestim-
mung ihrer Kommunikativitit. Sprache wird hier immer schon da-
raufhin befragt, inwiefern sie Handlungen erméglicht — und Hand-
lungen dienen der Erfiillung von Zwecken.

Habermas hilt nachdriicklich fest, dass ,,die teleologische Struk-
tur fiir alle Handlungsbegriffe fundamental® (TKH, 1/2, 150£)) sei.
Zwar kann man Handlungen grundsitzlich teleologisch, kausal o-
der intentional verstehen,® aber der Sache nach folgt Habermas
hier der plausiblen, wenn auch etwas groben Einschitzung Bub-
ners:3! | Sprache kann in keinem dem Handeln vergleichbaren

30 Siehe dazu etwa: Bubner, Handlung, Sprache und 1 ernunft, 127.

31'So beruft sich Habermas in seiner Fundamentalititsfeststellung der
teleologischen Struktur fiir das Handeln auf Bubners Handlung, Sprache 1er-
nunft (vgl. TKH, 1/2, 151, Fn. 163). Darin liegt zwar cine gewisse Vetein-
fachung (siche Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 127), ist aber der
Sache nach zumindest nicht ganz unkorrekt (siche folgendes Zitat im
Flietext).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386 Die Debatte Derrida-Habermas

Sinne als zielgebunden gelten.*32 Fur Habermas ist die Unterscheid-
barkeit von Sprechen und Handeln in jedem Fall eine zentrale Annahme,
da ihm andernfalls kaum Ressourcen blieben, um der von ihm ge-
schenen, hermeneutischen ,,Gefahr zu entgehen, ,,dass [andern-
falls| soziales Handeln auf die Interpretationsleistungen der Kom-
munikationsteilnehmer reduziert wirde (TKH, 1/2, 143). Dann
wire seine Theorie des kommmunikativen Handelns reine Hermeneutik.
So aber kann er behaupten: ,,[Dlie &ommunikative Handlung geht
nicht im interpretatorisch ausgefihrten Ags der VVerstindignng auf.
(TKH, 1/2, 151) Dieser sei vielmehr ,,nur der Mechanismus der
Handlungskoordinierung” (TKH, 1/2, 143). Demnach untetschei-
det er aber nicht nur Handlung und Sprache, sondern ordnet letz-
tere ersterer unter.

Damit findet in der Theorie des kommunikativen Handelns zwar tat-
sichlich so etwas wie eine ,,Entrelativierung der hermeneutischen
Ausgangsposition®3 statt, aber nur um den Preis einer grundsitzli-
chen Nachrangigkeit sprachphilosophischer Fragen zugunsten ei-
nes teleologischen Handlungsmodells. Diese Kosten schlagen
dann aber wieder zu Buche, sobald die Implikationen dieses primér
handlungsorientierten Ansatzes als Fragen nach der Einheit und
folglich sprachlichen Vermittelbarkeit seiner formal-ontologischen
Unterscheidungen wiederkehren. Denn mit der Einfithrung von
(prA) verpflichtet sich Habermas auf die Existenz von Bereichen,
die jegliche Geltungslogik im Plural erst erméglichen. Dann aber
stellt sich die Frage, wie gemil3 der Pluralitit von Geltungslogiken
noch Verstindigung iiber die Grenzen von Habermas’ formal-on-
tologischen Unterscheidungen hinweg moglich sein soll.

Habermas fiihrt hierfiir die Kategorie der Lebenswelt ein — in
Vorwegnahme von (Kap. IV.2.2) —, die als Komplement zum kom-
munikativen (nicht zweckgerichteten) Handeln gedacht ist. Dann
aber stellt sich die Frage nach der Geltungslogik des Bereichs der
Lebenswelt; einer geltungslogisch nicht-differenzierten Logik der
Geltung. Ob das Lebensweltkonzept tatsichlich zur Stiitzung einer
auf (prA) beruhenden Theorie des kommunikativen Handelns taugt oder
ob damit nicht gerade die reale Ausdifferenziertheit der Geltungs-

32 Bubner, Handlung, Sprache und 1 ernunft, 168.
33 Honneth, Kritik der Macht, 309.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 387

bereiche infragegestellt und schlief3lich zu einer quasi-hermeneuti-
schen Dimension Zuflucht genommen wird, ist eine offene Frage,
die an die Theorie des kommunikativen Handelns in jedem Fall gerichtet
werden muss (Kap. IV.2.2). Dazu seien einige Erlduterungen vo-
rausgeschickt.

So erklirt Bubner beziiglich der Unterscheidung von Sprache
und Handeln:

Denn die im Reden gemeinten Inhalte gelten nicht als angestrebte, erst zu
erreichende Ziele. [...] Die Zwecksetzung im Reden bezieht sich nur da-
rauf, die gemeinten und gehabten Inhalte zum Ausdruck und bei anderen
zum Verstindnis zu bringen, nicht aber auf diese Inhalte selber. Die znbalt-
liche Spezifikation ist also fur allen faktischen Sprachgebrauch und alle ver-
stchbare Kommunikation die unetlissliche Voraussetzung, obwohl sie
nicht eine Zwecksetzung des jeweiligen Sprechaktes darstellt. 3+

Das Kriterium, das Bubner hier fir eine Unterscheidung von
Handlung und Sprache cinfiihrt, ist das der inbaltlichen Spezifikation
(25). Dies fiihrt er aus:

An sich ist die Sprache keinen bestimmten Zwecken unterworfen, das un-
terscheidet sie grundsitzlich von Praxis. Die Freiheit von einzelnen Zwe-
cken hat man als die durchgingig gleiche Zwecksetzung der Verstindigung
ausgedriickt. Dieser Generalzweck bleibt freilich praktisch ganz leer. Ver-
stindige Kommunikation setzt inbaltliche Spezifitit voraus. Man redet nicht
um der Verstindigung willen miteinander, sondern im Dienste mannigfach
besonderer Intentionen.>

Das von Bubner eingefiihrte Kriterium der Rede ,,im Dienste man-
nigfacher Intentionen® bleibt aber in einer Hinsicht unbestimmt:
Denn grundsitzlich spriche prima vista nichts dagegen, (i5) herme-
neutisch zu verstehen. Die Annahme, sich in der Sprache tiber be-
liebige Inhalte zu verstindigen, bricht ja keineswegs mit der An-
nahme, dass das Sein, das dort verstanden wird, Sprache ist (vgl.

34 Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 171 (eigene Hervorhebung,
PF).
3 Ebd., 173 (eigene Hervorhebung, P.F.).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388 Die Debatte Derrida-Habermas

Kap. IV.2). Der in der Hermeneutik Gadamers nahegelegte onto-
logische Sprachmonismus besagt ja gerade, dass alles, worliber man
sich verstindigen kann, auch existiert. Insofern kénnte eine Unter-
scheidung zwischen Handlung und Sprache auch unter hermeneu-
tischen Primissen erfolgen.? (i5) scheint zumindest nicht zwin-
gend eine Differenzierung von Geltungsbereichen zu erfordern.
Habermas unterscheidet hingegen zwischen ,,sprachlichen und
gesellschaftlichen Konventionen® (TKH, 1/2, 144, Fn. 159). Die-
sen Unterschied meint Habermas dadurch etablieren zu kénnen,
dass er kommunikatives Handeln als eine besondere ,,Komplexi-
tatsstufe” von Sprache begreift, ,,die gleichzeitig einen propositio-
nalen Gehalt, das Angebot einer interpersonalen Bezichung und
eine Sprechetintention ausdrick|[t]* (TKH, 1/2, 143). Nun ist be-
reits darauf hingewiesen worden, dass Habermas das ,,sprachliche
Medium® als Spiegelung der ,, Weltbeziige des Aktors® auffasst (vgl.
TKH, 1/2, 141). Dazu etliutett et, ,,dass wir uns allgemein mit der
Wahl bestimmter soziologischer Handlungsbegriffe auf bestimmte
ontologische Voraussetzungen einlassen (TKH, 1/2, 126). Die
obige ,,Komplexititsstufe* der Sprache enthilt entsprechend einen
Sdreifachen Welthezng (TKH, 1/2, 144), von dem Habermas explizit
sagt, dass er ,,wichtig ist“ (TKH, 1/2, 144). Diese Relevanz ergibt
sich aus Habermas’ Einsicht in die Notwendigkeit einer Abgren-
zung von ,,den philosophisch-hermeneutischen Ansitzen* (TKH,
1/2,143), da diese mit seinem Modell statk verflochten sind.>” Ent-

36 Es ist hier nicht der Ort, zu urteilen, ob Bubner mit seinen Ausfiih-
rungen diesen Primissenrahmen tiberschreitet oder in ihm verbleibt. Es
gentigt hier, die Moglichkeit einer solchen Theorieoption aufzuzeigen.
Gadamer betrachtete die Hermeneutik in jedem Fall auch als ,,praktische
Aufgabe® (vgl. Gadamer, ,,Hermeneutik als theoretische und praktische
Aufgabe® [1978], in: GIV, Bd. 2, 301-318).

37 Entsprechend hebt Habermas den Ausgang des , kommunikative[n]
Handlungsmodell[s]* aus ,,Meads symbolischem Interaktionismus, Witt-
gensteins Konzept der Sprachspiele, Austins Sprechakttheorie und Gada-
mers Hermeneutik® hervor (TKH, 1/2, 143), grenzt sich aber an gleicher
Stelle nur von der Hermeneutik ernsthaft ab — eben weil der Verdacht na-
heliegt, dass es sich hierbei um eine Spielart der Hermeneutik handelt, die
ctwa Bubner ,transzendentale Hermeneutik® nennt (vgl. Bubner, ,,Trans-
zendentale Hermeneutik?*; vgl. dazu: Kap. IV.2.3).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 389

sptechend der drei ,,Sprachfunktionen® (TKH, 1/2, 143) etgeben
sich drei ,,Geltungsanspriiche” (TKH, 1/2, 149): ,,dass die ge-
machte Aussage wahr ist“, ,,dass die Sprechhandlung mit Bezug auf
einen geltenden normativen Kontext richtig [...] ist®, ,,dass die ma-
nifeste Sprecherintention so gemeint ist, wie sie geduBert wird.”
(Vgl. TKH, 1/2, 149) Daraus folgt die Annahme von ,,drei Welten,
zu denen der Aktor mit seiner AuBerung jeweils Beziehungen auf-
nimmt“ (TKH, 1/2, 149):

der objektiven Welt (als der Gesamtheit aller Entititen, Gber die wahre
Aussagen moglich sind); [...] der sozialen Welt (als der Gesamtheit aller
legitim geregelten interpersonalen Beziehungen); und [...] der subjektiven
Welt (als der Gesamtheit der privilegiert zuginglichen Erlebnisse des Spre-
chers). (TKH, 1/2, 149)

Die Vorstellung von drei Welten ist erneut ein Indiz daftr, dass
Habermas mit dem ontologischen Sprachmonismus der Herme-
neutik zu brechen versucht. Aber zugleich treten dadurch erneut
Schwierigkeiten auf, die diesmal unter dem Begtiff der Wahrheit
subsumiert werden konnen. Denn Wahtheit ist nun offenbar nur
ein Geltungsanspruch in einer Welt — was wohl das kriftigste Ar-
gument dafiir ist, in Habermas® Ausfithrungen zum Wahrheitsbe-
griff ein pragmatisches Verstindnis am Werk zu sehen (vgl. Kap.
1V.2).38 Habermas hat dieses Problem, das auf der ,,Differenz zwi-
schen Wahrheit und rationaler Akzeptabilitit® (IW«R, 53) beruht
und als Motivation fiir den Buchtitel Wabrheit und Rechtfertignng ver-
standen werden kann, insofern zu entschirfen versucht, als er darin
Diskurs und Handlung unterscheidet (vgl. W#KR, 51f.): Der Diskurs
reflektiert dabei den Moment rationaler Akzeptabilitit, er hat den

Stellenwert einer ausgezeichneten Kommunikationsform, die die Beteilig-
ten zu einer immer weiteren Dezentrierung ihrer Erkenntnisperspektiven
anhilt. [...] Die Argumentation bleibt namlich das einzig verfiighare Medium
der Wahrheitsvergewisserung, weil sich anders problematisch gewordene
Wahrheitsanspriiche nicht priifen lassen. (WK, 51)

Habermas selbst sicht, dass dergestalt ,,die Diskursteilnehmer in
eine paradoxe Lage™ (WxR, 53) geraten. Denn einerseits sagen sie

38 So Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommmunikative Realitit?, 105.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390 Die Debatte Derrida-Habermas

in Bezug auf die objektive Welt etwas ,,von den Gegenstinden
selbst (WuK, 53) aus, insofern Wahrheit ,,cine ,unverlierbare Eigen-
schaft’ von Aussagen™ (W#R, 50) darstellt. Andererseits ,,gibt [es]
keinen unvermittelten, diskursiv ungefilterten Zugang zu den
Wahrtheitsbedingungen von empirischen Uberzeugungen® (WiR,
51f). Jede Wahrheit muss zugleich gerechtfertigt werden. Die
Rechtfertigungspraxis unterwandert aber tendenziell die Behaupt-
barkeitsbedingungen des Wahrheitspradikats. Man kann in diesem
Sinn verstehen, warum Heinle Habermas hier Inkonsistenz vot-
witft:3

Mit dem pragmatischen Wahrheitsbegriff wird der Handlungsgewissheit
die Autoritit zugesprochen, konstative Sprechakte, die in allen méglichen
Kontexten gerechtfertigt werden kénnten, als wahr auszuzeichnen. Dies
ist aber nur moglich, wenn ein gewisser Positivismus unterstellt, die
sprachverhaftete Inspektion der Referenten also in bestimmter Hinsicht
wieder zurtickgenommen wird.40

Die entscheidende Frage dabei ist — erneut () —, wie sich die jeweils
bereichsspezifische — beziehungsweise in Habermas® Terminologie:
weltspezifische — Form von Wahrheit (sei dies Wahrheit im enge-
ren Sinn, normative Richtigkeit beziechungsweise Legitimitit oder
die Authentizitit einer expressiven Praxis) zu ihrer Erméglichungs-
bedingung verhilt, nimlich ,,dem Hintergrund eines kulturell ein-
gespielten Vorverstindnisses” (TKH, 1/2, 149£.).

Man ist damit zurtickgeworfen auf (prA4), das folglich als ein
quasi-ontologisches Prinzip fungiert, da es nach Habermas der
Schlissel zur Beantwortung aller Probleme ontologischer (Un-)Be-
stimmtheit ist. Damit eréffnet sich zugleich im engeren Sinn die
Debatte mit Derrida, die als Frage um ,,die welterschlieBende Kraft
der interpretierenden Sprache® (DM, 241) kreist. Nach Habermas
kann diese Kraft nicht die Wirksamkeit rationaler Grunde tiberstei-
gen, weswegen er gerade auf der grundsitzlichen Trennbarkeit
(und faktischen Trennung) von ,,normaler und poetischer Rede*
(DM, 240) besteht. Demnach ergebe sich der ,,Eigensinn® (DM,
241) ,,der poetisch-welterschlieBenden Funktion der Sprache®

39 Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommunikative Realitir?, 112, 115.
4 Bbd., 115.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 391

(DM, 240) erst durch ,,das Negationspotenzial der Geltungsbasis
verstindigungsorientierten Handelns® (DM, 241). Man kann, mit
anderen Worten, poetische Sprache erst dadurch erkennen, dass in
ihr Geltungsanspriiche formuliert sind, zu denen ein kommunika-
tives Gegeniiber — etwa der Leser — eine bejahende oder vernei-
nende Einstellung einnehmen kann. Dazu miisse es aber einen Be-
reich geben — eine formale Weltunterstellung, um in der Termino-
logie zu bleiben —, ohne den die Akzeptabilitit einer AuBerung will-
kiirlich wire. Dieser Bereich ist gemil Habermas® Asthetik die Au-
thentizitit einer AuBerung. Dies sei kurz ausgefiihrt.

Habermas hilt selbst fest, dass seinen #sthetischen Uberlegun-
gen einfem] modifizierte[n] Buhlersche[n] Funktionsschema
Rechnung [trage] (DM, 241) und verweist in der folgenden Ful3-
note auf die entsprechenden Ausfithrungen in der Theorie des kom-
munikativen Handelns. Dort (TKH, 1/2, 374ff)) — gemil (DM, 241,
Fn. 72) — sei im Wesentlichen folgende Passage relevant:*!

Die Bedeutungstheorie kann das Integrationsniveau der von Bihler pro-
grammatisch entworfenen Kommunikationstheorie erst einholen, wenn
sie fur die Appell- und Ausdrucksfunktionen (gegebenenfalls [meine Hervor-
hebung, P.F] auch fiir die von Jakobson betonte, auf die Darstellungsmit-
tel selbst bezogene ,,poetische* Funktion) der Sprache in dhnlicher Weise

eine systematische Begriindung geben kann wie die Wahrheitssemantik fiir
die Darstellungsfunktion der Sprache. (TKH, 1/2, 375)

Bei der Ankiindigung der ,,gegebenenfalls im Rahmen einer sys-
tematischen Ausarbeitung zu bertcksichtigenden poetischen Funk-
tion der Sprache hat es Habermas dann aber bewenden lassen: So
wird im Folgenden die Logik der Wahrheitssemantik zwar fir die
Appellfunktion (normative Richtigkeit) und die Ausdrucksfunktion
(Wahrhaftigkeit) ausbuchstabiert. Fiir die poetische Funktion hat
er aber — soweit das zu sehen ist — ein solches ,,wahrheitsanaloges®

4 Soweit ersichtlich gibt es tiberhaupt nur zwei Bezugsstellen auf die
von Roman Jakobson erstmals diskutierte poetische Funktion der Sprache,
nimlich (TKH, 1/2,372) und (TKH, 1/2, 375).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392 Die Debatte Derrida-Habermas

Kriterium nicht geliefert.#? Dennoch hat er anschlieBend die Kunst
und die Kunstkritik als eigenstindigen Bereich der Lebenswelt
identifiziert — allerdings tber die Ausdrucksfunktion der Sprache.
Kunst wird folglich — zumindest in der Theorie des kommunikativen
Handelns — gemil} dem Kriterium der Wahrhaftigkeit (einer AuBe-
rung beziechungsweise eines Werks) gedacht; so spricht Habermas
dann vom Geltungsbereich ,,isthetisch-expressiver Vernunft*
(TKH, 1/2, 485). Dieser Zusammenschluss erklart sich einerseits
aus der gesellschaftsevolutioniren (vgl. TKH, 1/2, 301-305; 322-
324; Kap. 1V.2.2) Feststellung einer

Institutionalisierung eines Kunstbetriebs, in dem die Kunstproduktion
schrittweise von kultisch-kirchlichen und héfisch-mizenatischen Bindun-
gen geldst und die Rezeption der Kunstwerke in einem kunstgenieBenden
Publikum von Lesern, Zuschauern, Horern durch professionalisierte
Kunstkritik vermittelt wird (TKH, 1/2, 456).

Andererseits kommt hierin eine systematische Einstellung zum
Ausdruck, die tiber die Asthetik gerade hinausgreifen muss, um de-
ren ,,Eigensinn® (DM, 241) nicht zu uberfordern:# ,Wenn sich
aber das Denken nicht mehr im Element der Wahrheit, der Gel-
tungsanspriiche Gberhaupt bewegen kann[...], verlieren Wider-
spruch und Kiritik ihren Sinn.* (DM, 151) Dazu erklirt Habermas
an anderer Stelle:

Die Literatur fordert den Leser nicht zu derselben Art von Stellungnahmen
heraus wie die Alltagskommunikation der Handelnden. Beide sind in Ge-
schichten verstrickt, aber auf eine andere Art. Ein Aspekt, unter dem man
sich diese Differenz klarmachen kann ist der von Bedeutung und Geltung.
(ND, 261)

42 Auch Helmut Fahrenbach spricht von der ,,Unausgefiihrtheit der ,ds-
thetisch-expressiven® Dimension®. (Helmut Fahrenbach, ,,Zum anthropo-
logischen Bezugsrahmen der ,Theorie des kommunikativen Handelns‘ von
Jurgen Habermas®, in: Willem van Reijen, Karl-Otto Apel (Hrsg.), Rationa-
les Handeln und Gesellschafistheorie (Bochum: Germinal, 1984), 81-114, 100)

3 Vgl. Menke, Die Sonverdnitat der Kunst, 279: ,,Die zentrale Stellung der
Kunst in den modernititstheoretischen Konzepten der genannten Auto-
ren erscheint im Spiegel der Habermasschen Darstellung und Kritik als
strukturelle Uberforderung ihrer Leistungen.*

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 393

Nun wiirde aber eine rein systematische Rekonstruktion dieses Zu-
sammenhangs insofern zu kurz greifen, als — dies ist an dieser Stelle
der Kern der Derrida-Habermas-Debatte — Habermas nicht nur
eine Theorie Giber den Zusammenhang von Bedeutung und Gel-
tung vertritt, sondern diesen Zusammenhang als Mechanismus der
Herausbildung bestimmiter ontologischer Bereiche versteht, etwa: die
Bestimmung der Moglichkeiten, Aufgaben und Grenzen des
Kunstbetriebs. Waldenfels hilt dazu fest: ,,Mit dem Anspruch auf
Rationalitit wird unter der Hand eine materiale Ontologie einge-
fithrt.“4 Der Anspruch auf Rationalitit fur die Bestimmung von
Sprache (vgl. prA) ist somit das Eine, der Entwurf einer ontologi-
schen Ordnung das Andere.

Gerade in Anbetracht der Kunst wird die Annahme einer onto-
logischen Ordnung im skizzierten Sinn zweifelhaft. So ist von ver-
schiedenen Seiten hervorgehoben worden, dass Habermas’ Kon-
struktion (pr4 mitsamt formalontologischer drei-Welten-Theorie)
insbesondere im Hinblick auf den Bereich der Asthetik iiberaus
problematisch sei.*s Exemplarisch spricht Honneth hier vom ,,An-
satz einer Asthetik [...], die in problematischer Weise die Rationa-
litdt eines Kunstwerks an die Wahrhaftigkeit der in ihm zu Gestalt
gebrachten Expressionen zu binden versucht“.# Denn im Rahmen
seiner pragmatischen Wende muss Habermas auch dsthetische Er-

4 Waldenfels, ,,Rationalisierung der Lebenswelt — ein Projekt, 102.

4 Siehe die Ausfihrungen in Kap. IV.1 im Ausgang von Menke (vgl.
Menke, Die Sonverinitit der Kunst, 286). Der Sache nach ist der Einspruch,
den Menke im Namen Adornos und Derridas gegen Habermas erhebt, das
erste Mal von Wellmer formuliert worden: ,Im Kunstwerk kommt die
Wahrheit sinnlich zur Erscheinung; das macht seinen Vorrang vor der dis-
kursiven Erkenntnis aus. Aber gerade wei/ die Wahrheit im Kunstwerk
sinnlich erscheint, ist sie der dsthetischen Erfahrung auch wieder verhiillt;
da das Kunstwerk die Wahrheit nicht aussprechen kann, die es zur Er-
scheinung bringt, weil3 die dsthetische Erfahrung nicht, was sie erfahrt.%
(Wellmer, ,,Wahrheit, Schein, Verséhnung. Adornos dsthetische Rettung
der Modernitit“, in: Ludwig von Friedeburg, Jiirgen Habermas (Hrsg.), A-
dorno-Konferenz 1983 (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983), 138-177, 142)

46 Honneth, Kritik der Macht, 316.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394 Die Debatte Derrida-Habermas

fahrung handlungstheoretisch explizieren, was aber im Kern be-
sagt, der Asthetik kein Eigenrecht innerhalb der gesellschaftlichen
Diskurse einzurdumen: Statt, wie Menke es fordert, ,,4dsthetische
Negativitit in ihrer Souverdnitit auch auflerdsthetisch geltend zu
machen®,*7 ibertrigt Habermas den Pragmatismus seiner Sprach-
theorie direkt auf (sprach-)isthetische Erzeugnisse.
Bemerkenswert ist jedenfalls, dass der Vorwurf gegeniiber Der-
rida, dieser ebne den philosophischen und den literarischen Dis-
kurs ein (DM, 221f), gerade auf dieser héchst problematischen
Stelle innerhalb des Habermasschen Werks beruht. Wenn Derrida
umgekehrt dafiir argumentiert, dass die Grenzen der Asthetik nicht
ein fir allemal bestimmt werden kénnten,* dann trigt er damit ge-
rade jener Schwierigkeit Rechnung, mit der Habermas sich kon-
frontiert sieht: dass nimlich jeder Versuch, Asthetik (handlungs-
theoretisch) zu begrenzen, schon bedeutet deren ,,Negativitit
(Menke) auBeristhetisch zu bestimmen.* Dann aber wird die The-
otieoption Derridas (dazu: Kap. IV.3) interessant, die detlei Genre-
Unterscheidungen stets auch erkenntniskritisch betrachtet (vgl.

47 Menke, Die Souveranitit der Kunst, 288.

48 Vel. David Carroll, Paraesthetics. Foucault, Lyotard, Derrida (New
York, London: Methuen, 1987), 132: ,,Jacques Derrida’s essays on art in
La vérité en peinture |...] have, as their principal goal, the displacement of the
established borders of art and theory. Artis questioned in terms of its bor-
ders and the effects on it forces coming from ,outside® its borders which
interfere with its integrity, self-knowledge, and even with its own represen-
tation of self. These essays are not, really, as much oz art as on the difficul-
ties the major philosophies of art and art itself have in fixing the border
between theory and art.”

49 Vgl. Sergeiy Sandler, ,,Habermas, Derrida, and the gente distinction
between fiction and argument®, in: International Studies in Philosophy 39/4
(2007),103-120, 114: ,,Habermas makes it quite clear, in the Excursus and
elsewhere, that he views literature as a sphere of discourse, with its form
of argumentation and its distinct kind of validity claims. Are we to suppose
that novels, poems, plays, etc. make validity claims to aesthetic harmony?
Well we might find this element in some works, but surely making such
validity claims is not the most important thing about works of literature.
We would miss out next to everything about works of art and literature
were we to examine them as simply making validity claims.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphiren 395

Kap. II1.3). Im Resultat hilt David Carroll dazu fest: ,,When liter-
ature is almost nothing in itself, it paradoxically reveals the most
about itself.“5? Demnach handelt es sich nicht bei Derrida, sondern
— unter anderen Vorzeichen — bei Habermas um eine Einebnung
zwei differenter Diskursformen, nimlich der Angleichung der As-
thetik an eine um eine Rationalititsprogrammatik erweiterte Prag-
matik. Diesen Schluss legt auch Sandler nahe: ,, The tables have
now turned. We saw that it is Habermas who 1s leveling the genre
distinction between fiction and argument and it is Derrida who, in
his own way, sustains it.“5!

Am Beispiel der Kritik an Derridas Uberlegungen zur Unbe-
stimmbarkeit der Kunst werden zugleich die Grenzen von Haber-
mas’ eigenem geltungslogischen Ansatz deutlich, der nur funktio-
niert, wenn ihm eine bestimmbare Bereichslogik zugerechnet wer-
den kann. Gerade diese, so der Tenor Carrolls, Menkes, Honneths
und Wellmers pro Derrida, kann aber fiir die Asthetik nicht voraus-
gesetzt werden. Dann aber stellt sich erneut die Frage, ob es gentigt,
Sprache einfach nur rationaliter als Geltung einer Aussage tber einen
Bereich zu betrachten. Zweifellos &ann dies auf AuBerungen zu-
treffen und Auﬁerungen konnen so verstanden werden, aber inwie-
fern Habermas damit eine generelle Fassung von Sprache gelingt,
muss im Zuge seiner Auseinandersetzung mit Derrida bezweifelt
werden. Denn es verhilt sich keineswegs so, dass hier nur der Be-
reich der Asthetik infragegestellt wiirde. Auch Ethik und Recht
sind Bereiche, die Habermas fiir das Funktionieren seiner Gel-
tungslogik quasi-substanziell voraussetzt, was Derrida wiederum in
Frage stellt (vgl. Kap. IV.3).

Umgekehrt stellt sich ausgehend von Habermas selbst die Frage
nach dem Vorverstindnis, das Verstindigung tiber Geltungsberei-
che hinweg ermdéglichen soll. Wenn seine Theorie des kommunikativen
Handelns somit mehr als eine Argumentationstheorie sein soll, muss
diese zugleich wieder Argumentation iiber die separierten Bereiche
von Argumentationen ermdglichen. Dann aber ist man zurtickge-

50 Carroll, Paraesthetics, 103.
51 Sandler, ,,Habermas, Derrida, and the genre distinction between fic-
tion and argument*, 115.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396 Die Debatte Derrida-Habermas

worfen auf die gesellschaftsutopische Ontologie derjenigen Her-
meneutik, die Habermas seinem Modell kommunikativen Han-
delns unterstellt.

IV. 2.2. Die Rechtsférmigkeit der Vernunft

Inbalt des Unterkapitels

Die bisher skizzierten Probleme von Habermas® sprachphilosophischen 1/ o-
raussetzungen verdichten sich nun zun u einem theoriearchitektonischen Be-
fund: Habermas pragmatische Wende der Sprechakttheorie erfordert eine her-
menentisch funktionale Lebenswelt; 3ngleich muss Habermas dieses Erforder-
nis aber durch die Einfiibrung systemischer Differenziernng unterwandern, nm
die Grundidee der Geltungslogik nicht ibren theoretischen Erfordernissen zu
opfern. Diesen Drabtseilakt bewerkstelligt Habermas durch die Einfiibrung
einer gesellschaftsevolutiondren Perspektive. Diese bernbt aber anf Annabmen,
die bereits voraussetzen, was im Ausgang von ibhnen demonstriert werden soll.

Der Begriff der Lebenswelt in der Theorie des kommunikativen Han-
delns sieht sich zwei begrifflichen Abgrenzungen ausgesetzt: So fun-
glert er einerseits als Fundierung der Geltunglogik (TKH, 1/2, 449)
und andererseits als Ausgangspunkt zur Uberleitung in die Sys-
temtheotie (IKH, 2/2, 225f, 230). Entsprechend hilte Ulf
Matthiesen in seiner hierfir ma3geblichen Untersuchung Das Di-
ckicht der Lebenswelt und die Theorie des kommunikativen Handelns fest:

Eine Aufgabe der Lebenswelt wird es dann sein, Turbulenzen aufzufangen,
die dem Fortlauf der Interaktionen durch das Dauerrisiko der Problemati-
sierbarkeit aus drei Weltregionen drohen: die flexible Resistenz der Le-
benswelt federt danach die regional sortierten Interaktionsmalheurs zu
problemlosen Schwingungen an [sicl].!

Dazu etlautert et:

1 Ulf Matthiesen, Das Dickicht der Lebenswelt und die Theorie des kommnni-
kativen Handelns (Minchen: Fink, 1983), 44.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 397

Allerdings ist die Rolle eines problemlos und kritikfest kontextualisieren-
den Horizontes nur eine unter mehreren Moglichkeiten, die Habermas am
Komplex der Lebenswelt gegeneinander zu isolieren versucht. [...] In for-
malpragmatischer, der transzendentalphinomenologischen analoger Ein-
stellung scheidet Habermas die bislang erwihnte ,horizontbildende’ (in der
Folge LW I) von der ,Ressourcen-Funktion® ILW 1I). LW 1 rekonstruiert 7n-
tentione recta, was kommunikativ Handelnde in performatorischer Perspek-
tive immer schon an lebensweltlichen Strukturierungen voraussetzen. LW
1T dagegen wird erst sichtbar, wenn die Teilnehmer zugunsten der ,obli-
queren‘ Perspektive des analysierenden und theoretisierenden Beobachters
verlassen wird. Diese ,formalpragmatisch basierte Doppelfunktion von Le-
benswelt wird im Zentrum meiner Erérterungen stehen.?

Matthiesen hat in diesem Sinne bereits wichtige Vorarbeiten geleis-
tet, auf die in diesem Unterkapitel aufgebaut werden kann, ohne
dabei auf dessen Unterscheidungen im Einzelnen eingehen zu mus-
sen. Im Folgenden soll daher lediglich eine gewisse Gingigkeit der
theoriearchitektonischen Ambivalenz des Begtiffs der Lebenswelt
im Anschluss an Matthiesen vorausgesetzt werden kénnen.? Die
folgende Analyse gewinnt dadurch die Freiheit, diese Ambivalenz
nicht nur deutlich zu machen, sondern sie schlieflich auch an The-
sen anzubinden, die auf eine mdgliche theoriearchitektonische
Nihe — wenn schon nicht in den Worten, dann doch im Geiste —
zu Derrida verweisen. Dies gilt es schrittweise zu erliutern.

Zunichst braucht Habermas eine Ebene der ,,Vorverstindi-
gung® (vgl. TKH, 1/2, 150), die Verstindigung tuber die differenten
Logiken der Geltungsbereiche hinweg erméglicht.* Dies ist ohne
Rekurs auf die Hermeneutik nicht méglich:

SchlieBllich begegnen sich Kommunikationsteilnehmer in einem Horizont
uneingeschrinkter Verstindigungsmoglichkeiten. Was sich auf methodo-
logischer Ebene als Universalititsanspruch der Hermeneutik darstellt,
spiegelt nur das Selbstverstindnis von Laien, die verstindigungsorientiert

2 Ebd., 44f.

3 Matthiesen zufolge unternimmt Habermas ,,den laboriésen Versuch,
theoriearchitektonisch ,ohne Konfusion® Regionen kritisierbarer Geltung
mit dem lebensweltlichen Reich vorkritischer Giiltigkeit zusammenzufi-
gen®. (Matthiesen, Das Dickicht der Lebenswelt und die Theorie des kommunika-
tiven Handelns, 36)

4Vgl. Nolte, ,,Kommunikative Kompetenz und Leibaptiori, 533.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398 Die Debatte Derrida-Habermas

handeln. Sie miissen davon ausgehen, dass sie sich, im Prinzip, #ber alles
verstindigen konnten. (TKH, 2/2, 225; eigene Hervorhebung, P.F.)

In diesem Sinn ist der Begriff der Lebenswelt theoretisch reaktiv: Ex
erginzt die Einsicht in die Akzeptabilitit von Sprechakten. Mit die-
ser Ergidnzung hat es aber eine besondere Bewandtnis: So spricht
Habermas an gleicher Stelle von den ,,Fiktionen* (TKH, 2/2, 225)
der hermeneutischen Methode, die einerseits notwendig, aber an-
dererseits nicht ,,zwingend” notwendig sind, wenn zusitzliche
(ndmlich systemtheoretische) Annahmen (dazu gleich mehr) im
Spiel sind: ,,Zwingend sind sie nur solange, wie wir annehmen, dass
sich die Integration der Gesellschaft a/ein unter den Primissen ver-
standigungsotientierten Handelns vollzieht.“ (TKH, 2/2, 225)

Wenn die Lebenswelt einen eigenen Bereich besitzt, der die Ak-
zeptabilitit lebensweltlicher Aussagen kritisch begleitet, dann stellt
dieser Bereich potenziell die Geltungslogik derjenigen Bereiche in
Frage, tber die er Verstindigung ermdglichen soll. Denn umge-
kehrt gilt: Nur wenn die Lebenswelt derjenige Bereiche ist, der die
tbrigen Bereiche infragestellen kann, kann sie als Vermittler die-
nen. Dies bedeutet aber zugleich, die Lebenswelt strikt ontologisch
zu verstehen, wenn schon die brigen Bereiche formalontologisch
verstanden werden (Kap. IV.2.1). Dies scheint in der Tat die Op-
tion zu sein, die Habermas bevorzugt — wie auch aus spiteren
Passagen hervorgeht:

Die Lebenswelt als Bestandteil der objektiven Welt genief3t gewissermalien ei-
nen ,ontologischen Primat‘vor dem jeweils aktuellen Hintergrundbewusst-
sein des einzelnen Angehérigen, denn die performativ gegenwirtigen Le-
bensvollziige — also Erlebnisse, interpersonale Beziehungen, Uberzeugun-
gen — setzen den organischen Leib, die intersubjektiv geteilten Praktiken
und die Uberlicfcrungen voraus, in denen sich die eflebenden, handelnden
und sprechenden Subjekte ,immer schon® vorfinden. (IND 11, 25)

Dann aber stellt sich die Frage nach dem ontologischen Status der
tbrigen Bereiche. Diese scheinen dann doch in einen hermeneu-
tisch-lebensweltlichen Monismus eingebettet zu sein. Die Rationa-
litit der Geltungslogiken wire dementsprechend beschrinkt: Diese
gelten nur solange, bis sie im Namen einer Praxis der Vorverstin-
digung, die Habermas eben kommunikatives Handeln nennt — und

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 399

dessen ,,Komplementirbegriff der Lebensweltbegriff ist (vgl.
TKH, 2/2,182) —, angezweifelt werden. In diesem Sinn spricht Ha-
bermas auch vom hermeneutischen Hintergrund, der Lebenswelt,
als einer ,, Totalitit ohne Riickseite®, hinter der sich in jedem Fall
keine fremde Autoritit verbergen® kann (TKH, 2/2, 225). Die letzte
Autoritit im Verstindigungsvorgang ist somit die Berufung auf le-
bensweltliche Gewissheiten so, wie diesen ein ,,ontologisches Pri-
mat“ zukommt. Die konsequente Reflexion auf die Voraussetzun-
gen von (prA) (vgl. Kap. IV.2.1) fiihrt demnach zugleich zu dessen
weitgehender Einschrinkung. Wenngleich der Lebensweltbegriff
dergestalt theoretisch reaktiv eingefiihrt wird — Habermas selbst
spricht von einer ,,rekonstruktiven Forschungsperspektive® (TKH,
2/2,182) —, ibernimmt et schlieBlich doch die Deutungshoheit in-
nerhalb der Verstindigungsprozesse.

Dies bedeutete aber zugleich das Primat der Handlungsorientie-
rung weitgehend aufzugeben, da Handeln als zweckgerichtetes
Verhalten auf Geltungsbereiche angewiesen ist: Man &ann etwas
nur dadurch erreichen, indem man wesf, wie dies in einem speziellen
Bereich — etwa juristisch oder technisch — zu erreichen ist. Darin
liegt zugleich der Umkehrpunkt des Verhiltnisses von Handeln
und Kommunikation, dem auf begrifflicher Ebene eine Ubetlei-
tung der Lebenswelt als theoretischer Tieferlegung von (prA) hin
zu einem grundlegenden Kontrast fiir den Einsatz der Systemthe-
orie entspricht: Denn wenn man weifs, wie Handlungsabsichten be-
reichsspezifisch realisiert werden kénnen, dann wird die Berufung
auf lebensweltliche Gewissheiten tberfliissig. In dieser epistemi-
schen Hinsicht ldsst sich somit auch die These von der ,,Verarmung
der Lebenswelt™ (vgl. MuP, 453; vgl. Kap. IV.1) motivieren: ,,In
einem differenzierten Gesellschaftssystem schrumpft die Lebens-
welt zu einem Subsystem.“ (IKH, 2/2, 258). Dann kann die Le-
benswelt aber auch theotie-6konomisch ihre reaktiv-erginzende
Funktion nicht mehr tibernehmen, da die dann veranschlagte epis-
temische (systemtheoretische) Perspektive je schon im Ausgang
von dieser (reaktiv-erginzenden Funktion) gedacht ist. In diesem

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400 Die Debatte Derrida-Habermas

Sinn fordert Habermas ,,zwischen Sozzal- und Systemintegration za un-
terscheiden” (TKH, 2/2, 226).5

Im System artikuliere sich, so Habermas, eine weitgehende Au-
tonomie epistemischer Zustinde — zunichst innerhalb von und
spater neben lebensweltlichen Gewissheiten. Diese Einschrinkung
der Lebenswelt folgt aber aus den theoretischen Vorzeichen von
Habermas® Rezeption der Hermeneutik selbst. Denn diese dient,
wie gesehen, zunichst als notwendige Erginzung seiner Hand-
lungstheorie. Wenn aber Verstindigungsprobleme zwischen Gel-
tungsbereichen immer schon auf den Bereich eines gemeinsamen
Vorverstindnisses zurlickgreifen kénnen, dann kann es eigentlich
keine Verstindigungsprobleme geben. Folglich wire man auch
nicht in der Lage, gesellschaftliche Probleme zu erkliren, die als
unerwinschte Effekte sozialen Handelns aus der hermeneutischen
Orientierung auf Verstindigung gerade nicht abzuleiten sind.

Entsprechend implementiere Habermas, so Joas, ,,prinzipielle
Leistungsgrenzen®® einer zunichst gemil3 des hermeneutischen
Universalititsanspruchs gefassten Lebenswelt. Demnach kénne al-
les gesellschaftlich Intendierte hermeneutisch erklirt werden.
,»[AJusgeblendet werden [aber] alle kontraintuitiven Aspekte des
gesellschaftlichen Reproduktionszusammenhanges. Diese Grenze
bringt eine immanent ansetzende Kritik am hermeneutischen Ide-
alismus der verstehenden Soziologie zu Bewusstsein.“ (TKH, 2/2,
226) Entsprechend ergibt sich ein Theorie-Befund, den es im Fol-

5 Dass dies allerdings tberhaupt méglich sei, bezweifelt McCarthy:
~Even if we restrict ourselves to the most bureaucratically hierarchical
forms of organization, it is not obvious that the contrast of system inte-
gration versus social integration captures what is specific to them. [...] To
say that interaction within organizations is not primarily coordinated by
traditionally preestablished consensus (in Habermas’ strong sense) is 7oz to
say that it is not coordinated via actors’ orientations at all, e.g., via the giv-
ing and taking of orders, the threat and fear of sanctions.”
(McCarthy,,Complexity and Democracy®, 167)

¢ Joas, ,,Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus®,
155. Joas hilt sogleich fest, dass er eine solche Annahme als , kritikbediirf-
tig* (ebd.) erachte.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 401

genden zu explizieren gilt: Habermas konfundiert Hermenentik und Ge-
sellschaftsutopie in gesellschafistheoretischer Absicht (vgl. Kap. I1.2). Im Znge
seiner pragmatischen Wende und der Entdeckung von Geltungsfragen (vgl.
Rap. IN7.2.1) ist es notig, diesem Theoriegmweig ein Fundament zu verschaffen.
Dafiir bietet sich die Hermenentik an, die aber anfgrund ilyrer — hier — gesell-
schaftsutopischen Fassung dafiir 3ugleich ungeeignet ist. Anders lisst sich dieses
Fundament aber— umindest in der vorliegenden Theoriekonstruktion — nicht
denken.” Somit versucht Habermas beides: Geltungsfragen hermenentisch und
gugleich nicht hermenentisch, das beifit systemisch, zu denken:

Das Konzept der Lebenswelt, das sich aus der begrifflichen Perspektive
des verstindigungsorientierten Handelns anbietet, hat nur eine begrenzte
gesellschaftstheoretische Reichweite. Ich méchte deshalb vorschlagen,
Gesellschaften gleichzeitig als System und Lebenswelt zu konzipieren
(TKH, 2/2, 180).

Das System wird dergestalt zu cinem dystopischen Gegenpart, der
,»nicht-intendierte Handlungszusammenhinge tiber die funktionale
Vernetzung von Handlungsfolgen (ebd., 226) erklirt. Dazu etldu-
tert Brunkhorst:

Die Funktionssysteme schlieBen niemanden und keine kommunikative
Negation von vornherein aus. Aber hinterher, und das ist das Problem.
Denn sie produzieren, auf Grund ihrer funktional notwendigen Unzustin-
digkeit und Blindheit fiir die physischen, chemischen, otganischen, mora-
lischen und sozialen Schiaden, die sie ihrer Umwelt und der sozialen Le-

7 Habermas ist in der Theorie des kommunikativen Handelns bemiiht, den
Begriff Lebenswelt nicht einfach hermeneutisch, sondern aus einer erwei-
terten phianomenologischen Perspektive zu gewinnen. Dazu zihlt die Aus-
cinandersetzung mit Hussetl (vgl. TKH, 2/2,189) und den nachgelassenen
Schriften von Alfred Schitz (vgl. TKH, 2/2, 192). Dies dient klarerweise
dem Aufweis, dass Habermas in der Eruierung eines Fundaments von Gel-
tungsfragen nicht einfach hermeneutische Annahmen tbernimmt. Diese
phidnomenologischen Bereicherungen des Begriffs der Lebenswelt kulmi-
nieren schlieBlich jedoch in einer stark an Gadamer angelehnten Fassung
der Lebenswelt als einer ,, Totalitdt ohne Riickseite™ (TKH, 2/2, 225). Dies
braucht nicht zu verwundern: Anders kénnte der Begriff nicht die Rolle
tibernehmen, fiir die Habermas ihn braucht (vgl. im FlieBtext den Beginn
von Kap. IV.2.2).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402 Die Debatte Derrida-Habermas

benwelt anrichten, Exklusionsefekse, die sie aus eigener Kraft nicht kon-
trollieren konnen.®

Entsprechend wird deutlich, dass Habermas seine gesellschaftsuto-
pische Fassung der Hermeneutik — bezichungsweise den ,,herme-
neutischen Idealismus der verstehenden Soziologie® — tiberwinden
muss, da anders, worauf bereits Bubner hinweist,? in einer herme-
neutischen Situation, wie Habermas sie sich vorstellt, Gesprichs-
teilnehmer einander nichts mehr zu sagen hitten, weil zwischen
ihnen ohnehin Einverstindnis herrschte. Diese utopische Fassung
der Gesprichssituation ist aber erst dadurch moglich geworden,
dass, wie Joas hervorhebt,

Habermas in handlungstheoretischer Hinsicht nicht wirklich versucht hat,
der phinomenalen Vielfalt gerecht zu werden, und demgemil3 nur die
Kommunikation als solche aus der Verbannung in die prallgefiillte Residu-
alkategorie des nicht-instrumentalen Handelns erl6st hat.10

Dabei sei angemerkt, dass dieser Vorwurf Joas” die kritische Lite-
ratur zu Habermas durchzieht.!! Joas bezieht sich nun in seiner
Analyse!? auf Habermas Handlungstypologie (vgl. TKH, 1/2, 384).
Darin unterscheidet Habermas soziales von asozialem und erfolgs-
orientiertes von verstindigungsorientiertem Handeln. Soziales ver-
stindigungsorientiertes Handeln ist kommunikatives Handeln,
wihrend soziales erfolgsorientiertes Handeln strategisch und er-
folgsorientiertes asoziales Handeln instrumentell ist. Dabet ist zu-
nichst bemerkenswert, dass Habermas trotz seiner Kritik an Se-
arles Mentalismus einen Handlungsbegriff vertritt, der allein ,,nach
zwei Handlungsorientierungen unterschieden® (TKH, 1/2, 384) ist.

8 Brunkhorst, ,,Die kommunikative Wende der Soziologie*, 185.

9 Bubner, ,,Was ist kritische Theorie?*, 189.

10 Joas, ,,Die unglickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-
mus®, 149.

' Es sei verwiesen auf Nolte, ,,Kommunikative Kompetenz und
Leibapriori, 534; Honneth, ,,Anerkennungsbezichungen und Moral®,
104; Dets., Kritik der Macht, 310.

12Vgl. Joas, ,,Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktiona-
lismus®, 146-151.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 403

Damit untersteht seine Handlungstheorie aber der von Joas unter-
strichenen Annahme, ,,dass alle Handlungsresultate in den Inten-
tionen der Handelnden angelegt seien oder in der Kontrolle und
im intuitiven Wissen der Handelnden liegen®.13 Dagegen expliziert
Joas eine Uberlegung, die an Derridas Sprachverstindnis der
Schrift erinnert, wonach es einen intrinsischen Zusammenhang
von intendierten und nicht intendierten Handlungen gibt (die Be-
dingung der Moglichkeit der einen ist die Bedingung der Moglich-
keit der anderen, vgl. Kap. I11.4.): ,,Es ldsst sich gerade handlungs-
theoretisch zeigen, dass menschliche Symbolisierungsleistungen
Unabhingigkeit von rdumlicher und zeitlicher Anwesenheit der
Kooperierenden oder Kommunizierenden ermdglichen.“14

Da Habermas aber die auch von der Hermeneutik zunichst vo-
rausgesetzte Trennung sprachlich Koopetierender immer schon
gesellschaftsutopisch tiberschritten hat, kann er die hermeneutisch
verfasste Lebenswelt auch nicht mehr zum Ausgangspunkt der von
Joas eingeforderten — und von Derrida bereits als Schrift reflektier-
ten — ,,Unabhingigkeit machen. Er kann sie nur nachtriglich,
nimlich systemtheoretisch einfiihren. Wenn also bereits die Her-
meneutik als theoretische Reaktion auf die Fundierung von Gel-
tungsfragen angesehen werden kann, dann ist die Einfithrung der
Systemtheorie wiederum als eine Reaktion auf die Engfithrung der
Fundierung von Geltungsfragen und der Hermeneutik zu verste-
hen.

Die Einfithrung der Systemtheorie ist aber ausgehend von dem
hermeneutisch-gesellschaftsutopischen Primissenrahmen kein ein-
faches Unterfangen. Wie gesehen will Habermas ,,Gesellschaften
Sleichzeitig als System und Lebenswelt” (vgl. TKH, 2/2, 180, meine
Herborhebung, P.F.) begreifen. Aber auch handlungstheoretisch
versteht er Gesellschaft zundchst ausgehend von der Lebenswelt.
So verbindet er seine Handlungstypologie mit der Hoffnung, ,,den
komplexen Begtiff von Rationalitit, den Weber in seinen kulturel-
len Analysen verwendet, handlungstheoretisch einzuholen®. (TKH,
1/2, 384) Entsprechend handelt es sich auch beim kommunikati-

13 Joas, ,,Die unglickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-
mus®, 155.
14Vgl. ebd., 174, Fn. 17.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404 Die Debatte Derrida-Habermas

ven Handeln um eine Form von Rationalitit, die weder einfach in-
tentional noch zweckgerichtet ist: ,,Hingegen spreche ich von &oz-
munikativen Handlungen, wenn die Handlungspline der beteiligten
Aktoren nicht Gber egozentrische Erfolgskalkiile, sondern iber
Akte der Verstindigung koordiniert werden.* (TKH, 1/2, 385) Die
Erfolgsorientierung der Handelnden sei hierbei nicht entscheidend:

[Slie verfolgen ihre individuellen Ziele unter der Bedingung, dass sie ihre
Handlungspline auf der Grundlage gemeinsamer Situationsdefinitionen
abstimmen koénnen. Insofern ist das Aushandeln von Situationsdefinitio-
nen ein wesentlicher Bestandteil der fiir kommunikatives Handeln erfor-
detlichen Interpretationsleistungen. (TKH, 1/2, 385)

Die in dieser Beschreibung verwendeten Begriffe der ,, Koopera-
tion und des ,,Aushandelns“ kennzeichnen nun recht besehen
keine ,,Bedingung*, sondern, wie Habermas sogleich hervorhebt,
,» Teilnahmebedingungen (TKH, 1/2, 386). Diese ,, Teilnahmebe-
dingungen® sind die Bedingungen der Verstindigung. Habermas
beschreibt sie aus einer hermeneutischen Perspektive:

Dabei geht es nicht um Pridikate, die ein Beobachter verwendet, wenn er
Verstindigungsprozesse beschreibt, sondern um das vortheoretische Wis-
sen kompetenter Sprecher, die selber intuitiv unterscheiden kénnen, wann
sie auf andere einwirken und wann sie sich mit ihnen verstindigen. (TKH,

1/2,386)

Wie aber bereits gezeigt wurde, kommt es beim hermeneutischen
Begriff der Verstindigung zur einer quasi-ontologischen Generali-
sierung (vgl. Kap. 1V.2): ,Verstindigung wohnt als Telos der
menschlichen Sprache inne. [...] Die Konzepte des Sprechens und
der Verstindigung interpretieren sich wechselseitig. (TKH, 1/2,
387) In diesem Sinne kann man Habermas —auch im Rahmen einer
systematischen Rekonstruktion — in jedem Fall von dem Verdacht
freisprechen, dass sein Sprachmodell in irgendeiner Weise einem
(Krypto-)Mentalismus verpflichtet sei, was Joas immerhin nahezu-
legen scheint.1>

15 Vgl. Joas, ,,Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktiona-
lismus®, 155.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 405

Aber wenn schon die Handlungsrationalitit der Sprache nicht
die eines Subjekts ist, dann ist es, so Bubner, ,,der a priori soziale
Sinn einer idealen zwischenmenschlichen Gesprichssituation®. 16
Wenn dieser soziale Sinn kooperierender Verstindigung aber das
Interpretationskonstituens von Sprache tberhaupt ist, dann stellt
sich die Frage nach dem Stellenwert strategischen, also nicht-ver-
stindigungsorientierten, nimlich erfolgsorientiertem sozialen Han-
delns (vgl. TKH, 1/2, 384), wic es fur eine systemische Beschrei-
bung von Gesellschaft erforderlich ist. Dieses ist — wenn Bubner
hier lapidar gefolgt werden darf — apriori nicht vorgesehen. Umso
schwieriger wird dann aber der Anspruch, ,,Gesellschaften gleichze:-
#ig als System und Lebenswelt zu verstehen. Tatsédchlich kann dies
nur funktionieren, wenn der apriorisch aufgefassten Lebenswelt ein
empirisch verstandenes System gegeniibergestellt wird.

Nun ist die Behauptung einer Verbindung einer apriorisch ver-
standenen Struktur mit einer empirischen Wirklichkeit derselben
mit einer Auflage verbunden: Diese Verbindung kann selbst nicht
apriorisch begriindet werden, weil dann gerade keine Verbindung
mit einer empirischen Struktur gerechtfertigt werden kénnte. Diese
Verbindung muss demnach etwas Kontingentes sein — innerhalb
der notwendigen Voraussetzungen der Lebenswelt. Habermas
Pointe besteht nunmehr darin, den Zusammenbang von System und
Lebenswelt nicht im Rahmen einer Theorie der Gesellschaft trans-
zendental auszuweisen, sondern im Rahmen einer , Theorie der
Vetgesellschaftung® (TKH, 1/2, 452).17

Ausgehend von demjenigen Primissenrahmen, der sich mit dem
Begriff der Lebenswelt verbindet, kann eine empirische Be-

il

grindung der Gesellschaft als System tberhaupt nur dadurch er-
folgen, dass Habermas zugleich eine ,,Theorie der sozialen Evolu-
don® (vgl. TKH, 2/2, 180) votlegt, die er als ,,Folge von Verstindi-

16 Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 51.
17 Diese stellt Blank ins Zentrum seiner Untersuchung. Vgl. Blank, [7er-
standignng und 1 ersprechen, 21.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406 Die Debatte Derrida-Habermas

gungsformen® (TKH, 2/2, 279) begreift.!8 In dieser begriindet et,
wie Joas meint, ,,in einer quasi-empirischen Weise“!® die stufen-
weise (vgl. TKH, 2/2, 286) Unzulinglichkeit des vorab kooperati-
ven Sinns der Sprache dort, ,,wo systemische Zwinge der materiel-
len Reproduktion unauffillig in die Formen der sozialen Integra-
tion selbst eingreifen und dadurch die Lebenswelt mediatisieren®.
(IKH, 2/2, 279) Die Richtigkeit dieses empitischen beziehungs-
weise ,,quasi-empirischen® (Joas) Befundes ist in seiner Allgemein-
heit wohl kaum zu tiberpriifen.20 Eine relativ anschauliche Erldute-
rung der Aufweichung lebensweltlicher Verhiltnisse dutrch syste-
mische gibt Habermas immerhin am Beispiel der Biirokratisierung
moderner Gesellschaften. Demnach treten ,,Verrechtlichung* und
,,formal organisierte Handlungsbereiche* tendenziell?! an die Stelle
dessen, was vormals ,,kommunikativ strukturiert® gewesen ist (vgl.
TKH, 2/2, 457-460):

Organisationsmitglieder handeln kommunikativ #nter 1 orbebalt. Sie wissen,
dass sie nicht nur im Ausnahme-, sondern auch im Routinefall auf formelle
Regelungen rekurrieren &dnnen: sie sind nicht gendtigt, mit kommunikativen
Mitteln Konsens zu etzielen. (TKH, 2/2, 460)

In diesem Sinne kommt auch Eder zu dem Schluss, dass die Starke
von Habermas’ Evolutionstheorie des Sozialen sichetlich in der Ex-
hellung ,.einer Dimension in diesen historischen Prozessen® be-

18 Dies hilt auch Klaus Eder fest: ,,Gesellschaftstheorie als Evolutions-
theorie des Sozialen spielt eine zentrale Rolle in der Begriindung einer The-
orie kommunikativen Handelns.” (Klaus Eder, ,,Evolutionstheorie®, in:
Habermas Handbuch, 65-68, 65, 1.5p.)

19 Joas, ,,Die unglickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-
mus®, 155.

20'So hilt auch Eder diesbeziiglich fest: ,,Problematisch bleibt schlief3-
lich der Status der Evolutionstheorie in einer historisch-empirischen Per-
spektive.“ (Eder, ,,Evolutionstheorie®, 68, 1.5p.)

2 Tendenziell aber niemals vollstindig: ,,Dass freilich die Externalisie-
rung lebensweltlicher Kontexte nicht restlos gelingen kann, zeigt schon die
informelle Organisation, auf die sich jede formelle stiitzen muss.“ (TKH,
2/2,460) Habermas scheint hier die Krittk McCarthys zu antizipieren (vgl.
McCarthy,,Complexity and Democracy®, 167).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 407

stehe — doch sei das ,,keine ,Gewiht® fiir den kausalen Effekt®.22
Entsprechend sei die Theorie des kommunikativen Handelns besser als
eine ,, Teiltheorie ,,sozialer Entwicklung® zu verstehen, deren Be-
scheidenheit und Leistungsfihigkeit einander wechselseitig beding-
ten.??

In jedem Fall ist es wichtig, zu sehen, dass die Rekonstruktion
historischer Verhaltnisse eine bestimmte theoretische Funktion
tbernimmt. So hilt auch Joas fest: ,,Habermas erzeugt den Ein-
druck, als sei es die Begrenztheit der Handlungstheorie, welche
zum Ubergang zu funktionalistischen Systemkonzeptionen né-
tigt.“2¢ Aber wie gesehen ist dieser Ubergang, den Habermas empi-
risch-historisch zu stitzen versucht, als Konsequenz der Theorie-
anlage zu verstehen: So kann eine Fundierung von Geltungsfragen
in letzter Instanz nur durch den apriorischen Sinn des Transzen-
dentalen (Bubner) gelingen, wihrend der transzendentale An-
spruch des Sozialen gesellschaftstheoretisch wiederum empirisch
eingeschrinkt werden muss. Demnach stellt sich Habermas® The-
orie als der Versuch dar, zwei Anspriichen zu geniigen: dem eines
transzendentalen Nachweises des Sozialen — anders sprengt die
Pluralitit von Geltungslogiken jede gesellschaftliche Ordnung —
und dem eines empirischen Nachweises tiber den Zusammenhang
des transzendental Sozialen #nd dessen Einschrinkung durch ge-
sellschaftliche Entwicklung:

[]ch will vielmehr auf diesem Begriff, soweit er bisher analysiert ist, auf-
bauen und der Frage nachgehen, wie die Lebenswelt als der Horizont, in
dem sich die kommunikativ Handelnden ,immer schon® bewegen, ihrer-
seits durch den Strukturwandel der Gesellschaft im ganzen[sicl] begrenzt
und verindert wird. (TKH, 2/2, 182)

Wohlwollend kann man hier von einer wechselseitigen Komple-
mentierung systematischen und historischen Denkens sprechen. In
kritischer Absicht muss allerdings betont werden, dass der histori-
schen Entwicklung dann ein gewisses Mal3 an Notwendigkeit zu-

22 Eder, ,,Evolutionstheorie®, 68, 1.Sp.

23 Vgl. ebd.

24 Joas, ,,Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-
mus®, 162.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408 Die Debatte Derrida-Habermas

kommt, da ihr Zusammenhang, also ihre Kompatibilitit mit dem
transzendental Sozialen, je schon als ausweisbar betrachtet wird.
Diese Ausweisbarkeit wird der empirischen Untersuchung dabei vor-empirisch
unterstellt. In diesem Sinne hilt auch Eder fest, dass ,,die Moderne
(im Habermas’schen Sinne eines ,Projektes”) [...] letztlich eine The-
otie kultureller Evolution [darstellt], die eine ideale Form kommu-
nikativer Vergesellschaftung hervorbringt®.2>

Auf begrifflicher Ebende hat Joas die entsprechenden Konse-
quenzen benannt: ,,Der Begriff der Lebenswelt erfilllt in Haber-
mas’ Konzeption zwei Aufgaben zugleich; er kennzeichnet einen
ordnungstheoretischen Typus und eine erkenntnistheoretische Po-
sition.“26 Als ordnungstheoretischer Begriff bezeichnet die Lebens-
welt eine solchermallen geordnete Struktur, die iiberhaupt Gesell-
schaft genannt werden kann und deren Disposition, nach Habet-
mas, die Teleologie der Verstindigung ist — anders gibe es nur eine
babylonische Pluralitit von Geltungslogiken. Zugleich bezeichnet
die Lebenswelt aber eine empirische Moglichkeit: Gesellschaftli-
ches Verhalten kann zugleich formell und informell sein, wobei
formell — Joas und der Einleitung zu diesem Unterkapitel folgend
— als Autonomie in epistemischer Hinsicht verstanden wird: einem
formellen Anspruch zu geniigen bedeutet, festgelegte (und somit
autonom geltende) Anforderungen zu erfiillen. Informell auf diese
Bezug nehmen zu kénnen bedeutet, die bereichsspezifische Auto-
nomie auller Kraft zu setzen und die formelle Ordnung infrage zu
stellen — dies infolge epistemischer Argumente, die sich nicht aus
der Logik des entsprechenden Systems speisen. Die Lebenswelt
lieBe sich demnach als eine Voraussetzung verstehen, die sich nur
in selbstkritischer Auseinandersetzung mit sich selbst beziehungs-
weise ihren (je nach Entwicklungsstand) unterstellten oder gleich-
gestellten Subsystemen konstitutiert — oder um mit Habermas zu
reden: reproduziert.

Diese Ebene der Theoriebildung wird insbesondere dann deut-
lich, wenn man nach den Eigenschaften des lebensweltlichen
Agenten fragt (dazu Kap. IV.3):

2 Eder, ,.kulturelle Evolution®, 68, r.Sp.
26 Joas, ,,Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-
mus®, 160.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 409

Fir das kommunikative Handlungsmodell ist Sprache allein unter dem
pragmatischen Gesichtspunkt relevant, dass Sprecher, indem sie Sitze ver-
stindigungsorientiert verwenden, Weltbeziige aufnehmen, und dies nicht
nur wie im teleologischen, normengeleiteten oder dramaturgischen Han-
deln direkt, sondern auf eine reflexcive Weise. (TKH, 1/2, 148; meine Hetvot-
hebung, P.F.)

Man kann dies die autokritische Konstitution (akK) der Lebenswelt
nennen. Es wird jedoch zu zeigen sein (Kap. 1V.3), inwiefern (a£K)
nicht mit Derridas Begriff der Autoimmunitit (vgl. etwa FS, 79; 1/,
59) deckungsgleich ist und welche Fragen sich daraus gegentiber
Habermas ergeben. Wenn die Lebenswelt beiden Aufgaben (Joas)
geniigen, indem sie qua Reflexivitit zwischen ihnen vermitteln
kann, dann bleibt immer noch zu kliren, wie diese Reflexivitit
selbst zustande kommt — denn prima facie ist sie weder Teil des
transzendental sozialen noch des empirisch formellen Teils gesell-
schaftlicher Konstitution. Es dringt sich somit der Verdacht auf,
als gebe es hier ein drittes Moment, das eigentlich erst die Kompa-
tibilitit zwischen beiden zu denken gestattet. Dieser Frage kann al-
lerdings erst anschlieBend (Kap. IV.3) nachgegangen werden. Zu-
vor gilt es, besser als bisher zu verstehen, wie die Pointe der Ha-
bermasschen Theoriebildung ausgefiihrt werden kann, wonach der
Zusammenhang von transzendental sozialen und empirisch for-
mellen Momenten der Gesellschaft als thre Genese zu begreifen ist:

Erst mit der Riickwendung auf den kontextbildenden Horizont der Le-
benswelt, aus der heraus sich die Kommunikationsteilnehmer miteinander
iber etwas verstindigen, verindert sich das Blickfeld so, dass die An-
schlussstellen der Handlungstheorie fiir die Gesellschaftstheorie sichtbar
werden: das Gesellschaftskonzept muss an ein zum Begriff des kommuni-
kativen Handelns komplementires Lebensweltkonzept angekniipft wer-
den. Dann wird kommunikatives Handelns in erster Linie als ein Prinzip
der Vergesellschaftung interessant; und zugleich gewinnen die Prozesse
gesellschaftlicher Rationalisierung einen andeten Stellenwert. (TKH, 1/2,
452)

Aus diesen Prozessen ,,gesellschaftlicher Rationalisierung®™ ergibt
sich die zuvor besprochene Differenzierung der Geltungsbereiche
der Redepraxis (Kap. IV.2.1). Seel unterscheidet diesbeztiglich zwei
Momente, die in der Rede von ,,Prozessen” der ,,Vergesellschaf-

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

410 Die Debatte Derrida-Habermas

tung® verschmolzen sind: ,,Der Soziologe Habermas hat von We-
ber die These der modernen Separation der (als Geltungssphiren
interpretierten) Wertsphiren ibernommen; der Philosoph Haber-
mas aber kann an die durchgreifende Realitit dieser Trennung nicht
so recht glauben.?” In der Rede von der Lebenswelt, die einerseits
als allgemeiner Fundus impliziten Wissens fungiert, und anderer-
seits ,,verarmt*, insofern sie durch Expertenkulturen in Geltungs-
bereiche gegliedert und in ihrer Substanz durch systemische Pro-
zesse verrechtlicht wird, ,,gewinnt Rationalitdt ein doppeltes Ge-
sicht: thre Grundtypen erscheinen einerseits strukturell verwandt,
andererseits strukturell indifferent”.28 Angenommen nun, Haber-
mas’ empitischer Analyse kann cum grano salis zugestimmt werden,
dann gibt es fiir

cine unzweideutige Interpretation [...] genau zwei Méglichkeiten: entwe-
der aus dem Tatbestand der Separation den Schein der lebensweltlichen Integra-
tion oder aber aus dem Tatbestand der kommunikativen‘ Interdependenz
den Schein der spezialisierten Separation der Rationalititsdimensionen zu fol-
gern.?

Doch wie bereits gesehen, hieBe dies gerade die kulturelle Aporie
der Moderne zu ignorieren (vgl. Kap. IV.1). Entsprechend folgert
auch Seel: ,,Habermas, so scheint mir, will beides auf einmal ha-
ben.“30 Seel spricht folglich von ,,Inkonsistenzen‘3!, die es zu be-
heben gilt. Man muss folglich unterscheiden zwischen der Méglich-
keit einer real gegebenen Aporie (der Vernunft in der Moderne)
und der Art und Weise wie, wie man Vernunft denken kann, um
eine solche Aporie zu vermeiden. Denn immerhin soll Vernunft ja
auch unter Bedingungen dieser Aporie méglich sein. Oder umge-
kehrt formuliert: Wie muss Vernunft beschaffen sein, damit das
Bestehen dieser Aporie mit den Bedingungen von Verniinftigkeit
nicht inkompatibel ist? Daftir muss zunichst gesehen werden, dass
jede Spezialisierung, jede Verrechtlichung eine solche nur sein kann

2T M. Seel, ,,Die zwei Bedeutungen ,kommunikativer Rationalitidt™, 54.
28 Ebd., 55.

29 Ebd.

30 Ebd.

31 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 411

auf dem Boden des eines allgemeinen, eines informell Geregelten.
Seel halt dazu fest:

Von dieser Verweisungsstruktur kann keine noch so weit getriebene Spe-
zialisierung befreien. Die Spezialisierung des ,Experten‘ besteht lediglich
darin, die andersartige Geltung der Voraussetzungen nicht zur Sprache
kommen zu lassen, auf denen sein blo3 immanent souverines Uberlegen
beruht. Die I//usion der Spezialisierung [...] ist stets der Glaube an eine ,ul-
timative Grundlage® des eigenen (iibetlegenen) Tuns [...]. Habermas ldsst
keinen Zweifel daran. Dass es solche separativen Fundierungen nicht
gibt.32

Also, m6chte man fragen, existiert — wenn es schon keine ,,separa-
tiven Fundierungen® gibt — eine allgemeine Fundierung? Eine ,,ul-
timative Grundlage® nicht des eigenen, sondern des Tuns aller?
Dazu schreibt Seel:

Meine Thesen wollen — und kénnen nur — zu bedenken geben, dass die
Gleichsetzung der Einheit der Vernunft mit der Einheit der Argumenta-
tion nicht ohne Weiteres haltbar ist. Das Formale der Einheit der moder-
nen Vernunft ndmlich ist nicht an der Form der Argumentation tiberhaupt
zu identifizieren, sondern vielmehr an der irreduziblen Verzahnung ihrer
Formen.»

Seel verweist entsprechend darauf, dass es zunichst eine ,,Verzah-
nung“ von Vernunftformen gebe und man sich dann jeweils dazu
entschlieBen misse, von einer Perspektive in die andere zu wech-
seln.?* Gibe es diese Moglichkeit nicht, so kénnte ein Gegenstand
nicht zugleich isthetische, theoretische oder praktische Konse-
quenzen haben. Entsprechend fordert Seel ein ,,Bekenntnis zur In-
terrelierung der Rationalititsaspekte®.35 Gegen Habermas hilt er
fest:

32 Ebd., 58.

33 Ebd., 64.

34 Ebd., 63. Siche dazu auch: Seel, Die Kunst der Entzweiung. Zom Begriff
der dsthetischen Rationalitit (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1997).

35 M. Seel, ,,Die zwei Bedeutungen ,kommunikativer Rationalitdt™, 65.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

412 Die Debatte Derrida-Habermas

Die Rede von einem ,,Zusammenspiel“ oder einer ,,Kommunikation® der
metaphorisch personalisierten Rationalititsaspekte freilich riickt dieses
Verhalten in einer auffillig entdramatisierten Weise von auflen in den
Blick: als kénnten wir, die wir in diesem Spiel uns befinden, iiber alle seine
Komponenten auf einmal (oder doch in einem Durchgang) verfiigen.3¢

Bemerkenswerterweise beruft sich Seel sodann — fur die restliche
Dauer seines Aufsatzes — auf Derrrida:37

Derridas Einwand [...] richtet sich gegen den Glauben, es seien die Bedeu-
tungen unseres Weltverhiltnisses, wenn nicht (rein metaphysisch) in einer
duBeren Instanz, so doch (restmetaphysisch) in der Struktur der sprachli-
chen Artikulationsformen, nach einem einheitlichen Schema abstrakt ko-
ordiniert und darum im Prinzip auch jederzeit koordinierbar. Diese wie
immer formalisierte Einheitsvorstellung untertreibt die sprachkonstitutive
Differenz der Begrindungsmdglichkeiten, in der einzelne Artikulations-
formen ihren Wert als Verstindigungsleistungen allererst gewinnen.

Seel schlieBt sodann seinen Aufsatz mit den Worten:

Wenn man die ,,Theotie des kommunikativen Handelns* in der deklarier-
ten Weise ,,von hinten®, vom Problem des ,,Zusammenspiels“ der Ratio-
nalititsaspekte her liest, zeigt es sich, dass nicht ein Kernbegriff der Kom-
munikation das Besondere der umfassenden Rationalitit, sondern umge-
kehrt ein reformulierter Begriff der Rationalitit [das Vermdgen einer inter-
rationalen Utteilskraft (ebd., 67)] das Besondere der geltungsbezogen-ko-
operativen Handlungsrationalitit akzentuiert.>

Seel hat in seiner Habermas-Lektiire aber die eigentlichen Grenzen
der Kommunikationstheotie bereits vetrlassen, denn nimmt man
Derrida beim Worte, so kann man ihn sichetlich im Sinne der Seel-
schen Interrelierung von Rationalititsaspekten interpretieren (vgl.
die Frage der Derridaschen Asthetik: Kap. TV.2.1). Aber die Frage
ist dann: welcher Rationalitidtsaspekte? Bereits Seel selbst unterschei-
det ,,die kardinalen Geltungsbereiche etwas anders [...] als dies Ha-

36 Ebd.

57 Ebd., 65-69.
38 Ebd., 65.

3 Ebd., 69.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 413

bermas tut®.# Und Derrida ist sicherlich nicht daran gelegen, eine
dann nur noch zu interrelierende Klassifikation von Rationalitits-
aspekten vorzulegen.

Das Interessante an Seels Ansatz ist dennoch, dass dieser es et-
laubt, Habermas und Derrida aufeinander zu beziehen: Der eine
interreliert zogetlicher bzw. ,entdramatisiert (Seel iber Haber-
mas), fiir den anderen ,,ist Vernunft der tberschreitende Uber-
gang“# Die Frage ist aber: Wieso hat der Ubergang bei Habermas
so etwas Zogetliches und warum ist Vernunft als ,,das Vermdgen
einer interrationalen Urteilkraft (Seel) in Lebenswelt und System
getrennt? Dergestalt soll nicht die empirische Tatsache systemi-
scher Differenzierung in Abrede gestellt werden, sondern vielmehr
nach Grinden gesucht werden, die eine solche Trennung aus
Grinden der Vernunft plausibel machen koénnten.

Eine These — und damit zugleich eine These, die mit dem zu
Beginn dieses Unterkapitels vorgebrachten Theoriebefund korre-
liert — kdnnte lauten, dass Habermas entgegen seiner Grundiiber-
zeugung seit ,,Arbeit und Interaktion® einen Ort fiir Vernunft jen-
seits der Sprache — und folglich jenseits der Lebenswelt — gesucht
hat und in der Systemtheorie gefunden hat. Demnach wire Haber-
mas nicht von der Systemtheorie verfithrt worden (pace
McCarthy)#2. Durch die Integration systemischer Logik in die Ge-
sellschaftstheorie miisste seine utopisch ausgerichtete Sprachphilo-
sophie vielmehr gerade #icht zum Paradigma von Gesellschaft tiber-
haupt werden.#

40 Ebd., 59.

41 Vgl. ebd., 68 (leicht abgedndert).

42 Vgl. McCarthy, ,,Complexity and democracy*, 180.

43 So auch Helmut Fahrenbach: ,,Hier geht es um die Notwendigkeit
eines zweistufigen Gesellschaftsmodells, das trotz einer gewissen Vorrang-
stellung des Lebensweltkonzepts den Systemaspekt aus der Analyse mo-
derner Gesellschaften nicht ausklammern darf und dadurch Geltungsbe-
reich und Erklirungskraft des kommunikativen Gesellschaftsmodells not-
wendig begrenzt. Damit wird natiirlich auch die geschichtlich-praktische
Relevanz des utopischen Entwurfs der idealen Gesellschaft unter weitere

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

414 Die Debatte Derrida-Habermas

Entsprechend ist von Fahrenbach* und Anderen* betont wor-
den,dass eben dies als der Grund fiir den Realismus der Haber-
masschen Theorie angesehen werden kénne. Denn wenn man den
utopischen Status der Verstindigung unter der idealen Bedingung
wrechtlich geregelter Interaktion4s einmal als faktisch anerkennt,
dann gibt sich diese Utopie als Realismus zu erkennen. Aber wie
Nolte hervorhebt, ist diese Stirke zugleich eine Schwiche,*” denn
keineswegs tberall und jederzeit ist diese ideale Bedingung erfullt.
Insofern man aber tber Verstindigung sprechen will, muss man sie
unterstellen; insofern man sich in einem Rechtsstaat bewegt, muss
man diesen ferner als Realitit anerkennen — eben dies ist die ,,ex-
plikative Stirke™ (Nolte) der Theorie des kommunikativen Handelns, die
deswegen auch in einer Theorie des Rechtsstaats (vgl. F#G) kulmi-
niert. Beraubt man die Idee der kommunikativen Vernunft jedoch
der Annahme der rechtlichen und sozialen Reziprozitit der Kom-
munizierenden (vgl. TKH, 1/2, 173) — immerhin eine zentrale An-
nahme seit ,,Arbeit und Interaktion® (AI, 10, 15) —, dann artet die
utopische Theorie der Sprache, die Habermas im Rahmen einer
Evolutionstheorie der Gesellschaft zwar verortert*s und somit be-
grenzt®, in Utopismus aus — obgleich Habermas selbst vor einer
solchen ,,Illusion verdinglichenden Denkens* (TKH, 1/2, 111) warnt:

cinschrinkende reale Bedingungen gestellt.” (Fahtenbach, ,,Zum anthro-
pologischen Bezugrahmen der ,Theorie des kommunikativen Handelns
von Jirgen Habermas®, 104)

4 Ebd.

4 Fischer, ,,Philosophische Anthropologie®, 139; Nolte,
kative Kompetenz und Leibapriori®, 528.

46 Nolte, ,,Kommunikative Kompetenz und Leibapriori“, 528.

47Vgl. ebd.: ,,AuBlerhalb dieser immanenten Betrachtung jedoch er-
weist sich die explikative Stirke der Universalpragmatik als ihre Schwi-
che.”

4 Vgl. TKH, 2/2, 147: ,,Je mehr das kommunikative Handeln von der
Religion die Biirde sozialer Integration {ibernimmt, um so stirker muss
auch das Ideal einer unbegrenzten und unverzerrten Kommunikationsge-
meinschaft empirische Wirksamkeit gewinnen.“

49 Fahrenbach, ,,Zum anthropologischen Bezugrahmen der ,Theorie
des kommunikativen Handelns‘ von Jirgen Habermas®, 105: ,,Die Begren-
zung der gesellschaftstheoretischen Reichweite des Lebensweltkonzepts

Kommuni-

> 9

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 415

Ein komplementirer Irrtum der Moderne ist allerdings der Utgpismus, der
meint, dass wir aus dem Begriff des dezentrierten Weltverstindnisses und
der prozeduralen Rationalitit, zugleich das Ideal einer vollkommen ratio-
nal gewordenen Form des Lebens(|...] gewinnen kénnten. (Ebd.)

Wenn Habermas’ Utopie nicht in Utopismus umschliige und er so-
mit realistisch bliebe, kénnte er zugleich der Kiritik Derridas eines
unbedingten Vernunftbegriffs (vgl. 17, 189) entgehen: Solange
kommunikative Vernunft realistisch beschrinkt ist, hat dies den pa-
radoxen Effekt, dass die Bestimmung der Vernunft durch die
Sprachpraxis der Kommunikation unvollstindig bleibt und somit
nicht im Sinne einer letzten Bedingung gefasst werden kann, ob-
wohl sie realistisch, das heif3t im Sinne faktischen sozialen Beste-
hens (systemisch) bestimmt ist. Dergestalt wire Vernunft sprach-
lich und, in gewisser Weise — nimlich insofern eine kodifizierte, ver-
rechtlichte Sprache tatsichlich eine Verarmung der Sprache dat-
stellt —, zugleich nicht-sprachlich.

Dies bedeutete allerdings, Habermas auf starke Weise von Der-
rida her zu lesen. Daftir gibt es freilich eine Hiirde: Habermas denkt
den evolutioniren Gesellschaftsprozess teleologisch, das heif3t als
einen solchen, der in der Sprache selbst schon angelegt ist:

Der theoretische Grundbegriff der Kommunikationsethik ist der univer-
selle Diskurs, das ,formale Ideal sprachlicher Verstindigung®. Weil diese
Idee rational motivierter Verstindigung in der Struktur der Sprache schon
angelegt ist, ist sie keine bloe Forderung der praktischen Vernunft, son-
dern in die Reproduktion des gesellschaftlichen Lebens eingebaut. (TKH,
2/2,147)

Demnach wird aber die Bestimmung der Sprache beziechungsweise
der sprachlichen Vernunft gerade nicht zeitlich, sondern anthropo-
logisch vorgenommen (vgl. ND 11, 87; Kap. IV.3), was umgekehrt
bedeutet, dass Rationalisierung als Progess unerklirlich wird, weil
dieser entweder niemals einsetzen kénnte — oder bereits stattgefun-
den hat. Denn erklirt wird recht besehen der systemische Widet-
stand in der Moderne als Moderne gegen cine in sich seltsam abge-

und letztlich der Theorie des kommunikativen Handelns, die als solche
nicht mit Gesellschaftstheorie identisch oder koextensiv sind muss auf je-
den Fall beachtet werden.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

416 Die Debatte Derrida-Habermas

schlossene — weil schon apriorisch bestimmte — Vernunft. Dies hat
als Theorie iber die Bedingungen der Genese des Rechtsstaats
durchaus seine eigene Berechtigung, aber sie setzt eine Form von
Vernunft voraus, die in sich schon rechtstérmig ist: Diese Rechts-
térmigkeit der sprachlichen Vernunft hat Habermas dabei schon
vorempirisch (siche oben) bezichungsweise anthropologisch (Kap.
IV.3) unterstellt.’* So verwechselt er die Genese des politischen
Raums mit der Genese des sozialen Raums, was Mark Hunyadi
deutlich gesehen hat:

Pour le dire autrement encore: a la problématique sociale de départ qu’il
partage avec I’ensemble de la tradition critique dont il se réclame, Haber-
mas a répondu par une voie qui reste fondamentalement politigue, centrée
sur les conditions communicationnelles de la production de normes légi-
times. C’est pourquoi sa philosophie sociale, quoi qu’il en ait, se dissout en
fait dans la philosophie politique, délaissant en cours de route son ambition
initiale, qui était d’établir les criteres d’une théorie critique de la soczéré.>!

Es gilt folglich, die Art und Weise dieser Voraussetzung besser zu
begteifen. Allem Anschein nach handelt es sich hierbei um eine
anthropologische Annahme hermeneutisch-politischer Proveni-
enz, niherhin der Ubernahme der aristotelischen Doppelbestim-
mung des Menschen als go0# logon echon und als physei politikon z00n.52
Dies wird beispielsweise auch von Staten gesehen: ,,Putnam, Ha-
bermas, Benhabib, and others seem to me to share a fundamental
commitment to what I am calling ,pragmatic reason‘ as what is al-
ways already there for human beings, given in our language, our
practices, our sociality in general.*53 Dies kennzeichnet Staten fol-
gendermallen: ,,It is of the very essence of pragmatic reason to rec-

50 Vgl. Nolte, ,, Kommunikative Kompetenz und Leibapriori®, 526, 528.

> Mark Hunyadi, ,,Les limites de la philosophie sociale, in: Esprit
417/8-9 (2015), 80-93, 93.

52 Siehe dazu: Ottfried Hoffe, ,,Wiederbelebung im Seiteneinstieg®, in:
Ders. (Hrsg.), Der Mensch — ein politisches Tier? Essays zur politischen Anth-
ropologie (Stuttgart: Reclam, 1992), 5-13, 5.

53 Staten, ,,Wittgenstein’s deconstructive legacy®, in: Ludwig Nagl,
Chantal Mouffe (Hrsg.), The Legacy of Wittgenstein: Pragmatism or Deconstruc-
tion (Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2001), 43-62, 43.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Rechtsférmigkeit der Vernunft 417

ognize that things, real things, the business of life, do not corre-
spond to the demands of pure reason.5* Nun handelt es sich bei
dieser Unreinheit der Vernunft — wie Hunyadi iiber Staten hinaus-
gehend aufgezeigt hat — nicht nur um eine soziale, sondern eine
apriotrisch politisch-rechtsférmige Fassung der Vernunft. Trifft
dies zu, dann taugt sie nicht zu einer unbedingten Bestimmung der
Vernunft im Sinne Derridas. Problematisch ist dabei insbesondere,
dass eine solche Vernunftbestimmung Gefahr lduft, in Utopismus
umzuschlagen — und von dort aus generell unbefragbar zu werden.
Dies liefe zugleich Habermas’ eigensten Absichten, eine generelle
Kritikfahigkeit theoretisch zu erarbeiten, zuwider. Entsprechend
muss gezeigt werden, dass es nicht die Ziele von Habermas’ Theo-
tie sind, die in der Debatte mit Dertida problematisch werden, son-
dern deren Umsetzung,.

54 Fbd., 45.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307

m 19.01.2026, 2117:32.



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV, 3. Die Grenzen einer anthropo-politisch
verstandenen Oﬁnf/z'c/j/éez'z‘

Inbalt des Unterkapitels

Die Analyse zu Habermas’ 1 oranssetzungen kulminiert im Nachweis seiner
— nur teihweise verdeckten — anthropologischen Motive. Dabei soll gundchst
Habermas® Ausgangspunkt von der Anthropologie dargestellt nund anschlie-

fSend eine Strukturierung der unterschiedlichen Phasen seiner Bezugnabme anf
dieselbe vorgenommen werden. Dabei wird insbesondere dentlich, dass Haber-
mas die Anthropologie politisch verstebt, was einer Priotisierung intersubjekti-
vitdtstheoretischer Annabmen anf Kosten subjektivititstheoretischer Fragen
entspricht. Dadurch werden subjektive Beweggriinde nnd soziale Bedingungen
Jiir oder wider die Teilnahme an Habermas® Offentlichkeit aber theorieimma-
nent unerklirlich — was schliefflich einer anthropologisch-naturalistischen Un-
terstellung derselben korrespondiert.

Wenn man danach fragt, inwiefern Habermas’ Philosophie eine
Anthropologie unterhilt, so muss man zunichst den Begriff der
Anthropologie als Philosophie niher bestimmen. Joachim Fischer
unterscheidet hier das ,,Paradigma beziechungsweise den ,,Denk-
ansatz“2 von der Disziplin. Zu der Notwendigkeit einer solchen
Unterscheidung erldutert er:

Mboglicherweise ist es seit Mitte der 1920er Jahre — der Durchbruchszeit
dieses Phinomens — zu einer zweifachen Emergenz gekommen, zum Auf-
tauchen einer neuen philosophischen Disziplin ,philosophische Anthropo-
logic* einerseits, #nd damit verflochten, aber doch charakteristisch davon
abgehoben, zur Formierung eines Paradigmas, eines Denkansatzes ande-
rerseits unter demselben Titel der ,Philosophischen Anthropologie’.?

Wenn im Folgenden von der Anthropologie Habermas® gespro-
chen wird, dann ist damit stets ,,Philosophische Anthropologie* im
Sinne eines Denkansatzes oder Paradigmas gemeint und nicht eine

1 Siehe dazu besonders: Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Den-
krichtung des 20. Jahrhunderts (Freiburg: Alber, 2008), 128.

2 Siehe dazu besonders: Ebd., 14, 482.

3 Ebd,, 483.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

420 Die Debatte Derrida-Habermas

Diziplin der Philosophie, die als solche in Konkurrenz zu anderen
philosophischen Disziplinen wie etwa Ontologie oder Erkenntnis-
theorie stiinde. Als philosophischer Denkansatz ldsst sich Haber-
mas’ Anthropologie gerade als eine spezifische Konfiguration on-
tologischer und erkenntnistheoretischer Annahmen fassen.* Kla-
rend verweist Fischer auch darauf, dass der Terminus der Anthro-
pologie ,,im Schwerpunkt nicht ,Ethnologie® (wie im englischen
und franzésischen Sprachgebrauch der Kultur- bzw. Sozialanthro-
pologie), aber [...] auch nicht die ,biologische Anthropologie* als
Subdisziplin der Zoologie (spiter ,Humanbiologie®)*s meine. Der
Aufweis einer Anthropologie als Paradigma bei Habermas kann so-
mit verdeutlichen, inwiefern sein Denken

mit anderen Denkansitzen, Denkstromungen, Theorieschulen im 20. Jahr-
hundert konkuttiert, also z.B. mit dem Neukantianismus, der Phanomeno-
logie, der Kritischen Theotie, der Analytischen Philosophie, der Existenz-
philosophie, dem evolutionsbiologischen Darwinismus.

Um Habermas nun dieser Denkrichtung zuzuordnen, bedarf es zu-
nichst einer Bestimmung derselben.” Als Definiens kann hierbei
auf die Intuition verwiesen werden,idealistische Denkmotive (der
Reflexion, der Vernunft, des Selbstbewusstseins, des freien Wil-
lens) im Zeitalter des Naturalismus — und d.h. nach Darwin, Freud
und Nietzsche —, also im evolutionsbiologischen Zeitalter zu refor-

4 So verweist auch Peter Dews auf die eigenstindige und keineswegs
spannungsfreie Kombination unterschiedlicher Paradigmen in Habermas’
Denken: ,,Es ist diese Verbindung von Anti-Idealismus, Anti-Szientismus
und einer Neigung zum Naturalismus, die die Besonderheit des Haber-
masschen Wetks ausmacht.” (Dews, ,,Naturalismus und Anti-Naturalis-
mus bei Habermas®, 862.) Im Rahmen der vorliegenden Arbeit kann die
folgende Verortung von Habermas’ Denken, die Dews vornimmt, nicht
im Einzelnen nachvollzogen werden — was aber nicht heif3en soll, dass sie
nicht nachvollziehbar wire oder im Rahmen des hier vertretenen Ansatzes
schon ausgeschlossen wiire (vgl. insbes. Kap. IV.2): ,,[Dies| kennzeichnet
ihn als Anhidnger einer Sub-Tradition, die letztlich auf die Arbeiten der
Lingsheglianer wihrend der dreiliger und vierziger Jahre des 19. Jahrhun-
derts zuriickgeht.” (Ebd.).

5 Fischer, Philosophische Anthropologie, 483, Fn. 15.

¢ Ebd., 128.

7 Dazu ausfiihrlich: Ebd., Kap. 2.2.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 421

mulieren oder zu retten, so dass unter Einbezug der Natur — der
Vitaldimension — ein komplexer Begriff des Menschen und seiner
Welt erreicht werden kann, der aber nicht naturalistisch formuliert
ist. Deshalb ist konstitutiv fiur den Ansatz bei Scheler, Plessner,
Rothacker und Gehlen, dass sie den Begriff des Menschen metho-
disch im Umweg tUber den kontrastiven Tiet-/Mensch-Vergleich zu
gewinnen unternchmen, um biologisch informiert Giber physische
Sondermerkmale des menschlichen Lebewesens eine Sonderstel-
lung des Menschen zu kennzeichnen, besser gesagt: eine ohne Te-
leologie und Theologie zu beschreibende Sondergestelltheit, be-
sondere Positionalitit des menschlichen Lebewesens im Evoluti-
onsgeschehen nachzuzeichnen, die ihn zu den vom Idealismus ge-
nannten Figuren der Reflexivitit, der Selbstdistanz, der Disziplinie-
rung etc. geradezu aus der Lebenskonstitution, aus seiner Stellung
oder Lage als Organismus heraus zwingt.®

Hervorzuheben an dieser Definition ist zundchst der zuletzt ange-
sprochene Umstand des Zwangs: die Annahme eines biologischen
Merkmals, das als zwingender Grund fiir idealistische Denkfiguren
herangezogen wird. Denn dieser Gedanke lduft offenbar Gefahr,
die Ausprigung spezifisch idealistischer Figuren wie des Selbstbe-
wusstseins als Mechanismen und das heil3t naturalistisch misszu-
verstehen. Denn wenn von einem Zwang in der Natur ausgegangen
wird, dann handelt es sich dabei zunichst einmal um ein Moment
der Unfreiheit, weil Naturzwingen keine freiheitlichen Entschei-
dungen vorangehen. Dem Zwang etwa, sich erleichtern zu mussen,
geht kein Akt der Entscheidung fiir oder wider diesen Zwang vo-
raus. Eben deswegen ist es ein Zwang. Es mutet nun aber merk-
wiirdig an, wenn ein solcher Zwang dann als Ursache etwa von
Willensfreiheit verstanden werden soll. Auf Willensfreiheit selbst
trife somit ihr eigener Inhalt nicht zu, was hie3e, dass wir qua Na-
tur gezwungen wiren, frei zu entscheiden — was bereits Anklinge
an Jean-Paul Sartre aufweist:? ,,[’homme est condamné a étre

8 Fischer, ,,Philosophische Anthropologie®, 129.
9 Das ist kein Zufall: Habermas selbst stellt Sarte in einen anthropolo-
gischen Zusammenhang (vgl. P44, 90).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

422 Die Debatte Derrida-Habermas

libre.“10 In Sartres paradoxer Wendung kommt aber (wie noch zu
zeigen ist) die Ambivalenz des Habermasschen Werks zu tragen,
das die Gefahr eines mechanistischen Missverstehens einerseits
vermeiden will, das aber zugleich den Idealismus etwa Gadamers
(vgl. Kap. IV.2) oder Fichtes (dazu unten mehr) wiederum natura-
listisch begrenzen will. Dews geht diesbeztiglich so weit, von einem
,»groBeren Bruch in Habermas” Denken® zu sprechen.!!

Die Annahme eines natiirlichen Zwangs, um sich gleichsam aus
der Natur zu ertheben, muss nun deswegen hervorgehoben werden,
weil Habermas selbst darauf rekurriert. Er tut dies innerhalb des-
sen, was die erste Phase seiner Beschiftigung mit der Anthropolo-
gie genannt werden kann, worauf zugleich zurtiickzukommen ist.
Es ist einigermal3en wichtig, hier auf die unterschiedlichen Phasen
von Habermas” Werk zu verweisen, da dessen Stellung zur Anth-
ropologie jeweils sehr unterschiedlich ausfillt. Aufschlussreich sind
hier die Arbeiten von Jorke.!2 Im Anschluss an diesen lassen sich
vetreinfachend drei Phasen von Habermas” Auseinandersetzung mit
der Anthropologie — im Folgenden (A4, 1-3) — unterscheiden:!?

10 Jean-Paul Sartre, L existentialisme est un humanisme [1946)] (Paris: Galli-
mard, 1996), 39.

11'Vgl. Dews, ,,Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas®,
870f.: ,,Solche Vorbehalte weisen auf einen gréfieren Bruch in Habermas’
Denken hin. Der naturalistische Impuls ist groB3tenteils ein Impuls zur
Uberwindung des Dualismus. Dennoch bekommt Habermas immer dann
Bedenken, wenn der Abstand zwischen der Natur und den einzigartigen
Fahigkeiten von Wesen, die zu sprechen und zu handeln vermégen, zu
schmal wird. Deshalb stellt er sich nachdriicklich gegen Richard Rortys
JNaturalisierung der versprachlichten Vernunft'.“ Vgl. zu Habermas’ Kri-
tik an Rorty (WR, 230-270).

12 Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jirgen Habermas®;
ders., ,,Wider besseres Wissen? Anthropologiekritik und Anthrologiebe-
darf bei Jiirgen Habermas®, in: Marc Rolli (Hrsg.), Fines Hominis? Zur Ge-
schichte der philosophischen Anthropologickritik (Bielefeld: Transcript,
2015), 213-229.

13 Dabei wird insbesondere die zweite Phase umfassender konzipiert.
In ihr werden sowohl die Universal- als auch die Formalpragmatik und die
sich daran anschlieBenden Entwicklungen in der Diskursethik gebtndelt.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 423

Eine erste Phase (A, 1) im Zusammenhang mit seiner Kritik am
Historischen Materialismus; diese nennt Jorke eine ,,gescheiterte
Erkenntnisanthropologie®4.15 Eine zweite, vorsichtigere Phase
(AA, 2), in der nach dem Scheitern der ersten Phase nun eine im-
plizite Anthropologie vertreten wird, die insbesondere fiir die Ar-
beiten zum kommunikativen Handeln maf3geblich ist.1¢ SchlieBlich
eine letzte Phase (AA, 3) offener und expliziter Bezugnahme auf
anthropologische Argumente (vgl. Z#IN), die als Explikation impli-
ziter Annahmen in (A, 2) abschlieBend in gebotener Kiirze dar-
gestellt werden kann. Spannend ist insbesondere der Nachweis,
dass Habermas zu keinem Zeitpunkt seines Schaffens der Anthro-
pologie den Riicken gekehrt hat, dass er also auch nach dem Ver-
lassen seiner frihen Bezugnahme auf anthropologische Motive
(AA, 1) diese keineswegs aufgegeben hat.

Eine einheitliche Gesamtschau von Habermas® Anthropologie
zu geben, ist vor dem Hintergrund dieser Binnendifferenzierungen

Ausgenommen wird allerdings die Anwendung der Diskursethik auf bio-
cthische Fragen (dazu: 4.4, 3), da diese mit ,,erheblichen und bedeutenden
Weiterungen und Modifikationen der Diskurstheorie (Thomas M.
Schmidt, ,,Menschliche Natur und genetische Manipulation®, in: Habermas
Handbuch, 282- 291, 1 Sp. 282) einhergeht. Jérke hingegen sicht bereits in
der Diskursethik eine eigenstindige Phase ,,[ijm Schatten von Kant“ (vgl.
Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jirgen Habermas®, 313),
hilt am Ende seiner Analyse jedoch fest: ,,Dies fithrt zurtick zur Theorie des
kommunikativen Handelns. (Ebd., 315) Eben deswegen werden diese Theo-
riemomente hier zusammengenommen. Wie Jorke unterscheidet auch
Nolte Universal- und Formalpragmatik und es soll nicht bestritten werden,
dass hier ein Unterschied besteht — aber gerade in anthropologischer Hin-
sicht macht Nolte beiden Phasen denselben Vorwutf: ,,Die leibliche Fun-
dierung des sozialen Apriori wird blockiert durch eine Versprachli-
chung|...] kommunikativer Vernunft“ (Vgl. Nolte, , Kommunikative
Kompetenz und Leibapriori®, 534) Erneut wird diese Binnendifferenzie-
rung — wie schon bei Jérke — schliefllich aufgegeben.

14 Jorke, ,,Wider besseres Wissen?“, 219.

15 Siehe hierzu auch: Honneth, Kritik der Macht, Kap. 7.

16 Siche hierzu insbesondere: Fahrenbach, ,,Zum anthropologischen
Bezugsrahmen der ,Theotie des kommunikativen Handelns® von Jurgen
Habermas®.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

424 Die Debatte Derrida-Habermas

kein ganz einfaches Unterfangen. Dennoch lassen sich zentrale An-
nahmen identifizieren: Aufschlussreich ist dabei insbesondere der
Eintrag zur Anthropologie — ,,Philosophische Anthropologie (ein
Lexikonartikel)*“ (PhA) —, den Habermas schon sehr frith verfasst
hat; also noch bevor er sich durch irgendein anderes Werk syste-
matisch profiliert. Entsprechend kann man diesen Artikel auch kei-
ner Phase von Habermas’ Verhiltnis zu Anthropologie zuordnen,
da hier der Vergleich zu einem Werk, zu dem man den Artikel in
Bezichung setzen kénnte, fehlt. Als Nullpunkt von Habermas’ the-
oretischem Schaffen ist der Artikel somit eine Kuriositdt an sich.
Aber auch inhaltlich hat der Eintrag weite Wellen geschlagen. Ott-
fried Hoffe schreibt dazu:

Im selben Jahr, in dem Claude Lévi-Strauss unter dem Titel Anthropologie
structurale theoretischen Fragen seiner ethnologischen Studien nachgeht, im
Herbst 1958, nimmt im Fischer-Lexikon Philosophie, also an einem vielbe-
achteten Ort — binnen sechs Monaten werden 50 000 Exemplare verkauft
—, ein damals noch nicht so bekannter Autor, immerthin Schiiler des Kul-
turanthroplogen Erich Rothacker, eine kritische Sichtung der Diskussion
vor. Der Text aus der Feder von Jiirgen Habermas liest sich im nachhinein
wie ein Riickblick; fast von heute auf morgen 16st sich als ein Kristallisati-
onspunkt der Debatte die Anthropologie auf. [...] In der Philosophie
herrscht seitdem ein nachanthropologisches Denken. 7

Dieser epochale Effekt von Habermas’ FEintrag zur Anthropologie
wird noch dadurch verstirkt, dass die Anthropologie in den voran-
gegangenen Jahrzehnten ,,das Gewicht einer Fundamentalphiloso-
phie*“1® erhalten hat. Man muss sich also schon fragen, was Haber-
mas in seinem Eintrag derart auf den Punkt bringt, dass von Anth-
ropologie anschlieBend nur noch in einem nach-paradigmatischen
Sinn (um Hoéffe mit Fischer engzufithren) die Rede sein kann?
Jorke hebt dabei insbesondere Habermas® Verweis auf die ge-
schichtliche Verwobenheit des Menschen hervor,!? die eine natlr-

17 Hoffe, ,,Wiederbelebung im Seiteneinstieg®, 6f.
18 Ebd., 5f.
19 Vgl. Jorke, ,,Wider besseres Wissen?*, 216.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 425

liche — was zunichst einmal heif3t: nicht geschichtliche — Betimm-
ung des Menschen unméglich mache 20 niherhin:

die Tatsache: dass der Mensch Geschichte hat und geschichtlich erst wird,
was er ist. Eine beunruhigende Tatsache fiir eine Anthropologie, die es mit
der ,Natur des Menschen, mit dem, was allen Menschen jederzeit gemein-
sam ist, zu tun hat. (P24, 107)

Interessanterweise stitzt sich Habermas in diesem anti-anthropo-
logischen Mané6ver aber zugleich auf eine anthropologische, nim-
lich Gber den kontrastiven Tier-Mensch-Vergleich laufende Be-
grindung: ,,.Lebten die Menschen wie Tiere in erbfest montierten
Umwelten, gibe es keine Geschichte.” (PA.A, 107)

Es ist somit wichtig, zwei entgegengesetzte Bezugspunkte dieser
vermeintlich ausschlieBlich anti-anthropologischen Argumentation
auseinander zu halten: So unterstreicht Habermas einerseits den
Gedanken — der sich nach Jérke tatsichlich ,,gegen die Program-
matik einer philosophischen Anthropologie wendet“2! —, dass es
den Menschen als fundamentalphilosophischen Ausgangspunkt
nicht gebe:

Damit hingt am Ende eine Schwierigkeit zusammen, die den Rahmen der
Anthropologie sprengt: ,den‘ Menschen gibt es sowenig wie ,die* Sprache.
Weil Menschen sich erst zu dem machen, was sie sind, und das, den Um-
stinden nach, je auf eine andere Weise, gibt es sehr wohl Gesellschaften
oder Kulturen, tber die sich, wie iber Pflanzenarten oder Tiergattungen,
allgemeine Aussagen machen lassen; aber nicht ,den® Menschen. (PhA,
105£)

Andererseits ist noch in dieser Abkeht von einer Grundannahme
der Anthropologie ein affirmatives Moment enthalten, denn Gber
»Gesellschaften oder Kulturen® lieBen sich dennoch ,,allgemeine

20 Dieser negativen Bestimmung entspricht das Positiv, ,,wie sich die
Natur unter bestimmten experimentellen Bedingungen verhilt und gesetz-
miBig immer wieder so verhalt (PhA, 90). Diese ist aber auf den Men-
schen gerade nicht anwendbar: ,,Menschen verstehen sich je in ihrer Ge-
sellschaft und in ihrer geschichtlichen Lage auf eine andere Weise; und
wenn es so ist, dass sie in diesem Sinnverstindnis ihr Wesen etst feststellen,
dann hat der Mensch viele Wesen.“ (PhA4, 90)

2 Jorke, ,,Wider besseres Wissen?*, 216.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

426 Die Debatte Derrida-Habermas

Aussagen machen®. Habermas verordnet der Anthropologie be-
reits implizit eine gesellschaftstheoretische Wende, was spitestens
in (AA, 2) vollends in Erscheinung tritt. Diese ,,sprengt® einerseits,
wie Habermas richtig sicht, deren Rahmen, kann aber andererseits
doch auch wieder produktiv an anthropologische Uberlegungen
ankniipfen — so wie Habermas an Uberlegungen seines Doktorva-
ters Erich Rothacker ankniipft:

Erich Rothacker vor allem hat zeigen kénnen [...], dass die Rede von einer
,,Weltoffenheit des Menschen im Gegensatz zur ,,Umweltgebundenheit®
des Tiers zu abstrakt ist. [...] [A]lles das, was bei Hege/ unter dem Titel des
,»objektiven Geistes* erschien; was im Gefolge der Historischen Schule zur
Kultur, im Gefolge von % Simon und Marx richtiger zur Sphitre der ,,Ge-
sellschaft® gerechnet wird — hat tatsichlich Ziige einer Umwelt, die zwar
weitaus reicher ist als die Umwelten aller Tierarten zusammengenommen,
aber doch auch in gewisser Weise geschlossen ist, eben nicht ,,objektiv®,
nicht offen fiir beliebig viele, grundsitzlich fiir alle méglichen Fakten.
(PhA, 106)

Wenn die Gesellschaft demnach die Umwelt des menschlichen Tie-
res ist, dann ,,verweise® dies, so J6rke, ,,laut Habermas auf die Not-
wendigkeit einer Theorie der Gesellschaft als kritische Erginzung
zur philosophischen Anthropologie®.22 Damit wird die Ausgangs-
lage von Habermas’ theoretischer Entwicklung deutlich. Denn das
Thema und die Notwendigkeit einer kritischen Gesellschaftstheo-
rie ergibt sich bei ithm #icht erst durch die Auseinandersetzung mit
den Frankfurtern Adorno und Horkheimer, sondern aus einer ge-
nuinen Lektlire anthropologischer Probleme,? von der aus diese
allerdings nur noch in der Perspektive eines ,,Riickblicks* (Hofte)
greifbar sind. Diese Lektiire sei im Folgenden etappenweise nach-
gezeichnet.

22 Ebd., 217.

23 Dies ist insbesondete die These Fischers: ,,Man muss sich in jedem
Fall klarwerden, dass Philosophische Anthropologie die Grundierung des
intellektuellen Bildungsganges von Jirgen Habermas bildet, die grundie-
rende Schicht, bevor er zur Frankfurter Schule in Gestalt von Hotkheimer
und Adorno stieB.“ (Fischer, ,,Philosophische Anthropologie®, 135)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 427

Die erste Phase (A, 1) einer eigenstindigen Fortentwicklung
anthropologischer Motive lisst sich im Rahmen von Habermas’
Auseinandersetzung mit dem Historischen Materialismus ausma-
chen (vgl. etwa Al, Exl, EI, Bew). Die Bezugnahme auf die Anth-
ropologie steht hier unter einem erkenntnistheoretischen Interesse,
weswegen im Bezug auf diese im Folgenden von einer Erkennt-
nisanthropologie die Rede ist2* Der Bezug auf die Anthropologie
hat hierbei auch die Funktion, kommunikatives Handeln nicht
transzendental begriinden zu mussen.® Bereits in seiner Antritts-
votlesung in Frankfurt im Jahr 1965 hilt Habermas fest: ,,Meine
erste These ist deshalb: Die Leistungen des transzendentalen Sub-
jekts haben ihre Basis in der Naturgeschichte der Menschengat-
tung.” (Exl, 161) Dem dadurch méglichen Eindruck einer Natura-
lisierung seiner Begriindungslast beugt er dabei jedoch explizit
vor.2 Entsprechend schlie3t Habermas: ,,Erkenntnisleitende Inte-
ressen vermitteln [...] die Naturgeschichte der Menschengattung
mit der Logik ihres Bildungsprozesses.” (EI, 242) Dabei nimmt
Habermas an, dass den grundlegenden Erkenntnisinteressen Ar-
beit, Sprache und Herrschaft (vgl. Exl, 163) zugleich ein entspre-
chendes wissenschaftliches Potenzial zukomme. Dies versteht er
folgendermalen:

In den Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften geht ein Zechni-
sches, in den Ansatz der historisch-hermeneutischen Wissenschaften ein
praktisches und in den Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften jenes
emanzipatorische Erkenntnisinteresse ein (Euxl, 155).

Allerdings sei Habermas, so Jorke, der Vorwurf gemacht worden,
nicht gezeigt zu haben, wodurch

24 Vgl. Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jirgen Haber-
mas®, 305; Honneth, Kritik der Macht, Kap. 7.

2 Vel. EI, 237: ,,Im Zusammenhang kommunikativen Handelns treten Spra-
che und Erfahrung nicht unter die transzendentalen Bedingungen des
Handelns selbst.

26 Vgl. EI 241f.: ,Der Begriff des ,Interesses‘ soll eine naturalistische
Zuriickfithrung von transzendentallogischen Bestimmungen auf empiri-
sche nicht nahelegen, sondern einer solchen Reduktion gerade vorbeu-
gen.”

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

428 Die Debatte Derrida-Habermas

das Interesse an Emanzipation den gleichen fundamentalen Stellenwert
besitzt wie instrumentelles und kommunikatives Handeln. Dass der
Mensch seine natiirliche Umwelt mittels Arbeit bewiltigen muss und er
auf die Koordinierung seines Sozialgefiiges mittels Sprache angewiesen ist,
ist schwetlich zu bestreiten. Inwieweit er aber dartiber hinaus vo# Natur aus
auf Miindigkeit oder gar Herrschaftsfreiheit angelegt ist, konnte Habermas
nicht demonsttieren.2”

Worum es geht, ist also die zu Beginn bereits angerissene Behaup-
tung Sartres und der — wie man im Anschluss an Hoffe wohl sagen
datf — letzten Generation der Anthropologen, dass der Ausgang
aus Natur ein Zwang und mithin selbst natiirlich sei. Habermas be-
hauptet nun in analoger Weise, dass auch eine kritische Gesell-
schaft in diesem Sinn ein Zwang der Natur sei, der sich als Natur
in einer kritischen Gesellschaft selbst tiberwinde: ,,Aber die natur-
geschichtlichen Interessen, auf die wir die erkenntnisleitenden zu-
rickfihren, gehen zugleich aus Natur und awus dem kulturellen Bruch
mit Natur hervor.” (Exl, 161) Diesen Bruch der Natur mit sich
selbst versteht Habermas tendenziell schon gesellschaftskonstitu-
tiv: ,,Schon dem Interesse der Selbsterhaltung, so natirlich es zu
sein scheint, entspricht ein gesellschaftliches System, das die Min-
gel der organischen Ausstattung des Menschen kompensiert und
seine geschichtliche Existenz gegen eine von auflen drohende Na-
tur.” (Eul, 161) Als Beispiel dafiir, wie dieser vermittelte Natur-
/Etkenntnistrieb (vgl. El, 242) sich aber nicht nur gesellschafts-
konstitutiv, sondern zugleich gesellschaftskritisch konkretisiert
habe, verweist Habermas auf die Psychoanalyse als wissenschafts-
férmige Ausdifferenzierung des emanzipatorischen Erkenntnisin-
teresses:

Was Freud die Diagnose von Gemeinschaflsnenrosen nennt, erfordert eine Un-
tersuchung, die iiber die Kriterien eines gegebenen institutionellen Rah-
mens hinausgreift und die kulturelle Entwicklungsgeschichte der Men-
schengattung, den ,Kulturprozess, ins Auge fasst. (EI, 333)

Dies ist zugleich der anthropologische Hintergrund fiir die von Ha-
bermas durchgefiihrte gesellschaftsutopische Uberforderung der

27 Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jitgen Habermas®,
308.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 429

Hermeneutik, die ebenfalls — gegeniiber Gadamer — erwartungsvoll
auf die Psychoanalyse Bezug nimmt (vgl. Kap. IV.2). Nun muss
aber gesehen werden, dass Habermas diese Argumentationsfigur
einer anthropologisch fundierten Theorie kritischer Gesellschaft
»kurz nach der Verotfentlichung von Erkenntnis und Interesse“?8 auf-
gegeben hat (vgl. Bew, 13f). Eine zentrale Theoriegrofie dieser
dann aufgegebenen Argumentation ist dabei die der Selbstrefle-
xion: So fordert Habermas in Erkenntnis und Interesse noch eine
woelbstreflexion der Naturwissenschaften™ (EI, Kap. 6), ecine
,»oelbstreflexion der Geisteswissenschaften® (EI, Kap. 8) und eine
,»oelbstreflexion der Wissenschaft™ (EI, Kap. 10). McCarthy hat da-
bei hervorgehoben (und Jérke ist ihm darin, wie gesehen, gefolgt),
dass das Problem dieser Theorickonstruktion nicht eigentlich der
Begriff der Selbstreflexion sei, sondern dessen anthropologische
Gleichstellung mit Arbeit und Interaktion:

Self-reflection as a mode of experience and action appears to be on a par
with instrumental action and symbolic interaction. This is not very plausi-
ble, even if one accepts the general approach of the theory of interests.
Experiences of systematically distorted communication and attempts to
remove such distortions through critical self-reflection do not, on the face
of it, possess the same anthropological primordiality as the mastery of na-
ture and the achievement of understanding in ordinary language commu-
nication.?

McCarthy kritisiert damit jene Annahme, von der Habermas ge-
dacht hat, dass Marx sie filschlicherweise angenommen habe:
,»,Hitte Marx Interaktion nicht mit Arbeit unter dem Titel der ge-
sellschaftlichen Praxis zusammengeworfen, [...] dann wire die
Idee einer Wissenschaft vom Menschen nicht durch die Identifika-
tion mit Naturwissenschaft verdunkelt worden.” (EI, 85) Offenbar
sicht Habermas zu diesem Zeitpunkt die Méglichkeit einer Anth-
ropologie (,, Wissenschaft vom Menschen®) unter Beriicksichtigung
einer anthropogenen Historizitit — bezichungsweise wie er einige

28 Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jirgen Habermas®,
308.
2 McCarthy, The Critical Theory of Jiirgen Habermas, 92f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

430 Die Debatte Derrida-Habermas

Sitze spdter formuliert: ,,in Form einer Rekonstruktion der Gat-
tungsgeschichte® (EI, 86) — dadurch gegeben, dass Interaktion als
eigenstindiger Bereich wissenschaftlich erforscht wiirde — frei von
Geboten der Okonomie. Hierin besteht nach Fischer eben die
»Entokonomisierung des Historischen Materialisnus“® (vgl. Kap.
1V.2). Die Bedingung fiir diese Erforschung ebnet aber bereits den
Weg zu jenem Programm, das im Rahmen von (AA, 2) dann als
politische Anthropologie zu kennzeichnen ist, ndmlich eine Absage
an den ,,Subjektivismus®: ,,Diese Idee hitte vielmehr Hegels Kritik
am Subjektivismus der Kantischen Erkenntnistheorie aufgehoben
und materialistisch eingeholt.” (EI, 85) Interaktion ist somit der
frihe Name fir eine Gesellschaftstheorie, die zwar in einer Modi-
fikation, in einer FEinholung, aber doch auch in einer Fortsetzung
von ,,Hegels Kritik am Subjektivismus® besteht: ,,Selbstkonstituie-
rung der Gattung® und ,,Selbstreflexion des erkennenden Bewusst-
seins® bedingten sich demnach wechselseitig (vgl. EI, 806).

Man bemerke, dass die einflussreiche Kritik McCarthys im
Grunde darin besteht, Marx wieder gegeniiber Habermas ins rechte
Licht zu rlicken, dass heil3t darauf hinzuweisen, dass Arbeit — wie
auch immer rudimentir — grundsitzlich ohne Interaktion méglich
ist; jedenfalls nicht notwendig abhingig von dieser. Schwer vor-
stellbar ist indes die Annahme einer grundsdiitzlichen Gleichrangigkeit
von Arbeit und Interaktion. Sicherlich macht Arbeitszei/ung Inter-
aktion notwendig — und man erkennt hierin die Grinde fir Haber-
mas’ spitere Zuwendung zu gesellschaftsevolutioniren und mo-
dernetheoretischen Fragen (vgl. Kap. IV.2.2) —, aber nicht jede Ar-
beit setzt Interaktion voraus: So kann man etwa landwirtschaftlich
titig sein (im Sinne autarker Selbstversorgung), ohne dass dies
zwingend mit Anderen koordiniert werden miisste. Umgekehrt ist
Interaktion ein an Annahmen reicheres Konstrukt, weil dafiir in
jedem Fall gilt, was fiir ein einzelnes Subjekt schon gelten muss
(mindestens die Sicherstellung elementarer materieller Giiter) #nd
dasjenige, was dariiber hinaus fir die Interaktion der Subjekte un-
ter- und miteinander notig ist.

Im Hintergrund steht dabei die Frage, ob es ein Subjekt ohne
Intersubjektivitit geben kann oder ob dieses immer schon auf ein

30 Fischer, ,,Philosophische Anthropologie®, 139.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 431

Verhiltnis zu anderen Subjekten angewiesen ist (diese Frage gilt es
im Zusammenhang von (AA, 2) zu vertiefen; vgl. auch Kap. IV .4).
Indem Habermas nun Partei zugunsten der Intersubjektivitit er-
greift und diese zugleich als Grundlage der Anthropologie begreift,
bestimmt er den Menschen dazu, sich intersubjektiv zu verwirkli-
chen. Damit einher geht aber insbesondere — wie weiter zu zeigen
ist — die Reduktion von ethisch Praskriptivem anf intersubjektiv Deskripti-
ves. Wie Drucilla Cornell aufzeigt, besteht Derridas Position — die
sie bezeichnender Weise als eine ,,philosophy of the limit™ versteht
— demgegeniiber darin, diese Unterscheidung offen zu halten:

The philosophy of the limit does not, as it is often interpreted to do, reject
out of hand the Kantian project, even if it refuses to connect justice directly
with legitimation, through external and yet philosophically established
norms, as Habermas does.][...] To do so would once again conflate description
and prescription through the elaboration of established norms, even if they
are external to the legal system. As we will see, Habermas’ reconstructive
science is obviously not a traditional Kantian project in that it tries to find
prescriptive norms in the desctiptive norms of speech.3!

Obwohl dies in aller Ausfiihrlichkeit noch Thema des folgenden
Unterkapitels sein wird, sei bereits jetzt — da es sich um eine syste-
matisch relevante Frage handelt — auf die Unterscheidung von
ethisch priskriptiver und intersubjektiv deskriptiver Normativitit
verwiesen, die unter dem Titel der Rechtsférmigkeit von Vernunft
bereits — allerdings in eingeebneter Form — vorliegt (Kap. IV.2.2).
Dies wird etwa auch deutlich bei Staten: ,,Only within the shelter
of a sociopolitical boundary (real or imagined) can we do blindly,
without choosing what a rule tells us.“32 Entsprechend ist intersub-
jektiv deskriptive Normativitit eine Bedingung der Moglichkeit
von Verstindigung bezichungsweise — wenn Staten hier gefolgt
werden darf — geradezu die pragmatische Méglichkeitsbedingung
von Verstindigung.33 Aber diese pragmatische Fassung von Ver-
stindigung hat dann eben einen blinden Fleck: Sie kann den ,,shel-
ter of a sociopolitical boundary* dann nicht selbst infragestellen.

31 Cotnell, The Philosophy of the Limit, 119 (eigene Hervorhebung, P.I%.).
32 Staten, ,,Wittgensteins deconstructive legacy*, 59.
3B Vgl. ebd.; vgl. Kap. IV.2.2.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

432 Die Debatte Derrida-Habermas

Entsprechend ist dieser zugleich als eine Bedingung der Unmog-
lichkeit von Verstindigung zu rekonstruieren bezichungsweise ein
— wie weiterhin zu zeigen ist (Kap. IV.4) — ndherhin ethisch pra-
skriptiver Bestand an Normativitit jenseits der ,,sociopolitical
boundary® zu erarbeiten. Dies widerspricht aber den Grundlinien
der Habermasschen Argumentation, da diese sich — wie in Kiirze
zu zeigen — an Hegel anlehnt und somit fiir eine Einebnung dieses
Unterschieds plidiert. Erneut sei dabei auf die Rekonstruktion Cor-
nells verwiesen:

The point is that the act of interpretation cannot be separated from an
appeal to the Good because legal interpretation 7s justification through the
appeal to the Ideal, and this appeal cannot come limited in the establish-
ment of accepted conventional meaning because it is precisely this mean-
ing that must be justified.[...] In Hegel, this process of justification can
come full circle so that there is no distinction between the Real of conven-
tional meaning and the Ideal because the Good has been realized in his-
tory.3

Entsprechend legt Habermas bereits mit seinen interaktionstheo-
retischen Ausfithrungen den Grundstein fiir eine politische Anth-
ropologie im Gefolge Hegels,? die zu diesem Zeitpunkt allerdings
auch noch den Weg einer weiter gefassten sozialen Anthropologie
hitte einschlagen koénnen. 3 In jedem Fall hat die Kritik

34 Staten, ,,Wittgensteins deconstructive legacy*, 95.

3 Trotz etwaiger Vorbehalte, die man dieser Annahme gegentiber du-
Bern kann, hilt Ludwig Siep fest: ,,Dennoch ist es nicht verfehlt, von einer
,jpolitischen Anthropologie bei Hegel zu sprechen. Zweifellos ist der
Mensch fir Hegel ein ,zoon politikon’, ein Lebewesen, das seine Fahigkei-
ten nur in einer Polis, einer Rechts- und Entscheidungsgemeinschaft freier
Biirger, verwirklichen kann. Und zweifellos besteht zwischen der Anthro-
pologie und der Rechtsphilosophie auch ein systematischer Begriindungs-
zusammenhang.“ (Ludwig Siep, ,,Hegels politische Anthropologie®, in: Der
Mensch — ein politisches Tier?, 110-133, 110)

36 Laut Hunyadi ist dies ein Ziel, das Habermas zwar anvisiert, schlie3-
lich aber verfehlt. Vgl. Hunyadi, ,,Les limites politiques de la philosophie
sociale®, 93. Vgl. (Kap. IV.2.2).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 433

McCarthys? laut Jorke dazu gefiihrt, dass Habermas schlief3lich
dazu geneigt gewesen sei (vgl. El, 372), ,,die Rede von einem gat-
tungsgeschichtlichen Interesse an Mundigkeit [...] fallen zu las-
sen®.s

Interessant ist es insbesondere, zu sehen, inwiefern Habermas
in der zweiten Phase seiner Bezugnahme auf anthropologische Mo-
tive (AA, 2) — ndmlich in der Theorie des kommunikativen Handelns
und den darauf aufbauenden Schriften — auf implizite Weise nach
wie vor anthropologische Annahmen in den Begriff der Selbstref-
lexion einflieBen ldsst, auch wenn dieser nicht mehr explizit auf den
Begriff der Gattung bezogen ist. Bereits im vorangegangenen Un-
terkapitel (Kap. 1V.2.2) ist darauf hingewiesen worden, dass diesem
Begriff offenbar eine zentrale theoriearchitektonische Bedeutung
zukommt, um die Genese der Gesellschaft als tendenzielle Etablie-
rung systemischer Mechanismen aus der Lebenswelt zu erkliren.
Im Ausgang von Habermas’ Lexikoneintrag zur Anthropologie ist
zudem deutlich geworden, dass die Lebenswelt zugleich als Chiffre
fiir die Umwelt des menschlichen Tieres gelten kann: Nun wiire es
sicherlich falsch, aus diesem Zusammenhang darauf zu schlief3en,
dass die Etablierung systemischer Logik auf Kosten der Lebenswelt
zugleich die Anthropogenese erklirt. Dagegen spricht einerseits der
philologische Befund, dass Habermas hierin ja vielmehr die Genese
der Moderne sich vollzichen sieht. Andererseits spricht dagegen
der systematische Befund, dass die Lebenswelt der Méglichkeit
nach schon propositional strukturiert und eben deswegen conditio
sine qua non von Offentlichkeit ist. In diesem Sinn konstitutiert sich
der Mensch durch die Offentlichkeit der Lebenswelt — und nicht
erst mit der Etablierung systemischer Momente. Diese Konstituie-
rung durch Offentlichkeit (im Folgenden: KO) hebt Habermas auch
spater hervor:

Demgegeniiber scheinen unsere hochintelligenten Verwandten, die Schim-
pansen, nicht aus den Schranken ihrer selbstbezogenen, von jeweils eige-
nen Motiven gesteuerten Sicht ausbrechen zu kénnen. Es ist der Schritt

37 Neben McCarthy und Jorke sei schlieBlich verwiesen auf Honneth,
Kritik der Macht, Kap. 7.

38 Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jitgen Habermas®,
308.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

434 Die Debatte Derrida-Habermas

aus diesem egozentrischen Blickfeld eines noch in sich befangenen Prima-
tenbewusstseins in die Offentlichkeit einer gemeinsam interpretierten
Welt, der etwas von der Relevanz der Umstellung auf eine neue symbolisch
vermittelte Form der Interaktion erahnen lasst. (ND II, 87)

Man muss somit festhalten, dass — will man die Formulierung des
sehr frithen Habermas mit der Einsicht des sehr spiten kombinie-
ren — die Umwelt des menschlichen Tieres die Offentlichkeit ist.
Damit widerspricht der spite Habermas keineswegs dem sehr fri-
hen, wenn bereits letzterer darauf verweist, dass sich die Welt des
Menschen von der des Tieres nicht einfach durch ihre Offenheit
unterscheide. Denn auch die Offentlichkeit, wie Habermas sie
schlieBlich versteht, sei,,nicht offen fiir beliebig viele, grundsitzlich
fir alle méglichen Fakten™. (PhA, 106) Denn worin besteht diese
Offentlichkeit schlieBlich?

Ausgehend von Problemen innerhalb der Theoriearchitektonik
der Theorie des kommunikativen Handelns besteht diese Offentlichkeit
sichetlich in der kommunikativen Freiheit, zwischen formellen und
informellen, zwischen kommunikativem und strategischem Han-
deln zu entscheiden. Dafiir bedarf es, wie gesehen (Kap. IV.2.2)),
eines Begtiffs von Selbstkritik, von dem noch nicht ganz klar ist,
inwiefern er sich von fritheren anthropologischen Annahmen 16st
(dazu sogleich mehr). Die Freiheit, zwischen Handlungsweisen zu
entscheiden, ist in jedem Fall ein Aspekt dieser Offentlichkeit, der
fir das Aufkommen der Moderne als spezifischer Epoche verant-
wortlich gemacht werden kann — aber auch generell fiir alle krypto-
modernen Momente quasi-systemischer Unterwanderung einer
kommunikativen Offentlichkeit zu jeder Zeit an jedem Ort.® Die
Akzentuierung dieser Wahlfreiheit (deren anthropologische Ana-
lyse noch aussteht) ist dabei eine Stirke von Habermas® Theorie;

% So verweist beispielsweise Eduardo Viveiros de Castro auf die struk-
turelle Moglichkeit, auch die ,,contre anthropologie multinaturaliste” des
ameroindianischen Denkens dergestalt mit Habermas zu denken: ,,Je crois
méme déja avoir entendu parler d’Indien habermasiens, et 'on pourrait
alors dire que tout est possible.“ (Vgl. Eduardo Viveiros de Castro, Mdta-
physiques cannibale. Lignes d’anthropologie post-structurale (Paris: PUF,
2009) 61)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 435

zugleich kennzeichnet sie aber eine ihrer Schwichen. Eine Stirke
ist sie deswegen, weil sie es erlaubt, die systembedingte Technisie-
rung gesellschaftlicher Prozesse nicht als Notwendigkeit misszu-
verstehen. Zugleich verschlieBt diese theoretische Stirke ihr Au-
genmerk aber gegentiber anderen gesellschaftlichen Problemen —
etwa den 6kologischen Herausforderungen —* und wird in ihrer
Einseitigkeit somit zu einer Schwachstelle, die auf die Vielfalt auf-
tretender Probleme bei der gesellschaftlichen Reproduktion kaum
zu reagieren vermag.#! Honneth hilt hierzu fest:

Habermas [...] [erblickt] in der Verselbstindigung der Technik die beherr-
schende Entwicklungstendenz der Gegenwart. Selbstverstindlich nimmt
er diesen Prozess nun aber nicht [...] in einem entproblematisierenden Be-
zugrahmen hin, sondern ordnet ihn in den kommunikationstheoretischen
Bezugsrahmen [...] als ein[en] Prozess der Austrocknung kommunikativ
gefasster Handlungsvollziige, durch ein ,,Dominantwerden der Technik
[ein]. Von dieser Erfahrung ist die Habermassche Theorie so sehr be-
stimmt, dass ihr gegeniiber alle anderen Krisenphinomene und Gegen-
wartsprobleme in den Hintergrund getreten sind [...].42

Dazu eine Anmerkung in theoriearchitektonischer Hinsicht: Was
Honneth hier das Bestimmtsein der Habermasschen Theotie
»durch ein ,Dominantwerden der Technik als einen urspringli-
chen Impetus dieser Theorie ausgibt, ist zuvor in systematischer
Hinsicht als die Notwendigkeit einer systemtheoretischen Ergin-
zung derselben rekonstruiert worden (vgl. Kap. IV.2.2). Honneth
kann sich dabei auf Habermas® Auseinandersetzung im Rahmen
der , Diskussionen um die Technokratiethese stutzen.4? Deren
Relevanz soll hier keineswegs bestritten werden. Es ist nur so:
Nachdem Habermas einmal den hermeneutischen Pfad eingeschla-
gen hat — und Honneth selbst hebt hervor, dass ihm damit erst die
Mittel fir eine ,,Kritik der Technokratiethese“# gegeben sind —
vereinnahmen diese Mittel zugleich die ,,beabsichtigre Kritik der

40 Vgl. Honneth, Kritik der Macht, 241.

41 Vgl. allerdings Habermas® Entgegnung in (I7#E, 505-521).
42 Honneth, Kritik der Macht, 293f.

43 Vgl. ebd., 274.

4 Vgl. ebd., 288.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

436 Die Debatte Derrida-Habermas

Technokratiethese*# so sehr, dass Habermas anschlieBend wieder
gegen die Hermeneutik und in gewisser Weise pro Technokratie-
these, nimlich zugunsten der Systemtheorie argumentieren muss
(vgl. Kap. 1V.2.2). Inhaltlich soll dabei lediglich hervorgehoben
werden, dass im Begriff der Selbstkritik ein Moment von kommu-
nikativer Wahlfreiheit enthalten ist, der gleichermal3en theoretische
Stirke wie Schwiche ist.

Diese kommunikative Freiheit, zwischen formellen und nicht
formellen Kommunikationsweisen zu wihlen, entspricht auf gel-
tungslogischer Basis die Freiheit, Zustimmung oder Ablehnung zu
duBlern (vgl. Kap. IV.2.1). Im Ausgang von Hans-Klaus Keul kann
diese geltungslogische Freiheit als eine Fredbeit gu bedingter Negation
verstanden werden:

[D]enn die Negation der Giltigkeit des Gesagten ist keine Negation iibet-
haupt, sondern eine bestimmte, setzt sie doch die Akzeptanz der rationalen
Grundlage der Kommunikation, die unhintergehbare Allianz von Gel-
tungsanspruch und Grund, notwendig und immer schon voraus.46

In diesem Sinn ist die geltungslogische Freiheit aber bereits eine
bedingte Freiheit — wie gesehen unter der Primisse einer gesell-
schaftsutopischen Ontologie (Kap. IV.2). Keul hebt diesbeziiglich
hervor, dass ,,dem Sprecher keine geringe Verpflichtung® aufge-
biirdet wird, nimlich die ,,Bereitschaft [...] fir sein Sprechhandeln
aus freien Sticken einzustehen®.#” Nun ist aber keineswegs nur die
geltungslogische, sondern auch die kommunikative Freiheit eine
Form bedingter Freiheit. Auch bei ihr handelt es sich um eine Frei-
heit, die zugleich nicht fiir ,,alle méglichen Fakten™ offen ist — ins-
besondere namlich fur das Faktum nicht normativer Fakten bezie-
hungsweise solcher Fakten, die nicht im Rahmen von (prA) de-
monstriert werden kénnen (vgl. dazu bereits: Kap. IV.2.1). Dies
sind Fakten, von denen vorab — im Lichte bereits durchgefiihrter
Analysen — festgehalten werden kann, dass sie ethischer Art sind,

4 Ebd. (meine Hetvorhebung, P.I")

46 Hans-Klaus Keul, ,,Subjektivitit und Intersubjektivitit. Zum Frei-
heitsbegriff bei Kant und Habermas®, in: DZPhi/ 50/1 (2002), 69-86, 76.

47 Keul, ,,Subjektivitit und Intersubjektivitat®, 76.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 437

bei Habermas jedoch eine quasi-ontologische Funktion tiberneh-
men (Maurer/Tugendhat; vgl. Kap. IV.2).

Dabei sei zundchst die Umstellung von (AA, 1) zu (AA, 2)
nachvollzogen: Diese kennzeichnet im Kern eine Umstellung der
Art und Weise theoretischer Begriindbarkeit. Sie namlich sei, so
Honneth, ,,nicht linger auf dem indirekten Weg einer transzenden-
talanthropologischen Erkenntnistheorie, sondern nur noch in der
direkten Einstellung einer Theorie der Gesellschaft moglich®.4¢ Zu
den theoretischen Urspriingen dieser Umkehrung erklirt Honneth:

In einer durch die Erfahrung der Hermeneutik angeregten Wendung
nimmt Habermas die Intentionen der normativistischen und sprechaktthe-
oretischen Strémungen innerhalb des soziologischen Denkens auf [...];
dadurch ist er von allem Anfang an gegen einen Reduktionismus gesichert,
der die Gesellschaft als einen normfreien Zusammenhang instrumentaler
oder strategischer Handlungen interpretiert.*?

Diese — hier wohlwollend — als Absicherung gegen einen ,,norm-
freien Reduktionsmus® akzentuierte ,,Wendung* miindet schlie3-
lich in Habermas’ gesellschaftsutopischer Uberforderung der Her-
meneutik einschlieBlich ihrer Folgeprobleme (vgl. Kap. IV.2). Zu-
nichst muss man jedoch anerkennend festhalten, dass diese ,,durch
die Erfahrung der Hermeneutik angeregte Wendung® (Honneth) —
die zuvor bereits als pragmatische Wende kenntlich gemacht wor-
den ist (vgl. Kap. IV.2.1) — im Sinne theorieimmanenter Entwick-
lung zunichst einmal als gelungen betrachtet werden kann: Denn
mit der Entdeckung des Geltungscharakters der Rede (GR) und
seiner Verankerung im Rahmen rational-pragmatischer Ausweis-
barkeit (vgl. prA) verlagert Habermas die Beweislast seines Eman-
zipationstheorems (ET) aus dem transzendental-anthropologi-
schen Zusammenhang in den der Gesellschaftstheorie.

Die Vetlagerung der Begriindungsweise datf dabei jedoch nicht
dariiber hinwegtiduschen, worum es sich bei (ET) handelt. Honneth
spricht diesbeziiglich von dem schon frith entwickelten und zu-
gleich prigenden ,,Gedanken einer normativen Binnenstruktur der

48 Honneth, Kritik der Macht, 270.
49 Ebd., 268.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

438 Die Debatte Derrida-Habermas

menschlichen Sprache® .5 Diesen hatte Habermas bereits in seiner
Antrittsvorlesung — also bereits in (44, 1) entwickelt:

Das, was uns aus der Natur heraushebt, ist namlich der einzige Sachverhalt,
den wir seiner Natur nach kennen kénnen: die Sprache. Mit ihrer Struktur
ist Mundigkeit fiir uns gesetzt. Mit dem ersten Satz ist die Intention eines
allgemeinen und ungezwungenen Konsensus unmissverstindlich ausge-
sprochen. (Exl, 163)

Verindert hat sich gemil (A4, 2) allerdings die Weise der Begriin-
dung von (ET), insofern diese im Rahmen von (p~A4) nun teleolo-
gisch — und nicht mehr transzendental (Honneth) — unterstellt wird
(vgl. Kap. IV.2.1); Habermas selbst erklirt das damit, dass sein Ge-
dankengebidude zu diesem Zeitpunkt noch zu sehr dem ,,Begriffs-
haushalt der Subjektphilosophie® (Bez, 13) gehorche. Von dieser
Umstellung erldutert Jorke:

Wenn aber das Telos der 1 erstindigung der menschlichen Sprache inhidrent
ist, dann ist mit ihr das Interesse an Miindigkeit gegeben. Die Universal-
pragmatik tritt damit in die Liicke, die die Aufgabe einer erkenntnisanth-
ropologischen Fundierung des Emanzipationsinteresses hinterlassen hat

[..]53

Der Unterschied zwischen (AA4, 1) und (A4A4, 2) besteht somit —
recht besehen — in einer teleologischen Verkiirzung in gesell-
schaftskonstituierender Absicht dessen, was zuvor als ein sich
selbst tiberwindender Zwang der Natur gedacht gewesen ist. Die
Verlagerung von (ET) bedeutet, die anthropologische Annahme ei-
ner teleologisch sich entwickelnden, nimlich sich selbst tiberwin-
denden Natur — unter Wahrung ihrer theoriefunktionalen Eigen-
schaften — auf eine teleologisch sich entwickelnde Gesellschaft zu
Ubertragen.

Diese Ubertragung ist theoriearchitektonisch entscheidend:
Denn einerseits erweckt Habermas den Eindruck, als verlieBe er
das Gebiet einer anthropologisch-transzendentalen Begriindung,
indem er nun von einer Teleologie gesellschaftskonstitutiver Mo-

50 Ebd., 262.
51 Jorke, ,,Anthropologische Motive im Werk von Jitgen Habermas®,
310.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 439

mente ausgehe. Zugleich ist diese Teleologie gesellschaftskonstitu-
tiver Momente eine Explikation der Annahmen, die bereits der
anthropologischen Begriindung in (A4, 1) zugrunde liegen. Zwar
verwendet Habermas nun andere Begriffe, aber theoriefunktional
liegt dieselbe Annahme vor: eine teleologisch, das heif3t sich letzt-
lich nur zeitlich, aber nicht historisch entwickelnde Struktur.52
Demgegentiber besteht Derridas Philosophie — besonders seine
Kritik an Levinas (vgl. ED, 139) — gerade darin, dasjenige, was ge-
sellschaftskonstitutiv vorausgesetzt werden muss, historisch zu
denken (vgl. Kap. 11.4.2), was wiederum in einen unbedingten Be-
griff von Kontextualitit mindet (Kap. I111.4.3).

Demnach kann auch Subjektivitit bezichungsweise ,,le moi als
,mouvement d’identification” (ED, 139) selbst nicht ahistorisch im
Rahmen einer Teleologie der Gesellschaft vorausgesetzt werden,
denn ,,[i]l s’altere de soi en soi” (ED, 139). Fir Derrida handelt es
sich dabei um den entscheidenden Umstand, Subjektivitit als eine
offene Struktur zu denken, die weder transzendental noch teleolo-
gisch unterstellt werden kann, da sie anders zu einem Objekt
wirde, das gerade die Struktur der Subjektivitdt nicht beschriebe
(Kap. 11.3). Dass es sich hierbei um einen Gedanken Schellings
handelt,53

52 Es ist wichtig, beides zu unterscheiden. Dies wird insbesondere unter
dem Hinweis auf die Rhythmizitit der Geschichte deutlich, die es verbie-
tet, diese im Sinne einer teleologischen Entwicklung zu denken. Vgl. dazu:
Domenico Conte, Storia universale e patologia dello spirito. Saggio su Croce
(Napoli: Mulino, 2005), bes. 217f.

53 Vgl. Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling, ,,Vom Ich als Princip
der Philosophie oder tiber das Unbedingte im menschlichen Wissen
(1795), in: Ausgewdiblte Schrifen, Bd. 1, 3. Aufl. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
2003), 39-135, 57: ,,Das absolute Ich wire also vorerst als dasjenige be-
stimmt, was schlechterdings niemals Objekt werden kann. [...] Dass es ein
absolutes Ich gebe, das lisst sich schlechterdings nicht objektiv, d.h. vom
Ich als Objekt, beweisen, denn eben das soll ja bewiesen werden, dass es
gar nie Objekt werden kénne. Das Ich, wenn es unbedingt sein soll, muss
auBer der Sphire objektiver Beweisbarkeit liegen. Dass Derrida hier im-
plizit eine schellingische Denkfigur bemiiht, tiberrascht nicht, wenn man
sieht, dass er dies zum Zwecke eines Anti-Hegelianismus unternimmt
(siehe nichstes Zitat im FlieBtext).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

440 Die Debatte Derrida-Habermas

ist zuerst von Dews erkannt worden.>* Entsprechend folgert Der-
rida, dass diese Struktur selbst in die Geschichte — mit all ihren
kontingenten Wandlungen — integriert werden miisse, anstatt diese
von jener auszuschlieBen. Umgekehrt bedeutet dies, Geschichte als
Geschichte dieser offenen Struktur zu denken, das heil3t als Ge-
schichtlichkeit (,,historicité®) der Subjektivitit selbst (vgl. Kap.
11.4.2):

On pourra se demander si I’histoire peut étre I’histoire, s7/y a histoire quand
la négativité [la négativité intérieure au moi (ebd.)] est enfermée dans le
cercle du méme et quand le travail [travail d’identification et production
concrete de I’égoisme (ebd.)] ne se heurte pas vraiment a I’alterité, se donne
a lui-méme sa résistance. On se demandera si I'histoire elle-méme ne com-
mence pas avec ce rapport a l’autre que Levinas place au-dela de Phistoire.
[...] On assiste ainsi, en tous cas, a ce déplacement du concept d’historicité
dont nous patlions plus haut. Il faut reconnaitre que sans ce déplacement,
aucun anti-hegelianisme ne saurait étre conséquent de bout en bout. (ED,
139f)

Indem Habermas diese Struktur aber im Anschluss an Hegel tele-
ologisch denkt, wird zugleich deutlich, dass er seinen zuvor gesetz-
ten anti-anthropologischen MaB3stab untergribt und von einem ,,
,Wesen® des Menschen® (PhA, 90) ausgeht. Damit unterstellt Ha-
bermas Subjektivitit als eine GréBe, die sich zu den politischen Ge-
gebenheiten ihrer Zeit bestenfalls bindr verhalten und zwischen
zwei Kommunikationsweisen (formell und informell) wihlen kann.
Sie ist selbst keine Grof3e, die ihrerseits verdnderbar wire und die

54 Dews hilt fest: ,,This basic tendency of Schelling’s philosophy [...] is
clearly revealed at the beginning of the essay, ,Of the I as Principle of Phi-
losophy*. [...] Schelling’s concern is with the circularity of any attempt to
derive subject from object or object from subject. [...] It is difficult to ig-
nore the echoes of this Schellingian procedure in Derrida’s most funda-
mental strategy. For Derrida, too, the difficulty of metaphysics consists in
the fact that it begins from one pair of opposites which is treated as a
founding term, even though it is in fact intrinsically bisected by its other.*
(Dews, Logics of Disintegration. Post-structuralist Thought and the Claims of
Critical Theory (London: Verso, 1987), 23f)) Noch deutlicher stellt dies
Andrew Bowie heraus: Andrew Bowie, Schelling and Modern European Philo-
sophy. An Introduction (London, New York: Routledge, 1993), 67-74.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 441

folglich das Verhiltnis zwischen sich und politisch-kommunikati-
ven Gegebenheiten iberhaupt thematisieren kénnte. Die Méglich-
keit, dieses Verhiltnis zu denken, liefert demgegentiiber das Projekt
der Philosophie Derridas (Kap. IV.4). Zunichst muss jedoch Ha-
bermas’ Gedankengang genauer nachvollzogen werden.

Habermas spricht von der Voraussetzung einer immer schon
normativen Offentlichkeit’s — die ihrerseits den Unterschied zur
Umwelt des Tieres markiert: ,,KKQurzum, der Geist externalisiert sich
nicht nur in kommunikativ verwendeten Symbolen, sondern in
normativen Strukturen der Lebenswelt, welche die Angehérigen
wie ihre Sprache tber ein implizites Hintergrundwissen miteinan-
der teilen.* (IND 11, 65) Diese Externalisierung ist wiederum ange-
wiesen auf die Voraussetzung dessen, was im Anschluss an Haber-
mas Koordinationswirksamkeit genannt werden kann:

Dabei ergibt sich die rational motivierende Kraft eines Sprechaktangebots
nicht aus der Gultigkeit des Gesagten, sondern aus der koordinationswirk-
samen Gewihr, die der Sprecher implizit fiir die Einlésbarkeit seines Gel-
tungsanspruchs iibernimmt. (IND 11, 58)

Eine solche Koordinationswirksamkeit setzt nun aber zugleich den
Begriff der Selbstkritik voraus:

Fir das kommunikative Handlungsmodell ist Sprache allein unter dem
pragmatischen Gesichtspunkt relevant, dass Sprecher, indem sie Sitze ver-
stindigungsorientiert verwenden, Weltbeziige aufnechmen, und dies nicht
nur wie im teleologischen, normengeleiteten oder dramaturgischen Han-

55 Honneth verweist darauf, dass Habermas bereits in seiner Habilitati-
onsschrift (Habermas, Stukturwandel der Offentlichkeit [Neuwied: Luchter-
hand, 1962]) ,,von einer kommunikationstheoretischen Deutung der sozi-
alen Realitit Gebrauch mach[e]* (Honneth, Kritik der Macht, 270). Er er-
lautert dazu: ,,Habermas nimmt dadurch, dass er die Institution der libera-
len Offentlichkeit als ein Produkt der moralischen Konsensbildung innet-
halb des Biirgertums betrachtet, die kommunikationstheoretische Grund-
cinsicht seiner Gesellschaftstheorie in gewisser Weise schon vorweg; [...].
Das ist der Grund, der bereits in dem Offentlichkeitsbuch den moralischen
Ideen eine soziale Wirksamkeit zukommen lisst, die weit iber das in der
Tradition der Kritischen Theotie, erst recht aber das im Historischen Ma-
terialismus vertretene Mal3 hinausgeht: die intersubjektive Verstindigung
iber soziale Normen.” (Ebd., 272)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

442 Die Debatte Derrida-Habermas

deln direkt, sondern auf eine reflexcive Weise. (TKH, 1/2, 148; meine Hetvot-
hebung, P.F.)

Geltung ist gerade nicht objektiv in der Welt anzutreffen und, recht
besehen, eben noch nicht einmal sprachlich objektiv, sondern al-
lenfalls sprachlich objektivierbar. Denn wodurch ein Satz seine
Geltung bezieht, hingt davon ab, welche Akzeptabilititsbedingun-
gen diesem zukommen (vgl. Kap. IV.2.1). Letztere stchen aber
eben so wenig fest, wie es einen festen Kontextbegriff gibt (vgl.
Kap. 111.4). Habermas bringt mit der Voraussetzung der Koordi-
nationswirksamkeit mithin Annahmen in den Begriff der Offent-
lichkeit, die sich mit den Ausfithrungen Derridas zu Kontext und
Geltung decken: So wie sich Derrida dabei auf den Begriff der Ver-
antwortung beruft (vgl. Aw, 122),56 um die Kontextualitit als Be-
dingung der Moglichkeit von Sprache nicht in einen Kontextualis-
mus ausufern zu lassen, in dem die Identitit sprachlicher Zeichen
unmoglich wird (vgl. Kap. 111.4.3), beruft sich auch Habermas auf
die selbstkritische ,,Zurechnungsfihigkeit eines Sprechers, ohne
die es keine Koordinationswirksamkeit geben kénne:

Das reflektierte Selbstverhiltnis begriindet die Zurechnungsfihigkeit eines
Aktors. Der zurechnungsfihige Aktor verhilt sich nicht nur in seinen un-
mittelbar moralisierbaten Handlungen, sondern ebenso in seinen kogniti-
ven wie in seinen expressiven AuBerungen selbstkritisch. Obwohl die Zu-
rechnungsfihigkeit eine im Kern moralisch-praktische Kategorie ist, er-
streckt sie sich auch auf die ins Geltungspektrum verstindigungsorientier-
ten Handelns einbezogenen Kognitionen und Expressionen. (TKH, 2/2,
117)

Derrida und Habermas kommen mithin darin Gberein, dass es sich
bei dem Begriff der sprachlichen Offentlichkeit um ,,eine im Kern
moralisch-praktische Kategorie® (Habermas) handelt beziehungs-
weise — in den Worten Derridas: ,,1 am convinced that speech act
theory is fundamentally and in its most fecund, most rigorous as-
pects, and most interesting aspects [...] a theoty of right and law,
of convention, of political ethics or of politics as ethics.” (L, 240)

56 Wetzel, Derrida, 12. Vgl. Ferratis, Ricostruire la decostruzione, 11,75.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 443

Der Unterschied ist nun aber, dass fiir Derrida Offentlichkeit
weiter gefasst ist als die sprachliche, politisch-ethische oder ethisch-
politische Offentlichkeit Habermas’, da diese andererseits immer
schon bestimmt, was Subjektivitit ist und, folglich, wie sich das
Subjekt zu verhalten hat. Dies soll im folgenden Kapitel abschlie-
Bend dargestellt werden (Kap. IV.4). Zuvor misssen jedoch die Be-
weggriinde fiir Habermas’ explizit politische Fassung des 6ffentli-
chen Raums betrachtet werden.

Instruktiv ist in diesem Zusammenhang, dass fur Habermas der
entscheidende Faktor fiir die Anthropogenese ,,nicht unmittelbar®
sprachlich ist:

Die evolutionir entscheidende Innovation ist daher nicht unmittelbar am
Produkt der Sprache selbst, an ihrer grammatischen Form und ihren se-
mantischen Inhalten, sondern an den pragmatischen Rabmenbedingungen fux
cine konventionalisierte, also fehlbare Verwendung von Symbolen abzule-
sen. (ND 11, 88)

Die implizite Anthropologie in (AA, 2) ist demnach keine unmit-
telbar sprachliche Anthropologie, sondern vielmehr eine Anthro-
pologie ,,pragmatischer Rahmenbedingungen®. Diese ist aber inso-
fern mittelbar sprachlich, als sie teleologisch ,,fiir eine konventiona-
lisierte, also fehlbare Verwendung von Symbolen® (meine Hervorhe-
bung, P.F.) bestimmt ist. Diese mittelbar sprachliche Rahmenbe-
dingung besteht dabei — neben Anderem (vgl. GR; prA) — in der
»,Unterstellung einer gemeinsamen objektiven Welt®, die sprachlich
in solcher Weise ,,zum Ausdruck® komme wie ,,kein Primat® sie
zum Ausdruck bringen kénne (vgl. ND 11, 89). Insofern ist sie aber
je schon politisch, denn die Unterstellung einer gemeinsamen Welt ist
sinnvollerweise nur dann mdglich, wenn neben der gemeinsamen
Welt auch eine Welt unterstellt wird, die nicht-gemeinsam ist, das
heif3t in der ein Wir einem Nicht-Wir gegeniibergestellt wird. Die-
ses Nicht-Wir (eine uns nicht gemeinsame Welt) kann dabei prima
facie entweder bestimmt sein (ein Subjekt ist Teil mehrerer kollekti-
ver Identititen) oder unbestimmt (ein Subjekt weill um die Exis-
tenz andeter kollektiver Identititen, ist aber nicht Teil derselben).
Diese kollektive Identitit ist — schon aus rdumlich-zeitlichen Griin-

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

444 Die Debatte Derrida-Habermas

den — keine globale Identitdt.5” Da dergestalt jede gruppenspezifi-
sche Eingrenzung zugleich eine Ausgrenzung ist (dazu auch Kap.
1V.4.2), ist auch schon das Gegebensein und die Auseinanderset-
zung mit der Welt der Anderen impliziert. Wenn Geltung und folg-
lich Rationalitit gruppenspezifisch konzipiert sind, dann sind nicht
nur die Akzeptabilititsbedingungen der einen Gruppe schon nicht
diejenigen der anderen, sondern auch deren ,,Gewalten und Insti-
tutionen®8 sind nicht diejenigen der anderen. Diese politische Dif-
ferenz ist — wie weiterhin zu zeigen — den Habermasschen Rah-
menbedingungen je schon eingeschrieben.

Von der Kollektividentitit halt Habermas in Fak#izitit und Gel-
tung—und dies ist zugleich die Pointe dieses Buchtitels — selbst fest:
,,Hier lassen sich Genesis und Geltung nicht mehr [...] trennen.
Einsichten, die in ethisch-politischen Diskursen geférdert werden,
verindern zusammen mit dem hermeneutisch geklirten Selbstver-
stindnis einer Gruppe auch deren Identitit. (FuG, 202) Da aber
die Kollektividentitit fiir das Funktionieren von Sprache immer
schon vorausgesetzt werden muss, kann zwischen (GK) und der

57 Eine offene Frage konnte lauten, ob mit der Virtualisierung rdum-
lich-zeitlicher Differenzen, etwa durch das Internet, lokale Identititen
nicht globalisiert wirden? Dagegen spricht prima faciejedoch der Umstand,
dass auch die Digitalisierung kollektiver Identititen nicht dartiber hinweg-
tiuschen kann, dass damit keineswegs ein barrierefreier Vorgang gemeint
sein kann. Im Gegenteil spricht Derrida hier von einer Riickkehr der Ma-
gie, denn von den vielen Nutzern des Internets kénnten nur die allerwe-
nigsten erkldren, wie dieses funktioniere: ,,[A]lors I'espace de cette ex-
périence technicienne tend a devenir plus animiste, magique, mystique.
[...] Qui est capable d’expliquer scientifiquement a ses enfants comment
fonctionnent le téléphone (par cable sous-matin ou satellite), la télévision,
le Fax, Pordinateur, le courrir électronique, le CD-ROM, la carte a puce,
P’avion a réaction, la distribution de I’énergie nucléaire, le scanner, ’écho-
grafie, etc.? (FS, 86) Hunyadi verweist ferner darauf, dass schon die Nut-
zung des Internets mit technischen Fihigkeiten verbunden sei (Hunyadi,
,,Les limites politiques de la philosophie sociale®, 90). Wenn im Lauf der
Geschichte schon Illiteraritdt nicht beseitigt werden konnte, wieso sollte
dann digitale Illiteraritit beseitigt werden kénnen?

58 Das Begriffspaar stammt aus Sieps Hegellektiire (Siep, ,,Hegels poli-
tische Anthropologie, 111). Da Habermas hier in entscheidender Weise
Hegel folgt, kann an dieser Stelle auch mit Sieps Hegel von Habermas ge-
sprochen werden.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 445

Genesis von (GR) nicht unterschieden werden. Geltung ist somit
abhingig von der Faktizitit eines sprachlichen Kollektivs. Die Ver-
anderbarkeit von dessen Geltungslogiken ist dabei zwar mdoglich,
aber immer nur im Ausgang von einer schon bestehenden Gel-
tungslogik:

Auch wenn man davon ausgeht, dass sich Einstellungen und Motive im
Verlaufe einer verniinftigen kollektiven Willensbildung in Abhédngigkeit
von Argumenten dndern, ldsst sich die Faktizitit der bestehenden Kon-
texte nicht ausschalten; sonst wiirden ethische und pragmatische Diskurse
wie auch Kompromisse gegenstandslos. (F«G, 193)

Entsprechend kommt Habermas in seiner Lektiire der Schriften
Hannah Arendts (vgl. F#G, 182-187) zu dem Schluss:

Es ist immer wieder dasselbe Phianomen der [Verschwisterung der kommunika-
tiven Macht mit der Erzengung legitimen Rechts, das H. Arendt in den verschie-
denen historischen Ereignissen aufspirt und fiir das ihr die verfassungsge-
bende Kraft der Ametikanischen Revolution als Vorbild dient. (F#G, 185)

Dabei geht es Habermas um eine dreifache Relation, nimlich den
Zusammenhang von Sprache (,,kommunikativer Macht®), Recht
und der ,,Erzeugung legitimen Rechts“. Er erklirt dazu: ,Das
Recht verbindet sich »on Haus ans mit einer kommunikativen
Macht, die legitimes Recht erzeugt.” (FuG, 185) Habermas unter-
scheidet demnach zwischen einem ,,Recht von Haus ans” und der
,»Erzeugung legitimen Rechts®. Fir die Theorie des demokrati-
schen Rechtsstaats ist diese Unterscheidung unetldsslich: Denn
wenn zwischen Sprache und Recht ,,von Haus aus“ ein Zusam-
menhang besteht, dann muss dieser natiitliche Zusammenhang im
Rechtsstaat je auf seine Legitimitit hin tberpriift werden. Haber-
mas unterscheidet folglich ,,moralische Normen®, die dem unver-
meidbaren Zusammenhang von Sprache und Recht je schon ein-
geschrieben sind, von ,,Rechtsnormen® (vgl. FuG, 193f). Dabei
tritt der Umstand zutage, dass mit den Habermasschen Rahmenbe-
dingungen ein urspriinglich immer schon, immer auch politisches
Denken verbunden ist: ,,Mit dem Begriff der kommunikativen
Macht erfassen wir [...] die Enfstehung politischer Macht.” (FuG,
185) Zwar hebt Habermas hervor, dass damit der ,,Begtiff des Po-

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

446 Die Debatte Derrida-Habermas

litischen® keineswegs vollstindig bestimmt sei, da er sich ,,auch auf
die Verwendung administrativer Macht im und auf die Konkurrenz
um den Zugang zum politischen System [erstrecke]| (FuG, 180).
Aber wenn die ,,Entstehung politischer Macht — wie Habermas
selbst unterstreicht — sprachlich ist, dann ist die Kollektivitit der
Sprachgemeinschaft eben auch eine im Ursprung politische Ge-
meinschaft.

Entsprechend gehen die im Ansatz bereits politischen Rahwmzen-
bedingungen dann auch mit einem konkreten Rahmen einher,? der
diese politische Identitit institutionell verkérpert — so zumindest,
laut Habermas, in vormodernen Gesellschaften (vgl. TW1, 67). Im
Ubertritt zur Moderne werde dieser politische Rahmen dann zu-
nehmend zu einem 6konomischen: ,,Der institutionelle Rahmen
der Gesellschaft ist nur mittelbar politisch und unmittelbar 6kono-
misch.” (TW1, 70) Honneth notiert dazu:

Der Begriff des ,,Rahmens®, den Habermas fiir gesellschaftliche Instituti-
onen verwendet, macht deutlich, wie die soziokulturelle Ausgangssituation
der Gattung beschaffen ist: die Rationalisierung des zweckrationalen Han-
delns findet zundchst noch unter der Direktive derjenigen sozialen Nor-
men statt, die den sozialen Verkehr insgesamt regeln. 0

Was somit eingerdumt werden muss — wenn hier vom politischen
Charakter der Habermasschen Rahmenbedingungen gesprochen
wird —, ist, dass sich diese im Rahmen von Habermas’ Evolutions-
theorie der Gesellschaft zunehmend in Konkurrenz zu apolitischen
Faktoren befindet. Dies dndert allerdings nichts daran, dass diese —
anthropologisch betrachtet — zunichst — und spiter immerhin noch
,mittelbar® — politisch sind. Um dies nachzuvollzichen, bedarf es
schlieBlich einer Mikroanalyse desjenigen Raums, den diese Bedin-
gungen einrahmen.

Zunichst einmal sei erneut (vgl. Kap. IV.2.1) darauf verwiesen,
dass die allgemeinste Fassung der Sprache bei Habermas folgende

%9 Es wurde bereits auf die Analyse Waldenfels” hingewiesen (vgl. Kap.
1V.2.1), dass Habermas seine methodologischen Unterscheidungen in eine
materiale Ontologie” ausufern lasse (Waldenfels, ,,Rationalisierung der
Lebenswelt — ein Projekt®, 102).

%0 Honneth, Kritik der Macht, 294.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 447

ist: ,,Biner verstindigt sich it einem anderen Zber etwas in der
Welt.”“ (WuR, 9; vgl. ND 11, 87) Habermas verweist darauf, dass es
sich dabei nicht nur im Hinblick auf den Weltbezug, sondern auch
im Hinblick auf die ,,interpersonale Bezichung zwischen Ego und
Alter (und zwar in Form einer Ich-Du-Beziechung)* (IND 11, 89) um
etwas spezifisch Menschliches handelt: ,,Affen schauen sich nicht
in die Augen, sind also fiireinander keine ,zweiten Personen‘.* (IND
11, 89) Hunyadi spricht diesbeziiglich nun von einem ,,idéalisme
pronominal®:

Elle [cette approche, que je qualifierais d’idéalisme pronominal, ebd.] revient
en effet a considérer que le social se résume a la question des interactions
entre les individus, et qu’une fois établis les criteres de leur interaction 1é-
gitime, la théorie sociale peut devenir critique en visant la préservation de
cette interaction et des conditions de son exercice.¢!

Er fihrt fort: ,, Autrement dit, dans ce modéle, la vie sociale est en-
tiecrement assimilée aux seules relation intersubjectives qu’entre-
tiennent les acteurs ; c’est leur analyse qui définit 'agenda complet
du programme de recherche de Habermas en théorie sociale.*¢2
Dagegen wendet Hunyadi aber ein:

Une énorme masse d’attentes de comportement ne proviennent pas de nos
partenaires d’interaction avec lesquels je pourrais légitimement m’en-
tendre, mais nous sommes au contraire imposées par ce que les acteurs
percoivent de maniere holiste et un peu vague comme étant le ,,systéme*.63

Nun muss Habermas aber zugutegehalten werden, dass er diesen
Einwand im Rahmen seiner Evolutionstheorie der Gesellschaft
sehr wohl entkriften kann, da diese ja gerade der Logik systemi-
scher Zwinge Rechnung trigt. Allerdings wird zugleich deutlich,

1 Hunyadi, ,,Les limites politiques de la philosophie sociale®, 88.

92 Ebd., 89.

63 Ebd., 90. Hunyadi verweist u.a. auf folgende Beispiele: ,,[L] impératif
d’avoir du travail ; la nécessité de savoir s’orienter dans un monde de plus
en plus technicisé, robotisé, informatisé ; 'obligation dans laquelle nous
sommes mis d’avoir un rapport tendanciellement consumériste a I’en-
semble des biens sociaux, y compris a ceux qui sont en dehors de la sphere

du marché; [...]. (Ebd.)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448 Die Debatte Derrida-Habermas

dass die Anthropogenese fiir Habermas etwas ausschlieBlich In-
tersubjektives ist. Ob dies nun aber ein pronominaler Idealismus
(Hunyadi) oder doch ein pronominaler Realismus ist, ist dadurch
noch nicht geklirt. Klar ist aber auch, dass fiir Habermas die ein-
zige nicht intersubjektive GroBe gesellschaftlicher Prozesse die
Systemlogik beziehungsweise die Technizitit strategischen Han-
delns ist. Damit wird aber deutlich, dass Habermas Pronominalis-
mus, die Moglichkeit nicht pronominalen Verhaltens nur insoweit
zuldsst, als sie wiederum in gesellschaftliche Prozesse integtiert ist.
Was im Alltag etwa als eigenbrotlerisches Verhalten gekennzeich-
net wird und als nicht pronominales und nicht zwingend als syste-
misch integtriertes Verhalten beschrieben werden muss, kann im
Rahmen der Habermasschen Theorie keine Berticksichtigung fin-
den; was prima facie schon dafiirspricht, dass hier mit einer bemer-
kenswert engen Handlungbestimmung operiert wird. Als Theorie
rechnet sie jedenfalls nicht damit, dass die Abwesenbeit ihrer eigenen
Gehalte (Pronominalitit) die Voraussetzung fir das Zustandekom-
men eben dieser sein konnte. Daran wird bereits ersichtlich, dass
Habermas von einer historisch geschlossenen Theortiesituation
ausgeht, die grundlegenden Annahmen Derridas iiber die zeitliche
Offenheit von Verstindigungsvoraussetzungen entgegensteht.

Die herausragende Stellung pronominaler Bezugnahme inner-
halb der Anthropogenese verdient damit in jedem Fall eine einge-
hendere Betrachtung. Aufschlussreich ist dabei eine Passage in
»Arbeit und Interaktion: Habermas interpretiert darin Hegel, aber
zugleich kann diese Hegelinterpretation des frithen Habermas dazu
dienen, den Zusammenhang von Sprache und Politik zu etldutern,
der bis jetzt bereits als Intersubjektivitit mitsamt intersubjektiver
Weltunterstellung gefasst werden kann. Nichts anderes besagt die
Kommunikationsformel (KF): ,,Sich wit jemandem 7iber etwas ver-
stindigen.” (ND II, 87) Aufschlussreich ist dabei die Abgrenzung,
die Habermas seiner Hegellektiire unterzieht: So ist er insbesondere
darum bemiiht, mit Hegel Boden gegentiber Fichtes Ich-Begriff gut
zu machen. So schreibt er: ,,Wihrend Fichte den Begriff des Ich als
Identitit von Ich und Nicht-Ich fasst, begreift Hegel es von Anbe-
ginn als Identitit des Allgemeinen und des Finzelnen.” (AL 14f.)
Mit Fichte, so darf man diese AuBerung, iibertragen auf Habermas’

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 449

(KF), verstehen, ist somit zwar in abstrakter Weise Intersubjektivi-
tit gegeben, aber eben noch nicht die Unterstellung einer intersub-
jektiv geteilten Welt. Gemadl3 des spiteren Habermas ist nur eine
der zwei ,,entscheidenden” Unterschiede des symbolischen Aus-
tauschs von Menschen gegeniiber Primaten gegeben (vgl. ND 11,
89).

Die Voraussetzung einer intersubjektiv geteilten und daher ge-
meinsamen Welt werde erst mit Hegels Begriff des Geistes artiku-
liert: ,,Hegel wihlt den Terminus nicht willkiirlich, denn ,Geist’,
den wir alltagssprachlich als Geist eines Volkes, einer Epoche, einer
Mannschaft kennen, ist iiber die Subjektivitit des einsamen Selbst-
bewusstseins immer schon hinaus.” (A, 15) Gegen Henrichs Fich-
tes urspriingliche Einsicht argumentiert Habermas,® dass Intersubjek-
tivitdt bei Fichte schlieBlich nicht gedacht werde, sondern lediglich
eine ,,Subjektivitit des Sich-Wissens® (AL, 12): ,,Hegel hingegen
Ubetlisst sich der Dialektik von Ich und Anderem im Rahmen der
Intersubjektivitit des Geistes, in dem nicht Ich mit sich als seinem
Anderen, sondern Ich mit einem anderen Ich als Anderem kom-
muniziert. (AI, 12f.)

Man bemerke, dass der Andere bei Habermas somit der Andere
ist, der einem Ich begegnet. Dieses Ich verliert dergestalt die M6g-
lichkeit der Auseinandersetzung mit seiner Andersartigkeit: Es wird
zu einem homogenen Subjekt, das sich nicht fremd werden kann,
weil Andersartigkeit je eine Eigenschaft eines anderen Subjekts ist.
Damit werden Geschichtlichkeit und Subjektivitit aber in solcher
Weise unterschieden, dass sich das geschichtliche Subjekt — para-
doxerweise — aullerhalb der Geschichte befindet: Es wird zu einem
Beobachter der Geschichte und vetrliert seinen Teilnehmerstatus.
Eine Kiritik, die Habermas Derrida vorgehalten hat (vgl. Kap. IV.2),
obwohl dieser — wie gegeniiber Levinas gezeigt — gerade dafiir
Sorge trigt, dass Subjektivitit und Geschichtlichkeit als gleichur-
springlich gedacht werden. Bevor dieser Gedanke jedoch weiter-
verfolgt werden kann, muss zunichst Habermas’ an Hegel ange-
lehnte Fichtekritik bedacht werden.

64 Vgl. dazu grundsitzlich Dews, ,Naturalismus und Anti-Naturalis-
mus®, 863f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

450 Die Debatte Derrida-Habermas

Man vermisse, so Habermas, bei Fichte die Garantie, dass Einer
sich auch tatsichlich mit einem Anderen verstindige und nicht nur
mit sich selbst. Dies sei nur iber den Umweg des Geistes zu haben,
niamlich einer solchen Struktur, die nicht nur Identitit von Ich und
Nicht-Ich ist, sondern zugleich Identitit von Ich, Nicht-Ich und
Allgemeinem. Die Intersubjektivitit Hegels ist in Habermas’ Re-
konstruktion somit nicht nur theoretische Intersubjektivitit — wie
bei Fichte, der eben deswegen den Nachweis nicht erbringen
konne, eine realititsgesittigte Form von Intersubjektivitit zu be-
schreiben —, sondern Objektivierung von Intersubjektivitit. Sie ist je
schon tiber die Subjektivitit von sich symbolisch austauschenden
Subjekten hinaus, weil erst die Objektivierung ihrer Intersubjekti-
vitit den Nachweis dafiir erbringt, nicht etwas zu sein, das bereits
mit der Binnenstruktur des Selbstbewusstseins gegeben sein
konnte. Erst wenn diese Struktur nicht nur tber die Einheit mit
sich selbst verfugte (Fichte/Selbstbewusstsein), sondern wenn
diese Einheit selbst von ihrer Struktur unterschieden wiirde — als
der Welt gemeinsamer Bezugnahme —, handelte es sich tatsichlich
um Intersubjektivitit. Gegen Henrich hilt Habermas somit fest:

Die urspriingliche Einsicht Hegels besteht darin, dass Ich als Selbstbe-
wusstsein nur begriffen werden kann, wenn es Geist ist, d.h. wenn es von
der Subjektivitit zur Objektivitit eines Allgemeinen tbergeht, in dem auf
der Basis der Gegenseitigkeit die als nichtidentisch sich wissenden Subjekte
vereinigt sind. (A1, 15)

Uber die Fichte-Kritik hinaus hebt Habermas dabei hervor, dass
Hegels Entwurf vor allem gegen Kant gerichtet sei:

Hegels Begriff des Ich als Identitit des Allgemeinen und des Einzelnen ist
gegen jene abstrakte Einheit des reinen, sich auf sich selbst bezichenden
Bewusstseins der urspriinglichen Apperzeption gerichtet, an der Kant die
Identitit von Bewusstsein tiberhaupt festgemacht hatte. Die Grunderfah-
rung der Dialektik, die Hegel im Begriff des Ich entfaltet, stammt jedoch
wie wir sehen, nicht aus dem Erfahrungsbereich des theoretischen Be-
wusstseins, sondern des praktischen. [...] Weil Hegel Selbstbewusstsein
aus dem Interaktionszusammenhang komplementiren Handelns, nimlich
als Resultat eines Kampfes um Anerkennung begreift, durchschaut er den
Begriff des autonomen Willens, der die eigentliche Wiirde der Kantischen

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 451

Moralphilosophie auszumachen scheint, als eigentiimliche Abstraktion
vom sittlichen Verhiltnis der kommunizierenden Einzelnen. (A1, 19f.)

Damit verpflichtet sich Habermas auf die Annahme des ,,Interak-
tionszusammenhang komplementiren Handelns®, der bereits als
,,Basis der Gegenseitigkeit™ akzentuiert worden ist. Daher spricht
Habermas von der ,,Interaktion auf der Grundlage der Reziprozi-
tit™ (AL 9f.). Dies ist insofern verstindlich, als es sich hierbei um
die Konstitutionsbedingungen von Intersubjektivdt handelt. Von
diesen ist prima facie nicht einsichtig zu machen, inwiefern die Ob-
jektivierung ihres Verhiltnisses schon Spuren nicht-reziproken
Handelns enthalten kann, da Handeln eigentlich ers7 nach der Ver-
wirklichung dieser Bedingungen mdoglich ist. Andererseits scheint
hier doch derselbe Umstand gegeben zu sein, der bereits an frithe-
rer Stelle als Bestimmung der Voraussetzungen im Hinblick auf be-
stimmte theoretische Anspriiche deutlich gemacht worden ist:
Denn ebenso wie Habermas den Zusammenhang von transzen-
dental vorauszusetzender Lebenswelt und empirisch sich etablie-
render Systemlogik schon auf vor-empirische Weise unterstellt
(Kap. IV.2.2), so setzt auch der Begriff des ,,sittlichen Geistes®
schon vorempirisch voraus, was sich anschlieBend empirisch kon-
kretisiert — nimlich der politische Charakter der Subjektivitit als
einer Objektivierung von Intersubjektivitit. 65

Wenn man die spitere Entwicklung des Habermasschen Werks
nun in eine Lektire seiner frithen Hegelinterpretation miteinbe-
zieht, dann wird deutlich, dass Habermas die Objektivierung von
Intersubjektitit als etwas schon selbst Verniinftiges betrachtet. 66
Sein Begriff kommunikativer Vernunft liest sich entsprechend als
Pendant zu Hegels Begriff des Geistes. Beide Begriffe bezeichnen
den Prozess der Objektivierung von Intersubjektivitit — Habermas

% Dass dies — nebenbei bemerkt — als Hegellektiire gerechtfertigt ist,
lisst sich gerade mit Siep bestitigen (vgl. Siep, ,,Hegels politische Anthro-
pologie®).

% Entsprechend unterstreicht McCarthy den Anspruch der Theorie des
kommunikativen Handelns ,,[t|o break with the philosophy of consciousness
in favor of a theoty of communicative rationality, which is no longer tied to
and limited by the subjectivist and individualistic premises of modern phi-
losophy and social theory* (McCarthy, ,,Complexity and democracy®, 152)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452 Die Debatte Derrida-Habermas

erginzt diesen freilich durch systemtheoretische Annahmen, die in
einer gewissen Konkurrenz zur Verniinftigkeit der Lebenswelt ste-
hen (Kap. IV.2.2). Aber wie gesehen bezeichnet Systemlogik ein
nachgeordnetes (zeitlich spiteres) Konstitutionsmoment, das zu-
dem logisch abhingig ist von der vorgingigen Etablierung gesell-
schaftlicher Strukturen. Die tragende Grundannahme Habermas’
ist demnach die Verniinftigkeit der Konstitutionsbedingungen von
Gesellschaft — anstatt gerade mit der Abwesenheit dieser um ihrer
Konstituierbarkeit willen zu rechnen. Diese Verninftigkeit beruhe,
so Habermas, auf einer Selbstkritik erméglichenden Geltungsstruk-
tur der Sprache. Dieser universalistischen Tendenz des Habermass-
chen Werks schlief3t sich Brunkhorst an:

Zwar hilt Habermas mit der Anthropologie und Subjektphilosophie bis
zum Beginn der 70er Jahre am vordarwinistischen Begriff der menschli-
chen ,,Gattungsgeschichte® fest, ersetzt aber schon friith [...] die Reflexi-
vitit des Subjekts durch die Reflexivitit der Umgangssprache und veran-
kert so die Vernunft des technischen, praktischen und emazipatorischen
Wissens im Rationalititskontinuum der kommunikativen Alltagspraxis. ¢’

Die Offentlichkeit der Sprache bezeichnet somit zweierlei: die
Moglichkeit der Selbstkritik sprachlicher und politisch-gesellschaft-
licher Geltungs® und ihre eigene Konstitutionsbedingung. Deshalb
spricht Brunkhorst auch von der ,komplementiren Gleichur-
springlichkeit von Kommunikation und Begrindung*.® Die Voraus-
setzung dieses Doppelkonstituens ist aber eine Gemeinschaft, in
der etwas schon Geltung hat. Diese urspringliche Geltungsdimen-
sion scheint Habermas dabei methodisch bewusst auszuklammern,
was etwa in seiner Auseinandersetzung mit Heidegger (HH; vgl.

7 Brunkhorst, ,,Die kommunikative Wende der Soziologie®, 178.

% Vgl. ebd., 175: ,,Die gesellschaftstheoretische Radikalisierung der Er-
kenntniskritik soll den von Kant und Hegel ausgearbeiteten Vernunftbe-
griff von seinem Idealismus befreien und in die Mitte der gesellschaftlichen
Wirklichkeit zuriickfithren. Dort erscheint die Vernunft aber nun nicht
mehr wie noch bei Hegel als immer schon verkérperter objektiver Geist
(Sittlichkeit?), sondern als 6ffentlich und intersubjektiv wirksame Noti-
gung der Gesellschaft zur Selbstkritik.*

69 Ebd., 180.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 453

Kap. IV.2) deutlich wird. Das kann methodisch dann gerechtfertigt
sein, wenn man Griinde fir diese Verwerfung anfiihrt. Derrida
etwa erkldrt ausfithrlich, warum eine solche je schon vorauszuset-
zende Geltungsdimension keine urspriingliche Geltungsdimension
sein kénne (Kap. 11.4.2). Habermas setzt diese Herkunft — Derrida
gleichsam entgegen — je schon als das Vorhandensein eines institu-
tionellen Rahmens bezichungsweise, wie Rainer Nickel meint, als
»eine Art idealtypische Phidnomenologie des demokratischen
Rechtsstaats”7 voraus. Hinter diesen Rahmen fragt Habermas
nicht zurtck und es ist gleichsam so, als beliefe sich die anthropo-
logische Differenz auf die abstrakte Moglichkeit, rechtskritische
Systeme auszubilden. Entsprechend lassen sich auch die folgenden
Zeilen, die Moebius gegen Habermas richtet, verstehen:

In Abgrenzung zu Gesellschaftstheorien, die die Sozialitit der Handelnden
im Sinne einer Internalisierung von Handlungsnormen beschrieben haben
[...] setzt die Normierung der produktiven Macht fiir poststrukturalisti-
sche Theotien beispielsweise bereits dort ein, wo Subjekte sich als solche
konstituieren und artikulieren.”!

Das anthropologische Erbe, das die spitere von der fritheren The-
oriekonstruktion tbernimmt, besteht somit darin, die Natur des
Menschen als etwas vorauszusetzen, das tiberhaupt erst im Lichte
eines auf politischen Austausch angelegten Rahmens méglich ist.
Das Politische und menschliche Natur bedingten sich demnach
wechselseitig. Das Problem dabei ist nicht, dass es nicht einen plau-
siblen Grund fir die Annahme gibe, dass Menschsein durch poli-
tisches Verhalten und politische Strukturen geprigt wire. Das
Problem ist vielmehr, dass hier eine Realitit, eine politische Natur
des Menschen unterstellt wird, die iber ihren eigenen Méglich-
keitsraum keine Auskunft geben kann (vgl. die dhnlich gelagerte Si-

70 Rainer Nickel, ,,Verfassungspatriotismus®, in: Habermas Handbuch,
377-379, 1. Sp. 377. Vgl. Brunkhorst, ,,Die kommunikative Wende der So-
ziologie*, 186.

"1 Moebius, ,,Macht und Hegemonie. Grundrisse einer poststruktura-
listischen Analytik der Macht®, in: Poststrukturalistische Soziahvissenschaften,
158-174,172.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

454 Die Debatte Derrida-Habermas

tuation bei Searle: Kap. II1.2.3). Entprechend urteilt Waldenfels:
»Eine Wirklichkeit, die bereits auf bestimmte Rationalisierungs-
muster zugeschnitten ist, kann sich derer nicht erwehren, weil sie
zu keiner eigenen Sprache mehr findet.“72 Rationalitit wird schlie3-
lich zur ausschlieBlichen Eigenschaft intersubjektiven Austauschs.
Es ist nach Habermas schlichtweg #zdenkbar, Rationalitit anders
zu verstehen denn als intersubjektiven Austausch.

Dies ist zugleich der tieferliegende Grund dafir, dass — recht
besehen — bei Habermas nicht nur eine Einebnung des Gattungsun-
terschieds zwischen Literatur und Philosophie erfolgt (Kap.
1V.2.1), sondern — noch radikaler — eine Einebnung der Pluralitit
von Geltungslogiken im Hinblick auf eine mdgliche Unterschei-
dung politischer von apolitischen Verhiltnissen. Aus diesem
Grund verbannt Habermas auch, so Honneth, ,,Empathie und Ein-
fithlungsvermdgen® aus der ethischen Fassung seiner Theorie,
drohe damit doch die ,,Gefaht*, dass ,,der moralische Diskurs
schnell in Abhingigkeit von zufilligen Gefiithlsbindungen [gerate]
und die Funktion einer kooperativen, allein auf Griinden bezoge-
nen Wahrheitssuche [verliere]“.73

Erneut kann gegen Habermas nicht geltend gemacht werden,
dass eine solche Gefahr nicht bestiinde. Das Problem auf theoreti-
scher Ebene besteht nur darin, dass Habermas nicht einrdumen
kann, dass es sich hierbei gerade um keine ,,Gefahr®, sondern um
eine genuine Moglichkeit einer weiter gefassten Anthropologie, ei-
ner weiter gefassten Bestimmung von Rationaltitit handele. Diese
Moglichkeit nimmt sich Habermas aber durch die Identifikation
von Vernunft und einem an Bedingungen demokratischer Rechts-
staatlichkeit orientierten Malistab von Geltung, der je schon mit
dieser kompatibel sein muss.

Zuvor ist bereits angedeutet worden, dass Habermas eigenbrot-
lerischem Verhalten theoretisch nicht Rechnung tragen kann.
Ubertragen auf die politisch-anthropologische Grenze seiner The-
orie wird nun aber deutlich, dass der Eigenbrotler detjenige ist, der
an den Verfahren demokratisch-rechtsstaatlicher Offentlichkeit
nicht teilnimmt. Der Eigenbrotler ist dabei niemand, der gegen

72 Waldenfels, ,,Rationalisierung der Lebenswelt — ein Projekt, 102.
73 Honneth, ,,Das Andere der Gerechtigkeit®, 150f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 455

diese Offentlichkeit — gleich ob mit demokratischen, undemokrati-
schen oder offen gewaltsamen Mitteln — ankdmpft. Er bezeichnet
schlichtweg die phinomenale Moglichkeit, dass die ,,Bereitschaft
des Sprechers® — die mit Keul als Voraussetzung kommunikativer
und geltungslogischer Freiheit hervorgehoben wurde —, an dieser
Offentlichkeit teilzunehmen, nicht gegeben sei. In diesem Sinn
hebt auch Frank I. Michelman hervor, dass Habermas® Offentlich-
keitsbegriff je schon unter Voraussetzung eines ,,,political will“* sei-
ner Teilnehmer stehe. Dies erscheint ihm wiederum als eine ,,em-
pitical contingency“.” Im Sinne Maurers und Tugendhats (Kap.
IV.2) schlieBt er an: ,,[A]nd I do not see what is not ethical about
.57

Diese ethische Entscheidung fiir oder wider Teilnahme an poli-
tischen Prozessen bleibt aber von Habermas unbertcksichtigt und
er kann sie nicht berticksichtigen, weil er dazu den intersubjektiven
Rahmen seiner Theorie verlassen misste, um der subjektiven Ent-
scheidung flir oder wider (politisch-)soziale Aktivitit Rechnung tra-
gen zu kénnen. Die Habermassche Theotie hat in diesem Sinn ein
Teilnabmeproblem: Denn sie setzt Teilnahme an der Offentlichkeit je
schon voraus; sie erklirt nicht, wie (und aufgrund welcher Motiva-
tionen) Menschen iiberhaupt an Offentlichkeit teilnehmen, um sie
dergestalt erst zu erzeugen; sie geht umgekehrt davon aus, dass sie
sie je schon erzeugt haben. Dazu erneut Michelman:

But notice a circularity of motivation here. The parties’ sense of there being
some single object they are all perceiving, the truth about which they are
trying to resolve, is supposed to support their loyalty to their shared or
public enterprise of dialogue. But then what would have installed in them
this sense of objectivity? We could say that the experience of the dialogic
engagement itself creates it. But then we would have to ask what in the
first place could have drawn the parties into the engagement, or made the
engagement seem possible to them. What possibly, except an antecedently
existing expectation, among the parties to the conversation, of a pressure
felt by each to strive for a successful result?7¢

74 Frank I. Michelman, ,,Morality, Identiy and ,Constitutional Pattiot-
ism*“, in: Denver University Law Review, 76/4 (1999), 1009-1028, 1028.

75 Ebd.

76 Ebd., 1013.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

456 Die Debatte Derrida-Habermas

An dieser Erwartung (,,expectation) hingt aber die gesamte The-
orie Habermas’, die zwar stark ist, wenn es darum geht, ,, Teilnah-
mebedingungen® (TKH, 1/2, 386) zu explizieten, aber ginzlich
utopisch, wenn es darum geht, eine Motivation fir Teilnahme zu be-
nennen — eben weil er Teilnahme hermeneutisch-ontologisch vo-
raussetzt (Kap. IV.2.2). Dabei ist es keineswegs so, als gibe es eine
solche Motivation nicht: als wire der Mensch ein sozialer Zombie,
der nicht anders kénnte, als auf gleichsam mechanische Weise so-
ziale Bindungen auszubilden. Diese Blindheit gegeniiber sozialer
Freiheit, die auch die willentliche Negation sozialer Verhiltnisse
bedeuten kann, ist aber hausgemacht. Sie erfolgt aus einer Partei-
nahme zugunsten Hegels Intersubjektivititstheorem und auf Kos-
ten von Fichtes Subjektivititsbegriff, der hier aussichtsreicher
wite, um diejenigen Grinde erfassen zu kénnen, die ein Subjekt
Uberhaupt erst in die Intersubjektivitit fithren — anstatt subjektive
Bereitschaft schon anthropologisch und das heif3t letztlich: natura-
listisch vorauszusetzen. Damit wird aber gerade der Begriff der Be-
reitschaft als einer Eigenschaft des menschlichen Willens getilgt.
Fine Untersuchung der Rationalitit von Offentlichkeit stéBt hier-
bei an die Grenzen dessen, was sie nicht untersuchen kann: die
kontingenten — und nur so freiheitskompatiblen — Bedingungen der
Genese von Offentlichkeit (vgl. Kap. TV.4). Habermas erklirt diese
Genese naturalistisch. Ein ganz anderes Unterfangen wire es, zu
zeigen, dass die Bedingungen dieser Genese selbst rational sind —
was Habermas zu recht nicht zu demonstrieren versucht.

Dass es sich dabei um eine Parteinnahme zugunsten Hegels han-
delt, ergibt sich aus ,,Arbeit und Interaktion®; schlieB3lich wird deut-
lich, dass Habermas’ Standpunkt in eine generelle Parteinahme zu-
gunsten von Hegels Intersubjektivititstheorem mindet:

Der Begriff des normenregulierten Handelns bezieht sich nicht auf das Ver-
halten eines prinzipiell einsamen Aktors, der in seiner Umwelt andere Ak-
toren vorfindet, sondern auf Mitglieder einer sozialen Gruppe, die ihr Han-
deln an gemeinsamen Werten otientieren. (TKH, 1/2, 127)

Habermas’ Theorie setzt somit schon auf sozialer Ebene ein, das
heif3t dort, wo ,,Mitglieder einer sozialen Gruppe* schon auf ,,ge-
meinsame Werte™ zuriickgreifen kénnen: ,,Normen driicken ein in

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 457

einer Gruppe bestehendes Einverstindis aus.” (TKH, 1/2, 127)
Damit verschweigt Habermas aber zugleich, wie diese Gruppe zu-
stande kommt. Er macht keine theoretisch selbstindigen Aussagen
tber die Konstitutionsbedingungen von Sozialitit, sondern ver-
schiebt diese ins Reich der Natur: Denn insofern auch Tiere tber
Gruppen bildendes Potenzial verfiigen, ist Sozialitit noch nichts
spezifisch Menschliches. Die implizite Annahme dabei lautet: Die
Anthropologie tut gut daran, die politischen Faktoren der Men-
schwerdung zu untersuchen. Indem Habermas aber Sozialitit nicht
theoretisch untersucht, sondern voraussetzt,”” kann et auf die So-
zialitdt politischen Handelns nicht mehr Bezug nehmen.

Dies fiihrt nun insbesondere dazu, dass politische Freiheit mit
sozialer Unfreiheit einhergeht: Denn wie bereits gezeigt, Gber-
nimmt die Gruppenzugehdrigkeit — innerhalb derer politische Frei-
heit moglich ist — dergestalt eine quasi-ontologische Funktion
(Kap. IV.2). Diese quasi-ontologische Gruppenzugehoérigkeit re-
sultiert aber aus einer Naturalisierung der Beweislast, die eine The-
orie politischer Freiheit liefern miisste. Anders bleibt sie eine Form
,,bedingter Freiheit™ (Keul), die, so Bieri, nicht haltbar ist, wenn das
sie Bedingende selbst zum Gegenstand einer Uberlegung gemacht
werden kann.’® Eben dies ist aber erfolgt (vgl. Kap. IV.2) und ins-
besondere Derrida stitzt diese gedankliche Option (Kap. IV.4).7
Habermas® Abkehr vom Paradigma der Bewusstseinsphilosophie
schief3t somit tGiber ihr Ziel hinaus: Der konsequente Verzicht auf
die Konstitutionsbedingungen von Subjektivitit vergisst, dass die
Konstitution des Subjekts und der Raum der Sozialitit miteinander
verschrinkt sind. Habermas vetliert so den kritischen Abstand zur
Sozialitit, weil er sie vorkritisch mit Intersubjektivitit identifiziert.

77 Eben dies ist ja die These Hunyadis (vgl. Hunyadji, ,,Les limites poli-
tiques de la philosophie sociale®, 93).

78 Bieri, Das Handwerk der Freiheit, 185.

79 An Bieris konzeptuelles Argument ankniipfend kann auf eine Kapi-
teluberschrift Ferraris’ zu Derrida verwiesen werden, die bei diesem leider
unausgefithrt geblieben ist: ,,E se l'animale testimoniasse?” (Ferratis,
Ricostruire la decostrugione, 75) Demnach gentigte schon die Méglichkeit des
Gedankens, dass Tiere fiir sich den fir Habermas theorietragenden Raum
der Offentlichkeit beanspruchten, um dessen Konzeption politischer Frei-
heit als soziale Unfreiheit zu konterkarieren.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

458 Die Debatte Derrida-Habermas

Er muss dann unterstellen, dass Rationalitit ginzlich in Intersub-
jektivitit aufgeht. Diese Unterstellung kénnte unter Umstinden be-
wiesen werden, aber eine solche Beweisfihrung ist Habermas’ Sa-
che nicht.

Seine Anthropologie tritt hingegen in aller Deutlichkeit zutage,
wenn er diese gefahrdet sieht (A4, 3):

Was heute zur Disposition gestellt wird, ist etwas anderes — die Unwverfiig-
barkeit eines kontingenten Befruchtungsvorgangs mit der Folge einer #n-
vorhersebbaren Kombination von zwei verschiedenen Chromosomensitzen.
Diese unscheinbare Kontingenz scheint sich aber — im Augenblick ihrer
Beherrschbarkeit — als eine notwendige Voraussetzung fir das Selbstsein-
kénnen und die grundsitzlich egalitire Natur unserer interpersonalen Be-
ziechungen herauszustellen. (Z#IN, 29)

Wenn Habermas hier nun von ,,Selbstseinkénnen® spricht, dann
ist — neben dem Bezug auf Kierkegaard (ZmN, 17) —80 eben dies
gemeint: ,,die egalitire Natur unserer interpersonalen Beziehun-
gen®. Es geht — wie aus den bisherigen Ausfiihren zu Habermas’
impliziter Anthropologie beteits deutlich geworden ist — in Habet-
mas’,,,Gattungsethik“*$! nicht um das ,,Selbstseinkénnen® des Ein-
zelnen, sondern gerade um die im Hinblick auf individuelle Waht-
nehmungen ,egalitire Natur unserer interpersonalen Beziehun-
gen®. Eine solche ,,Gattungsethik® duflert sich kritisch — und dies
soll als Verdienst nicht geschmilert werden — gegentiber den Aus-
prigungen biotechnologischer Reproduzierbarkeit, ,,weil sie in den
rechtlich institutionalisierten Anerkennungsverhiltnissen moder-
ner Gesellschaften einen Fremdkérper bildet™. (ZzN, 30) Man
muss somit festhalten, dass Habermas’ Kritik an der biotechnolo-
gischen Reproduzierbarkeit, theorieimmanent betrachtet, plausibel
ist: Denn ,,[ijndem einer fiir einen anderen eine itreversible, tief in
dessen organische Anlagen eingreifende Entscheidung trifft, wird

80 Siehe dazu: Schmidt, ,,Menschliche Natur und genetische Manipula-
ton®, 1.Sp. 290.

81 Habermas erweckt durch den Einsatz von Anfiihrungszeichen den
Eindruck einer Distanzierung von diesem Terminus, beansprucht inhalt-
lich aber gerade dessen volle Giltigkeit: ,,Die postmetaphysiche Enthalt-
samkeit st6Bt jedoch interessanterweise an ihre Grenze, sobald es um Fra-
gen einer ,Gattungsethik® geht.“ (ZmN, 27.)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 459

die unter freien und gleichen Personen grundsitzlich bestehende
Symmetrie der Verantwortung eingeschrinkt®. (ZzN, 30£.) Dies ist
fir Habermas aber deswegen ein Problem, weil dies zugleich einen
Eingriff in die politische Natur des Menschen darstellt: ,,Was den
Organismus erst mit der Geburt zu einer Person im vollen Sinne
des Wortes macht, ist der gesellschaftlich individuierende Akt der
Aufnahme in den gffentlichen Interaktionszusammenhang einer in-
tersubjektiv geteilten Lebenswelt.” (Ebd., 64f.) Damit wird aber
prima facie schon der Gegensatz zwischen einer biologischen, einer
sozialen und einer politischen Anthropologie deutlich: ,,Erst in der
Offentlichkeit einer Sprachgemeinschaft bildet sich das Naturwe-
sen zugleich zum Individuum und zur vernunftbegabten Person.*
(ZmN, 65)

Dergestalt beschrinkt Habermas aber zugleich den Begriff der
,»,Menschenwiirde®, da dieser ,,im streng moralischen und rechtli-
chen Verstande an diese Symmetrie der Beziechungen gebunden®
(ZmN, 62) sei. Dagegen wendet Siep ein: ,,[O]b die Person durch
die Teilnahme am offentlichen Diskurs erst konstituiert wird, ist
mir allerdings zweifelhaft. Rechtlich und intuitiv sind die Lebens-
chancen eines Embryos kurz vor der Geburt kaum geringer einzu-
schitzen.“s2 Den Grund fiir dieses Fundament seiner politischen
Anthropologie legt Habermas dabei in aller Deutlichkeit offen: ,,Im
Logos der Sprache verkorpert sich eine Macht des Intersubjekti-
ven, die der Subjektivitit der Sprecher voraus- und zugrunde liegt.
(ZmNN, 26) Nun soll diese ,,Macht des Intersubjektiven® keineswegs
bestritten werden; nur ist es umgekehrt so, dass diese Macht Pro-
zesse reflexiver Art — wie bereits mit Dews” Anschluss an Henrich
hervorgehoben — nur bedingt beriicksichtigen kann. Betrachtet
man Freiheit etwa im Anschluss an Bieri als die Aneignung des ei-
genen Willens,$ so wird deutlich, dass Willensbildung grundsitz-
lich etwas ist, das nur sehr begrenzt intersubjektiv objektivierbar
ist. Bieri hebt zwar hervor, dass Willensaneignung ,,in gewissem
Sinn ein subjetloses Geschehen® sei. Damit wird aber nicht gesagt,

82 Siep, ,,Moral und Gattungsethik®, in: DZPhi/ 50/1 (2002), 111-120,
119.
83 Bieti, Das Handwerk der Freiheit, 4141.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

460 Die Debatte Derrida-Habermas

dass es dadurch schon ein intersubjektives Geschehen wire 8 In
diesem Sinn verweist auch Dews auf Heinrichs Argument fir die
,,Unableitbarkeit des Selbstbezugs™: ,,Um einen Bestandteil meiner
Erfahrung als mich selbst erkennen zu kénnen und mir dadurch
meiner selbst bewusst zu werden, muss ich Uber ein Kritetium zur
Identifikation dieses Bestandteils verfiigen. 85

In jedem Fall geht es bei Willensfreiheit als der Aneignung eines
Willens auch um eine Grundlage von politischer Freiheit. Ihr pha-
nomenaler Bestand kann aber ohne Weiteres keineswegs im Rah-
men einer politischen Anthropologie ausgewiesen werden. Wenn
Keul den Ubergang von Kant zu Habermas auf den Titel eines
Ubergangs vom ,,Pringip gur Progednr**¢ bringt und diesen ,,in der
grundlegenden Transformation vom Selbstverhiltnis des Willens
zum kommunikativen Verhiltnis zwischen Subjekten, in der Wen-
dung von der praktischen Subjektivitit zur Intersubjektivitit also,
begriindet s’ sicht, dann vergisst diese Begriindung, dass auch die
beste Prozedur nur dann funktioniert, wenn sie Teilnehmer hat. Diese
ontologische Voraussetzung des Prozeduralen ist aber vorpolitisch;
sie ist subjektiv und ethisch im Sinne der Frage: Wie will ich leben?
Welcher Gruppe kann und will ich zugehéren? (Vgl. Tugendhats
Ausfithrungen in Kap. IV.2) Sie ist nicht deswegen schon anthro-
pologisch beantwortet, weil Primaten bereits gruppendynamisch
interagierende Lebewesen seien, die lediglich der Pronominalitit
des 6ffentlichen Raums entbehrten. Vielmehr muss ein anthropo-
logisch fruchtbarer und das heit anthropogenetisch erklirender
Begriff von Offentlichkeit dergestalt verstanden werden, dass Of-
fentlichkeit jederzeit und bedingungslos méglich ist — ist es doch
der Offentlichkeitsbegriff, der die Rede von Bedingungen allererst
erméglicht. Diesen Moglichkeitsraum seiner eigenen Theorie — der

84 Ebd., 415. Bieri nimmt schlieSlich Zuflucht zur Kategorie des Zufalls
— ,, Willensfreiheit ist ein Stick weit Glickssache'* — beziehungsweise zu ei-
ner idealen Struktur — ,,Vielleicht ist Willensfreiheit [...] in ihter vollkom-
menen Ausprigung cher ein Ideal als eine Wirklichkeit. (Vgl. ebd.)

85 Dews, ,,Naturalismus und Anti-Naturalismus®, 864.

86 Keul, ,,Subjektivitit und Intersubjektivitit™, 81.

87 Ebd., 81f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Offentlichkeit 461

phinomenal als Teilnahme zu rekonstruieren ist — ldsst Habermas
aber unberiicksichtigt und naturalisiert thn.

Abschlielend sei allerdings hervorgehoben, dass Habermas
Resuitat seiner Kritik an der Eugenik zuzustimmen ist. Denn richtig
ist sichetlich, dass ,,einer Person, die ausschlieflich Produkt eines
bestimmenden und nur erlittenen Sozialisationsschicksals wire, im
Fluss der bildungswirksamen Konstellationen, Bezichungen und
Relevanzen ihr Selbst® [entglitte]“. (ZzIN, 103) Denn der Umstand,
dass die politische Organisation einer Gesellschaft Voraussetzun-
gen hat, bedeutet unter anderem eben auch, dass sie biologische
Voraussetzungen hat, die technologisch unterwandert werden kén-
nen.®8

88 Wie gravierend die Folgen einer solchen Unterwanderung sein kén-
nen, ist dabei im Anschluss an Habermas kritisch diskutiert worden. Siehe
dazu die Zusammenstellung der Einwinde bei Schmidt, ,,Menschliche Na-
tur und genetische Manipulation®, 288, 1.Sp..

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307

m 19.01.2026, 2117:32.



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV 4. Derridas Metaphysik der Rahniung

IV. 4.1. Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas
Appellologie

Inbalt des Unterkapitels

Im Folgenden werden zwei Dinge heransgestellt: Einerseits wird dentlich, in-
wiefern Derridas Philosophie iiber Ressourcen verfiigt, anf Probleme Haber-
mas’ zu antworten. Dabei kann ein metaphysisches und ein phanomenologi-
sches Argument vonseiten Derridas gegen Habermas formuliert werden, wobei
beide Argumente aus Derridas grundsatglicher Theorieanlage folgen. Diese
Theorieanlage ist dann als Antwort auf eine rein pragmatisch ansgerichtete
Philosophie zu rekonstruieren und vor dem Hintergrund der Forschung zu dis-
kutieren. Dabei wird dentlich, dass die Ethik in Derridas Spdatwerk sich einem
Durchgang durch sprachphilosophische Probleme verdankt, mithin als Resultat
der Debatten mit Searle und Habermas gefasst werden muss.

In beispielhafter Weise ist eine systematische Differenz — ndmlich
die ethische — zwischen Habermas und Derrida bereits von Hon-
neth in ,,Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die ethische
Herausforderung der Postmoderne®™ herausgestellt worden. Hon-
neth geht dabei von einer ethischen Position Derridas aus und re-
konstruiert anschlieBend die Konkurrenz dieser Position gegen-
uber der Habermasschen. Zu recht hebt er dabei hervor, dass Der-
ridas Kritik ihren Ausgangspunkt in der theoretischen Austichtung
Habermas’ habe, ,,der sprachlichen Intersubjektivitit des Men-
schen Rechnung zu tragen®.! Zu Recht verweist Honneth auch da-
rauf, das Derrida diesem Habermasschen Ansatz ein Verstindnis
von Ethik gegentiberstellt, dass in der ,,unaufhebbare[n] Spannung
von zwei unterschiedlichen Formen der Verantwortung®? bestehe:

I Honneth, ,,Das Andere der Gerechtigkeit, 141.
2Ebd., 157.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

464 Derridas Metaphysik der Rahmung

[I]m Verhiltnis der liebevollen Zuwendung tritt der Andere als der einzig-
artige Adressat von asymmetrischen Verpflichtungen auf, unter der Gel
tung moralischer Normen hingegen ist er der Adressat von Verpflichtun-
gen, die er mit allen anderen Subjekten in symmetrischer Weise teilt.>

Mit dem Verweis auf eine asymmetrische Dimension gegeniiber
dem Anderen ist im ethischen Handeln auf einen Bereich verwie-
sen, der sich aus der ,sprachlichen Intersubjektivitit des Men-
schen® im Sinne wechselseitiger Kritisierbarkeit (vgl. Kap. IV.2.1;
TKH, 1/2, 173) gerade nicht ableiten lisst. Mit Derrida argumen-
tiert Honneth also gegen Habermas fiir die Méglichkeit einer asym-
metrischen, das heil3t tendenziell nicht-normativen Bezugnahme
auf den Anderen,

denn von Hindernissen der intersubjektiven Verstindigung, von der Not-
wendigkeit einer affektiven Offnung fiir die Besonderheit des Anderen
lsst sich doch in einem normativen Sinn nur sprechen, wenn zuvor die
universalistische Idee vertreten wird, dass jedem Subjekt in seiner Indivi-
dualitit die Chance einer ungezwungenen Artikulation seiner Anspriiche
zukommen soll.*

Dabei ist sogleich bemerkenswert, dass der damit veranschlagte
Mafstab, ,,jedem Subjekt in seiner Individualitit die Chance einer
ungezwungenen Artikulation seiner Anspriiche® zu ermdglichen,
tendenziell eine Entpolitisierung intersubjektiver Verhiltnisse be-
deutet: denn offenbar geht es dann gerade um die Anspriiche des
Individuums und die Artikulationsbedingungen von Freiheit. Ein
solcher Maf3stab kann dabei auch politisch bedeutsam sein, aber er
kann ebenso unpolitisch oder apolitisch wirken. Damit ist ein gut
erforschter Kerngedanke Derridas berithrt, nimlich seine ezhisch mo-
tivierte und ugleich anti-politische> Philosophie kollektiver Identitit, die

3 Ebd.

4+ Ebd., 154.

> So auch Ferraris: ,,La dissociazione tra etica e politica in Derrida ci
offre il caso, tutto sommato pit unico che raro, di un teorico dell’autono-
mia del politico che ¢ contro la politica, appunto in nome dell’etica.” (Fer-
raris, Ricostruire la decostruzione, 75) Dies ist zuvor bereits von Critchley
gesehen worden: ,, The fundamental aporia in deconstruction, to my mind,

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 465

als komplementire Annahme zu einer immer schon politischen
Idee der Gleichbehandlung¢ verstanden werden kann, die etwa
auch der Intersubjektivititsphilosophie Habermas’ innewohnt (vgl.
Kap. 1V.3). Der Unterschied zwischen Habermas und Derrida ist
dabei folgender: Habermas geht, wie gesehen, von politischen Ver-
hiltnissen aus. Die Gleichheit von Individuen ist demnach eine po-
litische Idee, die Habermas mit notwendigen kommunikativen Ver-
hiltnissen engfithrt. Nach Derrida sind politische Ideen aber wie-
derum nur dadurch méglich, dass sie zugleich unméglich sind (vgl.
SEC, 391), das heiB3t, dass sie vorab eines Mdglichkeitsraums be-
dirfen, in dem sie sowohl méglich als auch unmdoglich sind. Dieser
Moglichkeitsraum des Politischen ist nach Derrida der Raum des
Ethischen, der aber anders strukturiert sein muss als der Raum des
Politischen, schon um als dessen (Un-)Méglichkeitsbedingung zu
fungieren. Diese Andersartigkeit des Ethischen vom Politischen
gilt es nun herauszustellen.

Fir politische Verhiltnisse gilt die Annahme ihrer Entscheid-
barkeit. Diese Annahme nennt Derrida im Anschluss an Kier-
kegaard einen Moment des Wahnsinns: ,,I’instant de la décision est
une folie, dit Kierkegaard.* (For, 58) Gemeint ist damit aber eigent-
lich dessen Unbegriindbarkeit in der Zeit (vgl. Kap. 111.3.3):

is the relation between ethics and politics. [...] Politics is the realm of the
decision, of the organization and administration of the public realm, of the
institution of law and policy. As I see it, the central aporia of deconstruc-
tion — an aporia of which Derrida is perfectly well aware and one that must
not be avoided if any responsible political action is to be undertaken —
concerns the nature of this passage from undecidability to the decision,
from the ethical ‘experience’ of justice to political judgement and action.”
(Critchley, Ethics of deconstruction, 275)

¢ Vgl. Honneth, ,,Das Andere der Gerechtigkeit®, 135: ,,Erst in den
ethischen Ubetlegungen, die Jacques Derrida in jiingster Zeit in Riickgriff
auf das Werk von Emmanuel Lévinas angestellt hat, gelangen moralische
Gesichtspunkte zur Geltung, die den Denkhorizont der Diskursethik
sprengen; sein Beitrag zu einer postmodernen Ethik, [...] macht an der
moralischen Verantwortung fir den konkreten Anderen cine Perspektive
fest, die nicht in Ubereinstimmung mit, sondern in Spannung zur Idee der
Gleichbehandlung steht.*

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

466 Derridas Metaphysik der Rahmung

Or la justice, si imprésentable qu’elle demeure, n’attend pas. Elle est ce qui
ne doit pas attendre. Pour étre direct, simple et bref, disons ceci: une déci-
sion juste est toujours requise immédiatement, sur-le-champ, le plus vite pos-
sible. Elle ne peut pas se donner 'information infinie et le savoir sans limite
des conditions [...]. Et méme si elle en disposait, méme si elle en donnait
les temps, tout le temps et tous les savoirs nécessaires a ce sujet, ch bien,
le moment de la décision, en tant que tel, ce qui doit étre juste, i/ faut que cela
reste toujours un moment fini d’urgence et de précipitation (For, 57f.)

Ethische Handlungserwartungen — das Herstellen von Gerechtig-
keit —, so Derrida, kénnten durch politisches Handeln nicht erfiillt
werden, da das Herstellen von Gerechtigkeit ,,I'information infinie
et le savoir sans limite des conditions® voraussetzte. Diese inner-
pragmatische Spannung, die am Kontrast ethischer Handlungsmo-
tivationen einerseits und einem je schon begrenzten, politisch-in-
tersubjektiven Handlungsspielraum andererseits zutage tritt (Der-
rida), kann eine zu eng gefasste Pragmatik (Habermas), die allein an
Handlungsspielrdumen wie Sprache und Arbeit interessiert ist, mo-
tivational erginzen. Erst dann kann auch Habermas® Teilnahme-
problem (Kap. IV.3) im Ansatz vermieden werden. In diesem
Sinne sei hier also die Critchley-These (CT) ibernommen: ,, Thus, de-
construction is pragmatist, but it is not pragmatist all the way down.*7
Die politische Unerfullbarkeit ethischer Erwartungen ist dabei
allerdings kein Defizit politischer Art, sondern umgekehrt dasje-
nige, was Derrida ,,the condition of politicization® (RDP, 81)
nennt: Eine ethische Strukturiertheit des politischen Raums, die zu-
gleich dessen Moglichkeitsraum ist und insofern auf die Defizite
der Habermasschen Theorie (vgl. IV.3) reagiert. Dabei sei hervor-
gehoben, dass es zwer Argumente sind, die von Derrida aus gegen
Habermas ins Feld zu fihren sind: Eines ist metaphysisch und betrifft
die Logik eines Moglichkeitsraums politischen Handelns, die bei Habermas
unausgefihrt bleibt beziechungsweise naturalistisch neutralisiert
witd. Das andere ist phanomenologisch und betrifft die Unerklirbarkeit von
Teilnahme, die Habermas gleichermallen anthropologisch voraus-
setzt. Beide Argumente verbalten sich komplementar zueinander: Die Unaus-

7 Critchley, ,,Deconstruction and Pragmatism — Is Derrida a Private
Ironist or a Public Liberal?®, in: Chantal Mouffe (Hrsg.), Deconstruction and
Pragmatism (London, New York: Routledge, 1996), 19-40, 37.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 467

gefiibrtheit metaphysischer Voraussetzungen von Freiheit dufSert sich phéno-
menlogisch in einer mechanischen Auffassung von Teilnabme. Diese Kom-
plementaritit metaphysischer und phidnomenologischer Argu-
mente vonseiten Derridas entspricht dabei seinem philosophischen
Kernanliegen einer Verschrinkung von Empirie und (transzenden-
taler) Theorie (vgl. Kap. II1.3). Entsprechend fithrt Derrida die
ethische Strukturiertheit des politischen Raums mit der Logik einer
nicht-prisentischen Zukunft als seiner Moglichkeitsbedingung —
als Bedingung der Gegenwart politischer Verhiltnisse — eng: ,,La
justice reste a venir, elle a a venir, elle esz a-venir, elle déploie la di-
mension méme d’événements irréductiblement a venir.“ (For, 60)
Moglich sind politische Verhiltnisse in Derridas Sinn somit nur
dadurch, dass sie immer wieder anders moglich sind, das heil3t
dadurch, dass man sie als iterabel begreift (vgl. Kap. I11.4.1).
Ethisch ist diese Iterabilitit nun dadurch, dass hiermit die grundle-
genden Fragen der Zugehirigkeit zu, der Identifikation mit politischen
Entititen gemeint sind.

John D. Caputo identifiziert diese ethische Erwartungsstruktur
nun mit der Zeit selbst: ,,Ce que Derrida appelle ,'a venir® n’est
donc pas simplement temporel mais c’est le temps lui-méme.*8 Da-
bei formuliert Caputo beziiglich des ontologischen Status der Zeit
im Anschluss an Derrida folgende Ubetlegung: Da die Zeit selbst
keine definite Form annehme — da sie gerade als der Zusammen-
hang von Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit gefasst werden muss (Kap.
111.3.3) —, sei sie auch selbst nichts Seiendes und miisse demnach
gemil eines anderen Paradigmas gefasst werden: ,,Ressemblant
plus a Pétre qu’a I'étant, 'a venir n’existe jamais méme s’il est vrai
qu’i/ y a de I'a venir. Nous pouvons dire ,il appelle’ mais nous ne
dirons jamais ,il est® .“> Man kann diese Uberlegung phinomenal
etwa durch Verweis auf die Redeweise von einer Epochenwende
einholen, insofern diese ein Enden und ein Beginnen von Zeit
meint. Zugleich 7z eine solche Epochenwende nicht, vielmehr wird
diese eingelanter. ,Nous pouvons dire ,il appelle® mais nous ne dirons
jamais il est".” (Caputo) Eine Epochenwende hat demnach die
Struktur eines ethischen Appells.

8 Caputo, ,,lidée méme de Ia venir®, 302.
9 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

468 Derridas Metaphysik der Rahmung

Im Anschluss an Caputo soll Derridas Position somit nicht on-
tologisch gefasst werden, sondern appellologisch: Denn nur insofern
als ein ethischer Appell, eine Aufforderung an jemanden ergeht,
sich in intersubjektive Verhiltnisse zu begeben, gibt es auch Enti-
titen, die sprachlich benannt werden kénnen. Das heil3t nicht, dass
es diese Entititen nicht auch unabhingig von einem solchen ethi-
schen Appell gibe, aber als sprachliche Referenz (vgl. Kap. 111.2.1)
gibt es diese nur, insofern es Intersubjektivitit gibt und deren Zu-
standekommen erklirt Derrida appellologisch. Insofern verfigt Der-
ridas Philosophie hier tiber Ressourcen, die die Entstehung von
Habermas’ Teilnabmeproblem verhindern: Denn Derrida versucht zu
erkliren, inwiefern diejenigen Voraussetzungen gedacht, das heil3t
in ihren Bedingungen transparent gemacht werden kénnen, die Ha-
bermas naturalistisch beziehungsweise ontologisch unterstellt.

Dergestalt wird aber auch deutlich, dass sprachliche Referenz
immer schon politisch ist,'0 weil Sprache stets innerhalb von in-
tersubjektiv-politischen Verhiltnissen besteht. Politische Referenz
— ineins Ontologie — beruht dabei aber auf der Voraussetzung, ei-
ner niemals eintretenden Zukunft (Kap. I11.3.3), was Caputo eben
Zeit selbst nennt: ,,I’a venir est le temps du désir, d’attente et
d’espérance d’une promesse, le temps d’une priére ; ce n’est pas
simplement un avenir formel, calculable et mathématique, mais un
a venir messianique incalculable.”!! Derrida nennt Zeit messianisch
(dazu gleich mehr), weil er Handlungsmotivationen mit ethischen
Erwartungen engfihrt: Subjekte begeben sich demnach in in-
tersubjektive Verhiltnisse, weil sie auf eine bessere Zeit hoffen.
Eine Epochenwende wire folglich ohne Hoffnung auf eine andere,
bessetre Zeit nicht denkbar. Die Messianizitit der Zeit ist demnach
unter anderem als eine Funktion zu verstehen, die es erlaubt, von
den ethischen Erwartungen eines Subjekts auf dessen politisches,
das heif3t intersubjektives Handeln zu schlieBen. Dies wird insbe-
sondere aus einer Antwort ersichtlich, die Derrida auf die Frage
gegeben hat, wie eine Philosophie ohne Zentrum, ohne Subjekt
moglich sei:

10 Staten, ,,Wittgenstein’s deconstructive legacy*, 59.
1 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 469

First of all, I didn’t say that there was no center, that we could get along
without the center. I believe that the center is a function not a being — a
reality, but a function. And this function is absolutely indispensable. The
subject is absolutely indispensable. I don’t destroy the subject; I situate it.12

Derrida versteht diese Funktion aber nicht ontologisch positiv,
sondern, wie Higglund gezeigt hat, im Rahmen einer ,,negative in-
finity“1? (vgl. Kap. 111.3.3). Der Sinn einer solchen Ethik ist gerade,
dass es — ontologisch besehen — keine Ethik gibt, sondern nur eine
unendliche ethische Aufforderung — eben eine Appellologie —, die
den Eintritt endlicher Subjekte 7 politisch-intersubjektive Verhilt-
nisse erklirt. Dabei ist der Eintritt zeitlich ebenso wie all jenes, was
dann innerhalb dieser Verhiltnisse gesagt und getan wird; aber der
Grund fur diesen Eintritt ist selbst zeitlos, weswegen Derrida hier-
fiir auch eine Sekrerologie entwickelt (vgl. DIV, Kap. 1, 15-55), das
heiB3t eine Theorie Gber die intersubjektiv nicht explizierbaren
Griinde — Geheimnisse — fiir einen solchen Eintritt: Das Geheimnis
ist dabei gerade als dasjenige gedacht, was Subjekte von ihren in-
tersubjektiven Verhaltnissen #rennt (vgl. lat. secretus: 1. getrennt, 2.
abgelegen, 3. geheim; vgl. D/M, 38). Nur wenn es aber eine solche
Trennung gibt, kann diese auch tberwunden werden. Entspre-
chend kann es erst dann einen Raum politischer Verantwortung
geben, wenn es darin Subjekte gibt, die Geheimnisse haben: ,,Ie
secretum suppose la constitution de cette liberté de 'iame comme
conscience d’un sujet responsable.” (D/M, 38) Nimmt man eine
solche Negation intersubjektiver Verhiltnisse nicht an, kann es
auch keinen Mdglichkeitsraum ebendieser geben. In diesem Sinn
erldutert auch Dalmasso: ,,I1 segreto ¢ piuttosto cio che muove, ap-
punto segretamente, tutti i nostri si. Il segreto, degno di questo
nome, ¢ pensabile solo a partire da un si.“1

12 Derrida, ,,Discussion®, in: Richard Macksey, Eugenio Donato
(Hzsg.), The Structuralist Controversy. The Languages of Criticism and the Sci-
ences of Man (Baltimore, London: The John Hopkins University Press,
1972), 265-272, 271.

13 Hagglund, Radical Atheism, 195.

14 Dalmasso, ,,].’eccesso di sapere®, 198.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

470 Derridas Metaphysik der Rahmung

Heinle fiihrt diesen Gedanken Derridas in seiner Untersuchung
der Derrida-Habermas-Debatte dabei mit Luhmann zusammen
und erldutert die Logik dieser ethisch-zeitlichen Funktion:!5

Das ,Paradox der Entscheidung® findet sich freilich auch bei Luhmann. In
Das Recht der Gesellschaft wird — mit Bezug auf das Rechtssystem — darauf
aufmerksam gemacht, dass es Entscheidungen nur gibt, wenn etwas prin-
zipiell Unentscheidbares (nicht nur: Unentschiedenes!) vorliegt. Denn an-
dernfalls wire die Entscheidung schon entschieden und misste nur noch
,erkannt® werden. ‘10

Heinle fahrt fort:

Zurtck zu Derrida: Beim ,Unentscheidbaren® handelt es sich also um eine
notwendige Bedingung der Méglichkeit der Entscheidung,. [...] Mit dem
,Unentscheidbaren® wird aber nicht nur die unabdingbare Voraussetzung
der Entscheidung, sondern auch der Freiheit benannt — der Freiheit eine
Entscheidung zu treffen (oder treffen zu kénnen]...]).17

Derrida nennt dies die ,,aporie de la responsabilité* (DIM, 43), namlich
dass jederzeit im politisch-intersubjektiven Raum entschieden wer-
den misse, ohne doch dazu befihigt zu sein, weil hierfiir eine Form
hyperkomplexen Allwissens vonnéten witre: ein Wissen um die
Auswirkungen von Handlungen in allen Kontexten, vergangenen
und zuktnftigen und ihre Wechselwirkungen untereinander. Diese
Aporie wird allein dadurch umgangen, dass Entscheidungen in un-
tertkomplexen Situationszusammenhingen getroffen werden; dann
handelt es sich aber um politische Verhiltnisse, die nur Belange ei-
ner raumlich-zeitlich begrenzten Gruppe betreffen. Dies bedeutet
zugleich, dass Subjekte, wenn sie unter politischen Bedingungen
entscheiden, dies im Bewusstsein dessen tun, dass es eine Verant-
wortung gibt, die ihre jeweiligen politischen Belange ubersteigt.

15 Dazu hat bereits Cornell — ganz im Sinne der hier vertetenen anti-
anthropologischen Lesart Derridas — festgehalten: ,,I want to suggest that
there is an affinity between systems theory and the philosophy of the limit,
in spite of the divergences I emphasize in this chapter, precisely because
both rely on an antihumanist methodology.“ (Cornell, The Philosophy of the
Limit, 116)

16 Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommunikative Realitit?, 229.

17 Ebd., 230.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 471

Dieses Bewusstsein kann nun als ethischer Apell gefasst werden,
fiir den logisch gesehen vollig belanglos ist, ob ihm Subjekte folgen
oder nicht. Entscheidend ist vielmehr, dass sie frei sind, ihm zu
folgen oder nicht, und dass diese Freiheit unerschopflich ist, weil
der Apell auch nicht durch den Versuch getilgt werden kann, ver-
antwortlich zu handeln. Denn im Akt des Handelns selbst kénnen
wiederum nur endliche Parameter verfolgt werden. Insofern ist
eine solche Handlung eben appelativ strukturiert und kann nicht
ultimativ in politische Gegebenheiten, ins ultimativ intersubjektiv
Diaphane tberfiihrt werden: Der Apell bleibt geheim, weil seine
Struktur gpragmatisch ist und kann nur deswegen tberhaupt Moti-
vation (phdnomenal) und Bedingung (metaphysich) politischen
Handelns sein. Dieser Zusammenhang wird auch von Petrosino
gesehen:

Infatti, da una parte non si puo prendere una decisione responsabile senza
sapete, senza scienza e coscienza; ma d’altra parte, e al tempo stesso, una
decisione che si conformasse ad un sapere limitandosi a seguitlo o a svi-
luppatlo non sarebbe propriamente una decisione responsabile, ma la
messa in opera tecnica di un dispositivo cognitivo, il semplice dispiega-
mento di un teorema. La responsabilita sembra essete cosi legata alla con-
dizione di un sapere pubblico, alla pubblicita stessa del sapere, e contem-
poraneamente all’esigenza di una risposta del tutto personale, cosi perso-
nale da rinviare ad un segreto assoluto: in fondo una singolarita insostitui-

bile [...].18

Somit wird deutlich, dass politisches Handeln erst unter der Vo-
raussetzung ethischer Freiheit méglich ist: Der Einsatz fir oder wi-
der bestimmte politische Werte verdankt sich vorab einer ethischen
Freiheit, die das politisch Entscheidbare als das Entscheidbare in
einer endlichen Zeitspanne erscheinen lisst, obwohl es sich dabei
— im Sinne ethischer Perfektibilitit — um eine Aufgabe ,,unendli-
cher Verantwortung®!? handelt:

18 Petrosino, ,,I.’assioma assoluto®, 14.

19 Siehe dazu Freytag, ,,Infinite Responsibility. An Encounter between
Derrida and Batman®, in: Jozef Koval¢ik, Max Ryyninen (Hrsg.), Aesthetics
of Popular Culture (Bratislava: Slovart, 2014), 96-123. Vgl. ferner Gasché,
L étrange concept de responsabilité®, in: La démocratie a venir,361-374. Vgl.
Cotnell, The Philosophy of the Limit, 182.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

472 Derridas Metaphysik der Rahmung

Le sens d’une responsabilité sans limite, et donc nécessairement excessive,
incalculable, devant la mémoire; et donc la tiche de rappeler I'histoire, 'ori-
gine et le sens, donc les limites des concepts de justice, de loi et de droit,
des valeurs, normes, prescriptions qui s’y sont imposées et sédimentées,
restant dés lors plus ou moins lisibles ou présupposées. (For, 44)

Mit der Appellologie als einer Eintritts-/ Austrittsbedingung intersub-
jektiv-politischer Verhiltnisse ist dabei nicht einfach nur ein dysto-
pisches Gegengewicht zu einer politischen Utopie gemeint — die
aus der Sprache selbst folgen soll und die bei Habermas im Gewand
der Systemtheorie auftritt (Kap. IV.2.2) —, sondern ein dystopisches
Moment, das von Beginn an —und nicht wie bei Habermas erst in der
Moderne — jede noch so proto-politische, wie auch immer geartete
rudimentire Form von Gemeinschaft voraussetzt, da diese anders
tberhaupt nicht méglich wire. Aber da jede Gemeinschaft die ethi-
sche Entscheidung fiir diese voraussetzt, ist auch jede Gemein-
schaft von dieser bedroht, da sie ihr auch wieder entzogen werden
kann. In der Gemeinschaft geht es somit nicht primir um die Ge-
meinschaft — wortin hingegen der Ausgangspunkt Habermas’ be-
steht (Kap. IV.2) —, sondern um etwas, das diese Gbersteigt, was
Derrida Autoimmunitidt nennt und als eine theoretische Unbe-
dingtheitsforderung installiert (dazu: Kap. IV.4.2). Gemeint ist da-
mit der gemeinschaftliche Einsatz fiir ein Gut, der im Namen die-
ses Guts zugleich aufgekindigt werden kann: ,,Communauté
comme com-mune anto-immunite (FS, 79). An fritherer Stelle spricht
Derrida diesbeziiglich auch von einer irreduzibel tragischen Struk-
tur. So erklart Derrida (erneut befragt nach den Modalititen einer
Philosophie ohne Zentrum):

And to this loss of the center, I r¢fise to approach an idea of the ,non-
center‘ which would no longer be the tragedy of the loss of the center [...].
And I don’t mean to say that I thought of approaching an idea by which
this loss of the center would be an affirmation.??

Diese ebenso dystopische wie erméglichende Tragik von Gemein-

schaft nennt Derrida in der maigeblichen Einfihrung dieses Ter-

20 Dertida, ,,Discussions®, 267.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 473

minus in Foz ef sapoir schlieBlich, wie gesehen, Autoimmunitit.2! Da-
mit ist fiir die grundlegende Norm jeder Gemeinschaft — ebenso
wie jeder Form von Intersubjektivitit — eine Gegeninstanz behaup-
tet: Denn die Normen der Gemeinschaft sind nur solange von Be-
lang, wie sie mit der ethischen Position eines Subjekts dieser Ge-
meinschaft vereinbar sind. Damit ist etwas anderes gemeint als die
von Habermas vertretene Kontrafaktizitit von Normativitit (vgl.
NuR, 60), auf die dieser Derridas Dekonstruktion reduzieren will
(N#R, 301): Denn Autoimmunitit bezeichnet eine pringipielle — ni-
herhin: eine exzessive, hyperbolische?2 — Gegeninstanz zu gelten-
der Nommativitdt. Dass es sich dabei in einem qualifizierten Sinn
um ein Prinzip handelt — das jedoch cher regulativ als konstitutiv
zu verstehen ist, um diese Kantianische Unterscheidung aufzugrei-
fen —23, hat Cornell herausgestellt:

A principle as I use it here is not a rule, at least not as a force that literally
pulls us down the tracks and fully determines the act of interpretation. A
principle is instead only a guiding light. [...] A principle, however, cannot
determine the exact route we must take in any particular case; it does not
pretend that there is only one right answer. [...] It can, however, serve to
guide us, by indicating when we are going in the wrong direction. If a prin-

21 So hilt Derrida in Igyous selbst fest: ,,Le processus auto-immunitare
que je décris, j’avais essayé d’en formaliser la loi générale dans Foi ez Savoir
(17, 59). Dort findet sich auch der spezifische Verweis auf (FS, 79). Siche
zum Terminus der Autoimmunitit grundsitzlich (FS, 67, Fn. 1).

22 Vgl. Custer, ,,A certian truth®, 44. Siehe dazu: (Kap. I11.3.3).

23 Vgl. dazu Kant: ,,Er ist also kein Principium der Méglichkeit der Ex-
fahrung und der empirischen Erkenntnis der Gegenstinde der Sinne, mit-
hin kein Grundsatz des Verstandes, denn jede Erfahrungist in ihren Gren-
zen (der gegebenen Anschauung gemif) eingeschlossen, auch kein konsti-
tutives Prinzip der Vernunft, den Begriff der Sinnenwelt tiber alle mégliche
Erfahrung zu erweitern, sondern ein Grundsatz der grotméglichen Fort-
setzung und Erweiterung der Erfahrung, nach welchem keine empirische
Grenze flir absolute Grenze gelten muss, also ein Principium der Vernunft,
welches, als Regel, postuliert, was von uns im Regressus geschehen soll,
und nicht antizipiert, was im Objekte vor allem Regressus an sich gegeben
ist. Daher nenne ich es es ein regulatives Prinzip der Vernunft [...].* (Kant,
Kritik der reinen Vernunft, A 509)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

474 Derridas Metaphysik der Rahmung

ciple cannot give us one right answer, |...] it can help us define what answers
are wrong in the sense of being incompatible with its realization.?*

Ein Teil der Kritik an Derridas Ethik hat nun eben hieran Anstof3
genommen: nimlich dass diese Position als ein bestenfalls regulati-
ves und gegebenenfalls vollends aporetisches Prinzip nicht konkret
genug sei, um (politisch) von Nutzen zu sein. In diesem Sinne hilt
etwa McCarthy fest:

As the bad conscience of imperialistic logocentrism, deconstruction speaks
on behalf of what doesn’t fit into our schemes and patiently advocates
letting the other be in its otherness. There is undoubtedly something to
this reading, but even so, deconstruction can hardly give voice to the ex-
cluded other. The wholesale character of its critique of logocentrism de-
prives it of any language in which to do so0.?

Dem schlie3t sich Rorty an: ,,I also agree with Thomas McCarthy
that deconstruction is marginal to politics — that if you want to do
some political work, deconstructing texts is not a very efficient way
to set about.“26 Selbst Critchley schlie3t sich dieser Fragerichtung
an: ,,But my eitical question to Derrida would be: what decisions are
taken, which judgements are made?*?” Dagegen sei — um den weite-
ren Gang der Argumente hier zu antizipieren — darauf verwiesen,
dass konkrete politische Entscheidungen zugleich darauf hin be-
fragt werden miissen, inwiefern sie hyper-politisch sind: Politische
Fragen sind demnach nicht von denjenigen ethischen Fragen ganzlich zu tren-
nen, die Fragen der Zugebirighkeit zu intersubjektiv-politischen Gemeinschaften
betreffen. Zugleich muss in dekonstruktiver Praxis aber auch danach
gefragt werden, was man tun kann, um derlei Fragen iiberhaupt 6f-
fentlich zu diskutieren — und wie schlieBlich Offentlichkeit selbst
zu verstehen ist, so dass Offentlichkeit jene Fragen addressieren
kann.

24 Cotnell, The Philosgphy of the Limit, 106.

25> McCarthy, ,,The politics of the Ineffable. Derrida’s Deconstruction-
ism*, in: Ideals and lilusions, 97-119, 1071.

26 Rorty, ,,Response to Simon Critchley®, 44.

27 Critchley, ,,Deconstruction and Pragmatism®, 35.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 475

Richtig an der vorgebrachten, pragmatisch orientierten Kritik
McCarthys und Anderer ist sicherlich, dass aus Derridas Position
keine konkreten politischen Inhalte ableitbar sind; dies muss auch
gegeniiber denjenigen Auslegungen festgehalten werden, die seinen
Standpunkt ohne Weiteres mit einer feministischen oder anti-spe-
ziesistischen Position kurzschlieBen.2s Allerdings muss dann auch
gesehen werden, dass Derridas Position fur die Moglichkeit einer
Neubestimmung zwischen politischen Parametern und vor-politi-
schen, niherhin ethischen Erwartungen argumentiert. Konkrete
politische Programme &dnnen daraus folgen und deswegen kénnen
sich politische Positionen auch an Derridas Philosophie anschlie-
Ben (vgl. Kap. IV.4.2).

Der Zusammenhang von Politischem und Hyperpolitischen
kann nun auch am Prinzip (Cornell) der Autoimmunitit veran-
schaulicht werden: Der Sache nach macht Derrida dasjenige, was
er als Autoimmunitit bezeichnet, etwa am Tétens deutlich: ,,Ce
principe mécanique est en apparence tres simple : la vie ne vaut
absoluement qu’a valoir plus que 1a vie.* (FS, 78) Denn das Gebot Le-
ben zu schiitzen, impliziert zugleich Leben gegebenfalls zu toten,
um es zu schiitzen, was Derrida einen ,,exces sur le vivant™ (FS, 79)
nennt. Es ist dann der Wert des Lebens selbst, der seine eigene
Ausléschung befehligen kann: ,,Cette dignité de la vie ne peut se
tenir qu’au-dela du vivant présent. (FS, 79) Damit sagt Derrida
aber noch etwas anderes (dazu im Folgenden mehr), nimlich dass
Normativitit — und somit Intersubjektivitit — nur insofern méglich
ist, als sie sich selbst tiberbietet: Erst durch die Reflexion auf den
Tod, besonders auf den gewaltsamen Tod Dritter, etabliert sich der
Wert des Lebens als etwas Schiitzenswertes. Der nicht-ontologi-
sche, unendlich widersprichliche, unendlich differente appellolo-
gische Charakter dieser motivationalen Erginzung der Pragmatik

28 Fir eine feministische Auslegung Derridas siehe Cornell, The Philoso-
phy of the Limit, 171. Fiir einen Uberblick iiber die anitspeziesistischen Aus-
legungen Derridas siche die Zusammenfassung Lloreds: Lllored, Jacques
Derrida, 94-106.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

476 Derridas Metaphysik der Rahmung

wird demnach selbst als eine ezhische Aporie des Handelns deutlich:2
,,L’éthique peut donc étre destinée a irresponsabiliser.” (D/M, 89)

Derrida betrachtet dabei die Endlichkeit desjenigen Subjekts,
mit dem man in ein intersubjektives Verhiltnis eintreten kann —
und das er den Anderen nennt —, als den Grund fur die ethische
Situiertheit des Ausgangssubjekts: Denn die Sterblichkeit des An-
deren ist dasjenige, was irreduzibel dem Anderen zugehért, eine
singulire Figenschaft, die nicht gemi dem Modell intersubjektiver
Verhiltnisse gedacht werden werden kann:

S’il y a quelque chose de radicalement impossible — et tout prend sens a
partir de cette impossibilité —, c’est bien moutir pour lantre au sens de
MOUtit a la place de l'antre”. Je peux tout donner a I'autre, sauf 'immortalité,
sauf monrir pour lui au point de mourir a sa place et de le délivrer ainsi de sa
propre mort. Je peux moutir pour lui dans une situation ot ma mort lui
donne un peu plus de temps a vivre, [...] [m]ais je ne peux pas mourir a sa
place, lui donner ma vie en échange de sa mort. (D/M, 66)

Derrida unterscheidet hier somit — der Sache nach — die politisch-
intersubjektive Freiheit, fiir einen Anderen zu sterben, von der Un-
moglichkeit, die eigene Sterblichkeit an die Stelle der Sterblichkeit
eines Anderen treten zu lassen — was Derrida eine ,,irremplagabi-
lité* (DIM, 67) nennt, deren Sinn in politisch-intersubjektiven Ver-
hiltnissen nicht zum Vorschein kommen kann, weil diese stets
schon von symbolisch vermittelter Austauschbarkeit und somit in-
tersubjektiver Ersetzbarkeit ausgehen. Dieser nicht-sprachliche
Sinn einer Unersetzbarkeit des Subjekts durch andere Subjekte
wird damit zugleich zur Grenze einer Intersubjektivitit, die allein
dadurch bestimmt ist, dass sie den sprachlich-politischen Aus-
tausch zwischen Subjekten erméglicht. Derrida versteht diese ,,it-
remplagabilité* zugleich als eine Ubersetzung von Heideggers Be-
griff der ,,Eigentlichkeit (vgl. D/M, 67). Diese begriinde erst eine
Ethik, die im Rahmen politisch-intersubjektiver Verhiltnissen nie-
mals vollstindig expliziert werden kénne: ,,Ma premiére et derniere

29 Menke nennt dies einen ,,Widerstreit des Praktischen‘ anstelle eines
blof3 ,,praktischen Widerstreits (vgl. Menke, ,,Kénnen und Glauben®,
251).

30 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, §§ 54-60.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 477

responsabilité, ma premiere et derniere volonté, la responsabilité de
la responsabilité me rapporte a ce que personne ne peut faire a ma
place.” (DIM, 67) Dies betrifft somit eine Unméglichkeit des Han-
delns, eine subjektive-intersubjektive Grenze, die im Rahmen eines
intersubjektivititstheoretischen Modells a la Habermas tibethaupt
nicht expliziert werden kann.

Die Ressourcen ethischen Handelns bestehen somit gundchst in
dem, was im Rahmen einer gegebenen Normativitit moralisch giil-
tig ist. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die Position Derridas
nicht von der Habermas™ ,,I’exigence ézhigne se regle [...] sur la
généralité ; et elle définit donc une responsabilité qui consiste a par-
ler, Cest-a-dire a s’engager dans 'élément de la généralité pour se
justifier, pour rendre compte de sa décision et répondre de ses
actes.”“ (D/M, 88) Dies entspriche aber einem dogmatischen Ge-
bot,3! wenn die Anti-Autodestruktivitit normengeleiteten Han-
delns nicht zugleich autoimmunitir erginzt wiirde. Entsprechend
bedatf es neben dieser generellen, politisch-intersubjektiven Ve-
rantwortung noch einer Verantwortung gegeniiber dieser: ,,Cette
responsabilité devant la mémoire est une responsabilité devant le concept
méme de la responsabilité qui regle la justice et la justesse de nos com-
portements, de nos décisions théoriques, pratiques, éthico-poli-
tiques.” (For, 45; eigene Hervorhebung, P.F.) Die ethische Situier-
theit intersubjektiv handelnder Subjekte ist somit einerseits
,»ethisch-politisch® und andererseits ,,absolut ethisch: ,,Ethique
comme irresponsabilisation, contradiction insoluble et donc para-
doxale entre la responsabilité en général et la responsabilité absolue.
(DIM, 89)

Ethische Autoimmunitit bezeichnet somit nicht nur eine Bedin-
gung von Normativitit, sondern zugleich deren Genese aus einem
absoluten Standpunkt, der diese wiederum je ibersteigen kann.
Dazu bemerkt Cornell:

31 In diesem Sinne hilt auch Caputo fest, dass Derridas Begriff der Mes-
sianizitit ,,bien plus religieuse® sei ,,que les fois confessionnelles, qui jouis-
sent du confort d’étre au sein d’une communauté, d’un ensemble de textes
canoniques, d’une tradition et d’un enseignement commun®. (Caputo,
»L'idée méme de Ia venir®, 302)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

478 Derridas Metaphysik der Rahmung

Thus, the deconstructive emphasis on the opening to the ethical self-
transcendance of any system that exposes the threshold of the ‘beyond’ of
the not yetis crucial to a conception of legal interpretation that argues that
the ,is of Law can never be completely separated from the elaboration of
the ;should be‘ dependent on an appeal to the Good.3?

Denn erst dadurch, dass bestehende Normativitit — auch die Norm
des Guten — als zeitlich und rdumlich begrenzt eingesehen werden kann
— im Namen eines die Norm des Guten infragestellenden ,,appeal
to the Good* bezichungsweise einer ,,responsabilité devant le con-
cept méme de la responsabilité® —, kann diese zugleich rdumlich
und zeitlich ge6ffnet werden. Eine Eintrittsbedingung in die Nor-
mativitit intersubjektiver Verhiltnisse gibt es somit nur, wenn diese
gugleich eine Austrittsbedingung bezeichnet:

Or le processus auto-immunitaire que nous étudions ici a méme la démo-
cratie, il consiste toujours en un renvoi. La figure du renvoi appartient au
schéme de I’espace et du temps, a ce que j’avais thématisé avec insistance
il y a bien longtemps sous le nom d’espacement comme devenir-espace du
temps ou devenir-temps de Iespace. Les valeurs de trace ou de renvoi,
comme celle de différance, en sont indissociables. (1, 60)

Demnach expliziert Derrida nicht den Rahmen intersubjektiver
Verhiltnisse — von dem Habermas spricht (vgl. Kap. IV.3) — son-
dern den Prozess ihrer Rabmung: Wenn es Derrida, wie oben bemerkt,
darum geht, das Zentrum zu situieren, dann meint dies nicht einen
Vorgang der Einrahmung, also einfachen Umfassung — wobei die
Konstitution des Rahmens dabei je schon abgeschlossen wire —,
sondern einen Vorgang, bei dem die Einrahmung zugleich eine
Ausrahmung ist, das heif3t ein Vorgang wechselseitiger Konstitu-
tion von innen und aul3en.

Sprache ist immer schon intersubjektiv (und Intersubjektivitit
immer schon sprachlich), nicht weil dies von Natur aus so wire,
sondern weil dies vor dem Hintergrund einer Reihe von Vereinfa-
chungen so erscheint: Denn, wie gesehen, ist das Intersubjektivi-
tatstheorem unter anderem bereits dadurch bestimmt, dass es nicht
die ethische Differenz bestimmt, wonach ein Subjekt niemals an

32 Cotnell, The Philosophy of the Limit, 111.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 479

die Stelle eines anderen treten kann. Umgekehrt setzt Intersubjek-
tivitat aber diese ethische Differenz als den uniibetrbriickbaren Ab-
stand zwischen zwei Subjekten voraus, da ohne diesen Unterschied
— etwa den von Gesprichsteilnehmern — keine Sprache, kein Ge-
sprich denkbar wire. Um es ganz einfach zu sagen: Die Genese
eines gemeinsamen Hintergrunds kann nicht bereits kollektiv ver-
laufen, weil Gemeinsamkeit als das Resultat dieses Prozesses ge-
dacht ist, der andernfalls nicht nétig wire. Eine solche Genese kann
es also nur geben, wenn sie vom Einzelnen aus gedacht ist. Der
Einzelne kann den gemeinsamen Hintergrund aber nur so begrei-
fen, dass dieser zugleich von einem Anderen anders begriffen wird
— sonst handelte es sich nicht um einen gemeinsamen, sondern ei-
nen einzelnen Hintergrund. Einheit setzt also Differenz voraus.

Die Grundlage von Sprache ist in diesem Sinn die Differenz von Subjekten.
Denn erst durch die Differenz von Subjekten gibt es einen Bereich
zwischen Subjekten — was Intersubjektivitit zu einer nachtrigli-
chen Eigenschaft einer vogangigen Differeny macht und Philosophie
kann und muss diesen Ubergang erkliren, wenn sie sich nicht selbst
abschaffen will (vgl. Kap. V).33 Diese Differenz ist aber auch die
Voraussetzung ebenso von Gewalt wie von Friedfertigkeit, da erst
aufgrund dieser Differenz ein gewaltsames oder gewaltfreies Ver-
hiltnis zum Anderen moglich ist. Entsprechend spricht Derrida
auch von einer Okonomie der Gewalt, die der Sprache je schon
eingeschrieben ist:

[L]’autre [...], cette nécessité a laquelle aucun discours ne saurait échapper
des sa plus jeune origine, cette nécessité, c’est la violence elle-méme, ou
plutot lorigine transcendentale d’une violence irréductible, a supposet,
comme nous le disions plus haut, qu’il y ait quelque sens a parler de vio-

3 Diese vorgingige Differenz beschreibt Derrida in seiner Levinas-
Lektiire als sein eigentliches Erkenntnisinteresse (siche dazu auch das fol-
gende Zitat im FlieBtext): ,,C’est donc vers une pensée de la différence
originaire que s’oriente des lors Levinas. Cette pensée est-elle en contra-
dictions avecles intentions de Heidegger? Y a-t-il une différence entre cette
différence dont parle ce dernier? Leur rapprochement est-il autre que ver-
bal? Et quelle est la différence la plus orignaire? Ce sont des questions que
nous aborderons plus loin.“ (ED, 134)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

480 Derridas Metaphysik der Rahmung

lence pré-éthique. Car cette origine transcendentale, comme violence irré-
ductible du rapport a 'autre est en méme temps non-violence irréductible
puisqu’elle ouvre le rapport a I’autre. C’est une éonomie. (ED, 188)

In dem zu Voyous separat beigefigten ,,Pricre d’insérer hilt Der-
rida in diesem Sinne fest, dass Messianizitit als autoimmunitire Of-
fenheit zudem im Sinne von Platons Khora zu fassen sei:3

[Ulne telle affirmation résonnerait plutdt a travers une autre appellation de
khira. Un réinterprétation du Timée de Platon avait surnommé &hdra (qui
signifie localité en général, espacement, intervalle) un autre Jex sans age, un
autre ,avoir lieu’, [...] espacement d’ ,avant® toute chrono-phénoménolo-
gie, toute révélation, toute dogmatique et toute historicité anthropo-theo-

logique.

Celieu n’est ni un sol ni un fondement. La pourtant viendrait prendre I’ap-
pel a une pensée de I’événement @ venir: de la démocratie a venir, de la raison
a venir. (17, ,,Priere d’insérer®, 3)

Obwohl Derrida damit nach eigener Auffassung etwas Vor-Phino-
menologisches thematisiert (,,espacement d’ ,avant* toute chrono-
phénomenologie®), ist seine Vorgehensweise bei dieser Themati-
sierung dennoch auch phinomenologisch.?> Es geht Derrida um
die nicht-selbst-phinomenalen Bedingungen desjenigen phino-
menologischen Bereichs, der dann intersubjektivititstheoretisch
immer schon politisch erscheint (Kap. 1V.4.2). Diesem Bereich ei-

34 Vgl. dazu grundsitzlich: Derrida, Khdra (Paris: Galilée, 1993).

35 So verweist Honneth darauf, dass Derrida ,,den Phinomenbereich
des Moralischen von der Erfahrung der Freundschaft her auffrolle].”
(Honneth, ,,Das Andere der Gerechtigkeit®, 156) Noch deutlicher wird
Critchley: ,,Derrida’s work has, in my view, become dominated by the
overwhelmingly public issue of responsibility, whether ethical, political, sex-
ual, textual, legal or institutional. In order to address these issues, I would
suggest — contentiously — that Derrida’s style has become neither theoret-
ical nor performative, but guasi-phenomenological. By this I mean that much
of Derrida’s recent work — his analysis of mourning, of the promise and
the secret, of eating and sactrifice, of friendship and confession, of the gift
and testimony — is concerned with the careful description and analysis of
particular phenomena, in order to elucidate their deeply aporetic or unde-
cidable structures.” (Critchley, ,,Deconstruction and Pragmatism — Is Der-
rida a Private Ironist or a Public Liberal?®, 32)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 481

ner immer schon politischen Intersubjektivitit stellt Derrida keine
andere politische Fassung von Intersubjektivitit gegentiber, son-
dern er verweist auf jene vorgelagerten, nicht-selbst-phinomenalen
Bedingungen, die es allererst erlauben, die Kontingenz (vgl. Michel-
man; Kap. IV.3, vgl. 11.4.1) der einen oder anderen politischen Fas-
sung von Intersubjektivitdt theoretisch zu erfassen — das hei3t die
metaphysischen und zugleich phinomenologischen Bedingungen
politischer Intersubjektivitit transparent zu machen.

Damit ist zugleich ein theoretischer Gegenentwurf zur Natura-
lisierung dieser Bedingungen gemeint, denn diese kénnen nach
Derrida tiberhaupt nicht naturalisiert werden, weil autoimmunitére
Offenheit gerade tiber naturalistische Bestimmungen hinausgeht:

Elle [la vie] n’est sacrée, sainte, infiniment respectable qu’au nom de ce qui
en elle vaut plus qu’elle et ne se limite pas a la naturalité du biozoologique
(sacrificiable) — encore que le vrai sacrifice doive sactifier non seulement la
vie ,,naturelle”, dite ,,animale® ou ,,biologique*, mais ce qui vaut aussi plus
que ladite vie naturelle. (FS, 78)

Derrida fragt dergestalt nach der Entstehung derjenigen Werte, die
auch Intersubjektivitit selbst erst ermdglichen und erkennt dabei
eine universelle Opferstruktur (siche dazu auch Kap. IV.4.2), die
zwar nicht notwendig Leben opfert, um den Wert des Lebens zu
erhalten, aber notwendig etwas zu opfern bereit sein muss, um der-
gestalt die Werte einer Gemeinschaft — und somit diese selbst — ,,en
vue de quelque sur-vie invisible et spectrale (F(S, 79) bestindig neu
(vgl. Kap. I11.3.3) zu konstituieren: ,,[N]ulle communauté qui n’ent-
retienne sa propre auto-immunité, un principe d’autodestruction
sacrificiel ruinant le principe de protection de soi® (FS, 79). Ohne
solche Bereitschaft — so Derrida gegen Habermas — gibe es keine
Konstitution von Gemeinschaft.

Diese autoimmunitidre Opferbereitschaft hilt die Werte einer
Gemeinschaft somit erst empirisch anschlussfihig (vgl. Kap.
111.3.2), ,,c’est-a-dire ouverte a autre chose et plus qu’elle méme :
Pautre, Pavenir, la mort, la liberté, 1a venue ou 'amour de lautre,
Pespace et le temps d’une messianicité spectralisante au-dela de tout
messianisme. La se tient la possibilité de la religion [...]*. (FS, 79)
Die empirische Anschlussfihigkeit des Denkens beziehungsweise

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

482 Derridas Metaphysik der Rahmung

dessen, was eine Gemeinschaft von Sprechern zu einer bestimmten
Zeit an einem bestimmten Ort als Vernunft betrachtet, ist somit
gegen die Gefahr eines Dogmatismus des Denkens — das heif3t: die
Annahme eines empirisch unabhingigen Rahmens — gerichtet.
Entsprechend bestimmt Derrida bereits in seiner Auseinanderset-
zung mit Levinas das Verhiltnis von Religion und der Art und
Weise, wie er Metaphysik verstanden wissen will: ,,Non pas #ze re-
ligion, mais /z religion, la religiosité du religieux.” (ED, 142) Diese
Moglichkeit der Religion ist demnach nicht nur die Bedingung von
religiésen Gemeinschaften, sondern auch von politischen Gemein-
schaften; sie ist die metaphysische Voraussetzung von Gemein-
schaft iberhaupt: LA cet appel se confient tous les espoirs, certes,
mais Pappel reste, en lui-méme, sans espoir. Non pas désespéré
mais étranger a la téléologie, a I’espérance et au sa/ut de salvation.”
(1, ,,Priere d’insérer™, 3)

Cornell hat hervorgehoben, dass diese Metaphysik zwar in wei-
ten Teilen an Levinas orientiert sei, aber ebenso stark in einer an
Nietzsche und Heidegger orientierten Kritik an Levinas bestehe:

Derrida who, in spite of his brilliant salvaging of Levinas’ project, remains
waty of the word ,,ethical.“ T would trace Derrida’s wariness to Heidegger
and Nietzsche; to Heidegger [...] because the question of ethics remains
entrapped in the metaphysiscs of humanism, and to Nietzsche because the
morality as positive system of rules that presctibe human beings circum-
scribes the possibility of aesthetic re-creation.3¢

Der Sache nach wird diese metaphysische Ethik Derridas weithin
als wichtige Erginzung gegeniiber Habermas’ Theorie wahrge-
nommen: Critchley befragt Derridas Position zwar kritischer als
Honneth, folgt ihm aber unter dem nun méglichen Titel: ,,Haber-
mas and Derrida get married*“.3” Auch Menke folgt dieser Einschat-
zung der Sache nach: Wie Honneth ,,von zwei unterschiedlichen
Formen der Verantwortung® spricht, so verteidigt auch Menke ,,die
Doppeldeutigkeit des Gewaltbegriffs“ bei Derrida als dessen ,,zent-

36 Cornell, The Philosgphy of the Limit, 84.
371 Vgl. Critchley, Ethics of deconstruction, 267.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 483

rale These“.3 Dahinter steht jeweils die bereits eingefiihrte und
aporetisch zugespitzte Unterscheidung Derridas einer ,,politi-
schen®, das heif3t moralistisch-regelgebundenen von einer ,,absolu-
ten® Ethik (vgl. For, 45; DIM, 89).

Critchley rekonstruiert dabei das gegentiber einer Habermass-
chen Theorie kritische Potenzial von Derridas Levinas-Lekttire?
und kritisiert Honneth dafiir, dies versdumt zu haben: ,,.In my view,
the absence of any consideration of Otherwise than Being in Hon-
neth’s discussion of Levinas weakens his argument.“40 Grundsitz-
lich wendet er sich an anderer Stelle gegen den Versuch, Derridas
Philosophie im Sinne Gaschés transzendental ,,retten” zu wollen
(vgl. Kap. 111.3.1) — und wendet sich dabei auch gegen eine gegen-
tber Habermas allzu reaktive Lektiire von Derridas Schriften. 4!
Schwierig nachzuvollziehen ist allerdings Critchleys Einschitzung,
wonach der literarisch-dsthetische Wert Derridas (gegentiber dem
sogenannten Criticism, vgl. Kap. II1.3.1) und der gesellschaftskriti-
sche Wert Derridas (gegentiber Habermas) bisher allein reaktiv be-
stimmt worden seien. So haben Carroll und Menke — ganz im Sinne
von (CT) — etwa die philosophische Eigenstindigkeit von Derridas
Asthetik aufgezeigt (vgl. Kap. IV.2.1).42 Und eine transzendentale
Entgegnung auf Habermas ist in gesellschaftskritischer Absicht auf
explizite Weise bekanntlich von Apel (vgl. Kap. IV.1) und in impli-

38 Vgl. Menke, Spiegelungen der Gleichheit, 91. Vgl. Ders., ,,Kénnen und
Glauben®, 251.

3 Critchley, Ethics of deconstruction, 268: ,,[T]he recent wotk of Jacques
Derrida, itself largely derived from that of Emmanuel Levinas, [...].*

40 Ebd., 272.

41 Vgl. Critchley, ,,Deconstruction and Pragmatism — Is Derrida a Pri-
vate Ironist or a Public Liberal?*, 31: I think this strategy is too ,reactive’
(in Nietzsche’s sense), where a transcendental-philosophical defence of
Derrida is itself a reaction to either a literary® assimilation of deconstruc-
tion (in the work of Geoffrey Hartman, Paul de Man and the Yale School)
or to a Critical Theory-inspired critique of Derrida (in the work of Haber-
mas or Manfred Frank). Also, it sets up an unhelpful opposition between
the transcendental and the pragmatic, where philosophy becomes identi-
fied solely with the former against the latter.

42 Vgl. Carroll, Paraesthetics; Menke, Die Souverinitit der Kunst.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

484 Derridas Metaphysik der Rahmung

ziter Weise auch durch Henrich (vgl. Kap. IV.3) unternommen
worden.

Critchley selbst hilt dabei gegen Rorty an einer ethischen Fun-
dierung von Derridas Pragmatismus fest — ,,ezhics is first philosophy
—, was Rorty wiederum fiir metaphysisch hilt.# Interessant ist nun,
dass Critchley zuvor ein Bild von Rorty skizziert, das dem zuvor
gezeichneten Bild von Habermas (Kap. IV.2.2) weitgehend dhnelt:

Thus, is not Rorty’s definition of liberalism an attempt to ground the moral
legitimacy of the political order in a claim about the pre-political state of
nature, in a way that is strategically similar to Rousseau’s appel to pizié in
the Second Discourse, which is defined as a pre-social, pre-rational sen-
tient disposition that provokes compassion in the face of the other’s suf-
fering?>

Critchley sieht mithin, dass es in dieser Debatte um ein angemes-
senes Verstindnis Derridas immer auch um die Frage geht, ob es
so etwas gibt wie ,,one, final moral vocabulary — Christian love,
classical liberalism, liberties underwritten by tradition — for decid-
ing political questions, a vocabulary in touch with our essential hu-
manity, our nature®.# Critchley verweist darauf, dass Annahmen
tber eine solche politische Natur des Menschen, die zugeschnitten
sei auf eine bestimmte Sprachphilosophie, auch bei Rorty virulent
blieben: ,,Rorty’s purportedly post-philosophical reconstruction of
classical liberalism risks repeating the exhausted abstractions of
classical liberalism, against which the left-Hegelian and socialist cti-
tiques of liberalism are still largely valid.“47

Der Vorwurf Rortys, Critchley lese Derrida zu metaphysisch,
bedarf daher der Qualifikation. Denn Derrida vertritt sehr wohl
eine Form von Metaphysik. Gerade in seiner — bereits umrissenen
(vgl. Kap. IV.3) — Kritik am Hegelianismus Levinas’ macht Derrida
— letztlich auch gegen den Hegelianismus Habermas® — deutlich,

43 Critchley, ,,Deconstruction and Pragmatism®, 32.

4 Vgl. Rorty, ,,Response to Simon Critchley®, in: Deconstruction and Prag-
matism, 41-46, 42: I hesitate to lug out the ultimate weapon so soon, but
Critchley’s attitudes strike me as — yes, you guessed it — mwetaphysical.”

4 Critchley, ,,Deconstruction and Pragmatism®, 26.

4 Ebd., 22.

47 Ebd., 24.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 485

wie er Metaphysik verstanden wissen will: als ein nachtrigliches
Geschift, das allerdings in seiner Nachtriglichkeit das philoso-
phisch relevante Geschift darstellt: ,,Postériecure en fait, la
métaphysique, comme critique de 'ontologie, est en droit et philo-
sophiquement premicere.” (ED, 143) Metaphysik ist somit Ontolo-
giekritik. Sie ist als Appellologie (Caputo) aber zugleich Ethik:
,»L’éthique est donc la métaphysique.” (ED, 146) Dies ist unbe-
streitbar, allerdings muss dann auch darauf verwiesen werden — wie
oben bereits getan —, dass diese Metaphysik gleichermaien die Be-
dingungen der Moglichkeit und der Unmdglichkeit von Ethik the-
matisiert (vgl. ED, 188), insofern Ethik auch pragmatisch und nicht
nur im Sinne absoluter Verantwortung verstanden wird.

Dabei darf man natiirlich mit Rorty fragen, ob man dergestalt
Derrida nicht zu stark von Levinas her lese (wotin ja im Kern sein
Vorwurf gegeniiber Critchley besteht). Dabei muss man sich aller-
dings vor Augen flihren, dass sich diese ,,éthico-métaphysique®
(ED, 138) eben doch einer Erkenntnistheorie der Sprache (vgl.
Kap. 111.4.2) verdankt: Hunyadi hat bereits aufgezeigt, wie prono-
minal Habermas Sprache denkt (Kap. IV.3) und auch Derrida
nimmt — wie weiter oben gezeigt — an, dass es sich in der Sprache
zunichst um ein Verhiltnis zwischen zwei Subjekten, ndherhin um
deren korperliche, mithin materielle Unterschiedenheit handelt.
Nun folgt daraus, dass der sprachliche Bezug auf etwas in der Welt,
den Derrida attributiv nennt (vgl. ED, 141), tberhaupt nur unter
der Voraussetzung sinnvoll ist, dass damit einem Anderen etwas zu
verstehen gegeben wird. Ansonsten briuchte der Bezug auf die
Welt nicht sprachlicher Natur sein: Wenn man etwa an einem
Schreibtisch sitzt und eine Tasse Kaffee trinkt, ist dies kein sprach-
licher Bezug auf etwas in der Welt. Soll damit aber einem Anderen
etwas verstindlich gemacht werden, so gelingt dies nur, wenn der
Andere vorab versteht, dass thm etwas mitgeteilt werden soll, mit-
hin dass der Bezug eines Subjekts auf etwas in der Welt relevant ist
fir diesen Anderen.

Insofern ist die primire Situation der Sprache die zwischen zwei
Subjekten: Dieses pronominale Verhiltnis — das ja auch Habermas
je schon voraussetzt (IND II, 89) — lasse sich nun aber, so Derrida,

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

486 Derridas Metaphysik der Rahmung

in der Sprache nicht darstellen, eben weil jede sprachliche Aufe-
rung dieses Verhiltnis schon voraussetze:

Le moi et I'autre ne se laissent pas surplomber, ne se laissent pas totaliser
par un concept de relation. [...] La dimension dative ou vocative ouvrant
la direction originaire du langage, elle ne saurait sans violence se laisser
comprendre et modifier dans la dimension accusative ou attributive de
P’objet. Le langage ne peut donc totaliser sa propre possibilité et comprendre
en soi sa propre origine ou sa propre fin. (ED, 141)

Derrida bekundet hiermit nicht nur die metaphysische Unméglich-
keit, die Totalitit von empirischen und transzendentalen Verhalt-
nissen zu denken, sondern auch, dass damit im Kern ein sprachli-
ches und soziales Verhiltnis gemeint ist, das Habermas jedoch
anthropo-politisch anzunehmen meint. Auch Searle setzt diese To-
talitat in den ,,conditions of satisfaction® einer mentalistisch ver-
standenen Sprachkompetenz je schon voraus. Derrida hingegen
verweist darauf, dass Sprache, Ethik und Gewalt selbst dieses Ver-
hiltnis von Ich und Anderem seien — weswegen bei ihm auch On-
tologie zur Appellologie wird: Die Méglichkeit, dieses Verhaltnis in
einer totalen Einheit zu umfassen, ist dieses Verhaltnis selbst. Aber
um es zu totalisieren, bediirfte es eines Anfangs und eines Endes
(s»comprendre en soi sa propre origine ou sa propre fin“). Dafiir
misste man aber gleichsam aus der Sprache und ihren pronomina-
len Verhiltnissen aussteigen. Dieser schlechterdings unmdogliche
Zug ist zuvor bereits als Anhalten der Zeit (vgl. Kap. I11.3.3) bezie-
hungsweise als Festhalten eines Kontextes fiir die Bestimmung von
Kontextualitit (vgl. Kap. I11.4.3) beschrieben worden. Diese du-
Berst problematischen Manéver liegen der Sache nach aber auch
der anthropologischen Unterstellung von Vernunft zugrunde (vgl.
Kap. IV .4.2), die Habermas unternimmt (Kap. IV.3).
Entsprechend wird hier im Einklang mit (CT) eine Lesart Der-
ridas verfolgt, die zugleich als Antwort auf die Probleme von Ha-
bermas’ Theotie beschtiecben werden kann: Dazu hat auch
Khurana in seiner Sichtung der Diskussionslage angeregt, nimlich
dass Derridas eigene Begriffe zunehmend auf Probleme im Werk

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 487

Habermas’ Bezug nihmen.*8 Dieser Gedanke soll hier nun in zuge-
spitzter Form vertreten werden. Demnach ist die ethische Position
in Derridas Schaffen weder ausschlief3lich durch Levinas bestimmt
(pace Critchley), noch ist davon auszugehen, dass sein Schaffen von
Beginn an ethisch ist und es eine ethische Position demnach immer
schon gibt (pace Bernstein)*. Vielmehr soll Derridas ethische Posi-
tion derart als Konsequenz seiner Beschiftigung mit den Annah-
men tGber Voraussetzungen von Sprach- beziechungsweise Sprech-
akttheorien verstanden werden, wie dies beteits systematisch ein
Zusammenhang von Ethik, Gewalt und Sprache beschrieben wor-
den ist. Entsprechend sei hier der Einschitzung Andersons gefolgt:

We have seen how critics like Rorty have overemphasized Derrida’s debt to
Nietzsche, and they have done so without taking account of the differences
between them, leading to a misinformed conclusion that Derrida’s work
endorses a textual freeplay. [...] Understandably, in response to these ac-
cusations, some defenders of Derrida have tendet to overemphasize or priv-
ilege the Levinasian aspect of Derrida’s deconstruction. However, [...] de-
construction is influenced by several philosophers at once (such as Nie-
tzsche, Saussure, Freud, Levinas, Heidegger, to name only five), and this
influence is evident in all areas of his work.50

Dies bedeutet nicht, dass Derridas Denken nicht je schon (Bernstein)
ethische Annahmen unterhilt und noch weniger, dass Derrida da-
rin nicht durch Levinas (Critchley) geprigt worden ist. Aber diese
von der Forschung bereits verfolgten Fragen kénnen nicht erkla-

48 Vgl. Khurana, ,,Dekonstruktivistische Diskurse®, 1. Sp. 107: , Eine
Diskussion von Derridas Ubetlegungen zur kommenden Demokratie und
der Problematik der ,Auto-immunitit‘ im Verhiltnis zu Habermas’ elabo-
riertem Konzept deliberativer Demokratie ist ein zweiter vielversprechen-
der Gegenstand weiterer Debatten (Critchley 2000; Derrida 2003).

4 Bernstein, ,,Serious play®, 94: ,,[T|here is a way of reading Derrida’s
texts so that we can see his ethical-political horizon pervading and influ-
encing virtually everything he has written, everything that bears his signa-
ture.“ Vgl. Dets., ,,An allegory of modernity/postmodernity”, 81. Vgl.
Dews, ,,Déconstruction et dialectique négative: la pensée de Derrida dans
les années 1960 et la question du ,tournant éthique™, in: Les moment philoso-
phigue des années 1960 en France, 409-430.

50 Anderson, Derrida, 81f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

488 Derridas Metaphysik der Rahmung

ren, imwiefern die explizite Positionierung von Derridas Spétwerk als einer
Ethik sich einem Durchgang durch sprachphilosophische Probleme verdanfkt.
Diese Entwicklung von Derridas Ethik als Reflexion auf Kon-
stitutionsprobleme sprachphilosophischer Theoreme ist in der vor-
liegenden Arbeit in drei Etappen nachgezeichnet worden: Zu-
nichst in Derridas Beschiftigung mit sprachphilosophischen Prob-
lemen bei Husserl und Austin (Kap. 11.3; 11.4). Die Wendung dieser
Probleme ins Ethische ist dabei spitestens in der Debatte mit Se-
atle hervorgetreten (vgl. Kap. 111.4.3). Aber erst im Anschluss an
Habermas kann vollends deutlich werden, dass Detrida im Rahmen
einer Auseinandersetzung mit dessen theoretischen Problemen
schlieBlich eine explizite Reflexion auf die ethische Situiertheit
sprachlich handelnder Akteure liefert. Denn die Voraussetzungen
der Habermasschen Handlungstheorie (wie auch der Seatlschen
Sprechakttheorie) belaufen sich, wie gesehen, auf Intersubjektivi-
titstheoreme wie die Lebenswelt oder den ,,background®.5! Doch
Intersubjektivitit ist, so soll Detridas Position verstanden werden,
nichts Natiirliches, das im Sinne einer politischen Anthropologie
(Habermas) oder eines Biologischen Naturalismus (Seatle)
schlichtweg vorausgesetzt werden kann. Intersubjektivitit setzt
vielmehr selbst ein ethisches (appellologisches) Handeln voraus,
das in fundamentaler Weise dartiber entscheidet, w:t wemz man iiber-
hanpt eine intersubjektive Beziehung eingeht beziehungsweise wen

51 Wie gesehen verortet Searle Sprachkompetenz letztlich im Begriff
des Backgrounds. Zwar beschreibt Searle Sprachkompetenz methodisch je
nur aus der Perspektive der 1. Pers. Sg. (vgl. §.4, 15), aber der Fundus, aus
dem der Muttersprachler je schon schépft, ist dabei ein Wissen, zu dem er
als Teil einer Sprachgemeinschaft Zugang hat. Diesen Zugang expliziert
Seatle zwar mentalistisch, aber dasjenige, wogn dabei Zugang besteht — in
Seatles Worten der Background —, ist ein (sprach-)gemeinschaftliches Gut.
Searle setzt dieses Gut und den Zugang zu diesem auf unproblematische
Weise immer schon voraus, wihrend Habermas immerhin versucht, diese
Voraussetzungen anthropologisch einzuholen. Liest man Seatle in diesem
Sinn vor dem Hintergrund der Habermasschen Theorie, dann wird deut-
lich, dass Searles Background-Theorem als eine Intersubjektivititsbehaup-
tung verstanden werden muss. Dies erklirt auch die aus dieser Richtung
kommende Unterscheidung von Seatle I und Searle IT und den Versuch,
eine intersubjektivistische Lesart von Seatle zu retten (Kap. I11.2.1).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 489

man diberhanpt als Subjekt erachtet, um mit diesem dann ein intersub-
jektives Verhiltnis einzugehen.52 Diese Entscheidung ist funda-
mental, weil sie selbst eine Grenze zwischen apolitischer Natur und
politisierbarer Gegenseitigkeit zicht, die ein nur intersubjektivitits-
konformer und zugleich politisch-justiziablen Theotieansatz nicht
in Frage stellen kann.

IV. 4.2. Prolegomenon zur Ethik eines offenen
Mboglichkeitsraums

Lnbalt des Unterkapitels

Es gilt nun, die bisher dargestellte metaphysische Position der Rabmung zu
veranschanlichen. Dabei expliziert Derrida phanomenologisch diejenigen Be-
dingungen, die Habermas je schon ontologisch unterstellt beziehungsweise durch
den Verweis auf anthropologische Konstanten annnimmt, um Teilnabme n
erkldren. Dabei wird dentlich, dass die Bedingtheit von Teilnabme auf theore-
tischen Motiven berubt, die ibrerseits kontingent sind. Gegeniiber einer Theo-
retisierung von Teilnabme verweist Derrida anf die Notwendigkeit einer Ent-
politisierung von Offentlichkeit.

Wenn zwischen apolitischer Natur und politisierbarer Gegenseitig-
keit keine letzte Grenze gezogen werden kann, dann taugt auch der
Bereich des Natiirlichen nicht als Gegensatz zu intersubjektiven
Verhiltnissen. Dies bedeutet aber, dass Fragen politisierbarer Ge-
genseitigkeit grundsitzlich auch auf den Bereich der Natur ange-
wendet werden kénnen. Entsprechend fragt Derrida in einer phi-
losophichistorischen Rekonstruktion in ,,La béte et le souverain®!
ausgehend von Platon (BS, 441) iber Hobbes (BS, 4391t.) bis Bodin

52 Vgl. dazu: Cornell, The Philosophy of the Linzit, 176.

1 Dabei handelt es sich um einen als Aufsatz erschienenen ,,extrait du
séminaire, ,La béte et le souverain®, qui s’est tenu en 2001-2002% (BS, 433,
Fn. 1). Siche dazu ausfiihtlich: Derrida, Séminaire. La béte et le souverain,
Vol. 1,2001-2002 (Patis: Galilée, 2008); Dets., Séwinaire. La béte et le sou-
verain, Vol. 2, 2002-2003 (Paris: Galilée, 2012).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

490 Derridas Metaphysik der Rahmung

(BS, 453) danach, welches Was als ein Werbetrachtet wird und wel-
ches Werzum Waswird. Dieser Frage ist jiingster Zeit insbesondere
Viveiros de Castro im Sinne einer erkenntnistheoretischen Unter-
scheidung nachgegangen. Castro zufolge kann diese Frage entlang
zweler erkenntnistheoretischer Paradigmen beantwortet werden.
Ersteres nennt Castro ,,I’épistémologie objectiviste encouragée par
la modernité occidentale“2. Dieses erldutert Castro folgender-
malen:

Pour cette derniere, la catégorie de I'objet fournit le #e/os: connaitre c’est
,»objectiver ; c’est pouvoir distinguer dans I'objet ce qui lui est intrinseque
de ce qui appattient au sujet connaissant et qui, comme tel, a été indiment
ou inévitablement projetée sur 'objet. Connaitre, ainsi, c’est désubjectiver,
rendre explicite la part du sujet présente dans 'objet, de fagon a la réduire
a un minimum idéal [...]. Notre jeu épistémologique s’appelle I’objectiva-
tion; ce qui n’a pas été objectivé reste irréel ou abstrait. La forme de I’Autre
estla chose.

Dieses Paradigma reduziert nach Castro also die je subjektive Et-
kenntnisleistung von Objekterkenntnis auf ein ideales Minimum,
sodass das Erkannte Giberhaupt erst zum Objekt werden kann.
Demgegentiber gilt fiir das zweite Erkenntnisparadigma, das Cas-
tro mit dem indigen-siidamerikanischen Schamanismus assoziiert,
das genaue Gegenteil:

Le chamanisme amérindien est guidé par I'ideal inverse: connaitre c’est
»personnifier”, prendre le point de vue de ce qui doit étre connu. Ou, plu-
tot, de celui qui doit étre connu; car le tout est de savoir ,,le g#i des choses*
(Guimaraes Rosa) [...]. La forme de ’Autre est la personne.*

Es wiire nun eine Fragestellung eigener Art, inwiefern diese beiden
Paradigmen im Einzelnen auf die Positionen Seatles, Habermas’

2 Viveiros de Castros, Métaphysique cannibales, 25.

3 Ebd., 25f.

4 Ebd., 26. Vgl. Joio Guimaties Rosa, Mex Tio lanareté. Estas Estorias
(Rio de Janeiro: José Olimpio, 1969). Siche dazu auch die beeindruckende
Ubersetzung ins Deutsche: Jodo Guimaries Rosa, Mein Onkel, der Jagnar.
Erzihlung. Aus dem brasilianischen Portugiesisch und mit einem Nach-
wort versehen von Curt Meyer-Clason (Kéln: Kiepenheuer und Witsch,
1994).

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 491

und Derridas’ abgebildet werden kénnen. Habermas etwa versucht
durchaus darauf hinzuweisen, dass es einen Wahrheitsanspruch
gibt, der darauf abzielt, Authentizitit zu bemessen (vgl. Kap. IV.2),
was jedoch scheitert (Kap. IV.2.2). Auch Seatle bemiiht eine Au-
thentizitdtsdimension moralisch-legaler Verbindlichkeit. Diese gilt
jedoch stets nur innerhalb der soziokulturellen Grenzen der ,,intu-
itions of the native speaker* (54, 15). Demgegentber weist Castro
darauf hin, dass der schamanistische Ansatz auf die Enthillung ei-
nes ,,maximum d’intentionnalité*s hinarbeite, ohne in irgendeiner
methodisch oder ontologisch gesicherten Weise die Frage nach
dem jeweils erforderlichen Ma3 an erkenntnistheoretisch nétiger
(De-)Subjektivierung beantwortet zu haben. Der schamanistische
Ansatz rechnet vielmehr mit der Moglichkeit, dass ein Wer zum
Was und ein Was zum Wer werden konne mithin, dass das Ver-
hiltnis eines Subjekts gegeniiber der apolitischen Natur nicht stabil
sei. In diesem Sinn handele es sich beim Schamansimus um eine
politische Kunst, die jederzeit nach dem Gegebensein politischer
oder apolitischer Verhiltnisse fragt:

Nous disions plus haut que le chamanisme était un art politigue. Nous di-
sions, maintenant, qu’il est un ar#politique [...]. Carla bonne interprétation
chamanique est celle qui réussit a voir chaque événement comme étant, en
vétité, une action, une expression d’états ou de prédicats intentionnels d’un
agent quelconque.¢

Nun soll an dieser Stelle nicht behauptet werden, dass Derridas er-
kenntnistheoretische Position (vgl. Kap. II1.3.2) einfach Castros
Rekonstruktion des indigen-stidamerikanischen Erkenntnispara-
digmas entspricht. Was von beiden Positionen aber geteilt wird, ist
die Annahme, dass es bei detlei Fragen keine Theorie gibt, die letzt-
lich politisch belastbar wire — wenn man Castros Redeweise einer
,»art politique als die metaphysische Unmdoglichkeit versteht, den
Moglichkeitsraum des Politischen naturalistisch bestimmen zu wol-
len (vgl. Kap. IV.4.1). Wenn es an dieser Stelle aber eine erkennt-
nistheoretische Unsicherheit politischer Verhiltnisse gibt, worin
Castro und — wie noch auszufiihren — Derrida Uibereinkommen,

5 Viveiros de Castros, Métaphysique cannibales, 26.
¢ Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

492 Derridas Metaphysik der Rahmung

dann ist diese Unsicherheit zugleich ethisch relevant. Diese Frage-
méglichkeiten zu ignorieren, bedeutet, wie Llored in seiner Rekon-
struktion der Derridaschen Position hervorhebt, einem Speziesis-
mus’ das Wort zu reden, der in Analogie zu Rassismus und Sexis-
mus Gewalt gegeniiber anderen Spezies durch Verweis auf schein-
bar strukturelle Differenzen rechtfertigt, ohne danach zu fragen,
inwiefern diese Strukturen menschliche — oder auch einfach nur
gruppenspezifische — Artefakte sind.

Demgegentiber zitiert Derrida in ,,La béte et le souverain® das
berihmte Wort Plautus’, das Detrida als paradigmatisch fiir ein
Denken multinaturalistischer Ubergiinge betrachtet: ,,Lupus est
homo hominem, non homo, quom qualis sit non novi.“ (vgl. BS,
440) Dies etldutert Derrida folgendermallen: ,,Autrement dit, la ou
’homme ne fait pas savoir a ’Thomme qui ou quel il est, il devient
loup.” (BS, 475) Daraus wird bereits ersichtlich, dass fiir Derrida
das gegenseitige Sich-Zuerkennen von Subjektivitit als integraler
Bestandteil von Intersubjektivitit auch zwischen Menschen kein
Automatismus ist. Dies kann man phinomenologisch etwa folgen-
dermallen aktualisieren: Steht man an einer Haltestelle und wartet
gemeinsam mit Anderen auf die Ankunft des Busses oder der Bahn
und wechselt dabei kein Wort miteinander, so bleibt man einander
eigentiimlich fremd. Dies dndert sich in der Regel spiirbar, wenn
man miteinander ins Gesprich kommt — und sei es nur iber die
Verspitung des Transportmittels. Wir werden — gemdl3 Derridas
Plautus — erst im Gesprich bezichungsweise, wenn wir uns kennen
lernen, fureinander Menschen. Mit den Worten Holdetlins: ,,Seit
ein Gesprich wir sind / Und horen kénnen voneinander.*s — Denn

7Vgl. Llored, Jacques Derrida, 10, Fn. 1: ,Le spécisme est un concept
élaboré dans les années 70 désignant une forme de violence envers les ani-
maux sur le modéle du racisme et du sexisme. Nous pensons que le terme
mérite d’étre utilisé ici.*

8 Dieses Zitat aus einem frithen Entwurf zu Hoélderlins Friedensfeier
,,Verséhnender, der du nimmer geglaubt ... (Friedrich Holderlin, Samliche
Werke. GroB3e Stuttgarter Ausgabe, Friedrich Beiliner (Hrsg.), Band 2, Teil
1 (Suttgart: Kohlhammer, 1951), 136f.) ist nicht ohne Grund als Motto
einem frihen Diskussionsband zur Kontoverse um den Strukturalismus,
an der sich auch Derrida beteiligt, vorangestellt. Vgl. Macksey, Donato
(Hzsg.), The Structuralist Controversy.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 493

was Holdetlin hier als das ,,héren kénnen voneinander® beschreibt,
meint nicht nur eine Dimension im Gesprich, sondern auch noch
vor dem Gespridch: Man muss zunichst ,,voneinander* héren kén-
nen, um dann miteinander ins Gesprich zu kommen. Die zweite
Zeile ist kein konkomitanter Umstand der ersten, sondern, recht
besehen, deren Voraussetzung: So nimmt man normalerweise erst
zu jemandem Kontakt auf — sucht etwa dessen Blick —, bevor man
ihn anspricht.

In diesem Sinn bezeichnet Derridas Position eine, so Wellmer,
,»,Radikalisierung der hermeneutischen Reflexion®;? weil diese reali-
siere, dass ,,sich zwischen dem Finden‘ und dem ,Machen‘ von
Sinn keine scharfe Grenze ziehen [lasse]“.10 Dabei reflektiere Det-
rida zugleich, ,,dass die Ideen der Freiheit und der Gerechtigkeit
ciner richtig verstandenen lIdee der Wahrheit einbeschrieben
[seien]*“.!t Dies belduft sich aber auf die Einsicht, dass die dergestalt
radikalisierte Hermeneutik phinomenologisch auch noch die Ent-
stehung von Teilnahme tGberhaupt thematisiert. Denn wenn ,,zwi-
schen dem ,Finden‘ und dem ,Machen® von Sinn* kein prinzipieller
Unterschied besteht, dann muss Teilnahme nicht als Teilnahme an
geschlossenen Sinneinheiten verstanden werden, denen ihrerseits
geschlossene soziologische oder anthropologische Einheiten ent-
sprechen miissen. Wenn Sinn jederzeit moglich ist, dann ist auch
Teilnahme jederzeit méglich.

Entsprechend kann die phinomenologische Dimension des Ei-
nander-Kennen-Lernens als Voraussetzung fiir Intersubjektivitit
nicht mechanistisch verstanden werden: Denn ob zwei Fremde
sich kennen lernen, ob sie etwa damit beginnen, Worte oder Blicke
auszutauschen oder nicht, dafiir gibt es keine Garantien. Jemanden
kennen zu lernen ist in diesem Sinn immer etwas Uberraschendes
(vgl. ED, 141). Dadurch wird zugleich ersichtlich, dass Intersub-
jektivitit etwas Unverfiigbares ist, auf das man selbst nur bedingt
Zugriff hat: Il n’y a donc pas de conceptualité de la rencontre:
celle-ci est possible par l'autre, par I'imprévisible, ,réfractaire a la

9 Wellmer, ,,Hermeneutische Reflexion im Licht der Dekonstruktion®,
in: Wie Worte Sinn machen, 155-179, 177.

10 Ebd., 176.

1'Vgl. ebd., 178.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

494 Derridas Metaphysik der Rahmung

catégorie”.” (ED, 141) In diesem Sinn ist das Kennen-Lernen selbst
eine ,,art politique* (Castro). Man kann dies den Ezmwand der Unver-
Sfitgbarkeit (EAU) nennen, der die Naturalisierung der Intersubjekti-
vitit ebenso verbietet wie iiberhaupt jede Reduktion von Intersub-
jektivitit auf diese bedingende Identifizierungen. Nur unter Be-
ricksichtigung dieser Unverfuigbarkeit, so auch Llored, ist es aber
moglich ,,de résister a 'emprise de la sujétion, qu’elle soit d’origine
culturelle, anthropocentrique ou encore speciste.12

Die Unverfiighbarkeit von Intersubjektivitit korrespondiert da-
bei einer absoluten Freiheit, die autoimmunitir alle politischen Ver-
haltnisse erst setzt (vgl. Kap. IV.4.1). Deren Subjekte sind gerade nicht
gleich im Sinne einer politisch verstandenen Gleichbeit, sondern im Sinne abso-
Iuter Freheit: ,,Une telle égalité est inentamable: elle est précisément
celle de la liberté.*“ (17, 91, Fn. 1) Diese Unverfigbarkeit der In-
tersubjektivitdt hat Habermas dabei der Sache nach als das offene
Resultat von Verstindigungsprozessen zu denken versucht;!? aber
er hat es versdumt, diese bereits auf der Ebene der 1 oranssetzungen von
Intersubjektivitat anzusiedeln. So aber liuft seine immer schon poli-
tische Philosophie Gefahr, Kulturalismus, Anthropozentrismus
und Speziesismus anheim zu fallen, indem diese eine apolitische
Natur vom Geltungsbereich normativer Verantwortung abgrenzt.
Wenn aber Menschen nicht schon per se Giber intersubjektive Ver-
hiltnisse verfiigen, dann korrespondiert dem die Negation, dass
Tiere schon per se nicht politisch sind:

Pour ne prendre que cet exemple, au plus proche de notre séminaire, il ne
suffira pas de prendre en compte ce fait peu contestable qu’il a des sociézés
animales, des organisations animales raffinées et compliquées dans ’organi-
sation des rapports familiaux et sociaux en général, dans la répartition du
travail et des richesses, dans 'architecture, dans ’héritage d’acquis, de biens
ou d’aptitudes non innées, dans la conduite de la guerre et de la paix, dans

12 Llored, Jacgues Derrida, 16.

13 Dieser Umstand kommt in paradigmatischer Weise in Habermas’
Konsenstheorie der Wahrheit zum Vorschein, woran auch die spiteren
Modifikationen derselben (vgl. Kap. IV.3) nichts dndern: ,,Dariiber, ob
Sachverhalte der Fall oder nicht der Fall sind, entscheidet nicht die Evi-
denz von Erfahrungen, sondern der Gang von Argumentationen.” (I/#L,
135)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 495

la hiérarchie des pouvoirs, dans Iinstitution d’un chef absolu (par consen-
sus ou par la force, si on peut distinguer), d’'un chef absolu qui a droit de
vie et mort sur les autres, avec la possibilité de révoltes, de réconciliations,
de grices accordées, etc. Il ne suffira pas de prendre en compte ces faits
peu contestables pour en conclure qu’il y a du politigue et surtout de la sou-
veraineté dans des communautés de vivants non humains. (BS, 444)

Derrida verweist dabei darauf, dass er selbst derlei Beobachtungen
in einer Reihe von Werken erldutert hat (vgl. BS, 444) und hilt
schlieBlich fest: ,,[J]e souligne donc depuis longtemps la fragilité et
la porosité de cette limite entre nature et culture (BS, 444). Derrida
bestreitet dergestalt die Notwendigkeit einer bestimmten Grenze
zwischen Mensch und Tier; ebendiese setzt aber Habermas gemal3
seinen Ausfithrungen zur Pronominalitit (vgl. Kap. IV.3) voraus.

Wenn diese ,,porosité de cette limite entre nature et culture” nun
die Motivation fiir Derridas Ethik darstellt, dann greift die Ein-
schitzung Honneths zu kurz, Derrida vertrete eine Ethik zouz court,
das heif3t einen ,,durchaus positive[n] Auftiss einer Ethik, die von
dekonstruktivistischen — Selbstvorbehalten ginzlich unberiihrt
[sei].“1* Honneth kann sich dabei — wie aber auch Critchley in sei-
nem Versuch, Derridas Ethik als prima philosophia zu bestimmen
(vel. Kap. IV.4.1) — auf etwa folgende Aussagen Derridas berufen:
,,La justice en elle-méme, si quelque chose de tel existe, hors ou au-
dela du droit, n’est pas déconstructible.” (For, 35) Folglich kénnte
man daraus schlieBBen, wie schon Derrida es selbst nahelegt, dass
Dekonstruktion ein schlichtweg ethisches Unterfangen sei: ,,La dé-
construction est la justice.“ (For, 35) Aber wenn Derrida derart die Un-
dekonstruierbarkeit der Gerechtigkeit behauptet, dann deswegen,
weil mithilfe des Begriffs der Gerechtigkeit eine Schwiche des
Pragmatismus zutage tritt — ndmlich insbesondere dann, wenn aus-
gehend von pragmatischen Unterstellungen — in Habermas® Termi-
nologie: ,,Prisuppositionen (vgl. Kap. 1V.2.1) — cine Ethik be-
hauptet werden soll. Nach Derrida muss es einen absoluten ethi-
schen Standpunkt geben (vgl. ,,lirremplacabilité”, Kap. IV.4.1), da-
mit es bedingte ethisch-politische Standpunkte geben kann.

14 Honneth, ,,Das Andere der Gerechtigkeit®, 155.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

496 Derridas Metaphysik der Rahmung

Dieser absolute ethische Standpunkt ist aber phinomenal nur
negativ auszuweisen: als diejenige Freiheit, die allererst in eine Pha-
nomenologie des Politischen fithrt und zugleich aus dieser heraus
in andere Phinomenologien des Politischen. Derrida fahrt fort:

Conséquence: la déconstruction a lieu dans Iintervalle qui sépare I'indé-
constructibilité de la justice et la déconstructibilité du droit. Elle est pos-
sible comme une expérience de I'impossible, 1a ou, méme si elle n’existe
pas, si elle n’est pas présente, pas encore ou jamais, #/ y a la justice. (For, 35)

Die Frage ist dann natiitlich: In welchem Sinn kann Derrida be-
haupten, es gebe Gerechtigkeit, um nicht diejenigen Probleme zu
wiederholen, die sich aus der Habermasschen Perspektive eines
,.desire for community“!5 (Critchley) ergeben? Denn auch Gerech-
tigkeit konnte ja wiederum je gruppenspezifisch — mit allen Gefah-
ren einer solchen Fassung: Rassismus, Sexismus, Speziesismus —
verstanden werden: als selbstgerechte Gerechtigkeit einer Gruppe.
Entsprechend verweist Derrida aber gerade auf die Autoimmunitit
eines Begriffes wie dem der Gerechtigkeit, niherhin darauf, dass
Gerechtigkeit gerade nicht nach dem Muster der Normativitit ge-
dacht werden solle: ,,There is no more responsibility when there
are norms.” (PP, 467) Das Streben nach Gerechtigkeit — als ein pa-
radigmatischer Fall ethischen Handelns — iibersteigt demnach jede
Verwirklichung von gruppenspezifischer Rechtsgeltung, denn ,,[l]e
droit n’est pas la justice® (For, 38).

Demnach spricht Derrida von einer ,,sensibilité a une sorte de
disproportion essentielle® (For, 45) der Gerechtigkeit gegentiber
dem Recht. Dies ldsst sich als dasjenige kritische Vermogen fassen,
das die Zugehorigkeit oder die Nicht-Zugehérigkeit zu einer
Gruppe oder einem geltungslogischen Bereich von etwas oder je-
mandem potenziell infragestellt. Dies bedeutet aber stets tber ei-
nen Begriff eines intersubjektiv-politischen Rahmens zu verfigen
und je schon zu wissen: was dem zugehort, was dem nicht-zuge-
hort, und wo seine Grenze im Falle von unendlich vielen Details
beziechungsweise Kontexten verlduft. Dass es einen derart episte-
misch positiven Begriff des Rahmens (vgl. Kap. IV.4.1) ebenso we-

15 Critchley, ,,Deconstruction and Pragmatism®, 22.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 497

nig gibt wie einen stabilen Begriff des Kontexts (vgl. Kap. I111.4.3),
hat Derrida bereits in seiner Auseinandersetzung mit Kants Krizik
der Urteilskraft in La vérité en peinture vertreten:

Or ce cadre est problématique. Je ne sais pas ce qui est essentiel et acces-
soire dans une ceuvre. Et surtout je ne sais pas ce qu’est cette chose, ni
essentielle ni accessoire, ni propre, ni impropre, que Kant appelle parergon,
par exemple le cadre. Ou le cadre a-t-il lieu. A-t-il lieu. Ou commence-t-il.
Ou finit-il. Quelle est sa limite interne. Externe. Et sa surface entre les deux
limites. (1P, 73)

In diesem Sinn verweist auch Benhabib darauf, dass es sich bei
Derridas Ethik um eine Instanz handele, die Kant , reflektierende
Urteilskraft® nenne: ,,eine Aktivitit des Geistes, in der nicht eine
gegebene Regel angewandt wird, sondern das Allgemeine zunichst
gesucht werden muss, unter der das Besondere subsumiert werden
soll. Kant nannte dies ,reflektierende Urteilskraft’.1¢ Die Frage der
reflektierenden Utteilskraft” werde, wie Benhabib fortfihrt, in
den kritischen Uberlegungen Derridas zu den Voraussetzungen
von Sprachtheorien aber zu der Frage nach politischer Griindung:

Die Frage ,,wer ist das Wir“ ist eine fundamentale politische Frage: In wes-
sen Namen sprichst du, und fiir wen glaubst du sprechen zu diirfen? So-
fern jeder Akt der Identitit Differenz und Differenzierung einschlief3t,
koénnen wir einrdumen, dass es keinen Akt republikanischer Grindung
gibt, dem nicht eine eigene Gewalt und AusschlieBung innewohnt.1”

Im Anschluss an Benhabib kann Derridas Philosophie somit als das
Unterfangen betrachtet werden, die Voraussetzunglogik gegenwir-
tiger Sprachphilosophien einer — letztlich — Kantianischen, das
heil3t erkenntnistheoretischen Kritik zu unterziechen — mit ethisch-
metaphysischem Resultat. Dies wird insbesondere dadurch ge-
stiitzt, dass Derrida gegentiber Habermas stets auf einen anderen,
nimlich unbedingten Vernunftbegriff hinauswill (Kap. IV.1), der

16 Benhabib, ,,Zur Epistemologie und Politik der ,Differenz. Demo-
kratickonzeptionen im Gefolge der Postmoderne®, in: Menke, M. Seel
(Hzsg.), Zur Verteidigung der V ernunft gegen ibre Liebhaber nnd 1 erdchter (Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 1993), 243-267, 249.

17Ebd., 255.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

498 Derridas Metaphysik der Rahmung

nicht schon anthropo-politisch beziechungsweise intersubjektivi-
tatstheoretisch bestimmt ist. Dies fithrt aber nicht zu einem sub-
jektivititstheoretischen Standpunkt, der einfach nur die Annahme
der Subjektivitit gegen die der Intersubjektivitit ausspielte — so wie
in der Debatte zwischen Henrich und Habermas (vgl. Kap. IV.3) —
, sondern eine Problematisierung des Verhiltnisses beider zueinan-
der leistet, welches je nach Kontext anders konfiguriert sein kann.

Dabei wird zugleich deutlich, dass die je historische Griindung
politisch-intersubjektiver Verhiltnisse mit einer AusschlieBung ein-
hergeht, die Derrida opfertheoretisch zu etfassen sucht. Abstrakt
gefasst opfert jede solche Griindung andere denkbare politische
Konfigurationen. Plastischer driickt dies Higglund aus: ,, To defend
the survival of something is necessatily to attack the survival of
something else.“!8 In diesem opfertheoretischen Zusammenhang
politischer Griindung sei zundchst auf den Ausgangspunkt von
Derridas anthropo-politischer Kiritik verwiesen, den Llored folgen-
dermafen fasst:

L’animal est donc devenu le site méme de la différence entre ce qui est
politique et ce qui est rejeté en dehors de la politique ou apolitique: telle
est, en derniére instance, la thése de Detrida en toute sa radicalité et qui
s’incarne donc dans le concept de pharmakon.\

Die Uberlegung, die Llored hier im Ausgang von Derridas Schrift
zu ,,L.a pharmacie de Platon® aus dem Jahr 1968 (vgl. Dis, 77-213)
rekonstruiert, hat dabei keinen unmittelbaren Bezug auf Habermas.
Allerdings beschreibt Lloreds Ausgangspunkt auf prizise Weise je-
nes Theoriekonstrukt, das Habermas letztlich unterhilt. Ent-
sprechend erliutert Llored:

En effet, 'animal, pourrait-on dire, joue en occident le r6le d'un véritable
pharmakon, Cest-a-dire d’une ,,substance® qui est interprété a la fois et en
méme temps comme ,,remede’ et ,,poison® selon une logique immunitaire
grace a laquelle le processus de subjectivation |...], qui revient a un pro-

18 Hagelund, Radical Atheism, 166.
19 Llored, Jacgues Derrida, 47f.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 499

cessus d’identification subjective et communautaire, donne lieu a ’affirma-
tion d’un propre et d’un soi-méme [...].20

Demnach vertrete Derrida einen Gegenentwurf zu den ,,sujétions
de type biopolitique“ 2! die, so legen die bisherigen Untersuchung
nahe, auch Habermas vertritt. Das Wesen der ,,sujétions de type
biopolitique® bestehe darin, so Llored, ,,a réunir en elle des élé-
ments relevant a la fois du politique, du philosophique et de I'an-
thropologique, faisant d’elle une structure totale®.22 Auf diesen Zu-
sammenhang nimmt Derrida etwa in Force de Joi Bezug:

[O]n ne patlera pas d’injustice ou de violence a I’égard d’un animal, encore
moins d’un végétal ou d’une pierre. On peut faire souffrir un animal, on
ne dira jamais, au sens dit propre, qu’il est un sujet lésé, la victime d’un
crime, d’un meutre, d’un viol ou dun vol, d’un parjure — et c’est vrai @
Jfortiori, pense-t-on, pour ce quon appelle le végétal ou le minéral ou les
especes intermédiaires comme I’éponge. Il y a eu, il y a encore, dans I’es-
pece humaine, beaucoup des ,,sujets* qui ne sont pas reconnus comme
sujets et recoivent ce traitement de I'animal [...]. Ce qu’on appelle confu-
sément I’animal, donc le vivant en tant que tel et sans plus, ce n’est pas un
sujet de la loi ou du droit. L’opposition du juste et de I'injuste n’a aucune
sens pour ce qui lui concerne. (For, 41£.)

Derrida behauptet dabei nun eine Opfertheorie, die die Konstitu-
tion des Bereichs des Anthropo-politischen durch eine konkrete
und symbolische Opferung des Tierischen vorsieht, das heif3t des-
sen Verbannung in den rechtslosen Raum des Nicht-Subjektiven,
des Intersubjektivititsunfahigen:23

20 Ebd., 36.

21 Ebd., 17.

22 Ebd., 23.

23 Dazu erldutert Serge Margel: ,,Et c’est justement ce que questionnera
Derrida. Si je pouvais me voir vu par animal, si cette possibilité — de me
voir comme un noéme sans noese — faisait partie de I’horizon transcen-
dantal de mes représentations, mes pensées, ma conscience, ma conscience
de moi-méme, donc de ma capacité, fit-ce virtuellement, a me montrer du
doigt, a dire ou énoncer: ,c’est moi‘, ;moi voici’, [...] alors dans ce cas li-
mite, paradoxal et abyssal, je ne pourrais plus m’assurer de cet énoncé auto-
déictique, je ne pourrais plus garantir la moindre identité, continuité, ou

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

500 Derridas Metaphysik der Rahmung

Dans notre culture, le sactifice carnivore est fondamental, dominant, réglé
sur la plus haute technologie industrielle, comme l'est aussi I'expérimenta-
tion biologique sur I’animal — si vitale a notre modernité. [...] [L]e sacrifice
carnivore est essentiel a la structure de la subjectivité, c’est-a-dire aussi au
fondement du sujet intentionnel et, sinon de la loi, du moins du droit, la
différence entre la loi et le droit, la justice et le droit, la justice et la loi
restant ici ouverte sur un abime. Je n’en approche pas pour Iinstant, pas
plus que de Paffinité entre le sacrifice carnivore, au fondement de notre
culture et de notre droit, et tous les cannibalismes, symboliques ou non,
qui structurent lintersubjectivité dans I’allaitement, I’amour, le deuil et en
vérité toutes les appropriations symboliques ou linguistiques. (For, 42f))

Worauf Detrida hinaus wolle, sei — wie Llored hervohebt — , la re-
lation causale entre sacrifice et subjectivité*“.2¢ In eben diesem Sinne
spreche Derrida auch von dem mystischen Fundament von
Herrschaft und Autoritit — so der Untertitel von Force de b, ,,1e
Fondement mystique de l'autorité*: ,,En réalité le droit, tout droit,
se développe selon un processus d’autofondation tautologique qui
lui permet arbitrairement de disjoindre violence légale et violence
illégale dans le seul but de séparer vie humaine et vie animale.*2
Ebendies ist aber das Vorgehen Habermas’, wenn letzterer Norma-
tivitit durch die Unterscheidung von apolitischer Natur und politi-
sierbarer Gegenseitigkeit konstituiert sieht.

In diesem Sinn dient nun etwa auch das Tier als Pharmakon des
Menschen im obigen Sinn:26 Denn demnach bedarf es zunichst ei-
ner Opferung von Rechtswiirde — etwa auf Kosten des Tiers, des

dela corrélation noético-noématique de l'intentionnalité, ni donc légitimer
une quelconque subjectivité [...].“ (Serge Margel, ,,Video ergo videor.
Focki, Derrida et ’esthétique du point de vue®, in: Appels de Jacques Derrida,
567-582, 574)

% Llored, Jacques Derrida, 31.

2 Ebd., 32.

26 Diese Logik tritt in der Institution des antiken Scherbengerichts (gr.
Ostrakismos) offen zutage. So erliutert Jean-Pierre Vernant in einem
Vortrag (Jean-Pierre Vernant, ,,Greek Tragedy®, in: The Structuralist Contro-
versy, 273-289), den Derrida nach eigener Aussage sehr bewundert hat (vgl.
ebd., 294): ,,Ostracism is an institution which consists in the fact that at
certain moments of the year, the assembly of the people may, for no rea-
son, decide to expell as a pharmakos a person who has committed no crime,
but who has risen too high, has too much good luck.” (Ebd., 277)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 501

Kindes, des Feindes (vgl. BS, 440) —, damit diese als positiver Wert
jener Gemeinschaft hervortreten kann, die sich dadurch erst kon-
stitutiert, dass sie gemeinsam eine solche Opferung vollzieht. Kollek-
tive Opferung und kollektive Identitit bedingen sich danach wech-
selseitig. Das gemeinsame Vollziechen von Opferung beziechungs-
weise die gemeinsame Stiftung kollektiver Identitit sei dabei etwas,
das, wie Derrida meint, die Form eines performativen Bekenntnis-
ses habe: ,,Le surgissement méme de la justice et du droit, le mo-
ment instituteur, fondateur et justificateur du droit implique une
force performative, c’est-a-dire toujours une force interprétative et
un appel a la croyance.” (For, 32). Diese ,,force interprétative muss
dabei als ,,appel a la croyance® selbst die Struktur eines Opfers ha-
ben, also eine Werttilgung zugunsten einer Wertentstehung bewerk-
stelligen. Entsprechend ergibt sich an dieser Stelle fiir Derrida auch
ein politisch-theologischer Zusammenhang: Denn die Werteent-
stehung des politischen Menschen — und seiner Institutionen, par
excellence in Form des modernen Nationalstaats, seinen Institutio-
nen und seinen Werten — geht zugleich einher mit der Tilgung einer
politisierbaren Intersubjektivitit mit Gott:

Dieu [...] est aussi le modéle de la souverainité, mais d’une autre souverai-
nité, d’une puissance absolue qui serait ici hors contrat et hors institution.
[...] Autant dire que ce modele théologique du Leviathan, ceuvre de Iart ou
de Partifice humain imitant P’art de Dieu, ce modele théologique du poli-
tique exclut du politique tout ce qui n’est pas le propre de ’'homme, aussi
bien Dieu que la béte, Dieu comme la béte. (BS, 466)

Die historische Kontingenz einer solchen theologisch-politischen
Fundierung politischer Macht tritt besonders deutlich durch das
Gegenbeispiel einer anderen Konfiguration theologisch-politischer
Macht — wie es etwa im judischen Selbstverstindis zum Ausdruck
kommt — zu Tage. Letzteres habe das Selbstverstindnis eines
sspeuple élu‘ qui ne regoit sa loi, ses ordres, sa mission, son droit et
ses devoirs, que de la transcendence divine, au-dela de toute poli-
tique ou de toute institution politico-juridique humaine®. (BS, 468)

Entsprechend meine die Anthropologisierung der Politik, so
Derrida, immer auch deren Sikulatisierung (vgl. BS, 469). Diese
doppelte Ausgrenzung (Rahmung; Kap. IV.4.1) — gegeniiber dem
Tier ebenso wie gegeniiber Gott — verfligt tiber keine natiitliche

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

502 Derridas Metaphysik der Rahmung

Quelle, sondern beruht auf einem gedanklichen, mithin theoreti-
schen Motiv:

Double exclusion, donc, de la convention avec Dieu et de la convention
avec la béte, mais [...] le point m’importe de noter, 'exclusion, la justifica-
tion de I'exclusion du comvenant avec Dieu comme avec la Béte [sicl] allegue
le langage, une question de langage, et plus précisément de réponse. Si on
ne peut passer une convention avec la béte, pas plus avec Dieu, c’est pour
une raison de langage. La béte ne comprend pas notre langage, et Dieu
saurait nous répondre, c’est-a-dire ne saurait nous faire savoir, et donc nous
ne pourrions pas savoir en retout, si notre convention est accegptée de lui.
(BS, 470)

Diese begriffliche Operation muss dabei nicht die Gestalt der Hob-
besschen (oder einer anderen) Theorie annehmen, aber in jedem
Fall expliziert eine solche Theorie Annahmen, die in den performa-
tiven Grindungsakt politisch-intersubjektiver Verhiltnisse immer
schon eingehen — wihrend die Naturalisierung oder Kulturalisie-
rung die Theoretizitit ihrer Grindungsverhiltnisse schlicht tber-
sieht. Auch die Annahme der Sprachlichkeit dieser Verhaltnisse bei
Habermas und Searle Gibersicht, dass es sich dabei um einen sprach-
theoretischen bedingten Zug handelt, der keineswegs selbstver-
standlich ist:

Je ne me héterai pas de dire brutalement, comme je le pense, que tout cela
est brutalement faux, qu’il est faux de dire que les bétes en général (a sup-
poser que quelque chose de tel existe) ou les bétes dite brutes [...] ne com-
prennent pas notre langage, ne répondent pas ou n’entrent dans aucune
convention. (BS, 471)

Dabei muss gesehen werden, dass Derrida keineswegs ein Vertreter
der Kontinuititsthese zwischen Mensch und Tier ist.2” Entsprech-
end erldutert Llored den Standpunkt Derridas folgendermallen:
»[L]’animalité ne peut plus étre pour lui [Derrida] le con-

21 Vgl. Llored, Jacques Derrida, 50: 11 faut cependant signaler tout de
suite que malgré ce qu’on pourrait appeler le tropisme animaliste de la de-
construction derridienne, il n’y a pas en elle de these soutenantla continuité
entre ’homme et ’animal.*

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 503

cept qu’il a toujours été, au fond, faisant signe vers I’établissment
et I'institution d’une fronticre entre les deux, mais bien plutot celui
qui vient brouiller, réélaborer et par consequent complexifier les
limites entre eux.“?8 Somit antwortet Derrida aber auf eine Frage,
die bei Habermas offen bleibt: Wie kommt es zu jenem intersub-
jektiv-justiziablen Zusammenhang, der politisch-anthropologisch
immer schon vorausgesetzt werden muss?

Fir Derrida ist Intersubjektivitit eine nicht-totalisierbare — und
deswegen: dialektische — Eigenschaft: Dort, wo sie sich in positiver
Weise einstellt, geschieht dies auf Kosten ihrer Negation an einer
anderen Stelle. Wenn aber normative Direktiven auch des Morali-
schen immer nur aufgrund ihrer Negation an anderer Stelle mog-
lich sind, dann bedurfen diese eines ethischen Korrektivs, das von
einem offenen Maglichkeitsraum des Normativen aus gedacht ist. Bereits
in Force de loi nimmt Derrida hierfiir auf die Instanz des Verspre-
chens Bezug, das in gewisser Weise an diejenige theoretische Stel-
len tritt, bei det bei Habermas einerseits pragmatische Priasupposi-
tionen stehen und andererseits die Voraussetzung einer politischen
Anthropologie selbst:

Une fondation est une promesse. Toute position (Sergung) permet et pro-
met. Et méme si une promesse n’est pas tenue en fait, I'itérabilité inscrit la
promesse de garde dans I'instant le plus itruptif de la fondation. Elle inscrit
ainsi la possibilité de la répétition au cceur de Poriginaire. Mieux, ou pire,
elle est inscrite dans cette loi d’itérabilité, elle se tient sous sa loi ou devant
saloi. [...] La position est déja itérabilité, appel a la répétition auto-conser-
vatrice. (For, 94)

Interessant an dieser Passage ist, dass Derrida in demjenigen Buch,
in dem, wie Honneth meint, eine Ethik frei von ,,dekonstruktivis-
tischen Selbstvorbehalten® vertreten werde, bereits die Einnahme
einer Position sprachphilosophisch relativiert:2 ,,I.a position est
déja itérabilité®. Folglich gilt, dass auch Derridas ethischer Stand-
punkt diesen sprachphilosophischen Uberlegungen entspringt —

28 Ebd.

29 Ebenso spricht er von Gerechtigkeit als einem Performativ, ndherhin
von ,]Ja dimension de justice des énoncés performatifs, c’est-a-dire leur es-
sentielle précipitation®. (For, 59)

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

504 Derridas Metaphysik der Rahmung

und zwar in Auseinandersetzung mit den entsprechenden Annah-
men Habermas’, wie abschlieBend gezeigt werden soll. Denn wenn
sich aus den als kontingent tiberfithrten anthropologisch-politi-
schen Annahmen von Habermas’ Theotie schlieBlich ein Teil-
nahme-Problem ergibt (vgl. Kap. IV.3), dann wird die Frage inte-
ressant, inwiefern Derridas Philosophie tiber theoretische Ressour-
cen verfiigt, die Entstehung dieses Problems zu verhindern.

Habermas operiert in seiner Theorie immer wieder mit der
GréBe einer unbedingten Form von Offentlichkeit — etwa der Le-
benswelt. Zugleich bestimmt er diese aber pragmatisch. Die prag-
matische Bestimmung dieser Bedingungen steht dann im Wider-
spruch zur Annahme der Unbedingtheit dessen, worauf sich diese
Bedingungen richten. Wihrend Habermas’ theoretische Mittel sich
hier erschopfen und er die Pragmatik im Rahmen seines ,,schwa-
chen Naturalismus® schlieBSlich anthropo-politisch unterstellt,
nimmt Derrida nun direkt auf den Begriff der Offentlichkeit Bezug,
wenn er in Luniversité sans condition von ,,lespace public™ (usc, 16)
spricht, wie Julie Candler Hayes bemerkt: ,,[L] ‘espace public being the
usual French translation of Habermas® Offentlichkeit. <> Daraus wird
ersichtlich, dass sich Derridas Ethik eben auch einer kritischen
Sichtung der Habermasschen Theoreme verdankt.

Derridas Uberlegung kann dabei folgendermal3en rekonstruiert
werden: Wenn die Bedingungslosigkeit von Offentlichkeit nicht
unter dem Druck des Aufweises ihrer pragmatischen Bedingtheit —
beziechungsweise unter dem Druck einer je kontextuell differenten
Form kollektiver Identitit — aufgegeben werden soll (und dass sie
nicht aufgegeben werden soll, dafiir pladiert ja auch Habermas, in-
dem er eine unbedingte Form von Offentlichkeit wie die Lebens-
welt einfordert), dann darf die Bedingungslosigkeit der Bedin-
gungshaftigkeit von Offentlichkeit gerade nicht anthropologisch
naturalisiert werden (17, 185), sondern sie muss als eine grundsitz-
lich offene Struktur gedacht werden (vgl. 17, 189; FS, 30f; For, 60;
vgl. ,,archi-écriture”, Gr, 83; Kap. I11.3).

Ein solchermaBen offener Miglichkeitsranm von Offentlichkeit ermog-
licht nun aber seine eigene raumzeitliche Begrenzung in Form eines

30 Julie Candler Hayes, ,,Dertida’s Enlightenment-to-Come®, in: Amer-
ican Sodiety for Eighteenth-Century Studies 40/3 (2007), 443-455, 446.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 505

Versprechens (17, 74; FS, 88). Ein solches Versprechen besteht
prima facie in einer performativ-priskriptiven Strukur — wie auch
Habermas im Rahmen seiner pragmatischen Wende (Kap. IV.2)
richtig gesehen hat: Denn um iberhaupt etwas sagen zu kénnen,
braucht es je schon die Anerkenntnis von normativer Geltung. Die
Form dieser Anerkennung ist aber schon performativ und muss
selbst performativ vollzogen werden — und zwar nach Derrida in
Form eines Bekenntnisses, das nicht zwingend die explizite Form
eines Bekenntnisses haben muss: ,,La déclaration de qui professe
est une déclaration performative en quelque sorte. (Use, 35) Derrida
fahrt fort: ,,)’insiste sur cette valeur performative de la déclaration
qui professe en promettant.” (Uss, 35) — Eine solche Dimension
philosophischer Fundierung von Geltung sucht man bei Habermas
vergeblich.

Zugleich hebt Derrida im Gegensatz zu Habermas darauf ab,
dass dieses Versprechen kein reiner Sprechakt sei, der normativ be-
dingt sei. Es handele sich dabei der Moglichkeit nach nicht nur um
die je bedingte Bezugnahme auf Offentlichkeit durch performative
Sprechakte, sondern um eine zugleich unbedingte, weil freze (gebeime;
vgl. Kap. 1V.4.1) Entscheidung, sich nicht nur zu einem Rahmen zu
bekennen, sondern diesen dadurch zugleich in empirisch spezifi-
scher Weise zu konstituieren:

11 faut bien marquer que les énoncés constatifs et les discours de pur savoir,
dans 'université ou ailleurs, ne relévent pas, en tant que tels, de la profes-
sion au sens strict. Ils relevent peut-étre du ,,métier* (compétence, savoir,
savoir-faire) mais non de la profession entendue en un sens rigoureux. Le
discours de profession est toujours, d’une facon ou d’un autre, /bre profes-
sion [eigene Hervorhebung, P.F] de foi; il déborde le pur savoir technos-
cientifique dans 'engagement de la responsabilité. Professer, c’est s’enga-
ger en se déclarant, en se donnant pour, en promettant d’étre ceci ou cela.

(Use, 35)

Das Versprechen bezicht sich folglich ebenso auf den Rahmen wie
auf die unbedingte Freiheit, sich auf diesen Rahmen bezichen zu
konnen. Denn nur als solche kann sie erkliaren, wie Teilnahme an
kollektiver Identitat nicht-naturalistisch und nicht-kultura-listisch,
also Uberhaupt nicht-reduktiv verstanden werden kann:

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

506 Derridas Metaphysik der Rahmung

Tout d’abord, la naissance du demos est liée a une croyance, a une imagina-
tion, a une présomption ou a une présuppostion, a une évaluation précipi-
tée, a un ,,tenir pour® qui accrédite, qui fait crédit — et il n’y a pas de dé-
mocratie sans crédit, voire sans acte de foi (17, 74).

In der diese Einsichten vorbereitenden Arbeit Fo/ ez savoir spricht
Derrida diesbeziiglich auch von einer ,,messianicité abstraite® (Fs,
41), in der zugleich ,,la possibilité de la religion® (Fs, 79) bestehe.
Diese konne etwa darin bestehen, zu vergeben, was nicht zu verge-
ben sei (vgl. Fs, 108) — also einem Vergeben ,,digne de ce nom®.
Aber ganz gleich worin diese in je unterschiedlichen Kontexten be-
stehen, sie besidBen je ,la forme phénoménale de la paix ou de la
justice (Fs, 30). Ebenso schreibt Derrida, wie bereits gesehen, auch
in seinem Gerechtigkeitsbuch: ,,I.a justice reste 4 venir, elle a a venir,
elle est a-venir, elle déploie la dimension méme d’événements irré-
ductiblement a venir.” (For, 60) Aber diese Eigenschaft des Kom-
menden, das die Form eines ethischen Versprechens hat, ist dabei
im weiteren Sinne eine Eigenschaft der Sprache selbst, da diese nur
in einer Intersubjektivititsstruktur bestehen kann, in der Einer dem
Anderen etwas verspricht — weil anders tiberhaupt keine Bezug-
nahme auf die Unersetzbarkeit des Anderen moglich ist.

Soweit scheint Derridas anthropo-politische Kiritik vielmehr
eine erlduternde Erginzung als eine Entgegnung auf Habermas zu
sein. Aber mit seiner Behauptung, dass das Fundament von Recht
und Gesetz — der Bereich intersubjektiv-normativer Geltung — ein
performativer Akt sei, der zugleich die Grenze zwischen Natur und
Politik konstitutiere, wird ersichtlich, dass diese Grenze selbst nicht
nattirlich ist — womit aber auch Habermas’ tiefergelegte Anthropo-
logie entkriftet wird. Entsprechend hilt Derrida fest: ,,Si la souve-
raineté, comme animal artificiel [...], est un artefact humain, si elle
n’est pas naturelle, elle est déconstructible, elle est historique ; et en
tant qu’historique, soumise a transformation infinie, elle est a la fois
précaire, mortelle et perfectible.” (BS, 454)

Demnach ist der Eindruck zuriickzuweisen, Derrida vertrete
eine Art sich auf einen Subjektivismus stitzenden ethischen Fun-
damentalismus, der mit der unbedingten Forderung nach Gerech-

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prolegomenon zur Ethik eines offenen Moglichkeitsraums 507

tigkeit alle intersubjektive Normativitit in Frage stellen wolle.3!
Tatsichlich, so Derridas Pointe, miisse die ethische Frage als Ver-
sprechen bestindig Kontexte einrahmen, um so Geltungspluralitit
— oder in den Worten Seels ,,interrationale Urteilskraft*32 (vgl. Kap.
1V.2.2) — und letztlich Sprache selbst zu ermdglichen.

Habermas hat, wie gesehen, Schwierigkeiten, eine solche Instanz
ausfindig zu machen (vgl. Kap. IV.3). Eben deswegen verkommt
die ethische Frage bei ihm auch zu einer anthropologischen Tiefer-
legung der ethischen Frage: Diese hat Habermas je schon im Rah-
men einer anthropologisch erweiterten Theorie iber den demokra-
tischen Rechtsstaat beantwortet. Es ist eben diese Theoretizitat, die
Habermas zugleich auf einen kulturalistisch gefirbten Naturalis-
mus — eben eine politische Anthropologie — Bezug nehmen lisst,
anstatt diese Theoretizitit philosophisch zu etldutern, nimlich im
Rahmen von Giindungsakten, die die Struktur eines Versprechens
haben. Ein solches Versprechen ist nach Umfang, Inhalt und Be-
zug eine absolut offene Struktur.

31 Dieser Verdacht ist miindlich wihrend einer Diskussion im An-
schluss an den Vortrag von Paolo Cesar Duque Estrada, ,,Derrida’s turn
from language to ,writing": on deconstruction and political responsibility
im Kolloquium von Prof. Dr. Markus Gabriel an der Universitit Bonn im
Sommersemester 2016 geduBert worden.

32 M. Seel, ,,Die zwei Bedeutungen ,kommunikativer® Rationalitit, 67.

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. -



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783485143581-307

m 19.01.2026, 2117:32.



https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	IV.1. Einführung in die Position Habermas' und die Debatte mit Derrida
	IV.2. Gesellschaftspolitische Ontologie und Kommunikabilität
	IV.3. Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit
	IV.4. Derridas Metaphysik der Rahmung

