
 

IV. Die Debatte Derrida-Habermas 

IV. 1. Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte 

mit Derrida 

Inhalt des Unterkapitels 

Das vorliegende Unterkapitel umreißt die Derrida-Habermas-Debatte mit 

Blick auch auf deren systematische Fragen. Dies ist jedoch nur möglich, wenn 
zugleich eine Rekonstruktion der Position Habermas’ – entsprechend der be-

reits weitgehend erarbeiteten Position Derridas – nachgeholt wird. Somit soll 

gleichermaßen in Habermas’ Philosophie eingeführt als auch deutlich gemacht 

werden, welche systematischen Fragen zwischen Derrida und Habermas kont-

rovers sind.  

Die Debatte zwischen Habermas und Derrida beginnt im Rahmen 

von Habermas’ Anstregung in den 1980er Jahren, ein theoretisch 
belastbares Verständnis von Moderne und Postmoderne zu gewin-

nen.1 In seiner Adornopreisrede „Die Moderne – ein unvollendetes 

Projekt“ (MuP) von 1980 – die Menke als ein „überaus anspruchs-

volles Theorieprogramm“ betrachtet, das „die Blaupause der gro-

ßen systematischen Bücher der beiden folgenden Jahrzehnte“ ent- 
hält –2 geht Habermas zunächst der Frage nach, ob „die Moderne 

so passé [ist], wie die Postmodernen behaupten“ (MuP, 444).  

Als postmodern betrachtet Habermas dabei eine Reihe unter- 

 

 
1 Habermas’ Bezug auf Derrida im Rahmen dieser Anstrengung wird 

mehrfach aufgegriffen in: Hauke Brunkhorst, Regina Kreide, Christina 
Lafont (Hrsg.), Habermas Handbuch (Stuttgart, Weimar: Metzler, 2015). Ins-
besondere bei Thomas Khurana, „Dekonstruktivistische Diskurse“, in: 
Habermas Handbuch, 104-108, 104. Außerdem bei Amy Allen, „Poststruk-
turalismus“, in: Habermas Handbuch, 108-112. Ferner Menke, „Aporien der 
kulturellen Moderne. ,Die Moderne – ein unvollendetes Projekt‘“, in: Ha-

bermas Handbuch, 205-214. Sowie: Seyla Benhabib, „Verteidigung der Mo-
derne. Der philosophische Diskurs der Moderne (1985)“, in: Habermas 
Handbuch, 240-254. Eine grundsätzliche Erörterung der Postmoderne-Dis-
kussion auch in Bezug auf die Derrida-Habermas-Debatte findet sich bei 
Welsch, Unsere postmoderne Moderne, bes. 107-110, 159-165.  

2 Menke, „Aporien der kulturellen Moderne“, 206, l.Sp.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308  Die Debatte Derrida-Habermas 

schiedlicher Denker, die auf unterschiedliche Weise – sei es anti-

modern, prämodern oder postmodern – in Opposition zur Mo-

derne stehen (vgl. MuP, 463f.). Derridas Philosophie ordnet er da-

bei dem Antimodernismus zu (MuP, 463). Dieser negativen Akzen-
tuierung steht in Habermas’ Vortrag ein positives Verständnis von 

Moderne gegenüber, die er als das „unvollendete Projekt“ versteht,  

die objektivierenden Wissenschaften, die universalistischen Grundlagen 

von Moral und Recht und die autonome Kunst unbeirrt in ihrem jeweiligen 

Eigensinn zu entwickeln, aber gleichzeitig auch die kognitiven Potenziale, 

die sich so ansammeln, aus ihren esoterischen Hochformen zu entbinden 

und für die Praxis, d.h. für eine vernünftige Gestaltung der Lebensverhält-

nisse zu nützen. (MuP, 453)  

Dies bedeutet aber die Epochenanalyse zugleich nicht nur histo-

risch sondern auch, so Menke, „vernunfttheoretisch“3 zu verste-

hen, denn, wie Habermas später am Eingang zur Theorie des kommu-

nikativen Handelns festhält, „[Philosophie] kann sich heute nicht 
mehr auf das Ganze der Welt, der Natur, der Geschichte, der Ge-

sellschaft im Sinne eines totalisierenden Wissens beziehen“ (TKH, 

1/2, 15). Aber auch unter diesen spezifisch modernen Bedingun-

gen hält Habermas am vernunfttheoretischen Anspruch der Philo-

sophie fest: „Das philosophische Grundthema ist Vernunft.“ 

(TKH, 1/2, 15) Die Neuerung innerhalb dieses Grundthemas 
buchstabiert Menke folgendermaßen aus:  

Vernunft wird in der Moderne nicht mehr ,substantiell‘ verstanden, als die 

Fähigkeit zur Einsicht in die bestehende Ordnung der Welt, sondern pro-

zedural, als die Fähigkeit zur Hervorbringung vernünftiger Strukturen (Ar-

gumente, Theorien, Institutionen usw.) durch die Anwendung bestimmter 

Verfahren. Diese sind bereichsspezifisch differenziert[…].4  

Wenn Menke hier gefolgt werden kann und Habermas demnach 

keine substantielle, sondern eine prozedurale Auffassung der Ver- 
 

 
3 Ebd., 207, r.Sp.. 
4 Menke, „Aporien der kulturellen Moderne“, 207, r.Sp. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 309 

nunft vertritt,5 dann kann hier bereits der grundlegende Konflikt 

mit Derrida benannt werden: Denn während Habermas, wie noch 

zu zeigen ist, die Vernünftigkeit der Vernunft mit den Strukturen 

und Mechanismen ihrer Ausdifferenzierung identifiziert, plädiert 
Derrida demgegenüber für einen unbedingten Vernunftbegriff 

„sans horizon“ (vgl. V, 189), da jede Bestimmung von Vernunft auf 

einer Abgrenzung von Vernunft und Unvernunft beruht, bei der 

das Unvernünftige den Begriff der Vernunft dergestalt mitkonsti-

tuiert.6 Ein nicht unvernünftiger, reiner Begriff der Vernunft müsse 
demnach von Unvernünftigem unabhängig und folglich unbedingt 

sein (vgl. Usc, 15: „principe de résistance inconditionelle“).  

Gelinge es nicht, ein solches Prinzip unbedingter Kritik, das 

heißt „ ,plus que critique‘ “ (Usc, 14), gegenüber der Mitkonstitution 

der Vernunft durch Unvernunft zu installieren, so laufe man Ge-

fahr, einen Naturalismus oder Objektivismus der Vernunft zu ver-
treten – „des perversions critiques de la raison“ (vgl. V, 185). Auch 

wenn Derrida dies an keiner Stelle explizit gegen Habermas wen-

det, so muss diese theoretische Gefahr („risque“, V, 185) doch auf 

Habermas bezogen werden, insbesondere wenn man sich vor Au-

gen führt, dass Habermas’ Derridakritik unter dem Deckmantel ei-
ner Modernediskussion stattfindet, die ihrerseits eine Diskussion 

 
5 Dies zeigt Alexandre Dupeyrix auch für Habermas’ Wissensbegriff 

auf (was im Folgenden noch eigens zu erarbeiten ist): „Wahr beziehungs-
weise gültig ist, was am provisorischen Ende einer Diskussion, an dem alle 
möglichen Betroffenen teilnehmen könnten, als begründet, gerechtfertigt 
bzw. rational akzeptabel angenommen wird. Habermas liefert somit eine 
prozeduralistische und fallibilistische Konzeption des Wissens.“ (Ale-
xandre Dupeyrix, „Die pragmatistische Anthropologie von Jürgen Haber-
mas und Hans Joas“, in: Géraud Raulet, Guillaume Plas (Hrsg.), Philosophi-
sche Anthropologie nach 1945. Rezeption und Fortwirkung (Nordhausen: 

Bautz, 2014), 107-126, 117) 
6 So hat etwa Patrick Llored im Anschluss an Derrida (vgl. For) gezeigt, 

dass die Konstituierung von Recht darin bestehe, legale von illegaler 
Gewalt zu trennen: „En réalité le droit, tout droit, se développe selon un 
processus d’autofondation tautologique qui lui permet arbitrairement de 
disjoindre violence légale et violence illégale dans le seul but de séparer vie 
humaine et vie animale.“ (Patrick Llored, Jacques Derrida. Politique et 
éthique de l’animalité (Mons: Les Editions Sils Maria, 2013), 32) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310  Die Debatte Derrida-Habermas 

von Vernunft darstellt (Menke; vgl. TKH, 1/2, 15).7 Diese gilt es 

weiter zu erörtern.   

Wichtig ist hierbei zunächst Habermas’ eigene kritische Ausei-

nandersetzung mit der Vernunftauffassung der Moderne. So ver-
weist er darauf, dass der „Optimismus“ der „Intentionen der Auf-

klärung“ (vgl. MuP, 463) in der Gegenwart nicht länger angebracht 

sei. Das Problem, das mit diesem Projekt einhergehe, bestehe je-

doch fort („das Problem ist geblieben“, MuP, 463) und lasse sich 

nicht, wie eben die Postmodernen meinten, so Habermas, durch 
eine „Aufhebung der Philosophie“ (MuP, 459) beseitigen. Entspre-

chend fasst auch Heinle die Habermassche Auffassung über Der-

ridas Position zusammen: „Die radikale Vernunftkritik im derri-

daschen Sinne lasse sich eben gerade nicht mehr auf die diskursiven 

Verpflichtungen von Philosophie und Wissenschaft festlegen“.8 

Dergestalt gehe Derrida aber über folgendes Problem einer kultu-
rellen Aporie9 hinweg: Denn was neutral als spezifisch moderne 

„Ausdifferenzierung der Wertsphären Wissenschaft, Moral und 

Kunst“ (MuP, 452) beschrieben werden könne – und von den „Phi-

losophen der Aufklärung“ (MuP, 453) zunächst hoffnungsfroh 

willkommen geheißen wurde –, bedeute andererseits, dass der Wis-
sensgewinn autonom agierender Wertsphären „nicht ohne weiteres in 

den Besitz der Alltagspraxis“ (MuP, 453) übergehe. Diese Alltags-

praxis, für die Habermas den Terminus der Lebenswelt verwendet 

(vgl. etwa TKH, 1/2, 107; vgl. Kap. IV.2.2), ist folglich der eigent-

liche Verlierer jener Ausdifferenzierung: „Mit der kulturellen Rati-
onalisierung droht vielmehr die in ihrer Traditionssubstanz entwer-

tete Lebenswelt zu verarmen.“ (MuP, 453)  

Hier klingt bereits das später als „Entkopplung von System und 

Lebenswelt“ (vgl. TKH, 2/2, 229-296, 420-446; Kap. IV.2.2) kom-

munikationstheoretisch begründete Thema eines Bruchs zwischen 

 
7 Dieser Zusammenhang wird sehr deutlich bei Heinle, Dekonstruktion 

und/oder kommunikative Realität?, 35-40. Siehe dazu grundlegend die ent-

sprechenden Kapitel zu Derrida und Habermas bei: Welsch, Vernunft.  
8 Vgl. Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 37. 
9 Den Terminus „kulturelle Aporie“ verwendet Habermas nicht, aller-

dings finden sich Wendungen wie: „die sichtbar gewordenen Aporien der 
kulturellen Moderne“ (MuP, 463) oder: „Allerdings bringt die kulturelle 
Moderne ihre eigenen Aporien hervor.“ (MuP, 452)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 311 

„Expertenkulturen und dem breiten Publikum“ (MuP, 453) an, das 

in einer expertenlosen, sich „naturwüchsig“ fortentwickelnden 

„Hermeneutik der Alltagspraxis“ kulminiert (vgl. MuP, 454). Dieses 

anschließend zuerst kommunikationstheoretisch entfaltete Thema 
erfährt schließlich eine nochmalige diskursethische Tieferlegung 

(vgl. MkH, EzD). Diskursethik bedeutet sodann, „die Allgemein-

gültigkeit des Moralprinzips mit Bezugnahme auf den normativen 

Gehalt der Kommunikationsvoraussetzungen von Argumentation 

überhaupt zu begründen“ (EzD, 22, Fn. 18). Den hierfür grundle-
genden Gedanken erläutert Habermas wie folgt: „Eine besondere 

Bedeutung gewinnt dabei die Theorie der Argumentation, weil 

diese die Aufgabe hat, die formalpragmatischen Voraussetzungen 

und Bedingungen eines explizit rationalen Verhaltens zu rekonstru-

ieren.“ (TKH, 1/2, 16) Von dieser entsprechend als „Lösungsvor-

schlag“ (Honneth) eingestuften Tieferlegung der kulturellen Apo-
rie auf ein formales Argumentations- und schließlich Diskurs(ethi-

sches)prinzip behauptet Honneth jedoch, dass ihre „Haltbarkeit 

ganz und gar von der Überzeugungskraft der diskursethischen Prä-

misse ab[hänge], dass der sprachlichen Verständigung als solcher 

eine transzendentale Nötigung zur Antizipation herrschaftsfreier 
Verhältnisse innewohn[e]“.10 

Es ist dabei durchaus instruktiv, vorab auf ein zentrales Motiv 

von Habermas’ Philosophie einzugehen, das er noch vor seiner 

Hinwendung zur Moderne als philosophischem Thema formuliert 

hat und das über alle Zäsuren 11 seines Werks hinweg bestehen 
bleibt. Es geht hierbei um die Frage nach dem „Bildungsprozess 

des Geistes“, wie Habermas in seiner Hegelinterpretation von 1967 

 
10 Honneth, „Halbierte Rationalität“, in: Joachim Fischer, Hans Joas 

(Hrsg.), Kunst, Macht und Institution. Studien zur Philosophischen Anthro-

pologie, soziologischen Theorie und Kultursoziologie der Moderne. Fest-
schrift für Karl-Siegbert Rehberg (Frankfurt a.M.: Campus, 2003), 58-74, 
73. 

11 Vgl. die sehr klare Rekonstruktion Dirk Jörkes von vier unterschied-
lichen Phasen in Habermas’ Schaffen vor dem Hintergrund je unterschied-
licher Positionen gegenüber der Anthropologie: Dirk Jörke, „Anthropolo-
gische Motive im Werk von Jürgen Habermas“, in: Archiv für Rechts- und 
Sozialphilosophie 92/3 (2006), 304-321, 305f. Siehe dazu (Kap. IV.3). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312  Die Debatte Derrida-Habermas 

„Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser ‚Philo-

sophie des Geistes‘“ (AI, 9) festhält:  

Eine Radikalisierung meiner These könnte lauten: es ist nicht der Geist in 

der absoluten Bewegung der Reflexion seiner selbst, der sich unter ande-

rem auch in Sprache, Arbeit und sittlichem Verhältnis manifestiert, son-

dern erst der dialektische Zusammenhang von sprachlicher Symbolisie-

rung, Arbeit und Interaktion bestimmt den Begriff des Geistes. (AI, 10) 

Aus dieser gegen Fichte und die Fichtelektüre12 Dieter Henrichs 

(vgl. AI, 12-14) gerichteten These folgt die bis in die gegenwärtige 

Forschung für Habermas in Anspruch genommenene und noch 

bestärkte Behauptung einer Gleichzeitigkeit von Individualisie-

rungs- und Sozialisationsprozess. 13 Der Titel dieses Aufsatzes – 

„Arbeit und Interaktion“ – verweist dergestalt auf dem Umweg 
über Hegel auf die Gleichrangigkeit der Interaktion gegenüber der 

Arbeit. Joachim Fischer bemerkt hierzu, dass Habermas die Refle-

xion auf Sprache zu einem Thema ersten Ranges mache, das er al-

lererst aus der Philosophischen Anthropologie seines Doktorvaters 

Erich Rothacker in das Denken der Frankfurter Schule eingeführt 
habe:  

 
12 Vgl. Dieter Henrich, Fichtes ursprüngliche Einsicht (Frankfurt a.M.: Vit-

torio Klostermann, 1967). 
13 So behauptet etwa Dupeyrix von der im Werk Habermas’ sich eigent-

lich erst später vollziehenden „linguistischen und pragmatischen Wende“, 
diese sei „in Habermas’ Theorie der Intersubjektivität besonders spürbar: 
Der Individualisierungsprozess ist vom Sozialisationsprozess nicht zu 
trennen. Diese Prozesse vollziehen sich durch Vermittlung der Sprache 
(linguistische Wende) und des kooperativen Handelns (pragmatische 
Wende).“ (Vgl. Dupeyrix, „Die pragmatistische Anthropologie von Jürgen 
Habermas und Hans Joas“, 116f.) Auch wenn dies der Sache nach richtig 

ist, so muss doch gesehen werden, dass damit Themen behandelt werden, 
die die frühere Forschung zu Habermas bereits gesehen hat. So hält Hel-
mut Nolte bereits 1984 fest: „Mit Hegel bestreitet Habermas zunächst 
ebenfalls die Ursprünglichkeit des transzendentalen Ego zugunsten der Er-
fahrung von Intersubjektivität“ (Helmut Nolte, „Kommunikative Kompe-
tenz und Leibapriori. Zur philosophischen Anthropologie von Jürgen Ha-
bermas und Karl-Otto Apel“, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 70/4 
(1984), 518-539, 524).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 313 

Vor allem war – anders als in der Kritischen Theorie von Horkheimer und 

Adorno – Sprache als Welterschließungsmedium bei Erich Rothacker, der 

ja aus der Hermeneutischen Philosophie zur Philosophischen Anthropo-

logie kam, ein prominentes Thema, sowohl für Habermas wie für den pa-

rallel zu ihm dort studierenden Karl-Otto Apel.14   

Allem Anschein nach übernimmt Habermas die Reflexion auf 

Sprache aus seiner akademischen Kinderstube und weist für diese 
mit Hegel nach, dass sie für den „Bildungsprozess des Geistes“ ir-

reduzibel sei. Gegen einen Marx „ohne Kenntnis der Jenenser Ma-

nuskripte“ (AI, 44) hält Habermas entsprechend fest:  

Allein, die genaue Analyse des ersten Teils der Deutschen Ideologie zeigt, dass 

Marx nicht eigentlich den Zusammenhang von Interaktion und Arbeit ex-

pliziert, sondern unter dem unspezifischen Titel der gesellschaftlichen Pra-

xis eins auf das andere reduziert, nämlich kommunikatives Handeln auf 

instrumentales zurückführt. (AI, 45) 

Demgegenüber hält Habermas fest, dass „zweckrationale[s] Han-
deln […] nicht identisch [sei] mit der Herausbildung von Normen, 

welche die Dialektik des sittlichen Verhältnisses in herrschaftsfreier 

Interaktion auf der Grundlage zwanglos sich einspielender Rezip-

rozität vollenden könnten“. (AI, 46) Bemerkenswert – ebenso wie 

maßgeblich für die weitere Entwicklung von Habermas’ Theorie-
bildung – ist das spezifische Sprachverständnis, das hier zum Aus-

druck kommt: Die Rede ist von „herrschaftsfreier Interaktion auf 

der Grundlage zwanglos sich einspielender Reziprozität“. Haber-

mas’ wegweisende Besinnung auf die Bewusstseinsbildung durch 

Sprache als Interaktion ist somit zugleich eine Doppelbestimmung 
der Sprache: als fundamentales Konstitutionsmedium bestimmt sie 

Individuation und Sozialisation. Demnach gibt es nicht nur kein 

vorsprachliches Subjekt, sondern auch keine vorsprachliche In-

tersubjektivität, denn „von jenem Zusammenhang zwischen Arbeit 

und Interaktion hängt der Bildungsprozess des Geistes wie der Gattung 

wesentlich ab“. (AI, 47; eigene Hervorhebung, P.F.)  

 
14 Joachim Fischer, „Philosophische Anthropologie. Ihr theoriebilden-

des Potenzial bei Habermas und Luhmann“, in: Philosophische Anthropologie 
nach 1945, 127-150, 136. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314  Die Debatte Derrida-Habermas 

Habermas gelinge zwar, so Fischer, „eine Entökonomisierung 

des Historischen Materialismus“.15 Dafür muss Habermas allerdings 

ein bestimmtes Sprachverständnis anthropologisch voraussetzen 

(vgl. Kap. IV.3),16 von dem im Folgenden zu untersuchen ist, ob 
sich seine Sprachphilosophie davon lösen kann. 17  Die eigentliche 

Frage betrifft also die sich daraus ergebende Unmöglichkeit einer 

Grenzziehung zwischen Sozial- und Sprachphilosophie: Denn 

wenn es diese Grenze nicht gibt und auch nicht geben kann, dann 

kann es auch keine sozialen Beziehungen jenseits der Sprache ge-
ben – was Derrida – und einige Kritiker Habermas’ –18 gerade be- 

 
15 Ebd., 139. 
16 So heißt es bei Fischer: „Der philosophisch-anthropologische Impuls 

ermöglichte ihm eine Entökonomisierung des Historischen Materialismus 
(was ihm aus dieser Richtung Kritik einbrachte) als Durchbruch zu einer 
realistischen Theorie der modernen Gesellschaft.“ (Fischer, „Philosophische 
Anthropologie“, 139) Auch Honneth hält diesbezüglich fest: „Mit der er-

kenntnisanthropologischen Erweiterung, die Apel und Habermas auf dem 
damit umrissenen Weg zustandebringen, wird eine theoretische Lücke ge-
schlossen, die bei Adorno, Horkheimer und Marcuse in problematischer 
Weise offen geblieben war.“ (Honneth, „Halbierte Rationalität“, 71) 

17 Rückblickend hat sich Habermas von der Annahme einer Gattungs-
geschichte und dem „Operieren mit Ganzheiten – Subjekten im Großfor-
mat“ im Hinblick auf nicht zu Ende gedachte Annahmen, die aus dem 
„Begriffshaushalt der Subjektphilosophie“ stammen, distanziert (vgl. Bem, 

13). Es genügt jedoch nicht, zu behaupten, die Sprache habe keine Sub-
jekte (im Sinne transzendentaler Subjektivität), denn irgendwelche Spre-
cher (Subjekte – im lat. Wortsinn: sub-iectum) wird Sprache je haben müs-
sen. Die Absage an das „Operieren mit Ganzheiten – Subjekten im Groß-
format“ informiert also nicht darüber, ob bzw. inwiefern ein alternativer 
Subjektbegriff dann entwickelt wird. Entscheidend ist also die reflexive 
Einholung der empirischen und/oder transzendentalen Voraussetzungen 
von Sprachverwendung – und nicht ein terminologischer Wechsel.  

18 So plädiert bereits Nolte für eine „Erweiterung der […] Intersubjek-
tivität, wie sie aus der apriorischen Leibkonzeption von Marx und Feuer-
bach erwächst, in unterschiedlicher Weise von Adorno und Bloch voraus-
gesetzt und vor allem von Merleau-Ponty expliziert worden ist.“ (Nolte, 
„Kommunikative Kompetenz und Leibapriori“, 527) Gegenüber Haber-
mas hält er fest: „Seine Kritik läuft auf eine ‚Halbierung‘ des Kommunika-
tionsbegriffs hinaus, indem er den Sozialbezug einschränkt.“ (Ebd., 527f.) 
Diesen Gedanken nimmt Honneth auf: „[M]eine Vermutung ist die, dass 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 315 

streiten.19 Wenn Vernunft unbedingt sein soll, dann kann sie – so 

ließe sich der Gegensatz zu Habermas paraphrasieren – nicht an 

den Grenzen der Sprache halt machen und dann muss auch Sozia-

lität als Form von Beziehung überhaupt über diese sprachliche Bar-
riere hinweg gehen können (vgl. Kap. IV.3), was Habermas aber 

gerade als einen die Grenzen der Philosophie überschreitenden 

Mystizismus (vgl. DM, 214) brandmarkt. 

Um Habermas’ Position verstehen und kritisieren zu können, ist 

es entscheidend, die Motive für seine Doppelbestimmung der Spra-
che als schlechthinniges Medium für Subjektivität und Intersubjek-

tivität nachzuvollziehen. Welsch hat in diesem Zusammenhang da-

rauf hingeweisen, dass die zentrale Annahme Habermas’ in der Fra-

gilität intersubjektiver Verständigung bestehe, die jedoch gerade 

wegen ihrer Fragilität nicht als Lösung für die kulturelle Aporie der 

Moderne in Frage kommen könne.20 Erst die beständige Verstän-
digung der bereits auseinandergetretenen Rationalitätsaspekte 

Recht, Wissenschaft und Kunst untereinander vermöge es, die Fra- 

gilität ihrer Verständigung temporär zu überwinden. Entsprechend 

erklärt Habermas: 

 
die geltungstheoretischen Mittel einer Sprachanalyse zu schmal sind, um 

auf der Phänomenebene den vollen Gehalt dessen zu erschließen, was als 
moralische Verletzbarkeit des Menschen gelten kann.“ (Honneth, „Aner-
kennungsbeziehungen und Moral. Eine Diskussionsbemerkung zur anth-
ropologischen Erweiterung der Diskursethik“, in: Reinhard Brunner, Peter 
Kelbel (Hrsg.), Anthropologie, Ethik und Gesellschaft. Für Helmut Fahrenbach 
(Frankfurt a.M.: Campus, 2000), 101-111, 104.) Vgl. ferner Honneth, „Hal-
bierte Rationalität“; Ders., Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kri-
tischen Gesellschaftstheorie (Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986), 310. 

19 Derridas Position hierzu rekonstruiert Llored in Auseinandersetzung 
mit: Derrida, Le toucher, Jean-Luc Nancy (Paris: Galilée, 2000): „Autrement 
dit, dans le toucher, ce ne sont jamais deux corps qui se rencontrent, mais 
bien plutôt des manières de tracer dans l’espace et le temps un rapport à 
eux-mêmes qui passent par le toucher. Cette rencontre n’a de sens que 
parce qu’elle existe avant toute une série d’oppositions qui sont à l’origine 
de dualismes contraires à cette relation“ (Llored, Jacques Derrida, 87) 

20 Welsch, Vernunft, 126f., Fn. 77. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316  Die Debatte Derrida-Habermas 

In der kommunikativen Alltagspraxis müssen kognitive Deutungen, mora-

lische Erwartungen, Expressionen und Bewertungen einander durchdrin-

gen. Die Verständigungsprozesse bedürfen einer kulturellen Überlieferung 

auf ganzer Breite. Deshalb könnte ein rationalisierter Alltag aus der Starre 

kultureller Verarmung gar nicht dadurch erlöst werden, dass ein kultureller 

Bereich […] gewaltsam geöffnet und ein Anschluss zu einem der speziali-

sierten Wissenskomplexe hergestellt wird. Auf diesem Wege könnte eine 

Einseitigkeit und eine Abstraktion allenfalls durch eine andere ersetzt wer-

den. (MuP, 458) 

Seine aporetische Hartnäckigkeit erweist dieses Problem entspre-

chend erst dann, wenn es zum „Anschluss an jeweils einen der ge-

waltsam geöffneten kulturellen Bereiche“ (MuP, 459) kommt, was 
mit Habermas (entsprechend MuP, 458, s.o.) als Einseitigkeits- und 

Abstraktionssubstitution (EAS) betrachtet werden kann. Entspre-

chend weist auch Menke auf die Zweistufigkeit von Habermas’ 

Aufklärungsbegriff hin:21 Einerseits verarme die Lebenswelt durch 

die Ausdifferenzierung ihrer Wertsphären, was sich gemäß Welschs 
Hinweis als Verstärkung der Fragilität intersubjektiver Verständi-

gungsprozesse verstehen lasse beziehungsweise als Zunahme spe-

ziellen Wissens bei gleichzeitigem Verlust eines vermittelnden All-

gemeinwissens – was mit Menke zugleich Kennzeichen des Endes 

eines substantiellen Vernunftbegriffs ist. Im Gegensatz zu den so-

genannten Postmodernen erachtet Habermas diese potenziell apo-
retische Konstellation spezifisch moderner Wissens- und Kommu-

nikationsverhältnisse aber nicht zwingend als eine solche Aporie, 

die nur gewaltsam überwunden werden könnte (vgl. EAS). Im 

Lichte von diesem – wie man es bezeichnen kann – Anti-Anschluss-

Argument (AAA; vgl. MuP, 459, s.o.) legt sich entsprechend ein an-
derer Weg nahe, nämlich der der Vermittlung der Logiken und 

Sprachen der ausdifferenzierten Wertsphären.22  

 
21 Vgl. Menke, „Aporien der kulturellen Moderne“, 208, r.Sp. Ferner: 

Welsch, Vernunft, 129. 
22 Menke verweist in diesem Sinn auf die „vermittelnde Rückkopplung 

der ausdifferenzierten Sphären der Lebenswelt.“ (Menke, „Aporien der 
kulturellen Moderne“, 208, r.Sp.) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 317 

Denn was Menke als die Zweistufigkeit von Habermas’ Aufklä-

rungsbegriff beschreibt, entspricht Welschs bei Habermas ausge-

machter Unterscheidung einer „intersubjektiven Kommunikation“ 

– von der Habermas wie gesehen keine Lösung erwartet – „von 
einem in Analogie zu ihr konzipierten zweiten Sinn kommunikati-

ver Vernunft, […] der Kommunikation der Vernunftmomente“.23 

Entsprechend schließt auch Hauke Brunkhorst auf die bei Haber-

mas stattfindende „Substitution des vergesellschafteten Menschen 

durch subjektlose (aber keineswegs wahrheits- und begründungs-
neutrale) gesellschaftliche Kommunikation“. 24  Für dieses zweite 

Moment der Aufklärung (Menke), der „gesellschaftlichen Kommu-

nikation“ (Brunkhorst) beziehungsweise der „Kommunikation der 

Vernunftmomente“ im Gegensatz zur „intersubjektiven Kommu-

nikation“ (Welsch) führt Habermas später den Begriff kommuni-

kativer Rationalität ein, den er wie folgt erläutert: „Dieser Begriff 
kommunikativer Rationalität führt Konnotationen mit sich, die letzt-

lich zurückgehen auf die zentrale Erfahrung der zwanglos einigen-

den, konsensstiftenden Kraft argumentativer Rede“ (TKH, 1/2, 

28). 

Wie bereits Welsch festhält, entspreche dieser Begriff der Kom-
munikation qua Analogiebildung dem der intersubjektiven Ver-

ständigung allerdings unter der spezifisch modernen Annahme ei-

ner ausdifferenzierten Vernunft. So hält Habermas im Vorwort zur 

1. Auflage der Theorie des kommunikativen Handelns fest: „Die Theorie 

des kommunikativen Handelns soll also eine Konzeptualisierung 
des gesellschaftlichen Lebenszusammenhangs, die auf die Parado-

xien der Moderne zugeschnitten ist, ermöglichen.“ (TKH, 1/2, 8) 

In diesem „Lebenszusammenhang“ könne die vernunftmäßige 

Einheit aller ihrer Teilnehmer nicht mehr – wie in vormodernen 

Zeiten – naiv vorausgesetzt werden, sondern müsse – so Haber-

mas’ sich bald herausbildende Pointe (vgl. dazu Kap. IV.2) – nor-
mativ eingefordert werden: „[D]ie Moderne kann und will ihre ori-

entierenden Maßstäbe nicht mehr Vorbildern einer anderen Epo-

che entnehmen, sie muss ihre Normativität aus sich selber schöpfen.“ (DM, 

16) 

 
23 Welsch, Vernunft, 127, Fn. 77. 
24 Brunkhorst, „Die kommunikative Wende der Soziologie“,171. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318  Die Debatte Derrida-Habermas 

Im Sinne der – noch nicht im Hinblick auf ihre Normativität 

explizierten – Annahme einer Vermittlung der zueinander in Dif-

ferenz befindlichen Vernunftmomente verweist Habermas bereits 

in seiner Adornopreisrede auf „ein zwangloses Zusammenspiel des 
Kognitiven mit dem Moralisch-Praktischen und dem Ästhetisch-

Expressiven“ (MuP, 459; vgl. MuP, 461). Nach Habermas kann an 

den vernunfttheoretischen Parametern der Moderne genau dann 

festgehalten werden, wenn eine „Aneignung der Expertenkultur aus 

dem Blickwinkel der Lebenswelt“ (ebd., 462) gelingt, wenn folglich ein 
„zwangloses Zusammenspiel“ der ausdifferenzierten Vernunftmo-

mente stattfindet. Diese Möglichkeit untermauert Habermas am 

Beispiel einer ästhetischen Erfahrung, die nicht nur ästhetisch ver-

standen wird:  

[D]iese erneuert dann nicht nur die Interpretationen der Bedürfnisse, in 

deren Licht wir die Welt wahrnehmen; sie greift gleichzeitig in die kogniti-

ven Deutungen und die normativen Erwartungen ein und verändert die 

Art, wie alle diese Momente auf einander verweisen. (MuP, 461)  

Gegenüber der Annahme dieses „zwanglosen Zusammenspiels“ ist 

jedoch der Verdacht geäußert worden, dass sie auf einer Reihe von 
Voraussetzungen beruhe, die ihrerseits nicht mehr argumentativ 

ausgewiesen werden könnten – etwa das „Ideal des Konsenses 

(durch Verständigung), der Kommunikation (der Vernunftmo-

mente), des Gleichgewichts (der Geltungsaspekte), der Kohärenz 

(von Theoriefragmenten)“.25 Von anderer Seite ist jedoch darauf 

hingewiesen worden, dass diese scheinbare Unbegründetheit der 
Voraussetzungen einer „Theorie der Argumentation“ (vgl. TKH, 

1/2, 16) einer Empirizität entspreche – Habermas spricht von 

„kommunikativer Erfahrung“ (UP, 201; vgl. ebd., 202f.) –, die allen 

Ansätzen rationaler Rekonstruktion von Voraussetzungen eigen 

sei. 26  Dahinter steht Habermas’ Warnung an die Hermeneutik 

 
25 Welsch, Vernunft, 137. 
26 Vgl. Thomas McCarthy, „Reason and Rationalization. Habermas’s 

,Overcoming‘ of Hermeneutics“, in: Ideals and Illusions. On Reconstruction 
and Deconstruction in Contemporary Critical Theory (Cambridge, MA: 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 319 

Gadamers, nicht „einem Idealismus der Sprachlichkeit“ zu verfal-

len (vgl. ZG, 55).  

In jedem Fall ergibt sich an dieser Stelle die Möglichkeit, nicht 

nur die expliziten Vorwürfe – etwa Habermas’ an Derrida – zu 
überprüfen, sondern diese ferner daraufhin zu befragen, ob die je-

weiligen Theoriekonstruktionen insgesamt dazu verwendet werden 

können, offene Fragen, unbegründete Voraussetzungen oder Ar-

gumentationslücken in der Konzeption des jeweils anderen zu 

identifizieren.27 Hieran schließt sich die (im Folgenden noch aus-
zuführende) systematische Frage an, ob die Differenz von Ratio-

nalitätsstrukturen als eine Binnendifferenz einer wenn auch nur for-

mal bestimmbaren Vernunft betrachtet werden kann (Habermas) oder 

ob die Identität der unterstellten Einheit der Vernunft in der Viel-

heit ihrer Ausprägungen grundsätzlich nur im Sinne eines Auf-

schubs oder Kommens28 – „au nom des Lumières à venir“ (V, 197) 
– gedacht werden kann (Derrida; vgl. Kap. IV.4).29 Diese systema-

tisch-allgemeine Frage nach dem Verhältnis von Einheit, Vielfalt, 

Heterogenitäten und Inkommensurabilitäten des von Habermas 

vorausgesetzten Vernunftbegriffs wird zugleich zu einer systema-

tisch-konkreten Frage, sobald Habermas seine Kritik an Derrida 
ausführt. Denn Harbermas kritisiert an Derrida, dass er die spezi-

fische Ausdifferenzierung der Wertsphären im Sinne eines gewalt- 

 
MIT Press, 1993), 127-152, 130f.: „His [Habermas, P.F.] project is empir-
ical not in the sense of the nomological sciences of nature but rather in the 
sense of the ,reconstructive‘ approaches that have been developed above 
all in linguistics and cognitive developmental psychology. […] The aim of 
rational reconstruction is precisely to render explicit what underlies such 
practically mastered, pretheoretical know-how, the tacit knowledge that 
represents the subject’s competence in a given domain.“ 

27 Entsprechend ist nahegelegt worden, „in gewissem Abstand zur De-
batte die allgemeineren und systematischeren Dimensionen zu bennen, in 
denen Habermas’ und Derridas Position einander herausfordern.“ (Vgl. 
Khurana, „Dekonstruktivistische Diskurse“, 104, r.Sp.) 

28 Vgl. John D. Caputo, „L’idée même de l’à venir“, in: Marie-Louise 
Mallet (Hrsg.), La démocratie à venir. Autour de Jacques Derrida (Paris: Ga-
lilée, 2004), 295-305. 

29 Vgl. Welsch, Vernunft, 300f.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320  Die Debatte Derrida-Habermas 

samen Ästhetizismus unterlaufe (vgl. MuP, 463).30 Dass sich Der-

rida weigert, die formale Bestimmbarkeit der Einheit der Vernunft 

anzuerkennen, bedeutet für Habermas vor allem das spezifisch mo-

derne Potenzial einer Vermittlung unterschiedlicher Rationalitäts-
weisen zu verschenken: „Die Jungkonservativen“, so Habermas’ 

Titel für die Ästhetizisten,  

machen sich die Grunderfahrung der ästhetischen Moderne, die Enthül-

lung der dezentrierten, von allen Beschränkungen der Kognition und der 

Zweckmäßigkeit, allen Imperativen der Arbeit und der Nützlichkeit befrei-

ten Subjektivität zu eigen – und brechen mit ihr aus der modernen Welt 

aus. (MuP, 463) 

Diesen Vorwurf eines gewaltsamen Anschlusses (vgl. EAS) des 

zweckmäßig-praktischen und argumentativ-philosophischen Dis-
kurses an einen alles einebnenden Ästhetizismus hat Habermas 

reichhaltiger, aber in inhaltlich wenig modifizierter Weise fünf 

Jahre später in Der philosophische Diskurs der Moderne wiederholt, 

nämlich im „Exkurs zur Einebnung des Gattungsunterschieds zwi-

schen Philosophie und Literatur“ (DM, 219-247; vgl. bes. 224f.; vgl. 
auch TKH, 2/2, 583). Darin unterstellt er Derrida, dieser wolle „die 

Souveränität der Rhetorik über das Gebiet des Logischen ausdeh- 

 
30 Diese Kritik ist keineswegs auf Derrida beschränkt, wird jedoch auch 

in folgenden Schriften immer deutlicher gegenüber Derrida expliziert (vgl. 
DM). In (MuP, 463) ist diese jedoch noch weiter gefasst: „In Frankreich 

führt diese Linie von George Bataille über Foucault zu Derrida. Über allen 
schwebt natürlich der Geist des in den 70er Jahren wiederweckten Nietz-
sche.“ Die Einschätzung Habermas’ ist dabei nicht aus der Luft gegriffen 
(vgl. aber die dazu kritische Diskussion in Kap. IV.3); siehe dazu grund-
sätzlich: Alan D. Schrift, „Le nietzschéisme comme épistémologie : la 
réception française de Nietzsche dans le moment philosophique des an-
nées 1960“, in: Patrice Maniglier (Hrsg.), Les moment philosophique des années 
1960 en France (Paris: PUF, 2011), 95-109. Dieser hält entsprechend – für 

Habermas’ Gegenposition, das heißt „den Geist des in den 70er Jahren 
wiederweckten Nietzsche“ – fest: „Il faut cependent se souvenir que 
Nietzsche ne critique pas ces vérités pour les remplacer par d’autres. C’est 
plutôt la valeur de la vérité elle-même qu’il met en question, dans la mesure 
où la valeur absolue de la vérité implique le déni de la perspective, condition 
fondamentale de toute vie […].“ (Ebd., 103) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 321 

nen, um jenes Problem zu lösen, vor dem die totalisierende Ver-

nunftkritik steht“. (DM, 221) Dies habe die Konsequenz, „die 

Werke der Philosophie wie Werke der Literatur und die Maßstäbe 

der Metaphysikkritik an die Maßstäbe einer Literaturkritik 
an[zu]gleichen“ (DM, 222). Bei alldem behaupte Derrida einen 

„esoterischen Zutritt zur Wahrheit“ (DM, 222), der „die diskursi-

ven Verpflichtungen von Philosophie und Wissenschaft“ unter-

laufe (vgl. DM, 222f.). Habermas bleibt damit seiner zuvor aufge-

stellten Argumentation treu, denn ein gewaltsamer Anschluss einer 
Wertsphäre an eine andere – hier der Philosophie an die Kunst (der 

Literatur) – bedeutet gemäß (EAS) den Verlust von „Maßstäben 

problemlösender, reiner kognitiver Unternehmungen“. (DM, 222)  

An dieser Stelle muss eine systematische Rekonstruktion der 

Debatte danach fragen, ob Derrida möglicherweise gute Gründe 

hat, Habermas’ Vermittlungsvorschlag zurückzuweisen und ob 
umgekehrt Habermas Derridas Position angemessen rekonstruiert 

– denn erst die angemessene Rekonstruktion kann auch eine veri-

table systematische Gegenüberstellung leisten. 

Habermas belegt seine Lesart Derridas dabei auf zweierlei Wei-

sen: Einerseits nimmt er Bezug auf die Debatte zwischen Derrida 
und Searle und hebt dabei teilweise direkt auf deren Gegenstände 

ab – wie etwa die von Derrida aufgestellte, „wenig einleuchtende 

Verbindung zwischen Zitierbarkeit und Wiederholbarkeit“ (DM, 

229; vgl. Kap. III.4.2). Habermas unterstellt Derrida, er wolle auf 

einen „Bedeutungsrelativismus“ (DM, 232) hinaus und übersehe, 
dass es in der Sprache „Idealisierungen“ gebe, die „keine logozent-

rischen Willkürakte[…], sondern Präsuppositionen [seien], die die 

Beteiligten selbst vornehmen müss[t]en, wenn kommunikatives 

Handeln überhaupt möglich sein soll[e]“. (DM, 232) Trotz aller – 

noch zu erläuternder – Schwierigkeiten einer solchen Deutung ist 

festzuhalten, dass sich Habermas an dieser Stelle zum ersten Mal 
gegenüber Derrida explizit auf eine normativitätsorientierte Argu-

mentation stützt, die auch in späteren Angriffen auf Derrida (vgl. 

etwa NuR, 301) wiederkehrt:  

Ohne dieses Bezugssystem wird aber die Unterscheidung zwischen Reali-

tätsebenen, zwischen Fiktion und Wirklichkeit, zwischen Alltagspraxis und 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322  Die Debatte Derrida-Habermas 

außeralltäglicher Erfahrung, zwischen entsprechenden Textsorten und 

Gattungen unmöglich, ja sinnlos. (ND I, 247)  

Damit wird aber ein intrinsischer Zusammenhang zwischen Haber-

mas eigener Begründung seines philosophischen Standpunktes und 

seiner Kritik an Derrida (und dessen Gegenkritik auf Habermas) 

deutlich. Denn in dem Maße wie sich Habermas darauf festlegt, 
seine Forderung nach einem „zwanglosen Zusammenspiel“ der 

Vernunftmomente normativ zu rechtfertigen,31 muss er nicht nur 

eine notwendige Verbindung von Vernunft und Normativität be-

haupten,32 sondern sich auch auf eine – wenngleich nur formal be-

stimmte – normative Struktur der Vernunft festlegen,33 die „kollek-

tive Identität“ mit der „Gestalt eines normativen Konsenses“ 
gleichsetzt (vgl. TKH, II, 86).34 Diesen Gedanken aber bestreitet 

 
31 Habermas spricht von einem „normativen und zugleich universalis-

tischen Anspruch [seiner Theorie, P.F.], der nicht mehr durch fundamen-
talistische Annahmen ontologischer oder transzendentalphilosophischer 
Art gedeckt ist“. (Vgl. TKH, 1/2, 17) 

32 So etwa in (ND, II, 16): „Die Philosophie […] beansprucht nun also, 
Moral und Recht, überhaupt den normativen Gehalt der Moderne aus Ver-
nunft allein zu begründen.“ Vgl. ferner (TKH, 1/2, 39f.): „Handlungsnor-
men treten für ihren Geltungsbereich mit dem Anspruch auf, im Hinblick 
auf eine jeweils regelungsbedürftige Materie ein allen Betroffenen gemeinsa-

mes Interesse auszudrücken und darum allgemeine Anerkennung zu verdie-
nen; deshalb müssen gültige Normen unter Bedingungen, die alle Motive 
außer dem der kooperativen Wahrheitssuche neutralisieren, grundsätzlich 
auch die rational motivierte Zustimmung aller Betroffenen finden kön-
nen.“ Vgl. außerdem (EzD, 149). 

33 Welsch spricht vom „offenkundigen Vorteil eines so hochgradig for-
malen Rationalitätsbegriffs“, der „für eine Skala unterschiedlichster Gel-
tungsansprüche offen und […] daher als aussichtsreicher Kandidat für ei-

nen generellen Rationalitätsbegriff angesehen werden [kann]“. (Vgl. 
Welsch, Vernunft, 117) Trotz dieser Offenheit hält Welsch fest: „Eine nä-
here Festlegung besteht aber doch. […] Rationalität wird grundlegend 
kommunikativ und konsensual definiert. […] Rationalität vollzieht sich 
kommunikativ und hat Konsens zum Ziel.“ (Ebd.) Vgl. (TKH, 1/2, 37). 

34 Siehe aber die geringfügige Modifikation dieses Gedankens in (ND, 
II, 13f.). Seine dortige Kritik trifft aber nicht den Inhalt dieses Gedankens, 
sondern nur dessen Herleitung aus allein sakralen Quellen: „Ich erwähne 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 323 

Derrida und hat zu diesem – insbesondere in „Le ,Monde‘ des Lu-

mières à venir“ –35 ein alternatives Vernunft- und Modernever-

ständnis vorgelegt:36  

La rationalité du rationnel ne s’est jamais limitée, comme on a pu tenter de 

le faire accroire, à la calculabilité, à la raison comme calcul, comme ratio: 

compte à rendre ou compte rendu. Nous en tirerons tout à l’heure quel-

ques conséquences. (V, 186)  

Zur Stützung der Derrida unterstellten Position bezieht sich Ha-

bermas einerseits auf Searle (vgl. Kap. III.4.) und empfiehlt ande-
rerseits – „[d]a Derrida nicht zu den argumentationsfreudigen Phi-

losophen gehört“ (DM, 228) – Derridas „im angelsächsischen Ar-

gumentationsklima aufgewachsenen Schülern zu folgen“ (DM, 

228) – insbesondere vertraut er dabei auf die Rekonstruktion von 

Culler (vgl. Kap. III.3.1).37 Insgesamt verwendet Habermas in sei-
nem „Exkurs zur Einebnung des Gattungsunterschieds zwischen 

Philosophie und Literatur“ allerdings kein einziges Originalzitat 

von Derrida – was Derrida nicht unkommentiert gelassen hat: „Un 

tissu de contrevérités s’y étire sur 30 pages […] sans une seule référence 

à aucun de mes textes alors que je suis nommément désigné, d’un bout 

 
diese spekulative Konstruktion einer sprachlichen Entbindung rituell er-
starrter Bedeutungen, weil sich die Entwicklung der Weltbilder keineswegs 

nur, aber eben auch als eine Entzauberung und reflexive Verflüssigung 
sakraler Semantiken verstehen lässt.“ (ND, II, 14) 

35 Derrida, „Le ,Monde‘ des Lumières à venir“, in: (V, 167-217). 
36 Heinle verweist in diesem Sinne darauf, dass in Derridas späteren 

Schriften ein „Begriff von Gemeinsamkeit zur Sprache gebracht [werde], 
der nicht mehr als Intersubjektivität oder ‚Gemeinsamkeit zwischen 
sprach- und handlungsfähigen Subjekten‘ (Habermas) expliziert werden 
[könne].“ (Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 28; Hein-

les Habermas-Zitat findet sich in: UP, 258 bzw. VuE, 258.) Siehe dazu 
auch: Martin Seel, „Die zwei Bedeutungen ‚kommunikativer‘ Rationalität. 
Bemerkungen zu Habermas’ Kritik der pluralen Vernunft“, in: Axel Hon-
neth, Hans Joas (Hrsg.), Kommunikatives Handeln. Beiträge zu Jürgen Haber-
mas ‚Theorie des kommunikativen Handelns‘. Erweiterte und aktualisierte 
Ausgabe (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002), 53-72, 65. 

37 Vgl. (DM, 228): „J. Culler rekonstruiert sehr klar die etwas undurch-
sichtige Diskussion zwischen Jacques Derrida und John Searle“. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324  Die Debatte Derrida-Habermas 

à l’autre, presque à chaque phrase, comme l’auteur des thèses pré-

tendument discutées.“ (Mém, 225, Fn. 1) Auch Norris kommt zu 

dem Schluss, „to confirm the impression that Habermas has based 

his arguments on a very partial knowledge of Derrida’s work“.38 
Dem schließt sich auch Khurana an, wenn er festhält, dass  

von verschiedenen Seiten mit Gründen bezweifelt worden ist, ob Haber-

mas in seiner Darstellung in Der philosophische Diskurs der Moderne die Der-

rida’schen Schriften zutreffend rekonstruiert und kulturell wie politisch an-

gemessen verortet hat.39  

Neben dem schwerlich bestreitbaren Umstand, dass Habermas hier 

philologisch ungenau gearbeitet hat, hat Welsch jedoch darauf hin-

geweisen, dass die Stoßrichtung seiner Kritik auch inhaltlich ver-

standen werden kann – dann allerdings in zu modifizierender 

Weise: „Derridas – von Habermas richtig bemerkte – Nähe zur Li-
teratur erklärt sich aus dem philosophischen Motiv eines Denkens 

der Schrift.“40 Welsch folgert:  

Nur ist das eine Feststellung und kein Einwand gegen Derrida. […] Be-

denklich wäre eher das Umgekehrte: Wenn Derridas Thesen sich nicht 

auch in seinem Schreiben in einer Affinität und Übergängigkeit zwischen 

Philosophie und Literatur niederschlügen.41  

Hier stellt sich somit die eigentlich systematische Frage nach dem 

Verhältnis von Literatur und Philosophie, nach ästhetischer Erfah-

rung und kognitiv geleiteter Argumentation. Können und müssen 

diese so strikt getrennt sein, wie Habermas es gegenüber Derrida 
fordert, um, wie er es zugleich will, vermittelbar zu sein? Oder kann 

und muss diese Vermittelbarkeit bereits als Moment ihrer Unun-

terschiedenheit im Sinne einer selbst aporetischen Unentscheidbar- 

 
38 Norris, „Deconstruction, Postmodernism, Philosophy: Habermas on 

Derrida“, in: Maurizio Passerin d’Entrèves, Seyla Benhabib (Hrsg.), Haber-
mas and the unfinished project of modernity (Oxford: Blackwell, 1996), 97-123, 
119. 

39 Khurana, „Dekonstruktivistische Diskurse“, 104, r.Sp. 
40 Welsch, Vernunft, 295. 
41 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 325 

keit begriffen werden? Hier ist es zumindest nicht ausgeschlossen, 

dass die Annahmen Habermas’ mit Derrida besser gedacht werden 

können als mit Habermas (vgl. Kap. IV.2.2), da dieser – unter dem 

Eindruck eines romantischen Kunstverständnisses –42, von der, so 
Menke, falschen Voraussetzung ausgehe, dass die Kunst „vorästhe-

tisch diagnostizierbare Aporien“ löse, anstatt zu sehen, dass sie „die 

nicht-ästhetischen Praktiken und Diskurse erst mit einer Krisener-

fahrung [konfrontiere], angesichts derer sie aporetisch […] wer-

den“.43 – Dann allerdings darf man nicht – wie Menke dies aber 
wohl im Anschluss an Frank unternommen hat –44 die These ver-

treten, „dass die Dekonstruktion ästhetischen Ursprungs[sei]“,45 da 

eine solchermaßen „,entdifferenzierte[…]‘ Erkenntnis“ 46  Wasser 

auf die Mühlen von Habermas’ Einebnungsvorwurf (vgl. EAS) 

wäre. 

Neben diesem „Exkurs“ hat Habermas in selbigem Buch noch 
ein weiteres Kapitel zu Derrida verfasst, das sich zwar direkt auf 

Derridas Texte bezieht, von dem Derrida gleichwohl festhält: „[I]l 

me paraît procéder de la même non-lecture et d’une équivalente 

non-argumentation.“ (Mém, 227, Fn. 1) Insgesamt konstatiert Der-

rida bei Habermas eine Tendenz „à l’assurance dogmatique et au 
simplisme philosophiques ses formes les plus grotesques, les plus 

violentes aussi“. (Mém, 227, Fn. 1) Dennoch bietet dieses Kapitel 

einen aufschlussreichen Ausgangspunkt, um die Derrida-Haber- 

 
42 Menke, Die Souveränität der Kunst, 286f. 
43 Ebd., 287. Menke kommt zu dem Schluss: „Die in ihrem souveränen 

Vollzug zur Geltung gebrachte ästhetische Negativität macht unmissver-
ständlich deutlich, dass Schönes und Wahres niemals in einem Verhältnis 
des Zusammenspiels stehen, sondern in dem einer unlösbar krisenhaften 
Spannung.“ (Ebd., 293) 

44 Vgl. ebd., 196: „Derridas Konzepte der Dekonstruktion, der ‚dif-
férance‘, der ‚dissémination‘ usw. haben ihren Ursprung in dieser Genera-
lisierung, die Derrida im Begriff der textuellen Lektüre systematisiert hat: 
sie sind in ihrer Geltung verallgemeinerte Strukturen ästhetischer Erfah-
rung.“ Menke beruft sich (vgl. ebd., 86, Fn. 48) auf: Frank, Was ist Neo-
strukturalismus?, 573ff.  

45 Vgl. Ebd., 86, Fn. 48. 
46 Ebd., 289. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326  Die Debatte Derrida-Habermas 

mas-Debatte auch vor dem bisher erarbeiteten Hintergrund stich-

wortartig zu rekonstruieren: So lassen sich folgende Streitpunkte 

zugleich als diejenigen Voraussetzungen verstehen, ohne welche 

die Habermassche Annahme eines „zwanglosen Zusammenspiels“ 
ausdifferenzierter Vernunftmomente weder motiviert noch be-

gründet werden kann.  

Ein Kritikpunkt an Derrida sei, so Habermas, dessen Verzicht 

auf „die im angelsächsischen Bereich durchgeführte Analyse der 

Umgangssprache“ (DM, 193). Habermas selbst übernimmt diese 
„Analyse der Umgangssprache“ jedoch nicht ohne weiteres (vgl. 

Kap. IV.2.1)47 und auch Derrida hat seine eigenen Gründe, diesem 

Sprachverständnis nicht einfach zuzustimmen (vgl. Kap. III.4.). 

Richtig an der Einschätzung Habermas’ ist sicherlich, dass auch 

Derrida „den Zustand der Moderne durch Entzugserscheinungen 

konstituiert sieht“ (DM, 195) und dass sein Begriff der Schrift dies 
reflektiert.48 Habermas sieht, dass „das Medium der Schrift“ über 

„eine gewisse spielerische Konsistenz“ verfügt (ebd., 196), die er 

auch für sein eigenes Projekt nutzen könnte. Aber er missversteht 

Derridas Redeweise von der Schrift grundsätzlich, wenn er meint, 

dass Derrida damit „die Grundlagen der Grammatologie […] klä-
ren“ wolle (DM, 193; vgl. DM, 214). Habermas erliegt damit dem 

irreleitenden Titel der deutschsprachigen Übersetzung, von dem 

Welsch konstatiert: „Man beachte: das Buch hieß eben De la gramm-

atologie, nicht, wie in der deutschen Ausgabe, Grammatologie.“49 Das 

 
47 Vgl. vorab: Albrecht Wellmer, „Was ist eine pragmatische Bedeu-

tungstheorie? Variationen über den Satz ‚Wir verstehen einen Sprechakt, 
wenn wir wissen, was ihn akzeptabel macht‘“, in: Axel Honneth, Thomas 
McCarthy, Claus Offe, Albrecht Wellmer, Zwischenbetrachtungen. Im Prozeß 
der Aufklärung. Jürgen Habermas zum 60. Geburtstag (Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, 1989), 318-372, 346. 

48 Vgl. Menke, „Aporien der kulturellen Moderne“, 211, l.Sp.: „Der 
Grund der Rationalisierung ist die immanente Krise der Lebenswelt […]. 
Diese Diagnose teilt die Dekonstruktion mit Habermas. Die Dekonstruk-

tion beschreibt die Krise der Lebenswelt aber anders als Habermas: nicht 
als Auftreten von ‚Problemen‘, die nach einer rationalen Lösung verlangen, 
sondern als einen doppelsinnigen Prozess der Überschreitung: zugleich 
durch ihren ‚unendlichen‘ Anspruch auf Wahrheit und die Freisetzung ei-
nes Spiels der Zeichen ‚ohne Zentrum‘ […].“ 

49 Welsch, Vernunft, 254, Fn. 36. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 327 

Missverständnis, dem zufolge Derrida einem „jüdischen Traditi-

onsverständnis […] der Schriftgelehrsamkeit […] verpflichtet 

bleibt“ (DM, 195), ergibt sich unmittelbar aus dem Unverständnis 

des besonderen, eben nicht-wissenschaftlichen Status der Schrift 
als „archi-écriture“ (vgl. Kap. III.3.2).  

Mit der Kritik an Derridas Sprach- und Schriftbegriff geht ein 

weiterer Vorwurf seitens Habermas einher:  

[Derrida] entwindet sich den Zwängen des subjektphilosophischen Para-

digmas nicht. Sein Versuch, Heidegger zu überbieten, entgeht nicht der 

aporetischen Struktur des von aller Wahrheitsgeltung entkernten Wahr-

heitsgeschehens. (DM, 197) 

Habermas geht davon aus, dass Derrida eine „Umkehrung des 

Husserlschen Fundamentalismus“ vollziehe,  

insofern als nun die transzendentale Ursprungskraft von der erzeugenden 

Subjektivität übergeht auf die anonyme, geschichtsstiftende Produktivität 

der Schrift. Die Präsenz dessen, was sich in aktueller Anschauung von sich 

aus zeigt, wird schlechthin abhängig von der repräsentierenden Kraft der 

Zeichen. (DM, 210f.) 

Offensichtlich geht Habermas hier von einer transzendentalen Les-

art von Derridas Schriftbegriff aus, der gerade die Koimplikation 

von empirischer und theoretischer Begründung übersieht (vgl. 

Kap. III.3): „Alle sprachlichen Ausdrücke, ob sie nun in der Gestalt 

von Phonemen oder Graphemen auftreten, sind gewissermaßen 
von einer selbst nicht präsenten Urschrift ins Werk gesetzt.“ (DM, 

213) Entsprechend schlussfolgert Habermas, dass Derrida „von 

den Intentionen der Ursprungsphilosophie nicht loskomm[e]“. 

(DM, 214) Dabei ist Habermas nicht nur unsensibel für Derridas 

Überlegung, dass transzendentale Bedingungen – etwa Kontextua-
lität (Kap. III.4.3) – nicht nur Bedingungen der Möglichkeit, son-

dern zugleich Bedingungen der Unmöglichkeit sind. Es gibt in die-

sem Sinn keine bedingungslose „geschichtsstiftende Produktivität 

der Schrift“, keine „schlechthin“ unabhängige „repräsentierende 

Kraft der Zeichen“ (vgl. DM, 210f.), da diese – wie in der Rekon-
struktion der Debatte mit Searle gezeigt (Kap. III.4) – von auch 

normativ nicht kontrollierbaren Schreib- und Sprechsituationen 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328  Die Debatte Derrida-Habermas 

abhängen, die jede theoretisch – mithin: ontologisch – vorausge-

setzte Bedingung in Frage stellen können.  

Dass Derrida hier auf eine auch „geschichtsstiftende Produkti-

vität“ abhebt, ist richtig, aber diese soll gerade – auf spezifische 
Weise (vgl. Kap. II.4.1) – als ursprungslos verstanden werden. Dies 

scheint Habermas in gewisser Weise auch anzuerkennen, wenn er 

Derrida den „anarchistischen Wunsch“ zuschreibt, „das Konti-

nuum der Geschichte aufzusprengen“ (DM, 214). Entsprechend 

finden sich in Habermas Darstellung impliciter auch die Grundlagen 
für eine systematische Auseinandersetzung – entlang der Frage, 

welchen Status die Regeln der Verständigung haben können. Aller-

dings versäumt es Habermas, seine normative Begründungsstrate-

gie gegenüber Derrida ernsthaft auf den Prüfstand zu stellen. Denn 

wenn Habermas’ Konzeption einer sich normativ selbst vergewis-

sernden Moderne nur einem – Derrida unterstellten – Anarchismus 
gegenübergestellt wird, so ist relativ offensichtlich, das aus „der 

leerformelhaften Beschwörung einer unbestimmten Autorität“ 

(DM, 214) keine ernst zu nehmende Theorieoption erwächst. An-

ders sieht es aus, wenn Derridas scheinbar anarchistische Überle-

gungen – wie etwa bei Rödl – dazu verwendet werden, menschliche 
Erfahrung überhaupt als nicht-vernünftig zu bestimmen:  

Das sprachliche Handeln bricht also den Nexus von Umständen und Ver-

halten – die vernünftige Einheit einer tierischen Lebensform auf. Und das 

ist nur möglich, weil das sprachliche Handeln selbst kein Verhalten ist, das 

unter die vernünftige Einheit einer tierischen Lebensform fällt.50 

Dabei kann Habermas allerdings zugestanden werden, dass er Der-

ridas Position – wenngleich mit einigen philologisch fehlerhaften 

Annahmen – in eine Thematik überführt, in der die Infragestellung 

normativer Geltung nicht nur sprach- und erkenntnisphiloso-

phisch, sondern zugleich gesellschaftstheoretisch reflektiert wird. 
Dies hatte Derrida selbst zumindest in expliziter Form bis zum Er-

scheinen von Habermas’ Der philosophische Diskurs der Moderne im 

Jahr 1985 nicht unternommen. Rekonstruiert man Derridas Philo- 

 
50 Vgl. Rödl, „Schrift als Form menschlicher Erfahrung“, in: Philosophie 

der Dekonstruktion, 127-142, 140. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 329 

sophie der Folgejahre jedoch als eine normativitätskritische, prak-

tische Philosophie, ergibt sich daraus eine bedeutsame Herausfor-

derung von Habermas’ eigener Position.51 Derzufolge hat Derrida 

dann seine erkenntnistheoretische Überlegung eines radikalen Em-
pirismus in gesellschaftstheoretischer Hinsicht ausbuchstabiert 

(vgl. dazu bereits die Diskussion am Ende von Kap III.3.2), was 

schließlich zur Herausbildung einer explizit ethischen Position 

führt (Kap. IV.4). Schematisch lässt sich dies entsprechend Derri-

das spätester – sogenannter dritter –52 Begriffsbestimmung der De-
konstruktion erläutern. Demnach ist es gleich, ob Bedeutung, 

Verständigung, Erkenntnis oder eben – entsprechend der Themen 

des späteren Derrida – Gerechtigkeit, Gabe, (Gast-)Freundschaft 

oder Demokratie das philosophisch relevante Thema darstellen: 

„Chaque fois que je dis ,déconstruction et X (quel que soit le con-

cept ou le thème)‘ , c’est le prélude à une division très singulière qui 
fait de cet X, ou plutôt fait apparaître dans cet X une impossibilité 

qui devient sa propre et seule possibilité.“ (Etc, 56)  

Vor diesem Hintergrund kann eine veritable Diskussion zwi-

schen Habermas und Derrida beginnen. So kann danach gefragt 

werden, ob diejenigen Begründungsstrategien, die Habermas zur 
Stützung seiner eigenen Position ins Feld führt, zugleich als Argu-

mente gegen Derrida dienen können. Interessant ist in dieser Hin-

sicht insbesondere Habermas’ 2003 erschienener Aufsatz „Kultu-

relle Gleichbehandlung – und die Grenzen des Postmodernen Li-

beralismus“ (NuR, 279-323), der die Auseinandersetzung mit Der-
rida auf der Höhe von dessen ausgeführter praktischer Philosophie 

führt. 

 
51 Dies dokumentiert in besonders eindrucksvoller Form der Sammel-

band Philosophie der Dekonstruktion. Man beachte ferner die Untersuchung 
von Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität? Sowie Richard 
Bernstein, „Serious Play: The Ethical-Political Horizon of Jacques Der-
rida“, in: The Journal of Speculative Philosophy 1/2 (1987), 93-117. Ebenso 
Honneth, „Das Andere der Gerechtigkeit“ und dazu Critchley, Ethics of 
Deconstruction, 267-280 sowie Nicole Anderson, Derrida. Ethics under Eras-
ure (London: Bloomsberry, 2013).   

52 Lawlor, „Deconstruction“, in: A companion to Derrida, 122-131, 126. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330  Die Debatte Derrida-Habermas 

Dem vorangegangen war eine Phase der primär persönlichen, 

politisch-agitatorischen, denn strikt philosophischen Versöhnung 

gegen Ende der 1990er Jahre:53 Hervorzuheben ist etwa die ge-

meinsame Erklärung angesichts des bevorstehenden Irakkriegs 
2003.54 Ferner kam es zu Treffen bei gemeinsamen Freunden, ge-

genseitigen Besuchen auf und Einladungen zu Konferenzen. All-

dies resümmiert Derrida im Sinne eines wohlwollenden Kommen-

tars in seinem 2004 in der Frankfurter Rundschau veröffentlichten 

Geburtstagsgruß „Unsere Redlichkeit! Jeder in seinem Land, aber 
beide in Europa: Die Geschichte einer Freundschaft mit Hinder-

nissen – Jürgen Habermas zum 75“.55 In den Rahmen dieser zu-

nehmend inhaltlich und abnehmend polemisch geführten Kontro-

verse fällt zweifellos auch die Verleihung des Adornopreises der 

Stadt Frankfurt an Derrida im Jahr 2001 – „sans doute la plus im-

portante distinction qu’il ait jamais reçue“,56 wie Peeters urteilt und 
die ohne Habermas’ Benevolens schwer vorstellbar ist. In seiner 

Festpreisrede nennt Derrida Habermas denn auch zum ersten Mal 

einen Freund (vgl. Fi, 34). Obwohl dergestalt sowohl Derrida als 

auch Habermas – letzterer etwa in seinem Nachruf auf Derrida –57 

zunehmend auf Gemeinsamkeiten abstellen, „scheinen die philo-
sophischen Differenzen“, wie etwa Khurana festhält, „trotz der an-

deren Tonlage in keiner Weise ausgeräumt“.58  

Instruktiv ist dabei der von Giovanna Borradori 2003 herausge-

gebene Gesprächs- und Aufsatzband Philosophy in a Time of Terror, 

in dem sie sowohl Derrida als auch Habermas unmittelbar nach 

 
53 Vgl. Peeters, Derrida, 611f. Siehe auch: Lasse Thomassen (Hrsg.), The 

Derrida-Habermas Reader (Chicago: University Press, 2006), 299. 
54 Derrida, Habermas, „Unsere Erneuerung. Nach dem Krieg: Die Wie-

dergeburt Europas“, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung (31.05.2003), 33. 

Siehe dazu Thomassen, The Derrida-Habermas Reader, 270. 
55 Derrida, „Unsere Redlichkeit! Jeder in seinem Land, aber beide in 

Europa: Die Geschichte einer Freundschaft mit Hindernissen – Jürgen 
Habermas zum 75.“, in: Frankfurter Rundschau (18.06.2004). 

56 Peeters, Derrida, 617. 
57 Habermas, „Ein letzter Gruß. Derridas klärende Wirkung“, in: Frank-

furter Rundschau (11.10.2004). 
58 Khurana, „Dekonstruktivistische Diskurse“, 104, r.Sp. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 331 

den Anschlägen auf das World Trade Center am 9.11.2001 um eine 

begriffliche Analyse des Phänomenes des Terrorismus bittet. 59 

Dabei stellt Borradori einerseits fest: „[O]ne cannot but be per-

suaded that Habermas and Derrida share an allegiance to the En-
lightenment.“60 Dies ist im Übrigen auch die These von Welsch in 

Unsere postmoderne Moderne, „[d]enn der philosophische Postmoder-

nismus ist im Grunde nichts anderes als die entschiedene Praxis 

und theoretische Reflexion des Pluralismus, der die Grundverfas-

sung unserer Moderne, der Moderne des 20. Jahrhunderts, aus-
macht“.61 Derridas Postmodernismus und Habermas’ Modernis-

mus sind folglich beides Versuche der Aufklärung, eine in sich dif-

ferente Struktur zu denken, wenngleich diese Differenz unter-

schiedlich radikal verstanden wird. Entsprechend hält Welsch fest:  

Zudem ist die Grenze zwischen Moderne und Postmoderne so eindeutig 

nicht – für manchen Habermas Schüler beispielsweise ist sie es schon weit 

weniger als für Habermas selbst, und dieser hat seinseits der Verteidigung 

der Moderne gegen die Postmoderne ein deutlich postmodern konturiertes 

Bild von Moderne zugrundegelegt.62 

Aber selbst wenn Habermas und Derrida hier eine weitgehende 

Ähnlichkeit in der Einschätzung der Verhältnisse ihrer Zeit unter-

stellt werden darf – was ihr aufklärerisches Programm, mithin die 

Begriffe, die beide hierfür als nützlich erachten, anbelangt, gibt es 

dennoch gravierende Unterschiede. So äußert Derrida im Gespräch 
mit Borradori etwa Vorbehalte gegenüber dem Begriff der Tole-

ranz:63  

In France, the phrase ,threshold of tolerance‘ was used to describe the limit 

beyond which it is no longer decent to ask a national community to wel-

come any more foreigners, immigrant workers, and the like. […] [T]he 

word ,tolerance‘ there ran up against its limit: we accept the foreigner, the 

 
59 Giovanna Borradori, Philosophy in a Time of Terror. Dialogues with Jür-

gen Habermas and Jacques Derrida (Chicago: University Press, 2003). 
60 Ebd., 16.  
61 Welsch, Unsere postmoderne Moderne, 79. 
62 Ebd., 56, Fn. 30. 
63 Vgl. Borradori, Philosophy in a Time of Terror, 16f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332  Die Debatte Derrida-Habermas 

other, the foreign body up to a certain point, and so not without restrictions. 

Tolerance is a conditional, circumspect, careful hospitality. (AI, 128)  

Von Borradori danach gefragt, ob er dieser Einschätzung Derridas 

folge, gesteht Habermas zu, dass es Kontexte gebe, in denen der 

Eindruck entstehen könne „that tolerance, since it can only be 

praticed within a boundary beyond which it would cease, possesses 
itself a kernel of intolerance“. (FT, 41) Damit erfasst Habermas 

Derridas Gedanken, wonach die Bedingungen der Möglichkeit von 

Toleranz zugleich die ihrer Unmöglichkeit, das heißt von Intole-

ranz sind. Allerdings wendet Habermas dagegen ein, dass dieser 

Gedanke nicht auf denjenigen Kontext angewandt werden könne, 

auf den ihn Derrida – wenn die Dekonstruktion ein verallgemein-
erbares Projekt darstellen solle – zumindest auch angewendet wis-

sen wolle:  

However, from this example we can also learn that the straight deconstruc-

tion of the concept of tolerance falls into a trap, since the constitutional 

state contradicts precisely the premise from which the paternalistic sense 

of the traditional concept of ,tolerance‘ derives. Within a democratic com-

munity whose citizens reciprocally grant one another equal rights, no room 

is left for an authority allowed to one-sidedly determine the boundaries of 

what is to be tolerated. (FT, 41) 

Damit ist das letzte Wort jedoch nicht gesprochen. Denn die Vo-

raussetzung dieser Gegenüberlegung hat Habermas selbst benannt: 
Sie ist nur gültig „within a democratic community“, also innerhalb 

einer sich als Demokratie verstehenden Gemeinschaft. Die Infra-

gestellung der Toleranz als Intoleranz meint aber gerade die Ein-

stellung einer Gemeinschaft zu dem oder denen, die gerade nicht 

Teil dieser Gemeinschaft sind; demnach bedürfte Habermas’ De-
mokratiebegriff schon des Kontrasts zu einer anderen, nicht-de-

mokratischen Form der Gemeinschaft. Das Begriffspaar Toleranz 

und Demokratie ist demnach auf Demokratie beschränkt und wäre 

somit blind gegenüber diktatorischer Intoleranz jenseits der judizi-

ablen Grenzen einer bestehenden Demokratie – weswegen Derrida 
Toleranz eben durch Gastfreundschaft ersetzt sehen will.  

Die Frage, die Derrida somit angesichts von Habermas’ Norma- 

 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 333 

tivitätsorientierung – sei es beim Thema der Toleranz, der Demo-

kratie oder der Vernunft – stellt, lautet somit, ob Normativität so-

wohl für ethische Diskurse als auch solche des Wissens überhaupt 

geeignet sein könne, wenn sich die Normativität einer Gruppe nur 
über die tendenziell gewaltsame – weil mindestens indifferente – 

Abgrenzung zu einer anderen Gruppe herausbilden kann.64 Der-

rida nennt dies „l’aporie même de la démocratie, plus précisément 

du demos lui-même. Comment naît le peuple, le demos lui-même ?“ 

(V, 74) Und er liefert die Antwort gleich nach: „Tout d’abord, la 
naissance du demos est liée à une croyance, à une imagination, à une 

présupposition, à une évaluation précipitée, à un ,tenir pour‘ qui 

accrédite, qui fait crédit – et il n’y a pas de démocratie sans crédit, 

voire sans acte de foi“ (V, 74).65  

Dies entspräche dann Habermas’ Voraussetzung, dass etwa sys-

tematische Intoleranz in der Gesellschaft, die er beschreibt – dem 
Verfassungsstaat („constitutional state“) –, unmöglich sei. Diese 

Annahme wäre nach Derrida dann aber nicht nur unbegründet, 

sondern unbegründbar, da Toleranz in einer Gesellschaft die Ein-

heit dieser Gesellschaft voraussetzt, die sich wiederum nur durch 

einen Akt der Intoleranz gegenüber Anderen ausbilden kann. Dies 
deckt sich mit einer Einschätzung Welschs, dass Habermas in sei-

nem in der Theorie des kommunikativen Handelns zur kommunikativen 

Rationalität ausgebauten Theorem der Vermittelbarkeit der Ver-

nunftmomente idealisierende Voraussetzungen einbaut (vgl. NuR, 

31), die nicht mehr zu rechtfertigen sind: „Für dieses Ideal aber 
kann Habermas sich nur noch auf eine ,Intuition‘ berufen. Er kann 

für es plädieren, aber er kann es nicht mehr rational durchleuchten 

oder begründen.“66  

 
64 So auch Hägglund: „For the same reason, whenever I affirm the sur-

vival of another, it is at the expense of another other. It will always be 
necessary to make discriminatory decisions, which can never avoid being 

violent.“ (Hägglund, Radical Atheism, 165) 
65 Siehe dazu grundsätzlich Fernanda Bernardo, „Pas de démocratie 

sans déconstruction. Veiller à la démocratie“, in: La démocratie à venir, 265-
295. Sowie Mireille Calle-Gruber, „Le tact de l’écrire. Le texte peut-il être 
un système démocratique?“, in: La démocratie à venir, 105-129. 

66 Welsch, Vernunft, 137.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334  Die Debatte Derrida-Habermas 

Auch wenn man, wie Habermas stets hervorhebt (vgl. etwa 

NuR, 60), derlei Voraussetzungen, wie etwa Toleranz als Teil der 

Bedingungen „unverzerrter umgangssprachlicher Kommunika-

tion“ (UH, 139; vgl. TKH, 1/2, 445f.) nicht faktisch unterstellt, 
sondern nur kontrafaktisch zu unterstellen braucht, so bleibt doch 

stets folgendes Problem, wie Welsch ausführt, bestehen: „So gewiß 

das kontrafaktische Ideal in die Verständigungsprozesse eingebaut 

ist, so wenig kann man letztlich sicher sein, ob es in einem fakti-

schen Diskurs auch realisiert ist.“67 Dann aber wären die Bedingun-
gen der Möglichkeit „unverzerrter umgangssprachlicher Kommu-

nikation“ zugleich wieder die Bedingungen ihrer Unmöglichkeit, 

insofern nicht kontextunabhängig (siehe hierzu auch Kap. III.4.3) 

über ihre faktische oder kontrafaktische Realisierung entschieden 

werden kann. 

Entsprechend stellt sich abschließend die Frage, ob Habermas’ 
Normativitätsorientierung auch argumentativ tatsächlich die Be-

gründungslast seiner Theorie trägt beziehungsweise überhaupt tra-

gen kann. Dabei sei darauf verwiesen, dass sich Habermas’ An-

spruch, eine Theorie zu liefern, „die die normativen Grundlagen 

einer kritischen Gesellschaftstheorie aufklärt“ (TKH, 2/2, 583), in 
einer nicht ganz spannungsfreien Beziehung zu mindestens drei 

weiteren Begründungsstrategien befindet. Diese seien kurz umris-

sen, um zu sehen, von welchen nicht-normativen Begründungsstra-

tegien sich Habermas zwar loszusagen bemüht, von denen aber in-

nerhalb der Forschung angemerkt wurde, dass sie nicht nur ein Teil 
von Habermas’ Normativitätsorientierung sind, sondern gegebe-

nenfalls auch – was noch zu klären ist – ein notwendiger Teil dieser 

Orientierung (vgl. Kap. IV.3). Dieses Spannungsfeld von Haber-

mas’ Begründungsstrategie ist also bewusst weiter gefasst als von 

ihm behauptet. Es umfasst Ansätze folgender Art:  

(1) systemisch: Habermas’ These von der Ausdifferenzierung der 
Vernunftmomente in gesellschaftliche Bereiche mit eigener Logik 

und Sprache, sogenannte „Subsysteme“ (TKH, 2/2, 273), ist nicht 

anders als systemtheoretisch zu denken (vgl. TKH, 2/2, 273). 

Gleichwohl kann die Herstellung einer vermittelnden Alltagspraxis 

nur gegen diese systemtheoretische Ausdifferenzierung erfolgen, 

 
67 Ebd., 120. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 335 

was Habermas „soziale“ im Gegensatz zu „systemischer Integra-

tion“ nennt (vgl. TKH, 2/2, 226f.). Diese Ambivalenz ist nicht nur 

bemerkt worden, sondern es ist auch geurteilt worden, dass Haber-

mas, so Henrich, diese nicht ausreichend erläutert habe: „Wie ein 
System funktioniert und wie es zu verstehen ist, dass es sich doch 

aus ‚Lebenswelt‘ und kommunikativem Handeln herleitet, um sich 

dann von ihm zu ‚entkoppeln‘, bleibt […] unerklärt.“68 Insgesamt 

hat diese grundlegende Spannung innerhalb von Habermas’ Werk 

Zweifel genährt, ob er dem systemtheoretischen Ansatz nicht zu 
viel argumentativen Boden zugestanden hat (dazu auch Kap. 

IV.2.2).69  

(2) transzendental: Trotz der Versuche Apels „mit Habermas ge-

gen Habermas“ nachzuweisen, dass dieser doch auf transzenden-

talphilosophische Argumente rekurrieren muss, um seinen Stand-

punkt zu begründen,70 hält Habermas fest: „Der Ausdruck ‚trans-
zendental‘, mit dem wir einen Gegensatz zu empirischer Wissen-

schaft assoziieren, ist daher nicht geeignet eine Forschungsrichtung 

wie die Universalpragmatik unmissverständlich zu charakterisie-

ren.“ (UP, 204) Im Rahmen der Entwicklung einer eigenen Pro-

grammatik hat Habermas diese Abkehr von einem strikt transzen-
dentalen Begründungsanspruch (Kap. IV.2) dabei auch durch He-

gels Kritik an Kant gerechtfertigt: „Ich beginne mit Hegels Kritik 

am Kantischen Fundamentalismus; sie setzt an die Stelle des trans-

 
68 Henrich, „Was ist Metaphysik – was Moderne?“, 42. 
69 Vgl. McCarthy, „Complexity and Democracy. The Seducements of 

Systems Theory“, in: Ideals and Illusions, 152-180. Ferner Joas, „Die un-

glückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus“, in: Kommunikati-
ves Handeln, 144-176. Siehe dazu grundsätzlich Habermas, Niklas Luh-
mann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie – Was leistet die Systemfor-
schung? (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1971). 

70 Vgl. Apel, „Normative Begründung der ‚Kritischen Theorie‘ durch 
Rekurs auf lebensweltliche Sittlichkeit? Ein transzendentalpragmatisch ori-
entierter Versuch, mit Habermas gegen Habermas zu denken“, in: Zwi-
schenbetrachtungen, 15-65.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336  Die Debatte Derrida-Habermas 

zendentalen Begründungsmodus einen anderen, den dialekti-

schen“(MkH, 12).71  

(3) naturalistisch: Habermas nennt seine eigene Position einen 

„‚weichen‘ Naturalismus“ (vgl. etwa ND, II, 10; NuR, 157). Dabei 
beharrt er auf einem Unterschied zwischen der Philosophie und 

„den objektivierenden Wissenschaften“ (vgl. ND, II, 10). Dieser 

Unterschied verdankt sich der methodischen Unterscheidung zwi-

schen einer Beobachter- und einer Teilnehmerperspektive (vgl. 

NuR, 174; vgl. Kap. IV.2). Dies macht Habermas etwa für die Frage 
der Handlungsfreiheit vor dem Hintergrund der Neurobiologie 

deutlich: „Nur der unbemerkte Wechsel von der Teilnehmer- zur Be-

obachterperspektive kann den Eindruck hervorrufen, dass die 

Handlungsmotivation durch verständliche Gründe eine Brücke zur 

Handlungsdetermination durch beobachtbare Ursachen baut.“ 

(NuR, 162) Allerdings scheint der Verzicht einer im strengen Sinn 
transzendentalen Begründung mit einem gewissen anthropologi-

schen Naturalismus einherzugehen:  

Wir können nämlich nicht mehr ausschließen, dass unsere Begriffe von 

Gegenständen möglicher Erfahrung nur unter kontingenten Randbedin-

gungen, die beispielsweise durch Naturkonstanten bisher regelmäßig er-

füllt worden sind, aussichtsreich appliziert werden können. […] Wir kön-

nen nicht einmal ausschließen, dass ein in diesem Sinn relativiertes Erfah-

rungsapriori nur für bestimmte, anthropologisch tiefsitzende Funktions-

kreise des Handelns, die jeweils eine bestimmte Strategie der Objektivie-

rung der Wirklichkeit ermöglichen, gilt. (UP, 200)  

Man könnte Habermas’ Position in diesem Sinn einen normativ 

überlagerten Anthropo-Naturalismus nennen (vgl. Kap. IV.3); so 

ist etwa Person allein derjenige, der „durch sein Verhalten bezeugt, 

‚Glied einer Gemeinschaft zu sein’, d.h. überhaupt Normen des Zu-
sammenlebens zu genügen.“ (EzD, 149) Diese normative Bestim-

mung bleibt aber angewiesen auf diejenigen biologischen Voraus-

setzungen, aus denen Personen hervorgehen. Habermas nennt 

 
71 Vgl. McCarthy, „Reason and Rationalization. Habermas’s ,Overcom-

ing‘ of Hermeneutics“, in: Ideals and Illusions, 127-151, 135: „It is here that 
Habermas’s thought takes a Hegelian turn: reason does not appear at one 
blow; it has a history, both in the individual and in the species.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung in die Position Habermas’ und die Debatte mit Derrida 337 

diese die „organische Natur“ (ZmN, 27). Entsprechend erklärt sich 

Habermas’ Besorgnis angesichts „einer liberalen Eugenik“: „Die 

postmetaphysische Enthaltsamkeit stößt jedoch interessanterweise 

an ihre Grenze, sobald es um Fragen einer ‚Gattungsethik‘ geht.“ 
(ZmN, 27) Brunkhorst schreibt Habermas in diesem Sinne einen 

„latenten Konservativismus [in] der anthropologischen Frage nach 

dem Menschen“ beziehungsweise einen – verglichen mit Luhmann 

– „sehr viel zögerlicheren Abschied […] von der Anthropologie“ 

zu.72 Entsprechend hebt auch Welsch hervor, dass Habermas von 
„einer rein anthropologischen Bestimmung der Versöhnung“ 73 

ausgehe: „Zurück bleibt eine aus Beständen der als Sprachwelt auf-

gefassten Menschenwelt konstruierbare Glücksvorstellung.“74 Als 

positive Ergänzung der erkenntnisanthropologischen Motive der 

frühen Frankfurter Schule wird Habermas’ normativer Anthropo-

Naturalismus schließlich bei Honneth akzentuiert, nämlich als Ant-
wort auf die Frage, „welchen anthropologischen Ort eigentlich jene 

distinkte Erkenntnisformen einnehmen sollen, die heute unter dem 

Titel der ‚Geisteswissenschaften‘ zusammengefasst werden“.75  

In jedem Fall handelt es sich hierbei um ein vitales Motiv von 

Habermas’ Denken, das nicht nur in dessen frühester Phase viru-
lent ist,76 sondern „durch den Pragmatismus und die Sprechaktthe-

orie noch wesentlich erweitert wird“.77 In diesem Sinn ist es keines-

wegs überraschend, dass Habermas, wie Brunkhorst und Stefan 

Müller-Doohm feststellen, „auf liegengebliebene und in der lingu-

istischen Wende der 1970er Jahre überwunden geglaubte Motive 
und Überlegungen der Anthropologie zurückgreift“.78 Dem ent-

spricht der Eindruck, den Henrich von dem Habermasschen Na-

turalismus hat: „Fragen wir uns, ob er dem Naturalismus entgegen- 

 
72 Brunkhorst, „Die kommunikative Wende der Soziologie“, 174.  
73 Welsch, Vernunft, 110. 
74 Ebd. 
75 Honneth, „Halbierte Rationalität“, 71. 
76  Vgl. Ders., „Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxis-

mus“, in: Habermas Handbuch, 15-17, 15, l.Sp. 
77 Ebd., 16, r.Sp. 
78 Brunkhorst, Stefan Müller-Doohm, „Intellektuelle Biographie“, in: 

Habermas Handbuch, 1-14, 12, r.Sp. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338  Die Debatte Derrida-Habermas 

zutreten bereit wäre, so wissen wir nicht, wie er antworten würde 

oder müsste.“79 

Auf Grundlage dieser vorbereitenden Bemerkungen kann nun 

also eine systematische Untersuchung der Derrida-Habermas-De-
batte unternommen werden.  

 
79 Henrich, „Was ist Metaphysik – was Moderne?“, 42. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

IV. 2. Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  

Inhalt des Unterkapitels 
Im Folgenden gilt es zunächst in Form eines Querschnitts durch das Haber-

massche Werk aufzuzeigen, von welchen theoriestrategischen Annahmen dieses 

bestimmt ist, bevor diese in ihren Einzelheiten besprochen werden (Kap. IV.2.1 

und IV.2.2). Dabei wird der Akzent auf Habermas’ ambivalentes Verhält-

nis zur Hermeneutik Gadamers gelegt: Von dieser gewinnt Habermas ent-
scheidende theoriestrukturierende Impulse, die auch für seine Kritik an Derrida 

relevant sind. Aber er übernimmt damit auch (quasi-)ontologische Annahmen, 

die im Kern problematisch bleiben (Kap. IV.3) und deren Implikationen vorab 

im Zusammenhang mit seinem Wahrheitsbegriff, seinem Pragmatismus und 

seiner Gesellschaftstheorie zu verorten sind. 

Wichtig für Habermas’ frühe Kritik an Derrida ist zunächst der 

Umstand, dass Derrida es in einem Searlschen Sinn an einer „Ana-
lyse der Umgangssprache“ (vgl. DM, 193) ermangeln lasse. Dies 

erscheint aus Habermas’ Sicht als Desiderat, denn er selbst baut 

hierauf wesentlich auf (vgl. TKH, 1/2, 389, Fn. 32; 427-454). Ha-

bermas artikuliert gegenüber Searles Ansatz einer mentalistisch ver-

standenen Sprache aber zugleich deutliche Vorbehalte (vgl. Kap. 

III.2.1; III.2.1.1). Man kann die Derrida-Searle-Debatte somit zwar 
als Stein des Anstoßes für die Derrida-Habermas-Debatte betrach-

ten, aber damit ist noch nicht nachvollzogen, worin Habermas’ spe-

zifische Kritik an Derrida besteht. Diese lässt sich zwar auch 

sprachanalytisch verstehen, weil Habermas Searles Kritik an Der-

rida wiederholt – aber die Ursache für diese Rekapitulation liegt in 
seinem pragmatischen Verständnis der Hermeneutik.1 So gibt Ha-

 
1 Siehe dazu vorab Alexandre Dupeyrix, „Die pragmatistische Anthro-

pologie von Jürgen Habermas und Hans Joas“; Tobias Bube, „Von der 
Kritischen Theorie zur Kritischen Hermeneutik? Jürgen Habermas’ Trans-
formation der Verstehenslehre“, in: Das Feld der Frankfurter Kultur- und So-
zialwissenschaften nach 1945, 139-166. Sowie grundsätzlich Joas, „Die un-
glückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus“. Außerdem Rüdi-
ger Bubner, „Transzendentale Hermeneutik?“, in: Roland Simon-Schaefer, 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340  Die Debatte Derrida-Habermas 

bermas in dem 1981 gehaltenen Vortrag „Die Philosophie als Platz-

halter und Interpret“2 Auskunft über das systematische Selbstver-

ständnis einer post-Kantianischen und post-Hegelianischen Ge-

genwartsphilosophie – inklusive einer Selbstverortung: 

[O]b nun die Selbstkritik [der Philosophen an der Philosophie, P.F.] mit 

dem Zweifel an Kants transzendentaler Deduktion oder mit dem Zweifel 

an Hegels Übergang zum absoluten Wissen einsetzt, sie richtet sich beide 

Male gegen den Anspruch, dass die kategoriale Ausstattung bzw. das Ent-

wicklungsmuster der Formierung des menschlichen Geistes als notwendig 

erwiesen werden kann. (MkH, 15) 

Dieser Selbstkritik stimmt Habermas insofern zu, als er auch für 
seine eigene Position anerkennt, dass die Philosophie „sich aus den 

problematischen Rollen des Platzanweisers und des Richters zu-

rückzieh[e]“ (MkH, 12), da sie mit der Aufgabe „einer Erkenntnis 

vor der Erkenntnis […] überfordert“ (vgl. ebd., 10) sei. Zugleich ist 

es aber Habermas entschiedene Auffassung, dass mit einer pragma-
tisch gewendeten Hermeneutik3 „ein neues Paradigma“ (MkH, 18) mög-

lich sei, in dem die Philosophie „ihren Bezug zur Totalität in einer 

der Lebenswelt zugewandten Interpretenrolle aktualisieren“ (MkH, 

26) könne. Wenn man hier der programmatischen Losung von Ha-

bermas’ Worten folgt, so ist dieser Totalitätsbezug aber wiederum 

nicht anders denn als eine „Erkenntnis vor der Erkenntnis“, als ein 
Allgemeines und Unspezifisches vor allem konkreten Erkennen zu 

verstehen. Demnach läge ein Widerspruch innerhalb von Haber-

mas’ Programmatik selbst vor: Denn die – von Habermas vertre-

tene – Absage an die theoretische Möglichkeit, eine notwendige 

Form von Erkenntnisvoraussetzungen erkennen zu können, kann 
– gegen Habermas – sehr wohl totaliter verstanden werden.  

 
Walter Ch. Zimmerli (Hrsg.), Wissenschaftstheorie der Geisteswissenschaften. 
Konzeptionen, Vorschläge, Entwürfe (Hamburg: Hoffmann und Campe, 
1975), 56-70.  

2 Gehalten auf dem Kongress der Internationalen Hegel-Vereinigung 
1981 in Stuttgart. Abgedruckt in: (MkH, 9-29).  

3 In Habermas eigenen Worten: „Die pragmatische und die hermeneutische 
Philosophie setzen tatsächlich den Zweifel an den Begründungs- und Selbst-
begründungsansprüchen des philosophischen Denkens tiefer an als jene 
Kritiker in der Nachfolge Kants und Hegels.“ (MkH, 17) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  341 

Dieser Widerspruch ließe sich nur dann vermeiden, wenn die 

Totalität, die Habermas für möglich hält, nicht als Erkenntnisvo-

raussetzung, das heißt überhaupt nicht erkenntnistheoretisch zu 

verstehen ist. Dies kann und muss aber bereits als ein erster Hin-
weis darauf verstanden werden, dass Habermas – mit gewissen Ein-

schränkungen (etwa die Ablösung des „mentalistischen Sprach-

spiels der Bewusstseinsphilosophie“, vgl. MkH, 18) – einen metho-

dischen Vorrang der Ontologie vor der Erkenntnistheorie vertritt, 

da seine fundamentale Theoriebildung – in dem gerade geschilder-
ten Fall – eine Totalität ohne Erkenntnistheorie vorsieht. Man er-

innere sich in diesem Sinn auch an die eingangs (Kap. I.2) gegebene 

Formulierung, wonach „[d]ie Lebenswelt als Bestandteil der objektiven 

Welt […] gewissermaßen einen ‚ontologischen Primat‘ vor dem je-

weils aktuellen Hintergrundbewusstsein der einzelnen Angehöri-

gen [genieße]“ (ND II, 25). 
Diese These bedarf jedoch insbesondere einer näheren Explika-

tion von Habermas’ Verhältnis zur Hermeneutik, da ja, so Haber-

mas, erst im recht verstandenen Ausgang von dieser jenes „neue Para-

digma“ möglich sei. Dabei muss zugleich festgehalten werden, dass 

aus eben diesem Verhältnis Habermas’ zur Hermeneutik auch des-
sen Kritik an Derrida erwächst (vgl. DM, 233f.). Darauf ist erstmals 

von James Bohman hingewiesen worden: „Habermas effectively 

makes common cause with Gadamer and turns the inevitability of 

the hermeneutic circle against the later Heidegger and poststructur-

alists. This hermeneutic argument plays a large role in Habermas’s 
criticism of both Derrida and Foucault.“4  

Demnach gibt es einen internen Zusammenhang zwischen ei-

nem Grundmotiv von Habermas’ noch zu erarbeitender spezifi-

scher Fassung der Hermeneutik als einem grundlegenden Aspekt 

seiner Theoriebildung und seiner Kritik an Derrida. Von Habermas’ 

teils affirmativer, teils kritischer Bezugnahme auf die Hermenneu-
tik und seiner Auseinandersetzung mit Derrida hält auch Emil An-

gehrn fest: „Nach dieser Diagnose gehören Hermeneutik wie De- 

 
4 James Bohman, „Two versions of the linguistic turn. Habermas and 

Poststructuralism“, in: Habermas and the unfinished project of modernity, 197-
220, 201. Vgl. dazu kritisch McCarthy, „Reason and Rationalization“. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342  Die Debatte Derrida-Habermas 

konstruktion zumal nicht zu jenem Strang neueren Denkens, den 

Habermas gegen die postmoderne Abdankung der Vernunft als 

Vollendung des Projekts der Moderne verteidigen will.“5  

Doch soll zunächst Habermas’ affirmativer Bezug auf jenen As-
pekt der Hermeneutik deutlich werden, den er sodann – gemäß 

Bohman – gegen Derrida wendet. Dazu erinnere man sich: Derri-

das These der Iterabilität besagt einen Zusammenhang zwischen 

der Wiederholbarkeit einer Äußerung und der Alterabilität dessen, 

was diese bedeutet (Kap. III.4.1). Dagegen habe Searle, wie Haber-
mas gegen Derrida anmerkt, darauf hingewiesen, dass die Identität 

des Wiederholten – was Searle „permanence“ (vgl. Kap. III.4.1) 

nennt und Habermas „die Unterstellung, dass alle Gesprächsteil-

nehmer dieselben sprachlichen Ausdrücke bedeutungsidentisch 

verwenden“ (ND I, 55) – „auf die stillschweigende Ergänzung 

durch ein System von Hintergrundannahmen über die Normalität 
allgemeiner Weltzustände angewiesen ist“. (DM, 232) Diese „Nor-

malität allgemeiner Weltzustände“ aber sehe Derrida nicht. In die-

sem Sinn kann Habermas folgern: „Searle macht aber klar, dass mit 

dieser Relationierung keineswegs der Bedeutungsrelativismus ein-

geführt wird, auf den Derrida hinauswill.“ (DM, 232) Habermas 
expliziert die damit verbundenen Annahmen:  

Solange Sprachspiele funktionieren und das lebensweltkonstitutive Vor-

verständnis nicht zusammenbricht, rechnen die Beteiligten offenbar zu 

Recht mit den Weltzuständen, die in ihrer Sprachgemeinschaft als „nor-

mal“ unterstellt werden. Und für den Fall, dass einzelne Hintergrundan-

nahmen problematisch werden, gehen sie überdies davon aus, dass sie 

grundsätzlich zu einem rational motivierten Einverständnis gelangen 

könnten. (DM, 232) 

Dass diese Annahmen nicht nur eine beiläufige Kritik an Derrida 

oder lediglich eine Erläuterung von Searles Kritik an diesem, son-

dern zugleich das Herzstück von Habermas’ eigener Theoriebil-
dung darstellen, wird deutlich, wenn er diese Annahmen an anderer 

Stelle folgendermaßen zusammenfasst: „Verständigung wohnt als 

 
5 Emil Angehrn, Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur 

Hermeneutik (Göttingen: Velbrück, 2003), 337. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  343 

Telos der menschlichen Sprache inne.“ (TKH, 1/2, 387; vgl. FuG, 

18)6 Dabei beruft sich Habermas explizit auf Gadamer: „Auch die 

hermeneutische Anstrengung, die zeitliche und kulturelle Abstände 

überbrücken will, bleibt, wie Gadamer gezeigt hat, an der Idee eines 
möglichen aktuell herbeigeführten Einverständnisses orientiert.“ 

(DM, 233)  

Bereits an früherer Stelle hat Habermas versucht, der hermeneu-

tischen Situation – dem „Überbrücken“7 zeitlicher und kultureller 

Abstände – eine besondere, nämlich erkenntnistheoretische Wen-
dung zu geben. Demnach genieße die Unterstellung einer „Norma-

lität allgemeiner Weltzustände“ einen epistemischen Stellenwert ei-

genen Rechts: 

[D]er Interpret bewegt sich, nachdem er in seiner Muttersprache soziali-

siert und zum Interpretieren überhaupt angeleitet worden ist, nicht unter 

transzendentalen Regeln, sondern auf der Ebene transzendentaler Zusam-

menhänge selber. Den Erfahrungsgehalt eines Textes kann er nur im Ver-

hältnis zu dem transzendentalen Aufbau der Welt, der er zugehört, ent-

schlüsseln. Theorie und Erfahrung treten hier nicht wie in den empirisch-

analytischen Wissenschaften auseinander. (EI, 238)    

Allein unter der Voraussetzung des hermeneutischen Zirkels könne 
so eine Angleichung von Sprachvoraussetzungen mit der Annahme 

eines transzendentalen Bewusstseins vermieden werden – worin 

Christina Lafont zugleich „die wesentliche Gemeinsamkeit“ Ha- 

 
6 Vgl. dazu Wellmer, „Konsens als Telos der sprachlichen Kommuni-

kation?“, in: Wie Worte Sinn machen. Aufsätze zur Sprachphilosophie 
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007), 61-73. 

7 Vgl. dazu die Anmerkung Habermas’: „Das Brückenschlagen kenn-

zeichnet Mentalität und Denkstil dieses Gelehrten überhaupt: ,Distingu-
endum, gewiss, aber mehr noch: man muss zusammensehen.‘[…] Diese 
Maxime stammt aus Gadamers Mund, aber, noch Gadamerscher formu-
liert müsste sie heißen: man muss überbrücken. Nicht nur den Abstand 
zwischen Disziplinen, die sich voneinander entfernt haben, sondern vor 
allem den Zeitabstand, der die Nachgeborenen von überlieferten Texten 
trennt, den Abstand zwischen verschiedenen Sprachen, der die Kunst des 
Interpreten herausfordert.“ (PPP, 393) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344  Die Debatte Derrida-Habermas 

bermas’ mit Heiddegger sieht.8 Diese Voraussetzung drückt Gada-

mer wie folgt aus: „Das Verstehen ist selber nicht so sehr als eine 

Handlung der Subjektivität zu denken, sondern als das Einrücken 

in ein Überlieferungsgeschehen.“9 Nun weist Habermas aber da-
rauf hin, dass dasjenige, was für sprachliches Handeln vorausge-

setzt werden müsse – die Geltung von Regeln –, zwar für Sprecher, 

wie Habermas schreibt, „einen transzendentalen Stellenwert“ habe, 

aber dennoch „aus faktischen Lebenszusammenhängen her-

vor[gehe]“. (EI, 240) Da die „faktischen Lebenszusammenhänge“ 
kontingent sind, sich ändern und geändert werden können, weist 

Habermas auf den „quasitranszendentalen“ Stellenwert solcher 

„Bezugssysteme“ (vgl. EI, 240) wie10 dem Gadamerschen „Über-

lieferungszusammenhang“ hin.11 Für Habermas ergeben sich da-

durch zwei Pointen: eine „metahermeneutische“ (UH, 155), die 

sich gegen die Hermeneutik Gadamers selbst richtet und eine her-
meneutische, die sich gegen diejenigen Philosophen richtet, die der 

hermeneutischen Überlegung gänzlich entbehren.  

 
8 Lafont, „Hermeneutik und linguistic turn“, in: Habermas Handbuch, 29-

34, 30, l.Sp. 
9 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philo-

sophischen Hermeneutik [1960], in: GW, Bd. 1 (Tübingen: Mohr, 1999), 

274f. (im Original kursiv).  
10 Vgl. auch (MkH, 17): „Ob dieser Nexus als Lebensform oder Le-

benswelt, als Praxis oder sprachlich vermittelte Interaktion, als Sprachspiel 
oder Gespräch, als kultureller Hintergrund, Tradition oder Wirkungsge-
schichte thematisiert wird, entscheidend ist, dass alle diese Common-
sense-Begriffe nun einen Rang erhalten, der bisher den epistemologischen 
Grundbegriffen vorbehalten war, ohne dass sie freilich in derselben Weise 
wie diese funktionieren sollen.“ 

11 Vgl. dazu Peter Dews, „Die Entsublimierung der Vernunft als Ha-
bermas’ Leitgedanke“, in: Stefan Müller-Doohm (Hrsg.), Das Interesse der 
Vernunft. Rückblicke auf das Werk von Jürgen Habermas seit „Erkenntnis 
und Interesse“ (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2000), 144-174, 154: „Der Aus-
druck ,quasitranszendental‘ soll darauf hinweisen, dass diese Bedingungen 
zwar kontingent im Leben der menschlichen Gattung gründen, für uns 
aber dennoch apriorischen Status haben: Sie beschränken die Erkenntnis 
nicht, sondern machen die Erkenntnis möglich.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  345 

Wie bereits angemerkt (Kap. IV.1), ist Habermas mit der Her-

meneutik in Kontakt gekommen noch bevor er sich explizit der 

Hermeneutik Gadamers zugewandt beziehungsweise sich mit 

Horkheimer und Adorno auseinandergesetzt hat.12 Dies mag die 
Motivation Habermas’ erläutern, Hermeneutik mit und gegen Gadamer 

zu denken. So formuliert Habermas zunächst gegenüber „der ers-

ten Generation Kritischer Theoretiker“ 13  den hermeneutischen 

Einwand, dass es keine Beobachterperspektive geben könne, die 

nicht zugleich eine Teilnehmerperspektive sei. Dieser Kritik Ha-
bermas’ schließt sich auch Honneth an,  

denn bei jenen Autoren der ersten Generation blieb aufgrund ihrer Fixie-

rung auf das Verfügungsmodell [technischer Bewältigung (ebd., 70)] stets 

die Frage unbeantwortet, welchen anthropologischen Ort eigentlich jene  

distinkte Erkenntnisformen einnehmen sollen, die heute unter dem Titel 

der ‚Geisteswissenschaften‘ zusammengefasst werden.14 

Dies könne erst durch eine Implementierung der Hermeneutik in 

den Historischen Materialismus gelingen. 15  Aus dieser Einsicht 

heraus spricht Habermas im Folgenden auch von einer „über die 
linguistische Wendung der Subjektphilosophie hinausgreifende[n] 

kommunikationstheoretische[n] Wende“ (TKH, 1/2, 531). Kommunika-

tion kann entsprechend dieser hermeneutischen Überlegung – und 

dem lateinischen Wortsinn (lat. communis: 1. gemeinschaftlich, all-

gemein, gemeinsam. 2. zugänglich) – als diejenige Situation verstan-
den werden, in der alle gemeinsam an einer Sache teilhaben, also Teil-

nehmer sind. An die Stelle der Gadamerschen „Wirkungsge- 

 
12 Vgl. Fischer, „Philosophische Anthropologie“, 137f.: „Zusammen 

mit Karl-Otto Apel, dem anderen Rothacker-Schüler, waren ihm aus dem 
Rothacker-Kontext eine erkenntnisanthropologische Akzeptanz der Her-

meneutik (die sie beide zummmen zunächst in ihrer Rothacker’schen, dann 
erst in ihrer Gadamer’schen Variante kennenlernten) […] und eben eine 
frühe Öffnung zum amerikanischen Pragmatismus, der Sprach- und 
Sprechakttheorie und dem Begriff der ‚Kommunikation‘ innerhalb der und 
für die Frankfurter Schule möglich.“ 

13 Lafont, „Hermeneutik und linguistic turn“, 31, l.Sp. 
14 Honneth, „Halbierte Rationalität“, 71. 
15 Vgl. Fischer, „Philosophische Anthropologie“, 136-139. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346  Die Debatte Derrida-Habermas 

schichte“16 tritt dann die kommunikativ verstandene Sprache: „Mit 

dem Begriff des kommunikativen Handelns kommt die weitere Vo-

raussetzung eines sprachlichen Mediums zum Zuge, in dem sich die 

Weltbezüge des Aktors als solche spiegeln.“ (TKH, 1/2, 141) Dann 
aber meint das Sich-Spiegeln der „Weltbezüge eines Aktors“ zwei-

erlei: Einerseits gibt es diese Weltbezüge nicht in nicht-sprachlicher 

Weise, sondern nur kommunikativ als „Strukturierung dessen, was 

erhalten werden soll“. (TKH, 1/2, 533) Wenn Kommunikation 

aber ein gemeinschaftliches Handeln ist, ist diese „Strukturierung“ 
überhaupt nicht als Handlung „eines Aktors“ möglich, sondern nur 

als kooperierende Handlung Mehrerer. Entsprechend legt Haber-

mas eine Folgerung nahe, die als normative Wendung der Herme-

neutik zu verstehen ist, die sich aber (wie weiterhin zu zeigen) aus 

ihrer erkenntnistheoretischen Akzentuierung ergibt: „Die utopi-

sche Perspektive von Versöhnung und Freiheit ist in den Bedin-
gungen einer kommunikativen Vergesellschaftung der Individuen 

angelegt, sie ist in den sprachlichen Reproduktionsmechanismus 

der Gattung schon eingebaut.“ (TKH, 1/2, 533) Gadamers für die 

Sprache geltend gemachter „Vorgriff auf Vollkommenheit“17 er-

fährt dergestalt eine gesellschaftsutopische Zuspitzung, deren 
sichtbarster Ausdruck das der Sprache inhärente Telos auf Verstän-

digung ist (vgl. TKH, 1/2, 387). 

Um das hermeneutische Argument der Kommunikation nun auf 

Derrida anzuwenden, muss Habermas aber zuerst eine hermeneu-

tische Leerstelle bei Derrida identifizieren. Man kann hier von ei-
nem ahermeneutischen18 Verdacht sprechen, womit Habermas zu- 

 
16 Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode, 346-386. Siehe dazu (MkH, 17). 
17 Gadamer, Wahrheit und Methode, 277f. 
18  Demnach verfolge Derrida keine Modifikation der Hermeneutik, 

sondern, wie Bettine Menke hervorhebt, ein gänzlich „ahermeneu-
tisch[es]“ Verfahren (vgl. Bettine Menke, „Dekonstruktion – Lektüre. Der-
rida literaturtheoretisch“, in: Klaus-Michael Bogdal (Hrsg.), Neuere Litera-
turtheorien. Eine Einführung (Opladen: Westdeutscher Verlag, 1990), 235-
265, 258, Fn. 32; im Folgenden als B. Menke. Wenn nur von Menke die 
Rede ist, dann ist stets Christoph Menke gemeint). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  347 

gleich Gadamers Derridakritik19 mit seiner eigenen Kritik an A-

dorno und Horkheimer engführt: „Deshalb bestehen Parallelen 

auch zwischen Derrida und Adorno.“ (DM, 220; vgl. Kap. III.4.3)20 

Grundlage hierfür sei Derridas Ablehnung der auf Einverständnis 
gerichteten Orientierung aller Sprechakte als „logozentrische Will-

kürakte“ (vgl. DM, 232) und folglich seine Indifferenz gegenüber 

„der performativen Einstellung eines teilnehmenden Beobachters“ 

(DM, 233): 

Gegen Derridas These möchte ich also nicht einen Wittgensteinschen 

Sprachspielpositivismus ins Feld führen. […] Vielmehr funktionieren 

Sprachspiele nur, weil sie sprachspielübergreifende Idealisierungen voraus-

setzen[,] welche – als eine notwendige Bedingung möglicher Verständi-

gung – die Perspektive eines an Geltungsansprüchen kritisierbaren Einver-

ständnisses entstehen lassen. […] Die kommunikative Alltagspraxis, in der 

sich Aktoren über etwas in der Welt verständigen müssen, steht unter Be-

währungszwang, wobei idealisierende Unterstellungen eine solche Bewäh-

rung erst möglich machen. (DM, 234) 

In diesem Sinne wirft Habermas Derrida auch später „eine Fixie-

rung an die Beobachterstellung des Theoretikers“ (vgl. NuR, 299) 

vor. Der Vorwurf, nicht ausreichend die Perspektive der Teilnahme 

an Verständigungsprozessen – und den damit einhergehenden ge-

sellschaftsutopischen Zwängen – berücksichtigt zu haben, deckt 

sich mit dem anderen Vorwurf, „den Zwängen des subjektphiloso- 

 
19 Es sei verwiesen auf die Debatte zwischen Derrida und Gadamer in: 

Revue internationale de philosophie 151 (1984) und die mit weiteren Beiträgen 
angereicherte deutsche Version dieses Disputs in: Philippe Forget (Hrsg.), 
Text und Interpretation. Deutsch-französische Debatte mit Beiträgen von J. 
Derrida, Ph. Forget, M. Frank, H.-G. Gadamer, J. Greisch und F. Laruelle 
(München: Fink, 1984). Siehe dazu: Jacques Derrida, Hans-Georg Gada-
mer, Der ununterbrochene Dialog, hrsg. v. Martin Gessmann (Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, 2004). Sowie neuerdings: Jacques Derrida, Hans-Georg Gada-

mer, Phillippe Lacoue-Labarthe, La conférence de Heidelberg (1988). Heideg-
ger, portée philosophique et politique de sa pensée, hrsg. v. Mireille Calle-
Gruber (Paris: Nouvelle Éditions Lignes, 2014).   

20 Diese Parallelen sind von Menke mittlerweile sowohl in ästhetischer 
(Menke, Die Souveränität der Kunst) als auch in politischer Hinsicht (Menke, 
Spiegelungen der Gleichheit) herausgestellt worden. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348  Die Debatte Derrida-Habermas 

phischen Paradigmas“ (DM, 197) zu erliegen. Denn für Habermas 

ist dies ein- und derselbe methodologische Schritt:  

An die Stelle des einsamen Subjekts, das sich auf Gegenstände richtet und 

das in der Reflexion sich selbst zum Gegenstand macht, tritt nicht nur die 

Idee einer sprachlich vermittelten und auf Handeln bezogenen Erkenntnis, 

sondern der Nexus der Alltagspraxis und der Alltagskommunikation, in 

den die von Haus aus intersubjektiven und zugleich kooperativen Erkennt-

nisleistungen eingebettet sind. (MkH, 17) 

Das Paradigma der Bewusstseinsphilosophie könne somit nur 

überkommen werden, wenn das Subjekt als Teilnehmer und nicht 

länger als Beobachter verstanden wird. Es kann mithin keine Be-
gründungsmanöver jenseits des „Nexus der Alltagspraxis und der 

Alltagskommunikation geben“ (ebd.). Dies richtet Habermas expli-

zit gegen Derridas Schriftbegriff, den er als einen über das Ziel hin-

ausschießenden Überbietungsversuch (vgl. DM, 197) des subjekt-

philosophischen Paradigmas versteht. Derrida ersetze schlicht, so 
Habermas, die Beobachter- nicht durch eine Teilnehmerperspek-

tive (vgl. ND I, 32-34, 55). Dies wendet Habermas auch gegen Der-

ridas Schriftbegriff: 

Derrida folgt [vielmehr] Husserls Idealisierungen bis ins Innerste der trans-

zendentalen Subjektivität, um hier im Ursprung der Spontaneität des sich 

selbst präsenten Erlebens, jene nicht zu tilgende Differenz dingfest zu ma-

chen, die, wenn sie nach dem Modell der Verweisungsstruktur eines 

schriftlichen Textes vorgestellt wird, als eine von der leistenden Subjekti-

vität losgelöste Operation, eben als subjektloses Geschehen gedacht werden 

kann. Die Schrift gilt als das aus allen pragmatischen Zusammenhängen 

der Kommunikation herausgelöste, von sprechenden und hörenden Sub-

jekten unabhängig gewordene, schlechthin originäre Zeichen. (DM, 210)  

Entsprechend naheliegend ist es, „Derridas Auseinandersetzung 

mit Austin auch als eine Verleugnung dieses eigensinnig struktu-
rierten Bereichs der kommunikativen Alltagspraxis [zu] lesen“ 

(DM, 240).  

Mit Derrida bezweifelt Habermas also die lingo-epistemische 

Privilegierung des Primats der Beobachterperspektive: „Derrida 

nimmt nun mit Recht Anstoß daran, dass damit die Sprache auf 
diejenigen Anteile reduziert wird, die für die Erkenntnis oder für 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  349 

die tatsachenfeststellende Rede brauchbar sind.“ (DM, 204) Wie 

Derrida sieht auch Habermas, dass mit Austin von einer „perfor-

mativ-propositionalen Doppelstruktur“ (ND, 55) der Sprache aus-

gegangen werden muss.21 Wie Apel – auch in Bezug auf Habermas 
–22 richtig bemerkt hat, bedeutet dies eine Kritik apophantischer, 

also allein an der Proposition einer Aussage orientierter Wahrheit.23 

Dergestalt überschneiden sich – dies muss angemerkt werden – die 

Ausgangspunkte von Habermas und Derrida; beide ziehen daraus 

jedoch unterschiedliche Konsequenzen (vgl. dazu Kap. IV.3; IV.4). 
So hält Derrida etwa fest, dass das Wort „als“ als derjenige sprach-

liche Partikel, der die Bestimmung der Proposition einer Äußerung 

erst ermögliche – etwas als etwas –, das eigentliche Thema der De-

konstruktion sei: „[C]e petit mot, ,comme‘ , pourrait bien être le 

nom du vrai problème, pour ne pas dire la cible de la déconstruc-

tion.“ (Usc, 74)   
Für Habermas bedeutet diese bei Austin, wie Apel vorsichtig 

formuliert, „angelegte“24 Einsicht einer performativ-propositiona-

len Doppelstruktur den Übergang „zu einer Einbeziehung pragma-

tischer Bestandteile in eine formale Analyse“ (ND, 55). Der theo-

retische Verzicht auf die Privilegierung der Beobachtersprache als 
Sprachphilosophie der Bewusstseinsphilosophie schlechthin soll 

dabei aber gerade nicht „als subjektloses Geschehen“ (DM, 210) im 

Derrida unterstellten Sinne gedacht werden, sondern die Sub-

jektphilosophie soll im Rahmen einer formal-pragmatischen Philo-

sophie erhalten bleiben:25 „Erst mit diesem Übergang zu einer for-
malen Pragmatik gewinnt die Sprachanalyse die zunächst verloren 

 
21 Vgl. Apel, „Die Logosauszeichnung der menschlichen Sprache“, 71.  
22 Ebd., 69. 
23 Apel knüpft hierbei an Aristoteles’ Unterscheidung zwischen einem 

semantischen und einem apophantischen Logos an (vgl. Apel, „Die Logo-
sauszeichnung der menschlichen Sprache“, 49). 

24 Apel, „Die Logosauszeichnung der menschlichen Sprache“, 66. 
25 Der formal-pragmatische Analysetyp tritt etwa mit der Theorie des 

kommunikativen Handelns zu Beginn der 1980er Jahre innerhalb des Haber-
masschen Œuvre an die Stelle des universalpragmatischen Ansatzes (vgl. 
UP). Jörke hält dazu fest: „Der teminologische Wandel von Universal-, zu 
Formalpragmatik ist wohl vornehmlich der Abgrenzung zu Karl-Otto Apel 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350  Die Debatte Derrida-Habermas 

gegebenen Dimensionen und Fragestellungen der Subjektphiloso-

phie zurück.“ (ND, 55) Diese formal-pragmatische Rückgewin-

nung steht dabei jedoch unter hermeneutischen Vorzeichen: Was 

ein Anderer meint, darf kommunikativ nicht faktisch verstanden 
werden – dies wäre eine Fortsetzung einer privilegierten Beobach-

terperspektive, derer sich tendenziell auch eine mentalistische 

Sprachphilosophie à la Searle schuldig macht –, sondern muss „oft 

kontrafaktisch“ unterstellt werden (vgl. ND, 55). Der Sinn dieser 

Unterstellung ist ein hermeneutischer:26 Er ist „[u]nvermeidlich“, 
„damit die Kommunikationsteilnehmer sich über etwas in der Welt 

verständigen können“ (vgl. ND, 55).  

Diese hermeneutische Unvermeidlichkeit versteht Habermas 

schließlich als „eine in der kommunikativen Alltagspraxis selbst 

operierende Vernunft“. (ND, 59) Von dieser sagt Habermas zwar, 

sie sei „nicht wie die klassische Gestalt der praktischen Vernunft 
eine Quelle für Normen des Handelns“ (FuG, 18). Dennoch hält er 

in einem eingeschränkten Sinne an ihrer Normativität fest: „Sie hat 

einen normativen Gehalt nur insofern, als sich der kommunikativ 

Handelnde auf pragmatische Voraussetzungen kontrafaktischer 

Art einlassen muss.“ (FuG, 18) Demnach ergibt sich eine normativ-
gesellschaftsutopische Fassung der Sprachphilosophie aus deren 

pragmatischen Voraussetzungen. Diese aber sind zunächst durch 

eine epistemische Fassung der transzendentalen Voraussetzungen 

ins Blickfeld gekommen, die Habermas „quasitranszendental“ 

nennt. Da diese Voraussetzungen erkenntnistheoretisch betrachtet 
einen nur „quasitranszendentalen“ Stellenwert haben, ist es nur 

konsequent, auch den sie beerbenden pragmatischen Vorausset- 

 
geschuldet, der einen Letztbegründungsanspruch vertritt, von dem Haber-
mas sich distanziert“ (Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jür-
gen Habermas“, Fn. 39, 313f.). Nolte sieht damit einhergehend „eine an-
dere theoretische Grundlage“ des Kommunikationsbegriffs nämlich „eine 
Ebene der Vor-verständigung“ (Nolte, „Kommunikative Kompetenz und 

Leibapriori“, 533), deren strukturelle Eigenschaften im Rahmen dieses Ka-
pitels eben zu untersuchen sind. Dabei werden sowohl universal- als auch 
formalpragmatische Überlegungen eine Rolle spielen, da beide – wie zu 
zeigen ist – gleichermaßen auf einem hermeneutischen Prämissenrahmen 
aufbauen, der lediglich unterschiedlich strukturiert ist. 

26 Vgl. Nolte, „Kommunikative Kompetenz und Leibapriori“, 533. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  351 

zungen einen nur kontrafaktischen Stellenwert zuzuschreiben. 

Quasitranszendentalität und Kontrafaktizität können somit als 

zwei Seiten derselben theoretischen Medaille betrachtet werden. 

Doch bislang ist nicht geklärt, wie Habermas’ spezifische Fassung 
der Erkenntnistheorie und der Pragmatik mit dem normativ-gesell-

schaftsutopischen Anspruch seiner Theorie zusammenhängt. 

Denn aus dem Zusammenhang von Quasitranszendentalität und 

Kontrafaktizität folgernd könnte man mit gutem Recht auch diesen 

Anspruch relativieren. Aber dies scheint nicht der Fall zu sein: Die 
Annahme des Telos der Verständigung strukturiert vielmehr die 

epistemisch-pragmatischen Bestandteile dieser Theorie als diese 

umgekehrt jene. 

Instruktiv ist in diesem Sinn die Art und Weise der Begründung 

der Notwendigkeit von Orientierung auf Einverständnis in Haber-

mas’ Entgegnung auf Derrida im Jahr 1985. Denn während Haber-
mas der Hermeneutik in Erkenntnis und Interesse eine erkenntnisthe-

oretische Fassung gibt, argumentiert er hier gegen Derrida sprach-

pragmatisch, das heißt primär handlungsorientiert: „Unter dem 

Entscheidungsdruck der kommunikativen Alltagspraxis sind die 

Beteiligten auf ein handlungskoordinierendes Einverständnis ange-
wiesen.“ (DM, 233) Dies kann als Entsprechung zu einer – so zu-

mindest Habermas selbst – zwischen Erkenntnis und Interesse (1973) 

und Wahrheit und Rechtfertigung (1999) vollzogenen „Revision“ 

(WuR, 51) seines Wahrheitsbegriffs verstanden werden, die offen-

sichtlich bereits in den Einwänden gegenüber Derrida, das heißt ab 
1985, wirksam ist.  

Heinle zufolge hat Habermas die Gründe selbst geliefert, durch 

die „an der epistemischen Fassung des Wahrheitsbegriffs […] nicht 

festgehalten werden [kann]“.27 Allerdings muss Heinle in seiner Re-

konstruktion dieses Wandels feststellen: „Die Position von Haber-

mas ist inkonsistent.“28 Nun kann Heinles Feststellung theoreti-
scher Inkonsistenz in der Rekonstruktion von Habermas’ Wahr-

heitsbegriff aber auch damit zusammenhängen, dass seine Rekon-

struktion allzu sehr der von Habermas selbst verkündeten „Revi-

sion“ verpflichtet ist. Dazu muss auf einige Voraussetzungen dieser 

 
27 Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 105. 
28 Ebd., 115. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352  Die Debatte Derrida-Habermas 

„Revision“ eingegangen werden, denn es ist nicht ohne Weiteres 

ersichtlich, dass Habermas’ frühe Position erkenntnistheoretisch 

und seine spätere pragmatisch ist.29 Denn die „Revision“ bezieht 

sich auf die Wandlung des Habermasschen Wahrheitsbegriffs; sie 
bezieht sich nicht notwendigerweise auf seine generelle philosophi-

sche Position. Die Notwendigkeit einer solchen Unterscheidung 

mag erstaunen, sie ist aber nötig, um den unterschiedlichen Argu-

mentationsmustern Habermas’ gerecht zu werden.  

So ist der epistemisch gewendete Wahrheitsbegriff als „das ide-
ologiekritische Argument“ zu verstehen, das Habermas „mit A-

dorno“ „gegen den traditionalistischen Gadamer“ vorbringt. 30 

Diese epistemische Fassung des Wahrheitsbegriffs habe Habermas 

aber, so bereits Heinle, später selbst obsolet gemacht und diesen 

pragmatisch reformuliert. 31  Diese pragmatische Fassung gesteht 

dann – nicht dem „traditionalistischen“ – wohl aber dem „antiszi-
entistischen Gadamer“ (Bem, 20) wieder argumentativen Raum zu: 

Denn wenn Habermas gegen ersteren ins Feld geführt hat, „dass 

die Hermeneutik als eine wissenschaftliche Disziplin an Ziel und 

Maßstäben des Besserverstehens festhalten muss“ (Bem, 20) – an-

statt aus dem Besserverstehen ein Andersverstehen zu machen (vgl. 
Bem, 19) – dann stellt sich die Frage, wie dies nun nach der prag-

matischen Wende eines vormals epistemischen Wahrheitsbegriffs 

gedacht werden soll beziehungsweise wie Habermas’ Pragmatik 

überhaupt zu verstehen ist.  

Bereits vor der pragmatischen Wende des Wahrheitsbegriffs fin-
det in Erkenntnis und Interesse eine rege Auseinandersetzung mit der 

Tradition des Pragmatismus – vor allem mit den Texten Charles S. 

 
29  So allerdings Heinle: „Habermas […] ersetzt den epistemischen 

durch den pragmatischen Wahrheitsbegriff.“ (Heinle, Dekonstruktion und/o-

der kommunikative Realität?, 108) 
30 So Habermas: „Und gegen den traditionalistischen Gadamer konnte 

mit Adorno das ideologiekritische Argument ins Spiel gebracht werden 
[…].“ (Bem, 20) 

31 So auch Dupeyrix: „An die Stelle der ‚Wahrheit‘ tritt nun ihre ‚Gül-
tigkeit‘. […] Habermas liefert somit eine prozeduralistische und falliblisti-
sche Konzeption des Wissens.“ (Dupeyrix, „Die pragmatistische Anthro-
pologie von Jürgen Habermas und Hans Joas“, 117) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  353 

Peirce – statt, die in den Folgejahren weiter an Bedeutung ge-

winnt.32 Dennoch hat Charles Lamore darauf hingewiesen, „dass 

Habermas nicht wirklich bereit ist, die radikalen Konsequenzen der 

Neuorientierung zu akzeptieren, die Peirce in solchen Texten an-
gekündigt hat“.33 Lamore ist der Auffassung, „dass sich dieser An-

satz [Peirces, P.F.] am besten als ,Kontextualismus‘ bezeichnen 

lässt“ und weist zugleich darauf hin, dass diese „Kennzeichnung 

[…] bei Habermas auf Vorbehalte“ stoße, die „nicht rein termino-

logischer Natur“ seien.34 So heißt es etwa nach der „Revision“ und 
im Zusammenhang der Analyse der „pragmatischen Voraussetzun-

gen der Konsensbildung“ (ND I, 55): „[W]as ein Sprecher hier und 

jetzt, in einem gegebenen Kontext behauptet, transzendiert seinem 

Anspruch nach alle kontextabhängigen, bloß lokalen Gültigkeitsstan-

dards.“ (ND I, 55) Dagegen wendet Lamore aber in einem wiede-

rum handlungsorientierten Sinn ein: „Soweit man den Begrün-
dungsbegriff über alle lokalen Rechtfertigungsbedingungen hinaus 

idealisiert, kann man seinen Inhalt ebensowenig veranschaulichen 

oder präzisieren wie irgendeinen Begriff des Absoluten.“35 Lamore 

verweist folglich auf ein „Verlangen nach Transzendenz“36 inner-

halb von Habermas pragmatischer Philosophie, das gerade prag-
matisch nicht ausgewiesen werden kann. 

Zwar lässt sich Habermas’ Position cum grano salis durch die Auf-

nahme der erkenntnistheoretischen Momente der Ideologiekritik 

einerseits und die Behauptung pragmatischer „Präsuppositionen“ 

(ND I, 55) andererseits kennzeichnen, aber zugleich nehmen beide 
Momente in der Entwicklung der Habermasschen Theoriearchitek-

tonik einen negativen, das heißt unselbstständigen und bloß ergän-

zenden Platz ein. Sie lassen sich eher aus dem Anspruch herleiten, 

 
32 Vgl. Charles Lamore, „Habermas und der Pragmatismus“, in: Stefan 

Müller-Doohm (Hrsg.), Das Interesse der Vernunft. Rückblicke auf das Werk 
von Jürgen Habermas seit „Erkenntnis und Interesse“ (Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, 2000), 328-344. Ferner Matthias Kettner, „Pragmatizismus“, 
in: Habermas Handbuch, 26-29. 

33 Lamore, „Habermas und der Pragmatismus“, 339. 
34 Vgl. ebd. 
35 Ebd., 340. 
36 Ebd., 342. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354  Die Debatte Derrida-Habermas 

„Gadamers Universalitätsanspruch der Hermeneutik nach zwei 

Seiten hin [zu] begrenz[en]“ – jedoch, wie Habermas fortfährt, 

„ohne dem methodisch gehandhabten hermeneutischen Verstehen 

seinen legitimen Platz zu bestreiten“. (Bem, 20) Die Legitimität der 
Hermeneutik besteht für Habermas darin, dass erst durch sie jener 

Übergang von der Bewusstseinsphilosophie zu einer philosophi-

schen „Gesellschaftstheorie“ (vgl. TKH, 1/2, 531) möglich wird.37  

Man darf entsprechend – wenn man etwa, wie Heinle, ein Ver-

ständnis der „Revision“ von Habermas’ Wahrheitsbegriffs entwi-
ckeln will – nicht vergessen, dass es sich dabei stets und zuerst um 

eine Version der Hermeneutik handelt. Damit kommen aber ent-

scheidende Präzisierungen ins Spiel, denn die Hermeneutik ist zu-

nächst einmal keine Erkenntnistheorie – ganz gleich wie diese ge-

fasst wird. Diesen Gegensatz von Hermeneutik und Erkenntnis-

theorie muss man sich klarmachen, bevor übereilt dem Habermass-
chen Programm „einer gesellschaftskritisch orientierten Erkennt-

nistheorie“ unter hermeneutischen Prämissen gefolgt wird.38 Entspre-

chend hebt Bubner auf den virulenten Gegensatz ab, durch den die 

Hermeneutik allererst zu einer attraktiven Theorieoption wird – al-

lerdings nicht für erkenntnistheoretische Zwecke: „Der Akt des 
Verstehens gilt deshalb als grundlegend, weil keine intellektuellen 

Erkenntnisanstrengungen dahinter zurückzugehen vermögen.“39  

Dass die Hermeneutik in diesem Sinn vieleher eine ontologische 

denn eine erkenntnistheoretische Position darstellt, kommt nicht 

zuletzt in Gadamers berühmtem Diktum zum Ausdruck: „Sein, das 
verstanden werden kann, ist Sprache.“40 Gadamer sagt nicht: „Er-

kenntnis, die verstanden werden kann, ist Sprache.“ Dies wäre auch 

sinnlos, da Erkenntnis je schon verstanden wird und nicht notwen- 

 
37 Vgl. Lafont, „Hermeneutik und linguistic turn“, 31, l.Sp.: „Habermas’ 

Übernahme entscheidender Einsichten aus der hermeneutischen Konzep-
tion der Lebenswelt spielt für seinen eigenen Bruch mit dem bewusstseins-
philosophischen Paradigma eine entscheidende Rolle.“ 

38 Vgl. Bubner, „Transzendentale Hermeneutik?“, 56. 
39 Ebd., 64. 
40 Gadamer, Wahrheit und Methode, 449f. Vgl. dazu insgesamt Kap. III 

von Wahrheit und Methode, das Gadamer als „Ontologische Wendung der 
Hermeneutik am Leitfaden der Sprache“ betitelt.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  355 

dig sprachlich sein muss.41 Damit kommt aber nur zum Ausdruck, 

dass Hermeneutik ein ontologisches Geschäft ist – etwa, wie zuvor 

bei Heidegger, eine „Daseinsauslegung“.42  

Nun hat Habermas gegenüber der Gadamerschen – und somit 
Heideggerschen –43 Fassung der Hermeneutik zwar Einwände for-

muliert (vgl. etwa HH; UH; TKH, 2/2, 589; DM, 182f.). Die Frage 

ist aber, ob er sich auch in einem dazu erforderlichen Maß von den 

ontologischen Prämissen der Hermeneutik freigemacht hat. Zu 

prüfen ist in jedem Fall die Stichhaltigkeit von Habermas’ Argu-
menten gegen „den Sinn einer ontologischen Hermeneutik“ (DM, 

172) – und inwiefern seine Annahmen nicht doch auf eine solche 

hinauslaufen. Denn auch seine frühe Fassung der Wahrheit ist zu-

nächst einmal vollkommen kompatibel mit hermeneutischen An-

nahmen, die dann zwar im Prozess ihrer Anwendung erkenntnis-

theoretisch gefasst werden – dies aber auf einem grundsätzlich her-
meneutischen und das heißt ontologischen Fundament. Entspre- 

 
41 Entsprechend fordert Hogrebe: „Wir brauchen also eine Semantik, die 

nicht mit Beschreibungen, sondern mit indiskreten Befunden einsetzt.“ (Hogrebe, Me-

taphysik und Mantik, 125) Gerade diese Einsicht werde aber in dem Maße 
verschüttet, wie es zu einem „Verschwinden der Mantik in der Hermeneu-
tik“ komme (vgl. ebd., 187). 

42  Martin Heidegger, Sein und Zeit, 19. Aufl. (Tübingen: Niemeyer, 
2006), 41. 

43 Die Einwände, die Habermas gegen Gadamers Hermeneutik ins Feld 
führt, treffen allemal auf Heidegger zu (hinzu kommen spezifische Ein-
wände gegen Heidegger, die an dieser Stelle nicht von Interesse sind, vgl. 

etwa DM, 158-190), denn die Gadamersche Hermeneutik versteht Haber-
mas als eine besser verständliche Version der Heideggerschen, was in dem 
berühmten Bonmot der „Urbanisierung der Heideggerschen Provinz“ – 
so der Titel einer Laudatio, die Habermas anlässlich der Verleihung des 
Hegel-Preises der Stadt Stuttgart an Gadamer im Jahr 1979 hielt (vgl. PPP, 
392-401) zum Ausdruck kommt: „Nun war Heidegger ein solcher radikaler 
Denker, der um sich herum eine Kluft aufgerissen hat. Gadamers große 
philosophische Leistung sehe ich darin, dass er diese Kluft überbrückt. 

Aber das Bild der Brücke legt freilich falsche Konnotationen nahe […]. 
Ich würde daher lieber sagen: Gadamer urbanisiert die Heideggersche Pro-
vinz. Freilich müsste man dabei im Sinne behalten, dass wir mit ,Provinz‘, 
zumal im Deutschen, nicht nur das Einschränkende assoziieren, sondern 
auch das Dickschädelig-Eigensinnige und Ursprüngliche.“ (PPP, 393) Vgl. 
dazu: Lafont, „Hermeneutik und linguistic turn“, 31, l.Sp.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356  Die Debatte Derrida-Habermas 

chend stellt seine sogenannnte epistemische Wahrheitstheorie – die 

Konsenstheorie der Wahrheit – den Versuch dar, ein hermeneutisches 

Argument gegen die Korrespondenztheorie der Wahrheit zu formu-

lieren. So legt Habermas in seiner Auffassung der Konsenstheorie 
in „Wahrheitstheorien“ im Jahr 1972 (VuE, 127-186) dar: „Die 

Korrespondenztheorie der Wahrheit versucht vergeblich, aus dem 

sprachlogischen Bereich auszubrechen, innerhalb dessen der Gel-

tungsanspruch von Sprechakten allein geklärt werden kann.“ 

(VuE, 133) Entsprechend folgert Habermas:  

Darüber, ob Sachverhalte der Fall oder nicht der Fall sind, entscheidet 

nicht die Evidenz von Erfahrungen, sondern der Gang von Argumentati-

onen. Die Idee der Wahrheit lässt sich nur mit Bezugnahme auf die dis-

kursive Einlösung von Geltungsansprüchen entfalten. Aus diesen Thesen 

möchte ich einige vorläufige Schlussfolgerungen ziehen, die eine Konsens-

theorie der Wahrheit nahelegen. (VuE, 136f.) 

Fast drei Jahrzehnte später schreibt Habermas dazu: „[I]nzwischen 
habe ich mich […] überzeugen lassen, dass sich aus diesem Um-

stand kein konzeptueller Zusammenhang zwischen Wahrheit und 

rationaler Behauptbarkeit unter idealen Bedingungen ergibt.“ 

(WuR, 50) Gegen sich selbst führt Habermas dabei das Argument 

ein, dass „die diskursive Einlösung von Wahrheitsansprüchen in-

sofern kontraintuitiv [sei], als Wahrheit offensichtlich kein ,Er-
folgsbegriff‘[sei]“. (WuR, 50) Diese „Revision“ bleibt aber für den 

hermeneutischen Ausgangspunkt der Konsenstheorie sensibel. 

Entsprechend hält auch Heinle fest: „Mit der Preisgabe des Kon-

sensbegriffs von Wahrheit ist keine Revision des Ausgangspunktes 

der (transzendental ansetzenden) formalpragmatischen Untersu-
chung verbunden.“44 Es stellt sich also erneut und umso drängen-

der die Frage nach den Voraussetzungen des „sprachlogischen Be-

reichs“, in denen Geltungsansprüche wie der der Wahrheit verhan-

delt werden. Begnügt sich Habermas’ Theoriearchitektonik damit, 

auch auf kontrafaktische geltende Voraussetzungen Bezug zu neh-
men – oder verstecken sich dahinter jeweils Formen einer gesell-

schaftsutopisch verstandenen Hermeneutik, die ihrerseits ontolo-

gisch verfährt? 

 
44 Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 106. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  357 

Eine in diesem Sinn aufschlussreiche – und zugleich zu einem 

Exkurs anleitende – Unterscheidung bezüglich dieser Vorausset-

zungen liefert Habermas, wenn er auf die Normativität der sprach-

pragmatischen Situation eingeht: „Dabei steht der kommunikativ 
Handelnde unter dem ,Muss‘ einer schwachen transzendentalen 

Nötigung, aber er begegnet damit nicht auch schon dem präskrip-

tiven ,Muss‘ einer Handlungsregel“ (FuG, 18). Dergestalt gewinnt 

Habermas allererst den Raum, in eine „Diskurstheorie des Rechts 

und des demokratischen Rechtsstaats“ – so der Untertitel von Fak-
tizität und Geltung – einzuleiten, da die kommunikative Vernunft 

dergestalt zu einer Theorieoption heranwachse, so Habermas, die 

eine solche Theorie erst ermögliche: „Die kommunikative Ver-

nunft ermöglicht eine Orientierung an Geltungsansprüchen, aber 

sie selbst gibt keine inhaltlich bestimmte Orientierung für die Be-

wältigung praktischer Aufgaben“ (FuG, 19). Die folgende „Theorie 
des Rechts und der Demokratie“ (ebd., 20) beruht dabei auf der 

Annahme, dass sich „[d]ie kommunikative Alltagspraxis […] mit 

ihren idealisierenden Voraussetzungen [überfordert]“ (FuG, 19). 

Erst aus dieser Selbstüberforderungsthese45 (SÜ) lässt sich die für die 

Habermassche Theorie von Recht und Demokratie vitale An-
nahme eines „normativen Eigensinns“ (FuG, 11) dieser Bereiche 

ableiten. Am Rande sei angemerkt, dass Habermas explizit darauf 

hinweist, dass seine Theorie diesen „normativen Eigensinn“ „ge-

genüber ästhetischen Assimilationen“, wie sie Derridas Force de Loi 

unternehme, verteidige (vgl. FuG, 11, Fn. 8).  
Die Begründung von (SÜ) kann nun aber pragmatisch über-

haupt nicht erbracht werden, weil pragmatisch-kontextuell über-

haupt nicht von einer wie auch immer gearteten grundsätzlichen 

Überforderung ausgegangen werden kann, sondern allenfalls von 

 
45 In ausführlicher Fassung: „Ein Kranz unvermeidlicher Idealisierun-

gen bildet die kontrafaktische Grundlage einer faktischen Verständigungs-
praxis, die sich kritisch gegen ihre eigenen Resultate richten, sich selbst 
transzendieren kann. Damit bricht die Spannung zwischen Idee und Wirk-
lichkeit in die Faktizität sprachlich strukturierter Lebensformen selber ein. 
Die kommunikative Alltagspraxis überfordert sich mit ihren idealisieren-
den Voraussetzungen; aber nur im Lichte dieser innerweltlichen Transzen-
denz können sich Lernprozesse vollziehen.“ (FuG, 19) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358  Die Debatte Derrida-Habermas 

einer solchen, die je kontextuell gegeben oder nicht gegeben ist.46 

Die Begründung kann demnach nur in dem liegen, was Habermas 

den „hermeneutischen Zwang“ nennt, dem man sich unterwerfen 

müsse, um „einen klärenden Konsensus, zu dem das wiederaufge-
nommene Gespräch führen mag, als tragendes Einverständis vor-

erst zu akzeptieren“. (UH, 152) Demnach ist der Konsens selbst 

klärend: Er ist, da potenziell kontrafaktisch, nicht eine vollständige 

Klärung aller Missverständnisse, sondern vielmehr deren Voraus-

setzung. Im Sinne einer solchen Ermöglichungsbedingung will Ha-
bermas auch (SÜ) verstanden wissen. So folgert er direkt im nächs-

ten Satz, nachdem zuvor das Wort „überfordert“ gefallen ist: „Die 

kommunikative Vernunft ermöglicht also eine Orientierung an 

Geltungsansprüchen“ (FuG, 19). Überforderung beziehungsweise Trans-

zendierung und Ermöglichung faktischer Geltung gehören demnach zusammen. 

Dies weist strukturell eine gewisse Ähnlichkeit zu Derridas Fassung 
quasitranszendentaler Bedingungen als Bedingungen der Möglich-

keit und Unmöglichkeit auf (vgl. Kap. III.4). Der Unterschied zwi-

schen beiden Varianten der Quasitranszendentalität besteht, so 

muss man Habermas’ Einwand verorten, in folgendem Umstand: 

Derridas  

Nachweis, dass ,die Bedingungen der Möglichkeit‘ einer gelingenden Pra-

xis zugleich ,die Bedingungen der Unmöglichkeit ihres Gelingens‘ sind, be-

wegt sich weiterhin im begrifflichen Universum eines auf das Ganze aus-

greifenden metaphysischen Denkens. (NuR, 287) 

Der Unterschied besteht also per se nicht in einer strukturell mar-
kant anderen Erläuterung von Handlungsbedingungen, sondern in 

deren „Nachweis“, deren Begründung. Bevor auf Derridas eigene 

Darstellung seiner Begründung der von ihm selbst vertretenen „af-

finity between deconstruction and pragmatics“ (RDP, 78) einge-

gangen werden kann (Kap. IV.4) – und so die generelle Richtigkeit 
von Habermas’ Kritik beurteilt werden kann –, muss man sich zu-

nächst über Habermas’ Begründung klarwerden.  

Dazu ist es wichtig zu sehen, dass – wie zum Teil bereits be-

merkt – die potenzielle Kontrafaktizität von Unterstellungen nur 

 
46 Vgl. Lamore, „Habermas und der Pragmatismus“, 340. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  359 

der pragmatisch greifbare Ausdruck dessen ist, was Habermas hier 

meint – andernfalls hätte er sich um eine pragmatistische Begrün-

dung dieses Zusammenhangs bemüht, die, wie Lamore festgestellt 

hat, jedoch gerade nicht gegeben werden kann. Entsprechend hält 
Habermas nachdrücklich fest: „Ein Kranz unvermeidlicher Ideali-

sierungen bildet die kontrafaktische Grundlage einer faktischen 

Verständigungspraxis“ (FuG, 18). Das Subjekt dieses Satzes ist der 

„Kranz unvermeidlicher Idealisierungen“ und nicht „die kontrafak-

tische Grundlage“; die Frage nach der Begründung von (SÜ) muss 
also bei den Idealisierungen ansetzen, aus denen Kontrafaktizität 

erst als Kontrast zu einer nicht-idealisierten Realität erwächst. 

Kontrafaktizität kann demnach als Anwendung und Überprüfung 

dieser Idealisierungen verstanden und schon deswegen nicht mit 

diesen gleichgesetzt, geschweige denn diesen vorgeordnet werden. 

Also ist an dieser Stelle wieder auf Habermas’ hermeneutische Fas-
sung des „klärenden Konsensus“ als „tragendes Einverständnis“ 

(vgl. UH, 152) zurückzukommen. 

Ein „tragendes Einverständnis“ und folglich auch tragfähiges 

Einverständnis in Momenten des Missverstehens und einander 

Nicht-Verstehens könne es nur dann geben, so Habermas gegen-
über Gadamer, wenn gesehen werde, dass „jeder Konsensus, in 

dem Sinnverstehen terminier[e], grundsätzlich unter dem Verdacht 

[stehe], pseudokommunikativ erzwungen worden zu sein“ (UH, 

153). Habermas unterscheidet also zwischen einem für seine Zwe-

cke brauchbaren und einem nicht brauchbaren Konsens- und Ein-
verständnisbegriff; und zwar in Auseinandersetzung mit Gadamer. 

Daraus folgt, dass die Begründung von (SÜ) in einer Kritik, nicht 

aber in einer Absage an die Hermeneutik Gadamers besteht.  

Als Hintergrund für Habermas’ Interesse an der Gewinnung ei-

nes tragfähigen Konsensbegriffs kann dabei seine Kritik an Hei-

degger verstanden werden. So hält er diesem vor, dass er „den star-
ken Auserwählten gegen den Bourgeois, das ursprüngliche Denken 

gegen den Commonsense und das Todesmutige des Außerordentli-

chen gegen die Gewöhnlichkeit des Gefahrlosen ausspiel[e]“ (HH). 

In diesem Sinn denkt Habermas also gegen Heidegger, insofern er 

die Dimensionen des „Commonsense“ und der „Gewöhnlichkeit“ 
durch den Begriff des Konsenses retten will. Er denkt aber zugleich 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360  Die Debatte Derrida-Habermas 

mit Heidegger, als er dessen begriffliche Dichotomie übernimmt 

und lediglich innerhalb derselben einen Heidegger entgegengesetz-

ten Akzent setzt.  

Eine ähnliche Spannung kann auch für Gadamers Hermeneutik 
geltend gemacht werden, da auch sie die Heideggerschen Dichoto-

mien übernimmt, innerhalb derselben aber ebenfalls „Common-

sense“ und „Gewöhnlichkeit“ durch die „Rehabilitierung des Vor-

urteils“47 (vgl. UH, 156) betont – beziehungsweise überbetont. So 

hält Bertram für Gadamers Verstehenslehre fest: „Sofern die Tra-
dition dem Verstehen Verständnisse an die Hand gibt, bleibt dieses 

Verstehen im Althergebrachten verhaftet.“48 – Betram bezieht sich 

dabei explizit auf die Richtigkeit der „von Habermas und anderen 

artikulierten Kritik am traditionalistischen Moment von Wahrheit 

und Methode“.49 

Aus Habermas’ folgerichtiger Kritik an Gadamer resultiert aber 
noch keine Begründung seiner eigenen Theorie. Dieser Zusam-

menhang bedarf einer eigenen Betrachtung. Denn um zwischen 

kommunikativem und pseudokommunikativem Zwang kriteriell zu 

unterschieden, muss Habermas eine überaus gewichtige, zusätzli-

che Prämisse einführen: die der Wahrheit als regulativem Prinzip 
(UH, 154). Denn Habermas’ Theorieanspruch – den er an dieser 

Stelle mit Apel teilt (vgl. UH, 154) – besteht offensichtlich darin, 

„Verständigung im Rahmen einer unbegrenzten Interpretationsge-

meinschaft herbeizuführen“. Dies sei, so Habermas, theoretisch 

nur durch die Inanspruchnahme von Wahrheit zu leisten, denn 
„Wahrheit ist der eigentümliche Zwang zu zwangloser universaler 

Anerkennung“ (UH, 154). Gleichwohl sieht Habermas, dass dieser 

Zwang zur Anerkennung nicht mit der faktischen Anerkennung 

von Wahrheit verwechselt werden darf: Denn „diese ist gebunden 

an eine ideale Sprechsituation, und das heißt Lebensform, in der 

zwanglose universale Verständigung möglich ist“. (UH, 154) Diese 
Prämisse expliziert Habermas: „Insofern muss sich kritisches Sinn-

verstehen die formale Antizipation richtigen Lebens zumuten.“ 

 
47 Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode, 260f. 
48 Betram, Hermeneutik und Dekonstruktion, 51. 
49 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  361 

(UH, 154) Dazu gehöre der Einschluss der „Idee der Mündigkeit“ 

(vgl. UH, 155). Entsprechend folgert Habermas: 

Erst die formale Vorwegnahme des idealisierten Gesprächs als einer in Zu-

kunft zu realisierenden Lebensform garantiert das letzte tragende kontra-

faktische Einverständis, das uns vorgängig verbindet und an dem jedes 

faktische Einverständnis, wenn es ein falsches ist, als falsches Bewusstsein 

kritisiert werden kann. (UH, 155) 

Habermas sieht demnach völlig korrekt, dass falsche Unterstellun-

gen in der Verständigung – und somit die Unterscheidung von 

kommunikativem und pseudokommunikativem Einverständnis – 

als falsch nur dann erkannt werden können, wenn sie aus der Per-

spektive zukünftigen Besserwissens beurteilt werden. Eine der 

Struktur des Vorurteils gegenüber kritikfähige Hermeneutik meint 
Habermas aber, so Angehrn, „durch eine am Modell der Psycho-

analyse ausgerichtete Hermeneutik“50 liefern zu können. Dement-

sprechend nimmt Habermas zunächst Bezug auf Hegel, der in sei-

ner Phänomenologie des Geistes „die selbstkritische Eingrenzung des 

Bewusstseins[…] mit Reflexion in dem anderen Sinne einer kriti-
schen Auflösung von selbsterzeugter Pseudogegenständlichkeit, 

und das heißt: mit der analytischen Befreiung von objektivem Schein ver-

knüpft“. (EI, 412) Noch vor der expliziten Bezugnahme auf die 

Psychoanalyse ist dieser Hegelbezug kein Zufall. So verweist Peter 

Dews auf „Habermas’ Grundhaltung“,51 die in Habermas’ Äuße-
rung zum Ausdruck komme, „Zeitgenosse der Junghegelianer ge-

blieben [zu sein]“. (DM, 67)52  

 
50 Angehrn, Interpretation und Dekonstruktion, 97. 
51 Dews, „Die Entsublimierung der Vernunft als Habermas’ Leitge-

danke“, 147.  
52 Diese Einschätzung wird auch von Bubner geteilt. So schreibt er über 

die Stoßrichtung von Habermas’ Philosophie: „Schließlich wird die ideo-
logiekritische Intention weiterverfolgt, die von der Kritischen Theorie in 
junghegelianischer Manier mit der Tätigkeit der Reflexion verbunden wor-
den war.“ (vgl. Rüdiger Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbe-
griffe praktischer Philosophie (Frankfurt a.M.: 1976), 52) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362  Die Debatte Derrida-Habermas 

Für die Junghegelianer hinterließ Hegel einen letzten Widerspruch: die 

Kluft zwischen seiner These, dass der Denken und Geschichte vereini-

gende dialektische Prozess im umfassenden Triumph der Vernunft gipfelt, 

und der offensichtlichen Fortdauer des Irrationalen in der sozialen Welt. 

Die Junghegelianer zogen den Schluss, dass Hegel in einer Hinsicht recht 

hatte mit seinen Behauptungen über das Verhältnis zwischen Vernunft 

und Geschichte: Es gab wirklich ein historisch akkumuliertes Potenzial, das 

durch sein Denken sichtbar geworden war. Aber dieses Potenzial musste 

erst noch verwirklicht werden. […] Mit anderen Worten, die innere Bezie-

hung zwischen Vernunft und Geschichte müsse bewahrt werden, ohne 

schon der Neigung Hegels nachzugeben und die Geschichte in die schon 

vollendete Äußerung der Vernunft zu verklären.53 

Entsprechend wird verständlich, warum sich Habermas mit einer 
Hermeneutik nicht begnügen kann, von der Gadamer sagt:  

Die Überwindung aller Vorurteile, diese Pauschalforderung der Aufklä-

rung, wird sich selbst als ein Vorurteil erweisen, dessen Revision erst den 

Weg für ein angemessenes Verständnis der Endlichkeit freimacht, die nicht 

nur unser Menschsein, sondern ebenso unser geschichtliches Bewusstsein 

beherrscht.54 

Habermas will gerade dieses „geschichtliche Bewusstsein“ (Gada-

mer) nicht als „die schon vollendete Äußerung der Vernunft verklä-
ren“ (Dews). Dazu bemüht er zunächst eine an Hegels Dialektik 

sich anlehnende Psychoanalyse:  

Freud hat diese Selbstkritik sodann aus erkenntnistheoretischen Zusam-

menhängen gelöst und auf die reflexive Erfahrung eines Subjekts bezogen, 

das sich unter zwanghaft restringierten Wahrnehmungs- und Handlungs-

mustern über sich selbst täuscht und sich im Durchschauen dieser Illusio-

nen von sich selbst befreit. (EI, 412)  

Entsprechend unterscheidet Habermas die psychoanalytische 

„Kritik“ vom hermeneutischen „Nachkonstruieren“ (vgl. EI, 
412f.). Die Frage dabei ist jedoch, ob Kritik – wie Habermas diese 

 
53 Dews, „Die Entsublimierung der Vernunft als Habermas’ Leitge-

danke“, 147f. 
54 Gadamer, Wahrheit und Methode, 259f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  363 

versteht –55 noch auf dem Boden der Hermeneutik, nämlich als 

eine „psychologische Hermeneutik“ (Angehrn) möglich ist, das 

heißt eher als eine komplementäre Ergänzung denn als eine kon-

kurrierende Methode. Diese Notwendigkeit zur Ergänzung der 
Hermeneutik sieht Habermas aber insofern, als Hermeneutik allein 

noch nicht zur Gesellschaftstheorie tauge:  

Das Horizontwissen, das die kommunikative Alltagspraxis unausgesprochen 

trägt, ist paradigmatisch für die Gewissheit, mit der der lebensweltliche Hin-

tergrund präsent ist; und doch genügt es nicht dem Kriterium eines Wissens, 

welches in einer internen Beziehung zu Geltungsansprüchen steht und 

deshalb kritisiert werden kann. (TKH, 2/2, 589) 

In diesem Sinn hat Habermas auch (SÜ) eingeführt: Als die Not-

wendigkeit der Möglichkeit einer Selbsttranszendierung pragmati-
scher Präsuppositionen, damit diese sich in der Kommunikation 

entwickeln können und nicht schon pseudo-kommunikativ vorge-

geben werden – und somit zwischen Hermeneutik und Gesell-

schaftsutopie kein Gegensatz bestehen muss. Der Anspruch der 

Gesellschaftstheorie ist hierbei, eine Kritikfähigkeit gegenüber den 
unausräumbaren hermeneutischen Prämissen jeglicher Gesell-

schaftskonstitution zu gewährleisten. Die Frage ist aber, ob Haber-

mas tatsächlich über die Ressourcen verfügt, zwischen Gesell- 

 
55 Detlef Garz hebt in diesem Zusammenhang hervor, dass die Unter-

scheidung dieser beiden methodischen Momente – anders als es das Kapi-
tel „Nachkonstruktion versus Selbstkritik“ in Habermas’ Nachwort zu Er-
kenntnis und Interesse (vgl. EI, 411) fälschlicherweise suggeriert – überhaupt 
erst „aufgrund von Einwänden und Rückfragen ausführlicher fixiert und 
festgelegt“ wurde (Detlef Garz, „Kritik, Hermeneutik, Rekonstruktion. 
Zum Stellenwert der Methode bei Jürgen Habermas“, in: Stefan Müller-
Doohm (Hrsg.), Das Interesse der Vernunft. Rückblicke auf das Werk von 

Jürgen Habermas seit „Erkenntnis und Interesse“ (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 2000), 201-217, 203). Erst, so Garz, „[u]nter Hinweis darauf, dass 
der für die gesamte Arbeit zentrale Begriff der Reflexion einer weiteren 
Ausdifferenzierung bedarf, unterscheidet er nun die auf Selbstreflexion ge-
richtete Kritik einerseits von Rekonstruktionen andererseits“. (Ebd.) Ent-
sprechend hält auch Habermas fest: „Die ,kritischen‘ Wissenschaften wie 
Psychoanalyse und Gesellschaftstheorie sind ebenfalls von erfolgreichen 
Nachkonstruktionen allgemeiner Kompetenzen abhängig.“ (EI, 414)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364  Die Debatte Derrida-Habermas 

schaftstheorie und Gesellschaftsutopie zu unterscheiden, wenn das 

emanzipatorische Potenzial ersterer je schon in einen hermeneuti-

schen Prämissenrahmen eingelassen ist. 

Insofern man diese Frage als eine nach der Natur des Menschen 
versteht (vgl. Kap. IV.3), muss man feststellen, dass Habermas 

diese Frage aufgegeben hat. So hat Habermas nach Ansicht Jörkes 

nicht demonstrieren können, dass der Mensch „von Natur aus auf 

Mündigkeit oder gar Herrschaftsfreiheit angelegt ist“.56 Jörke fährt 

in diesem Sinne fort:  

Es sind wohl diese Bedenken gewesen, die Habermas dazu geführt haben, 

die Rede von einem gattungsgeschichtlich fundierten Interesse [vgl. AI, 

P.F] an Mündigkeit kurz nach der Veröffentlichung von Erkenntnis und In-

teresse fallen zu lassen. […] Es ist nun das kommunikative Handeln, aus 

dem Habermas das Interesse an Emanzipation zu gewinnen versucht.57 

Letzteres buchstabiert Habermas sowohl universalpragmatisch 

(vgl. UP) als auch formalpragmatisch (vgl. TKH), das heißt schließ-

lich diskursethisch (vgl. MkH, EzD, FuG) aus. Wenn zwischen die-

sen Ansätzen hier nicht streng unterschieden wird, dann deswegen, 
weil die Neuerungen innerhalb dieser für die Frage nach der Beant-

wortung von Habermas’ „Interesse an Emanzipation“ (Jörke) 

keine neuen Weichen stellen. Gezeigt werden soll vielmehr, dass 

Habermas’ Werk insgesamt durchtränkt ist von hermeneutischen 

Annahmen, die ihrerseits gesellschaftutopisch konfiguriert sind. 
Dieser Zusammenhang ist dem Gedanken nach bereits in „Arbeit 

und Interaktion“ präsent (vgl. Kap. IV.1). Explizit thematisiert 

wird der methodologische Zusammenhang von Hermeneutik und 

Sozialtheorie zudem ab Erkenntnis und Interesse und er kulminiert in 

gewisser Weise in der Theorie des kommunikativen Handelns, denn auch 

die späteren Wendungen verlassen diesen Rahmen nicht mehr.58 
Entsprechend stützt sich die vorliegende Untersuchung in den fol- 

 
56 Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas“, 

308.  
57 Ebd. 
58 Vgl. Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Haber-

mas“, 315. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  365 

genden Kapiteln (Kap. IV.2.1; IV.2.2) schwerpunktmäßig auf die 

Theorie des kommunikativen Handelns. 

Der Verdacht, der sich an dieser Stelle aufdrängt, besteht also 

darin, dass Habermas eine dem empirischen Verlauf von Kommu-
nikation stets nachträgliche Situation theoretisch voraussetzt, in der 

erst unterschieden werden kann, was sich in einem Gespräch fak-

tisch kommunikativ entwickelt hat und was darin pseudokommu-

nikativer Zwang gewesen ist. Ohne diese Vorabinvestition kann 

von einer ansetzenden Kommunikation nämlich gar nicht gewusst 
werden, ob sie kommunikativ oder pseudokommunikativ verlaufen 

ist. Entsprechend sei erneut darauf hingewiesen, dass Habermas – 

wie bereits zu Beginn dieses Unterkapitels bemerkt – den Boden 

erkenntnistheoretischer Begründung verlässt und ontologisch-nor-

mativ beziehungsweise hermeneutisch-gesellschaftsutopisch argu-

mentiert. Denn gegen den erkenntnistheoretischen Einwand einer 
ungewussten Vorabinvestition würde Habermas einwenden, dass 

eben diese Investition geleistet werden muss, um überhaupt in die 

nachträgliche, kritikfähige Situation kommen zu können. Dies hat 

Reinhart Klemens Maurer bereits 1977 gesehen:  

Die fortschreitende Auflösung von Dissens in praktischen Fragen durch 

den herrschaftsfreien Diskurs ist nach Habermas möglich aufgrund eines 

vorgängigen Konsensus. Dieser ist notwendig, weil es sonst keine Argu-

mente mit konsenserzielender Kraft gibt. Und das ist in der Tat die Frage 

[…].59  

Entsprechend schließt Maurer einen causa sui-Vorwurf an: „Der 

herrschaftsfreie Diskurs ist demnach zugleich Weg und Ziel, eine 

Art Ursache seiner selbst und ist so zugleich Ursache der gesuchten 

Maßstäbe der Kritik.“60 Maurer wirft Habermas somit vor, dass 

dieser zwischen dem kommunikativ-empirischen Teil seiner Theo-
rie, von dem eben nicht gewusst werden kann, ob er faktisch oder 

kontrafaktisch kommunikativ ist und dem kommunikativ-trans-

zendentalen Teil der Theorie, der in einer Teleologie der Verstän-

digung besteht, kein zwingendes Verhältnis begründet werden 

 
59 Reinhart Klemens Maurer, „Jürgen Habermas’ Aufhebung der Phi-

losophie“, in: Philosophische Rundschau. Sonderheft 24/8 (1977), 1-70, 37. 
60 Ebd., 36. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366  Die Debatte Derrida-Habermas 

kann. Entsprechend lässt sich Maurers Feststellung eines Haber-

masschen „Dilemma[s]“ nachvollziehen. Habermas werde, so 

Maurer, „die Vereinigung des Empirischen und des Transzenden-

talen zu einem Problem, das er quasi-transzendental zu lösen 
glaub[e], indem er es quasi-ontologisch lös[e]“.61 Der Verdacht ei-

ner „quasi-ontologischen“ Lösung erhärtet sich nun insofern, als 

Habermas zwar einerseits im Sinne von (SÜ) mit einer permanen-

ten Neuausrichtung von selbsttranszendierungsfähigen (vgl. FuG, 

18f.) pragmatischen Voraussetzungen rechnen muss und diese an-
dererseits relativ deutlich benennen kann, als wären sie keiner po-

tenziellen Selbsttranszendierung ausgesetzt:  

Er [der kommunikativ Handelnde] muss nämlich Idealisierungen vorneh-

men – z.B. Ausdrücken identische Bedeutungen zuschreiben, für Äuße-

rungen einen kontextüberschreitenden Geltungsanspruch erheben, den 

Adressaten Zurechnungsfähigkeit, d.h. Autonomie und Wahrhaftigkeit, 

sich und anderen gegenüber, unterstellen. (FuG, 18)  

Dieser Deskriptivismus ist zwar insofern nicht ontologisch, als es 

sich, recht besehen, um einen Präskriptivismus handelt, aber als 
notwendiges Präskriptiv übernimmt dieses zugleich eine „quasi-on-

tologische“ Funktion.  

Anders wendet Tugendhat diese Voraussetzung. Er weist darauf 

hin, dass die von Habermas beanspruchte Funktion „a specific at-

titude to one’s goals“ enthalte, nämlich „the fact that the person 
sees himself as being in a community with those persons on whose 

consent he makes the pursuit of his goals dependent […]“. 62 

Entsprechend konstatiert Tugendhat, dass die fragliche Funktion 

ein „value-judgement“ sei, nämlich „to want to exist in such a com-

munity (whether it is a family, a friendship, society or mankind at 

large)“.63 Dann aber ist eine Folgerung unvermeidlich: „Now if 
communicative actions in Habermas’s new sense depend on such a 

social attitude or relationship, it would be wrong to claim, as Ha- 

 
61 Vgl. Maurer, „Jürgen Habermas’ Aufhebung der Philosophie“, 49. 
62 Ernst Tugendhat, „Habermas on Communicative Action“ [1985], in: 

Philosophische Aufsätze (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1992), 433-440, 436. 
63 Vgl. ebd. (eigene Hervorhebung, P.F.). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gesellschaftsutopische Ontologie und Kommunikabilität  367 

bermas does, that all social relationships are constituted by such com-

municative actions.“64 Die Kritik Tugendhats kann nun insofern 

mit der Maurers verbunden werden, als eine Generalisierung parti-

kularer Eigenschaft wiederum zu einer „quasi-ontologischen“ 
Funktion wird. Dabei wird dann allerdings die in dieser Funktion 

angelegte ethische Entscheidung – als Antwort auf die Frage, wie 

man leben will beziehungsweise wem man zugehören will, wessen 

Werte man teilen will (vgl. Kap. IV.4.1) – ausgeklammert (vgl. Kap. 

IV.3). In diesem Sinn scheint es angebracht, Maurers und Tugend-
hats Kritik zu kombinieren und von einer ethischen Frage mit 

quasi-ontologischer Funktionalität auszugehen. 

Insofern die ethische Frage aber nicht als solche gestellt wird, 

sondern vielmehr kommunikativ-hermeneutisch – und das heißt 

dann: ontologisch – vorausgesetzt wird, spricht Bubner diesbezüg-

lich von „einer falschen Objektivierung der Gesprächssituation“, 
die bereits voraussetzt, was sich erst aus ihr erst ergeben kann – 

und insofern verhindert, was sich aus ihr ergeben könnte.65 Auch 

Gadamer äußert Zurückhaltung gegenüber Habermas’ anspruchs-

vollem Prämissenrahmen: „Die hermeneutische Reflexion ist da-

rauf beschränkt, Erkenntnischancen offenzulegen, die ohne sie 
nicht wahrgenommen würden. Sie vermittelt nicht selbst ein Wahr-

heitskriterium.“66 Es gilt nun zu sehen, wie sich dieser Befund in 

Habermas’ konkreten – theoriestrategischen wie sprachanalyti-

schen – Bestimmungen niederschlägt, um so die vordergründigen 

Themen der Debatte mit Derrida nachvollziehen zu können. 

 
64 Ebd. 
65 Bubner, „Was ist kritische Theorie?“, in: Jürgen Habermas, Dieter 

Henrich, Niklas Luhmann, Jacob Taubes (Hrsg.) Hermeneutik und Ideologie-
kritik (Frankfurt a.M: Suhrkamp, 1971), 160-210, 189. Bubner erläutert 
dies folgendermaßen: „Man muss doch bezweifeln, ob sich die Mitglieder 
einer solchen Gesellschaft noch viel zu sagen hätten, ob sich der Dialog, 

in dem es um eine erst zu klärende, zu gewinnende Sache geht, dort nicht 
vielmehr zum reinen Spiel aufhöbe, dem die Dimension des Ernstes nicht 
länger kontrastierend gegenübersteht.“ (Ebd.) 

66 Gadamer, „Replik“, in: Jürgen Habermas, Dieter Henrich, Niklas 
Luhmann, Jacob Taubes (Hrsg.) Hermeneutik und Ideologiekritik (Frankfurt 
a.M: Suhrkamp, 1971), 283-317, 300. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368  Die Debatte Derrida-Habermas 

IV. 2.1. Das formalontologische Scheitern geltungslogischer 
Wertsphären  

Inhalt des Unterkapitels 

Im Folgenden soll zunächst Habermas’ pragmatische Wende der Wahrheitsse-

mantik nachvollzogen werden, die sich selbst als eine Neuerung etwa auch ge-

genüber der Sprechakttheorie Searles versteht. Zugleich wird dabei deutlich, 

dass die daraus resultierende Geltungslogik von Sprechakten in problematischer 

Weise auf die Unterstellung ontologischer Bereiche angewiesen ist. Dies ist ins-
besondere am Beispiel des Bereichs ästhetischer Geltung zu diskutieren, der 

Habermas selbst zum Ausgangspunkt seiner Kritik an Derrida dient. 

Aus Habermas’ gesellschaftsutopischer Überforderung der Herme-

neutik folgt, dass Sprechakte zugleich soziale Akte sind, das heißt 

solche Akte, die „der Tradition und der Erneuerung kulturellen 

Wissens“, „der sozialen Integration“ und „der Ausbildung von per-

sonalen Identitäten“ (vgl. TKH, 2/2, 208) dienen. In diesem Sinne 
hält auch Stefan Blank in seiner Analyse der Derrida-Habermas 

Debatte in Verständigung und Versprechen von 2006 fest: „Nach Ha-

bermas gilt also, dass die elementaren sozialen Praktiken genau auf-

grund ihrer sprachlichen Strukturierung dazu geeignet sind, Sozia- 

lität zu stiften.“1 In der Verständigung durch Sprechakte vollziehen 
Handelnde zugleich eine für Gesellschaften konstitutive Rolle, in-

dem sie in der Sprache die Werte und Annahmen einer Gesellschaft 

kritisch erneuern.2 Diese Reproduktionsannahme (RA) kann mit 

 
1 Stefan Blank, Verständigung und Versprechen. Sozialität bei Habermas 

und Derrida (Bielefeld: transcript, 2006), 70.  
2 Habermas unterscheidet hier den „Reproduktionsprozeß“ nach den 

„symbolischen Strukturen der Lebenswelt“ und nach der „Erhaltung des 
materiellen Substrats der Lebenswelt“ (TKH, 2/2, 209). Diese Unterschei-

dung erläutert Welsch, indem er Habermas’ Kapitel der „Entkopplung von 
System und Lebenswelt“ (vgl. TKH, 2/2, 229-294) zusammenfasst: „Das 
System sorgt für die materielle Reproduktion der Gattung und erfüllt diese 
Aufgabe vor allem mittels der Subsysteme Wirtschaft und Verwaltung. 
Hier regiert die funktionale Vernunft, wie Habermas die zweckrationale 
bzw. instrumentelle Vernunft nennt. Die wesentlichen Systemregulative 
sind Geld und Macht. Die Lebenswelt hingegen hat die Reproduktion der 
Gattung durch die Tradierung und Erzeugung von Sinn zur Aufgabe. Dies 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 369 

Stefan Blank als „ein Modell der Vergesellschaftung“ begriffen 

werden (vgl. TKH, 1/2, 452; Kap. IV.2.2).3 Dies erscheint einerseits 

als eine „Erweiterung“4 des sprachanalytisch gefassten Begriffs des 

Sprechaktes und andererseits als eine Verengung eines Begriffs von 
Sprache,5 dem nicht vorab eine besondere soziale Funktion zuge- 

 

schrieben werden kann.6 Insbesondere der Aspekt der Verengung 

sprachlicher Möglichkeiten durch eine – wie noch zu sehen – the-

oretische Entscheidung ist zugleich Teil der Habermas-Derrida-
Debatte (vgl. DM, 234-240).  

 
betrifft sowohl die Privatsphäre wie die Öffentlichkeit. In den Prozessen 
der Lebenswelt hat die kommunikative Vernunft ihren Ort.“ (Welsch, Ver-
nunft, 127) 

3 Blank, Verständigung und Versprechen, 21. Blanks „Modell elementarer 
Vergesellschaftung“ entspricht cum grano salis dem hier zuvor ausgemach-
ten Befund einer gesellschaftsutopischen Überforderung der Hermeneu-

tik. Letzterer Befund ist allerdings insofern präziser, als Blank sein Modell 
letztlich auch erst durch die Kontrastierung mit Gadamers Hermeneutik 
gewinnt (vgl. ebd., 73-79). 

4 Apel, „Die Logosauszeichnung der menschlichen Sprache“, 59f. Siehe 
aber auch Wellmer, „Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?“.  

5 In diese Richtung argumentiert: Joseph Vogl, „Einleitung“, in: Ders. 
(Hrsg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen 
(Frankfurt a.M.: Suhkamp, 1994), 7-27, 21: „Wie finalistisch kommunika-

tives Handeln auch gedacht sein mag: seine Träger sind nicht mehr kör-
perlose, intelligible Wesen, sondern verstrickte, sozialisierte und leibhaftige 
Aktoren, die schon der Kontingenz der Lebenswelten und einer Pluralität 
von Interessen ausgesetzt sind. In den Kern der Verfassung, in das Innere 
der Verständigung und des Zusammenschlusses ist damit ein inkonsisten-
tes ,Wir‘, ein Riss und Widerstreit eingeführt, der die Proportionen von 
Ausschluss und Einschluss stets neu und nie endgültig definiert.“ Dem 
schließt sich Blank an und zitiert hierfür weitere Instanzen (vgl. Blank, Ver-

ständigung und Versprechen, 62). 
6 Das besondere Augenmerk, das Habermas auf die Funktionalität der 

Sprache legt, betrachtet McCarthy als eine Verführung der Systemtheorie, 
der Habermas schließlich erliege. Vgl. McCarthy, „Complexity and De-
mocracy“, 179f: „This notion of a theoretically generalized narrative draw-
ing upon both hermeneutical and functional modes of analysis was the de-
veloped form of Habermas’ idea of a historically oriented theory of society 
with practical intent. […] Habermas once criticized Marx for succumbing 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370  Die Debatte Derrida-Habermas 

Nun möchte man meinen – was im Folgenden jedoch kritisch 

zu befragen ist (vgl. Fi, 20f.) –, dass Sprache jederzeit sozial ist, sie 

dient schließlich der Verständigung und selbst Traum, Monolog, 

Tagebücher und private Skizzen sind potenziell öffentlich und so-
mit sozial. 7  Diesen Gedanken führt Habermas sprachanalytisch 

dadurch aus, dass er das dreigliedrige, auf Platon zurückgehende,8 

Organonmodell9 Karl Bühlers übernimmt, da dieses einerseits „an 

der Struktur des sprachlichen Ausdrucks statt an den Sprecherin-

tentionen ansetz[t]“ (TKH, 1/2, 372) und andererseits wegführt  

von der objektivistischen Konzeption des Verständigungsvorgangs als ei-

nes Informationsflusses zwischen Sender und Empfänger, […] hin zum 

formalpragmatischen Begriff einer durch Verständigungsakte vermittelten 

Interaktion sprach- und handlungsfähiger Subjekte. (TKH, 1/2, 373) 

Dieses Sprachmodell ist aber zunächst ein Zeichenmodell, insofern 
es die Funktionalität des sprachlichen Zeichens erläutert:  

Es [das sprachliche Zeichen, P.F.] ist Symbol kraft seiner Zuordnung zu 

Gegenständen und Sachverhalten, Symptom (Anzeichen, Indicium) kraft 

seiner Abhängigkeit vom Sender, dessen Innerlichkeit es ausdrückt, und 

 
to the illusion of rigorous science and traced a number of Marxism’s his-

torical problems with political analysis and political practice to this source. 
The question I have wanted to pose here is wether, in flirting with systems 
theory, he does not run the danger of being seduced by the same illusion 
in more modern dress.“  

7 Vgl. Bubner, Handlung Sprache und Vernunft, 169f.: „Man kann Sprache 
schriftlich oder mündlich durchaus auch zu rein subjektiven Zwecken ver-
wenden, indem man ein geheimes Tagebuch führt, zum Privatvergnügen 
dichtet, laut vor sich hin deklamiert usw. Darauf ließe sich freilich erwi-

dern, dann sei der Sprachgebrauch immerhin potenziell kommunikativer 
Art, und die Abwesenheit eines Kommunikationspartners sei zufällig, aber 
keine prinzipielle Einschränkung.“ 

8 Karl Bühler verweist auf Platons Kratylos: „Ich denke, es war ein guter 
Griff Platons, wenn er im Kratylos angibt, die Sprache sei ein organum, um 
einer dem andern mitzuteilen über die Dinge.[sic!]“ (Karl Bühler, Sprach-
theorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache (Jena: Fischer, 1934), 24) 

9 Vgl. Bühler, Sprachtheorie, 25, 28. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 371 

Signal kraft seines Appells an den Hörer, dessen äußeres oder inneres Ver-

halten es steuert wie andere Verkehrszeichen.10 

Diese drei Funktionen des Zeichens nach Bühler – „Ausdruck, Ap-

pell und Darstellung“11 – unterscheidet Habermas folgendermaßen: 

„die kognitive Funktion der Darstellung eines Sachverhalts, die ex-

pressive Funktion der Kundgabe von Erlebnissen des Sprechers 
und die appelative Funktion von Aufforderungen, die an den Ad-

ressaten gerichtet werden.“ (TKH, 1/2, 372) Diesen drei Funktio-

nen des sprachlichen Zeichens entsprechen nach Habermas folg-

lich bestimmte soziale Funktionen; spricht Habermas in diesem 

Zusammenhang emphatisch von „Funktionen sprachlicher Verständi-

gung“ (TKH, 1/2, 413; vgl. ebd. 412-414): Denn Einer sagt einem 
Anderen etwas über sich selbst („expressive Kundgabe“/Ausbil-

dung personaler Identität), über den Anderen („appelative Funk-

tion“/soziale Integration) oder etwas in der Welt („kognitive Funk-

tion“/kulturelles Wissen). Demnach lassen sich die einzelnen As-

pekte des sprachlichen Zeichens entsprechend der „strukturellen 
Komponenten der Lebenswelt Kultur, Gesellschaft und Person“ 

(TKH, 2/2, 209) fassen: 

Die entsprechenden Geltungsansprüche der Wahrheit, Richtigkeit und 

Wahrhaftigkeit können dann als Leitfaden für die Wahl der theoretischen 

Gesichtspunkte dienen, unter denen sich Grundmodi der Sprachverwen-

dung, oder Sprachfunktionen, begründen […] lassen. (TKH, 1/2, 376)  

Um diesen Zusammenhang zwischen den „strukturellen Kompo-

nenten“ der Lebenswelt und ihrer sprachlichen Funktionalität 

deutlich zu machen, muss zunächst nachvollzogen werden, inwie-

fern Habermas’ Sprachverständnis gerade von der „im angelsäch-
sischen Bereich durchgeführte[n] Analyse der Umgangssprache“ 

(DM, 193) abweicht. Denn die traditionelle (Searle einschließende; 

vgl. TKH, 1/2, 401, Fn. 44) Sprechaktanalyse habe sich „hauptsäch-

lich“ (TKH, 1/2, 401, Fn. 44), so Habermas, mit den „grammati-

schen Wohlgeformtheits- und allgemeinen Kontextbedingungen“ 

 
10 Bühler, Sprachtheorie, 28.  
11 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372  Die Debatte Derrida-Habermas 

(TKH, 1/2, 401) beschäftigt. Was sie jedoch versäumt habe, sei die 

Erklärung der Motivation eines Sprechers „zu einer affirmativen 

Stellungnahme“ (vgl. TKH, 1/2, 401).12 Dazu hält Wellmer fest: 

Eine der wichtigsten Einsichten von Habermas im Vergleich zur traditio-

nellen Sprech-Akttheorie ist, dass zum illokutionären Sinn ‚imperativi-

scher‘ Sprechakte – wie Bitten, Aufforderungen, Anweisungen, Befehle – 

die Bezugnahme auf einen Hintergrund sozialer oder moralischer Normen 

hinzugehört, der hier in erster Linie über die Akzeptabilität entsprechender 

Äußerungen entscheidet.13 

Dies kulminiere, so Wellmer,14 in dem Satz: „Wir verstehen einen 

Sprechakt, wenn wir wissen, was ihn akzeptabel macht.“ (TKH, 1/2, 400) 
Instruktiv ist dabei die Frage, die Habermas dieser Aussage voran-

stellt:  

Es fragt sich nun, woraus Sprechhandlungen ihre handlungskoordinie-

rende Kraft beziehen, soweit sie diese Autorität nicht, wie im Falle institu-

tionell gebundener Sprechhandlungen, unmittelbar der sozialen Geltung 

von Normen entlehnen oder, wie im Falle von imperativen Willensäuße- 

rungen, einem kontingenterweise verfügbaren Sanktionspotenzial verdan-

ken. (TKH, 1/2, 399) 

Dazu erläutert Habermas bereits zuvor: „Das sprechakttypische 

Handlungspotenzial kommt in dem Anspruch zum Ausdruck, den 

der Sprecher im Fall expliziter Sprechhandlungen mit Hilfe eines 

performativen Verbes für das, was er sagt, erhebt.“ (TKH, 1/2, 398) 
Kurzum: Sprecher erheben nach Ansicht Habermas’ Ansprüche. 

Dieser Anspruch- oder Geltungscharakter der Rede (GR) kommt da-

bei, so Habermas, bei den explizit performativen Äußerungen, wie 

etwa „Ich ernenne euch hiermit zu Mann und Frau“, paradigma-

tisch zum Ausdruck. Dass solche Ansprüche in der Rede gemacht 

 
12 Zu Habermas’ Auseinandersetzungen mit der analytischen Sprach-

philosophie angelsächischer Provenienz siehe seine Ausführungen zur 
Sprechakttheorie (TKH, 1/2, 369- 454) sowie zu Brandom (WuR, 138-185) 
und Putnam (WuR, 271-299).  

13 Wellmer, „Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?“, 346. 
14 So die These Wellmers in: ebd., 324. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 373 

werden und dass Sprache ein „Handlungspotenzial“ hat, das heißt 

selbst eine Handlung darstellen kann, ist eine Annahme, die Haber-

mas von Austin übernimmt.15 Habermas’ „Handlungspotenzial“ 

entspricht somit dem, was Austin die „force“ einer Äußerung nennt 
(im Gegensatz zu deren „meaning“; vgl. HTW, 100), also „,how 

[…] it is to be taken‘“ (HTW, 73).  

Honneth hat im Anschluss an McCarthy16 darauf hingewiesen, 

dass durch die Annahme von (GR) eine „Trennung von der Her-

meneutik“17 zum Ausdruck komme. Prima vista ist dies sicherlich 
richtig, allerdings soll im Folgenden (und in Kap. IV.2.2) zugleich 

gezeigt werden, warum auch die Einführung von (GR) innerhalb 

eines hermeneutischen Prämissenrahmens verbleibt. Dazu muss je-

doch zunächst nachvollzogen werden, inwiefern die Einführung 

von (GR) einen Versuch darstellt, diesen Prämissenrahmen zu ver-

lassen. Über diese theoretische Neuerung schreibt Honneth: 

Die Grundlagen der Theorie werden nicht mehr auf dem Weg einer her-

meneutischen Selbstreflexion auf unbewusste Voraussetzungen von voll- 

zogenen Handlungsleistungen, sondern auf dem Weg einer rationalen  

Nachkonstruktion von universalen Bedingungen der menschlichen Kom-

munikation gewonnen. Diese radikalisierte Version seiner Handlungsthe-

orie entwickelt Habermas zunächst in Form einer Universalpragmatik[…]; 

ihr eigentliches Ziel gilt dem Nachweis, dass im Prozess der verständi-

gungsorientierten Rede die miteinander handelnden Subjekte wechselseitig 

Geltungsansprüche erheben, für die sie zwangsläufig die Verpflichtung auf 

diskursive Einlösung übernehmen.18 

Die Explikation dieses „Handlungspotenzials“ (Habermas) der 
Sprache geschieht nun pragmatisch, also im Sinne möglicher Hand-

lungsrealisierungen im Anschluss an das jeweilige Handlungspo-

tenzial:  

 
15 Apel spricht diesbezüglich von der Annahme einer „performativ-

propositionale[n] Doppel- oder Komplementaritätsstruktur“ (Apel, „Die 

Logosauszeichnung der menschlichen Sprache“, 71) im Anschluss an Aus-
tin (siehe auch: ebd., 69).  

16 Vgl. McCarthy, The critical theory of Jürgen Habermas (Cambridge, MA: 
MIT Press, 1978), 91-125. 

17 Honneth, Kritik der Macht, 310. 
18 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374  Die Debatte Derrida-Habermas 

Aus der Perspektive des Hörers, an den eine Äußerung adressiert wird, 

können wir drei Ebenen von Reaktionen auf eine (korrekt wahrgenom-

mene) Sprechhandlung unterscheiden: der Hörer versteht die Äußerung, 

d.h. er erfasst die Bedeutung des Gesagten; der Hörer nimmt zu einem mit 

dem Sprechakt erhobenen Anspruch mit ,Ja‘ oder ,Nein‘ Stellung, d.h. er ak-

zeptiert das Sprechaktangebot oder lehnt es ab; und in der Konsequenz 

eines erzielten Einverständnisses richtet der Hörer sein Handeln nach den 

konventionell festgelegten Handlungsverpflichtungen. (TKH, 1/2, 399) 

Habermas’ Strategie (GR) auszuweisen, besteht somit in der An-

nahme, dass es (GR) nur geben könne, wenn dieser Anspruch sich 

manifestiere – und (GR) manifestiere sich, so Habermas, durch die 

Handlungen eines Gesprächspartners: Dieser versteht, nimmt Stel-

lung und handelt schließlich (vgl. TKH, 1/2, 399). (GR) wird dem-
nach als ein Handlungsanspruch verstanden, der sich zwischen Ge-

sprächspartnern entfaltet – und schließlich in eine Handlung mün-

det. Habermas’ Sprachanalyse befragt Sprechakte also insbeson-

dere daraufhin, inwiefern diese einen „Beitrag zum Aufbau von Inter-

aktionen leisten“ (TKH, 1/2, 376). In diesem Sinn stellt auch diese 

pragmatische Neuerung der Theorie des kommunikativen Handelns eine 
Explikation der Themen seines frühen Aufsatzes zu „Arbeit und 

Interaktion“ dar. 

Man bemerke, dass im Rahmen dieser pragmatischen Wende jedes 

noch so basale Verstehen einer Äußerung nur dann gegeben ist, 

wenn die Äußerung über ein identifizierbares „Handlungspoten-
zial“ verfügt, das heißt, wenn man an eine Äußerung eine Handlung 

begründetermaßen – was sogleich rationalitätstheoretisch auszubuch-

stabieren ist – anschließen kann. Eine Äußerung, die sich aber nicht ein-

mal potenziell in eine Handlung übersetzen lässt, ist demnach überhaupt keine 

Äußerung. Man bemerke also, dass der pragmatisch-rationale Aus-
weis (prA) von (GR) zugleich eine „Norm der Theoriebildung“ im 

Sinne Gabriels darstellt, die eine Vereinheitlichung der Phänome-

nalität von Sprache ermöglicht.19 Dies ist dann nicht problema-

tisch, wenn eine solche Norm nicht „mit dem ultimativen Gegen- 

 
19 Gabriel spricht von der „Norm der Theoriebildung“ als einer Norm, 

„die unsere Erkenntnissuche im Hinblick auf die Vereinheitlichung unse-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 375 

stand aller Untersuchungen“ verwechselt wird.20 Dies ist jetzt noch 

nicht abzusehen, muss aber im Folgenden (vgl. Kap. IV.3; IV.4) 

geklärt werden.21  

In jedem Fall ist (prA) immer schon soziologisch zu verstehen. 
Sozio-logisch heißt für Habermas aber insbesondere die Beschrei-

bung einer hermeneutisch verstandenen Teilnehmerperspektive.22 

Diese beruht auf einer Rationalitätsunterstellung von Äußerungen, 

da, so Habermas, 

sich der Interpret, wenn auch ohne eigene Handlungsabsichten, auf eine 

Teilnahme am kommunikativen Handeln einlassen muss und sich mit dem 

im Objektbereich selbst auftretenden Geltungsansprüchen konfrontiert 

sieht. Er muss der rationalen Binnenstruktur des an Geltungsansprüchen 

orientierten Handelns mit einer im Ansatz rationalen Deutung begegnen. 

Diese könnte der Interpret nur um den Preis neutralisieren, dass er einen 

objektivierenden Beobachterstatus einnimmt; von dort aus sind aber in-

terne Sinnzusammenhänge überhaupt unzugänglich. (TKH, 1/2, 170) 

Daraus folgert Habermas ganz im Sinne von (prA): „Es besteht also 

ein fundamentaler Zusammenhang zwischen dem Verständnis kommunika-

tiver Handlungen und im Ansatz rationalen Deutungen.“ (TKH, 1/2, 170) 
Die Behauptung eines fundamentalen Zusammenhangs zwischen 

 
res Wissens leite[t]“. (Gabriel, Sinn und Existenz. Eine realistische Ontolo-
gie (Berlin: Suhrkamp, 2016), 268) Auf Habermas’ pragmatischen Ausweis 
von (GR) bezogen ist es freilich passender, den erkenntnistheoretischen 
Inhalt der „Norm der Theoriebildung“ bei Gabriel durch einen sprachphi-

losophischen Inhalt zu ersetzen. Demnach dient Habermas’ „Norm der 
Theoriebildung“ nicht einer „Vereinheitlichung unseres Wissens“, son-
dern einer Vereinheitlichung unserer Sprache. 

20 Vgl. Gabriel, Sinn und Existenz, 268. 
21 Gabriel vertritt hierzu freilich eine deutliche Meinung: „Wir sollten 

die Welt nicht dadurch retten wollen, dass wir sie zu einer kommunikativ 
wirksamen regulativen Sinn Idee degradieren, wie Habermas suggeriert 
hat. […] Denn sie kann nicht existieren, auch nicht als diskursive Voraus-

setzung.“ (Gabriel, Sinn und Existenz, 269) 
22 Vgl. (TKH, 1/2, 400): „Akzeptabilität wird nicht im objektivistischen 

Sinne aus der Perspektive eines Beobachters definiert, sondern aus der per-
formativen Einstellung des Kommunikationsteilnehmers.“ In diesem 
Sinne spricht Habermas auch von „Bedingungen für die intersubjektive An-
erkennung eines sprachlichen Anspruchs“. (TKH, 1/2, 401)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376  Die Debatte Derrida-Habermas 

kommunikativen Handlungen und rationalen Deutungen folgt da-

bei aus Habermas’ Fassung des kommunikativen Handelns selbst, 

der die Teilhabe an der verhandelten Sache eingeschrieben ist (vgl. 

Kap. IV.2) – und das Verständnis einer Sache gibt es nur durch 
eine rationale Deutung derselben. Eine rationale Deutung ist aber 

eine solche, die Gründe für oder wider eine Deutung anführen 

kann. So hält Habermas programmatisch fest: „Ich meine deshalb, 

dass der Begriff der kommunikativen Rationalität […] durch eine 

Theorie der Argumentation angemessen expliziert werden muss.“ 
(TKH, 1/2, 38) Dabei geht Habermas jedoch nicht davon aus, dass 

ein Sprechakt nur dann verstanden werden könne, wenn er seine 

Rationalität im Durchgang durch eine argumentative Praxis be-

wahre; vielmehr sei (GR) „intern mit Gründen verknüpft“. (TKH, 

1/2, 405) Entsprechend erläutert Habermas: „Beide Akte, das Stel-

len und das Anerkennen eines Geltungsanspruchs, unterliegen 
konventionellen Beschränkungen, weil ein solcher Anspruch nur in 

Form einer Kritik zurückgewiesen, und gegen Kritik nur in Form 

einer Widerlegung verteidigt werden kann.“ (TKH, 1/2, 405) Dies 

bringt Habermas auf die Formel: „Für kommunikatives Handeln 

sind nur solche Sprechhandlungen konstitutiv, mit denen der Spre-
cher kritisierbare Geltungsansprüche verbindet.“ (TKH, 1/2, 410)  

An dieser Stelle führt Habermas allerdings eine mögliche Kon-

trastklasse ein. So seien Befehle etwa in der Armee prima vista keine 

Beispiele für kommunikatives Handeln, weil diese per definitionem 

nicht kritisierbar seien, da sie ihre handlungsmotivierende Kraft 
nicht argumentativ, sondern qua „Sanktionspotenzial“ (TKH, 1/2, 

408) erreichten. Allerdings hebt Habermas diese Kontrastklasse in-

sofern auf, als er sie als „einer sekundären Normierung zugänglich“ 

(vgl. TKH, 1/2, 408) verstanden wissen will. Denn auch die Rolle 

derjenigen Systeme, in denen Befehle gegeben und befolgt werden, 

können außerhalb ihrer Binnenlogik bezüglich ihrer Binnenlogik 
kritisch diskutiert werden. Als ein Beleg hierfür kann etwa Peter 

Sloterdijks Aufruf zum „fiskalischen Bürgerkrieg“ verstanden wer-

den. So muss Sloterdijk nicht befürchten, hierfür juristisch belangt 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 377 

zu werden (solange es beim Aufruf bleibt und Sloterdijk Steuern 

zahlt).23  

Habermas teilt die rationale Kritisierbarkeit von (GR) nun drei 

Hinsichten zu, unter denen diese gegeben sei und die „zurück zu 
Bühlers Modell der Sprachfunktionen“ (TKH, 1/2, 412) führten:  

unter dem Aspekt der Richtigkeit, die der Sprecher für seine Handlung mit 

Bezugnahme auf einen normativen Kontext (bzw. mittelbar für diese Nor-

men selber) beansprucht; unter dem Aspekt der Wahrhaftigkeit, die der 

Sprecher für die Äußerung der ihm privilegiert zugänglichen subjektiven 

Ereignisse beansprucht; schließlich unter dem Aspekt der Wahrheit, die 

der Sprecher für die Äußerung für eine Aussage beansprucht. (TKH, 1/2, 

412) 

In diesem Sinn ist Habermas’ Konzept auch eine Erweiterung der 

Wahrheitssemantik. Dazu hält Wellmer fest:  

Schon die Wahrheitssemantik beruht bekanntlich auf der Unterstellung ei-

nes internen Zusammenhangs zwischen Bedeutung und Geltung (d.h. 

Wahrheit). Habermas hat die Grundidee der Wahrheitsbedingungen-Sem-

antik im Sinne einer pragmatischen Bedeutungstheorie generalisiert […].24 

Diese Generalisierung bedeutet eine Engführung von Satzbedeu-

tung und der intersubjektiven Geltung dieses Satzes – also dem, 
was jeweils als wahr, richtig oder wahrhaftig gilt: „Deshalb muss die 

Argumentationstheorie über ein umfassenderes, nicht auf Wahr-

heitsgeltung eingeschränktes Konzept von Geltung verfügen.“ 

(TKH, 1/2, 56) Diese drei, „wahrheitsanaloge[n] Geltungskonzepte“ 

(TKH, 1/2, 56) reflektieren zugleich bestimmte „Weltbezüge“ 
(TKH, 1/2, 413). Entsprechend erläutert Habermas in einer länge-

ren, durchaus zitierenswerten Passage:25  

 
23  Vgl. Peter Sloterdijk, „Die Revolution der gebenden Hand“, in: 

Frankfurter Allgemeine Zeitung 132 (10.06.2009), 29, 31.  
24 Wellmer, „Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?“, 324. 
25 Waldenfels spricht von einer „gleichzeitige[n] Differenzierung nach Form 

und Inhalt. Aus dem Konglomerat kultureller Deutungen, gesellschaftlicher 
Bindungen und persönlicher Fertigkeiten lösen sich formale Elemente her-
aus. Diese Formalisierung wird von Habermas ausführlich erörtert auf der 
Ebene kultureller Überlieferung und sozialer Verständigung. Hier kommt 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378  Die Debatte Derrida-Habermas 

Das kommunikativ erzielte Einverständnis bemisst sich an genau drei kri-

tisierbaren Geltungsansprüchen, weil die Aktoren, indem sie sich mitei-

nander über etwas verständigen und dabei sich selbst verständlich machen, 

nicht umhin können, die jeweilige Sprechhandlung in genau drei Weltbezüge 

[eigene Hervorhebung, P.F.] einzubetten und für sie, unter jedem dieser 

Aspekte, Gültigkeit beanspruchen. […] Indem der Hörer einen Sprechakt 

als unrichtig, unwahr oder unwahrhaftig ablehnt, bringt er mit seinem 

„Nein“ zum Ausdruck, dass die Äußerung ihre Funktionen der Sicherung 

einer interpersonalen Beziehung, der Darstellung von Sachverhalten oder 

der Manifestation von Erlebnissen nicht erfüllt, weil sie entweder mit unse-

rer Welt legitim geordneter interpersonaler Beziehungen oder mit der Welt 

existierender Sachverhalte oder mit der jeweiligen Welt subjektiver Erleb-

nisse nicht im Einklang steht. (TKH, 1/2, 413f.) 

Da den entsprechenden Einstellungen – „die objektivierende Einstel-

lung“, „die expressive Einstellung“, „die normenkonforme Einstellung“ 

(TKH, 1/2, 415) – „jeweils ein Konzept von ,Welt‘ entspricht“ 

(TKH, 1/2, 415), müssen diese ontologisch verstanden werden. 
Entsprechend räumt Habermas ein, dass er den „Begriff der Welt 

handlungstheoretisch fruchtbar“ machen will (vgl. TKH, 1/2, 123). 

Den Begriff der Welt versteht Habermas dabei im Anschluss an 

Popper als „eine Gesamtheit von Entitäten“ (vgl. TKH, 1/2, 123). 

Nun übernimmt der Weltbegriff in der Alltagskommunikation aber 
nicht diejenige Rolle, die ihr ein Theoretiker oder Philosoph zu-

schreibt. Deswegen unterscheidet Habermas den theoretischen, 

das heißt explizit thematisierten, Begriff der Welt von der „Lebens-

welt“ (vgl. Kap. IV.2.2) als derjenigen Instanz, die im alltäglichen 

Handeln „implizit“ vorausgesetzt wird.26 Entsprechend differen-
ziert er zwei Weisen nach denen der Weltbegriff handlungstheore-

tisch gebraucht werden kann:  

 
es zur Ausbildung von Konzepten formaler Welten: einer objektiven Welt 
der Tatsachen, einer sozialen Welt interpersonaler Beziehungen und einer 
subjektiven Welt eigener Erlebnisse.“ (Waldenfels, „Rationalisierung der 

Lebenswelt – ein Projekt. Kritische Überlegungen zu Habermas’ Theorie 
des kommunikativen Handelns“, in: In den Netzen der Lebenswelt (Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, 1985), 94-119, 97) 

26 Vgl. TKH, 1/2, 123: „Es sind die vergesellschafteten Subjekte selbst, 
die, wenn sie an vergesellschafteten Deutungsprozessen teilnehmen, das 
Konzept der Welt implizit verwenden.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 379 

Im ersteren Fall ist die von einer Gemeinschaft geteilte kulturelle Überliefe-

rung konstitutiv für die Lebenswelt, welche der einzelne Angehörige in-

haltlich interpretiert vorfindet. Diese intersubjektiv geteilte Lebenswelt bil-

det den Hintergrund fürs kommunikative Handeln. Deshalb sprechen 

Phänomenologen wie A. Schütz von der Lebenswelt als dem unthematisch 

mitgegebenen Horizont, innerhalb dessen sich die Kommunikationsteil-

nehmer gemeinsam bewegen, wenn sie sich thematisch auf etwas in der 

Welt beziehen. Im anderen Fall werden einzelne Bestandteile der kulturellen 

Überlieferung selber zum Thema gemacht. Dabei müssen die Beteiligten 

gegenüber kulturellen Deutungsmustern, die normalerweise ihre Interpre-

tationsleistungen erst ermöglichen, eine reflexive Einstellung einnehmen. 

(TKH, 1/2, 123f.)  

Nach diesem längeren Zitat und den vorangestellten Überlegungen 
ergibt sich folgende Situation: Es gibt drei fundamentale, zugleich 

formal-ontologische Einstellungen, die ein Hörer zu einer Äuße-

rung einnehmen kann. Allerdings versteht er diese Äußerung erst 

und ist überhaupt erst in der Lage, gegenüber dieser Einstellungen 

zu entwickeln, weil er schon ein „Angehöriger“ derselben Lebens-
welt ist wie sein Gesprächspartner. In diesem Sinn – wenn man 

versucht, zu klären, was bei Habermas selbst nicht ganz deutlich 

wird –27 unterscheidet Habermas zwischen drei formal-ontologi-

schen Weltbegriffen und einem ontologischen Weltbegriff: der Le-

benswelt (dieser Zusammenhang bedarf näherer Untersuchung; 
vgl. dazu Kap. IV.2.2). Wenn ein Angehöriger einer Lebenswelt 

nun eine formal-ontologische Einstellung einnimmt und „sich the-

matisch auf etwas in der Welt“ bezieht, dann bezieht er sich immer 

schon auf einen bestimmten Ausschnitt der Welt:  

Dieser Einstellungswechsel bedeutet, dass die Gültigkeit des thematisier-

ten Deutungsmusters suspendiert und das entsprechende Wissen proble-

matisiert wird; zugleich bringt der Einstellungswechsel den problemati-

schen Bestandteil der kulturellen Überlieferung unter die Kategorie eines 

Sachverhalts, auf den man objektiv Bezug nehmen kann. (TKH, 1/2, 124) 

 
27 Auf die Unklarheit der Rolle ontologischer Begriffe, mit denen Ha-

bermas an dieser Stelle operiert, geht Waldenfels ein (vgl. Waldenfels, „Ra-
tionalisierung der Lebenswelt – ein Projekt“, 100f.). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380  Die Debatte Derrida-Habermas 

Dergestalt werden Geltungssphären sprachlicher Verständigung 

mit Sachverhalten identifiziert. Dies geschieht gewissermaßen je-

derzeit, aber im Laufe der Zeit – so Habermas gesellschaftsevolu-

tionäre These (dazu weiter unten mehr) – haben sich entsprechend 
der drei „Funktionen sprachlicher Verständigung“ (vgl. TKH, 1/2, 

413) drei lebensweltliche, (formal-) ontologische Bezüge ausdiffe-

renziert: „Mit der modernen Wissenschaft, mit dem positiven 

Recht und den prinzipiengeleiteten Profanethiken, mit einer auto-

nom gewordenen Kunst und der institutionalisierten Kunstkritik 
haben sich ohne Zutun der Philosophie drei Vernunftmomente 

herauskristallisiert.“ (TKH, 2/2, 584) Habermas spricht hier von 

„drei Vernunftmomenten“, weil sich die ontologischen Bezüge 

Wissenschaft, Recht und Kunst nur durch eine rationale Deutung 

ausbilden konnten (vgl. prA).  

Dazu stellt er ein „Gedankenexperiment“ (TKH, 1/2, 172) an, 
das als Nachweis dafür dienen soll, dass Verstehen überhaupt nur 

dann möglich ist, wenn im gemeinsamen Gespräch auch von den-

selben ontologischen Voraussetzungen ausgegangen wird. Dem-

nach könne man grundsätzlich danach differenzieren, „was der Ak-

tor für wahr hält im Unterschied zu dem, was (unserer Meinung 
nach) wahr ist“. (TKH, 1/2, 171) Im Hintergrund stehe dabei „ein 

methodologisch relevantes Gefälle zwischen der Ebene der Handlungsin-

terpretation und der Ebene der interpretierten Handlung.“ (TKH, 

1/2, 173) Dieses „Gefälle“ verschwinde erst dann, wenn man die 

„Asymmetrie zwischen uns und einem Aktor“ (TKH, 1/2, 172) auf-
gebe, die darin bestehe, dass dieser „nicht mit der Fähigkeit ausge-

stattet ist, als Diskursteilnehmer in hypothetischer Einstellung über 

die Geltung von Normen zu streiten“. (TKH, 1/2, 172) Andernfalls 

sei aber Verständigung unmöglich: „Jeder Konsens beruht auf ei-

ner intersubjektiven Anerkennung kritisierbarer Geltungsansprü-

che; dabei wird vorausgesetzt, dass die kommunikativ Handelnden 
zu gegenseitiger Kritik fähig sind.“ (TKH, 1/2, 173)  

Dies sei aber nur dann möglich, wenn man vorab unterstellt, 

dass beide dieselben ontologischen Voraussetzungen haben: „So-

bald wir aber die Aktoren mit dieser Fähigkeit ausstatten, verlieren 

wir als Beobachter unsere privilegierte Stellung gegenüber dem Ob-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 381 

jektbereich.“ (TKH, 1/2, 173) Dagegen könnte allerdings mit Qui-

nes Szenario radikaler Übersetzung (vgl. Kap. I.2) eingewandt wer-

den, dass wir nolens volens „unsere privilegierte Stellung gegenüber 

dem Objektbereich“ gar nicht aufgeben können: Die von Haber-
mas angeführte Unterscheidung zwischen dem, „was der Aktor für 

wahr hält im Unterschied zu dem, was (unserer Meinung nach) 

wahr ist“, ist im Szenario radikaler Übersetzung gerade eine Not-

wendigkeit. Zugleich sei darauf verwiesen, dass dieses, wie Haber-

mas es verstanden wissen will, „methodische Gefälle“ auch Aus-
druck eines ontologischen Gefälles sein kann.28 Allerdings hat Ha-

bermas zumindest zur Möglichkeit eines solchen Einwandes an 

späterer Stelle Bezug genommen:29 

Der Witz dieser Theoriestrategie [,radikaler‘ Übersetzung] besteht darin, 

aus der Teilnehmerperspektive selbst den Weg zu einem streng naturalistischen 

Verständnis des eigenen Sprachverhaltens zu ebnen. Aber die szientisti-

sche Verfremdung intuitiven Wissens, die den Erfolg dieser Strategie er-

klärt, begründet zugleich die Achillesferse des strikten Naturalismus. 

(WuR, 34) 

Demnach sei der Einwand widersprüchlich: Entweder gebe es ein 

„streng naturalistisches Verständnis des eigenen Sprachverhaltens“ 

– und dann gebe es keine Teilnehmerperspektive, weil diese schon 

eine normative Beschreibung voraussetze. Wenn es keine Teilneh- 
merperspektive gebe, gebe es aber auch keine Beobachterperspek-

tive, die dieser entgegengesetzt werden könne. Richtig ist folglich, 

dass Quines Szenario von diesem Kontrast lebt: Es gibt einen Be-

obachter, der unter „Gavagai“ nichts Bestimmtes versteht (metho-

dologische Deutung) beziehungsweise nichts Bestimmtes verste-
hen kann (ontologische Deutung) und eine Eingeborenengesell-

schaft bestehend aus Teilnehmern, das heißt Angehörigen einer Le-

 
28  Hylton, „Translation, Meaning, and Self-Knowledge“, 270. Siehe 

dazu Kap. I. 
29 Dabei scheint er weniger auf Quine zu reagieren, als auf die unter 

den Bannern Quines geführte Kritik Henrichs (vgl. Henrich, „Was ist Me-
taphysik – was Moderne?“, 23f.). Siehe zu der Debatte zwischen Habermas 
und Henrich: Peter Dews, „Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Ha-
bermas“, in: DZPhil 49/6 (2001), 861-871. Siehe dazu auch (Kap. IV.2.2). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382  Die Debatte Derrida-Habermas 

benswelt. Oder aber man gesteht sogleich zu, dass es eine Teilneh-

merperspektive gibt (und einen ausgeschlossenen Beobachter). 

Wenn es aber überhaupt eine Teilnehmerperspektive gibt, dann 

sind die naturalistischen Folgen, die Quine mit dem Szenario zu 
ziehen versucht, damit schon nicht kompatibel (und das Problem 

wäre dann nur noch eines der Integration des ausgeschlossenen Be-

obachters, worauf Habermas aber sogleich ethnomethodologisch 

antwortet):  

Sprach- und handlungsfähige Subjekte, die in kommunikative Praktiken 

verstrickt sind, können gar nicht umhin, sich in ihrem Denken und Tun 

nach Normen zu richten und von Gründen affizieren zu lassen. Sie können 

sich unter Quines objektivierender Beschreibung nicht wiedererkennen. 

(WuR, 34) 

Interessant ist nun, wie Habermas seine Berufung auf eine Gegen-

instanz („sprach- und handlungsfähige Subjekte“) begründet:  

Der strenge Naturalismus scheitert an der kognitiven Dissonanz zwischen 

dem gut nachprüfbaren Selbstverständnis von kompetenten Sprechern 

und einer kontraintuitiven, rücksichtslos revisionistischen Selbstbeschrei-

bung. Diese beraubt nämlich die Sprachanalyse mit den Sprecherintuitio-

nen ihrer einzig zuverlässigen Datenbasis. (WuR, 34) 

An dieser Stelle scheint Habermas nun mit Searle gemeinsame Sa-
che gegen Quine zu machen. Denn auch dieser beruft sich, vor 

dasselbe Problem gestellt, auf die „intuitions of the native spea-

kers“ (SA, 15). Was man bei der Berufung auf „Sprecherintuitio-

nen“ an dieser Stelle tatsächlich ungern aufgeben möchte, ist die 

Annahme, „dass die kommunikativ Handelnden zu gegenseitiger Kri-
tik fähig sind“. (TKH, 1/2, 173) Dies ist im Szenario radikaler Über-

setzung schwer vorstellbar und gerade dann nicht gegeben, wenn 

man es ontologisch versteht. Das Extrem der Annahme eines on-

tologischen Grabens steht dann aber dem anderen Extrem gegen-

über, noch das „methodologische Gefälle“ zwischen „Handlungs-

interpretation und der Ebene der interpretierten Handlung“ besei-
tigen zu wollen. Richtig ist an dieser Stelle immerhin, dass die Leis-

tungsfähigkeit einer Argumentationstheorie, die Habermas ja kur-

sorisch vertritt (vgl. TKH, 1/2, 44-71), dadurch erhöht wird, dass 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 383 

die Teilnehmer einer Argumentation von denselben ontologischen 

Annahmen ausgehen. Wäre dies jedoch der gesamte Ertrag der The-

orie des kommunikativen Handelns, so fiele er verhältnismäßig gering 

aus (es handelte sich dann tatsächlich um eine rein methodologi-
sche Überlegung zur Steigerung der Effektivität einer Argumenta-

tionspraxis). Die Frage ist also: Gibt es einen zwingenden Grund 

dafür, dass die Subjekte einer Teilnehmerperspektive konstitutiv 

von denselben ontologischen Bezügen ausgehen? Oder in Haber-

mas’ Worten: „[K]önnen Fragen der Bedeutungsexplikation in letz-
ter Instanz von Fragen der Geltungsreflexion getrennt werden oder 

nicht?“ (TKH, 1/2, 189) 

Habermas gibt hierauf eine doppelte Antwort: 

Die allgemeinsten Kommunikationsstrukturen, die sprach- und hand-

lungsfähige Subjekte zu beherrschen gelernt haben, öffnen nun aber nicht 

nur den Zugang zu bestimmten Kontexten; sie ermöglichen nicht nur den 

Anschluss an und die Fortbildung von Kontexten, welche die Teilnehmer, 

wie es zunächst scheinen möchte, in den Bannkreis des bloß Partikularen 

hineinziehen. Dieselben Strukturen bieten zugleich die kritischen Mittel, 

um einen gegebenen Kontext zu durchdringen, von innen aufzusprengen 

und zu transzendieren, um nötigenfalls durch einen faktisch eingespielten 

Konsensus hindurchzugreifen, Irrtümer zu revidieren, Missverständnisse zu 

korrigieren usw. Dieselben Strukturen, die Verständigung ermöglichen, sorgen auch 

für die Möglichkeiten einer reflexiven Selbstkontrolle des Verständigungsvorgangs.  

(TKH, 1/2, 176)  

Dieser Abschnitt kann nun aber, systematisch betrachtet, ebenso 

als gegen Quine gerichtet verstanden werden wie er als Auftakt von 

Habermas’ Kritik an Gadamers „traditionalistisch gewendete[r] 

Hermeneutik“ (TKH, 1/2, 195) gemeint sein kann – beide Male im 

Sinne einer „Erfahrung des Anthropologen, der lernt, dass der In-
terpret gegenüber einer Überlieferung keineswegs immer die Posi- 

tion eines Unterlegenen einnimmt“. (TKH, 1/2, 194) Gleich ob 

diese Erfahrung nun anthropologisch – beziehungsweise gemäß 

der „Ethnomethodologie“ (vgl. TKH, 1/2, 188) – oder wie zuvor 

psychologisch (vgl. Kap. IV.2) artikuliert wird, sie richtet sich stets 
gegen die Naivität, die „der konventionelle Soziologe“ (TKH, 1/2, 

182) an den Tag lege. Dieser gebe sich 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384  Die Debatte Derrida-Habermas 

keine Rechenschaft darüber, dass er einen Handlungszusammenhang, den 

er zum Gegenstand macht, nur objektivieren kann, indem er sich seiner 

vorgängig als Informationsquelle bedient. Er sieht nicht, dass er als Inter-

aktionsteilnehmer an der Herstellung des Handlungszusammenhanges, 

den er als Gegenstand analysiert, bereits Anteil hat. (TKH, 1/2, 182) 

Demnach zehrt schon die Beschreibung des Problems radikaler 

Übersetzung von der Möglichkeit, den „Handlungszusammen-
hang“, in dem von „Gavagai“ die Rede ist, zu verstehen. Nur unter 

Ausklammerung dieser Voraussetzung wird aber auch das Szenario 

radikaler Übersetzung zu einem Problem, denn erst dann wird un-

plausibel (worauf zugleich die Plausibilität des Szenarios als Gedan-

kenexperiment besteht), „wie sich ein sprach- und handlungsfähi-

ges Subjekt in einer fremden Umgebung unverständliche Äußerun-
gen verständlich macht“. (TKH, 1/2, 188)  

Dagegen rekurriert Habermas auf die „Ausnahmeleistung, die erst 

dann erforderlich wird, wenn relevante Gewissheiten der Lebens-

welt problematisch werden“ (TKH, 1/2, 188). Diese Ausnahme-

leistung versteht Habermas einerseits als die hermeneutische Auf-
gabe, „die Situationsdefinition, die der überlieferte Text voraus-

setzt, aus der Lebenswelt des Autors und seiner Adressaten zu er-

schließen“. (TKH, 1/2, 189) Zugleich pocht er darauf, dass die her-

meneutische Aufgabe nur unter Beibehaltung und kritischer Aus-

einandersetzung mit den eigenen rationalen Standards möglich sei:  

Der Interpret versteht also die Bedeutung eines Textes in dem Maße, wie 

er einsieht, warum sich der Autor berechtigt fühlt, bestimmte Behauptun-

gen (als wahr) aufzustellen, bestimmte Werte und Normen (als richtig) an-

zuerkennen, bestimmte Erlebnisse (als wahrhaftig) zu äußern. […] Aber 

diese Voraussetzungen wiederum kann der nachgeborene Interpret nicht 

identifizieren, wenn er nicht zu de[n] mit dem Text verbundenen Gel-

tungsansprüchen wenigstens implizit Stellung nimmt. (TKH, 1/2, 190) 

Dabei beruft sich Habermas auf die Annahme einer „immanenten 

Vernünftigkeit, die der Interpret allen, wie auch immer opaken Äu-

ßerungen unterstellen muss“ (TKH, 1/2, 190f.). Demnach „kann 

sich der Interpret Gründe gar nicht vergegenwärtigen, ohne sie zu beurtei-
len, ohne affirmativ oder negativ zu ihnen Stellung zu nehmen“. 

(TKH, 1/2, 191)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 385 

Der Geltungscharakter der Rede (GR) impliziert demnach im-

mer schon die Möglichkeit rationaler Bezugnahme (prA). Als Mög-

lichkeit ist dies nicht zu bestreiten. Aber zugleich schließt Habermas 

von dieser Möglichkeit auf ihre Notwendigkeit, was im Rahmen 
seiner Ausführungen zu einer Argumentationstheorie ebenso deut-

lich wie sinnvoll ist. Aber die Frage, die sich in Anbetracht der 

Schwierigkeiten seiner Theorie stellt – wie sie insbesondere im 

Kontrast zur Ästhetik Derridas auftauchen (dazu gleich mehr) –, 

lautet, ob es sich bei (prA) um eine generelle und also verallgemei-
nerbare, mithin notwendige Eigenschaft von Sprache handelt oder 

nicht. Diese Frage stellt sich Habermas aber gerade nicht: Er un-

terstellt vielmehr schon ein Modell von Sprache für den theoreti-

schen Zweck der Fundierung einer Handlungstheorie – ohne die-

ses Modell dann noch einmal eigens auf seine Modellhaftigkeit zu 

untersuchen. Dabei muss man sehen, was Habermas’ pragmatische 
Wende im Kern bedeutet, nämlich primär die Frage nach den Be-

dingungen einer Handlungstheorie und der dabei fundamentalen 

Bedeutung von Sprache. Eben dies besagt der Titel der Theorie des 

kommunikativen Handelns: Hierbei handelt es sich primär um eine 

Theorie des Handelns, und zwar unter der nachgeordneten Bestim-
mung ihrer Kommunikativität. Sprache wird hier immer schon da-

raufhin befragt, inwiefern sie Handlungen ermöglicht – und Hand-

lungen dienen der Erfüllung von Zwecken.  

Habermas hält nachdrücklich fest, dass „die teleologische Struk- 

tur für alle Handlungsbegriffe fundamental“ (TKH, 1/2, 150f.) sei. 
Zwar kann man Handlungen grundsätzlich teleologisch, kausal o-

der intentional verstehen,30 aber der Sache nach folgt Habermas 

hier der plausiblen, wenn auch etwas groben Einschätzung Bub- 

ners: 31  „Sprache kann in keinem dem Handeln vergleichbaren 

 
30 Siehe dazu etwa: Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 127. 
31 So beruft sich Habermas in seiner Fundamentalitätsfeststellung der 

teleologischen Struktur für das Handeln auf Bubners Handlung, Sprache Ver-
nunft (vgl. TKH, 1/2, 151, Fn. 163). Darin liegt zwar eine gewisse Verein-
fachung (siehe Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 127), ist aber der 
Sache nach zumindest nicht ganz unkorrekt (siehe folgendes Zitat im 
Fließtext).     

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


386  Die Debatte Derrida-Habermas 

Sinne als zielgebunden gelten.“32 Für Habermas ist die Unterscheid-

barkeit von Sprechen und Handeln in jedem Fall eine zentrale Annahme, 

da ihm andernfalls kaum Ressourcen blieben, um der von ihm ge-

sehenen, hermeneutischen „Gefahr“ zu entgehen, „dass [andern-
falls] soziales Handeln auf die Interpretationsleistungen der Kom-

munikationsteilnehmer reduziert“ würde (TKH, 1/2, 143). Dann 

wäre seine Theorie des kommunikativen Handelns reine Hermeneutik. 

So aber kann er behaupten: „[D]ie kommunikative Handlung geht 

nicht im interpretatorisch ausgeführten Akt der Verständigung auf.“ 
(TKH, 1/2, 151) Dieser sei vielmehr „nur der Mechanismus der 

Handlungskoordinierung“ (TKH, 1/2, 143). Demnach unterschei-

det er aber nicht nur Handlung und Sprache, sondern ordnet letz-

tere ersterer unter.  

Damit findet in der Theorie des kommunikativen Handelns zwar tat-

sächlich so etwas wie eine „Entrelativierung der hermeneutischen 
Ausgangsposition“33 statt, aber nur um den Preis einer grundsätzli-

chen Nachrangigkeit sprachphilosophischer Fragen zugunsten ei-

nes teleologischen  Handlungsmodells. Diese Kosten schlagen 

dann aber wieder zu Buche, sobald die Implikationen dieses primär 

handlungsorientierten Ansatzes als Fragen nach der Einheit und 
folglich sprachlichen Vermittelbarkeit seiner formal-ontologischen 

Unterscheidungen wiederkehren. Denn mit der Einführung von 

(prA) verpflichtet sich Habermas auf die Existenz von Bereichen, 

die jegliche Geltungslogik im Plural erst ermöglichen. Dann aber 

stellt sich die Frage, wie gemäß der Pluralität von Geltungslogiken 
noch Verständigung über die Grenzen von Habermas’ formal-on-

tologischen Unterscheidungen hinweg möglich sein soll. 

Habermas führt hierfür die Kategorie der Lebenswelt ein – in 

Vorwegnahme von (Kap. IV.2.2) –, die als Komplement zum kom-

munikativen (nicht zweckgerichteten) Handeln gedacht ist. Dann 

aber stellt sich die Frage nach der Geltungslogik des Bereichs der 
Lebenswelt; einer geltungslogisch nicht-differenzierten Logik der 

Geltung. Ob das Lebensweltkonzept tatsächlich zur Stützung einer 

auf (prA) beruhenden Theorie des kommunikativen Handelns taugt oder 

ob damit nicht gerade die reale Ausdifferenziertheit der Geltungs- 

 
32 Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 168. 
33 Honneth, Kritik der Macht, 309. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 387 

bereiche infragegestellt und schließlich zu einer quasi-hermeneuti-

schen Dimension Zuflucht genommen wird, ist eine offene Frage, 

die an die Theorie des kommunikativen Handelns in jedem Fall gerichtet 

werden muss (Kap. IV.2.2). Dazu seien einige Erläuterungen vo-
rausgeschickt. 

So erklärt Bubner bezüglich der Unterscheidung von Sprache 

und Handeln:  

Denn die im Reden gemeinten Inhalte gelten nicht als angestrebte, erst zu 

erreichende Ziele. […] Die Zwecksetzung im Reden bezieht sich nur da-

rauf, die gemeinten und gehabten Inhalte zum Ausdruck und bei anderen 

zum Verständnis zu bringen, nicht aber auf diese Inhalte selber. Die inhalt-

liche Spezifikation ist also für allen faktischen Sprachgebrauch und alle ver-

stehbare Kommunikation die unerlässliche Voraussetzung, obwohl sie 

nicht eine Zwecksetzung des jeweiligen Sprechaktes darstellt.34 

Das Kriterium, das Bubner hier für eine Unterscheidung von 
Handlung und Sprache einführt, ist das der inhaltlichen Spezifikation 

(iS). Dies führt er aus:  

An sich ist die Sprache keinen bestimmten Zwecken unterworfen, das un-

terscheidet sie grundsätzlich von Praxis. Die Freiheit von einzelnen Zwe-

cken hat man als die durchgängig gleiche Zwecksetzung der Verständigung 

ausgedrückt. Dieser Generalzweck bleibt freilich praktisch ganz leer. Ver-

ständige Kommunikation setzt inhaltliche Spezifität voraus. Man redet nicht 

um der Verständigung willen miteinander, sondern im Dienste mannigfach 

besonderer Intentionen.35 

Das von Bubner eingeführte Kriterium der Rede „im Dienste man-

nigfacher Intentionen“ bleibt aber in einer Hinsicht unbestimmt: 
Denn grundsätzlich spräche prima vista nichts dagegen, (iS) herme-

neutisch zu verstehen. Die Annahme, sich in der Sprache über be-

liebige Inhalte zu verständigen, bricht ja keineswegs mit der An-

nahme, dass das Sein, das dort verstanden wird, Sprache ist (vgl. 

 
34 Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 171 (eigene Hervorhebung, 

P.F.). 
35 Ebd., 173 (eigene Hervorhebung, P.F.). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


388  Die Debatte Derrida-Habermas 

Kap. IV.2). Der in der Hermeneutik Gadamers nahegelegte onto-

logische Sprachmonismus besagt ja gerade, dass alles, worüber man 

sich verständigen kann, auch existiert. Insofern könnte eine Unter-

scheidung zwischen Handlung und Sprache auch unter hermeneu-
tischen Prämissen erfolgen.36 (iS) scheint zumindest nicht zwin-

gend eine Differenzierung von Geltungsbereichen zu erfordern.  

Habermas unterscheidet hingegen zwischen „sprachlichen und 

gesellschaftlichen Konventionen“ (TKH, 1/2, 144, Fn. 159). Die-

sen Unterschied meint Habermas dadurch etablieren zu können, 
dass er kommunikatives Handeln als eine besondere „Komplexi-

tätsstufe“ von Sprache begreift, „die gleichzeitig einen propositio-

nalen Gehalt, das Angebot einer interpersonalen Beziehung und 

eine Sprecherintention ausdrück[t]“ (TKH, 1/2, 143). Nun ist be-

reits darauf hingewiesen worden, dass Habermas das „sprachliche 

Medium“ als Spiegelung der „Weltbezüge des Aktors“ auffasst (vgl. 
TKH, 1/2, 141). Dazu erläutert er, „dass wir uns allgemein mit der 

Wahl bestimmter soziologischer Handlungsbegriffe auf bestimmte 

ontologische Voraussetzungen einlassen“ (TKH, 1/2, 126). Die 

obige „Komplexitätsstufe“ der Sprache enthält entsprechend einen 

„dreifachen Weltbezug“ (TKH, 1/2, 144), von dem Habermas explizit 
sagt, dass er „wichtig ist“ (TKH, 1/2, 144). Diese Relevanz ergibt 

sich aus Habermas’ Einsicht in die Notwendigkeit einer Abgren-

zung von „den philosophisch-hermeneutischen Ansätzen“ (TKH, 

1/2, 143), da diese mit seinem Modell stark verflochten sind.37 Ent- 

 
36 Es ist hier nicht der Ort, zu urteilen, ob Bubner mit seinen Ausfüh-

rungen diesen Prämissenrahmen überschreitet oder in ihm verbleibt. Es 
genügt hier, die Möglichkeit einer solchen Theorieoption aufzuzeigen. 
Gadamer betrachtete die Hermeneutik in jedem Fall auch als „praktische 
Aufgabe“ (vgl. Gadamer, „Hermeneutik als theoretische und praktische 
Aufgabe“ [1978], in: GW, Bd. 2, 301-318). 

37 Entsprechend hebt Habermas den Ausgang des „kommunikative[n] 
Handlungsmodell[s]“ aus „Meads symbolischem Interaktionismus, Witt-

gensteins Konzept der Sprachspiele, Austins Sprechakttheorie und Gada-
mers Hermeneutik“ hervor (TKH, 1/2, 143), grenzt sich aber an gleicher 
Stelle nur von der Hermeneutik ernsthaft ab – eben weil der Verdacht na-
heliegt, dass es sich hierbei um eine Spielart der Hermeneutik handelt, die 
etwa Bubner „transzendentale Hermeneutik“ nennt (vgl. Bubner, „Trans-
zendentale Hermeneutik?“; vgl. dazu: Kap. IV.2.3).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 389 

sprechend der drei „Sprachfunktionen“ (TKH, 1/2, 143) ergeben 

sich drei „Geltungsansprüche“ (TKH, 1/2, 149): „dass die ge- 

machte Aussage wahr ist“, „dass die Sprechhandlung mit Bezug auf 

einen geltenden normativen Kontext richtig […] ist“, „dass die ma-
nifeste Sprecherintention so gemeint ist, wie sie geäußert wird.“ 

(Vgl. TKH, 1/2, 149) Daraus folgt die Annahme von „drei Welten, 

zu denen der Aktor mit seiner Äußerung jeweils Beziehungen auf-

nimmt“ (TKH, 1/2, 149): 

der objektiven Welt (als der Gesamtheit aller Entitäten, über die wahre 

Aussagen möglich sind); […] der sozialen Welt (als der Gesamtheit aller 

legitim geregelten interpersonalen Beziehungen); und […] der subjektiven 

Welt (als der Gesamtheit der privilegiert zugänglichen Erlebnisse des Spre-

chers). (TKH, 1/2, 149) 

Die Vorstellung von drei Welten ist erneut ein Indiz dafür, dass 

Habermas mit dem ontologischen Sprachmonismus der Herme-

neutik zu brechen versucht. Aber zugleich treten dadurch erneut 

Schwierigkeiten auf, die diesmal unter dem Begriff der Wahrheit 

subsumiert werden können. Denn Wahrheit ist nun offenbar nur 
ein Geltungsanspruch in einer Welt – was wohl das kräftigste Ar-

gument dafür ist, in Habermas’ Ausführungen zum Wahrheitsbe-

griff ein pragmatisches Verständnis am Werk zu sehen (vgl. Kap. 

IV.2).38 Habermas hat dieses Problem, das auf der „Differenz zwi-

schen Wahrheit und rationaler Akzeptabilität“ (WuR, 53) beruht 
und als Motivation für den Buchtitel Wahrheit und Rechtfertigung ver-

standen werden kann, insofern zu entschärfen versucht, als er darin 

Diskurs und Handlung unterscheidet (vgl. WuR, 51f.): Der Diskurs 

reflektiert dabei den Moment rationaler Akzeptabilität, er hat den  

Stellenwert einer ausgezeichneten Kommunikationsform, die die Beteilig-

ten zu einer immer weiteren Dezentrierung ihrer Erkenntnisperspektiven 

anhält. […] Die Argumentation bleibt nämlich das einzig verfügbare Medium 

der Wahrheitsvergewisserung, weil sich anders problematisch gewordene 

Wahrheitsansprüche nicht prüfen lassen. (WuR, 51) 

Habermas selbst sieht, dass dergestalt „die Diskursteilnehmer in 

eine paradoxe Lage“ (WuR, 53) geraten. Denn einerseits sagen sie 

 
38 So Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 105. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


390  Die Debatte Derrida-Habermas 

in Bezug auf die objektive Welt etwas „von den Gegenständen 

selbst“ (WuR, 53) aus, insofern Wahrheit „eine ,unverlierbare Eigen- 

schaft‘ von Aussagen“ (WuR, 50) darstellt. Andererseits „gibt [es] 

keinen unvermittelten, diskursiv ungefilterten Zugang zu den 
Wahrheitsbedingungen von empirischen Überzeugungen“ (WuR, 

51f.). Jede Wahrheit muss zugleich gerechtfertigt werden. Die 

Rechtfertigungspraxis unterwandert aber tendenziell die Behaupt-

barkeitsbedingungen des Wahrheitsprädikats. Man kann in diesem 

Sinn verstehen, warum Heinle Habermas hier Inkonsistenz vor-
wirft:39 

Mit dem pragmatischen Wahrheitsbegriff wird der Handlungsgewissheit 

die Autorität zugesprochen, konstative Sprechakte, die in allen möglichen 

Kontexten gerechtfertigt werden könnten, als wahr auszuzeichnen. Dies 

ist aber nur möglich, wenn ein gewisser Positivismus unterstellt, die 

sprachverhaftete Inspektion der Referenten also in bestimmter Hinsicht 

wieder zurückgenommen wird.40 

Die entscheidende Frage dabei ist – erneut (!) –, wie sich die jeweils 

bereichsspezifische – beziehungsweise in Habermas’ Terminologie: 

weltspezifische – Form von Wahrheit (sei dies Wahrheit im enge-

ren Sinn, normative Richtigkeit beziehungsweise Legitimität oder 

die Authentizität einer expressiven Praxis) zu ihrer Ermöglichungs-

bedingung verhält, nämlich „dem Hintergrund eines kulturell ein-
gespielten Vorverständnisses“ (TKH, 1/2, 149f.).  

Man ist damit zurückgeworfen auf (prA), das folglich als ein 

quasi-ontologisches Prinzip fungiert, da es nach Habermas der 

Schlüssel zur Beantwortung aller Probleme ontologischer (Un-)Be-

stimmtheit ist. Damit eröffnet sich zugleich im engeren Sinn die 
Debatte mit Derrida, die als Frage um „die welterschließende Kraft 

der interpretierenden Sprache“ (DM, 241) kreist. Nach Habermas 

kann diese Kraft nicht die Wirksamkeit rationaler Gründe überstei-

gen, weswegen er gerade auf der grundsätzlichen Trennbarkeit 

(und faktischen Trennung) von „normaler und poetischer Rede“ 
(DM, 240) besteht. Demnach ergebe sich der „Eigensinn“ (DM, 

241) „der poetisch-welterschließenden Funktion der Sprache“ 

 
39 Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 112, 115. 
40 Ebd., 115. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 391 

(DM, 240) erst durch „das Negationspotenzial der Geltungsbasis 

verständigungsorientierten Handelns“ (DM, 241). Man kann, mit 

anderen Worten, poetische Sprache erst dadurch erkennen, dass in 

ihr Geltungsansprüche formuliert sind, zu denen ein kommunika-
tives Gegenüber – etwa der Leser – eine bejahende oder vernei-

nende Einstellung einnehmen kann. Dazu müsse es aber einen Be-

reich geben – eine formale Weltunterstellung, um in der Termino-

logie zu bleiben –, ohne den die Akzeptabilität einer Äußerung will-

kürlich wäre. Dieser Bereich ist gemäß Habermas’ Ästhetik die Au-
thentizität einer Äußerung. Dies sei kurz ausgeführt. 

Habermas hält selbst fest, dass seinen ästhetischen Überlegun-

gen „ein[em] modifizierte[n] Bühlersche[n] Funktionsschema 

Rechnung [trage]“ (DM, 241) und verweist in der folgenden Fuß-

note auf die entsprechenden Ausführungen in der Theorie des kom-

munikativen Handelns. Dort (TKH, 1/2, 374ff.) – gemäß (DM, 241, 
Fn. 72) – sei im Wesentlichen folgende Passage relevant:41 

Die Bedeutungstheorie kann das Integrationsniveau der von Bühler pro-

grammatisch entworfenen Kommunikationstheorie erst einholen, wenn 

sie für die Appell- und Ausdrucksfunktionen (gegebenenfalls [meine Hervor-

hebung, P.F.] auch für die von Jakobson betonte, auf die Darstellungsmit-

tel selbst bezogene „poetische“ Funktion) der Sprache in ähnlicher Weise 

eine systematische Begründung geben kann wie die Wahrheitssemantik für 

die Darstellungsfunktion der Sprache. (TKH, 1/2, 375)   

Bei der Ankündigung der „gegebenenfalls“ im Rahmen einer sys-

tematischen Ausarbeitung zu berücksichtigenden poetischen Funk-

tion der Sprache hat es Habermas dann aber bewenden lassen: So 
wird im Folgenden die Logik der Wahrheitssemantik zwar für die 

Appellfunktion (normative Richtigkeit) und die Ausdrucksfunktion 

(Wahrhaftigkeit) ausbuchstabiert. Für die poetische Funktion hat 

er aber – soweit das zu sehen ist – ein solches „wahrheitsanaloges“ 

 
41 Soweit ersichtlich gibt es überhaupt nur zwei Bezugsstellen auf die 

von Roman Jakobson erstmals diskutierte poetische Funktion der Sprache, 
nämlich (TKH, 1/2, 372) und (TKH, 1/2, 375). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


392  Die Debatte Derrida-Habermas 

Kriterium nicht geliefert.42 Dennoch hat er anschließend die Kunst 

und die Kunstkritik als eigenständigen Bereich der Lebenswelt 

identifiziert – allerdings über die Ausdrucksfunktion der Sprache. 

Kunst wird folglich – zumindest in der Theorie des kommunikativen 
Handelns – gemäß dem Kriterium der Wahrhaftigkeit (einer Äuße-

rung beziehungsweise eines Werks) gedacht; so spricht Habermas 

dann vom Geltungsbereich „ästhetisch-expressiver Vernunft“ 

(TKH, 1/2, 485). Dieser Zusammenschluss erklärt sich einerseits 

aus der gesellschaftsevolutionären (vgl. TKH, 1/2, 301-305; 322-
324; Kap. IV.2.2) Feststellung einer 

Institutionalisierung eines Kunstbetriebs, in dem die Kunstproduktion 

schrittweise von kultisch-kirchlichen und höfisch-mäzenatischen Bindun-

gen gelöst und die Rezeption der Kunstwerke in einem kunstgenießenden 

Publikum von Lesern, Zuschauern, Hörern durch professionalisierte 

Kunstkritik vermittelt wird (TKH, 1/2, 456). 

Andererseits kommt hierin eine systematische Einstellung zum 

Ausdruck, die über die Ästhetik gerade hinausgreifen muss, um de-

ren „Eigensinn“ (DM, 241) nicht zu überfordern:43 „Wenn sich 
aber das Denken nicht mehr im Element der Wahrheit, der Gel-

tungsansprüche überhaupt bewegen kann[…], verlieren Wider-

spruch und Kritik ihren Sinn.“ (DM, 151) Dazu erklärt Habermas 

an anderer Stelle:  

Die Literatur fordert den Leser nicht zu derselben Art von Stellungnahmen 

heraus wie die Alltagskommunikation der Handelnden. Beide sind in Ge-

schichten verstrickt, aber auf eine andere Art. Ein Aspekt, unter dem man 

sich diese Differenz klarmachen kann ist der von Bedeutung und Geltung. 

(ND, 261) 

 
42 Auch Helmut Fahrenbach spricht von der „Unausgeführtheit der ‚äs-

thetisch-expressiven‘ Dimension“. (Helmut Fahrenbach, „Zum anthropo-
logischen Bezugsrahmen der ‚Theorie des kommunikativen Handelns‘ von 

Jürgen Habermas“, in: Willem van Reijen, Karl-Otto Apel (Hrsg.), Rationa-
les Handeln und Gesellschaftstheorie (Bochum: Germinal, 1984), 81-114, 100) 

43 Vgl. Menke, Die Souveränität der Kunst, 279: „Die zentrale Stellung der 
Kunst in den modernitätstheoretischen Konzepten der genannten Auto-
ren erscheint im Spiegel der Habermasschen Darstellung und Kritik als 
strukturelle Überforderung ihrer Leistungen.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 393 

Nun würde aber eine rein systematische Rekonstruktion dieses Zu-

sammenhangs insofern zu kurz greifen, als – dies ist an dieser Stelle 

der Kern der Derrida-Habermas-Debatte – Habermas nicht nur 

eine Theorie über den Zusammenhang von Bedeutung und Gel-
tung vertritt, sondern diesen Zusammenhang als Mechanismus der 

Herausbildung bestimmter ontologischer Bereiche versteht, etwa: die 

Bestimmung der Möglichkeiten, Aufgaben und Grenzen des 

Kunstbetriebs. Waldenfels hält dazu fest: „Mit dem Anspruch auf 

Rationalität wird unter der Hand eine materiale Ontologie einge-
führt.“44 Der Anspruch auf Rationalität für die Bestimmung von 

Sprache (vgl. prA) ist somit das Eine, der Entwurf einer ontologi-

schen Ordnung das Andere.  

Gerade in Anbetracht der Kunst wird die Annahme einer onto-

logischen Ordnung im skizzierten Sinn zweifelhaft. So ist von ver-

schiedenen Seiten hervorgehoben worden, dass Habermas’ Kon-
struktion (prA mitsamt formalontologischer drei-Welten-Theorie) 

insbesondere im Hinblick auf den Bereich der Ästhetik überaus 

problematisch sei.45 Exemplarisch spricht Honneth hier vom „An-

satz einer Ästhetik […], die in problematischer Weise die Rationa- 

lität eines Kunstwerks an die Wahrhaftigkeit der in ihm zu Gestalt 
gebrachten Expressionen zu binden versucht“.46 Denn im Rahmen 

seiner pragmatischen Wende muss Habermas auch ästhetische Er-

 
44 Waldenfels, „Rationalisierung der Lebenswelt – ein Projekt“, 102. 
45 Siehe die Ausführungen in Kap. IV.1 im Ausgang von Menke (vgl. 

Menke, Die Souveränität der Kunst, 286). Der Sache nach ist der Einspruch, 
den Menke im Namen Adornos und Derridas gegen Habermas erhebt, das 
erste Mal von Wellmer formuliert worden: „Im Kunstwerk kommt die 
Wahrheit sinnlich zur Erscheinung; das macht seinen Vorrang vor der dis-

kursiven Erkenntnis aus. Aber gerade weil die Wahrheit im Kunstwerk 
sinnlich erscheint, ist sie der ästhetischen Erfahrung auch wieder verhüllt; 
da das Kunstwerk die Wahrheit nicht aussprechen kann, die es zur Er-
scheinung bringt, weiß die ästhetische Erfahrung nicht, was sie erfährt.“ 
(Wellmer, „Wahrheit, Schein, Versöhnung. Adornos ästhetische Rettung 
der Modernität“, in: Ludwig von Friedeburg, Jürgen Habermas (Hrsg.), A-
dorno-Konferenz 1983 (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983), 138-177, 142) 

46 Honneth, Kritik der Macht, 316. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394  Die Debatte Derrida-Habermas 

fahrung handlungstheoretisch explizieren, was aber im Kern be-

sagt, der Ästhetik kein Eigenrecht innerhalb der gesellschaftlichen 

Diskurse einzuräumen: Statt, wie Menke es fordert, „ästhetische 

Negativität in ihrer Souveränität auch außerästhetisch geltend zu 
machen“,47 überträgt Habermas den Pragmatismus seiner Sprach-

theorie direkt auf (sprach-)ästhetische Erzeugnisse.  

Bemerkenswert ist jedenfalls, dass der Vorwurf gegenüber Der-

rida, dieser ebne den philosophischen und den literarischen Dis-

kurs ein (DM, 221f.), gerade auf dieser höchst problematischen 
Stelle innerhalb des Habermasschen Werks beruht. Wenn Derrida 

umgekehrt dafür argumentiert, dass die Grenzen der Ästhetik nicht 

ein für allemal bestimmt werden könnten,48 dann trägt er damit ge-

rade jener Schwierigkeit Rechnung, mit der Habermas sich kon-

frontiert sieht: dass nämlich jeder Versuch, Ästhetik (handlungs-

theoretisch) zu begrenzen, schon bedeutet deren „Negativität“ 
(Menke) außerästhetisch zu bestimmen.49 Dann aber wird die The- 

orieoption Derridas (dazu: Kap. IV.3) interessant, die derlei Genre-

Unterscheidungen stets auch erkenntniskritisch betrachtet (vgl. 

 
47 Menke, Die Souveränität der Kunst, 288. 
48  Vgl. David Carroll, Paraesthetics. Foucault, Lyotard, Derrida (New 

York, London: Methuen, 1987), 132: „Jacques Derrida’s essays on art in 
La vérité en peinture […] have, as their principal goal, the displacement of the 

established borders of art and theory. Art is questioned in terms of its bor-
ders and the effects on it forces coming from ,outside‘ its borders which 
interfere with its integrity, self-knowledge, and even with its own represen-
tation of self. These essays are not, really, as much on art as on the difficul-
ties the major philosophies of art and art itself have in fixing the border 
between theory and art.“  

49 Vgl. Sergeiy Sandler, „Habermas, Derrida, and the genre distinction 
between fiction and argument“, in: International Studies in Philosophy 39/4 

(2007),103-120, 114: „Habermas makes it quite clear, in the Excursus and 
elsewhere, that he views literature as a sphere of discourse, with its form 
of argumentation and its distinct kind of validity claims. Are we to suppose 
that novels, poems, plays, etc. make validity claims to aesthetic harmony? 
Well we might find this element in some works, but surely making such 
validity claims is not the most important thing about works of literature. 
We would miss out next to everything about works of art and literature 
were we to examine them as simply making validity claims.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das formalontologische Scheitern geltungslogischer Wertsphären 395 

Kap. III.3). Im Resultat hält David Carroll dazu fest: „When liter-

ature is almost nothing in itself, it paradoxically reveals the most 

about itself.“50 Demnach handelt es sich nicht bei Derrida, sondern 

– unter anderen Vorzeichen – bei Habermas um eine Einebnung 
zwei differenter Diskursformen, nämlich der Angleichung der Äs-

thetik an eine um eine Rationalitätsprogrammatik erweiterte Prag- 

matik. Diesen Schluss legt auch Sandler nahe: „The tables have 

now turned. We saw that it is Habermas who is leveling the genre 

distinction between fiction and argument and it is Derrida who, in 
his own way, sustains it.“51 

Am Beispiel der Kritik an Derridas Überlegungen zur Unbe-

stimmbarkeit der Kunst werden zugleich die Grenzen von Haber-

mas’ eigenem geltungslogischen Ansatz deutlich, der nur funktio-

niert, wenn ihm eine bestimmbare Bereichslogik zugerechnet wer-

den kann. Gerade diese, so der Tenor Carrolls, Menkes, Honneths 
und Wellmers pro Derrida, kann aber für die Ästhetik nicht voraus-

gesetzt werden. Dann aber stellt sich erneut die Frage, ob es genügt, 

Sprache einfach nur rationaliter als Geltung einer Aussage über einen 

Bereich zu betrachten. Zweifellos kann dies auf Äußerungen zu-

treffen und Äußerungen können so verstanden werden, aber inwie-
fern Habermas damit eine generelle Fassung von Sprache gelingt, 

muss im Zuge seiner Auseinandersetzung mit Derrida bezweifelt 

werden. Denn es verhält sich keineswegs so, dass hier nur der Be-

reich der Ästhetik infragegestellt würde. Auch Ethik und Recht 

sind Bereiche, die Habermas für das Funktionieren seiner Gel- 
tungslogik quasi-substanziell voraussetzt, was Derrida wiederum in 

Frage stellt (vgl. Kap. IV.3).  

Umgekehrt stellt sich ausgehend von Habermas selbst die Frage 

nach dem Vorverständnis, das Verständigung über Geltungsberei-

che hinweg ermöglichen soll. Wenn seine Theorie des kommunikativen 

Handelns somit mehr als eine Argumentationstheorie sein soll, muss 
diese zugleich wieder Argumentation über die separierten Bereiche 

von Argumentationen ermöglichen. Dann aber ist man zurückge-

 
50 Carroll, Paraesthetics, 103. 
51 Sandler, „Habermas, Derrida, and the genre distinction between fic-

tion and argument“, 115. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


396  Die Debatte Derrida-Habermas 

worfen auf die gesellschaftsutopische Ontologie derjenigen Her-

meneutik, die Habermas seinem Modell kommunikativen Han-

delns unterstellt. 

 
 

 

IV. 2.2. Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 

Inhalt des Unterkapitels 

Die bisher skizzierten Probleme von Habermas’ sprachphilosophischen Vo-

raussetzungen verdichten sich nun zu zu einem theoriearchitektonischen Be-

fund: Habermas pragmatische Wende der Sprechakttheorie erfordert eine her-
meneutisch funktionale Lebenswelt; zugleich muss Habermas dieses Erforder-

nis aber durch die Einführung systemischer Differenzierung unterwandern, um 

die Grundidee der Geltungslogik nicht ihren theoretischen Erfordernissen zu 

opfern. Diesen Drahtseilakt bewerkstelligt Habermas durch die Einführung 

einer gesellschaftsevolutionären Perspektive. Diese beruht aber auf Annahmen, 

die bereits voraussetzen, was im Ausgang von ihnen demonstriert werden soll.  

Der Begriff der Lebenswelt in der Theorie des kommunikativen Han-
delns sieht sich zwei begrifflichen Abgrenzungen ausgesetzt: So fun-

giert er einerseits als Fundierung der Geltunglogik (TKH, 1/2, 449) 

und andererseits als Ausgangspunkt zur Überleitung in die Sys-

temtheorie (TKH, 2/2, 225f., 230). Entsprechend hält Ulf 

Matthiesen in seiner hierfür maßgeblichen Untersuchung Das Di-

ckicht der Lebenswelt und die Theorie des kommunikativen Handelns fest:  

Eine Aufgabe der Lebenswelt wird es dann sein, Turbulenzen aufzufangen, 

die dem Fortlauf der Interaktionen durch das Dauerrisiko der Problemati-

sierbarkeit aus drei Weltregionen drohen: die flexible Resistenz der Le-

benswelt federt danach die regional sortierten Interaktionsmalheurs zu 

problemlosen Schwingungen an [sic!].1  

Dazu erläutert er:  

 
1 Ulf Matthiesen, Das Dickicht der Lebenswelt und die Theorie des kommuni-

kativen Handelns (München: Fink, 1983), 44.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 397 

Allerdings ist die Rolle eines problemlos und kritikfest kontextualisieren-

den Horizontes nur eine unter mehreren Möglichkeiten, die Habermas am 

Komplex der Lebenswelt gegeneinander zu isolieren versucht. […] In for-

malpragmatischer, der transzendentalphänomenologischen analoger Ein-

stellung scheidet Habermas die bislang erwähnte ‚horizontbildende‘ (in der 

Folge LW I) von der ‚Ressourcen-Funktion‘ (LW II). LW I rekonstruiert in-

tentione recta, was kommunikativ Handelnde in performatorischer Perspek-

tive immer schon an lebensweltlichen Strukturierungen voraussetzen. LW 

II dagegen wird erst sichtbar, wenn die Teilnehmer zugunsten der ‚obli-

queren‘ Perspektive des analysierenden und theoretisierenden Beobachters 

verlassen wird. Diese ‚formalpragmatisch‘ basierte Doppelfunktion von Le-

benswelt wird im Zentrum meiner Erörterungen stehen.2 

Matthiesen hat in diesem Sinne bereits wichtige Vorarbeiten geleis-
tet, auf die in diesem Unterkapitel aufgebaut werden kann, ohne 

dabei auf dessen Unterscheidungen im Einzelnen eingehen zu müs-

sen. Im Folgenden soll daher lediglich eine gewisse Gängigkeit der 

theoriearchitektonischen Ambivalenz des Begriffs der Lebenswelt 

im Anschluss an Matthiesen vorausgesetzt werden können.3 Die 
folgende Analyse gewinnt dadurch die Freiheit, diese Ambivalenz 

nicht nur deutlich zu machen, sondern sie schließlich auch an The-

sen anzubinden, die auf eine mögliche theoriearchitektonische 

Nähe – wenn schon nicht in den Worten, dann doch im Geiste – 

zu Derrida verweisen. Dies gilt es schrittweise zu erläutern. 
Zunächst braucht Habermas eine Ebene der „Vorverständi-

gung“ (vgl. TKH, 1/2, 150), die Verständigung über die differenten 

Logiken der Geltungsbereiche hinweg ermöglicht.4 Dies ist ohne 

Rekurs auf die Hermeneutik nicht möglich: 

Schließlich begegnen sich Kommunikationsteilnehmer in einem Horizont 

uneingeschränkter Verständigungsmöglichkeiten. Was sich auf methodo-

logischer Ebene als Universalitätsanspruch der Hermeneutik darstellt, 

spiegelt nur das Selbstverständnis von Laien, die verständigungsorientiert 

 
2 Ebd., 44f. 
3 Matthiesen zufolge unternimmt Habermas „den laboriösen Versuch, 

theoriearchitektonisch ‚ohne Konfusion‘ Regionen kritisierbarer Geltung 
mit dem lebensweltlichen Reich vorkritischer Gültigkeit zusammenzufü-
gen“. (Matthiesen, Das Dickicht der Lebenswelt und die Theorie des kommunika-
tiven Handelns, 36) 

4 Vgl. Nolte, „Kommunikative Kompetenz und Leibapriori“, 533.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


398  Die Debatte Derrida-Habermas 

handeln. Sie müssen davon ausgehen, dass sie sich, im Prinzip, über alles 

verständigen könnten. (TKH, 2/2, 225; eigene Hervorhebung, P.F.) 

In diesem Sinn ist der Begriff der Lebenswelt theoretisch reaktiv: Er 

ergänzt die Einsicht in die Akzeptabilität von Sprechakten. Mit die- 

ser Ergänzung hat es aber eine besondere Bewandtnis: So spricht 

Habermas an gleicher Stelle von den „Fiktionen“ (TKH, 2/2, 225) 
der hermeneutischen Methode, die einerseits notwendig, aber an-

dererseits nicht „zwingend“ notwendig sind, wenn zusätzliche 

(nämlich systemtheoretische) Annahmen (dazu gleich mehr) im 

Spiel sind: „Zwingend sind sie nur solange, wie wir annehmen, dass 

sich die Integration der Gesellschaft allein unter den Prämissen ver-

ständigungsorientierten Handelns vollzieht.“ (TKH, 2/2, 225)  
Wenn die Lebenswelt einen eigenen Bereich besitzt, der die Ak-

zeptabilität lebensweltlicher Aussagen kritisch begleitet, dann stellt 

dieser Bereich potenziell die Geltungslogik derjenigen Bereiche in 

Frage, über die er Verständigung ermöglichen soll. Denn umge-

kehrt gilt: Nur wenn die Lebenswelt derjenige Bereiche ist, der die 
übrigen Bereiche infragestellen kann, kann sie als Vermittler die-

nen. Dies bedeutet aber zugleich, die Lebenswelt strikt ontologisch 

zu verstehen, wenn schon die übrigen Bereiche formalontologisch 

verstanden werden (Kap. IV.2.1). Dies scheint in der Tat die Op-

tion zu sein, die Habermas bevorzugt – wie auch aus späteren 
Passagen hervorgeht:  

Die Lebenswelt als Bestandteil der objektiven Welt genießt gewissermaßen ei-

nen ‚ontologischen Primat‘ vor dem jeweils aktuellen Hintergrundbewusst-

sein des einzelnen Angehörigen, denn die performativ gegenwärtigen Le-

bensvollzüge – also Erlebnisse, interpersonale Beziehungen, Überzeugun-

gen – setzen den organischen Leib, die intersubjektiv geteilten Praktiken 

und die Überlieferungen voraus, in denen sich die erlebenden, handelnden 

und sprechenden Subjekte ‚immer schon‘ vorfinden. (ND II, 25)  

Dann aber stellt sich die Frage nach dem ontologischen Status der 

übrigen Bereiche. Diese scheinen dann doch in einen hermeneu-

tisch-lebensweltlichen Monismus eingebettet zu sein. Die Rationa-
lität der Geltungslogiken wäre dementsprechend beschränkt: Diese 

gelten nur solange, bis sie im Namen einer Praxis der Vorverstän-

digung, die Habermas eben kommunikatives Handeln nennt – und 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 399 

dessen „Komplementärbegriff“ der Lebensweltbegriff ist (vgl. 

TKH, 2/2, 182) –, angezweifelt werden. In diesem Sinn spricht Ha-

bermas auch vom hermeneutischen Hintergrund, der Lebenswelt, 

als einer „Totalität ohne Rückseite“, hinter der sich in jedem Fall 
„keine fremde Autorität verbergen“ kann (TKH, 2/2, 225). Die letzte 

Autorität im Verständigungsvorgang ist somit die Berufung auf le-

bensweltliche Gewissheiten so, wie diesen ein „ontologisches Pri-

mat“ zukommt. Die konsequente Reflexion auf die Voraussetzun-

gen von (prA) (vgl. Kap. IV.2.1) führt demnach zugleich zu dessen 
weitgehender Einschränkung. Wenngleich der Lebensweltbegriff 

dergestalt theoretisch reaktiv eingeführt wird – Habermas selbst 

spricht von einer „rekonstruktiven Forschungsperspektive“ (TKH, 

2/2, 182) –, übernimmt er schließlich doch die Deutungshoheit in-

nerhalb der Verständigungsprozesse.  

Dies bedeutete aber zugleich das Primat der Handlungsorientie-
rung weitgehend aufzugeben, da Handeln als zweckgerichtetes 

Verhalten auf Geltungsbereiche angewiesen ist: Man kann etwas 

nur dadurch erreichen, indem man weiß, wie dies in einem speziellen 

Bereich – etwa juristisch oder technisch – zu erreichen ist. Darin 

liegt zugleich der Umkehrpunkt des Verhältnisses von Handeln 
und Kommunikation, dem auf begrifflicher Ebene eine Überlei-

tung der Lebenswelt als theoretischer Tieferlegung von (prA) hin 

zu einem grundlegenden Kontrast für den Einsatz der Systemthe-

orie entspricht: Denn wenn man weiß, wie Handlungsabsichten be-

reichsspezifisch realisiert werden können, dann wird die Berufung 
auf lebensweltliche Gewissheiten überflüssig. In dieser epistemi-

schen Hinsicht lässt sich somit auch die These von der „Verarmung 

der Lebenswelt“ (vgl. MuP, 453; vgl. Kap. IV.1) motivieren: „In 

einem differenzierten Gesellschaftssystem schrumpft die Lebens-

welt zu einem Subsystem.“ (TKH, 2/2, 258). Dann kann die Le-

benswelt aber auch theorie-ökonomisch ihre reaktiv-ergänzende 
Funktion nicht mehr übernehmen, da die dann veranschlagte epis-

temische (systemtheoretische) Perspektive je schon im Ausgang 

von dieser (reaktiv-ergänzenden Funktion) gedacht ist. In diesem 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


400  Die Debatte Derrida-Habermas 

Sinn fordert Habermas „zwischen Sozial- und Systemintegration zu un-

terscheiden“ (TKH, 2/2, 226).5  

Im System artikuliere sich, so Habermas, eine weitgehende Au-

tonomie epistemischer Zustände – zunächst innerhalb von und 
später neben lebensweltlichen Gewissheiten. Diese Einschränkung 

der Lebenswelt folgt aber aus den theoretischen Vorzeichen von 

Habermas’ Rezeption der Hermeneutik selbst. Denn diese dient, 

wie gesehen, zunächst als notwendige Ergänzung seiner Hand-

lungstheorie. Wenn aber Verständigungsprobleme zwischen Gel-
tungsbereichen immer schon auf den Bereich eines gemeinsamen 

Vorverständnisses zurückgreifen können, dann kann es eigentlich 

keine Verständigungsprobleme geben. Folglich wäre man auch 

nicht in der Lage, gesellschaftliche Probleme zu erklären, die als 

unerwünschte Effekte sozialen Handelns aus der hermeneutischen 

Orientierung auf Verständigung gerade nicht abzuleiten sind.  
Entsprechend implementiere Habermas, so Joas, „prinzipielle 

Leistungsgrenzen“ 6  einer zunächst gemäß des hermeneutischen 

Universalitätsanspruchs gefassten Lebenswelt. Demnach könne al-

les gesellschaftlich Intendierte hermeneutisch erklärt werden. 

„[A]usgeblendet werden [aber] alle kontraintuitiven Aspekte des 
gesellschaftlichen Reproduktionszusammenhanges. Diese Grenze 

bringt eine immanent ansetzende Kritik am hermeneutischen Ide-

alismus der verstehenden Soziologie zu Bewusstsein.“ (TKH, 2/2, 

226) Entsprechend ergibt sich ein Theorie-Befund, den es im Fol-

 
5  Dass dies allerdings überhaupt möglich sei, bezweifelt McCarthy: 

„Even if we restrict ourselves to the most bureaucratically hierarchical 
forms of organization, it is not obvious that the contrast of system inte-
gration versus social integration captures what is specific to them. […] To 

say that interaction within organizations is not primarily coordinated by 
traditionally preestablished consensus (in Habermas’ strong sense) is not to 
say that it is not coordinated via actors’ orientations at all, e.g., via the giv-
ing and taking of orders, the threat and fear of sanctions.“ 
(McCarthy„Complexity and Democracy“, 167) 

6 Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus“, 
155. Joas hält sogleich fest, dass er eine solche Annahme als „kritikbedürf-
tig“ (ebd.) erachte. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 401 

genden zu explizieren gilt: Habermas konfundiert Hermeneutik und Ge-

sellschaftsutopie in gesellschaftstheoretischer Absicht (vgl. Kap. IV.2). Im Zuge 

seiner pragmatischen Wende und der Entdeckung von Geltungsfragen (vgl. 

Kap. IV.2.1) ist es nötig, diesem Theoriezweig ein Fundament zu verschaffen. 
Dafür bietet sich die Hermeneutik an, die aber aufgrund ihrer – hier – gesell- 

schaftsutopischen Fassung dafür zugleich ungeeignet ist. Anders lässt sich dieses 

Fundament aber – zumindest in der vorliegenden Theoriekonstruktion – nicht 

denken.7 Somit versucht Habermas beides: Geltungsfragen hermeneutisch und 

zugleich nicht hermeneutisch, das heißt systemisch, zu denken:  

Das Konzept der Lebenswelt, das sich aus der begrifflichen Perspektive 

des verständigungsorientierten Handelns anbietet, hat nur eine begrenzte 

gesellschaftstheoretische Reichweite. Ich möchte deshalb vorschlagen, 

Gesellschaften gleichzeitig als System und Lebenswelt zu konzipieren 

(TKH, 2/2, 180).  

Das System wird dergestalt zu einem dystopischen Gegenpart, der 

„nicht-intendierte Handlungszusammenhänge über die funktionale 

Vernetzung von Handlungsfolgen“ (ebd., 226) erklärt. Dazu erläu-

tert Brunkhorst:  

Die Funktionssysteme schließen niemanden und keine kommunikative 

Negation von vornherein aus. Aber hinterher, und das ist das Problem. 

Denn sie produzieren, auf Grund ihrer funktional notwendigen Unzustän-

digkeit und Blindheit für die physischen, chemischen, organischen, mora-

lischen und sozialen Schäden, die sie ihrer Umwelt und der sozialen Le- 

 
7 Habermas ist in der Theorie des kommunikativen Handelns bemüht, den 

Begriff Lebenswelt nicht einfach hermeneutisch, sondern aus einer erwei-
terten phänomenologischen Perspektive zu gewinnen. Dazu zählt die Aus-
einandersetzung mit Husserl (vgl. TKH, 2/2, 189) und den nachgelassenen 
Schriften von Alfred Schütz (vgl. TKH, 2/2, 192). Dies dient klarerweise 

dem Aufweis, dass Habermas in der Eruierung eines Fundaments von Gel-
tungsfragen nicht einfach hermeneutische Annahmen übernimmt. Diese 
phänomenologischen Bereicherungen des Begriffs der Lebenswelt kulmi-
nieren schließlich jedoch in einer stark an Gadamer angelehnten Fassung 
der Lebenswelt als einer „Totalität ohne Rückseite“ (TKH, 2/2, 225). Dies 
braucht nicht zu verwundern: Anders könnte der Begriff nicht die Rolle 
übernehmen, für die Habermas ihn braucht (vgl. im Fließtext den Beginn 
von Kap. IV.2.2).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


402  Die Debatte Derrida-Habermas 

benwelt anrichten, Exklusionseffekte, die sie aus eigener Kraft nicht kon-

trollieren können.8  

Entsprechend wird deutlich, dass Habermas seine gesellschaftsuto-

pische Fassung der Hermeneutik – beziehungsweise den „herme- 

neutischen Idealismus der verstehenden Soziologie“ – überwinden 

muss, da anders, worauf bereits Bubner hinweist,9 in einer herme-
neutischen Situation, wie Habermas sie sich vorstellt, Gesprächs-

teilnehmer einander nichts mehr zu sagen hätten, weil zwischen 

ihnen ohnehin Einverständnis herrschte. Diese utopische Fassung 

der Gesprächssituation ist aber erst dadurch möglich geworden, 

dass, wie Joas hervorhebt,  

Habermas in handlungstheoretischer Hinsicht nicht wirklich versucht hat, 

der phänomenalen Vielfalt gerecht zu werden, und demgemäß nur die 

Kommunikation als solche aus der Verbannung in die prallgefüllte Residu-

alkategorie des nicht-instrumentalen Handelns erlöst hat.10  

Dabei sei angemerkt, dass dieser Vorwurf Joas’ die kritische Lite-
ratur zu Habermas durchzieht.11 Joas bezieht sich nun in seiner 

Analyse12 auf Habermas Handlungstypologie (vgl. TKH, 1/2, 384). 

Darin unterscheidet Habermas soziales von asozialem und erfolgs-

orientiertes von verständigungsorientiertem Handeln. Soziales ver-

ständigungsorientiertes Handeln ist kommunikatives Handeln, 

während soziales erfolgsorientiertes Handeln strategisch und er-
folgsorientiertes asoziales Handeln instrumentell ist. Dabei ist zu-

nächst bemerkenswert, dass Habermas trotz seiner Kritik an Se-

arles Mentalismus einen Handlungsbegriff vertritt, der allein „nach 

zwei Handlungsorientierungen unterschieden“ (TKH, 1/2, 384) ist. 

 
8 Brunkhorst, „Die kommunikative Wende der Soziologie“, 185.  
9 Bubner, „Was ist kritische Theorie?“, 189. 
10  Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-

mus“, 149.  
11  Es sei verwiesen auf Nolte, „Kommunikative Kompetenz und 

Leibapriori“, 534; Honneth, „Anerkennungsbeziehungen und Moral“, 
104; Ders., Kritik der Macht, 310. 

12 Vgl. Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktiona-
lismus“, 146-151. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 403 

Damit untersteht seine Handlungstheorie aber der von Joas unter-

strichenen Annahme, „dass alle Handlungsresultate in den Inten-

tionen der Handelnden angelegt seien oder in der Kontrolle und 

im intuitiven Wissen der Handelnden liegen“.13 Dagegen expliziert 
Joas eine Überlegung, die an Derridas Sprachverständnis der 

Schrift erinnert, wonach es einen intrinsischen Zusammenhang 

von intendierten und nicht intendierten Handlungen gibt (die Be-

dingung der Möglichkeit der einen ist die Bedingung der Möglich-

keit der anderen, vgl. Kap. III.4.): „Es lässt sich gerade handlungs-
theoretisch zeigen, dass menschliche Symbolisierungsleistungen 

Unabhängigkeit von räumlicher und zeitlicher Anwesenheit der 

Kooperierenden oder Kommunizierenden ermöglichen.“14  

Da Habermas aber die auch von der Hermeneutik zunächst vo-

rausgesetzte Trennung sprachlich Kooperierender immer schon 

gesellschaftsutopisch überschritten hat, kann er die hermeneutisch 
verfasste Lebenswelt auch nicht mehr zum Ausgangspunkt der von 

Joas eingeforderten – und von Derrida bereits als Schrift reflektier-

ten – „Unabhängigkeit“ machen. Er kann sie nur nachträglich, 

nämlich systemtheoretisch einführen. Wenn also bereits die Her-

meneutik als theoretische Reaktion auf die Fundierung von Gel-
tungsfragen angesehen werden kann, dann ist die Einführung der 

Systemtheorie wiederum als eine Reaktion auf die Engführung der 

Fundierung von Geltungsfragen und der Hermeneutik zu verste-

hen.  

Die Einführung der Systemtheorie ist aber ausgehend von dem 
hermeneutisch-gesellschaftsutopischen Prämissenrahmen kein ein-

faches Unterfangen. Wie gesehen will Habermas „Gesellschaften 

gleichzeitig als System und Lebenswelt“ (vgl. TKH, 2/2, 180, meine 

Herborhebung, P.F.) begreifen. Aber auch handlungstheoretisch 

versteht er Gesellschaft zunächst ausgehend von der Lebenswelt. 

So verbindet er seine Handlungstypologie mit der Hoffnung, „den 
komplexen Begriff von Rationalität, den Weber in seinen kulturel-

len Analysen verwendet, handlungstheoretisch einzuholen“. (TKH, 

1/2, 384) Entsprechend handelt es sich auch beim kommunikati- 

 
13  Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-

mus“, 155. 
14 Vgl. ebd., 174, Fn. 17. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


404  Die Debatte Derrida-Habermas 

ven Handeln um eine Form von Rationalität, die weder einfach in-

tentional noch zweckgerichtet ist: „Hingegen spreche ich von kom-

munikativen Handlungen, wenn die Handlungspläne der beteiligten 

Aktoren nicht über egozentrische Erfolgskalküle, sondern über 
Akte der Verständigung koordiniert werden.“ (TKH, 1/2, 385) Die 

Erfolgsorientierung der Handelnden sei hierbei nicht entscheidend:  

[S]ie verfolgen ihre individuellen Ziele unter der Bedingung, dass sie ihre 

Handlungspläne auf der Grundlage gemeinsamer Situationsdefinitionen 

abstimmen können. Insofern ist das Aushandeln von Situationsdefinitio-

nen ein wesentlicher Bestandteil der für kommunikatives Handeln erfor-

derlichen Interpretationsleistungen. (TKH, 1/2, 385)  

Die in dieser Beschreibung verwendeten Begriffe der „Koopera-

tion“ und des „Aushandelns“ kennzeichnen nun recht besehen 
keine „Bedingung“, sondern, wie Habermas sogleich hervorhebt, 

„Teilnahmebedingungen“ (TKH, 1/2, 386). Diese „Teilnahmebe-

dingungen“ sind die Bedingungen der Verständigung. Habermas 

beschreibt sie aus einer hermeneutischen Perspektive:  

Dabei geht es nicht um Prädikate, die ein Beobachter verwendet, wenn er 

Verständigungsprozesse beschreibt, sondern um das vortheoretische Wis-

sen kompetenter Sprecher, die selber intuitiv unterscheiden können, wann 

sie auf andere einwirken und wann sie sich mit ihnen verständigen. (TKH, 

1/2, 386) 

Wie aber bereits gezeigt wurde, kommt es beim hermeneutischen 

Begriff der Verständigung zur einer quasi-ontologischen Generali-

sierung (vgl. Kap. IV.2): „Verständigung wohnt als Telos der 

menschlichen Sprache inne. […] Die Konzepte des Sprechens und 
der Verständigung interpretieren sich wechselseitig.“ (TKH, 1/2, 

387) In diesem Sinne kann man Habermas – auch im Rahmen einer 

systematischen Rekonstruktion – in jedem Fall von dem Verdacht 

freisprechen, dass sein Sprachmodell in irgendeiner Weise einem 

(Krypto-)Mentalismus verpflichtet sei, was Joas immerhin nahezu-

legen scheint.15 

 
15 Vgl. Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktiona-

lismus“, 155. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 405 

Aber wenn schon die Handlungsrationalität der Sprache nicht 

die eines Subjekts ist, dann ist es, so Bubner, „der a priori soziale 

Sinn einer idealen zwischenmenschlichen Gesprächssituation“. 16 

Wenn dieser soziale Sinn kooperierender Verständigung aber das 
Interpretationskonstituens von Sprache überhaupt ist, dann stellt 

sich die Frage nach dem Stellenwert strategischen, also nicht-ver-

ständigungsorientierten, nämlich erfolgsorientiertem sozialen Han-

delns (vgl. TKH, 1/2, 384), wie es für eine systemische Beschrei-

bung von Gesellschaft erforderlich ist. Dieses ist – wenn Bubner 
hier lapidar gefolgt werden darf – apriori nicht vorgesehen. Umso 

schwieriger wird dann aber der Anspruch, „Gesellschaften gleichzei-

tig als System und Lebenswelt“ zu verstehen. Tatsächlich kann dies 

nur funktionieren, wenn der apriorisch aufgefassten Lebenswelt ein 

empirisch verstandenes System gegenübergestellt wird.  

Nun ist die Behauptung einer Verbindung einer apriorisch ver-
standenen Struktur mit einer empirischen Wirklichkeit derselben 

mit einer Auflage verbunden: Diese Verbindung kann selbst nicht 

apriorisch begründet werden, weil dann gerade keine Verbindung 

mit einer empirischen Struktur gerechtfertigt werden könnte. Diese 

Verbindung muss demnach etwas Kontingentes sein – innerhalb 
der notwendigen Voraussetzungen der Lebenswelt. Habermas’ 

Pointe besteht nunmehr darin, den Zusammenhang von System und 

Lebenswelt nicht im Rahmen einer Theorie der Gesellschaft trans-

zendental auszuweisen, sondern im Rahmen einer „Theorie der 

Vergesellschaftung“ (TKH, 1/2, 452).17  
Ausgehend von demjenigen Prämissenrahmen, der sich mit dem 

Begriff der Lebenswelt verbindet, kann eine empirische Be- 

gründung der Gesellschaft als System überhaupt nur dadurch er-

folgen, dass Habermas zugleich eine „Theorie der sozialen Evolu-

tion“ (vgl. TKH, 2/2, 180) vorlegt, die er als „Folge von Verständi- 

 
16 Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft, 51. 
17 Diese stellt Blank ins Zentrum seiner Untersuchung. Vgl. Blank, Ver-

ständigung und Versprechen, 21. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


406  Die Debatte Derrida-Habermas 

gungsformen“ (TKH, 2/2, 279) begreift.18 In dieser begründet er, 

wie Joas meint, „in einer quasi-empirischen Weise“19 die stufen-

weise (vgl. TKH, 2/2, 286) Unzulänglichkeit des vorab kooperati-

ven Sinns der Sprache dort, „wo systemische Zwänge der materiel-
len Reproduktion unauffällig in die Formen der sozialen Integra- 

tion selbst eingreifen und dadurch die Lebenswelt mediatisieren“. 

(TKH, 2/2, 279) Die Richtigkeit dieses empirischen beziehungs-

weise „quasi-empirischen“ (Joas) Befundes ist in seiner Allgemein-

heit wohl kaum zu überprüfen.20 Eine relativ anschauliche Erläute-
rung der Aufweichung lebensweltlicher Verhältnisse durch syste-

mische gibt Habermas immerhin am Beispiel der Bürokratisierung 

moderner Gesellschaften. Demnach treten „Verrechtlichung“ und 

„formal organisierte Handlungsbereiche“ tendenziell21 an die Stelle 

dessen, was vormals „kommunikativ strukturiert“ gewesen ist (vgl. 

TKH, 2/2, 457-460):  

Organisationsmitglieder handeln kommunikativ unter Vorbehalt. Sie wissen, 

dass sie nicht nur im Ausnahme-, sondern auch im Routinefall auf formelle 

Regelungen rekurrieren können: sie sind nicht genötigt, mit kommunikativen 

Mitteln Konsens zu erzielen. (TKH, 2/2, 460)  

In diesem Sinne kommt auch Eder zu dem Schluss, dass die Stärke 

von Habermas’ Evolutionstheorie des Sozialen sicherlich in der Er-

hellung „einer Dimension in diesen historischen Prozessen“ be- 

 
18 Dies hält auch Klaus Eder fest: „Gesellschaftstheorie als Evolutions-

theorie des Sozialen spielt eine zentrale Rolle in der Begründung einer The-
orie kommunikativen Handelns.“ (Klaus Eder, „Evolutionstheorie“, in: 
Habermas Handbuch, 65-68, 65, r.Sp.) 

19  Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-
mus“, 155. 

20 So hält auch Eder diesbezüglich fest: „Problematisch bleibt schließ-
lich der Status der Evolutionstheorie in einer historisch-empirischen Per-
spektive.“ (Eder, „Evolutionstheorie“, 68, l.Sp.) 

21 Tendenziell aber niemals vollständig: „Dass freilich die Externalisie-
rung lebensweltlicher Kontexte nicht restlos gelingen kann, zeigt schon die 
informelle Organisation, auf die sich jede formelle stützen muss.“ (TKH, 
2/2, 460) Habermas scheint hier die Kritik McCarthys zu antizipieren (vgl. 
McCarthy„Complexity and Democracy“, 167). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 407 

stehe – doch sei das „keine ,Gewähr‘ für den kausalen Effekt“.22 

Entsprechend sei die Theorie des kommunikativen Handelns besser als 

eine „Teiltheorie“ „sozialer Entwicklung“ zu verstehen, deren Be-

scheidenheit und Leistungsfähigkeit einander wechselseitig beding-
ten.23 

In jedem Fall ist es wichtig, zu sehen, dass die Rekonstruktion 

historischer Verhältnisse eine bestimmte theoretische Funktion 

übernimmt. So hält auch Joas fest: „Habermas erzeugt den Ein-

druck, als sei es die Begrenztheit der Handlungstheorie, welche 
zum Übergang zu funktionalistischen Systemkonzeptionen nö-

tigt.“24 Aber wie gesehen ist dieser Übergang, den Habermas empi-

risch-historisch zu stützen versucht, als Konsequenz der Theorie-

anlage zu verstehen: So kann eine Fundierung von Geltungsfragen 

in letzter Instanz nur durch den apriorischen Sinn des Transzen-

dentalen (Bubner) gelingen, während der transzendentale An-
spruch des Sozialen gesellschaftstheoretisch wiederum empirisch 

eingeschränkt werden muss. Demnach stellt sich Habermas’ The-

orie als der Versuch dar, zwei Ansprüchen zu genügen: dem eines 

transzendentalen Nachweises des Sozialen – anders sprengt die 

Pluralität von Geltungslogiken jede gesellschaftliche Ordnung – 
und dem eines empirischen Nachweises über den Zusammenhang 

des transzendental Sozialen und dessen Einschränkung durch ge-

sellschaftliche Entwicklung:  

[I]ch will vielmehr auf diesem Begriff, soweit er bisher analysiert ist, auf-

bauen und der Frage nachgehen, wie die Lebenswelt als der Horizont, in 

dem sich die kommunikativ Handelnden ,immer schon‘ bewegen, ihrer-

seits durch den Strukturwandel der Gesellschaft im ganzen[sic!] begrenzt 

und verändert wird. (TKH, 2/2, 182) 

Wohlwollend kann man hier von einer wechselseitigen Komple-
mentierung systematischen und historischen Denkens sprechen. In 

kritischer Absicht muss allerdings betont werden, dass der histori-

schen Entwicklung dann ein gewisses Maß an Notwendigkeit zu- 

 
22 Eder, „Evolutionstheorie“, 68, l.Sp. 
23 Vgl. ebd. 
24  Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-

mus“, 162. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


408  Die Debatte Derrida-Habermas 

kommt, da ihr Zusammenhang, also ihre Kompatibilität mit dem 

transzendental Sozialen, je schon als ausweisbar betrachtet wird. 

Diese Ausweisbarkeit wird der empirischen Untersuchung dabei vor-empirisch 

unterstellt. In diesem Sinne hält auch Eder fest, dass „die Moderne 
(im Habermas’schen Sinne eines ,Projektes‘) […] letztlich eine The-

orie kultureller Evolution [darstellt], die eine ideale Form kommu-

nikativer Vergesellschaftung hervorbringt“.25 

Auf begrifflicher Ebende hat Joas die entsprechenden Konse-

quenzen benannt: „Der Begriff der Lebenswelt erfüllt in Haber- 
mas’ Konzeption zwei Aufgaben zugleich; er kennzeichnet einen 

ordnungstheoretischen Typus und eine erkenntnistheoretische Po-

sition.“26 Als ordnungstheoretischer Begriff bezeichnet die Lebens-

welt eine solchermaßen geordnete Struktur, die überhaupt Gesell-

schaft genannt werden kann und deren Disposition, nach Haber-

mas, die Teleologie der Verständigung ist – anders gäbe es nur eine 
babylonische Pluralität von Geltungslogiken. Zugleich bezeichnet 

die Lebenswelt aber eine empirische Möglichkeit: Gesellschaftli-

ches Verhalten kann zugleich formell und informell sein, wobei 

formell – Joas und der Einleitung zu diesem Unterkapitel folgend 

– als Autonomie in epistemischer Hinsicht verstanden wird: einem 
formellen Anspruch zu genügen bedeutet, festgelegte (und somit 

autonom geltende) Anforderungen zu erfüllen. Informell auf diese 

Bezug nehmen zu können bedeutet, die bereichsspezifische Auto-

nomie außer Kraft zu setzen und die formelle Ordnung infrage zu 

stellen – dies infolge epistemischer Argumente, die sich nicht aus 
der Logik des entsprechenden Systems speisen. Die Lebenswelt 

ließe sich demnach als eine Voraussetzung verstehen, die sich nur 

in selbstkritischer Auseinandersetzung mit sich selbst beziehungs-

weise ihren (je nach Entwicklungsstand) unterstellten oder gleich-

gestellten Subsystemen konstitutiert – oder um mit Habermas zu 

reden: reproduziert.  
Diese Ebene der Theoriebildung wird insbesondere dann deut-

lich, wenn man nach den Eigenschaften des lebensweltlichen 

Agenten fragt (dazu Kap. IV.3):  

 
25 Eder, „kulturelle Evolution“, 68, r.Sp. 
26  Joas, „Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalis-

mus“, 166. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 409 

Für das kommunikative Handlungsmodell ist Sprache allein unter dem 

pragmatischen Gesichtspunkt relevant, dass Sprecher, indem sie Sätze ver-

ständigungsorientiert verwenden, Weltbezüge aufnehmen, und dies nicht 

nur wie im teleologischen, normengeleiteten oder dramaturgischen Han-

deln direkt, sondern auf eine reflexive Weise. (TKH, 1/2, 148; meine Hervor-

hebung, P.F.) 

Man kann dies die autokritische Konstitution (akK) der Lebenswelt 

nennen. Es wird jedoch zu zeigen sein (Kap. IV.3), inwiefern (akK) 

nicht mit Derridas Begriff der Autoimmunität (vgl. etwa FS, 79; V, 

59) deckungsgleich ist und welche Fragen sich daraus gegenüber 

Habermas ergeben. Wenn die Lebenswelt beiden Aufgaben (Joas) 
genügen, indem sie qua Reflexivität zwischen ihnen vermitteln 

kann, dann bleibt immer noch zu klären, wie diese Reflexivität 

selbst zustande kommt – denn prima facie ist sie weder Teil des 

transzendental sozialen noch des empirisch formellen Teils gesell-

schaftlicher Konstitution. Es drängt sich somit der Verdacht auf, 
als gebe es hier ein drittes Moment, das eigentlich erst die Kompa-

tibilität zwischen beiden zu denken gestattet. Dieser Frage kann al-

lerdings erst anschließend (Kap. IV.3) nachgegangen werden. Zu-

vor gilt es, besser als bisher zu verstehen, wie die Pointe der Ha-

bermasschen Theoriebildung ausgeführt werden kann, wonach der 

Zusammenhang von transzendental sozialen und empirisch for-
mellen Momenten der Gesellschaft als ihre Genese zu begreifen ist:  

Erst mit der Rückwendung auf den kontextbildenden Horizont der Le-

benswelt, aus der heraus sich die Kommunikationsteilnehmer miteinander 

über etwas verständigen, verändert sich das Blickfeld so, dass die An-

schlussstellen der Handlungstheorie für die Gesellschaftstheorie sichtbar 

werden: das Gesellschaftskonzept muss an ein zum Begriff des kommuni-

kativen Handelns komplementäres Lebensweltkonzept angeknüpft wer-

den. Dann wird kommunikatives Handelns in erster Linie als ein Prinzip 

der Vergesellschaftung interessant; und zugleich gewinnen die Prozesse 

gesellschaftlicher Rationalisierung einen anderen Stellenwert. (TKH, 1/2, 

452) 

Aus diesen Prozessen „gesellschaftlicher Rationalisierung“ ergibt 

sich die zuvor besprochene Differenzierung der Geltungsbereiche 

der Redepraxis (Kap. IV.2.1). Seel unterscheidet diesbezüglich zwei 

Momente, die in der Rede von „Prozessen“ der „Vergesellschaf-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


410  Die Debatte Derrida-Habermas 

tung“ verschmolzen sind: „Der Soziologe Habermas hat von We-

ber die These der modernen Separation der (als Geltungssphären 

interpretierten) Wertsphären übernommen; der Philosoph Haber-

mas aber kann an die durchgreifende Realität dieser Trennung nicht 
so recht glauben.“27 In der Rede von der Lebenswelt, die einerseits 

als allgemeiner Fundus impliziten Wissens fungiert, und anderer-

seits „verarmt“, insofern sie durch Expertenkulturen in Geltungs- 

bereiche gegliedert und in ihrer Substanz durch systemische Pro-

zesse verrechtlicht wird, „gewinnt Rationalität ein doppeltes Ge-
sicht: ihre Grundtypen erscheinen einerseits strukturell verwandt, 

andererseits strukturell indifferent“.28 Angenommen nun, Haber-

mas’ empirischer Analyse kann cum grano salis zugestimmt werden, 

dann gibt es für  

eine unzweideutige Interpretation […] genau zwei Möglichkeiten: entwe-

der aus dem Tatbestand der Separation den Schein der lebensweltlichen Integra-

tion oder aber aus dem Tatbestand der ‚kommunikativen‘ Interdependenz 

den Schein der spezialisierten Separation der Rationalitätsdimensionen zu fol-

gern.29  

Doch wie bereits gesehen, hieße dies gerade die kulturelle Aporie 

der Moderne zu ignorieren (vgl. Kap. IV.1). Entsprechend folgert 

auch Seel: „Habermas, so scheint mir, will beides auf einmal ha-

ben.“30 Seel spricht folglich von „Inkonsistenzen“31, die es zu be-

heben gilt. Man muss folglich unterscheiden zwischen der Möglich-
keit einer real gegebenen Aporie (der Vernunft in der Moderne) 

und der Art und Weise wie, wie man Vernunft denken kann, um 

eine solche Aporie zu vermeiden. Denn immerhin soll Vernunft ja 

auch unter Bedingungen dieser Aporie möglich sein. Oder umge-

kehrt formuliert: Wie muss Vernunft beschaffen sein, damit das 

Bestehen dieser Aporie mit den Bedingungen von Vernünftigkeit 
nicht inkompatibel ist? Dafür muss zunächst gesehen werden, dass 

jede Spezialisierung, jede Verrechtlichung eine solche nur sein kann 

 
27 M. Seel, „Die zwei Bedeutungen ‚kommunikativer Rationalität‘“, 54. 
28 Ebd., 55. 
29 Ebd. 
30 Ebd. 
31 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 411 

auf dem Boden des eines allgemeinen, eines informell Geregelten. 

Seel hält dazu fest:  

Von dieser Verweisungsstruktur kann keine noch so weit getriebene Spe-

zialisierung befreien. Die Spezialisierung des ‚Experten‘ besteht lediglich 

darin, die andersartige Geltung der Voraussetzungen nicht zur Sprache 

kommen zu lassen, auf denen sein bloß immanent souveränes Überlegen 

beruht. Die Illusion der Spezialisierung […] ist stets der Glaube an eine ‚ul- 

timative Grundlage‘ des eigenen (überlegenen) Tuns […]. Habermas lässt 

keinen Zweifel daran. Dass es solche separativen Fundierungen nicht 

gibt.32   

Also, möchte man fragen, existiert – wenn es schon keine „separa-

tiven Fundierungen“ gibt – eine allgemeine Fundierung? Eine „ul-

timative Grundlage“ nicht des eigenen, sondern des Tuns aller? 
Dazu schreibt Seel:  

Meine Thesen wollen – und können nur – zu bedenken geben, dass die 

Gleichsetzung der Einheit der Vernunft mit der Einheit der Argumenta-

tion nicht ohne Weiteres haltbar ist. Das Formale der Einheit der moder-

nen Vernunft nämlich ist nicht an der Form der Argumentation überhaupt 

zu identifizieren, sondern vielmehr an der irreduziblen Verzahnung ihrer 

Formen.33  

Seel verweist entsprechend darauf, dass es zunächst eine „Verzah-

nung“ von Vernunftformen gebe und man sich dann jeweils dazu 

entschließen müsse, von einer Perspektive in die andere zu wech-

seln.34 Gäbe es diese Möglichkeit nicht, so könnte ein Gegenstand 

nicht zugleich ästhetische, theoretische oder praktische Konse-

quenzen haben. Entsprechend fordert Seel ein „Bekenntnis zur In-
terrelierung der Rationalitätsaspekte“.35 Gegen Habermas hält er 

fest:  

 
32 Ebd., 58. 
33 Ebd., 64. 
34 Ebd., 63. Siehe dazu auch: Seel, Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff 

der ästhetischen Rationalität (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1997). 
35 M. Seel, „Die zwei Bedeutungen ‚kommunikativer Rationalität‘“, 65. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


412  Die Debatte Derrida-Habermas 

Die Rede von einem „Zusammenspiel“ oder einer „Kommunikation“ der 

metaphorisch personalisierten Rationalitätsaspekte freilich rückt dieses 

Verhalten in einer auffällig entdramatisierten Weise von außen in den 

Blick: als könnten wir, die wir in diesem Spiel uns befinden, über alle seine 

Komponenten auf einmal (oder doch in einem Durchgang) verfügen.36 

Bemerkenswerterweise beruft sich Seel sodann – für die restliche 

Dauer seines Aufsatzes – auf Derrrida:37 

Derridas Einwand […] richtet sich gegen den Glauben, es seien die Bedeu-

tungen unseres Weltverhältnisses, wenn nicht (rein metaphysisch) in einer 

äußeren Instanz, so doch (restmetaphysisch) in der Struktur der sprachli-

chen Artikulationsformen, nach einem einheitlichen Schema abstrakt ko-

ordiniert und darum im Prinzip auch jederzeit koordinierbar. Diese wie 

immer formalisierte Einheitsvorstellung untertreibt die sprachkonstitutive 

Differenz der Begründungsmöglichkeiten, in der einzelne Artikulations-

formen ihren Wert als Verständigungsleistungen allererst gewinnen.38 

Seel schließt sodann seinen Aufsatz mit den Worten: 

Wenn man die „Theorie des kommunikativen Handelns“ in der deklarier-

ten Weise „von hinten“, vom Problem des „Zusammenspiels“ der Ratio-

nalitätsaspekte her liest, zeigt es sich, dass nicht ein Kernbegriff der Kom-

munikation das Besondere der umfassenden Rationalität, sondern umge-

kehrt ein reformulierter Begriff der Rationalität [das Vermögen einer inter-

rationalen Urteilskraft (ebd., 67)] das Besondere der geltungsbezogen-ko-

operativen Handlungsrationalität akzentuiert.39 

Seel hat in seiner Habermas-Lektüre aber die eigentlichen Grenzen 

der Kommunikationstheorie bereits verlassen, denn nimmt man 

Derrida beim Worte, so kann man ihn sicherlich im Sinne der Seel-

schen Interrelierung von Rationalitätsaspekten interpretieren (vgl. 
die Frage der Derridaschen Ästhetik: Kap. IV.2.1). Aber die Frage 

ist dann: welcher Rationalitätsaspekte? Bereits Seel selbst unterschei-

det „die kardinalen Geltungsbereiche etwas anders […] als dies Ha- 

 
36 Ebd. 
37 Ebd., 65-69. 
38 Ebd., 65. 
39 Ebd., 69. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 413 

bermas tut“.40 Und Derrida ist sicherlich nicht daran gelegen, eine 

dann nur noch zu interrelierende Klassifikation von Rationalitäts-

aspekten vorzulegen.  

Das Interessante an Seels Ansatz ist dennoch, dass dieser es er-
laubt, Habermas und Derrida aufeinander zu beziehen: Der eine 

interreliert zögerlicher bzw. „entdramatisiert“ (Seel über Haber-

mas), für den anderen „ist Vernunft der überschreitende Über-

gang“.41 Die Frage ist aber: Wieso hat der Übergang bei Habermas 

so etwas Zögerliches und warum ist Vernunft als „das Vermögen 
einer interrationalen Urteilkraft“ (Seel) in Lebenswelt und System 

getrennt? Dergestalt soll nicht die empirische Tatsache systemi-

scher Differenzierung in Abrede gestellt werden, sondern vielmehr 

nach Gründen gesucht werden, die eine solche Trennung aus 

Gründen der Vernunft plausibel machen könnten.  

Eine These – und damit zugleich eine These, die mit dem zu 
Beginn dieses Unterkapitels vorgebrachten Theoriebefund korre-

liert – könnte lauten, dass Habermas entgegen seiner Grundüber-

zeugung seit „Arbeit und Interaktion“ einen Ort für Vernunft jen-

seits der Sprache – und folglich jenseits der Lebenswelt – gesucht 

hat und in der Systemtheorie gefunden hat. Demnach wäre Haber-
mas nicht von der Systemtheorie verführt worden (pace 

McCarthy)42. Durch die Integration systemischer Logik in die Ge-

sellschaftstheorie müsste seine utopisch ausgerichtete Sprachphilo-

sophie vielmehr gerade nicht zum Paradigma von Gesellschaft über-

haupt werden.43  

 
40 Ebd., 59. 
41 Vgl. ebd., 68 (leicht abgeändert). 
42 Vgl. McCarthy, „Complexity and democracy“, 180. 
43 So auch Helmut Fahrenbach: „Hier geht es um die Notwendigkeit 

eines zweistufigen Gesellschaftsmodells, das trotz einer gewissen Vorrang-
stellung des Lebensweltkonzepts den Systemaspekt aus der Analyse mo-
derner Gesellschaften nicht ausklammern darf und dadurch Geltungsbe-
reich und Erklärungskraft des kommunikativen Gesellschaftsmodells not-
wendig begrenzt. Damit wird natürlich auch die geschichtlich-praktische 
Relevanz des utopischen Entwurfs der idealen Gesellschaft unter weitere 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


414  Die Debatte Derrida-Habermas 

Entsprechend ist von Fahrenbach44 und Anderen45 betont wor-

den,dass eben dies als der Grund für den Realismus der Haber-

masschen Theorie angesehen werden könne. Denn wenn man den 

utopischen Status der Verständigung unter der idealen Bedingung 
„rechtlich geregelter Interaktion“46 einmal als faktisch anerkennt, 

dann gibt sich diese Utopie als Realismus zu erkennen. Aber wie 

Nolte hervorhebt, ist diese Stärke zugleich eine Schwäche,47 denn 

keineswegs überall und jederzeit ist diese ideale Bedingung erfüllt. 

Insofern man aber über Verständigung sprechen will, muss man sie 
unterstellen; insofern man sich in einem Rechtsstaat bewegt, muss 

man diesen ferner als Realität anerkennen – eben dies ist die „ex-

plikative Stärke“ (Nolte) der Theorie des kommunikativen Handelns, die 

deswegen auch in einer Theorie des Rechtsstaats (vgl. FuG) kulmi-

niert. Beraubt man die Idee der kommunikativen Vernunft jedoch 

der Annahme der rechtlichen und sozialen Reziprozität der Kom-
munizierenden (vgl. TKH, 1/2, 173) – immerhin eine zentrale An-

nahme seit „Arbeit und Interaktion“ (AI, 10, 15) –, dann artet die 

utopische Theorie der Sprache, die Habermas im Rahmen einer 

Evolutionstheorie der Gesellschaft zwar verortert48 und somit be-

grenzt49, in Utopismus aus – obgleich Habermas selbst vor einer 
solchen „Illusion verdinglichenden Denkens“ (TKH, 1/2, 111) warnt:  

 
einschränkende reale Bedingungen gestellt.“ (Fahrenbach, „Zum anthro-

pologischen Bezugrahmen der ‚Theorie des kommunikativen Handelns‘ 
von Jürgen Habermas“, 104) 

44 Ebd. 
45 Fischer, „Philosophische Anthropologie“, 139; Nolte, „Kommuni-

kative Kompetenz und Leibapriori“, 528. 
46 Nolte, „Kommunikative Kompetenz und Leibapriori“, 528. 
47 Vgl. ebd.: „Außerhalb dieser immanenten Betrachtung jedoch er-

weist sich die explikative Stärke der Universalpragmatik als ihre Schwä-

che.“ 
48 Vgl. TKH, 2/2, 147: „Je mehr das kommunikative Handeln von der 

Religion die Bürde sozialer Integration übernimmt, um so stärker muss 
auch das Ideal einer unbegrenzten und unverzerrten Kommunikationsge-
meinschaft empirische Wirksamkeit gewinnen.“ 

49 Fahrenbach, „Zum anthropologischen Bezugrahmen der ‚Theorie 
des kommunikativen Handelns‘ von Jürgen Habermas“, 105: „Die Begren-
zung der gesellschaftstheoretischen Reichweite des Lebensweltkonzepts 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 415 

Ein komplementärer Irrtum der Moderne ist allerdings der Utopismus, der 

meint, dass wir aus dem Begriff des dezentrierten Weltverständnisses und 

der prozeduralen Rationalität‚ zugleich das Ideal einer vollkommen ratio-

nal gewordenen Form des Lebens‘[…] gewinnen könnten. (Ebd.) 

Wenn Habermas’ Utopie nicht in Utopismus umschlüge und er so-

mit realistisch bliebe, könnte er zugleich der Kritik Derridas eines 

unbedingten Vernunftbegriffs (vgl. V, 189) entgehen: Solange 

kommunikative Vernunft realistisch beschränkt ist, hat dies den pa-

radoxen Effekt, dass die Bestimmung der Vernunft durch die 
Sprachpraxis der Kommunikation unvollständig bleibt und somit 

nicht im Sinne einer letzten Bedingung gefasst werden kann, ob-

wohl sie realistisch, das heißt im Sinne faktischen sozialen Beste-

hens (systemisch) bestimmt ist. Dergestalt wäre Vernunft sprach-

lich und, in gewisser Weise – nämlich insofern eine kodifizierte, ver-
rechtlichte Sprache tatsächlich eine Verarmung der Sprache dar-

stellt –, zugleich nicht-sprachlich.  

Dies bedeutete allerdings, Habermas auf starke Weise von Der-

rida her zu lesen. Dafür gibt es freilich eine Hürde: Habermas denkt 

den evolutionären Gesellschaftsprozess teleologisch, das heißt als 
einen solchen, der in der Sprache selbst schon angelegt ist:  

Der theoretische Grundbegriff der Kommunikationsethik ist der univer-

selle Diskurs, das ‚formale Ideal sprachlicher Verständigung‘. Weil diese 

Idee rational motivierter Verständigung in der Struktur der Sprache schon 

angelegt ist, ist sie keine bloße Forderung der praktischen Vernunft, son- 

dern in die Reproduktion des gesellschaftlichen Lebens eingebaut. (TKH, 

2/2, 147) 

Demnach wird aber die Bestimmung der Sprache beziehungsweise 

der sprachlichen Vernunft gerade nicht zeitlich, sondern anthropo-

logisch vorgenommen (vgl. ND II, 87; Kap. IV.3), was umgekehrt 

bedeutet, dass Rationalisierung als Prozess unerklärlich wird, weil 

dieser entweder niemals einsetzen könnte – oder bereits stattgefun-

den hat. Denn erklärt wird recht besehen der systemische Wider-
stand in der Moderne als Moderne gegen eine in sich seltsam abge- 

 
und letztlich der Theorie des kommunikativen Handelns, die als solche 
nicht mit Gesellschaftstheorie identisch oder koextensiv sind muss auf je-
den Fall beachtet werden.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


416  Die Debatte Derrida-Habermas 

schlossene – weil schon apriorisch bestimmte – Vernunft. Dies hat 

als Theorie über die Bedingungen der Genese des Rechtsstaats 

durchaus seine eigene Berechtigung, aber sie setzt eine Form von 

Vernunft voraus, die in sich schon rechtsförmig ist: Diese Rechts-
förmigkeit der sprachlichen Vernunft hat Habermas dabei schon 

vorempirisch (siehe oben) beziehungsweise anthropologisch (Kap. 

IV.3) unterstellt.50 So verwechselt er die Genese des politischen 

Raums mit der Genese des sozialen Raums, was Mark Hunyadi 

deutlich gesehen hat: 

Pour le dire autrement encore: à la problématique sociale de départ qu’il 

partage avec l’ensemble de la tradition critique dont il se réclame, Haber-

mas a répondu par une voie qui reste fondamentalement politique, centrée 

sur les conditions communicationnelles de la production de normes légi-

times. C’est pourquoi sa philosophie sociale, quoi qu’il en ait, se dissout en 

fait dans la philosophie politique, délaissant en cours de route son ambition 

initiale, qui était d’établir les critères d’une théorie critique de la société.51 

Es gilt folglich, die Art und Weise dieser Voraussetzung besser zu 

begreifen. Allem Anschein nach handelt es sich hierbei um eine 

anthropologische Annahme hermeneutisch-politischer Proveni-

enz, näherhin der Übernahme der aristotelischen Doppelbestim-
mung des Menschen als zoon logon echon und als physei politikon zoon.52 

Dies wird beispielsweise auch von Staten gesehen: „Putnam, Ha-

bermas, Benhabib, and others seem to me to share a fundamental 

commitment to what I am calling ,pragmatic reason‘ as what is al-

ways already there for human beings, given in our language,  our 

practices, our sociality in general.“53 Dies kennzeichnet Staten fol-
gendermaßen: „It is of the very essence of pragmatic reason to rec- 

 
50 Vgl. Nolte, „Kommunikative Kompetenz und Leibapriori“, 526, 528. 
51  Mark Hunyadi, „Les limites de la philosophie sociale“, in: Esprit 

417/8-9 (2015), 80-93, 93. 
52 Siehe dazu: Ottfried Höffe, „Wiederbelebung im Seiteneinstieg“, in: 

Ders. (Hrsg.), Der Mensch – ein politisches Tier? Essays zur politischen Anth-
ropologie (Stuttgart: Reclam, 1992), 5-13, 5. 

53  Staten, „Wittgenstein’s deconstructive legacy“, in: Ludwig Nagl, 
Chantal Mouffe (Hrsg.), The Legacy of Wittgenstein: Pragmatism or Deconstruc-
tion (Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2001), 43-62, 43. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Rechtsförmigkeit der Vernunft 417 

ognize that things, real things, the business of life, do not corre-

spond to the demands of pure reason“.54 Nun handelt es sich bei 

dieser Unreinheit der Vernunft – wie Hunyadi über Staten hinaus-

gehend aufgezeigt hat – nicht nur um eine soziale, sondern eine 
apriorisch politisch-rechtsförmige Fassung der Vernunft. Trifft 

dies zu, dann taugt sie nicht zu einer unbedingten Bestimmung der 

Vernunft im Sinne Derridas. Problematisch ist dabei insbesondere, 

dass eine solche Vernunftbestimmung Gefahr läuft, in Utopismus 

umzuschlagen – und von dort aus generell unbefragbar zu werden. 
Dies liefe zugleich Habermas’ eigensten Absichten, eine generelle 

Kritikfähigkeit theoretisch zu erarbeiten, zuwider. Entsprechend 

muss gezeigt werden, dass es nicht die Ziele von Habermas’ Theo-

rie sind, die in der Debatte mit Derrida problematisch werden, son-

dern deren Umsetzung. 

 

 
54 Ebd., 45. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

IV. 3. Die Grenzen einer anthropo-politisch  

verstandenen Öffentlichkeit 

Inhalt des Unterkapitels 

Die Analyse zu Habermas’ Voraussetzungen kulminiert im Nachweis seiner 

– nur teilweise verdeckten – anthropologischen Motive. Dabei soll zunächst 
Habermas’ Ausgangspunkt von der Anthropologie dargestellt und anschlie-

ßend eine Strukturierung der unterschiedlichen Phasen seiner Bezugnahme auf 

dieselbe vorgenommen werden. Dabei wird insbesondere deutlich, dass Haber-

mas die Anthropologie politisch versteht, was einer Priorisierung intersubjekti-

vitätstheoretischer Annahmen auf Kosten subjektivitätstheoretischer Fragen 
entspricht. Dadurch werden subjektive Beweggründe und soziale Bedingungen 

für oder wider die Teilnahme an Habermas’ Öffentlichkeit aber theorieimma-

nent unerklärlich – was schließlich einer anthropologisch-naturalistischen Un-

terstellung derselben korrespondiert.  

Wenn man danach fragt, inwiefern Habermas’ Philosophie eine 

Anthropologie unterhält, so muss man zunächst den Begriff der 

Anthropologie als Philosophie näher bestimmen. Joachim Fischer 
unterscheidet hier das „Paradigma“1 beziehungsweise den „Denk-

ansatz“2 von der Disziplin. Zu der Notwendigkeit einer solchen 

Unterscheidung erläutert er:  

Möglicherweise ist es seit Mitte der 1920er Jahre – der Durchbruchszeit 

dieses Phänomens – zu einer zweifachen Emergenz gekommen, zum Auf-

tauchen einer neuen philosophischen Disziplin ‚philosophische Anthropo-

logie‘ einerseits, und damit verflochten, aber doch charakteristisch davon 

abgehoben, zur Formierung eines Paradigmas, eines Denkansatzes ande-

rerseits unter demselben Titel der ‚Philosophischen Anthropologie‘.3 

Wenn im Folgenden von der Anthropologie Habermas’ gespro-

chen wird, dann ist damit stets „Philosophische Anthropologie“ im 

Sinne eines Denkansatzes oder Paradigmas gemeint und nicht eine 

 
1 Siehe dazu besonders: Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Den-

krichtung des 20. Jahrhunderts (Freiburg: Alber, 2008), 128. 
2 Siehe dazu besonders: Ebd., 14, 482.  
3 Ebd., 483. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


420 Die Debatte Derrida-Habermas 

Diziplin der Philosophie, die als solche in Konkurrenz zu anderen 

philosophischen Disziplinen wie etwa Ontologie oder Erkenntnis-

theorie stünde. Als philosophischer Denkansatz lässt sich Haber-

mas’ Anthropologie gerade als eine spezifische Konfiguration on-
tologischer und erkenntnistheoretischer Annahmen fassen. 4 Klä-

rend verweist Fischer auch darauf, dass der Terminus der Anthro-

pologie „im Schwerpunkt nicht ‚Ethnologie‘ (wie im englischen 

und französischen Sprachgebrauch der Kultur- bzw. Sozialanthro-

pologie), aber […] auch nicht die ‚biologische Anthropologie‘ als 
Subdisziplin der Zoologie (später ‚Humanbiologie‘)“5 meine. Der 

Aufweis einer Anthropologie als Paradigma bei Habermas kann so-

mit verdeutlichen, inwiefern sein Denken  

mit anderen Denkansätzen, Denkströmungen, Theorieschulen im 20. Jahr-

hundert konkurriert, also z.B. mit dem Neukantianismus, der Phänomeno-

logie, der Kritischen Theorie, der Analytischen Philosophie, der Existenz-

philosophie, dem evolutionsbiologischen Darwinismus.6 

Um Habermas nun dieser Denkrichtung zuzuordnen, bedarf es zu-

nächst einer Bestimmung derselben.7 Als Definiens kann hierbei 

auf die Intuition verwiesen werden,idealistische Denkmotive (der 
Reflexion, der Vernunft, des Selbstbewusstseins, des freien Wil-

lens) im Zeitalter des Naturalismus – und d.h. nach Darwin, Freud 

und Nietzsche –, also im evolutionsbiologischen Zeitalter zu refor- 

 
4 So verweist auch Peter Dews auf die eigenständige und keineswegs 

spannungsfreie Kombination unterschiedlicher Paradigmen in Habermas’ 

Denken: „Es ist diese Verbindung von Anti-Idealismus, Anti-Szientismus 
und einer Neigung zum Naturalismus, die die Besonderheit des Haber-
masschen Werks ausmacht.“ (Dews, „Naturalismus und Anti-Naturalis-
mus bei Habermas“, 862.) Im Rahmen der vorliegenden Arbeit kann die 
folgende Verortung von Habermas’ Denken, die Dews vornimmt, nicht 
im Einzelnen nachvollzogen werden – was aber nicht heißen soll, dass sie 
nicht nachvollziehbar wäre oder im Rahmen des hier vertretenen Ansatzes 
schon ausgeschlossen wäre (vgl. insbes. Kap. IV.2): „[Dies] kennzeichnet 

ihn als Anhänger einer Sub-Tradition, die letztlich auf die Arbeiten der 
Lingsheglianer während der dreißiger und vierziger Jahre des 19. Jahrhun-
derts zurückgeht.“ (Ebd.).  

5 Fischer, Philosophische Anthropologie, 483, Fn. 15. 
6 Ebd., 128. 
7 Dazu ausführlich: Ebd., Kap. 2.2. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  421 

mulieren oder zu retten, so dass unter Einbezug der Natur – der 

Vitaldimension – ein komplexer Begriff des Menschen und seiner 

Welt erreicht werden kann, der aber nicht naturalistisch formuliert 

ist. Deshalb ist konstitutiv für den Ansatz bei Scheler, Plessner, 
Rothacker und Gehlen, dass sie den Begriff des Menschen metho-

disch im Umweg über den kontrastiven Tier-/Mensch-Vergleich zu 

gewinnen unternehmen, um biologisch informiert über physische 

Sondermerkmale des menschlichen Lebewesens eine Sonderstel-

lung des Menschen zu kennzeichnen, besser gesagt: eine ohne Te-
leologie und Theologie zu beschreibende Sondergestelltheit, be-

sondere Positionalität des menschlichen Lebewesens im Evoluti-

onsgeschehen nachzuzeichnen, die ihn zu den vom Idealismus ge-

nannten Figuren der Reflexivität, der Selbstdistanz, der Disziplinie-

rung etc. geradezu aus der Lebenskonstitution, aus seiner Stellung 

oder Lage als Organismus heraus zwingt.8  
Hervorzuheben an dieser Definition ist zunächst der zuletzt ange-

sprochene Umstand des Zwangs: die Annahme eines biologischen 

Merkmals, das als zwingender Grund für idealistische Denkfiguren 

herangezogen wird. Denn dieser Gedanke läuft offenbar Gefahr, 

die Ausprägung spezifisch idealistischer Figuren wie des Selbstbe-
wusstseins als Mechanismen und das heißt naturalistisch misszu-

verstehen. Denn wenn von einem Zwang in der Natur ausgegangen 

wird, dann handelt es sich dabei zunächst einmal um ein Moment 

der Unfreiheit, weil Naturzwängen keine freiheitlichen Entschei-

dungen vorangehen. Dem Zwang etwa, sich erleichtern zu müssen, 
geht kein Akt der Entscheidung für oder wider diesen Zwang vo-

raus. Eben deswegen ist es ein Zwang. Es mutet nun aber merk-

würdig an, wenn ein solcher Zwang dann als Ursache etwa von 

Willensfreiheit verstanden werden soll. Auf Willensfreiheit selbst 

träfe somit ihr eigener Inhalt nicht zu, was hieße, dass wir qua Na-

tur gezwungen wären, frei zu entscheiden – was bereits Anklänge 
an Jean-Paul Sartre aufweist: 9  „L’homme est condamné à être 

 
8 Fischer, „Philosophische Anthropologie“, 129. 
9 Das ist kein Zufall: Habermas selbst stellt Sarte in einen anthropolo-

gischen Zusammenhang (vgl. PhA, 90). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


422 Die Debatte Derrida-Habermas 

libre.“10 In Sartres paradoxer Wendung kommt aber (wie noch zu 

zeigen ist) die Ambivalenz des Habermasschen Werks zu tragen, 

das die Gefahr eines mechanistischen Missverstehens einerseits 

vermeiden will, das aber zugleich den Idealismus etwa Gadamers 
(vgl. Kap. IV.2) oder Fichtes (dazu unten mehr) wiederum natura-

listisch begrenzen will. Dews geht diesbezüglich so weit, von einem 

„größeren Bruch in Habermas’ Denken“ zu sprechen.11  

Die Annahme eines natürlichen Zwangs, um sich gleichsam aus 

der Natur zu erheben, muss nun deswegen hervorgehoben werden, 
weil Habermas selbst darauf rekurriert. Er tut dies innerhalb des-

sen, was die erste Phase seiner Beschäftigung mit der Anthropolo-

gie genannt werden kann, worauf zugleich zurückzukommen ist. 

Es ist einigermaßen wichtig, hier auf die unterschiedlichen Phasen 

von Habermas’ Werk zu verweisen, da dessen Stellung zur Anth-

ropologie jeweils sehr unterschiedlich ausfällt. Aufschlussreich sind 
hier die Arbeiten von Jörke.12 Im Anschluss an diesen lassen sich 

vereinfachend drei Phasen von Habermas’ Auseinandersetzung mit 

der Anthropologie – im Folgenden (AA, 1-3) – unterscheiden:13 

 
10 Jean-Paul Sartre, L’existentialisme est un humanisme [1946] (Paris: Galli-

mard, 1996), 39. 
11 Vgl. Dews, „Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas“, 

870f.: „Solche Vorbehalte weisen auf einen größeren Bruch in Habermas’ 
Denken hin. Der naturalistische Impuls ist größtenteils ein Impuls zur 
Überwindung des Dualismus. Dennoch bekommt Habermas immer dann 
Bedenken, wenn der Abstand zwischen der Natur und den einzigartigen 
Fähigkeiten von Wesen, die zu sprechen und zu handeln vermögen, zu 
schmal wird. Deshalb stellt er sich nachdrücklich gegen Richard Rortys 
‚Naturalisierung der versprachlichten Vernunft‘.“ Vgl. zu Habermas’ Kri-
tik an Rorty (WR, 230-270).  

12 Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas“; 
ders., „Wider besseres Wissen? Anthropologiekritik und Anthrologiebe-
darf bei Jürgen Habermas“, in: Marc Rölli (Hrsg.), Fines Hominis? Zur Ge-
schichte der philosophischen Anthropologiekritik (Bielefeld: Transcript, 
2015), 213-229. 

13 Dabei wird insbesondere die zweite Phase umfassender konzipiert. 
In ihr werden sowohl die Universal- als auch die Formalpragmatik und die 
sich daran anschließenden Entwicklungen in der Diskursethik gebündelt. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  423 

Eine erste Phase (AA, 1) im Zusammenhang mit seiner Kritik am 

Historischen Materialismus; diese nennt Jörke eine „gescheiterte 

Erkenntnisanthropologie“ 14 . 15  Eine zweite, vorsichtigere Phase 

(AA, 2), in der nach dem Scheitern der ersten Phase nun eine im-
plizite Anthropologie vertreten wird, die insbesondere für die Ar-

beiten zum kommunikativen Handeln maßgeblich ist.16 Schließlich 

eine letzte Phase (AA, 3) offener und expliziter Bezugnahme auf 

anthropologische Argumente (vgl. ZmN), die als Explikation impli-

ziter Annahmen in (AA, 2) abschließend in gebotener Kürze dar-
gestellt werden kann. Spannend ist insbesondere der Nachweis, 

dass Habermas zu keinem Zeitpunkt seines Schaffens der Anthro-

pologie den Rücken gekehrt hat, dass er also auch nach dem Ver-

lassen seiner frühen Bezugnahme auf anthropologische Motive 

(AA, 1) diese keineswegs aufgegeben hat.  

Eine einheitliche Gesamtschau von Habermas’ Anthropologie 
zu geben, ist vor dem Hintergrund dieser Binnendifferenzierungen 

 
Ausgenommen wird allerdings die Anwendung der Diskursethik auf bio-
ethische Fragen (dazu: AA, 3), da diese mit „erheblichen und bedeutenden 
Weiterungen und Modifikationen der Diskurstheorie“ (Thomas M. 
Schmidt, „Menschliche Natur und genetische Manipulation“, in: Habermas 
Handbuch, 282- 291, r.Sp. 282) einhergeht. Jörke hingegen sieht bereits in 
der Diskursethik eine eigenständige Phase „[i]m Schatten von Kant“ (vgl. 

Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas“, 313), 
hält am Ende seiner Analyse jedoch fest: „Dies führt zurück zur Theorie des 
kommunikativen Handelns.“ (Ebd., 315) Eben deswegen werden diese Theo-
riemomente hier zusammengenommen. Wie Jörke unterscheidet auch 
Nolte Universal- und Formalpragmatik und es soll nicht bestritten werden, 
dass hier ein Unterschied besteht – aber gerade in anthropologischer Hin-
sicht macht Nolte beiden Phasen denselben Vorwurf: „Die leibliche Fun-
dierung des sozialen Apriori wird blockiert durch eine Versprachli-

chung[…] kommunikativer Vernunft.“ (Vgl. Nolte, „Kommunikative 
Kompetenz und Leibapriori“, 534) Erneut wird diese Binnendifferenzie-
rung – wie schon bei Jörke – schließlich aufgegeben.   

14 Jörke, „Wider besseres Wissen?“, 219. 
15 Siehe hierzu auch: Honneth, Kritik der Macht, Kap. 7. 
16  Siehe hierzu insbesondere: Fahrenbach, „Zum anthropologischen 

Bezugsrahmen der ‚Theorie des kommunikativen Handelns‘ von Jürgen 
Habermas“. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


424 Die Debatte Derrida-Habermas 

kein ganz einfaches Unterfangen. Dennoch lassen sich zentrale An-

nahmen identifizieren: Aufschlussreich ist dabei insbesondere der 

Eintrag zur Anthropologie – „Philosophische Anthropologie (ein 

Lexikonartikel)“ (PhA) –, den Habermas schon sehr früh verfasst 
hat; also noch bevor er sich durch irgendein anderes Werk syste-

matisch profiliert. Entsprechend kann man diesen Artikel auch kei-

ner Phase von Habermas’ Verhältnis zu Anthropologie zuordnen, 

da hier der Vergleich zu einem Werk, zu dem man den Artikel in 

Beziehung setzen könnte, fehlt. Als Nullpunkt von Habermas’ the-
oretischem Schaffen ist der Artikel somit eine Kuriosität an sich. 

Aber auch inhaltlich hat der Eintrag weite Wellen geschlagen. Ott-

fried Höffe schreibt dazu: 

Im selben Jahr, in dem Claude Lévi-Strauss unter dem Titel Anthropologie 

structurale theoretischen Fragen seiner ethnologischen Studien nachgeht, im 

Herbst 1958, nimmt im Fischer-Lexikon Philosophie, also an einem vielbe-

achteten Ort – binnen sechs Monaten werden 50 000 Exemplare verkauft 

–, ein damals noch nicht so bekannter Autor, immerhin Schüler des Kul-

turanthroplogen Erich Rothacker, eine kritische Sichtung der Diskussion 

vor. Der Text aus der Feder von Jürgen Habermas liest sich im nachhinein 

wie ein Rückblick; fast von heute auf morgen löst sich als ein Kristallisati-

onspunkt der Debatte die Anthropologie auf. […] In der Philosophie 

herrscht seitdem ein nachanthropologisches Denken.17 

Dieser epochale Effekt von Habermas’ Eintrag zur Anthropologie 

wird noch dadurch verstärkt, dass die Anthropologie in den voran-

gegangenen Jahrzehnten „das Gewicht einer Fundamentalphiloso-

phie“18 erhalten hat. Man muss sich also schon fragen, was Haber-
mas in seinem Eintrag derart auf den Punkt bringt, dass von Anth-

ropologie anschließend nur noch in einem nach-paradigmatischen 

Sinn (um Höffe mit Fischer engzuführen) die Rede sein kann? 

Jörke hebt dabei insbesondere Habermas’ Verweis auf die ge-

schichtliche Verwobenheit des Menschen hervor,19 die eine natür- 

 
17 Höffe, „Wiederbelebung im Seiteneinstieg“, 6f. 
18 Ebd., 5f. 
19 Vgl. Jörke, „Wider besseres Wissen?“, 216. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  425 

liche – was zunächst einmal heißt: nicht geschichtliche – Betimm-

ung des Menschen unmöglich mache,20 näherhin:  

die Tatsache: dass der Mensch Geschichte hat und geschichtlich erst wird, 

was er ist. Eine beunruhigende Tatsache für eine Anthropologie, die es mit 

der ‚Natur‘ des Menschen, mit dem, was allen Menschen jederzeit gemein-

sam ist, zu tun hat. (PhA, 107)  

Interessanterweise stützt sich Habermas in diesem anti-anthropo-

logischen Manöver aber zugleich auf eine anthropologische, näm-

lich über den kontrastiven Tier-Mensch-Vergleich laufende Be-
gründung: „Lebten die Menschen wie Tiere in erbfest montierten 

Umwelten, gäbe es keine Geschichte.“ (PhA, 107)  

Es ist somit wichtig, zwei entgegengesetzte Bezugspunkte dieser 

vermeintlich ausschließlich anti-anthropologischen Argumentation 

auseinander zu halten: So unterstreicht Habermas einerseits den 
Gedanken – der sich nach Jörke tatsächlich „gegen die Program-

matik einer philosophischen Anthropologie wendet“21 –, dass es 

den Menschen als fundamentalphilosophischen Ausgangspunkt 

nicht gebe:  

Damit hängt am Ende eine Schwierigkeit zusammen, die den Rahmen der 

Anthropologie sprengt: ‚den‘ Menschen gibt es sowenig wie ‚die‘ Sprache. 

Weil Menschen sich erst zu dem machen, was sie sind, und das, den Um-

ständen nach, je auf eine andere Weise, gibt es sehr wohl Gesellschaften 

oder Kulturen, über die sich, wie über Pflanzenarten oder Tiergattungen, 

allgemeine Aussagen machen lassen; aber nicht ‚den‘ Menschen. (PhA, 

105f.) 

Andererseits ist noch in dieser Abkehr von einer Grundannahme 

der Anthropologie ein affirmatives Moment enthalten, denn über 

„Gesellschaften oder Kulturen“ ließen sich dennoch „allgemeine 

 
20 Dieser negativen Bestimmung entspricht das Positiv, „wie sich die 

Natur unter bestimmten experimentellen Bedingungen verhält und gesetz-

mäßig immer wieder so verhält“ (PhA, 90). Diese ist aber auf den Men-
schen gerade nicht anwendbar: „Menschen verstehen sich je in ihrer Ge-
sellschaft und in ihrer geschichtlichen Lage auf eine andere Weise; und 
wenn es so ist, dass sie in diesem Sinnverständnis ihr Wesen erst feststellen, 
dann hat der Mensch viele Wesen.“ (PhA, 90)  

21 Jörke, „Wider besseres Wissen?“, 216. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


426 Die Debatte Derrida-Habermas 

Aussagen machen“. Habermas verordnet der Anthropologie be- 

reits implizit eine gesellschaftstheoretische Wende, was spätestens 

in (AA, 2) vollends in Erscheinung tritt. Diese „sprengt“ einerseits, 

wie Habermas richtig sieht, deren Rahmen, kann aber andererseits 
doch auch wieder produktiv an anthropologische Überlegungen 

anknüpfen – so wie Habermas an Überlegungen seines Doktorva-

ters Erich Rothacker anknüpft:  

Erich Rothacker vor allem hat zeigen können […], dass die Rede von einer 

„Weltoffenheit“ des Menschen im Gegensatz zur „Umweltgebundenheit“ 

des Tiers zu abstrakt ist. […] [A]lles das, was bei Hegel unter dem Titel des 

„objektiven Geistes“ erschien; was im Gefolge der Historischen Schule zur 

Kultur, im Gefolge von St. Simon und Marx richtiger zur Sphäre der „Ge-

sellschaft“ gerechnet wird – hat tatsächlich Züge einer Umwelt, die zwar 

weitaus reicher ist als die Umwelten aller Tierarten zusammengenommen,  

aber doch auch in gewisser Weise geschlossen ist, eben nicht „objektiv“, 

nicht offen für beliebig viele, grundsätzlich für alle möglichen Fakten. 

(PhA, 106) 

Wenn die Gesellschaft demnach die Umwelt des menschlichen Tie-

res ist, dann „verweise“ dies, so Jörke, „laut Habermas auf die Not-

wendigkeit einer Theorie der Gesellschaft als kritische Ergänzung 

zur philosophischen Anthropologie“.22 Damit wird die Ausgangs-
lage von Habermas’ theoretischer Entwicklung deutlich. Denn das 

Thema und die Notwendigkeit einer kritischen Gesellschaftstheo-

rie ergibt sich bei ihm nicht erst durch die Auseinandersetzung mit 

den Frankfurtern Adorno und Horkheimer, sondern aus einer ge-

nuinen Lektüre anthropologischer Probleme,23 von der aus diese 
allerdings nur noch in der Perspektive eines „Rückblicks“ (Höffe) 

greifbar sind. Diese Lektüre sei im Folgenden etappenweise nach-

gezeichnet. 

 
22 Ebd., 217. 
23 Dies ist insbesondere die These Fischers: „Man muss sich in jedem 

Fall klarwerden, dass Philosophische Anthropologie die Grundierung des 
intellektuellen Bildungsganges von Jürgen Habermas bildet, die grundie-
rende Schicht, bevor er zur Frankfurter Schule in Gestalt von Horkheimer 
und Adorno stieß.“ (Fischer, „Philosophische Anthropologie“, 135) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  427 

Die erste Phase (AA, 1) einer eigenständigen Fortentwicklung 

anthropologischer Motive lässt sich im Rahmen von Habermas’ 

Auseinandersetzung mit dem Historischen Materialismus ausma-

chen (vgl. etwa AI, EuI, EI, Bem). Die Bezugnahme auf die Anth-
ropologie steht hier unter einem erkenntnistheoretischen Interesse, 

weswegen im Bezug auf diese im Folgenden von einer Erkennt-

nisanthropologie die Rede ist.24 Der Bezug auf die Anthropologie 

hat hierbei auch die Funktion, kommunikatives Handeln nicht 

transzendental begründen zu müssen.25 Bereits in seiner Antritts-
vorlesung in Frankfurt im Jahr 1965 hält Habermas fest: „Meine 

erste These ist deshalb: Die Leistungen des transzendentalen Sub-

jekts haben ihre Basis in der Naturgeschichte der Menschengat-

tung.“ (EuI, 161) Dem dadurch möglichen Eindruck einer Natura-

lisierung seiner Begründungslast beugt er dabei jedoch explizit 

vor.26 Entsprechend schließt Habermas: „Erkenntnisleitende Inte-
ressen vermitteln […] die Naturgeschichte der Menschengattung 

mit der Logik ihres Bildungsprozesses.“ (EI, 242) Dabei nimmt 

Habermas an, dass den grundlegenden Erkenntnisinteressen Ar-

beit, Sprache und Herrschaft (vgl. EuI, 163) zugleich ein entspre-

chendes wissenschaftliches Potenzial zukomme. Dies versteht er 
folgendermaßen:  

In den Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften geht ein techni-

sches, in den Ansatz der historisch-hermeneutischen Wissenschaften ein 

praktisches und in den Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften jenes 

emanzipatorische Erkenntnisinteresse ein (EuI, 155).  

Allerdings sei Habermas, so Jörke, der Vorwurf gemacht worden, 

nicht gezeigt zu haben, wodurch  

 
24 Vgl. Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Haber-

mas“, 305; Honneth, Kritik der Macht, Kap. 7. 
25 Vgl. EI, 237: „Im Zusammenhang kommunikativen Handelns treten Spra-

che und Erfahrung nicht unter die transzendentalen Bedingungen des 
Handelns selbst.“ 

26 Vgl. EI, 241f.: „Der Begriff des ‚Interesses‘ soll eine naturalistische 
Zurückführung von transzendentallogischen Bestimmungen auf empiri-
sche nicht nahelegen, sondern einer solchen Reduktion gerade vorbeu-
gen.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


428 Die Debatte Derrida-Habermas 

das Interesse an Emanzipation den gleichen fundamentalen Stellenwert 

besitzt wie instrumentelles und kommunikatives Handeln. Dass der 

Mensch seine natürliche Umwelt mittels Arbeit bewältigen muss und er 

auf die Koordinierung seines Sozialgefüges mittels Sprache angewiesen ist, 

ist schwerlich zu bestreiten. Inwieweit er aber darüber hinaus von Natur aus 

auf Mündigkeit oder gar Herrschaftsfreiheit angelegt ist, konnte Habermas 

nicht demonstrieren.27  

Worum es geht, ist also die zu Beginn bereits angerissene Behaup-

tung Sartres und der – wie man im Anschluss an Höffe wohl sagen 

darf – letzten Generation der Anthropologen, dass der Ausgang 
aus Natur ein Zwang und mithin selbst natürlich sei. Habermas be-

hauptet nun in analoger Weise, dass auch eine kritische Gesell-

schaft in diesem Sinn ein Zwang der Natur sei, der sich als Natur 

in einer kritischen Gesellschaft selbst überwinde: „Aber die natur-

geschichtlichen Interessen, auf die wir die erkenntnisleitenden zu-
rückführen, gehen zugleich aus Natur und aus dem kulturellen Bruch 

mit Natur hervor.“ (EuI, 161) Diesen Bruch der Natur mit sich 

selbst versteht Habermas tendenziell schon gesellschaftskonstitu-

tiv: „Schon dem Interesse der Selbsterhaltung, so natürlich es zu 

sein scheint, entspricht ein gesellschaftliches System, das die Män-
gel der organischen Ausstattung des Menschen kompensiert und 

seine geschichtliche Existenz gegen eine von außen drohende Na-

tur.“ (EuI, 161) Als Beispiel dafür, wie dieser vermittelte Natur-

/Erkenntnistrieb (vgl. EI, 242) sich aber nicht nur gesellschafts-

konstitutiv, sondern zugleich gesellschaftskritisch konkretisiert 

habe, verweist Habermas auf die Psychoanalyse als wissenschafts-
förmige Ausdifferenzierung des emanzipatorischen Erkenntnisin-

teresses:  

Was Freud die Diagnose von Gemeinschaftsneurosen nennt, erfordert eine Un-

tersuchung, die über die Kriterien eines gegebenen institutionellen Rah-

mens hinausgreift und die kulturelle Entwicklungsgeschichte der Men-

schengattung, den ‚Kulturprozess‘, ins Auge fasst. (EI, 333) 

Dies ist zugleich der anthropologische Hintergrund für die von Ha-

bermas durchgeführte gesellschaftsutopische Überforderung der 

 
27 Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas“, 

308.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  429 

Hermeneutik, die ebenfalls – gegenüber Gadamer – erwartungsvoll 

auf die Psychoanalyse Bezug nimmt (vgl. Kap. IV.2). Nun muss 

aber gesehen werden, dass Habermas diese Argumentationsfigur 

einer anthropologisch fundierten Theorie kritischer Gesellschaft 
„kurz nach der Veröffentlichung von Erkenntnis und Interesse“28 auf-

gegeben hat (vgl. Bem, 13f.). Eine zentrale Theoriegröße dieser 

dann aufgegebenen Argumentation ist dabei die der Selbstrefle-

xion: So fordert Habermas in Erkenntnis und Interesse noch eine 

„Selbstreflexion der Naturwissenschaften“ (EI, Kap. 6), eine 
„Selbstreflexion der Geisteswissenschaften“ (EI, Kap. 8) und eine 

„Selbstreflexion der Wissenschaft“ (EI, Kap. 10). McCarthy hat da-

bei hervorgehoben (und Jörke ist ihm darin, wie gesehen, gefolgt), 

dass das Problem dieser Theoriekonstruktion nicht eigentlich der 

Begriff der Selbstreflexion sei, sondern dessen anthropologische 

Gleichstellung mit Arbeit und Interaktion:  

Self-reflection as a mode of experience and action appears to be on a par 

with instrumental action and symbolic interaction. This is not very plausi-

ble, even if one accepts the general approach of the theory of interests. 

Experiences of systematically distorted communication and attempts to 

remove such distortions through critical self-reflection do not, on the face 

of it, possess the same anthropological primordiality as the mastery of na-

ture and the achievement of understanding in ordinary language commu-

nication.29  

McCarthy kritisiert damit jene Annahme, von der Habermas ge-
dacht hat, dass Marx sie fälschlicherweise angenommen habe: 

„Hätte Marx Interaktion nicht mit Arbeit unter dem Titel der ge-

sellschaftlichen Praxis zusammengeworfen, […] dann wäre die 

Idee einer Wissenschaft vom Menschen nicht durch die Identifika-

tion mit Naturwissenschaft verdunkelt worden.“ (EI, 85) Offenbar 
sieht Habermas zu diesem Zeitpunkt die Möglichkeit einer Anth-

ropologie („Wissenschaft vom Menschen“) unter Berücksichtigung 

einer anthropogenen Historizität – beziehungsweise wie er einige 

 
28 Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas“, 

308. 
29 McCarthy, The Critical Theory of Jürgen Habermas, 92f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


430 Die Debatte Derrida-Habermas 

Sätze später formuliert: „in Form einer Rekonstruktion der Gat-

tungsgeschichte“ (EI, 86) – dadurch gegeben, dass Interaktion als 

eigenständiger Bereich wissenschaftlich erforscht würde – frei von 

Geboten der Ökonomie. Hierin besteht nach Fischer eben die 
„Entökonomisierung des Historischen Materialismus“30 (vgl. Kap. 

IV.2). Die Bedingung für diese Erforschung ebnet aber bereits den 

Weg zu jenem Programm, das im Rahmen von (AA, 2) dann als 

politische Anthropologie zu kennzeichnen ist, nämlich eine Absage 

an den „Subjektivismus“: „Diese Idee hätte vielmehr Hegels Kritik 
am Subjektivismus der Kantischen Erkenntnistheorie aufgehoben 

und materialistisch eingeholt.“ (EI, 85) Interaktion ist somit der 

frühe Name für eine Gesellschaftstheorie, die zwar in einer Modi-

fikation, in einer Einholung, aber doch auch in einer Fortsetzung 

von „Hegels Kritik am Subjektivismus“ besteht: „Selbstkonstituie-

rung der Gattung“ und „Selbstreflexion des erkennenden Bewusst-
seins“ bedingten sich demnach wechselseitig (vgl. EI, 86).  

Man bemerke, dass die einflussreiche Kritik McCarthys im 

Grunde darin besteht, Marx wieder gegenüber Habermas ins rechte 

Licht zu rücken, dass heißt darauf hinzuweisen, dass Arbeit – wie 

auch immer rudimentär – grundsätzlich ohne Interaktion möglich 
ist; jedenfalls nicht notwendig abhängig von dieser. Schwer vor-

stellbar ist indes die Annahme einer grundsätzlichen Gleichrangigkeit 

von Arbeit und Interaktion. Sicherlich macht Arbeitsteilung Inter-

aktion notwendig – und man erkennt hierin die Gründe für Haber-

mas’ spätere Zuwendung zu gesellschaftsevolutionären und mo-
dernetheoretischen Fragen (vgl. Kap. IV.2.2) –, aber nicht jede Ar-

beit setzt Interaktion voraus: So kann man etwa landwirtschaftlich 

tätig sein (im Sinne autarker Selbstversorgung), ohne dass dies 

zwingend mit Anderen koordiniert werden müsste. Umgekehrt ist 

Interaktion ein an Annahmen reicheres Konstrukt, weil dafür in 

jedem Fall gilt, was für ein einzelnes Subjekt schon gelten muss 
(mindestens die Sicherstellung elementarer materieller Güter) und 

dasjenige, was darüber hinaus für die Interaktion der Subjekte un-

ter- und miteinander nötig ist.  

Im Hintergrund steht dabei die Frage, ob es ein Subjekt ohne 

Intersubjektivität geben kann oder ob dieses immer schon auf ein 

 
30 Fischer, „Philosophische Anthropologie“, 139. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  431 

Verhältnis zu anderen Subjekten angewiesen ist (diese Frage gilt es 

im Zusammenhang von (AA, 2) zu vertiefen; vgl. auch Kap. IV.4). 

Indem Habermas nun Partei zugunsten der Intersubjektivität er-

greift und diese zugleich als Grundlage der Anthropologie begreift, 
bestimmt er den Menschen dazu, sich intersubjektiv zu verwirkli-

chen. Damit einher geht aber insbesondere – wie weiter zu zeigen 

ist – die Reduktion von ethisch Präskriptivem auf intersubjektiv Deskripti-

ves. Wie Drucilla Cornell aufzeigt, besteht Derridas Position – die 

sie bezeichnender Weise als eine „philosophy of the limit“ versteht 
– demgegenüber darin, diese Unterscheidung offen zu halten:  

The philosophy of the limit does not, as it is often interpreted to do, reject 

out of hand the Kantian project, even if it refuses to connect justice directly 

with legitimation, through external and yet philosophically established 

norms, as Habermas does.[…] To do so would once again conflate description 

and prescription through the elaboration of established norms, even if they 

are external to the legal system. As we will see, Habermas’ reconstructive 

science is obviously not a traditional Kantian project in that it tries to find 

prescriptive norms in the descriptive norms of speech.31 

Obwohl dies in aller Ausführlichkeit noch Thema des folgenden 
Unterkapitels sein wird, sei bereits jetzt – da es sich um eine syste-

matisch relevante Frage handelt – auf die Unterscheidung von 

ethisch präskriptiver und intersubjektiv deskriptiver Normativität 

verwiesen, die unter dem Titel der Rechtsförmigkeit von Vernunft 

bereits – allerdings in eingeebneter Form – vorliegt (Kap. IV.2.2). 
Dies wird etwa auch deutlich bei Staten: „Only within the shelter 

of a sociopolitical boundary (real or imagined) can we do blindly, 

without choosing what a rule tells us.“32 Entsprechend ist intersub-

jektiv deskriptive Normativität eine Bedingung der Möglichkeit 

von Verständigung beziehungsweise – wenn Staten hier gefolgt 
werden darf – geradezu die pragmatische Möglichkeitsbedingung 

von Verständigung.33 Aber diese pragmatische Fassung von Ver-

ständigung hat dann eben einen blinden Fleck: Sie kann den „shel-

ter of a sociopolitical boundary“ dann nicht selbst infragestellen. 

 
31 Cornell, The Philosophy of the Limit, 119 (eigene Hervorhebung, P.F.). 
32 Staten, „Wittgensteins deconstructive legacy“, 59. 
33 Vgl. ebd.; vgl. Kap. IV.2.2. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


432 Die Debatte Derrida-Habermas 

Entsprechend ist dieser zugleich als eine Bedingung der Unmög-

lichkeit von Verständigung zu rekonstruieren beziehungsweise ein 

– wie weiterhin zu zeigen ist (Kap. IV.4) – näherhin ethisch prä-

skriptiver Bestand an Normativität jenseits der „sociopolitical 
boundary“ zu erarbeiten. Dies widerspricht aber den Grundlinien 

der Habermasschen Argumentation, da diese sich – wie in Kürze 

zu zeigen – an Hegel anlehnt und somit für eine Einebnung dieses 

Unterschieds plädiert. Erneut sei dabei auf die Rekonstruktion Cor-

nells verwiesen: 

The point is that the act of interpretation cannot be separated from an 

appeal to the Good because legal interpretation is justification through the 

appeal to the Ideal, and this appeal cannot come limited in the establish-

ment of accepted conventional meaning because it is precisely this mean-

ing that must be justified.[…] In Hegel, this process of justification can 

come full circle so that there is no distinction between the Real of conven-

tional meaning and the Ideal because the Good has been realized in his-

tory.34 

Entsprechend legt Habermas bereits mit seinen interaktionstheo-

retischen Ausführungen den Grundstein für eine politische Anth-
ropologie im Gefolge Hegels,35 die zu diesem Zeitpunkt allerdings 

auch noch den Weg einer weiter gefassten sozialen Anthropologie 

hätte einschlagen können. 36  In jedem Fall hat die Kritik 

 
34 Staten, „Wittgensteins deconstructive legacy“, 95. 
35 Trotz etwaiger Vorbehalte, die man dieser Annahme gegenüber äu-

ßern kann, hält Ludwig Siep fest: „Dennoch ist es nicht verfehlt, von einer 
‚politischen Anthropologie‘ bei Hegel zu sprechen. Zweifellos ist der 
Mensch für Hegel ein ‚zoon politikon‘, ein Lebewesen, das seine Fähigkei-

ten nur in einer Polis, einer Rechts- und Entscheidungsgemeinschaft freier 
Bürger, verwirklichen kann. Und zweifellos besteht zwischen der Anthro-
pologie und der Rechtsphilosophie auch ein systematischer Begründungs-
zusammenhang.“ (Ludwig Siep, „Hegels politische Anthropologie“, in: Der 
Mensch – ein politisches Tier?, 110-133, 110) 

36 Laut Hunyadi ist dies ein Ziel, das Habermas zwar anvisiert, schließ-
lich aber verfehlt. Vgl. Hunyadi, „Les limites politiques de la philosophie 
sociale“, 93. Vgl. (Kap. IV.2.2). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  433 

McCarthys37 laut Jörke dazu geführt, dass Habermas schließlich 

dazu geneigt gewesen sei (vgl. EI, 372), „die Rede von einem gat-

tungsgeschichtlichen Interesse an Mündigkeit […] fallen zu las-

sen“.38 
Interessant ist es insbesondere, zu sehen, inwiefern Habermas 

in der zweiten Phase seiner Bezugnahme auf anthropologische Mo-

tive (AA, 2) – nämlich in der Theorie des kommunikativen Handelns 

und den darauf aufbauenden Schriften – auf implizite Weise nach 

wie vor anthropologische Annahmen in den Begriff der Selbstref-
lexion einfließen lässt, auch wenn dieser nicht mehr explizit auf den 

Begriff der Gattung bezogen ist. Bereits im vorangegangenen Un-

terkapitel (Kap. IV.2.2) ist darauf hingewiesen worden, dass diesem 

Begriff offenbar eine zentrale theoriearchitektonische Bedeutung 

zukommt, um die Genese der Gesellschaft als tendenzielle Etablie-

rung systemischer Mechanismen aus der Lebenswelt zu erklären. 
Im Ausgang von Habermas’ Lexikoneintrag zur Anthropologie ist 

zudem deutlich geworden, dass die Lebenswelt zugleich als Chiffre 

für die Umwelt des menschlichen Tieres gelten kann: Nun wäre es 

sicherlich falsch, aus diesem Zusammenhang darauf zu schließen, 

dass die Etablierung systemischer Logik auf Kosten der Lebenswelt 
zugleich die Anthropogenese erklärt. Dagegen spricht einerseits der 

philologische Befund, dass Habermas hierin ja vielmehr die Genese 

der Moderne sich vollziehen sieht. Andererseits spricht dagegen 

der systematische Befund, dass die Lebenswelt der Möglichkeit 

nach schon propositional strukturiert und eben deswegen conditio 
sine qua non von Öffentlichkeit ist. In diesem Sinn konstitutiert sich 

der Mensch durch die Öffentlichkeit der Lebenswelt – und nicht 

erst mit der Etablierung systemischer Momente. Diese Konstituie-

rung durch Öffentlichkeit (im Folgenden: KÖ) hebt Habermas auch 

später hervor:  

Demgegenüber scheinen unsere hochintelligenten Verwandten, die Schim-

pansen, nicht aus den Schranken ihrer selbstbezogenen, von jeweils eige-

nen Motiven gesteuerten Sicht ausbrechen zu können. Es ist der Schritt 

 
37 Neben McCarthy und Jörke sei schließlich verwiesen auf Honneth, 

Kritik der Macht, Kap. 7.  
38 Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas“, 

308. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


434 Die Debatte Derrida-Habermas 

aus diesem egozentrischen Blickfeld eines noch in sich befangenen Prima-

tenbewusstseins in die Öffentlichkeit einer gemeinsam interpretierten 

Welt, der etwas von der Relevanz der Umstellung auf eine neue symbolisch 

vermittelte Form der Interaktion erahnen lässt. (ND II, 87) 

Man muss somit festhalten, dass – will man die Formulierung des 

sehr frühen Habermas mit der Einsicht des sehr späten kombinie-

ren – die Umwelt des menschlichen Tieres die Öffentlichkeit ist. 

Damit widerspricht der späte Habermas keineswegs dem sehr frü-

hen, wenn bereits letzterer darauf verweist, dass sich die Welt des 
Menschen von der des Tieres nicht einfach durch ihre Offenheit 

unterscheide. Denn auch die Öffentlichkeit, wie Habermas sie 

schließlich versteht, sei „nicht offen für beliebig viele, grundsätzlich 

für alle möglichen Fakten“. (PhA, 106) Denn worin besteht diese 

Öffentlichkeit schließlich?  
Ausgehend von Problemen innerhalb der Theoriearchitektonik 

der Theorie des kommunikativen Handelns besteht diese Öffentlichkeit 

sicherlich in der kommunikativen Freiheit, zwischen formellen und 

informellen, zwischen kommunikativem und strategischem Han-

deln zu entscheiden. Dafür bedarf es, wie gesehen (Kap. IV.2.2.), 
eines Begriffs von Selbstkritik, von dem noch nicht ganz klar ist, 

inwiefern er sich von früheren anthropologischen Annahmen löst 

(dazu sogleich mehr). Die Freiheit, zwischen Handlungsweisen zu 

entscheiden, ist in jedem Fall ein Aspekt dieser Öffentlichkeit, der 

für das Aufkommen der Moderne als spezifischer Epoche verant-

wortlich gemacht werden kann – aber auch generell für alle krypto-
modernen Momente quasi-systemischer Unterwanderung einer 

kommunikativen Öffentlichkeit zu jeder Zeit an jedem Ort.39 Die 

Akzentuierung dieser Wahlfreiheit (deren anthropologische Ana-

lyse noch aussteht) ist dabei eine Stärke von Habermas’ Theorie; 

 
39 So verweist beispielsweise Eduardo Viveiros de Castro auf die struk-

turelle Möglichkeit, auch die „contre anthropologie multinaturaliste“ des 
ameroindianischen Denkens dergestalt mit Habermas zu denken: „Je crois 
même déjà avoir entendu parler d’Indien habermasiens, et l’on pourrait 
alors dire que tout est possible.“ (Vgl. Eduardo Viveiros de Castro, Méta-
physiques cannibale. Lignes d’anthropologie post-structurale (Paris: PUF, 
2009) 61) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  435 

zugleich kennzeichnet sie aber eine ihrer Schwächen. Eine Stärke 

ist sie deswegen, weil sie es erlaubt, die systembedingte Technisie-

rung gesellschaftlicher Prozesse nicht als Notwendigkeit misszu-

verstehen. Zugleich verschließt diese theoretische Stärke ihr Au-
genmerk aber gegenüber anderen gesellschaftlichen Problemen – 

etwa den ökologischen Herausforderungen –40 und wird in ihrer 

Einseitigkeit somit zu einer Schwachstelle, die auf die Vielfalt auf-

tretender Probleme bei der gesellschaftlichen Reproduktion kaum 

zu reagieren vermag.41 Honneth hält hierzu fest: 

Habermas […] [erblickt] in der Verselbständigung der Technik die beherr-

schende Entwicklungstendenz der Gegenwart. Selbstverständlich nimmt 

er diesen Prozess nun aber nicht […] in einem entproblematisierenden Be-

zugrahmen hin, sondern ordnet ihn in den kommunikationstheoretischen 

Bezugsrahmen […] als ein[en] Prozess der Austrocknung kommunikativ 

gefasster Handlungsvollzüge, durch ein „Dominantwerden der Technik“ 

[ein]. Von dieser Erfahrung ist die Habermassche Theorie so sehr be-

stimmt, dass ihr gegenüber alle anderen Krisenphänomene und Gegen-

wartsprobleme in den Hintergrund getreten sind […].42  

Dazu eine Anmerkung in theoriearchitektonischer Hinsicht: Was 

Honneth hier das Bestimmtsein der Habermasschen Theorie 

„durch ein ‚Dominantwerden der Technik‘“ als einen ursprüngli-

chen Impetus dieser Theorie ausgibt, ist zuvor in systematischer 

Hinsicht als die Notwendigkeit einer systemtheoretischen Ergän-
zung derselben rekonstruiert worden (vgl. Kap. IV.2.2). Honneth 

kann sich dabei auf Habermas’ Auseinandersetzung im Rahmen 

der „Diskussionen um die Technokratiethese“ stützen. 43  Deren 

Relevanz soll hier keineswegs bestritten werden. Es ist nur so: 

Nachdem Habermas einmal den hermeneutischen Pfad eingeschla-
gen hat – und Honneth selbst hebt hervor, dass ihm damit erst die 

Mittel für eine „Kritik der Technokratiethese“44 gegeben sind – 

vereinnahmen diese Mittel zugleich die „beabsichtigte Kritik der 

 
40 Vgl. Honneth, Kritik der Macht, 241. 
41 Vgl. allerdings Habermas’ Entgegnung in (VuE, 505-521). 
42 Honneth, Kritik der Macht, 293f. 
43 Vgl. ebd., 274. 
44 Vgl. ebd., 288. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


436 Die Debatte Derrida-Habermas 

Technokratiethese“45 so sehr, dass Habermas anschließend wieder 

gegen die Hermeneutik und in gewisser Weise pro Technokratie-

these, nämlich zugunsten der Systemtheorie argumentieren muss 

(vgl. Kap. IV.2.2). Inhaltlich soll dabei lediglich hervorgehoben 
werden, dass im Begriff der Selbstkritik ein Moment von kommu-

nikativer Wahlfreiheit enthalten ist, der gleichermaßen theoretische 

Stärke wie Schwäche ist.  

Diese kommunikative Freiheit, zwischen formellen und nicht 

formellen Kommunikationsweisen zu wählen, entspricht auf gel-
tungslogischer Basis die Freiheit, Zustimmung oder Ablehnung zu 

äußern (vgl. Kap. IV.2.1). Im Ausgang von Hans-Klaus Keul kann 

diese geltungslogische Freiheit als eine Freiheit zu bedingter Negation 

verstanden werden:  

[D]enn die Negation der Gültigkeit des Gesagten ist keine Negation über-

haupt, sondern eine bestimmte, setzt sie doch die Akzeptanz der rationalen 

Grundlage der Kommunikation, die unhintergehbare Allianz von Gel-

tungsanspruch und Grund, notwendig und immer schon voraus.46 

In diesem Sinn ist die geltungslogische Freiheit aber bereits eine 

bedingte Freiheit – wie gesehen unter der Prämisse einer gesell-
schaftsutopischen Ontologie (Kap. IV.2). Keul hebt diesbezüglich 

hervor, dass „dem Sprecher keine geringe Verpflichtung“ aufge-

bürdet wird, nämlich die „Bereitschaft […] für sein Sprechhandeln 

aus freien Stücken einzustehen“.47 Nun ist aber keineswegs nur die 

geltungslogische, sondern auch die kommunikative Freiheit eine 

Form bedingter Freiheit. Auch bei ihr handelt es sich um eine Frei-
heit, die zugleich nicht für „alle möglichen Fakten“ offen ist – ins-

besondere nämlich für das Faktum nicht normativer Fakten bezie-

hungsweise solcher Fakten, die nicht im Rahmen von (prA) de-

monstriert werden können (vgl. dazu bereits: Kap. IV.2.1). Dies 

sind Fakten, von denen vorab – im Lichte bereits durchgeführter 
Analysen – festgehalten werden kann, dass sie ethischer Art sind, 

 
45 Ebd. (meine Hervorhebung, P.F.) 
46 Hans-Klaus Keul, „Subjektivität und Intersubjektivität. Zum Frei-

heitsbegriff bei Kant und Habermas“, in: DZPhil 50/1 (2002), 69-86, 76. 
47 Keul, „Subjektivität und Intersubjektivität“, 76. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  437 

bei Habermas jedoch eine quasi-ontologische Funktion überneh-

men (Maurer/Tugendhat; vgl. Kap. IV.2).  

Dabei sei zunächst die Umstellung von (AA, 1) zu (AA, 2) 

nachvollzogen: Diese kennzeichnet im Kern eine Umstellung der 
Art und Weise theoretischer Begründbarkeit. Sie nämlich sei, so 

Honneth, „nicht länger auf dem indirekten Weg einer transzenden-

talanthropologischen Erkenntnistheorie, sondern nur noch in der 

direkten Einstellung einer Theorie der Gesellschaft möglich“.48 Zu 

den theoretischen Ursprüngen dieser Umkehrung erklärt Honneth:  

In einer durch die Erfahrung der Hermeneutik angeregten Wendung 

nimmt Habermas die Intentionen der normativistischen und sprechaktthe-

oretischen Strömungen innerhalb des soziologischen Denkens auf […]; 

dadurch ist er von allem Anfang an gegen einen Reduktionismus gesichert, 

der die Gesellschaft als einen normfreien Zusammenhang instrumentaler 

oder strategischer Handlungen interpretiert.49 

Diese – hier wohlwollend – als Absicherung gegen einen „norm-
freien Reduktionsmus“ akzentuierte „Wendung“ mündet schließ-

lich in Habermas’ gesellschaftsutopischer Überforderung der Her-

meneutik einschließlich ihrer Folgeprobleme (vgl. Kap. IV.2). Zu-

nächst muss man jedoch anerkennend festhalten, dass diese „durch 

die Erfahrung der Hermeneutik angeregte Wendung“ (Honneth) – 

die zuvor bereits als pragmatische Wende kenntlich gemacht wor-
den ist (vgl. Kap. IV.2.1) – im Sinne theorieimmanenter Entwick-

lung zunächst einmal als gelungen betrachtet werden kann: Denn 

mit der Entdeckung des Geltungscharakters der Rede (GR) und 

seiner Verankerung im Rahmen rational-pragmatischer Ausweis-

barkeit (vgl. prA) verlagert Habermas die Beweislast seines Eman-
zipationstheorems (ET) aus dem transzendental-anthropologi-

schen Zusammenhang in den der Gesellschaftstheorie.  

Die Verlagerung der Begründungsweise darf dabei jedoch nicht 

darüber hinwegtäuschen, worum es sich bei (ET) handelt. Honneth 

spricht diesbezüglich von dem schon früh entwickelten und zu-
gleich prägenden „Gedanken einer normativen Binnenstruktur der 

 
48 Honneth, Kritik der Macht, 270. 
49 Ebd., 268. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


438 Die Debatte Derrida-Habermas 

menschlichen Sprache“.50 Diesen hatte Habermas bereits in seiner 

Antrittsvorlesung – also bereits in (AA, 1) entwickelt:  

Das, was uns aus der Natur heraushebt, ist nämlich der einzige Sachverhalt, 

den wir seiner Natur nach kennen können: die Sprache. Mit ihrer Struktur 

ist Mündigkeit für uns gesetzt. Mit dem ersten Satz ist die Intention eines 

allgemeinen und ungezwungenen Konsensus unmissverständlich ausge-

sprochen. (EuI, 163) 

Verändert hat sich gemäß (AA, 2) allerdings die Weise der Begrün-

dung von (ET), insofern diese im Rahmen von (prA) nun teleolo-

gisch – und nicht mehr transzendental (Honneth) – unterstellt wird 

(vgl. Kap. IV.2.1); Habermas selbst erklärt das damit, dass sein Ge-

dankengebäude zu diesem Zeitpunkt noch zu sehr dem „Begriffs-

haushalt der Subjektphilosophie“ (Bem, 13) gehorche. Von dieser 
Umstellung erläutert Jörke:  

Wenn aber das Telos der Verständigung der menschlichen Sprache inhärent 

ist, dann ist mit ihr das Interesse an Mündigkeit gegeben. Die Universal-

pragmatik tritt damit in die Lücke, die die Aufgabe einer erkenntnisanth-

ropologischen Fundierung des Emanzipationsinteresses hinterlassen hat 

[…].51 

Der Unterschied zwischen (AA, 1) und (AA, 2) besteht somit – 

recht besehen – in einer teleologischen Verkürzung in gesell-
schaftskonstituierender Absicht dessen, was zuvor als ein sich 

selbst überwindender Zwang der Natur gedacht gewesen ist. Die 

Verlagerung von (ET) bedeutet, die anthropologische Annahme ei-

ner teleologisch sich entwickelnden, nämlich sich selbst überwin-

denden Natur – unter Wahrung ihrer theoriefunktionalen Eigen-
schaften – auf eine teleologisch sich entwickelnde Gesellschaft zu 

übertragen.  

Diese Übertragung ist theoriearchitektonisch entscheidend: 

Denn einerseits erweckt Habermas den Eindruck, als verließe er 

das Gebiet einer anthropologisch-transzendentalen Begründung, 

indem er nun von einer Teleologie gesellschaftskonstitutiver Mo- 

 
50 Ebd., 262. 
51 Jörke, „Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas“, 

310. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  439 

mente ausgehe. Zugleich ist diese Teleologie gesellschaftskonstitu-

tiver Momente eine Explikation der Annahmen, die bereits der 

anthropologischen Begründung in (AA, 1) zugrunde liegen. Zwar 

verwendet Habermas nun andere Begriffe, aber theoriefunktional 
liegt dieselbe Annahme vor: eine teleologisch, das heißt sich letzt-

lich nur zeitlich, aber nicht historisch entwickelnde Struktur. 52 

Demgegenüber besteht Derridas Philosophie – besonders seine 

Kritik an Levinas (vgl. ED, 139) – gerade darin, dasjenige, was ge-

sellschaftskonstitutiv vorausgesetzt werden muss, historisch zu 
denken (vgl. Kap. II.4.2), was wiederum in einen unbedingten Be-

griff von Kontextualität mündet (Kap. III.4.3). 

Demnach kann auch Subjektivität beziehungsweise „le moi“ als 

„mouvement d’identification“ (ED, 139) selbst nicht ahistorisch im 

Rahmen einer Teleologie der Gesellschaft vorausgesetzt werden, 

denn „[i]l s’altère de soi en soi“ (ED, 139). Für Derrida handelt es 
sich dabei um den entscheidenden Umstand, Subjektivität als eine 

offene Struktur zu denken, die weder transzendental noch teleolo-

gisch unterstellt werden kann, da sie anders zu einem Objekt 

würde, das gerade die Struktur der Subjektivität nicht beschriebe 

(Kap. II.3). Dass es sich hierbei um einen Gedanken Schellings 
handelt,53  

 
52 Es ist wichtig, beides zu unterscheiden. Dies wird insbesondere unter 

dem Hinweis auf die Rhythmizität der Geschichte deutlich, die es verbie-
tet, diese im Sinne einer teleologischen Entwicklung zu denken. Vgl. dazu: 
Domenico Conte, Storia universale e patologia dello spirito. Saggio su Croce 
(Napoli: Mulino, 2005), bes. 217f. 

53 Vgl. Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling, „Vom Ich als Princip 
der Philosophie oder über das Unbedingte im menschlichen Wissen“ 
(1795), in: Ausgewählte Schriften, Bd. 1, 3. Aufl. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
2003), 39-135, 57: „Das absolute Ich wäre also vorerst als dasjenige be-

stimmt, was schlechterdings niemals Objekt werden kann. […] Dass es ein 
absolutes Ich gebe, das lässt sich schlechterdings nicht objektiv, d.h. vom 
Ich als Objekt, beweisen, denn eben das soll ja bewiesen werden, dass es 
gar nie Objekt werden könne. Das Ich, wenn es unbedingt sein soll, muss 
außer der Sphäre objektiver Beweisbarkeit liegen.“ Dass Derrida hier im-
plizit eine schellingische Denkfigur bemüht, überrascht nicht, wenn man 
sieht, dass er dies zum Zwecke eines Anti-Hegelianismus unternimmt 
(siehe nächstes Zitat im Fließtext). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


440 Die Debatte Derrida-Habermas 

ist zuerst von Dews erkannt worden.54 Entsprechend folgert Der-

rida, dass diese Struktur selbst in die Geschichte – mit all ihren 

kontingenten Wandlungen – integriert werden müsse, anstatt diese 

von jener auszuschließen. Umgekehrt bedeutet dies, Geschichte als 
Geschichte dieser offenen Struktur zu denken, das heißt als Ge-

schichtlichkeit („historicité“) der Subjektivität selbst (vgl. Kap. 

II.4.2):  

On pourra se demander si l’histoire peut être l’histoire, s’il y a histoire quand 

la négativité [la négativité intérieure au moi (ebd.)] est enfermée dans le 

cercle du même et quand le travail [travail d’identification et production 

concrète de l’égoïsme (ebd.)] ne se heurte pas vraiment à l’alterité, se donne 

à lui-même sa résistance. On se demandera si l’histoire elle-même ne com-

mence pas avec ce rapport à l’autre que Levinas place au-delà de l’histoire. 

[…] On assiste ainsi, en tous cas, à ce déplacement du concept d’historicité 

dont nous parlions plus haut. Il faut reconnaître que sans ce déplacement, 

aucun anti-hegelianisme ne saurait être conséquent de bout en bout. (ED, 

139f.) 

Indem Habermas diese Struktur aber im Anschluss an Hegel tele-

ologisch denkt, wird zugleich deutlich, dass er seinen zuvor gesetz-

ten anti-anthropologischen Maßstab untergräbt und von einem „ 

‚Wesen‘ des Menschen“ (PhA, 90) ausgeht. Damit unterstellt Ha-
bermas Subjektivität als eine Größe, die sich zu den politischen Ge-

gebenheiten ihrer Zeit bestenfalls binär verhalten und zwischen 

zwei Kommunikationsweisen (formell und informell) wählen kann. 

Sie ist selbst keine Größe, die ihrerseits veränderbar wäre und die 

 
54 Dews hält fest: „This basic tendency of Schelling’s philosophy […] is 

clearly revealed at the beginning of the essay, ,Of the I as Principle of Phi-
losophy‘. […] Schelling’s concern is with the circularity of any attempt to 
derive subject from object or object from subject. […] It is difficult to ig-

nore the echoes of this Schellingian procedure in Derrida’s most funda-
mental strategy. For Derrida, too, the difficulty of metaphysics consists in 
the fact that it begins from one pair of opposites which is treated as a 
founding term, even though it is in fact intrinsically bisected by its other.“ 
(Dews, Logics of Disintegration. Post-structuralist Thought and the Claims of 
Critical Theory (London: Verso, 1987), 23f.) Noch deutlicher stellt dies 
Andrew Bowie heraus: Andrew Bowie, Schelling and Modern European Philo-
sophy. An Introduction (London, New York: Routledge, 1993), 67-74. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  441 

folglich das Verhältnis zwischen sich und politisch-kommunikati-

ven Gegebenheiten überhaupt thematisieren könnte. Die Möglich-

keit, dieses Verhältnis zu denken, liefert demgegenüber das Projekt 

der Philosophie Derridas (Kap. IV.4). Zunächst muss jedoch Ha-
bermas’ Gedankengang genauer nachvollzogen werden. 

Habermas spricht von der Voraussetzung einer immer schon 

normativen Öffentlichkeit55 – die ihrerseits den Unterschied zur 

Umwelt des Tieres markiert: „Kurzum, der Geist externalisiert sich 

nicht nur in kommunikativ verwendeten Symbolen, sondern in 
normativen Strukturen der Lebenswelt, welche die Angehörigen 

wie ihre Sprache über ein implizites Hintergrundwissen miteinan-

der teilen.“ (ND II, 65) Diese Externalisierung ist wiederum ange-

wiesen auf die Voraussetzung dessen, was im Anschluss an Haber-

mas Koordinationswirksamkeit genannt werden kann:  

Dabei ergibt sich die rational motivierende Kraft eines Sprechaktangebots 

nicht aus der Gültigkeit des Gesagten, sondern aus der koordinationswirk-

samen Gewähr, die der Sprecher implizit für die Einlösbarkeit seines Gel-

tungsanspruchs übernimmt. (ND II, 58) 

Eine solche Koordinationswirksamkeit setzt nun aber zugleich den 
Begriff der Selbstkritik voraus:  

Für das kommunikative Handlungsmodell ist Sprache allein unter dem 

pragmatischen Gesichtspunkt relevant, dass Sprecher, indem sie Sätze ver-

ständigungsorientiert verwenden, Weltbezüge aufnehmen, und dies nicht 

nur wie im teleologischen, normengeleiteten oder dramaturgischen Han- 

 
55 Honneth verweist darauf, dass Habermas bereits in seiner Habilitati-

onsschrift (Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit [Neuwied: Luchter-
hand, 1962]) „von einer kommunikationstheoretischen Deutung der sozi-
alen Realität Gebrauch mach[e]“ (Honneth, Kritik der Macht, 270). Er er-
läutert dazu: „Habermas nimmt dadurch, dass er die Institution der libera-
len Öffentlichkeit als ein Produkt der moralischen Konsensbildung inner-
halb des Bürgertums betrachtet, die kommunikationstheoretische Grund-

einsicht seiner Gesellschaftstheorie in gewisser Weise schon vorweg; […]. 
Das ist der Grund, der bereits in dem Öffentlichkeitsbuch den moralischen 
Ideen eine soziale Wirksamkeit zukommen lässt, die weit über das in der 
Tradition der Kritischen Theorie, erst recht aber das im Historischen Ma-
terialismus vertretene Maß hinausgeht: die intersubjektive Verständigung 
über soziale Normen.“ (Ebd., 272) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


442 Die Debatte Derrida-Habermas 

deln direkt, sondern auf eine reflexive Weise. (TKH, 1/2, 148; meine Hervor-

hebung, P.F.) 

Geltung ist gerade nicht objektiv in der Welt anzutreffen und, recht 

besehen, eben noch nicht einmal sprachlich objektiv, sondern al-

lenfalls sprachlich objektivierbar. Denn wodurch ein Satz seine 

Geltung bezieht, hängt davon ab, welche Akzeptabilitätsbedingun-
gen diesem zukommen (vgl. Kap. IV.2.1). Letztere stehen aber 

eben so wenig fest, wie es einen festen Kontextbegriff gibt (vgl. 

Kap. III.4). Habermas bringt mit der Voraussetzung der Koordi-

nationswirksamkeit mithin Annahmen in den Begriff der Öffent-

lichkeit, die sich mit den Ausführungen Derridas zu Kontext und 

Geltung decken: So wie sich Derrida dabei auf den Begriff der Ver-
antwortung beruft (vgl. Aw, 122),56 um die Kontextualität als Be-

dingung der Möglichkeit von Sprache nicht in einen Kontextualis-

mus ausufern zu lassen, in dem die Identität sprachlicher Zeichen 

unmöglich wird (vgl. Kap. III.4.3), beruft sich auch Habermas auf 

die selbstkritische „Zurechnungsfähigkeit“ eines Sprechers, ohne 
die es keine Koordinationswirksamkeit geben könne: 

Das reflektierte Selbstverhältnis begründet die Zurechnungsfähigkeit eines 

Aktors. Der zurechnungsfähige Aktor verhält sich nicht nur in seinen un-

mittelbar moralisierbaren Handlungen, sondern ebenso in seinen kogniti-

ven wie in seinen expressiven Äußerungen selbstkritisch. Obwohl die Zu-

rechnungsfähigkeit eine im Kern moralisch-praktische Kategorie ist, er-

streckt sie sich auch auf die ins Geltungspektrum verständigungsorientier-

ten Handelns einbezogenen Kognitionen und Expressionen. (TKH, 2/2, 

117) 

Derrida und Habermas kommen mithin darin überein, dass es sich 

bei dem Begriff der sprachlichen Öffentlichkeit um „eine im Kern 

moralisch-praktische Kategorie“ (Habermas) handelt beziehungs-

weise – in den Worten Derridas: „I am convinced that speech act 

theory is fundamentally and in its most fecund, most rigorous as-

pects, and most interesting aspects […] a theory of right and law, 
of convention, of political ethics or of politics as ethics.“ (Lim, 240)  

 
56 Wetzel, Derrida, 12. Vgl. Ferraris, Ricostruire la decostruzione, 11, 75. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  443 

Der Unterschied ist nun aber, dass für Derrida Öffentlichkeit 

weiter gefasst ist als die sprachliche, politisch-ethische oder ethisch-

politische Öffentlichkeit Habermas’, da diese andererseits immer 

schon bestimmt, was Subjektivität ist und, folglich, wie sich das 
Subjekt zu verhalten hat. Dies soll im folgenden Kapitel abschlie-

ßend dargestellt werden (Kap. IV.4). Zuvor müssen jedoch die Be-

weggründe für Habermas’ explizit politische Fassung des öffentli-

chen Raums betrachtet werden.  

Instruktiv ist in diesem Zusammenhang, dass für Habermas der 
entscheidende Faktor für die Anthropogenese „nicht unmittelbar“ 

sprachlich ist:  

Die evolutionär entscheidende Innovation ist daher nicht unmittelbar am 

Produkt der Sprache selbst, an ihrer grammatischen Form und ihren se-

mantischen Inhalten, sondern an den pragmatischen Rahmenbedingungen für 

eine konventionalisierte, also fehlbare Verwendung von Symbolen abzule-

sen. (ND II, 88) 

Die implizite Anthropologie in (AA, 2) ist demnach keine unmit-

telbar sprachliche Anthropologie, sondern vielmehr eine Anthro-
pologie „pragmatischer Rahmenbedingungen“. Diese ist aber inso-

fern mittelbar sprachlich, als sie teleologisch „für eine konventiona-

lisierte, also fehlbare Verwendung von Symbolen“ (meine Hervorhe-

bung, P.F.) bestimmt ist. Diese mittelbar sprachliche Rahmenbe-

dingung besteht dabei – neben Anderem (vgl. GR; prA) – in der 
„Unterstellung einer gemeinsamen objektiven Welt“, die sprachlich 

in solcher Weise „zum Ausdruck“ komme wie „kein Primat“ sie 

zum Ausdruck bringen könne (vgl. ND II, 89). Insofern ist sie aber 

je schon politisch, denn die Unterstellung einer gemeinsamen Welt ist 

sinnvollerweise nur dann möglich, wenn neben der gemeinsamen 

Welt auch eine Welt unterstellt wird, die nicht-gemeinsam ist, das 
heißt in der ein Wir einem Nicht-Wir gegenübergestellt wird. Die-

ses Nicht-Wir (eine uns nicht gemeinsame Welt) kann dabei prima 

facie entweder bestimmt sein (ein Subjekt ist Teil mehrerer kollekti-

ver Identitäten) oder unbestimmt (ein Subjekt weiß um die Exis-

tenz anderer kollektiver Identitäten, ist aber nicht Teil derselben). 
Diese kollektive Identität ist – schon aus räumlich-zeitlichen Grün-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


444 Die Debatte Derrida-Habermas 

den – keine globale Identität.57 Da dergestalt jede gruppenspezifi-

sche Eingrenzung zugleich eine Ausgrenzung ist (dazu auch Kap. 

IV.4.2), ist auch schon das Gegebensein und die Auseinanderset-

zung mit der Welt der Anderen impliziert. Wenn Geltung und folg-
lich Rationalität gruppenspezifisch konzipiert sind, dann sind nicht 

nur die Akzeptabilitätsbedingungen der einen Gruppe schon nicht 

diejenigen der anderen, sondern auch deren „Gewalten und Insti-

tutionen“58 sind nicht diejenigen der anderen. Diese politische Dif-

ferenz ist – wie weiterhin zu zeigen – den Habermasschen Rah-
menbedingungen je schon eingeschrieben.  

Von der Kollektividentität hält Habermas in Faktizität und Gel-

tung – und dies ist zugleich die Pointe dieses Buchtitels – selbst fest: 

„Hier lassen sich Genesis und Geltung nicht mehr […] trennen. 

Einsichten, die in ethisch-politischen Diskursen gefördert werden, 

verändern zusammen mit dem hermeneutisch geklärten Selbstver-
ständnis einer Gruppe auch deren Identität.“ (FuG, 202) Da aber 

die Kollektividentität für das Funktionieren von Sprache immer 

schon vorausgesetzt werden muss, kann zwischen (GR) und der 

 
57 Eine offene Frage könnte lauten, ob mit der Virtualisierung räum-

lich-zeitlicher Differenzen, etwa durch das Internet, lokale Identitäten 
nicht globalisiert würden? Dagegen spricht prima facie jedoch der Umstand, 
dass auch die Digitalisierung kollektiver Identitäten nicht darüber hinweg-
täuschen kann, dass damit keineswegs ein barrierefreier Vorgang gemeint 
sein kann. Im Gegenteil spricht Derrida hier von einer Rückkehr der Ma-
gie, denn von den vielen Nutzern des Internets könnten nur die allerwe-
nigsten erklären, wie dieses funktioniere: „[A]lors l’espace de cette ex-

périence technicienne tend à devenir plus animiste, magique, mystique. 
[…] Qui est capable d’expliquer scientifiquement à ses enfants comment 
fonctionnent le téléphone (par câble sous-marin ou satellite), la télévision, 
le Fax, l’ordinateur, le courrir électronique, le CD-ROM, la carte à puce, 
l’avion à réaction, la distribution de l’énergie nucléaire, le scanner, l’écho-
grafie, etc.?“ (FS, 86) Hunyadi verweist ferner darauf, dass schon die Nut-
zung des Internets mit technischen Fähigkeiten verbunden sei (Hunyadi, 
„Les limites politiques de la philosophie sociale“, 90). Wenn im Lauf der 

Geschichte schon Illiterarität nicht beseitigt werden konnte, wieso sollte 
dann digitale Illiterarität beseitigt werden können?  

58 Das Begriffspaar stammt aus Sieps Hegellektüre (Siep, „Hegels poli-
tische Anthropologie“, 111). Da Habermas hier in entscheidender Weise 
Hegel folgt, kann an dieser Stelle auch mit Sieps Hegel von Habermas ge-
sprochen werden. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  445 

Genesis von (GR) nicht unterschieden werden. Geltung ist somit 

abhängig von der Faktizität eines sprachlichen Kollektivs. Die Ver-

änderbarkeit von dessen Geltungslogiken ist dabei zwar möglich, 

aber immer nur im Ausgang von einer schon bestehenden Gel-
tungslogik:  

Auch wenn man davon ausgeht, dass sich Einstellungen und Motive im 

Verlaufe einer vernünftigen kollektiven Willensbildung in Abhängigkeit 

von Argumenten ändern, lässt sich die Faktizität der bestehenden Kon-

texte nicht ausschalten; sonst würden ethische und pragmatische Diskurse 

wie auch Kompromisse gegenstandslos. (FuG, 193)    

Entsprechend kommt Habermas in seiner Lektüre der Schriften 

Hannah Arendts (vgl. FuG, 182-187) zu dem Schluss:  

Es ist immer wieder dasselbe Phänomen der Verschwisterung der kommunika-

tiven Macht mit der Erzeugung legitimen Rechts, das H. Arendt in den verschie-

denen historischen Ereignissen aufspürt und für das ihr die verfassungsge-

bende Kraft der Amerikanischen Revolution als Vorbild dient. (FuG, 185) 

Dabei geht es Habermas um eine dreifache Relation, nämlich den 
Zusammenhang von Sprache („kommunikativer Macht“), Recht 

und der „Erzeugung legitimen Rechts“. Er erklärt dazu: „Das 

Recht verbindet sich von Haus aus mit einer kommunikativen 

Macht, die legitimes Recht erzeugt.“ (FuG, 185) Habermas unter-

scheidet demnach zwischen einem „Recht von Haus aus“ und der 

„Erzeugung legitimen Rechts“. Für die Theorie des demokrati-
schen Rechtsstaats ist diese Unterscheidung unerlässlich: Denn 

wenn zwischen Sprache und Recht „von Haus aus“ ein Zusam-

menhang besteht, dann muss dieser natürliche Zusammenhang im 

Rechtsstaat je auf seine Legitimität hin überprüft werden. Haber-

mas unterscheidet folglich „moralische Normen“, die dem unver-
meidbaren Zusammenhang von Sprache und Recht je schon ein-

geschrieben sind, von „Rechtsnormen“ (vgl. FuG, 193f.). Dabei 

tritt der Umstand zutage, dass mit den Habermasschen Rahmenbe-

dingungen ein ursprünglich immer schon, immer auch politisches 

Denken verbunden ist: „Mit dem Begriff der kommunikativen 
Macht erfassen wir […] die Entstehung politischer Macht.“ (FuG, 

185) Zwar hebt Habermas hervor, dass damit der „Begriff des Po- 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


446 Die Debatte Derrida-Habermas 

litischen“ keineswegs vollständig bestimmt sei, da er sich „auch auf 

die Verwendung administrativer Macht im und auf die Konkurrenz 

um den Zugang zum politischen System [erstrecke]“ (FuG, 186). 

Aber wenn die „Entstehung politischer Macht“ – wie Habermas 
selbst unterstreicht – sprachlich ist, dann ist die Kollektivität der 

Sprachgemeinschaft eben auch eine im Ursprung politische Ge-

meinschaft.  

Entsprechend gehen die im Ansatz bereits politischen Rahmen-

bedingungen dann auch mit einem konkreten Rahmen einher,59 der 
diese politische Identität institutionell verkörpert – so zumindest, 

laut Habermas, in vormodernen Gesellschaften (vgl. TWI, 67). Im 

Übertritt zur Moderne werde dieser politische Rahmen dann zu-

nehmend zu einem ökonomischen: „Der institutionelle Rahmen 

der Gesellschaft ist nur mittelbar politisch und unmittelbar ökono-

misch.“ (TWI, 70) Honneth notiert dazu:  

Der Begriff des „Rahmens“, den Habermas für gesellschaftliche Instituti-

onen verwendet, macht deutlich, wie die soziokulturelle Ausgangssituation 

der Gattung beschaffen ist: die Rationalisierung des zweckrationalen Han-

delns findet zunächst noch unter der Direktive derjenigen sozialen Nor-

men statt, die den sozialen Verkehr insgesamt regeln.60    

Was somit eingeräumt werden muss – wenn hier vom politischen 

Charakter der Habermasschen Rahmenbedingungen gesprochen 

wird –, ist, dass sich diese im Rahmen von Habermas’ Evolutions-
theorie der Gesellschaft zunehmend in Konkurrenz zu apolitischen 

Faktoren befindet. Dies ändert allerdings nichts daran, dass diese – 

anthropologisch betrachtet – zunächst – und später immerhin noch 

„mittelbar“ – politisch sind. Um dies nachzuvollziehen, bedarf es 

schließlich einer Mikroanalyse desjenigen Raums, den diese Bedin-

gungen einrahmen. 
Zunächst einmal sei erneut (vgl. Kap. IV.2.1) darauf verwiesen, 

dass die allgemeinste Fassung der Sprache bei Habermas folgende 

 
59 Es wurde bereits auf die Analyse Waldenfels’ hingewiesen (vgl. Kap. 

IV.2.1), dass Habermas seine methodologischen Unterscheidungen in eine 
„materiale Ontologie“ ausufern lasse (Waldenfels, „Rationalisierung der 
Lebenswelt – ein Projekt“, 102). 

60 Honneth, Kritik der Macht, 294. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  447 

ist: „Einer verständigt sich mit einem anderen über etwas in der 

Welt.“ (WuR, 9; vgl. ND II, 87) Habermas verweist darauf, dass es 

sich dabei nicht nur im Hinblick auf den Weltbezug, sondern auch 

im Hinblick auf die „interpersonale Beziehung zwischen Ego und 
Alter (und zwar in Form einer Ich-Du-Beziehung)“ (ND II, 89) um 

etwas spezifisch Menschliches handelt: „Affen schauen sich nicht 

in die Augen, sind also füreinander keine ‚zweiten Personen‘.“ (ND 

II, 89) Hunyadi spricht diesbezüglich nun von einem „idéalisme 

pronominal“:  

Elle [cette approche, que je qualifierais d’idéalisme pronominal, ebd.] revient 

en effet à considérer que le social se résume à la question des interactions 

entre les individus, et qu’une fois établis les critères de leur interaction lé-

gitime, la théorie sociale peut devenir critique en visant la préservation de 

cette interaction et des conditions de son exercice.61 

Er fährt fort: „Autrement dit, dans ce modèle, la vie sociale est en-

tièrement assimilée aux seules relation intersubjectives qu’entre-

tiennent les acteurs ; c’est leur analyse qui définit l’agenda complet 

du programme de recherche de Habermas en théorie sociale.“62 
Dagegen wendet Hunyadi aber ein: 

Une énorme masse d’attentes de comportement ne proviennent pas de nos 

partenaires d’interaction avec lesquels je pourrais légitimement m’en-

tendre, mais nous sommes au contraire imposées par ce que les acteurs 

perçoivent de manière holiste et un peu vague comme étant le „systéme“.63 

Nun muss Habermas aber zugutegehalten werden, dass er diesen 

Einwand im Rahmen seiner Evolutionstheorie der Gesellschaft 

sehr wohl entkräften kann, da diese ja gerade der Logik systemi-

scher Zwänge Rechnung trägt. Allerdings wird zugleich deutlich, 

 
61 Hunyadi, „Les limites politiques de la philosophie sociale“, 88. 
62 Ebd., 89. 
63 Ebd., 90. Hunyadi verweist u.a. auf folgende Beispiele: „[L]’impératif 

d’avoir du travail ; la nécessité de savoir s’orienter dans un monde de plus 
en plus technicisé, robotisé, informatisé ; l’obligation dans laquelle nous 
sommes mis d’avoir un rapport tendanciellement consumériste à l’en-
semble des biens sociaux, y compris à ceux qui sont en dehors de la sphère 
du marché ; […]. (Ebd.) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


448 Die Debatte Derrida-Habermas 

dass die Anthropogenese für Habermas etwas ausschließlich In-

tersubjektives ist. Ob dies nun aber ein pronominaler Idealismus 

(Hunyadi) oder doch ein pronominaler Realismus ist, ist dadurch 

noch nicht geklärt. Klar ist aber auch, dass für Habermas die ein-
zige nicht intersubjektive Größe gesellschaftlicher Prozesse die 

Systemlogik beziehungsweise die Technizität strategischen Han-

delns ist. Damit wird aber deutlich, dass Habermas Pronominalis-

mus, die Möglichkeit nicht pronominalen Verhaltens nur insoweit 

zulässt, als sie wiederum in gesellschaftliche Prozesse integriert ist. 
Was im Alltag etwa als eigenbrötlerisches Verhalten gekennzeich-

net wird und als nicht pronominales und nicht zwingend als syste-

misch integriertes Verhalten beschrieben werden muss, kann im 

Rahmen der Habermasschen Theorie keine Berücksichtigung fin-

den; was prima facie schon dafürspricht, dass hier mit einer bemer-

kenswert engen Handlungbestimmung operiert wird. Als Theorie 
rechnet sie jedenfalls nicht damit, dass die Abwesenheit ihrer eigenen 

Gehalte (Pronominalität) die Voraussetzung für das Zustandekom-

men eben dieser sein könnte. Daran wird bereits ersichtlich, dass 

Habermas von einer historisch geschlossenen Theoriesituation 

ausgeht, die grundlegenden Annahmen Derridas über die zeitliche 
Offenheit von Verständigungsvoraussetzungen entgegensteht.   

Die herausragende Stellung pronominaler Bezugnahme inner-

halb der Anthropogenese verdient damit in jedem Fall eine einge-

hendere Betrachtung. Aufschlussreich ist dabei eine Passage in 

„Arbeit und Interaktion“: Habermas interpretiert darin Hegel, aber 
zugleich kann diese Hegelinterpretation des frühen Habermas dazu 

dienen, den Zusammenhang von Sprache und Politik zu erläutern, 

der bis jetzt bereits als Intersubjektivität mitsamt intersubjektiver 

Weltunterstellung gefasst werden kann. Nichts anderes besagt die 

Kommunikationsformel (KF): „Sich mit jemandem über etwas ver-

ständigen.“ (ND II, 87) Aufschlussreich ist dabei die Abgrenzung, 
die Habermas seiner Hegellektüre unterzieht: So ist er insbesondere 

darum bemüht, mit Hegel Boden gegenüber Fichtes Ich-Begriff gut 

zu machen. So schreibt er: „Während Fichte den Begriff des Ich als 

Identität von Ich und Nicht-Ich fasst, begreift Hegel es von Anbe-

ginn als Identität des Allgemeinen und des Einzelnen.“ (AI, 14f.) 
Mit Fichte, so darf man diese Äußerung, übertragen auf Habermas’ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  449 

(KF), verstehen, ist somit zwar in abstrakter Weise Intersubjektivi-

tät gegeben, aber eben noch nicht die Unterstellung einer intersub-

jektiv geteilten Welt. Gemäß des späteren Habermas ist nur eine 

der zwei „entscheidenden“ Unterschiede des symbolischen Aus-
tauschs von Menschen gegenüber Primaten gegeben (vgl. ND II, 

89).  

Die Voraussetzung einer intersubjektiv geteilten und daher ge-

meinsamen Welt werde erst mit Hegels Begriff des Geistes artiku-

liert: „Hegel wählt den Terminus nicht willkürlich, denn ‚Geist‘, 
den wir alltagssprachlich als Geist eines Volkes, einer Epoche, einer 

Mannschaft kennen, ist über die Subjektivität des einsamen Selbst-

bewusstseins immer schon hinaus.“ (AI, 15) Gegen Henrichs Fich-

tes ursprüngliche Einsicht argumentiert Habermas,64 dass Intersubjek-

tivität bei Fichte schließlich nicht gedacht werde, sondern lediglich 

eine „Subjektivität des Sich-Wissens“ (AI, 12): „Hegel hingegen 
überlässt sich der Dialektik von Ich und Anderem im Rahmen der 

Intersubjektivität des Geistes, in dem nicht Ich mit sich als seinem 

Anderen, sondern Ich mit einem anderen Ich als Anderem kom-

muniziert.“ (AI, 12f.)  

Man bemerke, dass der Andere bei Habermas somit der Andere 
ist, der einem Ich begegnet. Dieses Ich verliert dergestalt die Mög-

lichkeit der Auseinandersetzung mit seiner Andersartigkeit: Es wird 

zu einem homogenen Subjekt, das sich nicht fremd werden kann, 

weil Andersartigkeit je eine Eigenschaft eines anderen Subjekts ist. 

Damit werden Geschichtlichkeit und Subjektivität aber in solcher 
Weise unterschieden, dass sich das geschichtliche Subjekt – para-

doxerweise – außerhalb der Geschichte befindet: Es wird zu einem 

Beobachter der Geschichte und verliert seinen Teilnehmerstatus. 

Eine Kritik, die Habermas Derrida vorgehalten hat (vgl. Kap. IV.2), 

obwohl dieser – wie gegenüber Levinas gezeigt – gerade dafür 

Sorge trägt, dass Subjektivität und Geschichtlichkeit als gleichur-
sprünglich gedacht werden. Bevor dieser Gedanke jedoch weiter-

verfolgt werden kann, muss zunächst Habermas’ an Hegel ange-

lehnte Fichtekritik bedacht werden.  

 
64 Vgl. dazu grundsätzlich Dews, „Naturalismus und Anti-Naturalis-

mus“, 863f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


450 Die Debatte Derrida-Habermas 

Man vermisse, so Habermas, bei Fichte die Garantie, dass Einer 

sich auch tatsächlich mit einem Anderen verständige und nicht nur 

mit sich selbst. Dies sei nur über den Umweg des Geistes zu haben, 

nämlich einer solchen Struktur, die nicht nur Identität von Ich und 
Nicht-Ich ist, sondern zugleich Identität von Ich, Nicht-Ich und 

Allgemeinem. Die Intersubjektivität Hegels ist in Habermas’ Re-

konstruktion somit nicht nur theoretische Intersubjektivität – wie 

bei Fichte, der eben deswegen den Nachweis nicht erbringen 

könne, eine realitätsgesättigte Form von Intersubjektivität zu be-
schreiben –, sondern Objektivierung von Intersubjektivität: Sie ist je 

schon über die Subjektivität von sich symbolisch austauschenden 

Subjekten hinaus, weil erst die Objektivierung ihrer Intersubjekti-

vität den Nachweis dafür erbringt, nicht etwas zu sein, das bereits 

mit der Binnenstruktur des Selbstbewusstseins gegeben sein 

könnte. Erst wenn diese Struktur nicht nur über die Einheit mit 
sich selbst verfügte (Fichte/Selbstbewusstsein), sondern wenn 

diese Einheit selbst von ihrer Struktur unterschieden würde – als 

der Welt gemeinsamer Bezugnahme –, handelte es sich tatsächlich 

um Intersubjektivität. Gegen Henrich hält Habermas somit fest:  

Die ursprüngliche Einsicht Hegels besteht darin, dass Ich als Selbstbe-

wusstsein nur begriffen werden kann, wenn es Geist ist, d.h. wenn es von 

der Subjektivität zur Objektivität eines Allgemeinen übergeht, in dem auf 

der Basis der Gegenseitigkeit die als nichtidentisch sich wissenden Subjekte 

vereinigt sind. (AI, 15) 

Über die Fichte-Kritik hinaus hebt Habermas dabei hervor, dass 

Hegels Entwurf vor allem gegen Kant gerichtet sei:  

Hegels Begriff des Ich als Identität des Allgemeinen und des Einzelnen ist 

gegen jene abstrakte Einheit des reinen, sich auf sich selbst beziehenden 

Bewusstseins der ursprünglichen Apperzeption gerichtet, an der Kant die 

Identität von Bewusstsein überhaupt festgemacht hatte. Die Grunderfah-

rung der Dialektik, die Hegel im Begriff des Ich entfaltet, stammt jedoch 

wie wir sehen, nicht aus dem Erfahrungsbereich des theoretischen Be-

wusstseins, sondern des praktischen. […] Weil Hegel Selbstbewusstsein 

aus dem Interaktionszusammenhang komplementären Handelns, nämlich 

als Resultat eines Kampfes um Anerkennung begreift, durchschaut er den 

Begriff des autonomen Willens, der die eigentliche Würde der Kantischen 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  451 

Moralphilosophie auszumachen scheint, als eigentümliche Abstraktion 

vom sittlichen Verhältnis der kommunizierenden Einzelnen. (AI, 19f.)  

Damit verpflichtet sich Habermas auf die Annahme des „Interak-

tionszusammenhang komplementären Handelns“, der bereits als 

„Basis der Gegenseitigkeit“ akzentuiert worden ist. Daher spricht 

Habermas von der „Interaktion auf der Grundlage der Reziprozi-
tät“ (AI, 9f.). Dies ist insofern verständlich, als es sich hierbei um 

die Konstitutionsbedingungen von Intersubjektivät handelt. Von 

diesen ist prima facie nicht einsichtig zu machen, inwiefern die Ob-

jektivierung ihres Verhältnisses schon Spuren nicht-reziproken 

Handelns enthalten kann, da Handeln eigentlich erst nach der Ver-

wirklichung dieser Bedingungen möglich ist. Andererseits scheint 
hier doch derselbe Umstand gegeben zu sein, der bereits an frühe-

rer Stelle als Bestimmung der Voraussetzungen im Hinblick auf be-

stimmte theoretische Ansprüche deutlich gemacht worden ist: 

Denn ebenso wie Habermas den Zusammenhang von transzen-

dental vorauszusetzender Lebenswelt und empirisch sich etablie-
render Systemlogik schon auf vor-empirische Weise unterstellt 

(Kap. IV.2.2), so setzt auch der Begriff des „sittlichen Geistes“ 

schon vorempirisch voraus, was sich anschließend empirisch kon-

kretisiert – nämlich der politische Charakter der Subjektivität als 

einer Objektivierung von Intersubjektivität.65  
Wenn man die spätere Entwicklung des Habermasschen Werks 

nun in eine Lektüre seiner frühen Hegelinterpretation miteinbe-

zieht, dann wird deutlich, dass Habermas die Objektivierung von 

Intersubjektität als etwas schon selbst Vernünftiges betrachtet. 66 

Sein Begriff kommunikativer Vernunft liest sich entsprechend als 

Pendant zu Hegels Begriff des Geistes. Beide Begriffe bezeichnen 
den Prozess der Objektivierung von Intersubjektivität – Habermas 

 
65 Dass dies – nebenbei bemerkt – als Hegellektüre gerechtfertigt ist, 

lässt sich gerade mit Siep bestätigen (vgl. Siep, „Hegels politische Anthro-

pologie“).  
66 Entsprechend unterstreicht McCarthy den Anspruch der Theorie des 

kommunikativen Handelns „[t]o break with the philosophy of consciousness 
in favor of a theory of communicative rationality, which is no longer tied to 
and limited by the subjectivist and individualistic premises of modern phi-
losophy and social theory“ (McCarthy, „Complexity and democracy“, 152) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


452 Die Debatte Derrida-Habermas 

ergänzt diesen freilich durch systemtheoretische Annahmen, die in 

einer gewissen Konkurrenz zur Vernünftigkeit der Lebenswelt ste-

hen (Kap. IV.2.2). Aber wie gesehen bezeichnet Systemlogik ein 

nachgeordnetes (zeitlich späteres) Konstitutionsmoment, das zu-
dem logisch abhängig ist von der vorgängigen Etablierung gesell-

schaftlicher Strukturen. Die tragende Grundannahme Habermas’ 

ist demnach die Vernünftigkeit der Konstitutionsbedingungen von 

Gesellschaft – anstatt gerade mit der Abwesenheit dieser um ihrer 

Konstituierbarkeit willen zu rechnen. Diese Vernünftigkeit beruhe, 
so Habermas, auf einer Selbstkritik ermöglichenden Geltungsstruk-

tur der Sprache. Dieser universalistischen Tendenz des Habermass-

chen Werks schließt sich Brunkhorst an:  

Zwar hält Habermas mit der Anthropologie und Subjektphilosophie bis 

zum Beginn der 70er Jahre am vordarwinistischen Begriff der menschli-

chen „Gattungsgeschichte“ fest, ersetzt aber schon früh […] die Reflexi-

vität des Subjekts durch die Reflexivität der Umgangssprache und veran-

kert so die Vernunft des technischen, praktischen und emazipatorischen 

Wissens im Rationalitätskontinuum der kommunikativen Alltagspraxis.67 

Die Öffentlichkeit der Sprache bezeichnet somit zweierlei: die 

Möglichkeit der Selbstkritik sprachlicher und politisch-gesellschaft-

licher Geltung68 und ihre eigene Konstitutionsbedingung. Deshalb 

spricht Brunkhorst auch von der „komplementären Gleichur-
sprünglichkeit von Kommunikation und Begründung“.69 Die Voraus-

setzung dieses Doppelkonstituens ist aber eine Gemeinschaft, in 

der etwas schon Geltung hat. Diese ursprüngliche Geltungsdimen-

sion scheint Habermas dabei methodisch bewusst auszuklammern, 

was etwa in seiner Auseinandersetzung mit Heidegger (HH; vgl. 

 
67 Brunkhorst, „Die kommunikative Wende der Soziologie“, 178. 
68 Vgl. ebd., 175: „Die gesellschaftstheoretische Radikalisierung der Er-

kenntniskritik soll den von Kant und Hegel ausgearbeiteten Vernunftbe-
griff von seinem Idealismus befreien und in die Mitte der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit zurückführen. Dort erscheint die Vernunft aber nun nicht 
mehr wie noch bei Hegel als immer schon verkörperter objektiver Geist 
(‚Sittlichkeit‘), sondern als öffentlich und intersubjektiv wirksame Nöti-
gung der Gesellschaft zur Selbstkritik.“  

69 Ebd., 180. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  453 

Kap. IV.2) deutlich wird. Das kann methodisch dann gerechtfertigt 

sein, wenn man Gründe für diese Verwerfung anführt. Derrida 

etwa erklärt ausführlich, warum eine solche je schon vorauszuset-

zende Geltungsdimension keine ursprüngliche Geltungsdimension 
sein könne (Kap. II.4.2). Habermas setzt diese Herkunft – Derrida 

gleichsam entgegen – je schon als das Vorhandensein eines institu-

tionellen Rahmens beziehungsweise, wie Rainer Nickel meint, als 

„eine Art idealtypische Phänomenologie des demokratischen 

Rechtsstaats“ 70  voraus. Hinter diesen Rahmen fragt Habermas 
nicht zurück und es ist gleichsam so, als beliefe sich die anthropo-

logische Differenz auf die abstrakte Möglichkeit, rechtskritische 

Systeme auszubilden. Entsprechend lassen sich auch die folgenden 

Zeilen, die Moebius gegen Habermas richtet, verstehen: 

In Abgrenzung zu Gesellschaftstheorien, die die Sozialität der Handelnden 

im Sinne einer Internalisierung von Handlungsnormen beschrieben haben 

[…] setzt die Normierung der produktiven Macht für poststrukturalisti-

sche Theorien beispielsweise bereits dort ein, wo Subjekte sich als solche 

konstituieren und artikulieren.71 

Das anthropologische Erbe, das die spätere von der früheren The-

oriekonstruktion übernimmt, besteht somit darin, die Natur des 

Menschen als etwas vorauszusetzen, das überhaupt erst im Lichte 

eines auf politischen Austausch angelegten Rahmens möglich ist. 

Das Politische und menschliche Natur bedingten sich demnach 
wechselseitig. Das Problem dabei ist nicht, dass es nicht einen plau-

siblen Grund für die Annahme gäbe, dass Menschsein durch poli-

tisches Verhalten und politische Strukturen geprägt wäre. Das 

Problem ist vielmehr, dass hier eine Realität, eine politische Natur 

des Menschen unterstellt wird, die über ihren eigenen Möglich-

keitsraum keine Auskunft geben kann (vgl. die ähnlich gelagerte Si- 

 
70  Rainer Nickel, „Verfassungspatriotismus“, in: Habermas Handbuch, 

377-379, r. Sp. 377. Vgl. Brunkhorst, „Die kommunikative Wende der So-
ziologie“, 186. 

71 Moebius, „Macht und Hegemonie. Grundrisse einer poststruktura-
listischen Analytik der Macht“, in: Poststrukturalistische Sozialwissenschaften, 
158-174,172. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


454 Die Debatte Derrida-Habermas 

tuation bei Searle: Kap. III.2.3). Entprechend urteilt Waldenfels: 

„Eine Wirklichkeit, die bereits auf bestimmte Rationalisierungs-

muster zugeschnitten ist, kann sich derer nicht erwehren, weil sie 

zu keiner eigenen Sprache mehr findet.“72 Rationalität wird schließ-
lich zur ausschließlichen Eigenschaft intersubjektiven Austauschs. 

Es ist nach Habermas schlichtweg undenkbar, Rationalität anders 

zu verstehen denn als intersubjektiven Austausch. 

Dies ist zugleich der tieferliegende Grund dafür, dass – recht 

besehen – bei Habermas nicht nur eine Einebnung des Gattungsun-
terschieds zwischen Literatur und Philosophie erfolgt (Kap. 

IV.2.1), sondern – noch radikaler – eine Einebnung der Pluralität 

von Geltungslogiken im Hinblick auf eine mögliche Unterschei-

dung politischer von apolitischen Verhältnissen. Aus diesem 

Grund verbannt Habermas auch, so Honneth, „Empathie und Ein-

fühlungsvermögen“ aus der ethischen Fassung seiner Theorie, 
drohe damit doch die „Gefahr“, dass „der moralische Diskurs 

schnell in Abhängigkeit von zufälligen Gefühlsbindungen [gerate] 

und die Funktion einer kooperativen, allein auf Gründen bezoge-

nen Wahrheitssuche [verliere]“.73  

Erneut kann gegen Habermas nicht geltend gemacht werden, 
dass eine solche Gefahr nicht bestünde. Das Problem auf theoreti-

scher Ebene besteht nur darin, dass Habermas nicht einräumen 

kann, dass es sich hierbei gerade um keine „Gefahr“, sondern um 

eine genuine Möglichkeit einer weiter gefassten Anthropologie, ei-

ner weiter gefassten Bestimmung von Rationaltität handele. Diese 
Möglichkeit nimmt sich Habermas aber durch die Identifikation 

von Vernunft und einem an Bedingungen demokratischer Rechts-

staatlichkeit orientierten Maßstab von Geltung, der je schon mit 

dieser kompatibel sein muss.  

Zuvor ist bereits angedeutet worden, dass Habermas eigenbröt-

lerischem Verhalten theoretisch nicht Rechnung tragen kann. 
Übertragen auf die politisch-anthropologische Grenze seiner The-

orie wird nun aber deutlich, dass der Eigenbrötler derjenige ist, der 

an den Verfahren demokratisch-rechtsstaatlicher Öffentlichkeit 

nicht teilnimmt. Der Eigenbrötler ist dabei niemand, der gegen 

 
72 Waldenfels, „Rationalisierung der Lebenswelt – ein Projekt“, 102. 
73 Honneth, „Das Andere der Gerechtigkeit“, 150f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  455 

diese Öffentlichkeit – gleich ob mit demokratischen, undemokrati-

schen oder offen gewaltsamen Mitteln – ankämpft. Er bezeichnet 

schlichtweg die phänomenale Möglichkeit, dass die „Bereitschaft 

des Sprechers“ – die mit Keul als Voraussetzung kommunikativer 
und geltungslogischer Freiheit hervorgehoben wurde –, an dieser 

Öffentlichkeit teilzunehmen, nicht gegeben sei. In diesem Sinn 

hebt auch Frank I. Michelman hervor, dass Habermas’ Öffentlich-

keitsbegriff je schon unter Voraussetzung eines „,political will‘“ sei-

ner Teilnehmer stehe. Dies erscheint ihm wiederum als eine „em-
pirical contingency“.74 Im Sinne Maurers und Tugendhats (Kap. 

IV.2) schließt er an: „[A]nd I do not see what is not ethical about 

it.“75  

Diese ethische Entscheidung für oder wider Teilnahme an poli-

tischen Prozessen bleibt aber von Habermas unberücksichtigt und 

er kann sie nicht berücksichtigen, weil er dazu den intersubjektiven 
Rahmen seiner Theorie verlassen müsste, um der subjektiven Ent-

scheidung für oder wider (politisch-)soziale Aktivität Rechnung tra-

gen zu können. Die Habermassche Theorie hat in diesem Sinn ein 

Teilnahmeproblem: Denn sie setzt Teilnahme an der Öffentlichkeit je 

schon voraus; sie erklärt nicht, wie (und aufgrund welcher Motiva-
tionen) Menschen überhaupt an Öffentlichkeit teilnehmen, um sie 

dergestalt erst zu erzeugen; sie geht umgekehrt davon aus, dass sie 

sie je schon erzeugt haben. Dazu erneut Michelman:  

But notice a circularity of motivation here. The parties’ sense of there being 

some single object they are all perceiving, the truth about which they are 

trying to resolve, is supposed to support their loyalty to their shared or 

public enterprise of dialogue. But then what would have installed in them 

this sense of objectivity? We could say that the experience of the dialogic 

engagement itself creates it. But then we would have to ask what in the 

first place could have drawn the parties into the engagement, or made the 

engagement seem possible to them. What possibly, except an antecedently 

existing expectation, among the parties to the conversation, of a pressure 

felt by each to strive for a successful result?76 

 
74 Frank I. Michelman, „Morality, Identiy and ,Constitutional Patriot-

ism‘“, in: Denver University Law Review, 76/4 (1999), 1009-1028, 1028.   
75 Ebd. 
76 Ebd., 1013. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


456 Die Debatte Derrida-Habermas 

An dieser Erwartung („expectation“) hängt aber die gesamte The-

orie Habermas’, die zwar stark ist, wenn es darum geht, „Teilnah-

mebedingungen“ (TKH, 1/2, 386) zu explizieren, aber gänzlich 

utopisch, wenn es darum geht, eine Motivation für Teilnahme zu be-
nennen – eben weil er Teilnahme hermeneutisch-ontologisch vo-

raussetzt (Kap. IV.2.2). Dabei ist es keineswegs so, als gäbe es eine 

solche Motivation nicht: als wäre der Mensch ein sozialer Zombie, 

der nicht anders könnte, als auf gleichsam mechanische Weise so-

ziale Bindungen auszubilden. Diese Blindheit gegenüber sozialer 
Freiheit, die auch die willentliche Negation sozialer Verhältnisse 

bedeuten kann, ist aber hausgemacht. Sie erfolgt aus einer Partei-

nahme zugunsten Hegels Intersubjektivitätstheorem und auf Kos-

ten von Fichtes Subjektivitätsbegriff, der hier aussichtsreicher 

wäre, um diejenigen Gründe erfassen zu können, die ein Subjekt 

überhaupt erst in die Intersubjektivität führen – anstatt subjektive 
Bereitschaft schon anthropologisch und das heißt letztlich: natura-

listisch vorauszusetzen. Damit wird aber gerade der Begriff der Be-

reitschaft als einer Eigenschaft des menschlichen Willens getilgt. 

Eine Untersuchung der Rationalität von Öffentlichkeit stößt hier-

bei an die Grenzen dessen, was sie nicht untersuchen kann: die 
kontingenten – und nur so freiheitskompatiblen – Bedingungen der 

Genese von Öffentlichkeit (vgl. Kap. IV.4). Habermas erklärt diese 

Genese naturalistisch. Ein ganz anderes Unterfangen wäre es, zu 

zeigen, dass die Bedingungen dieser Genese selbst rational sind – 

was Habermas zu recht nicht zu demonstrieren versucht. 
Dass es sich dabei um eine Parteinnahme zugunsten Hegels han-

delt, ergibt sich aus „Arbeit und Interaktion“; schließlich wird deut-

lich, dass Habermas’ Standpunkt in eine generelle Parteinahme zu-

gunsten von Hegels Intersubjektivitätstheorem mündet:  

Der Begriff des normenregulierten Handelns bezieht sich nicht auf das Ver-

halten eines prinzipiell einsamen Aktors, der in seiner Umwelt andere Ak-

toren vorfindet, sondern auf Mitglieder einer sozialen Gruppe, die ihr Han-

deln an gemeinsamen Werten orientieren. (TKH, 1/2, 127) 

Habermas’ Theorie setzt somit schon auf sozialer Ebene ein, das 

heißt dort, wo „Mitglieder einer sozialen Gruppe“ schon auf „ge-
meinsame Werte“ zurückgreifen können: „Normen drücken ein in 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  457 

einer Gruppe bestehendes Einverständis aus.“ (TKH, 1/2, 127) 

Damit verschweigt Habermas aber zugleich, wie diese Gruppe zu-

stande kommt. Er macht keine theoretisch selbständigen Aussagen 

über die Konstitutionsbedingungen von Sozialität, sondern ver-
schiebt diese ins Reich der Natur: Denn insofern auch Tiere über 

Gruppen bildendes Potenzial verfügen, ist Sozialität noch nichts 

spezifisch Menschliches. Die implizite Annahme dabei lautet: Die 

Anthropologie tut gut daran, die politischen Faktoren der Men-

schwerdung zu untersuchen. Indem Habermas aber Sozialität nicht 
theoretisch untersucht, sondern voraussetzt,77 kann er auf die So-

zialität politischen Handelns nicht mehr Bezug nehmen.  

Dies führt nun insbesondere dazu, dass politische Freiheit mit 

sozialer Unfreiheit einhergeht: Denn wie bereits gezeigt, über-

nimmt die Gruppenzugehörigkeit – innerhalb derer politische Frei-

heit möglich ist – dergestalt eine quasi-ontologische Funktion 
(Kap. IV.2). Diese quasi-ontologische Gruppenzugehörigkeit re-

sultiert aber aus einer Naturalisierung der Beweislast, die eine The-

orie politischer Freiheit liefern müsste. Anders bleibt sie eine Form 

„bedingter Freiheit“ (Keul), die, so Bieri, nicht haltbar ist, wenn das 

sie Bedingende selbst zum Gegenstand einer Überlegung gemacht 
werden kann.78 Eben dies ist aber erfolgt (vgl. Kap. IV.2) und ins-

besondere Derrida stützt diese gedankliche Option (Kap. IV.4).79 

Habermas’ Abkehr vom Paradigma der Bewusstseinsphilosophie 

schießt somit über ihr Ziel hinaus: Der konsequente Verzicht auf 

die Konstitutionsbedingungen von Subjektivität vergisst, dass die 
Konstitution des Subjekts und der Raum der Sozialität miteinander 

verschränkt sind. Habermas verliert so den kritischen Abstand zur 

Sozialität, weil er sie vorkritisch mit Intersubjektivität identifiziert. 

 
77 Eben dies ist ja die These Hunyadis (vgl. Hunyadi, „Les limites poli-

tiques de la philosophie sociale“, 93). 
78 Bieri, Das Handwerk der Freiheit, 185. 
79 An Bieris konzeptuelles Argument anknüpfend kann auf eine Kapi-

telüberschrift Ferraris’ zu Derrida verwiesen werden, die bei diesem leider 
unausgeführt geblieben ist: „E se l’animale testimoniasse?“ (Ferraris, 
Ricostruire la decostruzione, 75) Demnach genügte schon die Möglichkeit des 
Gedankens, dass Tiere für sich den für Habermas theorietragenden Raum 
der Öffentlichkeit beanspruchten, um dessen Konzeption politischer Frei-
heit als soziale Unfreiheit zu konterkarieren.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


458 Die Debatte Derrida-Habermas 

Er muss dann unterstellen, dass Rationalität gänzlich in Intersub-

jektivität aufgeht. Diese Unterstellung könnte unter Umständen be-

wiesen werden, aber eine solche Beweisführung ist Habermas’ Sa-

che nicht.  
Seine Anthropologie tritt hingegen in aller Deutlichkeit zutage, 

wenn er diese gefährdet sieht (AA, 3):  

Was heute zur Disposition gestellt wird, ist etwas anderes – die Unverfüg-

barkeit eines kontingenten Befruchtungsvorgangs mit der Folge einer un-

vorhersehbaren Kombination von zwei verschiedenen Chromosomensätzen. 

Diese unscheinbare Kontingenz scheint sich aber – im Augenblick ihrer 

Beherrschbarkeit – als eine notwendige Voraussetzung für das Selbstsein-

können und die grundsätzlich egalitäre Natur unserer interpersonalen Be-

ziehungen herauszustellen. (ZmN, 29) 

Wenn Habermas hier nun von „Selbstseinkönnen“ spricht, dann 

ist – neben dem Bezug auf Kierkegaard (ZmN, 17) –80 eben dies 
gemeint: „die egalitäre Natur unserer interpersonalen Beziehun-

gen“. Es geht – wie aus den bisherigen Ausführen zu Habermas’ 

impliziter Anthropologie bereits deutlich geworden ist – in Haber-

mas’ „‚Gattungsethik‘“81 nicht um das „Selbstseinkönnen“ des Ein-

zelnen, sondern gerade um die im Hinblick auf individuelle Wahr-
nehmungen „egalitäre Natur unserer interpersonalen Beziehun- 

gen“. Eine solche „Gattungsethik“ äußert sich kritisch – und dies 

soll als Verdienst nicht geschmälert werden – gegenüber den Aus-

prägungen biotechnologischer Reproduzierbarkeit, „weil sie in den 

rechtlich institutionalisierten Anerkennungsverhältnissen moder-

ner Gesellschaften einen Fremdkörper bildet“. (ZmN, 30) Man 
muss somit festhalten, dass Habermas’ Kritik an der biotechnolo-

gischen Reproduzierbarkeit, theorieimmanent betrachtet, plausibel 

ist: Denn „[i]ndem einer für einen anderen eine irreversible, tief in 

dessen organische Anlagen eingreifende Entscheidung trifft, wird 

 
80 Siehe dazu: Schmidt, „Menschliche Natur und genetische Manipula-

tion“, l.Sp. 290. 
81 Habermas erweckt durch den Einsatz von Anführungszeichen den 

Eindruck einer Distanzierung von diesem Terminus, beansprucht inhalt-
lich aber gerade dessen volle Gültigkeit: „Die postmetaphysiche Enthalt-
samkeit stößt jedoch interessanterweise an ihre Grenze, sobald es um Fra-
gen einer ‚Gattungsethik‘ geht.“ (ZmN, 27.) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  459 

die unter freien und gleichen Personen grundsätzlich bestehende 

Symmetrie der Verantwortung eingeschränkt“. (ZmN, 30f.) Dies ist 

für Habermas aber deswegen ein Problem, weil dies zugleich einen 

Eingriff in die politische Natur des Menschen darstellt: „Was den 
Organismus erst mit der Geburt zu einer Person im vollen Sinne 

des Wortes macht, ist der gesellschaftlich individuierende Akt der 

Aufnahme in den öffentlichen Interaktionszusammenhang einer in-

tersubjektiv geteilten Lebenswelt.“ (Ebd., 64f.) Damit wird aber 

prima facie schon der Gegensatz zwischen einer biologischen, einer 
sozialen und einer politischen Anthropologie deutlich: „Erst in der 

Öffentlichkeit einer Sprachgemeinschaft bildet sich das Naturwe-

sen zugleich zum Individuum und zur vernunftbegabten Person.“ 

(ZmN, 65)  

Dergestalt beschränkt Habermas aber zugleich den Begriff der 

„Menschenwürde“, da dieser „im streng moralischen und rechtli-
chen Verstande an diese Symmetrie der Beziehungen gebunden“ 

(ZmN, 62) sei. Dagegen wendet Siep ein: „[O]b die Person durch 

die Teilnahme am öffentlichen Diskurs erst konstituiert wird, ist 

mir allerdings zweifelhaft. Rechtlich und intuitiv sind die Lebens-

chancen eines Embryos kurz vor der Geburt kaum geringer einzu-
schätzen.“82 Den Grund für dieses Fundament seiner politischen 

Anthropologie legt Habermas dabei in aller Deutlichkeit offen: „Im 

Logos der Sprache verkörpert sich eine Macht des Intersubjekti-

ven, die der Subjektivität der Sprecher voraus- und zugrunde liegt.“ 

(ZmN, 26) Nun soll diese „Macht des Intersubjektiven“ keineswegs 
bestritten werden; nur ist es umgekehrt so, dass diese Macht Pro-

zesse reflexiver Art – wie bereits mit Dews’ Anschluss an Henrich 

hervorgehoben – nur bedingt berücksichtigen kann. Betrachtet 

man Freiheit etwa im Anschluss an Bieri als die Aneignung des ei-

genen Willens,83 so wird deutlich, dass Willensbildung grundsätz-

lich etwas ist, das nur sehr begrenzt intersubjektiv objektivierbar 
ist. Bieri hebt zwar hervor, dass Willensaneignung „in gewissem 

Sinn ein subjektloses Geschehen“ sei. Damit wird aber nicht gesagt, 

 
82 Siep, „Moral und Gattungsethik“, in: DZPhil 50/1 (2002), 111-120, 

119. 
83 Bieri, Das Handwerk der Freiheit, 414f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


460 Die Debatte Derrida-Habermas 

dass es dadurch schon ein intersubjektives Geschehen wäre.84 In 

diesem Sinn verweist auch Dews auf Heinrichs Argument für die 

„Unableitbarkeit des Selbstbezugs“: „Um einen Bestandteil meiner 

Erfahrung als mich selbst erkennen zu können und mir dadurch 
meiner selbst bewusst zu werden, muss ich über ein Kriterium zur 

Identifikation dieses Bestandteils verfügen.“85 

In jedem Fall geht es bei Willensfreiheit als der Aneignung eines 

Willens auch um eine Grundlage von politischer Freiheit. Ihr phä-

nomenaler Bestand kann aber ohne Weiteres keineswegs im Rah-
men einer politischen Anthropologie ausgewiesen werden. Wenn 

Keul den Übergang von Kant zu Habermas auf den Titel eines 

Übergangs vom „Prinzip zur Prozedur“86 bringt und diesen „in der 

grundlegenden Transformation vom Selbstverhältnis des Willens 

zum kommunikativen Verhältnis zwischen Subjekten, in der Wen-

dung von der praktischen Subjektivität zur Intersubjektivität also, 
begründet“87 sieht, dann vergisst diese Begründung, dass auch die 

beste Prozedur nur dann funktioniert, wenn sie Teilnehmer hat. Diese 

ontologische Voraussetzung des Prozeduralen ist aber vorpolitisch; 

sie ist subjektiv und ethisch im Sinne der Frage: Wie will ich leben? 

Welcher Gruppe kann und will ich zugehören? (Vgl. Tugendhats 
Ausführungen in Kap. IV.2) Sie ist nicht deswegen schon anthro-

pologisch beantwortet, weil Primaten bereits gruppendynamisch 

interagierende Lebewesen seien, die lediglich der Pronominalität 

des öffentlichen Raums entbehrten. Vielmehr muss ein anthropo-

logisch fruchtbarer und das heißt anthropogenetisch erklärender 
Begriff von Öffentlichkeit dergestalt verstanden werden, dass Öf-

fentlichkeit jederzeit und bedingungslos möglich ist – ist es doch 

der Öffentlichkeitsbegriff, der die Rede von Bedingungen allererst 

ermöglicht. Diesen Möglichkeitsraum seiner eigenen Theorie – der 

 
84 Ebd., 415. Bieri nimmt schließlich Zuflucht zur Kategorie des Zufalls 

– „Willensfreiheit ist ein Stück weit Glückssache“ – beziehungsweise zu ei-
ner idealen Struktur – „Vielleicht ist Willensfreiheit […] in ihrer vollkom-
menen Ausprägung eher ein Ideal als eine Wirklichkeit.“ (Vgl. ebd.) 

85 Dews, „Naturalismus und Anti-Naturalismus“, 864. 
86 Keul, „Subjektivität und Intersubjektivität“, 81. 
87 Ebd., 81f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit  461 

phänomenal als Teilnahme zu rekonstruieren ist – lässt Habermas 

aber unberücksichtigt und naturalisiert ihn. 

Abschließend sei allerdings hervorgehoben, dass Habermas im 

Resultat seiner Kritik an der Eugenik zuzustimmen ist. Denn richtig 
ist sicherlich, dass „einer Person, die ausschließlich Produkt eines 

bestimmenden und nur erlittenen Sozialisationsschicksals wäre, im 

Fluss der bildungswirksamen Konstellationen, Beziehungen und 

Relevanzen ihr ‚Selbst‘ [entglitte]“. (ZmN, 103) Denn der Umstand, 

dass die politische Organisation einer Gesellschaft Voraussetzun-
gen hat, bedeutet unter anderem eben auch, dass sie biologische 

Voraussetzungen hat, die technologisch unterwandert werden kön-

nen.88 

 

 
88 Wie gravierend die Folgen einer solchen Unterwanderung sein kön-

nen, ist dabei im Anschluss an Habermas kritisch diskutiert worden. Siehe 
dazu die Zusammenstellung der Einwände bei Schmidt, „Menschliche Na-
tur und genetische Manipulation“, 288, l.Sp.. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

IV. 4. Derridas Metaphysik der Rahmung 

IV. 4.1. Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas  

Appellologie  

Inhalt des Unterkapitels 

Im Folgenden werden zwei Dinge herausgestellt: Einerseits wird deutlich, in-

wiefern Derridas Philosophie über Ressourcen verfügt, auf Probleme Haber-

mas’ zu antworten. Dabei kann ein metaphysisches und ein phänomenologi-

sches Argument vonseiten Derridas gegen Habermas formuliert werden, wobei 
beide Argumente aus Derridas grundsätzlicher Theorieanlage folgen. Diese 

Theorieanlage ist dann als Antwort auf eine rein pragmatisch ausgerichtete 

Philosophie zu rekonstruieren und vor dem Hintergrund der Forschung zu dis-

kutieren. Dabei wird deutlich, dass die Ethik in Derridas Spätwerk sich einem 

Durchgang durch sprachphilosophische Probleme verdankt, mithin als Resultat 
der Debatten mit Searle und Habermas gefasst werden muss. 

In beispielhafter Weise ist eine systematische Differenz – nämlich 
die ethische – zwischen Habermas und Derrida bereits von Hon-

neth in „Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die ethische 

Herausforderung der Postmoderne“ herausgestellt worden. Hon-

neth geht dabei von einer ethischen Position Derridas aus und re-

konstruiert anschließend die Konkurrenz dieser Position gegen-
über der Habermasschen. Zu recht hebt er dabei hervor, dass Der-

ridas Kritik ihren Ausgangspunkt in der theoretischen Ausrichtung 

Habermas’ habe, „der sprachlichen Intersubjektivität des Men-

schen Rechnung zu tragen“.1 Zu Recht verweist Honneth auch da-

rauf, das Derrida diesem Habermasschen Ansatz ein Verständnis 

von Ethik gegenüberstellt, dass in der „unaufhebbare[n] Spannung 
von zwei unterschiedlichen Formen der Verantwortung“2 bestehe:  

 
1 Honneth, „Das Andere der Gerechtigkeit“, 141. 
2 Ebd., 157. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


464  Derridas Metaphysik der Rahmung 

[I]m Verhältnis der liebevollen Zuwendung tritt der Andere als der einzig-

artige Adressat von asymmetrischen Verpflichtungen auf, unter der Gel 

tung moralischer Normen hingegen ist er der Adressat von Verpflichtun-

gen, die er mit allen anderen Subjekten in symmetrischer Weise teilt.3 

Mit dem Verweis auf eine asymmetrische Dimension gegenüber 

dem Anderen ist im ethischen Handeln auf einen Bereich verwie-

sen, der sich aus der „sprachlichen Intersubjektivität des Men-

schen“ im Sinne wechselseitiger Kritisierbarkeit (vgl. Kap. IV.2.1; 

TKH, 1/2, 173) gerade nicht ableiten lässt. Mit Derrida argumen-
tiert Honneth also gegen Habermas für die Möglichkeit einer asym-

metrischen, das heißt tendenziell nicht-normativen Bezugnahme 

auf den Anderen,  

denn von Hindernissen der intersubjektiven Verständigung, von der Not-

wendigkeit einer affektiven Öffnung für die Besonderheit des Anderen 

lässt sich doch in einem normativen Sinn nur sprechen, wenn zuvor die 

universalistische Idee vertreten wird, dass jedem Subjekt in seiner Indivi-

dualität die Chance einer ungezwungenen Artikulation seiner Ansprüche 

zukommen soll.4 

Dabei ist sogleich bemerkenswert, dass der damit veranschlagte 

Maßstab, „jedem Subjekt in seiner Individualität die Chance einer 

ungezwungenen Artikulation seiner Ansprüche“ zu ermöglichen, 
tendenziell eine Entpolitisierung intersubjektiver Verhältnisse be-

deutet: denn offenbar geht es dann gerade um die Ansprüche des 

Individuums und die Artikulationsbedingungen von Freiheit. Ein 

solcher Maßstab kann dabei auch politisch bedeutsam sein, aber er 

kann ebenso unpolitisch oder apolitisch wirken. Damit ist ein gut 
erforschter Kerngedanke Derridas berührt, nämlich seine ethisch mo-

tivierte und zugleich anti-politische5 Philosophie kollektiver Identität, die 

 
3 Ebd. 
4 Ebd., 154. 
5 So auch Ferraris: „La dissociazione tra etica e politica in Derrida ci 

offre il caso, tutto sommato più unico che raro, di un teorico dell’autono-
mia del politico che è contro la politica, appunto in nome dell’etica.“ (Fer-
raris, Ricostruire la decostruzione, 75) Dies ist zuvor bereits von Critchley 
gesehen worden: „The fundamental aporia in deconstruction, to my mind, 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 465 

als komplementäre Annahme zu einer immer schon politischen 

Idee der Gleichbehandlung 6  verstanden werden kann, die etwa 

auch der Intersubjektivitätsphilosophie Habermas’ innewohnt (vgl. 

Kap. IV.3). Der Unterschied zwischen Habermas und Derrida ist 
dabei folgender: Habermas geht, wie gesehen, von politischen Ver-

hältnissen aus. Die Gleichheit von Individuen ist demnach eine po-

litische Idee, die Habermas mit notwendigen kommunikativen Ver-

hältnissen engführt. Nach Derrida sind politische Ideen aber wie-

derum nur dadurch möglich, dass sie zugleich unmöglich sind (vgl. 
SEC, 391), das heißt, dass sie vorab eines Möglichkeitsraums be-

dürfen, in dem sie sowohl möglich als auch unmöglich sind. Dieser 

Möglichkeitsraum des Politischen ist nach Derrida der Raum des 

Ethischen, der aber anders strukturiert sein muss als der Raum des 

Politischen, schon um als dessen (Un-)Möglichkeitsbedingung zu 

fungieren. Diese Andersartigkeit des Ethischen vom Politischen 
gilt es nun herauszustellen.   

Für politische Verhältnisse gilt die Annahme ihrer Entscheid-

barkeit. Diese Annahme nennt Derrida im Anschluss an Kier-

kegaard einen Moment des Wahnsinns: „L’instant de la décision est 

une folie, dit Kierkegaard.“ (For, 58) Gemeint ist damit aber eigent-
lich dessen Unbegründbarkeit in der Zeit (vgl. Kap. III.3.3):  

 
is the relation between ethics and politics. […] Politics is the realm of the 
decision, of the organization and administration of the public realm, of the 

institution of law and policy. As I see it, the central aporia of deconstruc-
tion – an aporia of which Derrida is perfectly well aware and one that must 
not be avoided if any responsible political action is to be undertaken – 
concerns the nature of this passage from undecidability to the decision, 
from the ethical ‘experience’ of justice to political judgement and action.“ 
(Critchley, Ethics of deconstruction, 275) 

6 Vgl. Honneth, „Das Andere der Gerechtigkeit“, 135: „Erst in den 
ethischen Überlegungen, die Jacques Derrida in jüngster Zeit in Rückgriff 

auf das Werk von Emmanuel Lévinas angestellt hat, gelangen moralische 
Gesichtspunkte zur Geltung, die den Denkhorizont der Diskursethik 
sprengen; sein Beitrag zu einer postmodernen Ethik, […] macht an der 
moralischen Verantwortung für den konkreten Anderen eine Perspektive 
fest, die nicht in Übereinstimmung mit, sondern in Spannung zur Idee der 
Gleichbehandlung steht.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


466  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Or la justice, si imprésentable qu’elle demeure, n’attend pas. Elle est ce qui 

ne doit pas attendre. Pour être direct, simple et bref, disons ceci: une déci-

sion juste est toujours requise immédiatement, sur-le-champ, le plus vite pos-

sible. Elle ne peut pas se donner l’information infinie et le savoir sans limite 

des conditions […]. Et même si elle en disposait, même si elle en donnaît 

les temps, tout le temps et tous les savoirs nécessaires à ce sujet, eh bien, 

le moment de la décision, en tant que tel, ce qui doît être juste, il faut que cela 

reste toujours un moment fini d’urgence et de précipitation (For, 57f.) 

Ethische Handlungserwartungen – das Herstellen von Gerechtig-

keit –, so Derrida, könnten durch politisches Handeln nicht erfüllt 

werden, da das Herstellen von Gerechtigkeit „l’information infinie 

et le savoir sans limite des conditions“ voraussetzte. Diese inner-

pragmatische Spannung, die am Kontrast ethischer Handlungsmo-
tivationen einerseits und einem je schon begrenzten, politisch-in-

tersubjektiven Handlungsspielraum andererseits zutage tritt (Der-

rida), kann eine zu eng gefasste Pragmatik (Habermas), die allein an 

Handlungsspielräumen wie Sprache und Arbeit interessiert ist, mo-

tivational ergänzen. Erst dann kann auch Habermas’ Teilnahme-

problem (Kap. IV.3) im Ansatz vermieden werden. In diesem 
Sinne sei hier also die Critchley-These (CT) übernommen: „Thus, de-

construction is pragmatist, but it is not pragmatist all the way down.“7   

Die politische Unerfüllbarkeit ethischer Erwartungen ist dabei 

allerdings kein Defizit politischer Art, sondern umgekehrt dasje-

nige, was Derrida „the condition of politicization“ (RDP, 81) 
nennt: Eine ethische Strukturiertheit des politischen Raums, die zu-

gleich dessen Möglichkeitsraum ist und insofern auf die Defizite 

der Habermasschen Theorie (vgl. IV.3) reagiert. Dabei sei hervor-

gehoben, dass es zwei Argumente sind, die von Derrida aus gegen 

Habermas ins Feld zu führen sind: Eines ist metaphysisch und betrifft 
die Logik eines Möglichkeitsraums politischen Handelns, die bei Habermas 

unausgeführt bleibt beziehungsweise naturalistisch neutralisiert 

wird. Das andere ist phänomenologisch und betrifft die Unerklärbarkeit von 

Teilnahme, die Habermas gleichermaßen anthropologisch voraus-

setzt. Beide Argumente verhalten sich komplementär zueinander: Die Unaus- 

 
7 Critchley, „Deconstruction and Pragmatism – Is Derrida a Private 

Ironist or a Public Liberal?“, in: Chantal Mouffe (Hrsg.), Deconstruction and 
Pragmatism (London, New York: Routledge, 1996), 19-40, 37. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 467 

geführtheit metaphysischer Voraussetzungen von Freiheit äußert sich phäno-

menlogisch in einer mechanischen Auffassung von Teilnahme. Diese Kom-

plementarität metaphysischer und phänomenologischer Argu-

mente vonseiten Derridas entspricht dabei seinem philosophischen 
Kernanliegen einer Verschränkung von Empirie und (transzenden-

taler) Theorie (vgl. Kap. III.3). Entsprechend führt Derrida die 

ethische Strukturiertheit des politischen Raums mit der Logik einer 

nicht-präsentischen Zukunft als seiner Möglichkeitsbedingung – 

als Bedingung der Gegenwart politischer Verhältnisse – eng: „La 
justice reste à venir, elle a à venir, elle est à-venir, elle déploie la di-

mension même d’événements irréductiblement à venir.“ (For, 60) 

Möglich sind politische Verhältnisse in Derridas Sinn somit nur 

dadurch, dass sie immer wieder anders möglich sind, das heißt 

dadurch, dass man sie als iterabel begreift (vgl. Kap. III.4.1). 

Ethisch ist diese Iterabilität nun dadurch, dass hiermit die grundle-
genden Fragen der Zugehörigkeit zu, der Identifikation mit politischen 

Entitäten gemeint sind.  

John D. Caputo identifiziert diese ethische Erwartungsstruktur 

nun mit der Zeit selbst: „Ce que Derrida appelle ,l’à venir‘ n’est 

donc pas simplement temporel mais c’est le temps lui-même.“8 Da-
bei formuliert Caputo bezüglich des ontologischen Status der Zeit 

im Anschluss an Derrida folgende Überlegung: Da die Zeit selbst 

keine definite Form annehme – da sie gerade als der Zusammen-

hang von Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit gefasst werden muss (Kap. 

III.3.3) –, sei sie auch selbst nichts Seiendes und müsse demnach 
gemäß eines anderen Paradigmas gefasst werden: „Ressemblant 

plus à l’être qu’à l’étant, l’à venir n’existe jamais même s’il est vrai 

qu’il y a de l’à venir. Nous pouvons dire ,il appelle‘ mais nous ne 

dirons jamais ,il est‘ .“9 Man kann diese Überlegung phänomenal 

etwa durch Verweis auf die Redeweise von einer Epochenwende 

einholen, insofern diese ein Enden und ein Beginnen von Zeit 
meint. Zugleich ist eine solche Epochenwende nicht, vielmehr wird 

diese eingeläutet: „Nous pouvons dire ,il appelle‘ mais nous ne dirons 

jamais ,il est‘.“ (Caputo) Eine Epochenwende hat demnach die 

Struktur eines ethischen Appells. 

 
8 Caputo, „L’idée même de l’à venir“, 302. 
9 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


468  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Im Anschluss an Caputo soll Derridas Position somit nicht on-

tologisch gefasst werden, sondern appellologisch: Denn nur insofern 

als ein ethischer Appell, eine Aufforderung an jemanden ergeht, 

sich in intersubjektive Verhältnisse zu begeben, gibt es auch Enti-
täten, die sprachlich benannt werden können. Das heißt nicht, dass 

es diese Entitäten nicht auch unabhängig von einem solchen ethi-

schen Appell gäbe, aber als sprachliche Referenz (vgl. Kap. III.2.1) 

gibt es diese nur, insofern es Intersubjektivität gibt und deren Zu-

standekommen erklärt Derrida appellologisch. Insofern verfügt Der-
ridas Philosophie hier über Ressourcen, die die Entstehung von 

Habermas’ Teilnahmeproblem verhindern: Denn Derrida versucht zu 

erklären, inwiefern diejenigen Voraussetzungen gedacht, das heißt 

in ihren Bedingungen transparent gemacht werden können, die Ha-

bermas naturalistisch beziehungsweise ontologisch unterstellt.  

Dergestalt wird aber auch deutlich, dass sprachliche Referenz 
immer schon politisch ist,10 weil Sprache stets innerhalb von in-

tersubjektiv-politischen Verhältnissen besteht. Politische Referenz 

– ineins Ontologie – beruht dabei aber auf der Voraussetzung, ei-

ner niemals eintretenden Zukunft (Kap. III.3.3), was Caputo eben 

Zeit selbst nennt: „L’à venir est le temps du désir, d’attente et 
d’espérance d’une promesse, le temps d’une prière ; ce n’est pas 

simplement un avenir formel, calculable et mathématique, mais un 

à venir messianique incalculable.“11 Derrida nennt Zeit messianisch 

(dazu gleich mehr), weil er Handlungsmotivationen mit ethischen 

Erwartungen engführt: Subjekte begeben sich demnach in in-
tersubjektive Verhältnisse, weil sie auf eine bessere Zeit hoffen. 

Eine Epochenwende wäre folglich ohne Hoffnung auf eine andere, 

bessere Zeit nicht denkbar. Die Messianizität der Zeit ist demnach 

unter anderem als eine Funktion zu verstehen, die es erlaubt, von 

den ethischen Erwartungen eines Subjekts auf dessen politisches, 

das heißt intersubjektives Handeln zu schließen. Dies wird insbe-
sondere aus einer Antwort ersichtlich, die Derrida auf die Frage 

gegeben hat, wie eine Philosophie ohne Zentrum, ohne Subjekt 

möglich sei: 

 
10 Staten, „Wittgenstein’s deconstructive legacy“, 59. 
11 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 469 

First of all, I didn’t say that there was no center, that we could get along 

without the center. I believe that the center is a function not a being – a 

reality, but a function. And this function is absolutely indispensable. The 

subject is absolutely indispensable. I don’t destroy the subject; I situate it.12 

Derrida versteht diese Funktion aber nicht ontologisch positiv, 

sondern, wie Hägglund gezeigt hat, im Rahmen einer „negative in-

finity“13 (vgl. Kap. III.3.3). Der Sinn einer solchen Ethik ist gerade, 

dass es – ontologisch besehen – keine Ethik gibt, sondern nur eine 

unendliche ethische Aufforderung – eben eine Appellologie –, die 
den Eintritt endlicher Subjekte in politisch-intersubjektive Verhält-

nisse erklärt. Dabei ist der Eintritt zeitlich ebenso wie all jenes, was 

dann innerhalb dieser Verhältnisse gesagt und getan wird; aber der 

Grund für diesen Eintritt ist selbst zeitlos, weswegen Derrida hier-

für auch eine Sekretologie entwickelt (vgl. DlM, Kap. 1, 15-55), das 
heißt eine Theorie über die intersubjektiv nicht explizierbaren 

Gründe – Geheimnisse – für einen solchen Eintritt: Das Geheimnis 

ist dabei gerade als dasjenige gedacht, was Subjekte von ihren in-

tersubjektiven Verhältnissen trennt (vgl. lat. secretus: 1. getrennt, 2. 

abgelegen, 3. geheim; vgl. DlM, 38). Nur wenn es aber eine solche 
Trennung gibt, kann diese auch überwunden werden. Entspre-

chend kann es erst dann einen Raum politischer Verantwortung 

geben, wenn es darin Subjekte gibt, die Geheimnisse haben: „Le 

secretum suppose la constitution de cette liberté de l’âme comme 

conscience d’un sujet responsable.“ (DlM, 38) Nimmt man eine 

solche Negation intersubjektiver Verhältnisse nicht an, kann es 
auch keinen Möglichkeitsraum ebendieser geben. In diesem Sinn 

erläutert auch Dalmasso: „Il segreto è piuttosto ciò che muove, ap-

punto segretamente, tutti i nostri sì. Il segreto, degno di questo 

nome, è pensabile solo a partire da un sì.“14 

 
12  Derrida, „Discussion“, in: Richard Macksey, Eugenio Donato 

(Hrsg.), The Structuralist Controversy. The Languages of Criticism and the Sci-
ences of Man (Baltimore, London: The John Hopkins University Press, 
1972), 265-272, 271.  

13 Hägglund, Radical Atheism, 195. 
14 Dalmasso, „L’eccesso di sapere“, 198. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


470  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Heinle führt diesen Gedanken Derridas in seiner Untersuchung 

der Derrida-Habermas-Debatte dabei mit Luhmann zusammen 

und erläutert die Logik dieser ethisch-zeitlichen Funktion:15  

Das ‚Paradox der Entscheidung‘ findet sich freilich auch bei Luhmann. In 

Das Recht der Gesellschaft wird – mit Bezug auf das Rechtssystem – darauf 

aufmerksam gemacht, dass es Entscheidungen nur gibt, wenn etwas prin-

zipiell Unentscheidbares (nicht nur: Unentschiedenes!) vorliegt. Denn an-

dernfalls wäre die Entscheidung schon entschieden und müsste nur noch 

‚erkannt‘ werden.‘16 

Heinle fährt fort:  

Zurück zu Derrida: Beim ‚Unentscheidbaren‘ handelt es sich also um eine 

notwendige Bedingung der Möglichkeit der Entscheidung. […] Mit dem 

‚Unentscheidbaren‘ wird aber nicht nur die unabdingbare Voraussetzung 

der Entscheidung, sondern auch der Freiheit benannt – der Freiheit eine 

Entscheidung zu treffen (oder treffen zu können[…]).17  

Derrida nennt dies die „aporie de la responsabilité“ (DlM, 43), nämlich 

dass jederzeit im politisch-intersubjektiven Raum entschieden wer-

den müsse, ohne doch dazu befähigt zu sein, weil hierfür eine Form 

hyperkomplexen Allwissens vonnöten wäre: ein Wissen um die 

Auswirkungen von Handlungen in allen Kontexten, vergangenen 
und zukünftigen und ihre Wechselwirkungen untereinander. Diese 

Aporie wird allein dadurch umgangen, dass Entscheidungen in un-

terkomplexen Situationszusammenhängen getroffen werden; dann 

handelt es sich aber um politische Verhältnisse, die nur Belange ei-

ner räumlich-zeitlich begrenzten Gruppe betreffen. Dies bedeutet 
zugleich, dass Subjekte, wenn sie unter politischen Bedingungen 

entscheiden, dies im Bewusstsein dessen tun, dass es eine Verant-

wortung gibt, die ihre jeweiligen politischen Belange übersteigt. 

 
15 Dazu hat bereits Cornell – ganz im Sinne der hier vertetenen anti-

anthropologischen Lesart Derridas – festgehalten: „I want to suggest that 

there is an affinity between systems theory and the philosophy of the limit, 
in spite of the divergences I emphasize in this chapter, precisely because 
both rely on an antihumanist methodology.“ (Cornell, The Philosophy of the 
Limit, 116) 

16 Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 229. 
17 Ebd., 230. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 471 

Dieses Bewusstsein kann nun als ethischer Apell gefasst werden, 

für den logisch gesehen völlig belanglos ist, ob ihm Subjekte folgen 

oder nicht. Entscheidend ist vielmehr, dass sie frei sind, ihm zu 

folgen oder nicht, und dass diese Freiheit unerschöpflich ist, weil 
der Apell auch nicht durch den Versuch getilgt werden kann, ver-

antwortlich zu handeln. Denn im Akt des Handelns selbst können 

wiederum nur endliche Parameter verfolgt werden. Insofern ist 

eine solche Handlung eben appelativ strukturiert und kann nicht 

ultimativ in politische Gegebenheiten, ins ultimativ intersubjektiv 
Diaphane überführt werden: Der Apell bleibt geheim, weil seine 

Struktur apragmatisch ist und kann nur deswegen überhaupt Moti-

vation (phänomenal) und Bedingung (metaphysich) politischen 

Handelns sein. Dieser Zusammenhang wird auch von Petrosino 

gesehen: 

Infatti, da una parte non si può prendere una decisione responsabile senza 

sapere, senza scienza e coscienza; ma d’altra parte, e al tempo stesso, una 

decisione che si conformasse ad un sapere limitandosi a seguirlo o a svi-

lupparlo non sarebbe propriamente una decisione responsabile, ma la 

messa in opera tecnica di un dispositivo cognitivo, il semplice dispiega-

mento di un teorema. La responsabilità sembra essere così legata alla con-

dizione di un sapere pubblico, alla pubblicità stessa del sapere, e contem-

poraneamente all’esigenza di una risposta del tutto personale, così perso-

nale da rinviare ad un segreto assoluto: in fondo una singolarità insostitui-

bile […].18 

Somit wird deutlich, dass politisches Handeln erst unter der Vo-

raussetzung ethischer Freiheit möglich ist: Der Einsatz für oder wi-
der bestimmte politische Werte verdankt sich vorab einer ethischen 

Freiheit, die das politisch Entscheidbare als das Entscheidbare in 

einer endlichen Zeitspanne erscheinen lässt, obwohl es sich dabei 

– im Sinne ethischer Perfektibilität – um eine Aufgabe „unendli-

cher Verantwortung“19 handelt:  

 
18 Petrosino, „L’assioma assoluto“, 14. 
19 Siehe dazu Freytag, „Infinite Responsibility. An Encounter between 

Derrida and Batman“, in: Jozef Kovalčik, Max Ryynänen (Hrsg.), Aesthetics 
of Popular Culture (Bratislava: Slovart, 2014), 96-123. Vgl. ferner Gasché, 
„L’étrange concept de responsabilité“, in: La démocratie à venir, 361-374. Vgl. 
Cornell, The Philosophy of the Limit, 182. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


472  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Le sens d’une responsabilité sans limite, et donc nécessairement excessive, 

incalculable, devant la mémoire; et donc la tâche de rappeler l’histoire, l’ori-

gine et le sens, donc les limites des concepts de justice, de loi et de droit, 

des valeurs, normes, prescriptions qui s’y sont imposées et sédimentées, 

restant dès lors plus ou moins lisibles ou présupposées. (For, 44) 

Mit der Appellologie als einer Eintritts-/Austrittsbedingung intersub-

jektiv-politischer Verhältnisse ist dabei nicht einfach nur ein dysto-
pisches Gegengewicht zu einer politischen Utopie gemeint – die 

aus der Sprache selbst folgen soll und die bei Habermas im Gewand 

der Systemtheorie auftritt (Kap. IV.2.2) –, sondern ein dystopisches 

Moment, das von Beginn an – und nicht wie bei Habermas erst in der 

Moderne – jede noch so proto-politische, wie auch immer geartete 

rudimentäre Form von Gemeinschaft voraussetzt, da diese anders 
überhaupt nicht möglich wäre. Aber da jede Gemeinschaft die ethi-

sche Entscheidung für diese voraussetzt, ist auch jede Gemein-

schaft von dieser bedroht, da sie ihr auch wieder entzogen werden 

kann. In der Gemeinschaft geht es somit nicht primär um die Ge-

meinschaft – worin hingegen der Ausgangspunkt Habermas’ be-
steht (Kap. IV.2) –, sondern um etwas, das diese übersteigt, was 

Derrida Autoimmunität nennt und als eine theoretische Unbe-

dingtheitsforderung installiert (dazu: Kap. IV.4.2). Gemeint ist da-

mit der gemeinschaftliche Einsatz für ein Gut, der im Namen die-

ses Guts zugleich aufgekündigt werden kann: „Communauté 
comme com-mune auto-immunité“ (FS, 79). An früherer Stelle spricht 

Derrida diesbezüglich auch von einer irreduzibel tragischen Struk-

tur. So erklärt Derrida (erneut befragt nach den Modalitäten einer 

Philosophie ohne Zentrum):  

And to this loss of the center, I refuse to approach an idea of the ,non-

center‘ which would no longer be the tragedy of the loss of the center […]. 

And I don’t mean to say that I thought of approaching an idea by which 

this loss of the center would be an affirmation.20 

Diese ebenso dystopische wie ermöglichende Tragik von Gemein-

schaft nennt Derrida in der maßgeblichen Einführung dieses Ter- 

 
20 Derrida, „Discussions“, 267. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 473 

minus in Foi et savoir schließlich, wie gesehen, Autoimmunität.21 Da-

mit ist für die grundlegende Norm jeder Gemeinschaft – ebenso 

wie jeder Form von Intersubjektivität – eine Gegeninstanz behaup-

tet: Denn die Normen der Gemeinschaft sind nur solange von Be-
lang, wie sie mit der ethischen Position eines Subjekts dieser Ge-

meinschaft vereinbar sind. Damit ist etwas anderes gemeint als die 

von Habermas vertretene Kontrafaktizität von Normativität (vgl. 

NuR, 60), auf die dieser Derridas Dekonstruktion reduzieren will 

(NuR, 301): Denn Autoimmunität bezeichnet eine prinzipielle – nä-
herhin: eine exzessive, hyperbolische22 – Gegeninstanz zu gelten-

der Normativität. Dass es sich dabei in einem qualifizierten Sinn 

um ein Prinzip handelt – das jedoch eher regulativ als konstitutiv 

zu verstehen ist, um diese Kantianische Unterscheidung aufzugrei-

fen –23, hat Cornell herausgestellt: 

A principle as I use it here is not a rule, at least not as a force that literally 

pulls us down the tracks and fully determines the act of interpretation. A 

principle is instead only a guiding light. […] A principle, however, cannot 

determine the exact route we must take in any particular case; it does not 

pretend that there is only one right answer. […] It can, however, serve to 

guide us, by indicating when we are going in the wrong direction. If a prin- 

 
21 So hält Derrida in Voyous selbst fest: „Le processus auto-immunitare 

que je décris, j’avais essayé d’en formaliser la loi générale dans Foi et Savoir“ 
(V, 59). Dort findet sich auch der spezifische Verweis auf (FS, 79). Siehe 
zum Terminus der Autoimmunität grundsätzlich (FS, 67, Fn. 1). 

22 Vgl. Custer, „A certian truth“, 44. Siehe dazu: (Kap. III.3.3). 
23 Vgl. dazu Kant: „Er ist also kein Principium der Möglichkeit der Er-

fahrung und der empirischen Erkenntnis der Gegenstände der Sinne, mit-
hin kein Grundsatz des Verstandes, denn jede Erfahrung ist in ihren Gren-
zen (der gegebenen Anschauung gemäß) eingeschlossen, auch kein konsti-

tutives Prinzip der Vernunft, den Begriff der Sinnenwelt über alle mögliche 
Erfahrung zu erweitern, sondern ein Grundsatz der größtmöglichen Fort-
setzung und Erweiterung der Erfahrung, nach welchem keine empirische 
Grenze für absolute Grenze gelten muss, also ein Principium der Vernunft, 
welches, als Regel, postuliert, was von uns im Regressus geschehen soll, 
und nicht antizipiert, was im Objekte vor allem Regressus an sich gegeben 
ist. Daher nenne ich es es ein regulatives Prinzip der Vernunft […].“ (Kant, 
Kritik der reinen Vernunft, A 509) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


474  Derridas Metaphysik der Rahmung 

ciple cannot give us one right answer, […] it can help us define what answers 

are wrong in the sense of being incompatible with its realization.24 

Ein Teil der Kritik an Derridas Ethik hat nun eben hieran Anstoß 

genommen: nämlich dass diese Position als ein bestenfalls regulati-

ves und gegebenenfalls vollends aporetisches Prinzip nicht konkret 

genug sei, um (politisch) von Nutzen zu sein. In diesem Sinne hält 
etwa McCarthy fest:  

As the bad conscience of imperialistic logocentrism, deconstruction speaks 

on behalf of what doesn’t fit into our schemes and patiently advocates 

letting the other be in its otherness. There is undoubtedly something to 

this reading, but even so, deconstruction can hardly give voice to the ex-

cluded other. The wholesale character of its critique of logocentrism de-

prives it of any language in which to do so.25  

Dem schließt sich Rorty an: „I also agree with Thomas McCarthy 

that deconstruction is marginal to politics – that if you want to do 

some political work, deconstructing texts is not a very efficient way 

to set about.“26 Selbst Critchley schließt sich dieser Fragerichtung 

an: „But my critical question to Derrida would be: what decisions are 

taken, which judgements are made?“27 Dagegen sei – um den weite-
ren Gang der Argumente hier zu antizipieren – darauf verwiesen, 

dass konkrete politische Entscheidungen zugleich darauf hin be-

fragt werden müssen, inwiefern sie hyper-politisch sind: Politische 

Fragen sind demnach nicht von denjenigen ethischen Fragen gänzlich zu tren-

nen, die Fragen der Zugehörigkeit zu intersubjektiv-politischen Gemeinschaften 
betreffen. Zugleich muss in dekonstruktiver Praxis aber auch danach 

gefragt werden, was man tun kann, um derlei Fragen überhaupt öf-

fentlich zu diskutieren – und wie schließlich Öffentlichkeit selbst 

zu verstehen ist, so dass Öffentlichkeit jene Fragen addressieren 

kann.  

 
24 Cornell, The Philosophy of the Limit, 106.  
25 McCarthy, „The politics of the Ineffable. Derrida’s Deconstruction-

ism“, in: Ideals and Illusions, 97-119, 107f. 
26 Rorty, „Response to Simon Critchley“, 44. 
27 Critchley, „Deconstruction and Pragmatism“, 35. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 475 

Richtig an der vorgebrachten, pragmatisch orientierten Kritik 

McCarthys und Anderer ist sicherlich, dass aus Derridas Position 

keine konkreten politischen Inhalte ableitbar sind; dies muss auch 

gegenüber denjenigen Auslegungen festgehalten werden, die seinen 
Standpunkt ohne Weiteres mit einer feministischen oder anti-spe-

ziesistischen Position kurzschließen.28 Allerdings muss dann auch 

gesehen werden, dass Derridas Position für die Möglichkeit einer 

Neubestimmung zwischen politischen Parametern und vor-politi-

schen, näherhin ethischen Erwartungen argumentiert. Konkrete 
politische Programme können daraus folgen und deswegen können 

sich politische Positionen auch an Derridas Philosophie anschlie-

ßen (vgl. Kap. IV.4.2). 

Der Zusammenhang von Politischem und Hyperpolitischen 

kann nun auch am Prinzip (Cornell) der Autoimmunität veran-

schaulicht werden: Der Sache nach macht Derrida dasjenige, was 
er als Autoimmunität bezeichnet, etwa am Tötens deutlich: „Ce 

principe mécanique est en apparence très simple : la vie ne vaut 

absoluement qu’à valoir plus que la vie.“ (FS, 78) Denn das Gebot Le-

ben zu schützen, impliziert zugleich Leben gegebenfalls zu töten, 

um es zu schützen, was Derrida einen „excès sur le vivant“ (FS, 79) 
nennt. Es ist dann der Wert des Lebens selbst, der seine eigene 

Auslöschung befehligen kann: „Cette dignité de la vie ne peut se 

tenir qu’au-delà du vivant présent.“ (FS, 79) Damit sagt Derrida 

aber noch etwas anderes (dazu im Folgenden mehr), nämlich dass 

Normativität – und somit Intersubjektivität – nur insofern möglich 
ist, als sie sich selbst überbietet: Erst durch die Reflexion auf den 

Tod, besonders auf den gewaltsamen Tod Dritter, etabliert sich der 

Wert des Lebens als etwas Schützenswertes. Der nicht-ontologi-

sche, unendlich widersprüchliche, unendlich differente appellolo-

gische Charakter dieser motivationalen Ergänzung der Pragmatik 

 
28 Für eine feministische Auslegung Derridas siehe Cornell, The Philoso-

phy of the Limit, 171. Für einen Überblick über die anitspeziesistischen Aus-
legungen Derridas siehe die Zusammenfassung Lloreds: Lllored, Jacques 
Derrida, 94-106. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


476  Derridas Metaphysik der Rahmung 

wird demnach selbst als eine ethische Aporie des Handelns deutlich:29 

„L’éthique peut donc être destinée à irresponsabiliser.“ (DlM, 89) 

Derrida betrachtet dabei die Endlichkeit desjenigen Subjekts, 

mit dem man in ein intersubjektives Verhältnis eintreten kann – 
und das er den Anderen nennt –, als den Grund für die ethische 

Situiertheit des Ausgangssubjekts: Denn die Sterblichkeit des An-

deren ist dasjenige, was irreduzibel dem Anderen zugehört, eine 

singuläre Eigenschaft, die nicht gemäß dem Modell intersubjektiver 

Verhältnisse gedacht werden werden kann:  

S’il y a quelque chose de radicalement impossible – et tout prend sens à 

partir de cette impossibilité –, c’est bien mourir pour l’autre au sens de 

„mourir à la place de l’autre“. Je peux tout donner à l’autre, sauf l’immortalité, 

sauf mourir pour lui au point de mourir à sa place et de le délivrer ainsi de sa 

propre mort. Je peux mourir pour lui dans une situation où ma mort lui 

donne un peu plus de temps à vivre, […] [m]ais je ne peux pas mourir à sa 

place, lui donner ma vie en échange de sa mort. (DlM, 66)    

Derrida unterscheidet hier somit – der Sache nach – die politisch-

intersubjektive Freiheit, für einen Anderen zu sterben, von der Un-

möglichkeit, die eigene Sterblichkeit an die Stelle der Sterblichkeit 

eines Anderen treten zu lassen – was Derrida eine „irremplaçabi-
lité“ (DlM, 67) nennt, deren Sinn in politisch-intersubjektiven Ver-

hältnissen nicht zum Vorschein kommen kann, weil diese stets 

schon von symbolisch vermittelter Austauschbarkeit und somit in-

tersubjektiver Ersetzbarkeit ausgehen. Dieser nicht-sprachliche 

Sinn einer Unersetzbarkeit des Subjekts durch andere Subjekte 

wird damit zugleich zur Grenze einer Intersubjektivität, die allein 
dadurch bestimmt ist, dass sie den sprachlich-politischen Aus-

tausch zwischen Subjekten ermöglicht. Derrida versteht diese „ir-

remplaçabilité“ zugleich als eine Übersetzung von Heideggers Be-

griff der „Eigentlichkeit“30 (vgl. DlM, 67). Diese begründe erst eine 

Ethik, die im Rahmen politisch-intersubjektiver Verhältnissen nie-
mals vollständig expliziert werden könne: „Ma première et dernière 

 
29 Menke nennt dies einen „Widerstreit des Praktischen“ anstelle eines 

bloß „praktischen Widerstreits“ (vgl. Menke, „Können und Glauben“, 
251). 

30 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, §§ 54-60. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 477 

responsabilité, ma première et dernière volonté, la responsabilité de 

la responsabilité me rapporte à ce que personne ne peut faire à ma 

place.“ (DlM, 67) Dies betrifft somit eine Unmöglichkeit des Han-

delns, eine subjektive-intersubjektive Grenze, die im Rahmen eines 
intersubjektivitätstheoretischen Modells à la Habermas überhaupt 

nicht expliziert werden kann. 

Die Ressourcen ethischen Handelns bestehen somit zunächst in 

dem, was im Rahmen einer gegebenen Normativität moralisch gül-

tig ist. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die Position Derridas 
nicht von der Habermas’: „L’exigence éthique se règle […] sur la 

généralité ; et elle définit donc une responsabilité qui consiste à par-

ler, c’est-à-dire à s’engager dans l’élément de la généralité pour se 

justifier, pour rendre compte de sa décision et répondre de ses 

actes.“ (DlM, 88) Dies entspräche aber einem dogmatischen Ge-

bot, 31  wenn die Anti-Autodestruktivität normengeleiteten Han-
delns nicht zugleich autoimmunitär ergänzt würde. Entsprechend 

bedarf es neben dieser generellen, politisch-intersubjektiven Ve-

rantwortung noch einer Verantwortung gegenüber dieser: „Cette 

responsabilité devant la mémoire est une responsabilité devant le concept 

même de la responsabilité qui règle la justice et la justesse de nos com-
portements, de nos décisions théoriques, pratiques, éthico-poli-

tiques.“ (For, 45; eigene Hervorhebung, P.F.) Die ethische Situier-

theit intersubjektiv handelnder Subjekte ist somit einerseits 

„ethisch-politisch“ und andererseits „absolut ethisch“: „Éthique 

comme irresponsabilisation, contradiction insoluble et donc para-
doxale entre la responsabilité en général et la responsabilité absolue.“ 

(DlM, 89)  

Ethische Autoimmunität bezeichnet somit nicht nur eine Bedin-

gung von Normativität, sondern zugleich deren Genese aus einem 

absoluten Standpunkt, der diese wiederum je übersteigen kann. 

Dazu bemerkt Cornell:  

 
31 In diesem Sinne hält auch Caputo fest, dass Derridas Begriff der Mes-

sianizität „bien plus religieuse“ sei „que les fois confessionnelles, qui jouis-
sent du confort d’être au sein d’une communauté, d’un ensemble de textes 
canoniques, d’une tradition et d’un enseignement commun“. (Caputo, 
„L’idée même de l’à venir“, 302) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


478  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Thus, the deconstructive emphasis on the opening to the ethical self-

transcendance of any system that exposes the threshold of the ‘beyond’ of 

the not yet is crucial to a conception of legal interpretation that argues that 

the ,is‘ of Law can never be completely separated from the elaboration of 

the ,should be‘ dependent on an appeal to the Good.32 

Denn erst dadurch, dass bestehende Normativität – auch die Norm 

des Guten – als zeitlich und räumlich begrenzt eingesehen werden kann 
– im Namen eines die Norm des Guten infragestellenden „appeal 

to the Good“ beziehungsweise einer „responsabilité devant le con-

cept même de la responsabilité“ –, kann diese zugleich räumlich 

und zeitlich geöffnet werden. Eine Eintrittsbedingung in die Nor-

mativität intersubjektiver Verhältnisse gibt es somit nur, wenn diese 

zugleich eine Austrittsbedingung bezeichnet:  

Or le processus auto-immunitaire que nous étudions ici à même la démo-

cratie, il consiste toujours en un renvoi. La figure du renvoi appartient au 

schème de l’espace et du temps, à ce que j’avais thématisé avec insistance 

il y a bien longtemps sous le nom d’espacement comme devenir-espace du 

temps ou devenir-temps de l’espace. Les valeurs de trace ou de renvoi, 

comme celle de différance, en sont indissociables. (V, 60) 

Demnach expliziert Derrida nicht den Rahmen intersubjektiver 
Verhältnisse – von dem Habermas spricht (vgl. Kap. IV.3) – son-

dern den Prozess ihrer Rahmung: Wenn es Derrida, wie oben bemerkt, 

darum geht, das Zentrum zu situieren, dann meint dies nicht einen 

Vorgang der Einrahmung, also einfachen Umfassung – wobei die 

Konstitution des Rahmens dabei je schon abgeschlossen wäre –, 
sondern einen Vorgang, bei dem die Einrahmung zugleich eine 

Ausrahmung ist, das heißt ein Vorgang wechselseitiger Konstitu-

tion von innen und außen.  

Sprache ist immer schon intersubjektiv (und Intersubjektivität 

immer schon sprachlich), nicht weil dies von Natur aus so wäre, 
sondern weil dies vor dem Hintergrund einer Reihe von Vereinfa-

chungen so erscheint: Denn, wie gesehen, ist das Intersubjektivi-

tätstheorem unter anderem bereits dadurch bestimmt, dass es nicht 

die ethische Differenz bestimmt, wonach ein Subjekt niemals an 

 
32 Cornell, The Philosophy of the Limit, 111. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 479 

die Stelle eines anderen treten kann. Umgekehrt setzt Intersubjek-

tivität aber diese ethische Differenz als den unüberbrückbaren Ab-

stand zwischen zwei Subjekten voraus, da ohne diesen Unterschied 

– etwa den von Gesprächsteilnehmern – keine Sprache, kein Ge-
spräch denkbar wäre. Um es ganz einfach zu sagen: Die Genese 

eines gemeinsamen Hintergrunds kann nicht bereits kollektiv ver-

laufen, weil Gemeinsamkeit als das Resultat dieses Prozesses ge-

dacht ist, der andernfalls nicht nötig wäre. Eine solche Genese kann 

es also nur geben, wenn sie vom Einzelnen aus gedacht ist. Der 
Einzelne kann den gemeinsamen Hintergrund aber nur so begrei-

fen, dass dieser zugleich von einem Anderen anders begriffen wird 

– sonst handelte es sich nicht um einen gemeinsamen, sondern ei-

nen einzelnen Hintergrund. Einheit setzt also Differenz voraus.  

Die Grundlage von Sprache ist in diesem Sinn die Differenz von Subjekten. 

Denn erst durch die Differenz von Subjekten gibt es einen Bereich 
zwischen Subjekten – was Intersubjektivität zu einer nachträgli-

chen Eigenschaft einer vorgängigen Differenz macht und Philosophie 

kann und muss diesen Übergang erklären, wenn sie sich nicht selbst 

abschaffen will (vgl. Kap. V).33 Diese Differenz ist aber auch die 

Voraussetzung ebenso von Gewalt wie von Friedfertigkeit, da erst 
aufgrund dieser Differenz ein gewaltsames oder gewaltfreies Ver-

hältnis zum Anderen möglich ist. Entsprechend spricht Derrida 

auch von einer Ökonomie der Gewalt, die der Sprache je schon 

eingeschrieben ist: 

[L]’autre […], cette nécessité à laquelle aucun discours ne saurait échapper 

dès sa plus jeune origine, cette nécessité, c’est la violence elle-même, ou 

plutôt l’origine transcendentale d’une violence irréductible, à supposer, 

comme nous le disions plus haut, qu’il y ait quelque sens à parler de vio- 

 
33 Diese vorgängige Differenz beschreibt Derrida in seiner Levinas-

Lektüre als sein eigentliches Erkenntnisinteresse (siehe dazu auch das fol-
gende Zitat im Fließtext): „C’est donc vers une pensée de la différence 
originaire que s’oriente dès lors Levinas. Cette pensée est-elle en contra-
dictions avec les intentions de Heidegger? Y a-t-il une différence entre cette 
différence dont parle ce dernier? Leur rapprochement est-il autre que ver-
bal? Et quelle est la différence la plus orignaire? Ce sont des questions que 
nous aborderons plus loin.“ (ED, 134) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


480  Derridas Metaphysik der Rahmung 

lence pré-éthique. Car cette origine transcendentale, comme violence irré-

ductible du rapport à l’autre est en même temps non-violence irréductible 

puisqu’elle ouvre le rapport à l’autre. C’est une économie. (ED, 188) 

In dem zu Voyous separat beigefügten „Prière d’insérer“ hält Der-

rida in diesem Sinne fest, dass Messianizität als autoimmunitäre Of-
fenheit zudem im Sinne von Platons Khôra zu fassen sei:34  

[U]ne telle affirmation résonnerait plutôt à travers une autre appellation de 

khôra. Un réinterprétation du Timée de Platon avait surnommé khôra (qui 

signifie localité en général, espacement, intervalle) un autre lieu sans âge, un 

autre ,avoir lieu‘, […] espacement d’ ,avant‘ toute chrono-phénoménolo-

gie, toute révélation, toute dogmatique et toute historicité anthropo-theo-

logique. 

Ce lieu n’est ni un sol ni un fondement. Là pourtant viendrait prendre l’ap-

pel à une pensée de l’événement à venir : de la démocratie à venir, de la raison 

à venir. (V, „Prière d’insérer“, 3) 

Obwohl Derrida damit nach eigener Auffassung etwas Vor-Phäno-

menologisches thematisiert („espacement d’ ,avant‘ toute chrono-

phénomenologie“), ist seine Vorgehensweise bei dieser Themati-
sierung dennoch auch phänomenologisch.35 Es geht Derrida um 

die nicht-selbst-phänomenalen Bedingungen desjenigen phäno-

menologischen Bereichs, der dann intersubjektivitätstheoretisch 

immer schon politisch erscheint (Kap. IV.4.2). Diesem Bereich ei- 

 
34 Vgl. dazu grundsätzlich: Derrida, Khôra (Paris: Galilée, 1993). 
35 So verweist Honneth darauf, dass Derrida „den Phänomenbereich 

des Moralischen von der Erfahrung der Freundschaft her auf[rolle].“ 
(Honneth, „Das Andere der Gerechtigkeit“, 156) Noch deutlicher wird 
Critchley: „Derrida’s work has, in my view, become dominated by the 
overwhelmingly public issue of responsibility, whether ethical, political, sex-
ual, textual, legal or institutional. In order to address these issues, I would 
suggest – contentiously – that Derrida’s style has become neither theoret-
ical nor performative, but quasi-phenomenological. By this I mean that much 

of Derrida’s recent work – his analysis of mourning, of the promise and 
the secret, of eating and sacrifice, of friendship and confession, of the gift 
and testimony – is concerned with the careful description and analysis of 
particular phenomena, in order to elucidate their deeply aporetic or unde-
cidable structures.“ (Critchley, „Deconstruction and Pragmatism – Is Der-
rida a Private Ironist or a Public Liberal?“, 32) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 481 

ner immer schon politischen Intersubjektivität stellt Derrida keine 

andere politische Fassung von Intersubjektivität gegenüber, son-

dern er verweist auf jene vorgelagerten, nicht-selbst-phänomenalen 

Bedingungen, die es allererst erlauben, die Kontingenz (vgl. Michel-
man; Kap. IV.3, vgl. II.4.1) der einen oder anderen politischen Fas-

sung von Intersubjektivität theoretisch zu erfassen – das heißt die 

metaphysischen und zugleich phänomenologischen Bedingungen 

politischer Intersubjektivität transparent zu machen.  

Damit ist zugleich ein theoretischer Gegenentwurf zur Natura-
lisierung dieser Bedingungen gemeint, denn diese können nach 

Derrida überhaupt nicht naturalisiert werden, weil autoimmunitäre 

Offenheit gerade über naturalistische Bestimmungen hinausgeht:  

Elle [la vie] n’est sacrée, sainte, infiniment respectable qu’au nom de ce qui 

en elle vaut plus qu’elle et ne se limite pas à la naturalité du biozoologique 

(sacrificiable) – encore que le vrai sacrifice doive sacrifier non seulement la 

vie „naturelle“, dite „animale“ ou „biologique“, mais ce qui vaut aussi plus 

que ladite vie naturelle. (FS, 78) 

Derrida fragt dergestalt nach der Entstehung derjenigen Werte, die 
auch Intersubjektivität selbst erst ermöglichen und erkennt dabei 

eine universelle Opferstruktur (siehe dazu auch Kap. IV.4.2), die 

zwar nicht notwendig Leben opfert, um den Wert des Lebens zu 

erhalten, aber notwendig etwas zu opfern bereit sein muss, um der-

gestalt die Werte einer Gemeinschaft – und somit diese selbst – „en 
vue de quelque sur-vie invisible et spectrale“ (FS, 79) beständig neu 

(vgl. Kap. III.3.3) zu konstituieren: „[N]ulle communauté qui n’ent-

retienne sa propre auto-immunité, un principe d’autodestruction 

sacrificiel ruinant le principe de protection de soi“ (FS, 79). Ohne 

solche Bereitschaft – so Derrida gegen Habermas – gäbe es keine 

Konstitution von Gemeinschaft.  
Diese autoimmunitäre Opferbereitschaft hält die Werte einer 

Gemeinschaft somit erst empirisch anschlussfähig (vgl. Kap. 

III.3.2), „c’est-à-dire ouverte à autre chose et plus qu’elle même : 

l’autre, l’avenir, la mort, la liberté, la venue ou l’amour de l’autre, 

l’espace et le temps d’une messianicité spectralisante au-delà de tout 
messianisme. La se tient la possibilité de la religion […]“. (FS, 79) 

Die empirische Anschlussfähigkeit des Denkens beziehungsweise 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


482  Derridas Metaphysik der Rahmung 

dessen, was eine Gemeinschaft von Sprechern zu einer bestimmten 

Zeit an einem bestimmten Ort als Vernunft betrachtet, ist somit 

gegen die Gefahr eines Dogmatismus des Denkens – das heißt: die 

Annahme eines empirisch unabhängigen Rahmens – gerichtet. 
Entsprechend bestimmt Derrida bereits in seiner Auseinanderset-

zung mit Levinas das Verhältnis von Religion und der Art und 

Weise, wie er Metaphysik verstanden wissen will: „Non pas une re-

ligion, mais la religion, la religiosité du religieux.“ (ED, 142) Diese 

Möglichkeit der Religion ist demnach nicht nur die Bedingung von 
religiösen Gemeinschaften, sondern auch von politischen Gemein- 

schaften; sie ist die metaphysische Voraussetzung von Gemein-

schaft überhaupt: „À cet appel se confient tous les espoirs, certes, 

mais l’appel reste, en lui-même, sans espoir. Non pas désespéré 

mais étranger à la téléologie, à l’espérance et au salut de salvation.“ 

(V, „Prière d’insérer“, 3)  
Cornell hat hervorgehoben, dass diese Metaphysik zwar in wei-

ten Teilen an Levinas orientiert sei, aber ebenso stark in einer an 

Nietzsche und Heidegger orientierten Kritik an Levinas bestehe: 

Derrida who, in spite of his brilliant salvaging of Levinas’ project, remains 

wary of the word „ethical.“ I would trace Derrida’s wariness to Heidegger 

and Nietzsche; to Heidegger […] because the question of ethics remains 

entrapped in the metaphysiscs of humanism, and to Nietzsche because the 

morality as positive system of rules that prescribe human beings circum-

scribes the possibility of aesthetic re-creation.36 

Der Sache nach wird diese metaphysische Ethik Derridas weithin 

als wichtige Ergänzung gegenüber Habermas’ Theorie wahrge-

nommen: Critchley befragt Derridas Position zwar kritischer als 
Honneth, folgt ihm aber unter dem nun möglichen Titel: „Haber-

mas and Derrida get married“.37 Auch Menke folgt dieser Einschät-

zung der Sache nach: Wie Honneth „von zwei unterschiedlichen 

Formen der Verantwortung“ spricht, so verteidigt auch Menke „die 

Doppeldeutigkeit des Gewaltbegriffs“ bei Derrida als dessen „zent- 

 
36 Cornell, The Philosophy of the Limit, 84. 
37 Vgl. Critchley, Ethics of deconstruction, 267. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 483 

rale These“.38 Dahinter steht jeweils die bereits eingeführte und 

aporetisch zugespitzte Unterscheidung Derridas einer „politi-

schen“, das heißt moralistisch-regelgebundenen von einer „absolu-

ten“ Ethik (vgl. For, 45; DlM, 89).  
Critchley rekonstruiert dabei das gegenüber einer Habermass-

chen Theorie kritische Potenzial von Derridas Levinas-Lektüre39 

und kritisiert Honneth dafür, dies versäumt zu haben: „In my view, 

the absence of any consideration of Otherwise than Being in Hon-

neth’s discussion of Levinas weakens his argument.“40 Grundsätz-
lich wendet er sich an anderer Stelle gegen den Versuch, Derridas 

Philosophie im Sinne Gaschés transzendental „retten“ zu wollen 

(vgl. Kap. III.3.1) – und wendet sich dabei auch gegen eine gegen-

über Habermas allzu reaktive Lektüre von Derridas Schriften.41 

Schwierig nachzuvollziehen ist allerdings Critchleys Einschätzung, 

wonach der literarisch-ästhetische Wert Derridas (gegenüber dem 
sogenannten Criticism, vgl. Kap. III.3.1) und der gesellschaftskriti-

sche Wert Derridas (gegenüber Habermas) bisher allein reaktiv be-

stimmt worden seien. So haben Carroll und Menke – ganz im Sinne 

von (CT) – etwa die philosophische Eigenständigkeit von Derridas 

Ästhetik aufgezeigt (vgl. Kap. IV.2.1).42 Und eine transzendentale 
Entgegnung auf Habermas ist in gesellschaftskritischer Absicht auf 

explizite Weise bekanntlich von Apel (vgl. Kap. IV.1) und in impli- 

 
38 Vgl. Menke, Spiegelungen der Gleichheit, 91. Vgl. Ders., „Können und 

Glauben“, 251. 
39 Critchley, Ethics of deconstruction, 268: „[T]he recent work of Jacques 

Derrida, itself largely derived from that of Emmanuel Levinas, […].“  
40 Ebd., 272. 
41 Vgl. Critchley, „Deconstruction and Pragmatism – Is Derrida a Pri-

vate Ironist or a Public Liberal?“, 31: „I think this strategy is too ,reactive‘ 

(in Nietzsche’s sense), where a transcendental-philosophical defence of 
Derrida is itself a reaction to either a ,literary‘ assimilation of deconstruc-
tion (in the work of Geoffrey Hartman, Paul de Man and the Yale School) 
or to a Critical Theory-inspired critique of Derrida (in the work of Haber-
mas or Manfred Frank). Also, it sets up an unhelpful opposition between 
the transcendental and the pragmatic, where philosophy becomes identi-
fied solely with the former against the latter.“ 

42 Vgl. Carroll, Paraesthetics; Menke, Die Souveränität der Kunst. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


484  Derridas Metaphysik der Rahmung 

ziter Weise auch durch Henrich (vgl. Kap. IV.3) unternommen 

worden.  

Critchley selbst hält dabei gegen Rorty an einer ethischen Fun-

dierung von Derridas Pragmatismus fest – „ethics is first philosophy“43 
–, was Rorty wiederum für metaphysisch hält.44 Interessant ist nun, 

dass Critchley zuvor ein Bild von Rorty skizziert, das dem zuvor 

gezeichneten Bild von Habermas (Kap. IV.2.2) weitgehend ähnelt: 

Thus, is not Rorty’s definition of liberalism an attempt to ground the moral 

legitimacy of the political order in a claim about the pre-political state of 

nature, in a way that is strategically similar to Rousseau’s appel to pitié in 

the Second Discourse, which is defined as a pre-social, pre-rational sen-

tient disposition that provokes compassion in the face of the other’s suf-

fering?45 

Critchley sieht mithin, dass es in dieser Debatte um ein angemes-

senes Verständnis Derridas immer auch um die Frage geht, ob es 

so etwas gibt wie „one, final moral vocabulary – Christian love, 
classical liberalism, liberties underwritten by tradition – for decid-

ing political questions, a vocabulary in touch with our essential hu-

manity, our nature“.46 Critchley verweist darauf, dass Annahmen 

über eine solche politische Natur des Menschen, die zugeschnitten 

sei auf eine bestimmte Sprachphilosophie, auch bei Rorty virulent 

blieben: „Rorty’s purportedly post-philosophical reconstruction of 
classical liberalism risks repeating the exhausted abstractions of 

classical liberalism, against which the left-Hegelian and socialist cri-

tiques of liberalism are still largely valid.“47  

Der Vorwurf Rortys, Critchley lese Derrida zu metaphysisch, 

bedarf daher der Qualifikation. Denn Derrida vertritt sehr wohl 
eine Form von Metaphysik. Gerade in seiner – bereits umrissenen 

(vgl. Kap. IV.3) – Kritik am Hegelianismus Levinas’ macht Derrida 

– letztlich auch gegen den Hegelianismus Habermas’ – deutlich, 

 
43 Critchley, „Deconstruction and Pragmatism“, 32. 
44 Vgl. Rorty, „Response to Simon Critchley“, in: Deconstruction and Prag-

matism, 41-46, 42: „I hesitate to lug out the ultimate weapon so soon, but 
Critchley’s attitudes strike me as – yes, you guessed it – metaphysical.“ 

45 Critchley, „Deconstruction and Pragmatism“, 26. 
46 Ebd., 22. 
47 Ebd., 24. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 485 

wie er Metaphysik verstanden wissen will: als ein nachträgliches 

Geschäft, das allerdings in seiner Nachträglichkeit das philoso-

phisch relevante Geschäft darstellt: „Postérieure en fait, la 

métaphysique, comme critique de l’ontologie, est en droit et philo-
sophiquement première.“ (ED, 143) Metaphysik ist somit Ontolo-

giekritik. Sie ist als Appellologie (Caputo) aber zugleich Ethik: 

„L’éthique est donc la métaphysique.“ (ED, 146) Dies ist unbe-

streitbar, allerdings muss dann auch darauf verwiesen werden – wie 

oben bereits getan –, dass diese Metaphysik gleichermaßen die Be-
dingungen der Möglichkeit und der Unmöglichkeit von Ethik the- 

matisiert (vgl. ED, 188), insofern Ethik auch pragmatisch und nicht 

nur im Sinne absoluter Verantwortung verstanden wird. 

Dabei darf man natürlich mit Rorty fragen, ob man dergestalt 

Derrida nicht zu stark von Levinas her lese (worin ja im Kern sein 

Vorwurf gegenüber Critchley besteht). Dabei muss man sich aller-
dings vor Augen führen, dass sich diese „éthico-métaphysique“ 

(ED, 138) eben doch einer Erkenntnistheorie der Sprache (vgl. 

Kap. III.4.2) verdankt: Hunyadi hat bereits aufgezeigt, wie prono-

minal Habermas Sprache denkt (Kap. IV.3) und auch Derrida 

nimmt – wie weiter oben gezeigt – an, dass es sich in der Sprache 
zunächst um ein Verhältnis zwischen zwei Subjekten, näherhin um 

deren körperliche, mithin materielle Unterschiedenheit handelt. 

Nun folgt daraus, dass der sprachliche Bezug auf etwas in der Welt, 

den Derrida attributiv nennt (vgl. ED, 141), überhaupt nur unter 

der Voraussetzung sinnvoll ist, dass damit einem Anderen etwas zu 
verstehen gegeben wird. Ansonsten bräuchte der Bezug auf die 

Welt nicht sprachlicher Natur sein: Wenn man etwa an einem 

Schreibtisch sitzt und eine Tasse Kaffee trinkt, ist dies kein sprach-

licher Bezug auf etwas in der Welt. Soll damit aber einem Anderen 

etwas verständlich gemacht werden, so gelingt dies nur, wenn der 

Andere vorab versteht, dass ihm etwas mitgeteilt werden soll, mit-
hin dass der Bezug eines Subjekts auf etwas in der Welt relevant ist 

für diesen Anderen.  

Insofern ist die primäre Situation der Sprache die zwischen zwei 

Subjekten: Dieses pronominale Verhältnis – das ja auch Habermas 

je schon voraussetzt (ND II, 89) – lasse sich nun aber, so Derrida, 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


486  Derridas Metaphysik der Rahmung 

in der Sprache nicht darstellen, eben weil jede sprachliche Äuße-

rung dieses Verhältnis schon voraussetze:  

Le moi et l’autre ne se laissent pas surplomber, ne se laissent pas totaliser 

par un concept de relation. […] La dimension dative ou vocative ouvrant 

la direction originaire du langage, elle ne saurait sans violence se laisser 

comprendre et modifier dans la dimension accusative ou attributive de 

l’objet. Le langage ne peut donc totaliser sa propre possibilité et comprendre 

en soi sa propre origine ou sa propre fin. (ED, 141)  

Derrida bekundet hiermit nicht nur die metaphysische Unmöglich-

keit, die Totalität von empirischen und transzendentalen Verhält-

nissen zu denken, sondern auch, dass damit im Kern ein sprachli-
ches und soziales Verhältnis gemeint ist, das Habermas jedoch 

anthropo-politisch anzunehmen meint. Auch Searle setzt diese To-

talität in den „conditions of satisfaction“ einer mentalistisch ver-

standenen Sprachkompetenz je schon voraus. Derrida hingegen 

verweist darauf, dass Sprache, Ethik und Gewalt selbst dieses Ver-
hältnis von Ich und Anderem seien –  weswegen bei ihm auch On-

tologie zur Appellologie wird: Die Möglichkeit, dieses Verhältnis in 

einer totalen Einheit zu umfassen, ist dieses Verhältnis selbst. Aber 

um es zu totalisieren, bedürfte es eines Anfangs und eines Endes 

(„comprendre en soi sa propre origine ou sa propre fin“). Dafür 

müsste man aber gleichsam aus der Sprache und ihren pronomina-
len Verhältnissen aussteigen. Dieser schlechterdings unmögliche 

Zug ist zuvor bereits als Anhalten der Zeit (vgl. Kap. III.3.3) bezie-

hungsweise als Festhalten eines Kontextes für die Bestimmung von 

Kontextualität (vgl. Kap. III.4.3) beschrieben worden. Diese äu-

ßerst problematischen Manöver liegen der Sache nach aber auch 
der anthropologischen Unterstellung von Vernunft zugrunde (vgl. 

Kap. IV.4.2), die Habermas unternimmt (Kap. IV.3).  

Entsprechend wird hier im Einklang mit (CT) eine Lesart Der-

ridas verfolgt, die zugleich als Antwort auf die Probleme von Ha-

bermas’ Theorie beschrieben werden kann: Dazu hat auch 
Khurana in seiner Sichtung der Diskussionslage angeregt, nämlich 

dass Derridas eigene Begriffe zunehmend auf Probleme im Werk 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 487 

Habermas’ Bezug nähmen.48 Dieser Gedanke soll hier nun in zuge-

spitzter Form vertreten werden. Demnach ist die ethische Position 

in Derridas Schaffen weder ausschließlich durch Levinas bestimmt 

(pace Critchley), noch ist davon auszugehen, dass sein Schaffen von 
Beginn an ethisch ist und es eine ethische Position demnach immer 

schon gibt (pace Bernstein)49. Vielmehr soll Derridas ethische Posi-

tion derart als Konsequenz seiner Beschäftigung mit den Annah-

men über Voraussetzungen von Sprach- beziehungsweise Sprech-

akttheorien verstanden werden, wie dies bereits systematisch ein 
Zusammenhang von Ethik, Gewalt und Sprache beschrieben wor-

den ist. Entsprechend sei hier der Einschätzung Andersons gefolgt:  

We have seen how critics like Rorty have overemphasized Derrida’s debt to 

Nietzsche, and they have done so without taking account of the differences 

between them, leading to a misinformed conclusion that Derrida’s work 

endorses a textual freeplay. […] Understandably, in response to these ac-

cusations, some defenders of Derrida have tendet to overemphasize or priv-

ilege the Levinasian aspect of Derrida’s deconstruction. However, […] de-

construction is influenced by several philosophers at once (such as Nie-

tzsche, Saussure, Freud, Levinas, Heidegger, to name only five), and this 

influence is evident in all areas of his work.50  

Dies bedeutet nicht, dass Derridas Denken nicht je schon (Bernstein) 

ethische Annahmen unterhält und noch weniger, dass Derrida da-

rin nicht durch Levinas (Critchley) geprägt worden ist. Aber diese 
von der Forschung bereits verfolgten Fragen können nicht erklä-

 
48 Vgl. Khurana, „Dekonstruktivistische Diskurse“, l. Sp. 107: „Eine 

Diskussion von Derridas Überlegungen zur kommenden Demokratie und 
der Problematik der ‚Auto-immunität‘ im Verhältnis zu Habermas’ elabo-
riertem Konzept deliberativer Demokratie ist ein zweiter vielversprechen-
der Gegenstand weiterer Debatten (Critchley 2000; Derrida 2003).“  

49 Bernstein, „Serious play“, 94: „[T]here is a way of reading Derrida’s 
texts so that we can see his ethical-political horizon pervading and influ-

encing virtually everything he has written, everything that bears his signa-
ture.“ Vgl. Ders., „An allegory of modernity/postmodernity“, 81. Vgl. 
Dews, „Déconstruction et dialectique négative: la pensée de Derrida dans 
les années 1960 et la question du ,tournant éthique‘“, in: Les moment philoso-
phique des années 1960 en France, 409-430. 

50 Anderson, Derrida, 81f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


488  Derridas Metaphysik der Rahmung 

ren, inwiefern die explizite Positionierung von Derridas Spätwerk als einer 

Ethik sich einem Durchgang durch sprachphilosophische Probleme verdankt.  

Diese Entwicklung von Derridas Ethik als Reflexion auf Kon-

stitutionsprobleme sprachphilosophischer Theoreme ist in der vor-
liegenden Arbeit in drei Etappen nachgezeichnet worden: Zu-

nächst in Derridas Beschäftigung mit sprachphilosophischen Prob-

lemen bei Husserl und Austin (Kap. II.3; II.4). Die Wendung dieser 

Probleme ins Ethische ist dabei spätestens in der Debatte mit Se-

arle hervorgetreten (vgl. Kap. III.4.3). Aber erst im Anschluss an 
Habermas kann vollends deutlich werden, dass Derrida im Rahmen 

einer Auseinandersetzung mit dessen theoretischen Problemen 

schließlich eine explizite Reflexion auf die ethische Situiertheit 

sprachlich handelnder Akteure liefert. Denn die Voraussetzungen 

der Habermasschen Handlungstheorie (wie auch der Searlschen 

Sprechakttheorie) belaufen sich, wie gesehen, auf Intersubjektivi-
tätstheoreme wie die Lebenswelt oder den „background“.51 Doch 

Intersubjektivität ist, so soll Derridas Position verstanden werden, 

nichts Natürliches, das im Sinne einer politischen Anthropologie 

(Habermas) oder eines Biologischen Naturalismus (Searle) 

schlichtweg vorausgesetzt werden kann. Intersubjektivität setzt 
vielmehr selbst ein ethisches (appellologisches) Handeln voraus, 

das in fundamentaler Weise darüber entscheidet, mit wem man über-

haupt eine intersubjektive Beziehung eingeht beziehungsweise wen 

 
51 Wie gesehen verortet Searle Sprachkompetenz letztlich im Begriff 

des Backgrounds. Zwar beschreibt Searle Sprachkompetenz methodisch je 
nur aus der Perspektive der 1. Pers. Sg. (vgl. SA, 15), aber der Fundus, aus 
dem der Muttersprachler je schon schöpft, ist dabei ein Wissen, zu dem er 
als Teil einer Sprachgemeinschaft Zugang hat. Diesen Zugang expliziert 
Searle zwar mentalistisch, aber dasjenige, wozu dabei Zugang besteht – in 
Searles Worten der Background –, ist ein (sprach-)gemeinschaftliches Gut. 

Searle setzt dieses Gut und den Zugang zu diesem auf unproblematische 
Weise immer schon voraus, während Habermas immerhin versucht, diese 
Voraussetzungen anthropologisch einzuholen. Liest man Searle in diesem 
Sinn vor dem Hintergrund der Habermasschen Theorie, dann wird deut-
lich, dass Searles Background-Theorem als eine Intersubjektivitätsbehaup-
tung verstanden werden muss. Dies erklärt auch die aus dieser Richtung 
kommende Unterscheidung von Searle I und Searle II und den Versuch, 
eine intersubjektivistische Lesart von Searle zu retten (Kap. III.2.1).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysische Eingangsbedingungen: Derridas Appellologie 489 

man überhaupt als Subjekt erachtet, um mit diesem dann ein intersub-

jektives Verhältnis einzugehen.52 Diese Entscheidung ist funda-

mental, weil sie selbst eine Grenze zwischen apolitischer Natur und 

politisierbarer Gegenseitigkeit zieht, die ein nur intersubjektivitäts-
konformer und zugleich politisch-justiziablen Theorieansatz nicht 

in Frage stellen kann. 

 

IV. 4.2. Prolegomenon zur Ethik eines offenen  
Möglichkeitsraums 

Inhalt des Unterkapitels 

Es gilt nun, die bisher dargestellte metaphysische Position der Rahmung zu 

veranschaulichen. Dabei expliziert Derrida phänomenologisch diejenigen Be-

dingungen, die Habermas je schon ontologisch unterstellt beziehungsweise durch 

den Verweis auf anthropologische Konstanten annnimmt, um Teilnahme zu 
erklären. Dabei wird deutlich, dass die Bedingtheit von Teilnahme auf theore-

tischen Motiven beruht, die ihrerseits kontingent sind. Gegenüber einer Theo-

retisierung von Teilnahme verweist Derrida auf die Notwendigkeit einer Ent-

politisierung von Öffentlichkeit.  

Wenn zwischen apolitischer Natur und politisierbarer Gegenseitig-

keit keine letzte Grenze gezogen werden kann, dann taugt auch der 

Bereich des Natürlichen nicht als Gegensatz zu intersubjektiven 
Verhältnissen. Dies bedeutet aber, dass Fragen politisierbarer Ge-

genseitigkeit grundsätzlich auch auf den Bereich der Natur ange-

wendet werden können. Entsprechend fragt Derrida in einer phi-

losophiehistorischen Rekonstruktion in „La bête et le souverain“1 

ausgehend von Platon (BS, 441) über Hobbes (BS, 439ff.) bis Bodin 

 
52 Vgl. dazu: Cornell, The Philosophy of the Limit, 176. 
1 Dabei handelt es sich um einen als Aufsatz erschienenen „extrait du 

séminaire, ,La bête et le souverain‘ , qui s’est tenu en 2001-2002“ (BS, 433, 
Fn. 1). Siehe dazu ausführlich: Derrida, Séminaire. La bête et le souverain, 
Vol. 1, 2001-2002 (Paris: Galilée, 2008); Ders., Séminaire. La bête et le sou-
verain, Vol. 2, 2002-2003 (Paris: Galilée, 2012).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


490  Derridas Metaphysik der Rahmung 

(BS, 453) danach, welches Was als ein Wer betrachtet wird und wel-

ches Wer zum Was wird. Dieser Frage ist jüngster Zeit insbesondere 

Viveiros de Castro im Sinne einer erkenntnistheoretischen Unter-

scheidung nachgegangen. Castro zufolge kann diese Frage entlang 
zweier erkenntnistheoretischer Paradigmen beantwortet werden. 

Ersteres nennt Castro „l’épistémologie objectiviste encouragée par 

la modernité occidentale“ 2 . Dieses erläutert Castro folgender-

maßen: 

Pour cette dernière, la catégorie de l’objet fournit le telos: connaître c’est 

„objectiver“ ; c’est pouvoir distinguer dans l’objet ce qui lui est intrinsèque 

de ce qui appartient au sujet connaissant et qui, comme tel, a été indûment 

ou inévitablement projetée sur l’objet. Connaître, ainsi, c’est désubjectiver, 

rendre explicite la part du sujet présente dans l’objet, de façon à la réduire 

à un minimum idéal […]. Notre jeu épistémologique s’appelle l’objectiva-

tion; ce qui n’a pas été objectivé reste irréel ou abstrait. La forme de l’Autre 

est la chose.3 

Dieses Paradigma reduziert nach Castro also die je subjektive Er-

kenntnisleistung von Objekterkenntnis auf ein ideales Minimum, 

sodass das Erkannte überhaupt erst zum Objekt werden kann. 
Demgegenüber gilt für das zweite Erkenntnisparadigma, das Cas-

tro mit dem indigen-südamerikanischen Schamanismus assoziiert, 

das genaue Gegenteil:  

Le chamanisme amérindien est guidé par l’ideal inverse: connaître c’est 

„personnifier“, prendre le point de vue de ce qui doît être connu. Ou, plu-

tôt, de celui qui doît être connu; car le tout est de savoir „le qui des choses“ 

(Guimarães Rosa) […]. La forme de l’Autre est la personne.4 

Es wäre nun eine Fragestellung eigener Art, inwiefern diese beiden 

Paradigmen im Einzelnen auf die Positionen Searles, Habermas’ 

 
2 Viveiros de Castros, Métaphysique cannibales, 25. 
3 Ebd., 25f. 
4 Ebd., 26. Vgl. João Guimarães Rosa, Meu Tio Iauaretê. Estas Estórias 

(Rio de Janeiro: José Olimpio, 1969). Siehe dazu auch die beeindruckende 
Übersetzung ins Deutsche: João Guimarães Rosa, Mein Onkel, der Jaguar. 
Erzählung. Aus dem brasilianischen Portugiesisch und mit einem Nach-
wort versehen von Curt Meyer-Clason (Köln: Kiepenheuer und Witsch, 
1994). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 491 

und Derridas’ abgebildet werden können. Habermas etwa versucht 

durchaus darauf hinzuweisen, dass es einen Wahrheitsanspruch 

gibt, der darauf abzielt, Authentizität zu bemessen (vgl. Kap. IV.2), 

was jedoch scheitert (Kap. IV.2.2). Auch Searle bemüht eine Au-
thentizitätsdimension moralisch-legaler Verbindlichkeit. Diese gilt 

jedoch stets nur innerhalb der soziokulturellen Grenzen der „intu-

itions of the native speaker“ (SA, 15). Demgegenüber weist Castro 

darauf hin, dass der schamanistische Ansatz auf die Enthüllung ei-

nes „maximum d’intentionnalité“5 hinarbeite, ohne in irgendeiner 
methodisch oder ontologisch gesicherten Weise die Frage nach 

dem jeweils erforderlichen Maß an erkenntnistheoretisch nötiger 

(De-)Subjektivierung beantwortet zu haben. Der schamanistische 

Ansatz rechnet vielmehr mit der Möglichkeit, dass ein Wer zum 

Was und ein Was zum Wer werden könne mithin, dass das Ver-

hältnis eines Subjekts gegenüber der apolitischen Natur nicht stabil 
sei. In diesem Sinn handele es sich beim Schamansimus um eine 

politische Kunst, die jederzeit nach dem Gegebensein politischer 

oder apolitischer Verhältnisse fragt: 

Nous disions plus haut que le chamanisme était un art politique. Nous di-

sions, maintenant, qu’il est un art politique […]. Car la bonne interprétation 

chamanique est celle qui réussit à voir chaque événement comme étant, en 

vérité, une action, une expression d’états ou de prédicats intentionnels d’un 

agent quelconque.6 

Nun soll an dieser Stelle nicht behauptet werden, dass Derridas er-

kenntnistheoretische Position (vgl. Kap. III.3.2) einfach Castros 

Rekonstruktion des indigen-südamerikanischen Erkenntnispara-

digmas entspricht. Was von beiden Positionen aber geteilt wird, ist 

die Annahme, dass es bei derlei Fragen keine Theorie gibt, die letzt-

lich politisch belastbar wäre – wenn man Castros Redeweise einer 
„art politique“ als die metaphysische Unmöglichkeit versteht, den 

Möglichkeitsraum des Politischen naturalistisch bestimmen zu wol-

len (vgl. Kap. IV.4.1). Wenn es an dieser Stelle aber eine erkennt-

nistheoretische Unsicherheit politischer Verhältnisse gibt, worin 

Castro und – wie noch auszuführen – Derrida übereinkommen, 

 
5 Viveiros de Castros, Métaphysique cannibales, 26. 
6 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


492  Derridas Metaphysik der Rahmung 

dann ist diese Unsicherheit zugleich ethisch relevant. Diese Frage-

möglichkeiten zu ignorieren, bedeutet, wie Llored in seiner Rekon-

struktion der Derridaschen Position hervorhebt, einem Speziesis-

mus7 das Wort zu reden, der in Analogie zu Rassismus und Sexis-
mus Gewalt gegenüber anderen Spezies durch Verweis auf schein-

bar strukturelle Differenzen rechtfertigt, ohne danach zu fragen, 

inwiefern diese Strukturen menschliche – oder auch einfach nur 

gruppenspezifische – Artefakte sind.  

Demgegenüber zitiert Derrida in „La bête et le souverain“ das 
berühmte Wort Plautus’, das Derrida als paradigmatisch für ein 

Denken multinaturalistischer Übergänge betrachtet: „Lupus est 

homo hominem, non homo, quom qualis sit non novi.“ (vgl. BS, 

440) Dies erläutert Derrida folgendermaßen: „Autrement dit, là où 

l’homme ne fait pas savoir à l’homme qui ou quel il est, il devient 

loup.“ (BS, 475) Daraus wird bereits ersichtlich, dass für Derrida 
das gegenseitige Sich-Zuerkennen von Subjektivität als integraler 

Bestandteil von Intersubjektivität auch zwischen Menschen kein 

Automatismus ist. Dies kann man phänomenologisch etwa folgen-

dermaßen aktualisieren: Steht man an einer Haltestelle und wartet 

gemeinsam mit Anderen auf die Ankunft des Busses oder der Bahn 
und wechselt dabei kein Wort miteinander, so bleibt man einander 

eigentümlich fremd. Dies ändert sich in der Regel spürbar, wenn 

man miteinander ins Gespräch kommt – und sei es nur über die 

Verspätung des Transportmittels. Wir werden – gemäß Derridas 

Plautus – erst im Gespräch beziehungsweise, wenn wir uns kennen 
lernen, füreinander Menschen. Mit den Worten Hölderlins: „Seit 

ein Gespräch wir sind / Und hören können voneinander.“8 – Denn 

 
7 Vgl. Llored, Jacques Derrida, 10, Fn. 1: „Le spécisme est un concept 

élaboré dans les années 70 désignant une forme de violence envers les ani-
maux sur le modèle du racisme et du sexisme. Nous pensons que le terme 
mérite d’être utilisé ici.“ 

8 Dieses Zitat aus einem frühen Entwurf zu Hölderlins Friedensfeier 

„Versöhnender, der du nimmer geglaubt ...“ (Friedrich Hölderlin, Sämtliche 
Werke. Große Stuttgarter Ausgabe, Friedrich Beißner (Hrsg.), Band 2, Teil 
1 (Suttgart: Kohlhammer, 1951), 136f.) ist nicht ohne Grund als Motto 
einem frühen Diskussionsband zur Kontoverse um den Strukturalismus, 
an der sich auch Derrida beteiligt, vorangestellt. Vgl. Macksey, Donato 
(Hrsg.), The Structuralist Controversy. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 493 

was Hölderlin hier als das „hören können voneinander“ beschreibt, 

meint nicht nur eine Dimension im Gespräch, sondern auch noch 

vor dem Gespräch: Man muss zunächst „voneinander“ hören kön-

nen, um dann miteinander ins Gespräch zu kommen. Die zweite 
Zeile ist kein konkomitanter Umstand der ersten, sondern, recht 

besehen, deren Voraussetzung: So nimmt man normalerweise erst 

zu jemandem Kontakt auf – sucht etwa dessen Blick –, bevor man 

ihn anspricht.  

In diesem Sinn bezeichnet Derridas Position eine, so Wellmer, 
„Radikalisierung der hermeneutischen Reflexion“,9 weil diese reali-

siere, dass „sich zwischen dem ‚Finden‘ und dem ‚Machen‘ von 

Sinn keine scharfe Grenze ziehen [lasse]“.10 Dabei reflektiere Der-

rida zugleich, „dass die Ideen der Freiheit und der Gerechtigkeit 

einer richtig verstandenen Idee der Wahrheit einbeschrieben 

[seien]“.11 Dies beläuft sich aber auf die Einsicht, dass die dergestalt 
radikalisierte Hermeneutik phänomenologisch auch noch die Ent-

stehung von Teilnahme überhaupt thematisiert. Denn wenn „zwi-

schen dem ‚Finden‘ und dem ‚Machen‘ von Sinn“ kein prinzipieller 

Unterschied besteht, dann muss Teilnahme nicht als Teilnahme an 

geschlossenen Sinneinheiten verstanden werden, denen ihrerseits 
geschlossene soziologische oder anthropologische Einheiten ent-

sprechen müssen. Wenn Sinn jederzeit möglich ist, dann ist auch 

Teilnahme jederzeit möglich. 

Entsprechend kann die phänomenologische Dimension des Ei-

nander-Kennen-Lernens als Voraussetzung für Intersubjektivität 
nicht mechanistisch verstanden werden: Denn ob zwei Fremde 

sich kennen lernen, ob sie etwa damit beginnen, Worte oder Blicke 

auszutauschen oder nicht, dafür gibt es keine Garantien. Jemanden 

kennen zu lernen ist in diesem Sinn immer etwas Überraschendes 

(vgl. ED, 141). Dadurch wird zugleich ersichtlich, dass Intersub-

jektivität etwas Unverfügbares ist, auf das man selbst nur bedingt 
Zugriff hat: „Il n’y a donc pas de conceptualité de la rencontre: 

celle-ci est possible par l’autre, par l’imprévisible, ,réfractaire à la 

 
9 Wellmer, „Hermeneutische Reflexion im Licht der Dekonstruktion“, 

in: Wie Worte Sinn machen, 155-179, 177. 
10 Ebd., 176. 
11 Vgl. ebd., 178. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


494  Derridas Metaphysik der Rahmung 

catégorie‘.“ (ED, 141) In diesem Sinn ist das Kennen-Lernen selbst 

eine „art politique“ (Castro). Man kann dies den Einwand der Unver-

fügbarkeit (EdU) nennen, der die Naturalisierung der Intersubjekti-

vität ebenso verbietet wie überhaupt jede Reduktion von Intersub-
jektivität auf diese bedingende Identifizierungen. Nur unter Be-

rücksichtigung dieser Unverfügbarkeit, so auch Llored, ist es aber 

möglich „de résister à l’emprise de la sujétion, qu’elle soit d’origine 

culturelle, anthropocentrique ou encore speciste“.12  

Die Unverfügbarkeit von Intersubjektivität korrespondiert da-
bei einer absoluten Freiheit, die autoimmunitär alle politischen Ver-

hältnisse erst setzt (vgl. Kap. IV.4.1). Deren Subjekte sind gerade nicht 

gleich im Sinne einer politisch verstandenen Gleichheit, sondern im Sinne abso-

luter Freiheit: „Une telle égalité est inentamable: elle est précisément 

celle de la liberté.“ (V, 91, Fn. 1) Diese Unverfügbarkeit der In-

tersubjektivität hat Habermas dabei der Sache nach als das offene 
Resultat von Verständigungsprozessen zu denken versucht;13 aber 

er hat es versäumt, diese bereits auf der Ebene der Voraussetzungen von 

Intersubjektivität anzusiedeln. So aber läuft seine immer schon poli-

tische Philosophie Gefahr, Kulturalismus, Anthropozentrismus 

und Speziesismus anheim zu fallen, indem diese eine apolitische 
Natur vom Geltungsbereich normativer Verantwortung abgrenzt. 

Wenn aber Menschen nicht schon per se über intersubjektive Ver-

hältnisse verfügen, dann korrespondiert dem die Negation, dass 

Tiere schon per se nicht politisch sind:  

Pour ne prendre que cet exemple, au plus proche de notre séminaire, il ne 

suffira pas de prendre en compte ce fait peu contestable qu’il a des sociétés 

animales, des organisations animales raffinées et compliquées dans l’organi-

sation des rapports familiaux et sociaux en général, dans la répartition du 

travail et des richesses, dans l’architecture, dans l’héritage d’acquis, de biens 

ou d’aptitudes non innées, dans la conduite de la guerre et de la paix, dans 

 
12 Llored, Jacques Derrida, 16. 
13 Dieser Umstand kommt in paradigmatischer Weise in Habermas’ 

Konsenstheorie der Wahrheit zum Vorschein, woran auch die späteren 
Modifikationen derselben (vgl. Kap. IV.3) nichts ändern: „Darüber, ob 
Sachverhalte der Fall oder nicht der Fall sind, entscheidet nicht die Evi-
denz von Erfahrungen, sondern der Gang von Argumentationen.“ (VuE, 
135) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 495 

la hiérarchie des pouvoirs, dans l’institution d’un chef absolu (par consen-

sus ou par la force, si on peut distinguer), d’un chef absolu qui a droit de 

vie et mort sur les autres, avec la possibilité de révoltes, de réconciliations, 

de grâces accordées, etc. Il ne suffira pas de prendre en compte ces faits 

peu contestables pour en conclure qu’il y a du politique et surtout de la sou-

veraineté dans des communautés de vivants non humains. (BS, 444) 

Derrida verweist dabei darauf, dass er selbst derlei Beobachtungen 

in einer Reihe von Werken erläutert hat (vgl. BS, 444) und hält 

schließlich fest: „[J]e souligne donc depuis longtemps la fragilité et 

la porosité de cette limite entre nature et culture“ (BS, 444). Derrida 

bestreitet dergestalt die Notwendigkeit einer bestimmten Grenze 
zwischen Mensch und Tier; ebendiese setzt aber Habermas gemäß 

seinen Ausführungen zur Pronominalität (vgl. Kap. IV.3) voraus. 

Wenn diese „porosité de cette limite entre nature et culture“ nun 

die Motivation für Derridas Ethik darstellt, dann greift die Ein-

schätzung Honneths zu kurz, Derrida vertrete eine Ethik tout court, 
das heißt einen „durchaus positive[n] Aufriss einer Ethik, die von 

dekonstruktivistischen Selbstvorbehalten gänzlich unberührt 

[sei].“14 Honneth kann sich dabei – wie aber auch Critchley in sei-

nem Versuch, Derridas Ethik als prima philosophia zu bestimmen 

(vgl. Kap. IV.4.1) – auf etwa folgende Aussagen Derridas berufen: 

„La justice en elle-même, si quelque chose de tel existe, hors ou au-
delà du droit, n’est pas déconstructible.“ (For, 35) Folglich könnte 

man daraus schließen, wie schon Derrida es selbst nahelegt, dass 

Dekonstruktion ein schlichtweg ethisches Unterfangen sei: „La dé-

construction est la justice.“ (For, 35) Aber wenn Derrida derart die Un-

dekonstruierbarkeit der Gerechtigkeit behauptet, dann deswegen, 
weil mithilfe des Begriffs der Gerechtigkeit eine Schwäche des 

Pragmatismus zutage tritt – nämlich insbesondere dann, wenn aus-

gehend von pragmatischen Unterstellungen – in Habermas’ Termi-

nologie: „Präsuppositionen“ (vgl. Kap. IV.2.1) – eine Ethik be-

hauptet werden soll. Nach Derrida muss es einen absoluten ethi-
schen Standpunkt geben (vgl. „l’irremplaçabilité“, Kap. IV.4.1), da-

mit es bedingte ethisch-politische Standpunkte geben kann.  

 
14 Honneth, „Das Andere der Gerechtigkeit“, 155. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


496  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Dieser absolute ethische Standpunkt ist aber phänomenal nur 

negativ auszuweisen: als diejenige Freiheit, die allererst in eine Phä-

nomenologie des Politischen führt und zugleich aus dieser heraus 

in andere Phänomenologien des Politischen. Derrida fährt fort: 

Conséquence: la déconstruction a lieu dans l’intervalle qui sépare l’indé-

constructibilité de la justice et la déconstructibilité du droit. Elle est pos-

sible comme une expérience de l’impossible, là où, même si elle n’existe 

pas, si elle n’est pas présente, pas encore ou jamais, il y a la justice. (For, 35) 

Die Frage ist dann natürlich: In welchem Sinn kann Derrida be-
haupten, es gebe Gerechtigkeit, um nicht diejenigen Probleme zu 

wiederholen, die sich aus der Habermasschen Perspektive eines 

„desire for community“15 (Critchley) ergeben? Denn auch Gerech-

tigkeit könnte ja wiederum je gruppenspezifisch – mit allen Gefah-

ren einer solchen Fassung: Rassismus, Sexismus, Speziesismus – 
verstanden werden: als selbstgerechte Gerechtigkeit einer Gruppe. 

Entsprechend verweist Derrida aber gerade auf die Autoimmunität 

eines Begriffes wie dem der Gerechtigkeit, näherhin darauf, dass 

Gerechtigkeit gerade nicht nach dem Muster der Normativität ge-

dacht werden solle: „There is no more responsibility when there 
are norms.“ (PP, 467) Das Streben nach Gerechtigkeit – als ein pa-

radigmatischer Fall ethischen Handelns – übersteigt demnach jede 

Verwirklichung von gruppenspezifischer Rechtsgeltung, denn „[l]e 

droit n’est pas la justice“ (For, 38).  

Demnach spricht Derrida von einer „sensibilité à une sorte de 

disproportion essentielle“ (For, 45) der Gerechtigkeit gegenüber 
dem Recht. Dies lässt sich als dasjenige kritische Vermögen fassen, 

das die Zugehörigkeit oder die Nicht-Zugehörigkeit zu einer 

Gruppe oder einem geltungslogischen Bereich von etwas oder je-

mandem potenziell infragestellt. Dies bedeutet aber stets über ei-

nen Begriff eines intersubjektiv-politischen Rahmens zu verfügen 
und je schon zu wissen: was dem zugehört, was dem nicht-zuge-

hört, und wo seine Grenze im Falle von unendlich vielen Details 

beziehungsweise Kontexten verläuft. Dass es einen derart episte-

misch positiven Begriff des Rahmens (vgl. Kap. IV.4.1) ebenso we- 

 
15 Critchley, „Deconstruction and Pragmatism“, 22. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 497 

nig gibt wie einen stabilen Begriff des Kontexts (vgl. Kap. III.4.3), 

hat Derrida bereits in seiner Auseinandersetzung mit Kants Kritik 

der Urteilskraft in La vérité en peinture vertreten:  

Or ce cadre est problématique. Je ne sais pas ce qui est essentiel et acces-

soire dans une œuvre. Et surtout je ne sais pas ce qu’est cette chose, ni 

essentielle ni accessoire, ni propre, ni impropre, que Kant appelle parergon, 

par exemple le cadre. Où le cadre a-t-il lieu. A-t-il lieu. Où commence-t-il. 

Où finit-il. Quelle est sa limite interne. Externe. Et sa surface entre les deux 

limites. (VP, 73) 

In diesem Sinn verweist auch Benhabib darauf, dass es sich bei 

Derridas Ethik um eine Instanz handele, die Kant „reflektierende 
Urteilskraft“ nenne: „eine Aktivität des Geistes, in der nicht eine 

gegebene Regel angewandt wird, sondern das Allgemeine zunächst 

gesucht werden muss, unter der das Besondere subsumiert werden 

soll. Kant nannte dies ‚reflektierende Urteilskraft‘.“16 Die Frage der 

„reflektierenden Urteilskraft“ werde, wie Benhabib fortfährt, in 
den kritischen Überlegungen Derridas zu den Voraussetzungen 

von Sprachtheorien aber zu der Frage nach politischer Gründung:  

Die Frage „wer ist das Wir“ ist eine fundamentale politische Frage: In wes-

sen Namen sprichst du, und für wen glaubst du sprechen zu dürfen? So-

fern jeder Akt der Identität Differenz und Differenzierung einschließt, 

können wir einräumen, dass es keinen Akt republikanischer Gründung 

gibt, dem nicht eine eigene Gewalt und Ausschließung innewohnt.17  

Im Anschluss an Benhabib kann Derridas Philosophie somit als das 

Unterfangen betrachtet werden, die Voraussetzunglogik gegenwär-
tiger Sprachphilosophien einer – letztlich – Kantianischen, das 

heißt erkenntnistheoretischen Kritik zu unterziehen – mit ethisch-

metaphysischem Resultat. Dies wird insbesondere dadurch ge-

stützt, dass Derrida gegenüber Habermas stets auf einen anderen, 

nämlich unbedingten Vernunftbegriff hinauswill (Kap. IV.1), der 

 
16 Benhabib, „Zur Epistemologie und Politik der ‚Differenz‘. Demo-

kratiekonzeptionen im Gefolge der Postmoderne“, in: Menke, M. Seel 
(Hrsg.), Zur Verteidigung der Vernunft gegen ihre Liebhaber und Verächter (Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 1993), 243-267, 249. 

17 Ebd., 255. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


498  Derridas Metaphysik der Rahmung 

nicht schon anthropo-politisch beziehungsweise intersubjektivi-

tätstheoretisch bestimmt ist. Dies führt aber nicht zu einem sub-

jektivitätstheoretischen Standpunkt, der einfach nur die Annahme 

der Subjektivität gegen die der Intersubjektivität ausspielte – so wie 
in der Debatte zwischen Henrich und Habermas (vgl. Kap. IV.3) –

, sondern eine Problematisierung des Verhältnisses beider zueinan-

der leistet, welches je nach Kontext anders konfiguriert sein kann. 

Dabei wird zugleich deutlich, dass die je historische Gründung 

politisch-intersubjektiver Verhältnisse mit einer Ausschließung ein-
hergeht, die Derrida opfertheoretisch zu erfassen sucht. Abstrakt 

gefasst opfert jede solche Gründung andere denkbare politische 

Konfigurationen. Plastischer drückt dies Hägglund aus: „To defend 

the survival of something is necessarily to attack the survival of 

something else.“18 In diesem opfertheoretischen Zusammenhang 

politischer Gründung sei zunächst auf den Ausgangspunkt von 
Derridas anthropo-politischer Kritik verwiesen, den Llored folgen-

dermaßen fasst:  

L’animal est donc devenu le site même de la différence entre ce qui est 

politique et ce qui est rejeté en dehors de la politique ou apolitique: telle 

est, en dernière instance, la thèse de Derrida en toute sa radicalité et qui 

s’incarne donc dans le concept de pharmakon.19  

Die Überlegung, die Llored hier im Ausgang von Derridas Schrift 

zu „La pharmacie de Platon“ aus dem Jahr 1968 (vgl. Dis, 77-213) 

rekonstruiert, hat dabei keinen unmittelbaren Bezug auf Habermas. 

Allerdings beschreibt Lloreds Ausgangspunkt auf präzise Weise je-
nes Theoriekonstrukt, das Habermas letztlich unterhält. Ent-

sprechend erläutert Llored:  

En effet, l’animal, pourrait-on dire, joue en occident le rôle d’un véritable 

pharmakon, c’est-à-dire d’une „substance“ qui est interprété à la fois et en 

même temps comme „remède“ et „poison“ selon une logique immunitaire 

grâce à laquelle le processus de subjectivation […], qui revient à un pro-

 
18 Hägglund, Radical Atheism, 166. 
19 Llored, Jacques Derrida, 47f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 499 

cessus d’identification subjective et communautaire, donne lieu à l’affirma-

tion d’un propre et d’un soi-même […].20  

Demnach vertrete Derrida einen Gegenentwurf zu den „sujétions 

de type biopolitique“,21 die, so legen die bisherigen Untersuchung 

nahe, auch Habermas vertritt. Das Wesen der „sujétions de type 

biopolitique“ bestehe darin, so Llored, „à réunir en elle des élé-
ments relevant à la fois du politique, du philosophique et de l’an-

thropologique, faisant d’elle une structure totale“.22 Auf diesen Zu-

sammenhang nimmt Derrida etwa in Force de loi Bezug: 

[O]n ne parlera pas d’injustice ou de violence à l’égard d’un animal, encore 

moins d’un végétal ou d’une pierre. On peut faire souffrir un animal, on 

ne dira jamais, au sens dit propre, qu’il est un sujet lésé, la victime d’un 

crime, d’un meutre, d’un viol ou d’un vol, d’un parjure – et c’est vrai a 

fortiori, pense-t-on, pour ce qu’on appelle le végétal ou le minéral ou les 

espèces intermédiaires comme l’éponge. Il y a eu, il y a encore, dans l’es-

pèce humaine, beaucoup des „sujets“ qui ne sont pas reconnus comme 

sujets et reçoivent ce traitement de l’animal […]. Ce qu’on appelle confu-

sément l’animal, donc le vivant en tant que tel et sans plus, ce n’est pas un 

sujet de la loi ou du droit. L’opposition du juste et de l’injuste n’a aucune 

sens pour ce qui lui concerne. (For, 41f.) 

Derrida behauptet dabei nun eine Opfertheorie, die die Konstitu-

tion des Bereichs des Anthropo-politischen durch eine konkrete 
und symbolische Opferung des Tierischen vorsieht, das heißt des-

sen Verbannung in den rechtslosen Raum des Nicht-Subjektiven, 

des Intersubjektivitätsunfähigen:23  

 
20 Ebd., 36. 
21 Ebd., 17. 
22 Ebd., 23. 
23 Dazu erläutert Serge Margel: „Et c’est justement ce que questionnera 

Derrida. Si je pouvais me voir vu par l’animal, si cette possibilité – de me 
voir comme un noème sans noèse – faisait partie de l’horizon transcen-
dantal de mes représentations, mes pensées, ma conscience, ma conscience 
de moi-même, donc de ma capacité, fût-ce virtuellement, à me montrer du 
doigt, à dire ou énoncer: ‚c’est moi‘, ‚moi voici‘, […] alors dans ce cas li-
mite, paradoxal et abyssal, je ne pourrais plus m’assurer de cet énoncé auto-
déictique, je ne pourrais plus garantir la moindre identité, continuité, ou 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


500  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Dans notre culture, le sacrifice carnivore est fondamental, dominant, réglé 

sur la plus haute technologie industrielle, comme l’est aussi l’expérimenta-

tion biologique sur l’animal – si vitale à notre modernité. […] [L]e sacrifice 

carnivore est essentiel à la structure de la subjectivité, c’est-à-dire aussi au 

fondement du sujet intentionnel et, sinon de la loi, du moins du droit, la 

différence entre la loi et le droit, la justice et le droit, la justice et la loi 

restant ici ouverte sur un abîme. Je n’en approche pas pour l’instant, pas 

plus que de l’affinité entre le sacrifice carnivore, au fondement de notre 

culture et de notre droit, et tous les cannibalismes, symboliques ou non, 

qui structurent l’intersubjectivité dans l’allaitement, l’amour, le deuil et en 

vérité toutes les appropriations symboliques ou linguistiques. (For, 42f.) 

Worauf Derrida hinaus wolle, sei – wie Llored hervohebt – „la re-

lation causale entre sacrifice et subjectivité“.24 In eben diesem Sinne 

spreche Derrida auch von dem mystischen Fundament von 
Herrschaft und Autorität –  so der Untertitel von Force de loi, „Le 

Fondement mystique de l’autorité“: „En réalité le droit, tout droit, 

se développe selon un processus d’autofondation tautologique qui 

lui permet arbitrairement de disjoindre violence légale et violence 

illégale dans le seul but de séparer vie humaine et vie animale.“25 

Ebendies ist aber das Vorgehen Habermas’, wenn letzterer Norma-
tivität durch die Unterscheidung von apolitischer Natur und politi-

sierbarer Gegenseitigkeit konstituiert sieht. 

In diesem Sinn dient nun etwa auch das Tier als Pharmakon des 

Menschen im obigen Sinn:26 Denn demnach bedarf es zunächst ei-

ner Opferung von Rechtswürde – etwa auf Kosten des Tiers, des 

 
dela corrélation noético-noématique de l’intentionnalité, ni donc légitimer 
une quelconque subjectivité […].“ (Serge Margel, „Video ergo videor. 
Focki, Derrida et l’esthétique du point de vue“, in: Appels de Jacques Derrida, 
567-582, 574) 

24 Llored, Jacques Derrida, 31. 
25 Ebd., 32. 
26 Diese Logik tritt in der Institution des antiken Scherbengerichts (gr. 

Ostrakismos) offen zutage. So erläutert Jean-Pierre Vernant in einem 

Vortrag (Jean-Pierre Vernant, „Greek Tragedy“, in: The Structuralist Contro-
versy, 273-289), den Derrida nach eigener Aussage sehr bewundert hat (vgl. 
ebd., 294): „Ostracism is an institution which consists in the fact that at 
certain moments of the year, the assembly of the people may, for no rea-
son, decide to expell as a pharmakos a person who has committed no crime, 
but who has risen too high, has too much good luck.“ (Ebd., 277) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 501 

Kindes, des Feindes (vgl. BS, 440) –, damit diese als positiver Wert 

jener Gemeinschaft hervortreten kann, die sich dadurch erst kon-

stitutiert, dass sie gemeinsam eine solche Opferung vollzieht. Kollek-

tive Opferung und kollektive Identität bedingen sich danach wech-
selseitig. Das gemeinsame Vollziehen von Opferung beziehungs-

weise die gemeinsame Stiftung kollektiver Identität sei dabei etwas, 

das, wie Derrida meint, die Form eines performativen Bekenntnis-

ses habe: „Le surgissement même de la justice et du droit, le mo-

ment instituteur, fondateur et justificateur du droit implique une 
force performative, c’est-à-dire toujours une force interprétative et 

un appel à la croyance.“ (For, 32). Diese „force interprétative“ muss 

dabei als „appel à la croyance“ selbst die Struktur eines Opfers ha-

ben, also eine Werttilgung zugunsten einer Wertentstehung bewerk-

stelligen. Entsprechend ergibt sich an dieser Stelle für Derrida auch 

ein politisch-theologischer Zusammenhang: Denn die Werteent-
stehung des politischen Menschen – und seiner Institutionen, par 

excellence in Form des modernen Nationalstaats, seinen Institutio-

nen und seinen Werten – geht zugleich einher mit der Tilgung einer 

politisierbaren Intersubjektivität mit Gott:  

Dieu […] est aussi le modèle de la souverainité, mais d’une autre souverai-

nité, d’une puissance absolue qui serait ici hors contrat et hors institution. 

[…] Autant dire que ce modèle théologique du Leviathan, œuvre de l’art ou 

de l’artifice humain imitant l’art de Dieu, ce modèle théologique du poli-

tique exclut du politique tout ce qui n’est pas le propre de l’homme, aussi 

bien Dieu que la bête, Dieu comme la bête. (BS, 466)   

Die historische Kontingenz einer solchen theologisch-politischen 

Fundierung politischer Macht tritt besonders deutlich durch das 
Gegenbeispiel einer anderen Konfiguration theologisch-politischer 

Macht – wie es etwa im jüdischen Selbstverständis zum Ausdruck 

kommt – zu Tage. Letzteres habe das Selbstverständnis eines 

„,peuple élu‘ qui ne reçoit sa loi, ses ordres, sa mission, son droit et 

ses devoirs, que de la transcendence divine, au-delà de toute poli-
tique ou de toute institution politico-juridique humaine“. (BS, 468)  

Entsprechend meine die Anthropologisierung der Politik, so 

Derrida, immer auch deren Säkularisierung (vgl. BS, 469). Diese 

doppelte Ausgrenzung (Rahmung; Kap. IV.4.1) – gegenüber dem 

Tier ebenso wie gegenüber Gott – verfügt über keine natürliche 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


502  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Quelle, sondern beruht auf einem gedanklichen, mithin theoreti-

schen Motiv: 

Double exclusion, donc, de la convention avec Dieu et de la convention 

avec la bête, mais […] le point m’importe de noter, l’exclusion, la justifica-

tion de l’exclusion du convenant avec Dieu comme avec la Bête [sic!] allègue 

le langage, une question de langage, et plus précisément de réponse. Si on 

ne peut passer une convention avec la bête, pas plus avec Dieu, c’est pour 

une raison de langage. La bête ne comprend pas notre langage, et Dieu 

saurait nous répondre, c’est-à-dire ne saurait nous faire savoir, et donc nous 

ne pourrions pas savoir en retour, si notre convention est acceptée de lui. 

(BS, 470) 

Diese begriffliche Operation muss dabei nicht die Gestalt der Hob-
besschen (oder einer anderen) Theorie annehmen, aber in jedem 

Fall expliziert eine solche Theorie Annahmen, die in den performa-

tiven Gründungsakt politisch-intersubjektiver Verhältnisse immer 

schon eingehen – während die Naturalisierung oder Kulturalisie-

rung die Theoretizität ihrer Gründungsverhältnisse schlicht über-
sieht. Auch die Annahme der Sprachlichkeit dieser Verhältnisse bei 

Habermas und Searle übersieht, dass es sich dabei um einen sprach-

theoretischen bedingten Zug handelt, der keineswegs selbstver-

ständlich ist:  

Je ne me hâterai pas de dire brutalement, comme je le pense, que tout cela 

est brutalement faux, qu’il est faux de dire que les bêtes en général (à sup-

poser que quelque chose de tel existe) ou les bêtes dite brutes […] ne com-

prennent pas notre langage, ne répondent pas ou n’entrent dans aucune 

convention. (BS, 471) 

Dabei muss gesehen werden, dass Derrida keineswegs ein Vertreter 

der Kontinuitätsthese zwischen Mensch und Tier ist.27 Entsprech-

end erläutert Llored den Standpunkt Derridas folgendermaßen: 

„[L]’animalité ne peut plus être pour lui [Derrida] le con- 

 
27 Vgl. Llored, Jacques Derrida, 50: „Il faut cependant signaler tout de 

suite que malgré ce qu’on pourrait appeler le tropisme animaliste de la de-
construction derridienne, il n’y a pas en elle de thèse soutenant la continuité 
entre l’homme et l’animal.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 503 

cept qu’il a toujours été, au fond, faisant signe vers l’établissment 

et l’institution d’une frontière entre les deux, mais bien plutôt celui 

qui vient brouiller, réélaborer et par consequent complexifier les 

limites entre eux.“28 Somit antwortet Derrida aber auf eine Frage, 
die bei Habermas offen bleibt: Wie kommt es zu jenem intersub-

jektiv-justiziablen Zusammenhang, der politisch-anthropologisch 

immer schon vorausgesetzt werden muss?  

Für Derrida ist Intersubjektivität eine nicht-totalisierbare – und 

deswegen: dialektische – Eigenschaft: Dort, wo sie sich in positiver 
Weise einstellt, geschieht dies auf Kosten ihrer Negation an einer 

anderen Stelle. Wenn aber normative Direktiven auch des Morali-

schen immer nur aufgrund ihrer Negation an anderer Stelle mög-

lich sind, dann bedürfen diese eines ethischen Korrektivs, das von 

einem offenen Möglichkeitsraum des Normativen aus gedacht ist. Bereits 

in Force de loi nimmt Derrida hierfür auf die Instanz des Verspre-
chens Bezug, das in gewisser Weise an diejenige theoretische Stel-

len tritt, bei der bei Habermas einerseits pragmatische Präsupposi-

tionen stehen und andererseits die Voraussetzung einer politischen 

Anthropologie selbst: 

Une fondation est une promesse. Toute position (Setzung) permet et pro-

met. Et même si une promesse n’est pas tenue en fait, l’itérabilité inscrit la 

promesse de garde dans l’instant le plus irruptif de la fondation. Elle inscrit 

ainsi la possibilité de la répétition au cœur de l’originaire. Mieux, ou pire, 

elle est inscrite dans cette loi d’itérabilité, elle se tient sous sa loi ou devant 

sa loi. […] La position est déjà itérabilité, appel à la répétition auto-conser-

vatrice. (For, 94)  

Interessant an dieser Passage ist, dass Derrida in demjenigen Buch,  

in dem, wie Honneth meint, eine Ethik frei von „dekonstruktivis-

tischen Selbstvorbehalten“ vertreten werde, bereits die Einnahme 

einer Position sprachphilosophisch relativiert: 29  „La position est 

déjà itérabilité“. Folglich gilt, dass auch Derridas ethischer Stand-
punkt diesen sprachphilosophischen Überlegungen entspringt – 

 
28 Ebd. 
29 Ebenso spricht er von Gerechtigkeit als einem Performativ, näherhin 

von „la dimension de justice des énoncés performatifs, c’est-à-dire leur es-
sentielle précipitation“. (For, 59) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


504  Derridas Metaphysik der Rahmung 

und zwar in Auseinandersetzung mit den entsprechenden Annah-

men Habermas’, wie abschließend gezeigt werden soll. Denn wenn 

sich aus den als kontingent überführten anthropologisch-politi-

schen Annahmen von Habermas’ Theorie schließlich ein Teil-
nahme-Problem ergibt (vgl. Kap. IV.3), dann wird die Frage inte-

ressant, inwiefern Derridas Philosophie über theoretische Ressour-

cen verfügt, die Entstehung dieses Problems zu verhindern. 

Habermas operiert in seiner Theorie immer wieder mit der 

Größe einer unbedingten Form von Öffentlichkeit – etwa der Le-
benswelt. Zugleich bestimmt er diese aber pragmatisch. Die prag-

matische Bestimmung dieser Bedingungen steht dann im Wider-

spruch zur Annahme der Unbedingtheit dessen, worauf sich diese 

Bedingungen richten. Während Habermas’ theoretische Mittel sich 

hier erschöpfen und er die Pragmatik im Rahmen seines „schwa-

chen Naturalismus“ schließlich anthropo-politisch unterstellt, 
nimmt Derrida nun direkt auf den Begriff der Öffentlichkeit Bezug, 

wenn er in L’université sans condition von „l’espace public“ (usc, 16) 

spricht, wie Julie Candler Hayes bemerkt: „[L]’espace public being the 

usual French translation of Habermas’ Öffentlichkeit.“30 Daraus wird 

ersichtlich, dass sich Derridas Ethik eben auch einer kritischen 
Sichtung der Habermasschen Theoreme verdankt.  

Derridas Überlegung kann dabei folgendermaßen rekonstruiert 

werden: Wenn die Bedingungslosigkeit von Öffentlichkeit nicht 

unter dem Druck des Aufweises ihrer pragmatischen Bedingtheit – 

beziehungsweise unter dem Druck einer je kontextuell differenten 
Form kollektiver Identität – aufgegeben werden soll (und dass sie 

nicht aufgegeben werden soll, dafür plädiert ja auch Habermas, in-

dem er eine unbedingte Form von Öffentlichkeit wie die Lebens-

welt einfordert), dann darf die Bedingungslosigkeit der Bedin-

gungshaftigkeit von Öffentlichkeit gerade nicht anthropologisch 

naturalisiert werden (V, 185), sondern sie muss als eine grundsätz-
lich offene Struktur gedacht werden (vgl. V, 189; FS, 30f; For, 60; 

vgl. „archi-écriture“, Gr, 83; Kap. III.3).  

Ein solchermaßen offener Möglichkeitsraum von Öffentlichkeit ermög-

licht nun aber seine eigene raumzeitliche Begrenzung in Form eines 

 
30 Julie Candler Hayes, „Derrida’s Enlightenment-to-Come“, in: Amer-

ican Society for Eighteenth-Century Studies 40/3 (2007), 443-455, 446. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 505 

Versprechens (V, 74; FS, 88). Ein solches Versprechen besteht 

prima facie in einer performativ-präskriptiven Strukur – wie auch 

Habermas im Rahmen seiner pragmatischen Wende (Kap. IV.2) 

richtig gesehen hat: Denn um überhaupt etwas sagen zu können, 
braucht es je schon die Anerkenntnis von normativer Geltung. Die 

Form dieser Anerkennung ist aber schon performativ und muss 

selbst performativ vollzogen werden – und zwar nach Derrida in 

Form eines Bekenntnisses, das nicht zwingend die explizite Form 

eines Bekenntnisses haben muss: „La déclaration de qui professe 
est une déclaration performative en quelque sorte.“ (Usc, 35) Derrida 

fährt fort: „J’insiste sur cette valeur performative de la déclaration 

qui professe en promettant.“ (Usc, 35) – Eine solche Dimension 

philosophischer Fundierung von Geltung sucht man bei Habermas 

vergeblich. 

Zugleich hebt Derrida im Gegensatz zu Habermas darauf ab, 
dass dieses Versprechen kein reiner Sprechakt sei, der normativ be-

dingt sei. Es handele sich dabei der Möglichkeit nach nicht nur um 

die je bedingte Bezugnahme auf Öffentlichkeit durch performative 

Sprechakte, sondern um eine zugleich unbedingte, weil freie (geheime; 

vgl. Kap. IV.4.1) Entscheidung, sich nicht nur zu einem Rahmen zu 
bekennen, sondern diesen dadurch zugleich in empirisch spezifi-

scher Weise zu konstituieren: 

Il faut bien marquer que les énoncés constatifs et les discours de pur savoir, 

dans l’université ou ailleurs, ne relèvent pas, en tant que tels, de la profes-

sion au sens strict. Ils relèvent peut-être du „métier“ (compétence, savoir, 

savoir-faire) mais non de la profession entendue en un sens rigoureux. Le 

discours de profession est toujours, d’une façon ou d’un autre, libre profes-

sion [eigene Hervorhebung, P.F.] de foi; il déborde le pur savoir technos-

cientifique dans l’engagement de la responsabilité. Professer, c’est s’enga-

ger en se déclarant, en se donnant pour, en promettant d’être ceci ou cela. 

(Usc, 35) 

Das Versprechen bezieht sich folglich ebenso auf den Rahmen wie 

auf die unbedingte Freiheit, sich auf diesen Rahmen beziehen zu 
können. Denn nur als solche kann sie erklären, wie Teilnahme an 

kollektiver Identität nicht-naturalistisch und nicht-kultura-listisch, 

also überhaupt nicht-reduktiv verstanden werden kann:  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


506  Derridas Metaphysik der Rahmung 

Tout d’abord, la naissance du demos est liée à une croyance, à une imagina-

tion, à une présomption ou à une présuppostion, à une évaluation précipi-

tée, a un „tenir pour“ qui accrédite, qui fait crédit – et il n’y a pas de dé-

mocratie sans crédit, voire sans acte de foi (V, 74). 

In der diese Einsichten vorbereitenden Arbeit Foi et savoir spricht 

Derrida diesbezüglich auch von einer „messianicité abstraite“ (Fs, 

41), in der zugleich „la possibilité de la religion“ (Fs, 79) bestehe. 

Diese könne etwa darin bestehen, zu vergeben, was nicht zu verge-

ben sei (vgl. Fs, 108) – also einem Vergeben „digne de ce nom“. 
Aber ganz gleich worin diese in je unterschiedlichen Kontexten be-

stehen, sie besäßen je „la forme phénoménale de la paix ou de la 

justice“ (Fs, 30). Ebenso schreibt Derrida, wie bereits gesehen, auch 

in seinem Gerechtigkeitsbuch: „La justice reste à venir, elle a à venir, 

elle est à-venir, elle déploie la dimension même d’événements irré-
ductiblement à venir.“ (For, 60) Aber diese Eigenschaft des Kom-

menden, das die Form eines ethischen Versprechens hat, ist dabei 

im weiteren Sinne eine Eigenschaft der Sprache selbst, da diese nur 

in einer Intersubjektivitätsstruktur bestehen kann, in der Einer dem 

Anderen etwas verspricht – weil anders überhaupt keine Bezug-
nahme auf die Unersetzbarkeit des Anderen möglich ist.  

Soweit scheint Derridas anthropo-politische Kritik vielmehr 

eine erläuternde Ergänzung als eine Entgegnung auf Habermas zu 

sein. Aber mit seiner Behauptung, dass das Fundament von Recht 

und Gesetz – der Bereich intersubjektiv-normativer Geltung – ein 

performativer Akt sei, der zugleich die Grenze zwischen Natur und 
Politik konstitutiere, wird ersichtlich, dass diese Grenze selbst nicht 

natürlich ist – womit aber auch Habermas’ tiefergelegte Anthropo-

logie entkräftet wird. Entsprechend hält Derrida fest: „Si la souve-

raineté, comme animal artificiel […], est un artefact humain, si elle 

n’est pas naturelle, elle est déconstructible, elle est historique ; et en 
tant qu’historique, soumise à transformation infinie, elle est à la fois 

précaire, mortelle et perfectible.“ (BS, 454)  

Demnach ist der Eindruck zurückzuweisen, Derrida vertrete 

eine Art sich auf einen Subjektivismus stützenden ethischen Fun-

damentalismus, der mit der unbedingten Forderung nach Gerech- 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Prolegomenon zur Ethik eines offenen Möglichkeitsraums 507 

tigkeit alle intersubjektive Normativität in Frage stellen wolle. 31 

Tatsächlich, so Derridas Pointe, müsse die ethische Frage als Ver-

sprechen beständig Kontexte einrahmen, um so Geltungspluralität 

– oder in den Worten Seels „interrationale Urteilskraft“32 (vgl. Kap. 
IV.2.2) – und letztlich Sprache selbst zu ermöglichen.  

Habermas hat, wie gesehen, Schwierigkeiten, eine solche Instanz 

ausfindig zu machen (vgl. Kap. IV.3). Eben deswegen verkommt 

die ethische Frage bei ihm auch zu einer anthropologischen Tiefer-

legung der ethischen Frage: Diese hat Habermas je schon im Rah-
men einer anthropologisch erweiterten Theorie über den demokra-

tischen Rechtsstaat beantwortet. Es ist eben diese Theoretizität, die 

Habermas zugleich auf einen kulturalistisch gefärbten Naturalis-

mus – eben eine politische Anthropologie – Bezug nehmen lässt, 

anstatt diese Theoretizität philosophisch zu erläutern, nämlich im 

Rahmen von Gündungsakten, die die Struktur eines Versprechens 
haben. Ein solches Versprechen ist nach Umfang, Inhalt und Be-

zug eine absolut offene Struktur. 

 
31  Dieser Verdacht ist mündlich während einer Diskussion im An-

schluss an den Vortrag von Paolo Cesar Duque Estrada, „Derrida’s turn 
from language to ,writing‘: on deconstruction and political responsibility“ 
im Kolloquium von Prof. Dr. Markus Gabriel an der Universität Bonn im 
Sommersemester 2016 geäußert worden.  

32 M. Seel, „Die zwei Bedeutungen ‚kommunikativer‘ Rationalität“, 67.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783465143581-307 - am 19.01.2026, 21:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	IV.1. Einführung in die Position Habermas' und die Debatte mit Derrida
	IV.2. Gesellschaftspolitische Ontologie und Kommunikabilität
	IV.3. Die Grenzen einer anthropo-politisch verstandenen Öffentlichkeit
	IV.4. Derridas Metaphysik der Rahmung

