
 

 

3 Rationale Erfahrung  

und Globalisierungskritik 

„As an academic I was shocked that the IMF and the U.S. Treasury would push 

this agenda with such force, in the face of virtual absence of theory and evidence 

suggesting that it was in the economic interests of either the developing countries 

or global economic stability – and in the presence of evidence to the contrary“ 

(Stiglitz 2002: 100).  

„They have tried to build an impenetrable wall around knowledge so that their 

worldview and their institutions are never questioned. One of our most urgent 

tasks is to demolish that wall“ (George 2004: 199).  

„We need for contemporary political thought an operation something like the one 

Euhemerus conducted for ancient Greek mythology in the fourth century BC“ 

(Hardt/Negri 2009: 5f.).  

Die hier aufgeführten Fragmente aus globalisierungskritischen Texten haben alle 

Momente zum Gegenstand, in denen die rationale Erfahrung durch Deformatio-

nen der neoliberalen Globalisierung provoziert wird. Gleichzeitig werden Strate-

gien angedeutet, wie mit Hilfe der Rationalität gegen diese Deformation vorge-

gangen werden kann und sollte.  

Eine Grundlage für die Motive, Formen und Ziele des von den Autoren ge-

forderten politischen Engagements bilden also Momente der eigenen rationalen 

Erfahrung, aber auch – implizite und explizite – Rekurse auf Denktraditionen, 

die die rationale Erfahrung selbst thematisieren. Um beide Elemente in ihren 

Ausführungen identifizieren zu können, wird im Folgenden zunächst die Struk-

tur der rationalen Erfahrung skizziert. Danach werden zwei Themenkomplexe 

besprochen, die für das Verständnis von rationalitätsbasierten Motiven, Formen 

und Zielen der Globalisierungskritik zentral sind: das deliberative Ideal und das 

Paradoxon des Demaskierens.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

3.1 DIE RATIONALE ERFAHRUNG  
D I E  R A T I O N A L E  E R F A H R U N G  

3.1.1 Die Struktur der rationalen Erfahrung  

Die rationale Erfahrung kommt zum Einsatz, wenn Differenzen und Identitäten, 

etwa zwischen den verschiedenen anderen Erfahrungstypen, ausgemacht werden. 

Da es sich bei der Betrachtung von Identität und Differenz um eine Erfahrung 

der Ordnung handelt, kann dieser Erfahrungstyp auch Ordnungserfahrung ge-

nannt werden (vgl. Leidhold 2008: 28).  

Dies entspricht der Semantik der griechischen Begriffe „noûs“ und „lógos“, 

die das menschliche Vermögen bezeichnen, die Ordnung der Dinge zu erkennen 

und gleichzeitig die dabei erfahrene Ordnung selbst (vgl. ibid.; Leidhold 2006: 

190). Die Art der Bezugnahme ist bei diesem Erfahrungstyp also ungegenständ-

lich, das Erfahrene ist die „Ordnung der Dinge“. Eine Illustration dieser Erfah-

rung findet sich in Platons Höhlengleichnis, in dem der Protagonist sich aus der 

festgelegten Blickrichtung auf die illusorische Schattenwelt befreit und dann die 

Höhle verlässt, um eine Vogelperspektive auf das gesamte Geschehen einzu-

nehmen (Politeia, 514a–519d
14

; vgl. Leidhold, i. E. 2018).  

Das Höhlengleichnis verweist gleichzeitig auf ein weiteres semantisches 

Feld, das zur Veranschaulichung der rationalen Erfahrung durch die ver-

schiedensten Epochen hindurch verwendet wird, den Komplex von Sehen, Licht 

und Dunkelheit: Platon assoziiert Unwissenheit und vernünftige Erkenntnis 

respektive mit Dunkelheit und Licht. Bereits Solon spricht vom „unsichtbaren 

Maß“ („aphanes metron“, Fragmente, Solon 1955: 52), das es dennoch zu erken-

nen gelte. Aristoteles drückt die Schwierigkeit der vernünftigen Erkenntnis des 

Wahren aus, indem er formuliert, „wie sich nämlich die Augen der Eulen gegen 

das Tageslicht verhalten so verhält sich der Geist (noûs) in unserer Seele 

(psyché) zu dem, was seiner Natur nach unter allen am offenbarsten ist“ (Meta-

physik, 993 b9–11, vgl. dazu Steel 2001: 2). Augustinus nennt die Vernunft 

„aspectus animi“ oder „Sehvermögen der Seele“ (Augustinus 1986: 34 [Sol. I 

13]; 170 [De immort. anim. 10]). Albert verweist auf Aristoteles’ Formulierung 

aus der Metaphysik und verbindet dabei Licht- und Aufstiegsmetaphorik: Er 

zeigt sich zuversichtlich, dass der menschliche Geist sein „Sehvermögen“ ver-

bessern und es von dem der Eule zu dem des Adlers werden lassen kann, der 

zum Aufstieg zur Quelle allen Lichts fähig ist (vgl. Albertus Magnus, Metaphy-

                                                           
14  Platon wird hier und im Folgenden nach der Stephanus-Paginierung zitiert. Verweise 

auf Aristoteles folgen der Bekker-Zählung. Die jeweils verwendeten Textausgaben 

finden sich im Literaturverzeichnis. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 67 

 

sik II c2, vgl. Steel 2001: 23). Die geistige Bewegung der Aufklärung – „Lumi-

ère“ – erklärt sich dann bekanntlich als Ganze zuständig für das vernunftbasierte 

Erhellen und Erleuchten (vgl. Frank 1987: 99) und Lichtmetaphern sind der Zeit 

um 1789 allgegenwärtig (vgl. Starobinski 1981: 40). Für die Unfähigkeit oder 

Weigerung, sich der rationalen Erfahrung zu öffnen, ist hingegen der Ausdruck 

„Verblendung“ (vgl. etwa Horkheimer/Adorno 2004 [1969]: 48) gebräuchlich, 

der sich ebenfalls der Metaphorik des Sehens bedient.  

Dieser Metaphorik entspricht auch die Bezeichnung der rationalen als „spe-

kulative Erfahrung“, die auf das lateinische „speculare – betrachten“ rekurriert 

und darauf abhebt, dass es sich dabei um eine besondere Art der Betrachtung 

handelt, nämlich jene, die die „empirische Grundlage unserer Ordnungsbegriffe 

abgibt“ (Leidhold 2006: 190).  

3.1.2 Rationalität und Politik: die Welt der Polis und 

das deliberative Ideal  

„These are complicated matters, and in democracies, they need to be debated and 

discussed“ (Stiglitz 2002: 170).  

„In matters of economics and politics, one should never accept arguments form 

authority […]. This is the attitude of a believer with regard o a religious 

institution, not that of an informed citizen“ (George 2004: 192).  

Mit diesen Aussagen verweisen Joseph Stiglitz und Susan George auf die in der 

Ideengeschichte der Rationalität verwurzelte Überzeugung, dass erstens strittige 

politische Fragen von den Bürgern zu entscheiden sind, und dass sich zweitens 

die rationalen Antworten durch Debatte und Diskussion herauskristallisieren. 

Diese Überzeugung bildet die Grundlage für ein zentrales Anliegen der Globali-

sierungskritik, nämlich die (Wieder-)Herstellung einer demokratischen und 

rationalen Debatte über politische Fragen, die alle betreffen (vgl. Pleyers 2010: 

156 f.). Welche Traditionen dabei aufgegriffen werden, wird im Folgenden er-

läutert.  

Die Entdeckung der Vernunft als eigene Erfahrungsdimension geht mit ei-

nem Umbruch auf der Ebene der politischen Ordnung und des politischen Den-

kens einher, wobei nicht von einem Kausalzusammenhang ausgegangen werden 

kann, sondern einer einzigartigen Konstellation der gegenseitigen Förderung 

geistiger und politischer Entwicklungen, die „durch das kontingente Zusammen-

treffen vieler Kräfte unter sehr spezifischen Bedingungen verursacht wurde“ 

(Meier 1980: 14).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Während der Mythos, wie beispielsweise das babylonische „Enuma Elish“, 

von „despotischen Kommandostrukturen“ (Leidhold 2006: 193) geprägt ist, 

durch die die Ordnung einmalig und unveränderbar von einem Gott festgelegt 

wird, entsteht im Kontext der griechischen Polis das Bewusstsein über Alternati-

ven und die damit verbundene Möglichkeit der „freien Verfügung über die Ord-

nung“ (Meier 1980: 14).  

Diese Revisionsoffenheit ist dabei gleichzeitig Ausdruck der „theoretischen 

Rationalität“ (Leidhold 2006: 198), d.h. der Einsicht, dass das Wissen über die 

Ordnung der Dinge nicht einfach gegeben ist, sondern durch den Menschen erst 

entdeckt und dann durch das Angeben von Gründen und Argumenten untermau-

ert werden muss. Dass dieses Abwägen von Gründen und Argumenten in der 

Welt der Polis auch von einem signifikanten Teil der Bürger beherrscht wurde, 

war größtenteils ein Verdienst der Sophisten, die durch ihre Lehrtätigkeit die 

Grundlage der Bildung der Bürger legten (vgl. ibid.: 195).  

Die öffentliche Auseinandersetzung um die beste Antwort auf Fragen von 

politischer Relevanz setzt wiederum die „politische Rationalität“ (ibid.) voraus, 

d.h. die Einigung auf Verfahren im Umgang mit der notwendigerweise auftre-

tenden Uneinigkeit, wie etwa Abstimmung und Wahl, bei Anerkennung der 

Vorläufigkeit aller Ergebnisse. Diese politische Ebene der Rationalität ermög-

licht auch die Kooperation zwischen jenen, die, wie die Sophisten, die Relativität 

aller Antworten annehmen und jenen, die grundsätzlich von der Existenz einer 

Wahrheit ausgehen, dabei aber die menschliche Fehlbarkeit und notwendige 

Revisionsoffenheit von Antworten anerkennen. Auf dieser Grundlage tritt an die 

Stelle des Anspruchs endgültiger Wahrheit das Ideal der Wahrhaftigkeit (vgl. 

ibid.: 199). Die Basis für diese „politische Rationalität“ bildet ein Grundkonsens 

über die Orientierung am Allgemeininteresse, dessen Entstehung Christian Meier 

folgendermaßen charakterisiert:  

„[G]emeinsamer Verstand, ein allgemein verbindendes Urteil, Handlungs-

maximen, Grundlinien der Übereinstimmung und der Verständigung innerhalb 

der Bürgerschaft wuchsen jetzt heran, um der Bildung eines Allgemein-Interesses 

zum Gerüst zu dienen und ihm Stoßkraft und Realisierungsaussicht zu leihen“ 

(Meier 1980: 86).  

Das hier von Meier erwähnte Stichwort der „Verständigung innerhalb der Bür-

gerschaft“, die etwa in Athen sowohl im öffentlichen Raum als auch in Ver-

sammlungen stattfand, ist zentral für einen Komplex, der seit den achtziger 

Jahren zu einem zentralen Thema der Politikwissenschaft avanciert ist: die „de-

liberative Demokratie“ (vgl. Gutman/Thompson 2004: vii). Als „Prozess, in dem 

Entscheidungen aus Diskussionen und Deliberationen hervorgehen“ (Ottmann 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 69 

 

2012: 116), wird die Deliberation weithin als „Erbe der griechischen Demokra-

tie“ (ibid.) anerkannt.  

Die Legitimität dieser Herkunftsbestimmung wird zwar aus verschiedenen 

Gründen in Frage gestellt: So verweisen Kritiker unter anderem darauf, dass 

Mechanismen partizipativer Konsensfindung in Versammlungen auch in völlig 

anderen Kontexten entwickelt wurden. Besonders hervorgehoben werden in 

diesem Zusammenhang etwa bestimmte Gemeinschaften der Maya (v.a. Tojola-

bales und Tzotziles), deren Praktiken und Ideale von Entscheidungsfindung und 

guter Regierung in die Prinzipien der politischen Bewegung des „Ejército Zapa-

tista de Liberación Nacional“ eingeflossen sind (vgl. Leyva-Solano 1995: 405; 

Mignolo 2002: 260; García Rojas 2013: 34).  

Dennoch zeichnet sich der griechische Entstehungszusammenhang durch ein 

besonderes Maß an Reflexion über die eigene politische Praxis aus. Das Be-

wusstsein über die Besonderheit des eigenen Umgangs mit politischen Proble-

men wird bereits von Thukydides in der berühmten Rede des Perikles artikuliert, 

wenn er die Rolle des gemeinsamen Nachdenkens hervorhebt (Thukydides 1912: 

148 f. [II, 40]; vgl. auch Barišić 2015: 23). 

Auch Aristoteles deutet seine Wertschätzung für Verfahren der gemeinsamen 

Meinungsbildung der Bürger an, wenn er im dritten Buch der Politik argumen-

tiert, das Urteil der Menge sei „besser oder doch nicht schlechter“ als das der 

Fachleute (1282 a17, vgl. Waldron 1995: 566), solange es sich nicht um eine 

völlig „sklavenartig[e]“ Gruppe handelt. Damit wendet er sich eindeutig gegen 

den Elitismus, wie ihn Platon und Sokrates in politischen Fragen vertreten (vgl. 

Barišić 2015: 35).  

Zwar gibt Aristoteles auch ein pragmatisches Argument für die Einbeziehung 

der Menge in Entscheidungsprozesse, nämlich, dass ihr völliger Ausschluss sie 

zu gefährlichen Feinden der Polis machen würde (vgl. 1281 b28–30). Er geht 

über diese pragmatische Begründung im Sinne des „kleineren Übels“ jedoch 

hinaus, indem er anhand verschiedener Analogien verdeutlicht, inwiefern gerade 

die Zusammenkunft der Bürger zu einer ethischen und auch verstandesmäßigen 

Besserung der Vielen und zu vernünftigeren Ergebnissen führen kann (vgl. Ba-

rišić 2015: 31; Waldron 1995: 567 f.). So vergleicht er die Zusammenkunft in 

der Bürgerversammlung unter anderem mit dem Zusammentragen eines Gast-

mahls und mit der Beurteilung von Kunstwerken durch mehrere Personen, wobei 

jeweils das Zusammentreffen von Beiträgen und Perspektiven zu einem besseren 

Ergebnis führt, als wenn ein einziger ans Werk geht (vgl. Politik, 1281 b1–10).  

Zumindest im dritten Buch der „Politik“ plädiert Aristoteles letztlich dafür, 

besonders verantwortliche Regierungsämter Experten zu überlassen, aber gleich-

zeitig diejenigen Staatsgeschäfte der gesamten Bürgerschaft zu übertragen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

sich in Versammlungen entscheiden lassen (vgl. 1282 b27 ff.). Dies legt nahe, 

dass er auf den Austausch von Erkenntnissen und Argumenten in der Versamm-

lung – in Gericht, Rat oder Volksversammlung (vgl. 1282 a34) – vertraut (vgl. 

Barišić 2015: 41; Waldron 1995: 566; 576).  

Diese Institutionen spielten gerade im perikleischen Athen eine zentrale Rol-

le. Trotz seiner generell ablehnenden Haltung gegenüber der Demokratie bilde-

ten sie somit die Grundlage für Aristoteles’ eigene politische Theorie und Anth-

ropologie (vgl. Kamp 1990: 131; 142). Auch der derzeit prominenteste Vertreter 

der deliberativen Demokratie, Jürgen Habermas, verknüpft die Themenkomplexe 

Rationalität und Kommunikation im öffentlichen Raum. Er erkennt dabei gene-

rell die antiken Wurzeln dieser Überlegungen an (vgl. Habermas 2008: 138; 

Barišić 2015: 14), erhebt jedoch primär die bürgerliche Öffentlichkeit des acht-

zehnten und frühen neunzehnten Jahrhunderts zum Ideal (vgl. Habermas 1990 

[1962]: 248 ff.).  

Anders als John Rawls, der deliberativen Verfahren vor allem in Institutio-

nen wie Kongress und Supreme Court eine wichtige Rolle zuspricht, betont 

Habermas auch die zentrale Bedeutung der „peripheren Strukturen der Mei-

nungsbildung“ (Habermas 1992: 434), d.h. der außerparlamentarischen Foren, in 

denen sich Urteile formieren und von denen wichtige Impulse an das politische 

Zentrum ausgehen. Insofern zielt der Habermassche Entwurf der deliberativen 

Demokratie neben einer Demokratisierung von Verwaltung und Justiz maßgeb-

lich auf eine Vitalisierung der Zivilgesellschaft (vgl. Ottmann 2012: 125 f.; 

Strecker/Schaal 2009: 111 ff.). Diese trägt zur Entstehung einer Öffentlichkeit 

bei, die von einer „gemeinsam befolgten Kommunikationspraxis“ (Habermas 

1992: 438) geprägt ist. Denn, so Habermas, „Zustimmung zu Thesen und Beiträ-

gen bildet sich erst als Resultat einer mehr oder weniger erschöpfenden Kontro-

verse, in der Vorschläge, Informationen und Gründe mehr oder weniger rational 

verarbeitet werden können“ (Habermas 1992: 438). Das hier angesprochene 

„mehr oder weniger“ an Rationalität hängt für Habermas vom Grad an Vermach-

tung der Öffentlichkeit und dem Potenzial zur klärenden Diskussion ab. Es be-

dingt wiederum die Qualität der öffentlichen Meinung und damit das „Maß für 

die Legitimität des Einflusses, den öffentliche Meinungen auf das politische 

System ausüben“ (ibid.).  

Einwände gegen die deliberative Demokratie im Habermasschen Sinn bezie-

hen sich unter anderem auf die mangelnde Konkretion und Praktikabilität der 

entsprechenden Reformvorschläge sowie auf die Beobachtung, dass die Delibe-

ration in Gruppen eher zu einer Radikalisierung als zu einer Ausgewogenheit der 

Ergebnisse führ (vgl. Sunstein 2006; Strecker/Schaal 2009: 130 ff).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 71 

 

Eine grundsätzlichere Kritik am Ideal der deliberativen Demokratie formu-

liert hingegen Chantal Mouffe aus der Perspektive einer an Antonio Gramsci 

angelehnten Theorie der Hegemonie. Sie kritisiert dabei besonders die Überzeu-

gung, ein Prozess nach dem Modell des Habermasschen herrschaftsfreien Dis-

kurses – Unparteilichkeit, Gleichheit, Offenheit, Abwesenheit von Zwang – 

erzeuge nicht nur irgendeine Einigung, sondern einen rationalen Konsens (vgl. 

Mouffe 1997: 28). Ein solcher Konsens über die Festlegung der Grenzen des 

Legitimen ist aus ihrer Sicht hingegen immer und notwendigerweise „the ex-

pression of a hegemony and the crystallization of relations of power“ (ibid.: 29). 

Die Illusion, es handle sich bei dieser temporären hegemonialen Artikulation von 

Grenzen um eine Vorgabe der Rationalität, verschleiert laut Mouffe dieses poli-

tische Moment des Ausschlusses, und muss daher – so ihr Plädoyer – herausge-

fordert und hinterfragt werden (vgl. ibid.). Indem sie – in Abgrenzung von den 

scheinbaren – auf die „eigentlichen“ Gründe für Grenzziehungen und Konsens-

behauptungen verweist, bedient sie sich implizit einer traditionell der Rationali-

tät zugeschriebenen Fähigkeit, nämlich der des Entlarvens und Durchschauens 

von Illusionen. Diese wird vor allem in den verschiedenen Spielarten der Ideolo-

giekritik politisch hoch relevant, was im Folgenden näher betrachtet werden soll.  

3.1.3 Vernunft und Ideologiekritik – das Paradoxon  

des Demaskierens 

„Lasst uns den ganzen Schwindel analysieren. Wir wollen den Kaiser nackt 

sehen“ (Duchrow/Hinkelammert 2002: 163).  

„Once we have critiqued the false universals that characterize dominant modern 

rationality, any new attempt to promote universal truths is rightly viewed with 

suspicion, because the critique has unmasked not only those specific claims to 

universality but also the transcendent or transcendental basis on which universal 

truths are proclaimed. It is not sufficient, though, in reaction to this, simply to 

limit ourselves to particular knowledges with no claim to truth“ (Hardt/Negri 

2009: 120).  

„Our own condition as authors of this book, being theologians and simultaneously 

distrusting the belief that theology could newly install itself as a foundation for a 

unique and encompassing political ethic, is a reflection of […] ambiguity“ 

(Míguez, Rieger und Sung 2009: 188).  

Ulrich Duchrow und Franz Josef Hinkelammert bringen mit ihrer Aufforderung 

– „Wir wollen den Kaiser nackt sehen“ – die allen hier analysierten Texten ge-

meinsame Zielsetzung des Demaskierens und Entlarvens zum Ausdruck.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Sowohl Michael Hardt und Antonio Negri, als auch die Theologen um Nés-

tor Míguez verweisen in den beiden letzten Fragmenten auf die Problematik, 

dass ein einmal ins Rollen gebrachter Prozess des Demaskierens nur schwer 

gestoppt werden kann. Mit dieser Erfahrung der unaufhörlichen gedanklichen 

Hinterfragung und ihrer Suche nach Lösungen arbeiten sich die Globalisierungs-

kritiker an einem jahrhundertealten Problem ab und berufen sich auf verschiede-

ne Vorbilder der Ideengeschichte. Es handelt sich um das Ziel der Unterschei-

dung von Wahrheit und Täuschung und das damit verbundene „Paradoxon des 

Demaskierens“ (Baehr/Gordon 2012). Diesem Zusammenhang widmet sich die 

folgende Skizze.  

Wahrheitssuche und Relativismus – die antike Debatte 

Bereits im Kontext der griechischen Polis wurde der Gebrauch der Vernunft zur 

Aufdeckung von Unwahrheit und Täuschung thematisiert, wobei auch der Be-

reich des Götterglaubens Gegenstand solcher Kritik war. So assoziierte etwa 

Euhemerus mit Rekurs auf eine bereits in der Sophistik begonnene Spekulation 

zum Ursprung der Religion die Entstehung des Götterglaubens mit den Strate-

gien weltlicher Machthaber, ohne jedoch eine eindeutig atheistische Position zu 

vertreten (vgl. Dochhorn 2001: 289 ff.; Winiarczyk 2002: 7 f.). Dies illustriert er 

in seinem fiktiven Reisebericht von der Insel Panchaia anhand der Inschrift der 

Stele eines Zeustempels, aus der hervorgeht, dass die Götter der griechischen 

Mythologie, inklusive des Zeus, aus der Verklärung weltlicher Herrscher her-

vorgingen, die ihre eigene Vergötterung bewusst arrangierten.  

Die Frage der Erkennbarkeit von Wahrheit bleibt in griechischen Polis je-

doch Gegenstand einer Kontroverse. Die einflussreiche Gruppe der Sophisten 

vertritt hier die Position des Relativismus, wonach – so das „Protagoräische Pa-

radigma“ – „der Mensch das Maß aller Dinge ist“. Demnach sind alle Aussagen 

über die Realität „gleich gut“ und es ist nur eine Frage der geschickten Rhetorik, 

welche Position sich durchsetzt. Platon verdeutlicht hingegen im Höhlengleich-

nis, dass die Vernunft ein Fortschreiten von den Illusionen zur echten Erkenntnis 

ermöglicht, vorausgesetzt man lässt die Welt der Sinneserfahrungen („die Au-

gen“, Politeia 537d) hinter sich (vgl. Rapp/Horn 2001: 750 f.). Dementsprechend 

prägt er die Unterscheidung zwischen bloßer, oberflächlicher Meinung – „doxa“ 

– und Erkenntnis – „episteme“ (vgl. Politeia 474b–480a; Philebos 37e–f; 

Timaios 51d–f; vgl. Rapp/Horn 2001: 751). Dem Angriff der Sophisten hält er in 

seinem Dialog „Theaitetos“ das Argument entgegen, dass ihr Relativismus ent-

weder für alle Aussagen, also auch für die der allgemeinen Austauschbarkeit, 

gelten muss – was ihre Beherzigung obsolet macht – oder nur die Aussage von 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 73 

 

der allgemeinen Relativität von diesem Verdikt ausnimmt – und damit wider-

sprüchlich wird (vgl. Theaitetos 151e–171c).  

An das Ziel, mit Hilfe der Vernunft zur Erkenntnis des Wahren zu gelangen, 

knüpft auch Aristoteles an. Auch er unterscheidet die Vernunft von anderen 

Seelenvermögen, und kritisiert bestimmte Vorsokratiker wie Empedokles, Ana-

xagoras und Demokrit dafür, dass sie das Denken nicht von der Wahrnehmung 

unterschieden hätten (vgl. De Anima 424 a17–427 b26; vgl. Rapp/Horn 2001: 

750). Dabei stellt er wie Platon die Vernunft an die Spitze der menschlichen See-

lenvermögen (vgl. Nikomachische Ethik 1098 a3–5; 1102 b25–1103 a3; vgl. 

Rapp/Horn 2001: 752), führt jedoch eine neue Unterscheidung ein, nämlich die 

zwischen praktischer und theoretischer Vernunft: Während die theoretische Ver-

nunft das Unveränderliche zum Gegenstand hat, bezieht sich die praktische auf 

das Veränderliche (vgl. Nikomachische Ethik 1139 a6–8). Ihr obliegt es etwa 

auch, die jeweiligen Bestformen und Ziele bestimmter Dinge, Praktiken und Ge-

meinschaften festzulegen, so beispielsweise Autarkie und gutes Leben als Telos 

der Polis, die Sicherung des Lebensunterhaltes als Ziel des Oikos (vgl. Politik 

1252 a1–1253 a38). In der geistigen Schau des Unveränderlichen als Tätigkeit 

des höchsten rationalen Seelenteils besteht für Aristoteles hingegen die höchste 

Lebensform des „bios theoretikos“. Dieses selbstgenügsame Leben bezeichnet er 

zwar als „übermenschlich“ (vgl. Nikomachische Ethik 1177 b27), insofern es 

durch das göttliche Element in uns ermöglicht wird, es entspricht aber dennoch 

unserem wahren Selbst am vollständigsten (vgl. ibid.: 1177 b27 ff.). 

Dieser hohe Anspruch an die Autarkie und Erkenntnisfähigkeit des Men-

schen steht dabei nicht im Widerspruch zur Einsicht in die Grenzen dieser Er-

kenntnisfähigkeit, wie sie in der Formel „Ich weiß, dass ich nichts weiß“ aus der 

Apologie des Sokrates artikuliert wird (vgl. Meier 1980: 78).  

Zwischen Optimismus und Skepsis – das aufklärerische Projekt  

Optimismus bezüglich der Erkenntniskraft der menschlichen Vernunft prägt das 

siebzehnte Jahrhundert. So geht etwa René Descartes davon aus, dass jedem 

Menschen mit „raison“, bzw. „bon sens“ das Vermögen gegeben ist, „gesund zu 

urteilen und Wahres von Falschem zu unterscheiden“ (Descartes 1990 [1637]: 3 

f.; vgl. Metz 2001: 809; Möller 1986: 44). Der Geist vollzieht die Selbst- und 

Gotteserkenntnis durch die Betrachtung der ihm eingeborenen Ideen und auch 

die erklärenden Prinzipien der materiellen Natur sind dem Menschen eingeboren 

(vgl. Descartes 1988 [1641]: 28 [3 V]; vgl. Metz 2001: 810; Wilson 1996: 115).  

Trotz großer Differenzen liegt hier eine Parallele zum Vernunftverständnis 

Baruch de Spinozas, der der „ratio“ ebenfalls die Fähigkeit des adäquaten Er-

kennens auf der Basis angeborener „adäquater Ideen“ von den Eigenschaften der 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Dinge attestiert. Diese – auf den „Gemeinbegriffen“ basierenden – Ideen sind 

laut Spinoza von den Begrenzungen der Wahrnehmung und der Imagination 

nicht betroffen. Ihre Adäquatheit ist vielmehr dadurch abgesichert, dass der 

Geist als „Idee des Körpers“ all das vollkommen erfasst, was im Körper enthal-

ten bzw. allen Körpern gemeinsam ist. Diese Erkenntnis ermöglicht letztlich 

auch Ideen über weitere Dinge, genauer das Erkennen der Essenz von Einzeldin-

gen im Allgemeinen, die sich aus den von diesen Einzeldingen jeweils gemein-

sam ausgehenden Auswirkungen auf den Körper ergeben (vgl. Spinoza 1976 

[1677]: 87–90 [II, 40]; Metz 2001: 811; Wilson 1996: 111–116).  

Während René Descartes’ und Thomas Hobbes’ Vernunftvorstellungen sich 

am Leitbild der Mathematik orientieren und dabei die Einheit von Naturwissen-

schaften und Philosophie voraussetzen, grenzt der maßgeblich von John Locke 

geprägte Empirismus die naturwissenschaftliche Methode streng von Mathema-

tik und Philosophie ab und setzt auf die sinnliche Wahrnehmung als einzige 

Erkenntnisquelle. Die Aufgabe der Vernunft wird dabei auf das Schließen und 

Folgern beschränkt (vgl. Locke 1947 [1690]: 54 [II, 9, § 15]; vgl. Metz 2001: 

814; Möller 1986: 51). Bereits Francis Bacon hatte die sinnliche Erfahrung zur 

eigentlichen Erkenntnisquelle erklärt, dabei jedoch eine enge Verbindung zur 

Vernunft gefordert. Von diesem „engeren und festeren Bündnisse dieser Fähig-

keiten, der experimentellen nämlich und der rationalen, welches bis jetzt noch 

nicht bestand“ (vgl. Bacon 1990 [1620]: 211 [Aph. 95]), erhofft er sich daher 

große Erkenntnisgewinne. Das Ziel dieser erhofften Erkenntnis ist für Bacon 

letztlich die Beherrschung der Natur, was er bereits dadurch verdeutlicht, dass er 

die Sprüche seines „Novum Organon“ als „Aphorismen von der Auslegung der 

Natur und der Herrschaft des Menschen“ bezeichnet (Bacon 1990 [1620]: 81; 

vgl. auch Möller 1986: 46).  

Thomas Reid wendet sich gegen den Empirismus, der aus seiner Sicht den 

Gegenstandsbezug des Wissens nicht mehr klären kann und daher – so der Vor-

wurf – zum Skeptizismus führt. Dagegen führt er den „Common Sense“ oder 

„gesunden Menschenverstand“ ein, der nicht nur aus dem Vergleichen gegebe-

ner Einzeleindrücke besteht, sondern aus einer grundlegenden Form der Einsicht 

in die offensichtliche Wahrheit (vgl. Coates 1996: 15 f.; Reid 1967 [1768]: 425; 

Metz 2001: 816).  

Zwischen Rationalismus, Empirismus und Common-Sense-Philosophie 

spannt sich im Vorfeld der Aufklärung also ein Spektrum von Vorstellungen 

darüber auf, was genau die Vernunft zu einer gegenüber Dogma und Tradition 

überlegenen Wirklichkeitserkenntnis befähigt (vgl. Beutel 1998: 935). Trotz der 

großen Unterschiede zwischen diesen Positionen bilden sie gemeinsam die 

Grundlage für das emphatische Vertrauen der Aufklärungsphilosophie in die 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 75 

 

Kraft der Vernunft, die sie an die Stelle von dogmatischer Überlieferung und nur 

scheinbar göttlich legitimierter Autorität setzt (vgl. Bartlett 2001: 1f.; Schalk 

1971: 622). Dieser Prozess wird anhand der bereits angesprochenen Lichtmeta-

phorik als zunehmende Erhellung beschrieben (vgl. Schalk 1971: 621). Wie das 

französische „lumière“ und das Englische „enlightenment“ geht auch das deut-

sche „Aufklärung“ auf ein Wort zurück, das ursprünglich „aufhellen“ und auch 

„aufheitern“ bedeutet (vgl. Beutel 1998: 929). Das dabei zu Grunde gelegte 

Vertrauen in die Kraft der Vernunft und die mitschwingende Überzeugung des 

unmittelbaren „Einleuchtens“ vernünftiger Einsichten bringt etwa Martin Wie-

land zum Ausdruck, wenn er formuliert, dass die Bedeutung der Aufklärung 

jedem deutlich sei, der den „Unterschied zwischen Hell und Dunkel, Licht und 

Finsternis“ kenne (Wieland o.J. [1789], zit. nach Möller 1986: 15).  

„Kritik“ wird zum „Losungswort des ganzen 18. Jahrhunderts“ (Schalk 

1971: 622; vgl. auch Möller 1986: 13) und erfasst dabei alle Gebiete, insbeson-

dere die Religion, die – vor allem in ihrer dogmatischen Form – an Bindungs-

kraft einbüßt und in die Lage gerät, sich vor der Vernunft als letzter Instanz der 

Gültigkeitsprüfung rechtfertigen zu müssen (vgl. Schalk 1971: 623; Möller 

1986: 13). 

Mit der allgemeinen Zielsetzung der Infragestellung von Autorität verbinden 

die Aufklärer einen umfassenden Bildungsauftrag zur Verbreitung des autono-

men allgemeinen Vernunftgebrauchs sowie die Auseinandersetzung mit der 

besten Ausgestaltung des politischen Gemeinwesens (vgl. Schalk 1971: 631 f.). 

Mit dem Bild des platonischen Höhlengleichnisses gesprochen, ging es den 

Aufklärern nicht darum, den Philosophen zurück in die Höhle zu schicken, son-

dern die Höhle des Gemeinwesens so zu öffnen, dass das Licht der Sonne in jede 

ihrer Ecken vordringen kann (vgl. Bartlett 2001: 1 f.).  

Auch Immanuel Kant übernimmt das aufklärerische Ideal des emanzipatori-

schen Vernunftgebrauchs. Die Aufforderung „sapere aude“ (AA: VIII: 33) aus 

seiner berühmten „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung“ von 1784 

bringt dies zum Ausdruck. Allerdings redimensioniert seine Philosophie letztlich 

das Vermögen der Vernunft. Kant wirft dem Rationalismus, dem Empirismus 

und auch der Common-Sense-Philosophie einen unreflektierten – unkritischen – 

Gebrauch der Vernunft vor (vgl. Beutel 1998: 937). Diesem Missstand will er 

mit Hilfe der „kopernikanischen Wende“ seiner Transzendentalphilosophie 

abhelfen, der die Einsicht zu Grunde liegt, dass die geistigen Strukturen unsere 

Erkenntnis der Gegenstände bestimmen und nicht umgekehrt (vgl. Kritik der 

reinen Vernunft, AA: III: B xvi; vgl. Beutel 1998: 937). Insofern negiert er die 

Möglichkeit einer direkten Realitätserfahrung qua Vernunft und plädiert letztlich 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

für eine „Philosophie der sich in ihren Grenzen und Möglichkeiten durchschau-

enden“ Vernunft (Beutel 1998: 937; vgl. Möller 1986: 68).  

Noch grundsätzlicher als in Form von Kants „kopernikanischer Wende“ 

kommt die Skepsis gegenüber dem Vermögen der Vernunft und dem Ansinnen 

der vernunftbasierten Kritik in den Strömungen zum Ausdruck, die sich gegen 

das aufklärerische Projekt insgesamt wenden. Diese führen zu der seither vor-

herrschenden Situation, dass die „‚Vernunft‘/‚die Rationalität‘ selbst und als 

solche vor Gericht geschleppt werden und die Frage nach ihrer Legitimität zu 

beantworten haben“ (Frank 1987: 99). Somit wird diejenige Instanz, der bis dato 

attestiert wurde, Legitimität zu verleihen, selbst „als etwas der Legitimität Be-

dürftiges unter Verdacht [gestellt]“ (ibid.). So geht es darum, die „Schatten“ 

wahrzunehmen, „die das Licht geworfen hat“ (Kamper 1987: 42), etwa die Ten-

denzen der Aufklärung zu „Jagd, Demaskierung, Unterwerfung, Zergliederung, 

Bezwingung, Enteignug, Be-greifen“ (Frank 1987: 101). Diese destruktive, 

zersetzende Wirkung der Vernunft wird auf besonders wirkmächtige Weise von 

der Frühromantik hervorgehoben (vgl. ibid.: 106). So weist Friedrich Schlegel 

darauf hin, dass die analytische Rationalität sich „bis zur Selbstvernichtung 

untergräbt“ (Schlegel 1975 [1804]: 85, zitiert nach Frank 1987: 110), indem sie 

den „Gedanken der Legitimierbarkeit als solchen aus der Welt [schafft]“ (Frank 

1987: 12).  

Gleichzeitig zeigen Denker wie Johann Gottfried Herder und Friedrich 

Schlegel auf, dass das vermeintlich Universelle der einen, allgemeinen, zeitlosen 

Vernunftordnung, die a priori für alle Vernunftwesen gilt, an sprachliche und 

geschichtliche Voraussetzungen geknüpft ist (vgl. ibid.: 107). Damit enthält die 

Rationalitätskritik der Romantik eine gewisse Widersprüchlichkeit, die auf ein 

allgemeines Problem verweist: Denn einerseits zeigt sie den historischen – also 

relativen – Charakter aller wahrheitsbeanspruchenden Weltbildkonstruktionen 

auf, andererseits weist sie auf die Sinnlosigkeit hin, die eine diskursive Ordnung 

überkommt, wenn sie jeden Bezug auf einen nicht mehr selbst relativierbaren 

Grund aufgibt (vgl. ibid.: 112).  

Ideologiekritik und orientierende Vernunft  

Das Ansinnen des vernunftbasierten Demaskierens wird durch die romantische 

Kritik jedoch nicht ad acta gelegt. In spezifischer Form nimmt Karl Marx diese 

Zielsetzung auf, indem er unter dem Motto der Ideologiekritik zu einer Hinter-

fragung derjenigen Wirklichkeitsauffassungen aufruft, die – in Form von 

„falschem Bewusstsein“ – die bestehenden Verhältnisse als natürlich und die 

partikularen Interessen als die allgemeinen erscheinen lässt (vgl. Marx/Engels 

1969 [1845-46]): 47).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 77 

 

Verbunden mit der Kritik der Ideologie als falschem Bewusstsein – aber 

nicht damit identisch (vgl. Brown 2014: 120 f.) – ist seine Auseinandersetzung 

mit der Religion im Kapitalismus. Dabei trifft seine Kritik in der Tradition Lud-

wig Feuerbachs zunächst auch die christliche Religion, die als „Heiligenschein“ 

des Jammertals und „Blumen an der Kette“ der Unterdrückung die erniedrigen-

den Verhältnisse des Proletariats erträglich erscheinen lässt (vgl. Marx 1976 

[1844]: 379). Zentraler als seine Christentumskritik ist jedoch letztlich seine 

Analyse quasi-religiöser Elemente des Kapitalismus, die er in Anlehnung an 

archaische Religionen als „Fetische“ bezeichnet: den „Warenfetisch“ und den 

„Kapitalfetisch“ (vgl. Marx/Engels 1962 [1867]): 107 f.; 1964 [1898]: 404–412; 

837). Wie im Falle von religiösen Fetischen liegt hier laut Marx die Situation 

vor, dass Menschen ein Objekt herstellen und es dann – die eigene Herstellungs-

tätigkeit vergessend – anbeten.  

Im Übergang von der Produktion zum Tausch wird die Ware zu einem 

„transzendenten“ Objekt, dessen Ursprung in der Arbeit verdeckt wird von sei-

nem Tauschwert, wodurch die Beziehung zwischen Menschen sich in eine Be-

ziehung zwischen Dingen verwandelt (vgl. Marx/Engels 1962 [1867]: 85–87 [I. 

4], vgl. Brown 2014: 116 f.). In seiner Reflexion darüber, wie sich dieser Cha-

rakter der Ware erkennen lässt, unterscheidet Marx zwischen theoretischem und 

physischem Sehen und bedient sich somit einer seit der Antike herangezogenen 

Analogie der rationalen Erfahrung: Während sich der Gegenstand der Ware 

durch Übertragung des Lichts von einem externen Objekt auf das Auge erblicken 

lässt, kann der Charakter der Ware nur dann erkannt werden, wenn man zur 

„Nebelregion der religiösen Welt“ (Marx/Engels 1962 [1967]: 86) vordringt 

(vgl. Brown 2014: 117 f.).  

Denselben Mechanismus, das Verschwinden der sozialen Vermittlung und 

der Anschein der bestimmten Werthaftigkeit als objektive Tatsache, identifiziert 

Marx auch im „Geldfetisch“. Dabei rekurriert er erneut auf das Bild des Sehens, 

und führt aus, das „Rätsel des Geldfetischs“ sei „nur das sichtbar gewordene, die 

Augen blendende Rätsel des Warenfetischs“ (vgl. Marx/Engels 1962 [1867]: 107 

f.), womit er den erkannten Zusammenhang als unmissverständlich evident – 

wenn auch nicht sinnlich erfahrbar – darstellt. Marx kehrt hier die „klassische“ 

Richtung aufklärerischer Kritik gewissermaßen um, insofern als er scheinbar 

materielle Objekte – Ware, Kapital – auf die (quasi-)religiösen Grundlagen ihres 

Funktionierens zurückführt, statt scheinbar religiöse Ansprüche als rein materiell 

zu entlarven (vgl. Brown 2014: 115).  

Dennoch stehen die Marxsche Ideologiekritik und seine Theorie des Fetischs 

mit ihrem Bestreben des „Durchschauens“ und „Entlarvens“ in der Tradition der 

Aufklärung. Insofern betrifft auch ihn die seit der Romantik vorgebrachte Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

klärungskritik, vor allem die Problematik, dass die analytische Rationalität sich 

in den Worten Schlegels „bis zur Selbstvernichtung untergräbt“. 

Gerade das Marxsche Anliegen, die soziale und materielle Bedingtheit von 

Überzeugungen hervorzuheben, kann im Extremfall zur Totalisierung des Ideo-

logieverdachts und damit letztlich zu einer ähnlichen Form der Selbstrelativie-

rung führen (vgl. Jaeggi 2009: 282). Diese Problematik kann auch als das Para-

doxon des Demaskierens („paradox of unmasking“, Baehr/Gordon 2012: 384) 

formuliert werden:  

„The more comprehensive it becomes, the less liberatory unmasking must be 

because nothing including the ideal of liberation, can ultimately escape its 

defoliating gaze – unless limits are put on unmasking itself“ (ibid.).  

Die Ideologiekritik ist damit auf problematische Weise mit der Frage der Wahr-

heit verknüpft: Wenn sie aufdecken will, dass gesellschaftliche Zustände und das 

vorherrschende Verständnis davon „falsch“ sind, sieht sie sich mit der Frage 

konfrontiert, ob nicht der „Bezugspunkt des Wahren oder der unverstellten Rea-

lität verloren gegangen [ist], den die Kritik braucht, um etwas als ‚bloße Ideolo-

gie‘ zu enthüllen“ (Jaeggi 2009: 271). Soll in der Betrachtung der sozialen Be-

dingtheit von Interpretationen die „Differenz zwischen notwendiger Prägung und 

Verzerrung“ (ibid.: 282) aufrecht erhalten werden, so ist auch die Ideologiekritik 

auf Kriterien angewiesen, die auf „begründete, vernünftige Normen“ (ibid.: 286, 

Hervorhebung im Original) zurückgehen. Die Vernunft spielt also auch für die 

aktuell diskutierten Varianten der Ideologiekritik eine gleichbleibend fundamen-

tale Rolle.  

Ein wichtiger Referenzpunkt sind dabei die im zwanzigsten Jahrhundert un-

ternommenen Versuche, den Rationalismus der Aufklärung zu kritisieren und 

gleichzeitig die orientierende Kraft der Rationalität wiederzugewinnen. Die 

wirkmächtigsten waren die Ansätze Jean Paul Sartres sowie die der Kritischen 

Theorie der Frankfurter Schule (vgl. Frank 1987: 112). So kritisiert Sartre den 

„esprit d’analyse“ als Kennzeichen der „Bourgeoisie“, die nur noch auf eine 

Zerlegung aller möglichen Gegenstände in ihre Elemente, aber nicht mehr auf 

eine Gesamtheit hin orientiert ist. Dem setzt er eine synthetische und auf das 

Telos der „Befreiung“ hin orientierte Betrachtungsweise entgegen (vgl. ibid.; 

Sartre 1948 [1945]: 17–23).  

Mit einer ähnlichen Stoßrichtung wählt die Frankfurter Schule als Objekt ih-

rer Kritik die „instrumentelle Vernunft“. Diese basiert auf der Verabsolutierung 

der „subjektiven Vernunft“, die Max Horkheimer als das „abstrakte Funktionie-

ren des Denkmechanismus“ (Horkheimer 1967: 15) definiert und dadurch cha-

rakterisiert, dass sie es „wesentlich mit Mitteln und Zwecken“ zu tun hat, ohne 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 79 

 

sich zu fragen, „ob die Ziele als solche vernünftig“ sind (ibid.). Dieser Verzicht 

auf eine Auseinandersetzung mit den Zielen macht letztlich laut Horkheimer die 

Vernunft selbst zu einem Instrument, wobei „ihre Rolle bei der Beherrschung 

der Menschen und der Natur“ (ibid.: 30) zum einzigen Kriterium erhoben wor-

den ist.  

Diese Entleerung der Vernunft geht laut Horkheimer mit einem Verlust an 

„Kraft“ einher und mit der Anfälligkeit für „ideologische Manipulation“ (ibid.: 

33), was sich daran zeigt, dass vormals vernunftbasierte Werte wie Gerechtig-

keit, Gleichheit, Glück oder Toleranz keine geistigen Wurzeln mehr haben und 

selbst für die absurdesten Behauptungen herangezogen werden können. Als 

Beispiel nennt er die Aussage eines US-amerikanischen Politikers von 1859, 

wonach die Sklaverei laut dem „Gebot gesunder Philosophie […], wohltätig, 

gesetzlich und angebracht“ sei (Charles O’Conor am 19.12.1859, zit. nach 

Horkheimer 1967: 33 f.).  

Im Versuch, eine Rationalität zu rekonstruieren, die über diese instrumentelle 

Dimension hinausgeht, rekurriert Horkheimer explizit auf die klassische Philo-

sophie und ihre Kritik am Relativismus: „Sokrates starb, weil er die heiligsten 

und vertrauten Ideen seines Gemeinwesens und seines Landes der Kritik des 

daimonion oder des dialektischen Denkens, wie Platon es nannte, unterwarf“ 

(ibid.: 21).  

Für die Rekonstruktion einer nicht rein instrumentellen Vernunft betont 

Horkheimer auch die Notwendigkeit, die Vernunft als eigene Erfahrungsdimen-

sion anzuerkennen, statt nur die Erfahrungsform des Experiments gelten zu 

lassen:  

„Entsprechend der Verehrung des Pragmatisten für die Naturwissenschaften gibt 

es nur eine Art von Erfahrung, die zählt, nämlich das Experiment. Der Prozeß, der 

dazu tendiert, die verschiedenen theoretischen Wege zur objektiven Wahrheit 

durch die mächtige Maschinerie organisierter Forschung zu ersetzen, wird von der 

Philosophie sanktioniert oder vielmehr mit Philosophie gleichgesetzt“ (ibid.: 55).  

Als Vorreiter dieser problematischen Reduktion identifiziert er Francis Bacon, 

der sein Plädoyer für die Methode des Experiments letztlich damit begründete, 

dass die „künstlich erregte und mißhandelte Natur“ besser erfahrbar und erkenn-

bar sei als die, „die sich frei geben kann“ (Bacon 1827 [1623]: 96; Übers. zit. 

nach Horkheimer 1967: 55 f.).  

Mit einem Verweis auf Francis Bacon beginnt auch die gemeinsam mit The-

odor W. Adorno verfasste Schrift „Dialektik der Aufklärung“. Denn dieser hatte, 

so ihre Rekonstruktion hier, bereits alle Elemente des aufklärerischen Pro-

gramms der Entzauberung der Welt entwickelt, mit dem Ziel, „den Menschen 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

die Furcht zu nehmen“ (Horkheimer/Adorno 2004 [1969]: 9), aber mit fatalem 

Ergebnis: „[d]ie vollends aufgeklärte Erde strahlt im Zeichen triumphalen Un-

heils“ (ibid.).  

Dieses „triumphale Unheil“, das in der nationalsozialistischen Barbarei gip-

felt, basiert dabei – so ihre in der Vorrede formulierte Grundthese – auf einem 

Rückfall „von Aufklärung in Mythologie“ (ibid.:3), der nicht in den modernen 

nationalistischen und sonstigen Mythologien fußt, sondern in der „in Furcht vor 

der Wahrheit erstarrenden Aufklärung selbst“ (ibid.: 4). In der Begründung 

dieser These verweisen sie auf das bereits von Schlegel thematisierte unaufhalt-

same Fortschreiten der zweifelnden Kritik:  

 „Die Mythologie selbst hat den endlosen Prozeß der Aufklärung ins Spiel gesetzt, 

in dem mit unausweichlicher Notwendigkeit immer wieder jede bestimmte 

theoretische Ansicht der vernichtenden Kritik verfällt, nur ein Glaube zu sein, bis 

selbst noch die Begriffe des Geistes, der Wahrheit, ja der Aufklärung zum 

animistischen Zauber geworden sind“ (ibid.: 17).  

Als problematischen Charakter des Prozesses der Aufklärung identifizieren die 

Autoren also die Aufgabe jeglichen Wahrheitsanspruchs, der wiederum auf der 

Ausweitung der „vernichtenden Kritik“ auch auf die Ziele der Rationalität selbst 

beruht.  

Den Versuch, auch im Vernunftgebrauch der Moderne ein emanzipatorisches 

Moment zu identifizieren, unternimmt dann Habermas in Fortführung und 

gleichzeitiger Abgrenzung von der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule 

(vgl. Benhabib 2006: xii; Strecker/Schaal 2009: 100; Ottmann 2012: 104). Dabei 

setzt er das Konzept der „kommunikativen Rationalität“ als Alternative der von 

Horkheimer und Adorno als fatal gekennzeichneten „instrumentellen Vernunft“ 

entgegen und verlagert damit die Frage der Rationalität von der individuellen 

Ebene der Erfahrung auf die Ebene der Kommunikation. Genauer führt er „die 

Rationalität einer Äußerung auf Kritisierbarkeit und Begründungsfähigkeit“ 

zurück (Habermas 1981a: 27).  

Eine andere Möglichkeit, dem Prozess des Demaskierens „Grenzen“ zu set-

zen, liegt in der Kombination von vernünftigen Normen und Glaubensnormen, 

wie sie in der Theologie praktiziert wird: Nachdem sich Marx mit dem Verweis 

auf den „Fetisch“ eines theologischen Instruments bedient hatte – der Kritik an 

der Idolatrie – entdeckte die Theologie dieses Instrument schließlich auch für 

sich. Sie macht es zum Ausgangspunkt ihrer eigenen Ideologiekritik, wenn sie 

etwa ein unterdrückerische Strukturen legitimierendes Christentum oder die Re-

ligion des Konsums als Götzendienst entlarvt (vgl. Scott 2001: 29 f.). Als Maß-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 81 

 

stab für die – rational angeleitete – Operation des Demaskierens dient dabei der 

Glaube.  

Aktuell herrscht der Eindruck vor, dass außerhalb der Theologie die Versu-

che, die orientierende Kraft der Rationalität wiederzugewinnen, gescheitert sind, 

und zwar deshalb, weil sie „an einer universalistischen Moral unter Bedingungen 

des Verlustes apriorischer Werte festhalten“ (Frank 1987: 12). 

Vor dem Hintergrund des Scheiterns der Versuche, eine feste Grundlage für 

eine orientierende Rationalität zu rekonstruieren, gewinnt ab dem letzten Drittel 

des zwanzigsten Jahrhunderts die postmoderne Philosophie große Wirkmächtig-

keit, die sich von der Suche nach Wahrheit und Orientierung endgültig abwen-

det. Dabei rekurriert sie auf Nietzsche und knüpft an sein Interesse an Grenzer-

fahrungen, Nomadentum, Machteffekten und Wahnsinn an (vgl. Manschot 1987: 

494).  

Der deutlichste Bezug findet sich bei Foucault, der in seiner programmati-

schen Antrittsvorlesung „Die Ordnung des Diskurses“ Nietzsches Begriff vom 

„Macht-Willen“ (Nietzsche 1964 [1906]: § 495, S. 344) aufgreift, indem er den 

„Willen zur Wahrheit“ (Foucault 1992 [1972]: 14) als Grundlage der Grenzzie-

hung zwischen dem Wahren und dem Falschen identifiziert, die seit der Über-

gangsphase zwischen Hesiod und Platon unseren „Willen zum Wissen“ (ibid.) 

charakterisiert. Diese Grenzziehung, die auf einem historisch veränderlichen, 

aber immer institutionell abgesicherten und zwingenden „Ausschließungssys-

tem“ (ibid.) beruht, bestimmt aus seiner Sicht neben den beiden Mechanismen 

des Verbots und der Unterscheidung von „Vernunft und Wahnsinn“ (ibid.: 12) 

(von außen) den Diskurs, d.h. den Rahmen des Sagbaren und Anerkennungsfä-

higen (vgl. ibid.: 11–16). Mit dem zweiten Ausschließungsmechanismus setzt er 

sich bereits in „Wahnsinn und Gesellschaft“ (1989 [1961]) kritisch auseinander, 

wo er diese Unterscheidung als „andere Art des Wahnsinns“ auffasst, „in der 

Menschen miteinander in der Haltung überlegener Vernunft verkehren, die ihren 

Nachbarn einsperrt, und in der sie an der gnadenlosen Sprache des Nicht-

Wahnsinns einander erkennen“ (ibid.: 7).  

In der Programmschrift zur „Ordnung des Diskurses“ konzentriert er sich 

hingegen auf den „Willen zur Wahrheit“ und dessen Tendenz „immer stärker, 

immer tiefer und unausweichlicher“ (Foucault 1992 [1972]: 16) zu werden. In 

Anknüpfung an Nietzsche, den er in diesem Zusammenhang gemeinsam mit 

Artaud und Bataille als „Orientierungszeichen“ nennt, fragt Foucault schließlich: 

„[W]as ist dann im Willen zur Wahrheit, im Willen, den wahren Diskurs zu 

sagen, am Werk – wenn nicht das Begehren und die Macht?“ (ibid.: 17).  

Neben dieser postmodernen Linie und teilweise in Anknüpfung an sie wird 

die Vorstellung einer allgemeinen und Orientierung verschaffenden Vernunft 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

auch aus der Perspektive der interkulturellen Philosophie kritisiert. Sie fordert 

dazu auf, sich von der existenten Diversität und Pluralität verunsichern zu lassen, 

sowie die ordnende, kategorisierende und letztlich ausschließende Erfahrung der 

erworbenen Rationalität zu unterbrechen, um einen Kontakt mit anderen Varian-

ten der Rationalität zu ermöglichen (vgl. etwa Fornet-Betancourt 2013: 129 ff.). 

Auch hier geht es letztlich um eine Analyse der „Geschichte der philosophischen 

Rationalität […], um zu wissen, woher ihre Grenzen im Denken bzw. in der 

Fähigkeit zur Kommunikation mit dem Anderen kommen“ (ibid.: 131). Eine 

Unfähigkeit, mit anderen Formen der Rationalität zu kommunizieren, wird nicht 

zuletzt den vom universalistischen Denkgebäude des Marxismus geprägten 

Bewegungen und Kämpfern vorgeworfen. So sieht etwa Walter Mignolo das 

Scheitern Che Guevaras in Bolivien und der Sandinisten in Nicaragua vor dem 

Hintergrund ihrer mangelnden Einlassung auf die theoretischen und politischen 

Potenziale der dortigen indigenen Gemeinschaften, so dass ihre emanzipatori-

schen Bemühungen in missionarische Bevormundung umgeschlagen seien. Im 

Gegensatz dazu hebt er den Versuch einer „doppelten Übersetzung“ zwischen 

indigener Weisheit und westlichem (marxistischem) Universalismus hervor, der 

in der mexikanischen Bewegung des „Ejército Zapatista de Liberación Nacional“ 

gelungen sei (vgl. Mignolo 2002: 249 f.).  

Trotz der postmodernen und transkulturellen Herausforderung bleibt die 

Überzeugung tief verwurzelt, dass es eine Unterscheidung zwischen „Tatsachen“ 

und Betrug geben muss. Sie kommt beispielsweise in einem über viele Jahrhun-

derte hinweg tradierten Erzählstoff zum Ausdruck, der heute vor allem aus An-

dersens Märchen „Des Kaisers neue Kleider“ bekannt ist. Die wichtigsten Vor-

läufer für Andersens Märchen in Europa sind die Schwankdichtung „Der Pfaffe 

Amis“ aus dem dreizehnten Jahrhundert, verfasst von einem anonym gebliebe-

nen Dichter, der sich „Der Stricker“ nennt, sowie eine Erzählung aus dem Zyk-

lus über den „Grafen Lucanor“ des spanischen Autors Don Juan Manuel aus dem 

vierzehnten Jahrhundert (vgl. Frank et al. 2002: 7). 

In Andersens Märchen scheint die Wahrheit – präsentiert durch einen allwis-

senden Erzähler und ausgesprochen durch ein „unschuldiges“ Kind – durchweg 

von der Täuschung und deren opportunistischer Verbreitung unterscheidbar zu 

sein. Allerdings ist das Verhältnis von Täuschung und Wahrheit auch hier auf 

den zweiten Blick problematischer, insofern als der Text – wie auch seine mittel-

alterlichen Vorlagen – gerade die Macht der das angebliche Kleid beschreiben-

den Worte hervorhebt. Wenn dann in der Erzählung vor der Macht der Worte ge-

warnt wird, so lässt dies auch Zweifel an der Zuverlässigkeit des Märchenerzäh-

lers selbst aufkommen. Diese Zweifelhaftigkeit wird dadurch noch gesteigert, 

dass für die Funktion des Dichters seit dem dreizehnten Jahrhundert die Meta-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die rationale Erfahrung | 83 

 

pher des „Webers“ gebräuchlich war – also derjenigen, die im Märchen die Rolle 

der Betrüger innehaben (Lüdemann 2002: 100; Haselstein 1991: 132; Kraß 

2002: 154). 

Neben der Zweifelhaftigkeit der Figur des Webers verweist Derrida darüber 

hinaus in seinem Aufsatz „Verstohlene Prätexte“, der dem Andersen-Märchen 

gewidmet ist, auf den Bezug zwischen Text und Gewebe. Er erinnert zunächst 

daran, dass „Exhibition, Entblößung, Entkleidung, Entschleierung“ (Derrida 

2002: 63) als Metapher „der Wahrheit“ (ibid.) bekannt ist, wobei er die so be-

zeichneten Prozesse sogleich als „Gymnastik“ (ibid.) diskreditiert. Diese „Gym-

nastik“ wird – so seine Lesart – im Märchen dargestellt und gleichzeitig als 

haltlos vorgeführt, wenn der Prozess des Aufdeckens im Medium eines fiktiona-

len, „gewebten“, Textes stattfindet: 

„Wenn man die mehr als metaphorische Gleichung zwischen Schleier, Text und 

Gewebe in Rechnung stellt, hat Andersens Text den Text zum Thema, genauer 

gesagt die Bestimmung des Texts als Schleier im Raum der Wahrheit, die 

Reduktion des Texts auf eine Bewegung der aletheia“ (ibid.: 67).  

Die scheinbar unmittelbar einleuchtende „Volksweisheit“ von der Unterschei-

dung zwischen Wahrheit und Schwindel wird so also mehrfach gebrochen, was 

das Märchen zu einem der Lieblingstexte postmoderner Denker macht.  

Wie eingangs erwähnt, kommen „Des Kaisers neue Kleider“ auch in der 

Globalisierungskritik zur Sprache, wenn die Funktion der rationalen Ideologie-

kritik illustriert werden soll, allerdings ohne Bezug zu den Doppelbödigkeiten 

des Textes. Diese und andere Rekurse auf die rationale Erfahrung als Motive, 

Formen und Ziele politischen Engagements in der Globalisierungskritik werden 

im Folgenden genauer dargestellt. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

3.2 RATIO, PHILOSOPHISCHE REFLEXION UND 

RADIKALE VERÄNDERUNG 
R A T I O ,  P H I L O S O P H I S C H E  R E F L E X I O N  U N D  R A D I K A L E  V E R Ä N D E R U N G  

3.2.1 EZLN  

Die Mitglieder des „Ejército Zapatista de Liberación Nacional“ erklären mehr-

fach, dass sie die Vernunft als „Waffe“ einsetzen wollen. So formulieren sie in 

ihrer „Zweiten Erklärung aus der Selva Lacandona“: „Detrás de nuestras armas 

de fuego hay otras armas, las de la razón“ (EZLN 1994).
15

 Vier Jahre später, in 

ihrer fünften Erklärung, wiederholen sie: „La razón siempre ha sido un arma de 

resistencia frente a la estupidez que ahora, pero no por mucho tiempo, aparece 

tan arrolladora y omnipotente“ (EZLN 1998).
16

 Ihre Überzeugung, eine ihren 

Gegnern überlegene Vernunft zu besitzen, ist für sie Grund zur Zuversicht, in 

ihrem kämpferischen Engagement letztlich erfolgreich zu sein – und wirkt damit 

als Motivation, dieses Engagement fortzusetzen.  

Zur Frage, wie die Vernunft konkret als Waffe wirken kann, finden sich in 

den Texten der Zapatisten verschiedene Ansätze. Zum einen machen sie sich die 

typisch ideologiekritische Aufgabe des „Demaskierens“ zu eigen: Kurz vor der 

ersten Erwähnung der Waffen der Vernunft, verwenden sie bereits das Bild der 

Maske, wenn sie von ihren Gegnern – primär den Vertretern der mexikanischen 

Regierung – aussagen, sie wollten die Agonie einer als Staatspartei verkleideten 

Diktatur verlängern: „[P]retenden alargar la agonía de una dictadura que, en-

mascarada en el partido de Estado, dura ya décadas“ (EZLN 1994).
17

 Das Jahr 

1994, so formulieren sie in ihrer dritten Erklärung, habe das „wahre Gesicht des 

brutalen Systems, das uns beherrscht“ gezeigt („el verdadero rostro del sistema 

brutal que nos domina“, EZLN 1995). 

Der Semantik des Enttarnens und Entlarvens bedienen sie sich auch im 

Rückblick auf die militärische Repression, auf die sie selbst nach eigener Dar-

stellung nicht reagierten. In dieser rekonstruierenden Passage der fünften Erklä-

rung aus der Sierra Lacandona wiederholen sie in fast jedem Satz das Wort „vi-

mos“ – „wir haben gesehen“, was auch als „wir haben durchschaut“ verstanden 

werden kann:  

                                                           
15  Hinter unseren Schusswaffen stehen andere Waffen, die der Vernunft. [Diese und alle 

folgenden Übersetzungen, soweit nicht anders vermerkt: C.U.] 

16  Die Vernunft war immer eine Waffe des Widerstandes gegen die Dummheit, die jetzt, 

aber nicht mehr lange, so überwältigend und allmächtig erscheint.  

17  Sie versuchen, den Untergang einer Diktatur zu verlängern, die im Mantel der Staats-

partei, schon seit Jahrzehnten vorherrscht.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 85 

 

„Vimos a la guerra venir de arriba con su estruendo y vimos que pensaron que 

responderíamos y ellos harían el absurdo de convertir nuestras respuestas en 

argumentos para aumentar el crimen. Y trajo la guerra el gobierno y no obtuvo 

respuesta alguna, pero su crimen siguiò. Nuestro silencio desnudó al poderoso y 

lo mostró tal como es: una bestia criminal. Vimos que nuestro silencio evitó que 

la muerte y la destrucción crecieran. Así se desenmascararon los asesinos que se 

esconden tras los ropajes de lo que ellos llaman el ‘estado de derecho’. Arrancado 

el velo tras el que se escondían, aparecieron los tibios y pusilánimes, los que 

juegan con la muerte por ganancias, los que ven en la sangre ajena una escalera, 

los que matan porque al matador aplauden y solapan“ (EZLN 1998).18  

Die als wahr erkannte „eigentliche“ Natur der Mächtigen wollen sie also durch 

ihr „Schweigen“ enthüllen, indem sie den „Schleier wegreißen“, unter dem diese 

sich verstecken.  

Dieselbe Logik des Maskierens und Demaskierens übertragen sie auch auf 

das Vokabular der neoliberalen Globalisierung, wenn sie formulieren, die Macht 

des Geldes habe sich in den letzten Jahren hinter einer „nueva máscara“ (EZLN 

1996b) versteckt, indem sie die Verbreitung von Elend und Hoffnungslosigkeit 

und die Neuaufteilung der Welt unter Ausschluss der Mehrheit als „Globalisie-

rung“ bezeichnet. Pointiert formulieren sie: „con el nombre de ‚globalización‘ 

llaman a esta guerra moderna que asesina y olvida. El nuevo reparto del mundo 

consiste en concentrar poder en poder y miseria en miseria“ (ibid.)
19

. Dem setzen 

sie ihr Programm der „internacional de la esperanza“ (ibid.), der Internationalen 

der Hoffnung, entgegen.  

In der Auseinandersetzung mit ihren nationalen wie globalen Gegnern gehen 

die Zapatisten also von der Erkennbarkeit der Wahrheit und der wahren Natur 

                                                           
18  Wir haben gesehen, wie der Krieg mit seinem Lärm auf uns niederkam und wir haben 

gesehen, dass sie dachten, wir würden ihn erwidern und sie würden absurderweise un-

sere Erwiderung in Argumente verwandeln, um die Verbrechen auszuweiten. Und die 

Regierung brachte den Krieg und erhielt keine Erwiderung, aber seine Verbrechen 

dauerten an. Unser Schweigen entblößte den Mächtigen und zeigte ihn, wie er ist: als 

kriminelle Bestie. Wir haben gesehen, dass unser Schweigen verhinderte, dass Tod 

und Zerstörung anwüchsen. So wurden die Mörder demaskiert, die sich unter den 

Kleidern dessen verstecken, was sie „Rechtsstaat“ nennen. Nachdem der Schleier 

weggerissen wurde, hinter dem sie sich versteckten, erschienen sie als lau und klein-

mütig, als diejenigen, die mit dem Tod spekulieren, die im Blut der anderen eine Tritt-

leiter für sich sehen, die töten, weil man dem Mörder zujubelt und ihn deckt.  

19  Mit dem Namen „Globalisierung” bezeichnen sie diesen modernen Krieg, der tötet 

und vergisst. Die neue Aufteilung der Welt besteht darin, auf der einen Seite Macht, 

auf der anderen Elend anzuhäufen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

der Dinge aus, die diejenigen zu vertuschen versuchten, die bewusst täuschen 

wollten. Dem entspricht auch die Aussage aus der zweiten Erklärung, alle hätten 

verstanden, dass die korrupte und betrügerische Regierung des PRI in Mexiko 

nicht ewig weiter bestehen könne. Diese Aussage bekräftigen sie, indem sie 

wiederholen:  

„Eso todos los mexicanos honestos y de buena fe, la Sociedad Civil, lo han 

comprendido, sólo se oponen aquellos que han basado su éxito en el robo al erario 

público, los que protegen, prostituyendo a la justicia, a los traficantes y asesinos, a 

los que recurren al asesinato político y al fraude electoral para imponerse“ (EZLN 

1994).20  

Wenn es hingegen darum geht, gemeinsame politische Probleme zu lösen, setzen 

sie nicht auf das „unmittelbar Einsichtige“, sondern auf Dialog, Austausch und 

Überzeugung. Dementsprechend rufen sie in ihrer zweiten Erklärung zu einem 

„nationalen Dialog“ (EZLN 1994) über die Zukunft Mexikos auf. Das Ziel ihres 

Engagements soll daher nicht die Machtübernahme einer neuen Klasse oder 

einer neuen Gruppe sein, sondern die Schaffung eines „freien demokratischen 

Raumes“ („espacio libre y democrático“, ibid.). Was die Gestalt der zu verän-

dernden politischen Struktur angeht, so setzen sie darauf, dass sich der Vor-

schlag durchsetzt, der die Mehrheit tatsächlich überzeugt und nicht der, der ihr 

aufoktroyiert wird:  

„Dentro de esta nueva relación política, las distintas propuestas de sistema y 

rumbo (socialismo, capitalismo, socialdemocracia cristiana, etcétera) deberán 

convencer a la mayoría de la Nación de que su propuesta es la mejor para el país“ 

(ibid.).21  

Einen analogen Vorschlag formulieren die Zapatisten dann auch auf globaler 

Ebene, wenn sie im Anschluss an das „intergalaktische Treffen“ in „La Reali-

dad“ 1996 zu einem weltweiten Austausch über die dort formulierten Vorschläge 

                                                           
20  Das haben alle ehrlichen und wohlgesonnenen Mexikaner verstanden, die Zivilgesell-

schaft hat es verstanden. Nur die widersetzen sich, die ihren Erfolg auf den Raub an 

den öffentlichen Kassen aufbauen, die, die Drogenhändler und Mörder schützen, und 

dabei die Gerechtigkeit vergewaltigen, und die, die zum politischen Mord und zum 

Wahlbetrug greifen, um sich durchzusetzen.  

21  Innerhalb dieser neuen politischen Beziehung müssen die verschiedenen Entwürfe 

über System und Zukunft (Sozialismus, Kapitalismus, christliche Sozialdemokratie 

etc.), die Mehrheit der Nation überzeugen, dass ihr Vorschlag der beste ist für das 

Land. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 87 

 

aufrufen. Diese „consulta intercontinental“ verstehen sie dabei gleichzeitig als 

Fortsetzung des „intergalaktischen“ Treffens in „La Realidad“ unter dem Motto 

„Contra el neoliberalismo y por la humanidad“, bei dem Teilnehmende aus fünf 

Kontinenten ihre Ideen und Sichtweisen zusammentrugen, um über „Vergangen-

heit, Gegenwart und Zukunft kritisch zu reflektieren“ (vgl. EZLN 1996c). Ihren 

Aufruf begründen sie dabei folgendermaßen:  

„Las comunidades indígenas nos han enseñado que para resolver un problema, no 

importa lo grande que éste sea, es siempre bueno consultar a los todos que somos. 

Por eso nosotros proponemos que se realice una consulta intercontinental sobre 

esta declaración“ (ibid.).22  

Den Ursprung für diese Praxis des Zusammentragens von Positionen, bei dem 

jeder Gehör findet, identifizieren die Zapatisten also explizit in der indigenen 

Tradition und nicht in deliberativen Erfahrungen der Polis oder des europäischen 

achtzehnten Jahrhunderts. Wie erwähnt (vgl. oben, 3.1.3) liegt einer der lokalen 

Ursprünge in den Versammlungen der traditionellen Mayagemeinschaften, aus 

denen die Vorfahren der aktiven Zapatisten ab den sechziger Jahren des zwan-

zigsten Jahrhunderts in die Sierra Lacandona auswanderten (vgl. Leyva Solano 

1995: 395). Die dort bereits praktizierte Form der gemeinsamen Beratung wurde 

während der sechziger und siebziger Jahre gezielt von den katholischen Kate-

chisten zu einer Methode der Befragung aller entwickelt, die sie in der Ma-

yasprache Tzeltal als „Tijwanej“ bezeichneten. Sie basierte auf der Überzeu-

gung, dass alle bereits Weisheit „in ihrem Herzen“ haben, die es zu artikulieren 

gilt (vgl. Leyva Solano 1995: 194 f.).  

Die Zapatisten setzen also auf die Vernunft als „Waffe“ in ihrem Kampf ge-

gen die korrupte mexikanische Regierung sowie gegen die Protagonisten einer 

globalen neoliberalen Ordnung. Eine Form, in der die Vernunft als Waffe einge-

setzt wird, ist das Enttarnen und Entlarven von Trugbildern, die diese Gegner 

mit rhetorischen Mitteln erschaffen, wobei die Zapatisten davon ausgehen, dass 

der Betrug letztlich für alle offensichtlich ist, die nicht von ihm profitieren. Ein 

weiterer Aspekt des von ihnen angestrebten politischen Handelns, der mit der 

Vernunft verknüpft ist, betrifft die implizite Annahme der Vernünftigkeit aller 

Beteiligten in deliberativen Prozessen, in denen die Lösung gemeinsamer Prob-

leme erzielt werden soll.  

                                                           
22  Die indigenen Gemeinschaften haben uns gelehrt, dass es immer gut ist, alle von uns 

zu befragen, um ein Problem zu lösen, egal, wie groß es ist. Deshalb schlagen wir vor, 

dass über diese Erklärung eine interkontinentale Beratung stattfindet.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Die Überzeugung ihrer überlegenen Vernunft dient also den Zapatisten als 

Motivationsquelle, weil sie nahelegt, dass die Gegner letztlich unterliegen wer-

den. Darüber hinaus dient die Vernunft als Basis von Formen des von ihnen 

praktizierten Engagements. Dazu gehören das „Entlarven“ falscher Behauptun-

gen und der deliberative Austausch über die Zukunft Mexikos und der Welt.  

3.2.2 Michael Hardt und Antonio Negri 

Vernunft und Aufklärung: Empire, Multitude und Commonwealth 

In der Einleitung zu „Empire“, dem ersten Buch ihrer Trilogie, formulieren 

Michael Hardt und Antonio Negri ihr Ziel folgendermaßen:  

„What we hope to have contributed in this book is a general theoretical 

framework and a toolbox of concepts for theorizing and acting in and against 

Empire“ (Hardt/Negri 2001: xvi). 

Der Bezug auf einen „allgemeinen theoretischen Rahmen“ und den „Werkzeug-

kasten für das Theoretisieren und Handeln“ verweist bereits auf ihren Anspruch, 

über die Einzelbeobachtungen hinauszugehen und das „Ganze“ in den Blick zu 

nehmen, eine Aufgabe, die in der Geschichte des Denkens mit der Philosophie 

und der Vernunft als ihrem Werkzeug identifiziert wird. In einem der Einfüh-

rungskapitel verwenden sie als Charakterisierung ihres Vorgehens dann explizit 

die Worte „reasoning“ (Hardt/Negri 2001: 47) und „philosophy“ (ibid.: 48). Mit 

der Bedeutung, die Hardt und Negri Vernunftgebrauch und Philosophie beimes-

sen, ist also gleichzeitig ein reflexives Element ihres Werkes angesprochen.  

Dabei präsentieren sie ihre Methode als aus zwei verschiedenen Ansätzen beste-

hend, von denen sie betonen, dass sie nicht dialektisch und absolut immanent 

(„nondialectical and absolutely immanent“, ibid: 47) sind. Damit distanzieren sie 

sich von allen an Hegel orientierten dialektischen Denkweisen und von jegli-

chem Vertrauen auf eine transzendente, über den verfügbaren irdischen Horizont 

hinausgehende Macht. Die beiden Ansätze charakterisieren sie folgendermaßen:  

„[T]he first is critical and deconstructive aiming to subvert the hegemonic 

languages and social structures and thereby reveal an alternative ontological basis 

that resides in the creative and productive practices of the multitude. The second 

is constructive and ethico-political, seeking to lead the processes of an effective 

social, political alternative, a new constituent power“ (ibid.: 47, Hervorhebung im 

Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 89 

 

Sie unterscheiden die beiden Ansätze also anhand von je zwei Adjektiven aus 

dem Bereich der philosophischen Methoden („critical and deconstructi-

ve“/„constructive and ethico-political“). Im Fortgang der Argumentation assozi-

ieren sie beide Ansätze zusätzlich noch mit Begriffen aus der Geschichtswissen-

schaft: Den ersten Ansatz bezeichnen sie als „Dekonstruktion der historia rerum 

gestarum“: 

„The critical approach is thus intended to bring to light the contradictions, cycles, 

and crises of the process because in each of these moments the imagined necessi-

ties of the historical development can open toward alternative possibilities. In 

other words, the deconstruction of the historia rerum gestarum, of the spectral 

reign of globalized capitalism, reveals the possibility of alternative organizations“ 

(ibid.: 48). 

Mit der „historia rerum gestarum“ meinen sie diejenigen Diskurse, „Spektakel“ 

und Geschichtsbilder, durch die die vorherrschende Ordnung des Empire sich 

selbst als legitim und alternativlos darstellt. Den zweiten Ansatz bringen sie 

hingegen in Verbindung mit den „res gestae“: 

„Here we must delve into the ontological substrate of the concrete alternatives 

continually pushed forward by the res gestae, the subjective forces acting in the 

historical context. What appears here is not a new rationality but a new scenario 

of different rational acts – a horizon of activities, resistances, wills, and desires 

that refuse the hegemonic order, propose lines of flight and forge alternative 

constitutive itineraries. This real substrate, open to critique, revised by the ethico-

political approach, represents the real ontological referent of philosophy, or really 

the field proper to a philosophy of liberation“ (ibid.: 48). 

Unter „res gestae“ verstehen sie hier also alle Handlungen, die sich gegen die 

hegemoniale Ordnung stellen. Diese Handlungen bilden für Hardt und Negri 

zwar noch keine „neue Rationalität“, wohl aber „ein Szenario verschiedener 

rationaler Akte“, wobei „verschieden“ sich hier auf die Unterscheidung oder 

Loslösung von der hegemonialen Ordnung bezieht. Diese bilden die Grundlage 

der Art von Philosophie, die Hardt und Negri anstreben: eine „Philosophie der 

Befreiung“. Dabei gehört es zur Aufgabe der Philosophie, diese Basis nicht nur 

zu konstatieren, sondern auch zu kritisieren und zu revidieren, so dass letztlich – 

dies lässt sich vor dem Hintergrund der Gesamtargumentation interferieren – 

durchaus eine neue Rationalität entwickelt werden soll. 

Diese „Philosophie der Befreiung“ grenzen sie ab gegen jegliche Form von 

„Philosophie der Geschichte“, die sich, so ihre Argumentation, durch einen De-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

terminismus der Ereignisse auszeichnet, wohingegen sie jeweils nur die Potenzi-

alität historischer Entwicklungen herausarbeiten wollen.
23

  

Nach der Distanzierung von Dialektik, Transzendenzbezug und Geschichts-

philosophie grenzen sie sich dann erneut von einem Hauptstrang der philosophi-

schen Tradition ab, indem sie betonen:  

„Philosophy is not the owl of Minerva that takes flight after history has been 

realized in order to celebrate its happy ending; rather, philosophy is subjective 

proposition, desire, and praxis that are applied to the event“ (ibid.: 48 f.). 

Hier spielen sie auf Hegels berühmten Satz aus der Vorrede zu den „Grundlinien 

der Philosophie des Rechts“ an, wonach die Philosophie wie die Eule der Miner-

va „erst mit der einbrechenden Dämmerung“ ihren Flug beginnt (vgl. Hegel 

1970 [1820]: 14), um sich von dem damit verbundenen Philosophiebegriff zu 

distanzieren. Gleichzeitig setzen sie Philosophie mit verschiedenen anderen 

Erfahrungsdimensionen und Tätigkeiten wie Leidenschaft und Praxis gleich, die 

seit der Antike von der Philosophie unterschieden wurden. 

Diesem Programm entsprechend gehört es unter den aktuellen Bedingungen 

laut Hardt und Negri zu den zentralen Aufgaben der engagierten Philosophie, 

den „Feind“ zu bestimmen:  

„The first question of political philosophy today is not if or even why there will 

be resistance and rebellion, but rather to determine the enemy against which to 

rebel“ (Hardt/Negri 2001: 211). 

Diese Frage machen Hardt und Negri sich zu eigen und nehmen die Antwort 

gleich zu Beginn vorweg: „The enemy […] is a specific regime of global relati-

ons that we call Empire“ (ibid.: 45 f.). Die kritische Analyse dieses Regimes glo-

baler Beziehungen im Sinne des ersten, „dekonstruktiven“ Ansatzes der Metho-

de bildet den Schwerpunkt von „Empire“
24

. Bei ihrer Analyse geht es ihnen pri-

mär darum aufzuzeigen, dass das „Empire“ zwar durch den Souveränitätsverlust 

der Nationalstaaten entstehen konnte, aber selbst eine neue Form von Souveräni-

tät darstellt, die nicht mehr an einem bestimmten Ort oder in einem Staat lokali-

siert werden kann:  

                                                           
23  Trotz dieser Selbstbeschreibung lässt sich ein großer Teil ihrer Argumente durchaus 

als geschichtsphilosophisch verstehen, insofern Hardt und Negri in der Geschichte die 

Offenbarung einer Teleologie erkennen. Vgl. dazu unten, Kap. 4.2.2.  

24  Zur Frage, wodurch sich das „Empire“ laut Hardt und Negri konstituiert und reprodu-

ziert vgl. Hardt/Negri 2001: 304–350. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 91 

 

„Our basic hypothesis is that sovereignty has taken a new form, composed of a 

series of national and supranational organisms united under a single logic of rule. 

This new global form of sovereignty is what we call Empire“ (ibid.: xii). 

Durch diese Identifikation des „Empire“ mit der neuen Form der Souveränität 

stellen sich die Autoren sowohl gegen die Idee der Globalisierungsenthusiasten, 

dass der Machtverlust nationaler Regierungen uneingeschränkten globalen 

Handlungsspielraum bedeutet, als auch gegen die pessimistische Vorstellung, 

dass politische Einflussnahme von Bürgern durch den Souveränitätsverlust der 

Nationalstaaten unmöglich geworden ist.  

Das „Empire“ entsteht laut Hardt und Negri durch das Zusammenwirken der 

nationalen und supranationalen Regime mit den Mechanismen des Kapitals und 

der Massenmedien. Anders als frühere Formen der Souveränität, so betonen 

Hardt und Negri, beruht die Macht des „Empire“ nicht mehr auf der Legitimati-

on durch eine transzendente Macht, sondern auf der Immanenz der Mechanis-

men des Kapitals:  

„Capital and sovereignty might well appear to be a contradictory coupling. 

Modern sovereignty relies fundamentally on the transcendence of the sovereign – 

be it the Prince, the state, the nation, or even the People – over the social plane. 

[…] Capital, on the contrary, operates on the plane of immanence, through relays 

and networks of relationships of domination, without reliance on a transcendent 

center of power“ (ibid.: 325 f.). 

Zusätzlich sorgen die Massenmedien für die Stabilität des „Empires“, indem sie 

Angst vor Arbeitslosigkeit, Gewalt und Armut verbreiten und das Bewusstsein 

der Menschen kontrollieren (vgl. ibid.: 323; 339). Hardts und Negris zentrale 

Aussage ist dabei, dass das „Empire“ zwar einerseits allgegenwärtig ist und 

keinen Ausweg offen zu lassen scheint, aber dennoch ein großes Potenzial für 

rebellisches Engagement birgt:  

„It seems as if there is no place left to stand, no weight to any possible resistance, 

but only an implacable machine of power. It is important to recognize the power 

of the spectacle and the impossibility of traditional forms of struggle, but this is 

not the end of the story. As the old sites and forms of struggle decline, new and 

more powerful ones arise. The spectacle of imperial order is not an ironclad 

world, but actually opens up the real possibility of its overturning and new 

potentials for revolution“ (ibid.: 323 f.). 

Hier artikulieren sie die Erfahrung des Durchschauens einer Illusion: Es scheint 

(„it seems“) so zu sein, als gebe es keinen Ort, von dem aus man die herrschen-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

den Zustände bekämpfen könnte. Tatsächlich haben sie jedoch erkannt, dass die 

Ordnung des „Empire“ kein „eiserner Panzer“, sondern durchlässig und verän-

derbar ist. An diese Erkenntnis schließen sie eine durchaus aufklärerische Auf-

forderung, zwar die Verfallserscheinungen der „alten“ Formen von Widerstand 

und Kampf zur Kenntnis zu nehmen, sich von dem einschüchternden „Schau-

spiel“ der vorherrschenden Ordnung jedoch nicht beeindrucken zu lassen. Dem 

entspricht auch die Tatsache, dass sie in der vorausgehenden Passage darauf 

hinweisen, dass „Aberglaube“ („superstition“, ibid.: 323) von jeher dafür gesorgt 

hat, die Menschen in Angst zu halten.  

In „Multitude“, dem zweiten Teil der Trilogie, betonen Hardt und Negri er-

neut, dass sie ihren Beitrag in den Bereich der Philosophie einordnen: „Keep in 

mind that this is a philosophical book.“ (Hardt/Negri 2005: xvi).  

Die zentrale Aufgabe von Philosophie und politischer Theorie sehen Hardt 

und Negri dabei darin, die Zeitumstände adäquat zu erfassen und die eigene Art 

des Verstehens und Denkens darauf einzustellen. Dies formulieren sie explizit 

als Teil ihres Programms, indem sie auf Marx’ Aussagen in den „Grundrissen“ 

rekurrieren:  

„In contrast to various idealisms that propose independent, transhistorical 

theoretical frameworks, adequate for all social realities – one size fits all – Marx 

explains in his 1857 introduction to the Grundrisse, a wonderfully compact 

discourse on method, that our mode of understanding must be fitted to the 

contemporary social world and thus change along with history“ (ibid.: 140).25 

Daraus ergibt sich also das Paradoxon, dass die Befolgung von Marx’ methodi-

scher Anweisung zwangsläufig zur Abweichung von seinen Theorien führt:  

„To follow Marx’ method, then, one must depart from Marx’s theories to the 

extent that the object of his critique, capitalist production and capitalist society as 

a whole, has changed“ (ibid.). 

Gleichzeitig finden sie in den „Grundrissen“ jedoch Hinweise darauf, dass Marx 

die von ihnen hervorgehobenen Entwicklungen vorausgesehen hat, wie etwa die 

Bedeutung der „lebendigen Arbeit“ als Basis aller menschlichen Aktivität und 

Quelle allen Wohlstandes (vgl. ibid.: 141–153). Dies führt sie zu dem „gespens-

tischen Verdacht“ („haunting suspicion“, ibid.: 141), dass er ihnen vorausgegan-

gen ist.  

                                                           
25  Sie beziehen sich auf die Grundrisse in der Übersetzung von Martin Nicolaus (Marx 

1973), S. 81–111. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 93 

 

Durch diesen doppelten Verweis auf Marx – erstens auf seine Forderung 

nach einer Theorie, die mit der Zeit geht, und zweitens auf seine Vorwegnahme 

einiger ihrer Thesen – rekurrieren die Autoren auf seine Methode des Verstehens 

und gleichzeitig auf einige seiner Prognosen, und reagieren so möglicherweise 

gleichzeitig auf den antizipierten Vorwurf einer zu großen Abweichung von den 

Paradigmen des Marxismus.  

In „Commonwealth“, dem dritten Teil der Trilogie, wenden sich die Autoren 

erneut dem dekonstruktiven Moment ihrer Methode zu, für das sie sich in einem 

einführenden Kapitel ein antikes Vorbild wählen, nämlich Euhemerus:  

„We need for contemporary political thought an operation something like the one 

Euhemerus conducted for ancient Greek mythology in the fourth century BC. 

Euhemerus explains that all of the myths of gods are really just stories of 

historical human actions that through retelling have been expanded, embellished, 

and cast up to the heavens. Similarly today the believers imagine a sovereign 

power that stands above us on the mountaintops, when in fact the dominant forms 

of power are entirely this-worldly. A new political Euhemerism might help people 

stop looking for sovereignty in the heavens and recognize the structures of power 

on earth“ (Hardt/Negri 2009: 5 f.).26  

Als Leitbild für „zeitgenössisches politisches Denken“ – zu dem sie ihren eige-

nen Beitrag zählen – wählen sie also den „neuen politischen Euhemerismus“ und 

erklären es somit zum Ziel, den menschlichen Ursprung und damit die Verän-

derbarkeit aller dominanten Machtstrukturen freizulegen.  

Der hier bereits angedeuteten aufklärerischen Absicht entsprechend wählen 

Hardt und Negri dann als weiteren Referenzautor für ihr theoretisches Projekt 

Immanuel Kant, wobei sie allerdings betonen, dass sie eine „illoyale, tendenziö-

se Aneignung“ (ibid.: 8) beabsichtigen. Was sie von Kant übernehmen wollen, 

ist lediglich die formale Struktur seines epistemologischen Schemas. Dieses 

wollen sie jedoch nicht wie Kant primär auf die Bedingungen der Möglichkeit 

von Erkenntnis anwenden, sondern auf die Frage der Macht (vgl. ibid.: 6). Als 

die beiden „transzendentalen Kräfte“, die es zu analysieren gilt, um die heutigen 

Machtstrukturen der globalisierten Welt zu verstehen, benennen sie Recht und 

Kapital:  

                                                           
26  Als Quelle verweisen Hardt und Negri hier auf Léon Robins Buch „La pensée grecque 

et les origines de l’esprit scientifique“ (Robin 1923: 209–212). Allerdings findet sich 

an der angegebenen Stelle kein Hinweis auf Euhemerus und auch im restlichen Buch 

wird der Autor nur einmal erwähnt (vgl. ibid.: S. 208). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„Following the form of Kant’s argument, then, our transcendental critique must 

show how capital and law intertwined together – what we call the republic of 

property – determine and dictate the conditions of possibility of social life in all 

its facets and phases“ (ibid: 8.). 

Im Vergleich zu den vorigen beiden Büchern fällt auf, dass Hardt und Negri hier 

den Gegenstand der kritischen Analyse nicht mehr als „Empire“, sondern als 

„republic of property“ bezeichnen, womit sie den Begriff „Imperium“ als Cha-

rakterisierung einer bestimmten Ordnung ablösen durch den Ordnungsbegriff der 

„Republik“. Die Stoßrichtung bleibt aber dieselbe.
27

 Das gilt auch für das Ziel, 

das die kritische Analyse erreichen soll, nämlich die Überwindung von Resigna-

tion und das Aufzeigen von Potenzialen für revolutionäre Veränderung:  

„And we should highlight, finally, how the practical consequences of this 

transcendental critique of the republic of property overcome the powerlessness 

and bitter resignation that characterizes the ‚transcendent‘ analyses of sovereignty 

and fascism. Our critique of capital, the republican constitution, and their 

intersection as transcendental forms of power does not imply either absolute 

rejection, nor, of course, acceptance and acquiescence. Instead our critique is an 

active process of resistance and transformation […]“ (ibid.: 8). 

Auch hier betonen die Autoren, dass sie ihre Kritik nicht nur als Voraussetzung 

für Engagement verstehen, sondern als Teil des „Prozesses von Widerstand und 

Transformation“ selbst. Diese Charakterisierung verwenden sie nicht nur für den 

Begriff der Kritik, sondern auch für den der Vernunft, wenn sie formulieren:  

„Here reason is no longer the foundation of duty that supports established social 

authority but rather a disobedient, rebellious force that breaks through the fixity of 

the present and discovers the new“ (ibid.: 17.). 

Das Verhältnis ihrer eigenen Absichten zum aufklärerischen Projekt Kants fas-

sen sie folgendermaßen zusammen:  

                                                           
27  Auch in „Empire“ und „Multitude“ stellen sie das Privateigentum als eines der Haupt-

probleme dar. Außerdem wird bereits in „Empire“ formuliert, dass die Struktur des 

Empire die einer Mischverfassung ist, allerdings einer Kombination aus den klassi-

schen Verfallsformen Tyrannis, Oligarchie und Demokratie (vgl. Hardt/Negri 2001: 

304–321). Abgesehen davon wir auch in „Commonwealth“ noch der Begriff „Empire“ 

verwendet, um den „Gegner“ zu benennen (vgl. Hardt/Negri 2009: 226). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 95 

 

„This too is an Enlightenment project, but one based on an alternative rationality 

in which a methodology of materialism and metamorphosis calls on powers of 

resistance, creativity, and invention“ (ibid.: 21). 

Hier wird erneut das zu Beginn von „Empire“ angesprochene Projekt der „neuen 

Rationalität” erwähnt und stichwortartig beschrieben als ausgehend von einer 

Methode des „Materialismus“ und der „Metamorphose“, die an die Kräfte des 

Widerstands, der Kreativität und der Erfindung „appellieren“.  

Alternative Rationalität und das Gemeinsame: Commonwealth 

Gleichzeitig betonen Hardt und Negri, dass die Analyse, die ja Teil der Aufgabe 

von Philosophie und „Nachdenken“ ist, ihre Grundlage im „Eintauchen“ in die 

Kämpfe der Unterdrückten finden muss:  

„Key is the immersion of the analysis in the struggles of the subordinated and the 

exploited, considered as the matrix of every institutional relationship and every 

figure of social organization“ (Hardt/Negri 2009: 24). 

Ein Vorbild für eine solche Verankerung des politischen Denkens in den Kämp-

fen und Bewegungen finden sie bei Autoren und in Zeitschriften der sechziger 

Jahre, wie Socialisme ou Barbarie in Frankreich oder den Quaderni Rossi in 

Italien (vgl. ibid.).  

Um den Zusammenhang zwischen militanter Erfahrung und wissenschaftli-

cher Analyse zu verdeutlichen gehen die Autoren noch weiter in der Geschichte 

zurück und finden Anknüpfungspunkte in der erfahrungsbasierten Wissenschaft 

der italienischen Renaissance:  

„This intellectual development recalls in some respects the scientific trans-

formations of the Italian Renaissance three centuries earlier. Renaissance 

philosophers combined their critique of the scholastic tradition with experiments 

to understand the nature of reality, combing the city, for example, for animals to 

dissect, using their bistoury and scalpels to reveal the functioning of individual 

bodies. So too the theorists of the 1950s and 1960s, when, one might say, 

modernity arrives at its conclusion, recognize the necessity not only to develop a 

philosophical critique of the Marxist tradition but also to ground it in militant 

experience, using the scalpels that reveal, through readings of the factory and 

social struggle, the new anatomy of collective bodies“ (ibid.: 25 f.). 

Hardt und Negri parellelisieren also die Kritik der Renaissancephilosophen an 

der festgefahrenen Scholastik mit der Kritik der Bewegungsintellektuellen der 

fünfziger und sechziger Jahre an der aus ihrer Perspektive ebenfalls verkrusteten 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Marxistischen Tradition. Das gemeinsame Moment sehen sie im Rückgriff auf 

die Empirie, hier die anatomischen Versuche an Tieren, dort die aktive Teilnah-

me an konkreten sozialen und wirtschaftlichen Kämpfen. In diesem Zusammen-

hang wird klar, dass Hardt und Negri sich diese Vorgehensweise der Kritiker am 

„klassischen“ Marxismus zu eigen machen und auf die Aktualität übertragen. 

Als weiteres Beispiel für diese Überzeugung, bei dem die Bedeutung konkre-

ter militanter Erfahrung für das konstitutive Moment von Theorie zum Ausdruck 

kommt, finden Hardt und Negri bei dem deutschen Autor Hans-Jürgen Krahl, 

der im Umfeld der 68er-Bewegung wirkt:  

„And finally Hans-Jürgen Krahl, in the midst of one of those extraordinary 

discussions at the heart of the German socialist youth movements that precede the 

events of 1968, insists on the break with every transcendental concept of the 

revolutionary process such that every theoretical notion of constitution has to be 

grounded in concrete experience“ (ibid.: 24 f.).28 

Die Notwendigkeit der Verbindung von Denken und kämpferischer Erfahrung 

begründen Hardt und Negri im Fortgang der Argumentation auf noch elaborier-

tere Weise. Dazu gehen sie von dem Programm aus, das Foucault in „Wahnsinn 

und Gesellschaft“ (1989 [1961]) entwirft, worin es laut Hardt und Negri nicht 

nur darum geht, die „souveräne Herrschaft der Vernunft“ in Frage zu stellen, 

sondern auch darum herauszufinden, ob es eine Wahrheit jenseits des Wahnsinns 

gibt (vgl. Hardt/Negri 2009: 119). Als mögliche Antwort auf die Frage nach 

einer „alternativen Wahrheit“ und einer „alternativen Rationalität“ verweisen 

Hardt und Negri dann auf die Versuche, sich außerhalb der dominanten Denk- 

und Machtstrukturen zu bewegen, wie sie nicht nur von Foucault in seiner Fo-

kussierung des angeblichen Wahnsinns, sondern auch von den postkolonialen 

oder feministischen Ansätzen unternommen wurden. Diese Strategie verfolgen 

sie jedoch selbst nicht, weil sie die Grenzen aller Bemühungen betonen, einen 

                                                           
28  Hier beziehen sich die Autoren auf den Band „Konstitution und Klassenkampf“ 

(Krahl 1971), Kap. 31. Eine genauere Quellenangabe machen Hardt und Negri nicht. 

Interessant an dem zitierten Text, der erstmalig 1969 veröffentlicht wurde, ist, dass 

auch hier bestimmte Richtungen des Marxismus-Leninismus mit einem „scholasti-

schen ordo“ verglichen werden (ibid.: 331). Zur Bedeutung der Erfahrung des Kamp-

fes führt der Autor aus: „Der Zugang zur Bedürfnisstruktur der Massen ist nicht aus 

innertheoretischen Ableitungen zu leisten, sondern basiert auf der praktischen Erfah-

rung des politischen Kampfes. Diese Erfahrung unterdrückt die Dimension emanzipa-

tiver Bedürfnisse und parteilicher Interessen, wenn sie in die formale Sprache positi-

vistischer und empiristischer Theorien umgesetzt wird“ (ibid.: 344).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 97 

 

Standpunkt zu finden, der außerhalb der Moderne liegt oder in irgendeiner Form 

„unkontaminiert“ sein will (vgl. ibid.: 119 f.).  

Stattdessen formulieren sie es als ihr Ziel, ein „biopolitisches Konzept der 

Rationalität“ („biopolitical conception of rationality“, ibid.: 120) zu entwickeln. 

Mit dem Begriff der „Biopolitik“ schließen sie ebenfalls an Foucault an, wobei 

sie auch hier nicht an einer „philologischen“ (ibid.: 59), also wortgetreuen Orien-

tierung interessiert sind: Laut ihrer Rekonstruktion geht es Foucault in seinen 

Überlegungen zur Biomacht darum zu zeigen, wie durch das Management von 

Gesundheit, Reproduktion etc. Macht ausgeübt wird, die das Leben selbst ver-

waltet und produziert (vgl. ibid.: 57). Dementsprechend verstehen auch Hardt 

und Negri unter Biomacht die „Macht über das Leben“ („power over life“, ibid.). 

Davon grenzen sie – in einer Unterscheidung, die sie bei Foucault angelegt aber 

nicht durchgehalten finden – die „Biopolitik“ ab, als die „Macht des Lebens 

Widerstand zu leisten und eine alternative Produktion von Subjektivität zu be-

stimmen“ („power of life to resist and determine an alternative production of 

subjectivity“, ibid.). Dabei sind beide Momente laut Hardt und Negri auch bei 

Foucault aufeinander bezogen, insofern die Ausübung von Macht bei ihm immer 

das Vorhandensein von Freiheit und Widerstandsbereitschaft voraussetzt (vgl. 

ibid.: 56; 59). Als Pendant zur Biomacht bedeutet Biopolitik für Hardt und Negri 

also das Ausbrechen der Freiheit, was sie folgendermaßen formulieren: „Biopo-

litics appears in this light as an event, or, really, as a tightly woven fabric of 

events of freedom“ (ibid.: 59). Eine „biopolitische Rationalität“ müsste demnach 

also ein Vernunftgebrauch sein, durch den ein „Gewebe von Ereignissen der 

Freiheit“ zum Ausdruck kommt.  

Eine Schlüsselrolle für die „biopolitische Rationalität“ spielt dabei das „Ge-

meinsame“, dem sie eine außergewöhnliche Kraft zuschreiben:  

„[T]he experience of the common provides a framework for breaking the 

epistemological impasse created by the opposition of the universal and the 

particular. Once we have critiqued the false universals that characterize dominant 

modern rationality, any new attempt to promote universal truths is rightly viewed 

with suspicion, because the critique has unmasked not only those specific claims 

to universality but also the transcendent or transcendental basis on which 

universal truths are proclaimed. It is not sufficient, though, in reaction to this, 

simply to limit ourselves to particular knowledges with no claim to truth“ (ibid.: 

120). 

Durch die „Erfahrung des Gemeinsamen“ soll es also möglich werden, die „epis-

temologische Sackgasse“ zu überwinden, in die die Philosophie sich durch den 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Gegensatz von „universal“ und „partikular“ manövriert hat.
29

 Denn die Infrage-

stellung oder „Demaskierung“ der falschen Wahrheitsansprüche moderner Rati-

onalität führt dazu, dass allen neuen Wahrheitsansprüchen ebenfalls zu Recht mit 

Misstrauen begegnet wird. Der Verzicht auf die Erhebung eines Wahrheitsan-

spruchs ist für Hardt und Negri jedoch keine Option. Sie bieten damit eine Lö-

sung für eine andere vernunftbezogene Erfahrung an, nämlich die der gedankli-

chen Ausweglosigkeit. Gleichzeitig knüpfen sie an das alte philosophische Prob-

lem des Relativismus an, wie es bereits von Platon im Dialog „Theaitetos“ ver-

handelt wird: Die Relativierung aller Wahrheitsansprüche muss sich selbst gefal-

len lassen, als nur eine von vielen möglichen Positionen ignoriert zu werden 

(vgl. oben, Kap. 3.1.3). Wie in der Antike wird hier auf eine bestimmte Erfah-

rung zurückgegriffen, um ein epistemologisches Problem zu lösen. Allerdings ist 

in der platonischen und aristotelischen Tradition die noetische Erfahrung gerade 

keine „gemeinsame“ Erfahrung oder „Erfahrung des Gemeinsamen“, sondern – 

wie im Höhlengleichnis illustriert – die Erfahrung eines Einzelnen, die ihn von 

den Mitmenschen entfremden kann, die seine Erfahrung nicht teilen. Zwar spielt 

auch hier die Praxis des Austausches von Gedanken und Ansichten über das 

Wahre eine zentrale Rolle, wie er durch die Verbreitung der Methoden der Lo-

gik, Rhetorik und Grammatik durch die Sophisten ermöglicht wurde. Dabei wird 

jedoch zwischen der noetischen Erfahrung selbst (die nur der Einzelne machen 

kann) und ihrer Artikulation und Kommunikation unterschieden. 

Eine erste Annäherung an die Begründung, inwiefern die „Erfahrung des 

Gemeinsamen“ in der Lage ist, einen Ausweg aus der Sackgasse des Relativis-

mus zu weisen, liefern sie, indem sie auf den Alltagsgebrauch von Ausdrücken 

wie „Common Sense“ und „Common Knowledge“ verweisen. Beide Bezeich-

nungen enthalten einen Teil dessen, worauf sie abzielen, insofern als sie „über 

die Grenzen des Partikularen hinausreichen“ und auf eine „gewisse soziale All-

gemeinheit hinweisen“. Allerdings drücken beide Termini laut Hardt und Negri 

ein passives Verständnis des Gemeinsamen aus, wohingegen sie – in loser An-

knüpfung an Spinozas Konzept der „Gemeinbegriffe“ (vgl. dazu oben, Kap. 

3.1.3) – auf dessen aktive Herstellung abzielen wollen (vgl. ibid.: 120 f.):  

                                                           
29  Strukturell erinnert Hardts und Negris These hier an ihre Aussage, dass die Multitude 

durch immaterielle Arbeit in der Lage ist, die Strukturen der Gesellschaft selbst zu 

schaffen und so die Alternative zwischen Anarchie und Souveränität überwinden 

kann: So wie sie hier ein epistemologisches Dilemma auflösen wollen, versuchen sie 

dort durch Rückgriff auf die gemeinsame Arbeit der Multitude, ein scheinbar ausweg-

loses politisches Dilemma zu lösen. Vgl. dazu unten, Kap. 4.2.2.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 99 

 

„We concentrate instead, following Spinoza’s conception of ‘common notions’ on 

the production and productivity of the common through collective social 

practices. Like the universal, the common lays claim to truth, but rather than 

descending from above, this truth is constructed from below” (ibid.).30 

Durch kollektive soziale Praxis soll also das Gemeinsame produziert werden, das 

dadurch ebenfalls einen Wahrheitsanspruch erhebt, wobei das „Gemeinsame” 

anders als das „Universale“ von unten konstruiert wird und nicht von oben her-

absteigt. Diese Aussage präzisieren die Autoren folgendermaßen:  

„[E]pistemology has to be grounded on the terrain of struggle – struggle that not 

only drives the critique of the present reality of domination but also animates the 

construction of another reality. Saying that truth is constructed from below means 

that it is forged through resistance and practices of the common“ (ibid.). 

Die Tätigkeit, auf die Hardt und Negri primär abzielen, wenn sie von kollektiven 

sozialen Praktiken sprechen, die das Gemeinsame und seinen Wahrheitsanspruch 

hervorbringen, ist also der „Kampf“. Mit diesem Wort meinen Hardt und Negri 

verschiedenste Formen von Arbeitskämpfen oder Kämpfen um Ressourcen oder 

bestimmte Rechte, wobei sie sich in „Commonwealth“ besonders auf solche 

Kämpfe berufen, in denen Aktivisten aus verschiedensten Berufsgruppen, sozia-

len und ethnischen Hintergründen zusammenwirken und dabei nicht nur gemein-

same Ziele verfolgen, sondern auch gemeinsame Organisationsstrukturen auf-

bauen (vgl. ibid.: 111). Als Beispiele nennen sie unter anderem die mexikani-

schen Zapatisten und die Bewegung gegen die Privatisierung von Wasser und 

Gas in Bolivien (vgl. ibid.: 106–112). Zu diesem Paradigma passt auch, dass sie 

als weitere Schlagworte zur Charakterisierung ihres Projekts der biopolitischen 

Vernunft „strategische Untersuchung“ und „Militanz“ verwenden: „The collecti-

ve practice of biopolitical reason has to take the form of strategic investigation, a 

form of militancy“ (ibid.: 125).     

 Sie begründen die Aussage, dass biopolitische Vernunft die Form der „Mi-

litanz“ annehmen muss, zunächst durch den Verweis auf die Notwendigkeit der 

öffentlichen Vergewisserung über die Wahrheit durch öffentliche Aussprache: 

                                                           
30  Für Spinoza berufen sie sich nicht auf den Originaltext, sondern auf Martiál Gúeroult 

(Gúeroult 1974: 324–333). Zusätzlich verweisen sie auf Gramscis Diskussion von 

„Common sense“ („senso comune“) in seinem Text „Critical Notes on an Attempt at 

Popular Sociology“ (im Original heißt die Passage aus den Quaderni del Carcere „Os-

servazioni e note critiche su un tentativo di ‚Saggio popolare di sociologia‘“ (vgl. 

Gramsci 1975 [1948]: II, 1396–1401).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„Spinoza jokes at one point that in order to speak the truth of the sestertius or the 

imperial (two different coins) that I have in my hand and grasp their value, I have 

to refer to the common voice that gives them monetary value. Truth can only be 

proclaimed out loud“ (ibid.: 125).31 

Dann fügen sie eine zweite Begründung an:  

„[T]ruth must be not only proclaimed but also acted, which Spinoza identifies 

with the formula experientia sive praxis, the principle of a truth formed by the 

activism of subjects who want to live a common life“ (ibid.: 125).32 

Hier betonen sie also, dass die Wahrheit nicht nur laut ausgesprochen werden 

muss, um sich überhaupt als solche zu konstituieren, sondern dass sie „gehan-

delt“ werden muss. Es geht Hardt und Negri also nicht darum, dass die Wahrheit 

erst erkannt und dann im zweiten Schritt „in die Tat umgesetzt“ werden muss, 

sondern sie betonen, dass eine gemeinsame Wahrheit erst durch gemeinsame 

Taten in Form der „strategischen Untersuchung“ entsteht.  

Beispiele für eine solche „strategische Untersuchung“ finden Hardt und Neg-

ri in den „Bewegungen der Multitude der letzten Dekaden“ („movements of the 

multitude in the last few decades“, ibid.: 127), was sie anhand von drei Kontex-

ten illustrieren: Ihr erstes Beispiel finden sie im bereits in anderem Zusammen-

hang erwähnten Vorgehen linker Intellektueller der sechziger Jahre, die unter 

dem Motto der „Conricerca“ („Mit-Forschung“) den Parteihierarchien das Mo-

                                                           
31  Hardt und Negri geben hier keine Belegstelle an. Sie beziehen sich wahrscheinlich auf 

den fünfzigsten Brief an Jarig Jelles, in dem Spinoza das Beispiel der beiden Münzen 

verwendet (vgl. Spinoza 1977 [1677]: 209). Allerdings geht es Spinoza darin um eine 

andere Frage. In letztlich theologischer Absicht will er klären, was die Voraussetzung 

dafür ist, Dinge einer übergeordneten Gattungsbezeichnung zuzuordnen: Dies geht im 

Falle von „Sexterz“ und „Imperial“ nur dann, wenn sie beide als der Gattung „Mün-

zen“ zugehörig erkannt werden. Mit der „gemeinsamen Gattung“ („commune genus“, 

Spinoza 1976 [1677]: 150) meint Spinoza hier also nicht, dass sie von allen Sprechern 

als solche erkannt wird, sondern, dass sie den beiden Exemplaren (Sexterz und Impe-

rial) gemeinsam ist.  

32  Auch hier findet sich kein Beleg für den Ausdruck von Spinoza. Wahrscheinlich 

beziehen sie sich auf den Tractatus Politicus, wo Spinoza in Kap. I, §3 ausführt: „Ita 

ut non credam, nos posse aliquid, quod ab experientia, sive praxi non abhorreat, 

cogitatione de hac re assequi, quod nondum expertum, compertumque sit.“ („Daher 

glaube ich nicht, dass wir in dieser Angelegenheit etwas der Erfahrung, d.h. der Pra-

xis, nicht Widersprechendes durch bloßes Nachdenken erfassen können, das nicht 

schon erprobt worden ist und somit wohlbekannt ist“ (vgl. Spinoza 1994 [1677]: 8 f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 101 

 

nopol auf die Wissensproduktion entziehen und gemeinsam mit den Arbeitern 

alternative Formen des Wissens hervorbringen.
33

 Einen weiteren Fall gelungener 

„strategischer Untersuchung“ sehen sie gegeben, wenn Professoren und Studen-

ten ihre Arbeit auf den Raum außerhalb der Universitäten und in die sozialen 

Bewegungen verlagern, und dies nicht als selbstlosen Dienst, sondern vor allem 

als Möglichkeit verstehen, ihre Fähigkeit zur Wissensproduktion zu potenzieren 

(vgl. ibid.).
34

 In einer argumentativen Klimax nennen sie als letztes Beispiel die 

„Globalisierungsbewegungen“ (ibid.), die aus ihrer Sicht die anhand der Fabrik 

erprobten Modelle der „Conricerca“ auf das „gesamte Terrain biopolitischer 

Produktion“ übertragen (vgl. ibid.). Als konkrete Formen, wie diesen Bewegun-

gen dies gelingt, nennen sie soziale Zentren, „Nomaden-Universitäten“, Websei-

ten und Bewegungszeitschriften (vgl. ibid.).
35

 Vor dem Hintergrund dieser Bei-

spiele „strategischer Investigation“ stellen sie fest, dass Reflexion und Handeln 

hier nicht voneinander getrennt werden können: „Strategic investigation is really 

something you cannot talk about without doing it“ (ibid.: 128). 

Die Aufgabe von Philosophie und Rationalität besteht bei Hardt und Negri 

also nicht nur in der nachträglichen Reflexion von politischem Handeln, sondern 

ist für sie integraler Bestandteil von Engagement. Dies bringen sie plakativ zum 

Ausdruck, indem sie sich von der Tradition abgrenzen, die die Philosophie als 

„Eule der Minerva“ versteht.  

Aus ihrem Anspruch, „ein philosophisches Buch“ zu schreiben, den sie in 

„Multitude“ formulieren (Hardt/Negri 2005: xvi), ergibt sich, dass die Auseinan-

dersetzung mit Philosophie und Vernunft eine reflexive Funktion hat: Sie wollen 

sich also durch die Philosophie engagieren, wobei sie ein dekonstruktives, kriti-

sches Moment und ein konstruktives Moment unterscheiden. Gleichzeitig schafft 

die Philosophie für Hardt und Negri auch die Grundlage für politisches Engage-

ment, denn dieses ist auf der Basis eines umfassenden Relativismus oder Skepti-

zismus nicht denkbar.  

Ihre Argumentation beruht dabei sowohl auf unmittelbarer Erfahrung, als 

auch auf dem Rückgriff auf Vorbilder aus verschiedenen Epochen: Die Erkennt-

                                                           
33  Als Referenzautor nennen sie Romano Alquati und seine Texte in „Sulla Fiat ed altri 

scritti“ (1975) und „Per fare conricerca“ (1993). Wie in Kap. 3. Erwähnt, arbeitete 

Negri selbst mit Alquati zusammen und gehörte mit ihm und Mario Tronti zu den 

Gründern der Zeitschrift „Classe operaia“.  

34  Hier verweisen sie auf einen Essay von Charles Hale (2006). 

35  Als Beispiele für Publikationen, die aus solchen Praktiken hervorgegangen sind, 

nennen sie: „La hipótesis 891“, verfasst vom „Colectivo Situaciones“ (2002); 

„L’università globale“ des „Collettivo edu-factory“ (2008) und „Nociones comunes: 

Experiencias y ensayos entre investigación y militancia“ (Malò 2004).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

nis, dass das „Empire“ keine eiserne, unveränderliche Welt darstellt, sondern 

durchaus Risse hat, die Veränderungen ermöglichen, beruht auf ihrer eigenen 

Erfahrung des Durchschauens einer Illusion. Gleichzeitig berufen sie sich für 

den Prozess dieses Enthüllens auch auf Vorbilder von Euhemerus bis zu den 

Aufklärern. Die Schilderung der gedanklichen Ausweglosigkeit, in die der nicht 

stillstellbare Impetus des Demaskierens führt, lässt ebenfalls auf eine persönliche 

Erfahrung schließen. Der Lösungsvorschlag für diese Ausweglosigkeit – der 

Rekurs auf die „Erfahrung des Gemeinsamen“ – beruht dabei wiederum einer-

seits auf Vorbildern der Ideengeschichte, allen voran Spinoza. Auch hier lässt 

sich jedoch interferieren, dass ihre persönlichen Erfahrungen der Teilnahme an 

sozialen Bewegungen von den Operaisten bis hin zur Globalisierungskritik 

Grundlage für ihre Überzeugung sind. Die Erkenntnis von Wahrheit wird für sie 

gerade nicht durch den Rückzug aus dem Alltäglichen und dem Einnehmen einer 

Vogelperspektive erreicht, sondern durch die Immersion in soziale Kämpfe. 

Ausgeblendet wird dabei jedoch, dass bereits die Entscheidung für eine solche 

Immersion die Entscheidung für die Legitimität der jeweiligen Anliegen und 

Formen von Auseinandersetzung voraussetzt. 

3.3 RATIO UND ÖKONOMISCH-SOZIOLOGISCHE 

KRITIK 
R A T I O  U N D  Ö K O N O M I S C H - S O Z I O L O G I S C H E  K R I T I K  

3.3.1 Pierre Bourdieu 

1995 gründete Pierre Bourdieu gemeinsam mit anderen Wissenschaftlern unter 

dem Eindruck der französischen Mobilisierungen von Arbeitlosen, „Sans-

Papiers“ und Arbeitern das Netzwerk „Raisons d’Agir“, dessen Verlag „Éditions 

Raisons d’Agir“ auch seine beiden Sammelbände globalisierungskritischer Texte 

„Contre-feux“ (Bourdieu 1998) und „Contre-feux 2“ (Bourdieu 2001) heraus-

brachte. Bereits in dem von Netzwerk und Verlag gewählten Namen, der sich die 

doppelte Bedeutung von „raison“ – „Grund“ und „Vernunft“ – zu Nutze macht, 

wird der enge Zusammenhang von Vernunft und politischem Engagement in 

seinem Denken deutlich. Und tatsächlich spielt die Vernunft in diesen Texten 

eine zentrale Rolle sowohl für die Motivation als auch für die Formen des verän-

dernden und rebellischen Handelns.  

Die Verteidigung der Vernunft gegen ihren Missbrauch 

Dabei setzt Bourdieu zunächst bei einer Kritik des vorherrschenden Vernunft-

verständnisses des Neoliberalismus an: Zum einen kritisiert er den „szientisti-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 103 

 

schen Rationalismus“ („rationalisme scientiste“, Bourdieu 1998: 25) der mathe-

matischen Modelle und Theorien des rationalen Handelns, der aus seiner Sicht 

Weltbank, IWF und transnationale Law Firms dominiert. Dabei macht er deut-

lich, dass er nicht die ökonomische Wissenschaft als solche verurteilt, sondern 

die mit Vernunft verwechselte Dogmatik, die auf ökonomischen Theoriefrag-

menten aufgebaut ist. Aufgrund der Beobachtung, dass diese vereinfachten The-

oriegebäude unhinterfragt akzeptiert werden, vergleicht Bourdieu sie mit einer 

religiösen Orthodoxie: So spricht er etwa von der „ökonomischen Vulgata“ 

(„vulgate économique“, Bourdieu 1998: 56; „vulgate néo-libérale, orthodoxie 

économico-politique“, Bourdieu 2001: 7) oder von Propheten einer „nouvelle 

religion économique“ (ibid.: 98). Den Glauben an die heilsame Wirkung des 

Freihandels nennt er „formidable croyance“ (Bourdieu 1998: 114) oder „Free 

Trade Faith“ (ibid.) und wirft den Politikern vor, die Macht der Märkte zu sakra-

lisieren (vgl. ibid.). Statt der Anwendung von Vernunft handelt es sich bei den 

extremen Vertretern der neoliberalen Chicago School aus Bourdieus Sicht um 

eine Form von „szientistischer Verrücktheit“ („folie scientiste“, Bourdieu 2001: 

98), die er mit den „exaltiertesten Delirien“ („délirés les plus exaltés“, ibid.) des 

„wissenschaftlichen Sozialismus“ vergleicht (vgl. ibid., sowie Bourdieu 1998: 

56; 114).  

Die Reduktion der Vernunft auf mathematische Formalisierungen interpre-

tiert Bourdieu dabei gleichzeitig als Artikulation und Garantie einer westlichen 

Arroganz, die agiert, als habe eine bestimmte Gruppe von Menschen ein Mono-

pol auf die Vernunft. Diese Grundhaltung charakterisiert er als „imperialisti-

schen Rationalismus“ (vgl. ibid.: 26) und Ausdruck eines Machtmissbrauchs, der 

sich auf die Vernunft beruft („abus de pouvoir qui s’arment ou s’autorisent de la 

raison“, ibid.). Sie führt bei den arabischen, südamerikanischen, und afrikani-

schen Bevölkerungen laut Bourdieu zu einer „Revolte gegen die Vernunft“ („ré-

volte très profonde contre la raison“, ibid.). 

Als Mittel gegen diesen Missbrauch plädiert Bourdieu für eine Verteidigung 

der Vernunft:  

„C’est encore défendre la raison que de combattre ceux qui masquent sous les 

dehors de la raison leurs abus de pouvoir ou qui se servent des armes de la raison 

pour asseoir ou justifier un empire arbitraire“ (ibid.: 26).36  

                                                           
36  Man kann die Vernunft auch verteidigen, indem man die bekämpft, die unter dem 

Deckmantel der Vernunft ihren Machtmissbrauch maskieren oder die sich der Waffen 

der Vernunft bedienen, um eine willkürliche Herrschaft zu festigen oder zu legitimie-

ren.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Diese Verteidigung der Vernunft besteht also darin, den Machtmissbrauch zu 

entlarven, die sich unter dem Deckmantel der Vernunft verstecken. Ähnlich 

argumentiert er dabei in Bezug auf das Gedankengebäude des Neoliberalismus:  

„À cette idéologie, qui habille de raison pure une pensée simplement con-

servatrice, il est important d’opposer des raisons, des arguments, des réfutations, 

des démonstrations, et donc de faire du travail scientifique“ (ibid.: 60).37 

Die „wissenschaftliche Arbeit“ („travail scientifique“), die Bourdieu diesem als 

reine Vernunft „verkleideten“ konservativen Denken entgegen halten will, ba-

siert dabei auf einem anderen Vernunftverständnis als dem des Neoliberalismus, 

das laut Bourdieu auf einer „mathematischen Fiktion“ (vgl. ibid.: 108) und einer 

„engen und strikten Konzeption von Rationalität“ („conception aussi étroite que 

stricte de la rationalité“, ibid.) beruht, die den individuellen Profit als einzige 

Leitlinie der Rationalität festlegt (vgl. ibid.: 115, vgl. auch Pleyers 2010: 161). 

Die Rolle des Intellektuellen 

Den Intellektuellen spricht Bourdieu die Rolle zu, durch Herstellung einer „Ge-

genhegemonie“ mit Hilfe von Vernunfteinsatz – allgemeiner Logik und Sprach-

analyse, Soziologie und Ökonomie – die vorherrschenden Diskurse in Frage zu 

stellen und das „Monopol der orthodoxen Technokratie“ (Bourdieu 1998: 32) 

auf die Meinungsverbreitung zu durchbrechen (vgl. ibid.: 60).  

Darüber hinaus sieht er es jedoch auch als Aufgabe der Intellektuellen, sich 

an der Seite („au côté“, ibid.: 32) von Bewegungen, Vereinigungen und Gewerk-

schaften zu engagieren. Auch hier schreibt Bourdieu der Soziologie eine beson-

dere Bedeutung zu, weil sie lehrt, wie Gruppen funktionieren und daher zu einer 

gelungenen Zusammenarbeit unterschiedlicher Gruppierungen beitragen kann. 

Dazu gehört es für Bourdieu, die Gefahren von Homogenisierung und Monopo-

lisierung einerseits und Fragmentierung andererseits zu erkennen (vgl. ibid.: 32; 

63; Bourdieu 2001: 37; 65). Die unverzichtbare Rolle des „intellectuel collectif“ 

(ibid.: 37) besteht für Bourdieu also darin, dazu beizutragen, die Voraussetzun-

gen für die gemeinsame Suche nach neuen politischen Aktionsformen zu schaf-

fen. Dabei betont er, dass das kritische politische Denken nicht Aufgabe eines 

einzelnen „Denkmeisters“ („maître à penser“, ibid.: 36) oder Wortführers sein 

kann, sondern allen engagierten Personen und Gruppen gemeinsam zufällt (vgl. 

ibid.). Dennoch wird die herausgehobene Funktion, die er dem Intellektuellen 

                                                           
37  Gegen diese Ideologie, die ein schlicht konservatives Denken in reine Vernfunft 

kleidet, gilt es, Gründe, Argumente, Widerlegungen, Nachweise zu erbringen, kurz, 

wissenschaftlich zu arbeiten.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 105 

 

zuordnet, sehr deutlich, etwa, wenn er von der „eminenten Rolle“ („rôle émi-

nent“, ibid.: 53) der Wissenschaftler spricht oder von deren „unverzichtbarer“ 

(„indispensable“, ibid.: 66) Arbeit angesichts der ökonomischen und politischen 

Kräfteverhältnisse.  

Das Leitbild für die Rolle des Forschers – und damit letztlich für sich selbst 

– bezeichnet Bourdieu mit dem US-amerikanischen Begriff des „public intellec-

tual“ und nennt gleichzeitig als Vorbild („modèle“, Bourdieu 2001: 33) Zola: 

Das Besondere dieser Figur ist, so Bourdieu, dass sie ihre spezifischen Kompe-

tenzen und gleichzeitig die mit ihrem Beruf assoziierten Werte der Wahrheit und 

Uneigennützigkeit bzw. Unvoreingenommenheit („désinteressement“, ibid.) in 

einem politischen Kampf einsetzt („engage“, ibid.). Dieser Verweis auf Unei-

gennützigkeit oder Unvoreingenommenheit ist jedoch laut Bourdieu nicht zu 

verwechseln mit der Weberschen Forderung der Wertneutralität der Wissen-

schaft. Über diese Wertneutralität der Wissenschaft („neutralité axiologique“, 

Bourdieu 2001: 8) sagt er hingegen, dass sie zu Unrecht mit „wissenschaftlicher 

Objektivität“ gleichgesetzt wird (vgl. ibid.). Er selbst habe zwar immer vor der 

„prophetischen Versuchung“ („tentation prophétique“, ibid.: 75) gewarnt, sei 

aber durch die Logik seiner Arbeit selbst dazu gebracht worden, die Grenzen zu 

überschreiten, die er sich selbst im Namen jener Objektivität auferlegt habe und 

die ihm mehr und mehr wie eine Form der Zensur erschienen sei (vgl. ibid.).
38

  

Im Bewusstsein der Gefahr, im Namen der „akademischen Tugend“ („vertu 

académique“, ibid.: 9) für sein politisches Engagement verurteilt zu werden, geht 

es Bourdieu nach seiner Aussage gerade darum, diese akademische Tugend 

„gegen sich selbst“ („contre elle même“, ibid.), genauer gegen aus seiner Sicht 

falsche Konzeptionen dieser Tugend zu verteidigen. Ziel ist es, die „kritische 

Energie“ („énergie critique“, ibid.) aus den Mauern der „cité savante“ (ibid.) zu 

befreien und die Untersuchungsergebnisse der Wissenschaft in die öffentliche 

Debatte einzubringen, wo sie völlig abwesend sind (vgl. ibid.). Zur Begründung 

für diese Forderung verweist er auf die Tatsache, dass gerade das Schweigen der 

Forscher, allen voran der Ökonomen, gegenüber der Öffentlichkeit dazu beiträgt, 

dass wissenschaftlich ungerechtfertigte und politisch inakzeptable Maßnahmen 

von Politik und Journalismus eine wissenschaftliche Legitimation erhalten (vgl. 

ibid.). Die Zurückhaltung der Wissenschaftler in der Öffentlichkeit verhindert 

also nicht, dass wissenschaftliche Erkenntnisse auf die Öffentlichkeit wirken, 

                                                           
38  Die Positionsveränderung, die Bourdieu hier andeutet, ist gravierend: So betont er 

beispielsweise in der Einleitung von „Die feinen Unterschiede“, eines seiner Haupt-

werke, seine anspruchsvolle Sprache diene auch dazu, das „Abgleiten der Lektüre in 

die Vereinfachungen des weltläufigen Essayismus oder der politischen Polemik zu 

hintertreiben“ (Bourdieu 1982: 14).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

sondern führt zu einer besonders verzerrten und verkürzten Wahrnehmung. Die 

Haltung derjenigen, die jedes öffentliche Engagement von Wissenschaftlern im 

Namen der Werturteilsfreiheit ablehnen, kritisiert Bourdieu daher als Entschei-

dung für die „tugendhafte Einfachheit des Einschlusses in ihrem Elfenbeinturm“ 

(„facilité vertueuse de l’enfermement dans leur tour d’ivoire“, ibid.).  

Daneben wendet er sich auch gegen die „postmodernen“ Intellektuellen, die 

die mediale Kultur der zusammenhanglosen Aneinanderreihung und die entspre-

chende Publikumshaltung des „Zapping“ als ironische und metatextuelle Prakti-

ken feiern, und wirft ihnen eine der „perversesten Formen der scholastischen 

Illusion in seiner populistischen Version“ vor („une des formes les plus perver-

ses de l’illusion scolastique en sa forme populiste“, ibid: 84). Eine Anspielung 

auf die Scholastik enthält auch eine spitze Kritik an der ökonomischen Zunft:  

 „Séparé par toute leur existence et surtout toute leur formation intellectuelle, le 

plus souvent purement abstraite, livresque et théoriciste, du monde économique et 

social tel qu’il est, ils sont, comme d’autre en d’autres temps dans le domaine de 

la philosophie, particulièrement inclinés à confrondre les choses de la logique 

avec la logique des choses“ (Bourdieu 1998: 115).39 

Wie die scholastischen Philosophen, auf die er hier in Anlehnung an Marx an-

spielt,
40

 haben die Ökonomen also aufgrund ihrer abstrakten, theorielastigen 

Ausbildung keinen Zugang zur „ökonomischen und sozialen Welt, so wie sie 

ist“.  

Wahrheit, Vernunft und Engagement 

Die zitierte Formulierung von der „Welt, wie sie ist“ macht deutlich, dass Bour-

dieu einen nicht-relativistischen Wahrheitsbegriff zu Grunde legt und zum Aus-

gangspunkt für die Forderung nach Engagement macht. Dazu passt auch, dass er 

als Kontrastfolie zur Trennung der theoretisch ausgebildeten Ökonomen von der 

                                                           
39  Durch ihre gesammte Existenz und vor allem durch ihre intellektuelle Ausbildung, die 

oft rein abstrakt, buchbezogen und theoretisch ist, sind sie von der wirtschaftlichen 

und sozialen Welt, wie sie ist, abgeschieden. Somit tendieren sie, wie andere zu ande-

ren Zeiten im Bereich der Philosophie, besonders dazu, die Sache der Logik mit der 

Logik der Sache zu verwechseln.  

40  Vgl. Bourdieu 2001: 35, wo als Autor der Formulierung „die Sache der Logik mit der 

Logik der Sache verwechseln“ Marx genannt wird, allerdings ohne genaue Quellen-

angabe. Sie stammt aus der „Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie“, in deren § 

270 Marx Hegel vorwirft, in seinem Staatsrecht sei „[n]icht die Logik der Sache, son-

dern die Sache der Logik […] das philosophische Moment“, vgl. Marx 1976 (1927): 

216. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 107 

 

Welt betont: „Et pourtant, le monde est là, avec les effets immédiatement visib-

les de la mise en œvre de la grande utopie néo-libérale […]“ (Bourdieu 1998: 

116).
41

 Nach dieser Aussage folgt eine lange Aufzählung dieser Effekte, wie 

etwa das Elend eines immer größer werdenden Teils der entwickelten Gesell-

schaften, die wachsende Schere zwischen den Einkommen und das Verschwin-

den einer autonomen kulturellen Sphäre. Diese Folgen der neoliberalen Politik in 

der „wirklichen Welt“ sind für Bourdieu also „unmittelbar sichtbar“, was sugge-

riert, dass eigentlich jeder in der Lage sein müsste, sie zu erkennen. Ohne den 

Ausdruck zu verwenden, deutet Bourdieu hier die Existenz eines „Common 

Sense“ im Sinne eines vorwissenschaftlichen Erkenntnisvermögens an, für das 

es nur der Hinwendung zur Welt bedarf.
42

  

Dennoch sieht er die Position der Wissenschaft als am besten geeignet, um 

die Wahrheit zu ergründen. Dies wird deutlich, wenn er etwa in einem Interview 

auf die provokante Frage des Journalisten, ob die Medien Lüge und die Soziolo-

gie die Wahrheit produzieren, antwortet, dass es notwendigerweise in beiden 

Feldern (Medien und Soziologie) Wahrheit und Lüge gebe, aber „in unterschied-

lichen Verhältnissen“ („dans des proportions différentes“, Bourdieu 1998: 87). 

Damit deutet er an, dass die Chancen der Soziologie auf die Ergründung von 

Wahrheit größer sind als etwa die des Journalismus. Dementsprechend verweist 

er in demselben Interview auf die Kluft zwischen dem Selbstbild der Medienver-

antwortlichen und der „Wahrheit ihres Handelns und ihres Einflusses“ („vérité 

de leur action et de leur influence“, Bourdieu 1998: 88). Zu den Methoden, die er 

zur Erkenntnis dieser „Welt, wie sie ist“ favorisiert, gehören nicht nur die der 

Soziologie sondern auch die logische, d.h. sprachbezogene, und ökonomische 

Analyse.  

Drei Methodenstränge: Logik, Soziologie und Ökonomie 

Die „critique logique“ (Bourdieu 2001: 36) kritisiert den dominierenden Diskurs 

– den Bourdieu im platonischen Sinne auch als „doxa“ (Bourdieu 1998: 16; 36; 

Bourdieu 2001: 89) und mit Aristoteles als „Gemeinplätze“ bezeichnet und die 

sich die Sprache zur Zielscheibe nimmt: Dazu gehört unter anderem die Bloß-

stellung von „technokratischen Euphemismen“ („euphémismes technocratiques“, 

                                                           
41  Und doch ist die Welt da – mit den unmittelbar sichtbaren Folgen der Inswerksetzung 

der großen neoliberalen Utopie.  

42  Der Begriff des common sense wird hier interferiert. Bourdieu verwendet ihn in den 

beiden „Contre-feux“-Bänden nicht. In den „Méditations“ definiert er den „gemeinen 

Menschenverstand“ („sense commun“) als den gemeinsamen Nenner, auf den sich 

Wissenschaftler und Nichtwissenschaftler einigen können (vgl. Bourdieu 1997: 118–

119).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

ibid.: 90), etwa wenn „Umstrukturierung der Unternehmen“ für „Entlassungen“ 

stehen oder an Stelle von „Abschaffung des Sozialstaates“ von der „Reform des 

Systems der sozialen Sicherungen“ gesprochen wird (vgl. ibid.: 90; Bourdieu 

1998: 36; 52f.; 55). Außerdem geht es ihm in der logischen Analyse darum, 

solche Ausdrücke zu identifizieren, die semantisch fast keine Inhalte mehr besit-

zen, und die durch die ständige automatische Wiederholung letztlich wie magi-

sche Formeln fungieren. Als Beispiele hierfür nennt er unter anderem „Deregu-

lierung“, „freiwillige Arbeitslosigkeit“, „freie Zirkulation des Kapitals“, „Wett-

bewerbsfähigkeit“ (vgl. ibid.: 36; 56; Bourdieu 2001: 90). Darüber hinaus analy-

siert die logische Kritik die Argumentation und verweist auf solche „logischen 

Monster“ („monstres logiques“, Bourdieu 2001: 89) wie „normative Feststellun-

gen“ („constats normatifs“, ibid.), z.B. die Aussage: „Die Wirtschaft globalisiert 

sich. Wir müssen unsere Wirtschaft globalisieren“ (vgl. ibid.: 89 f.). Ebenfalls 

Gegenstand der logischen Kritik sind „wilde“, unwiderlegbare Deduktionen, wie 

„Durch die Schaffung von Reichtum schafft man Arbeit“ und „Der Kapitalismus 

setzt sich deshalb überall durch, weil er in der Natur des Menschen liegt“ (vgl. 

ibid.).  

Auch die dominante Verwendung des Wortes „Globalisierung“ – er zitiert 

meist das englische „globalization“ – sieht Bourdieu als Ausdruck für ein 

„gleichzeitig deskriptives und vorschreibendes Pseudo-Konzept“ („pseudo-

concept à la fois descriptif et prescriptif“, ibid.: 96). Demnach erfüllt es aktuell 

die Funktion, die früher der Topos der „Modernisierung“ als Euphemismus für 

das Aufoktroyieren eines ethnozentrischen Entwicklungsmodells übernahm. 

Zwar erkennt Bourdieu die Realität der finanziellen Globalisierung durchaus an 

(vgl. Bourdieu 1998: 43)
43

 – die Kritik daran ist ja eines der Kernelemente der in 

„Contre-feux“ versammelten Texte – aber er wendet sich gegen die dominieren-

de Darstellung im Sinne eines mechanischen, natürlichen Effektes der ökonomi-

schen Gesetze. Diese Betonung der Natürlichkeit und Unausweichlichkeit macht 

das Wort Globalisierung für Bourdieu zu einer „rechtfertigenden Maske“ („mas-

que justificateur“, ibid: 84) für eine bestimmte und bewusst betriebene Politik, 

die konkreten Interessen dient (vgl. ibid.; 95; Bourdieu 1998: 39). Hier taucht 

                                                           
43  Bourdieus Position verschiebt sich dabei leicht zwischen dem Erscheinen von Contre-

feux (Bourdieu 1998) und der Veröffentlichung von Contre-feux 2 (Bourdieu 2001): 

Während er in Contre-feux, bzw. im darin enthaltenen Redemanuskript von 1996, nur 

die Globalisierung der Finanzmärkte als „bien réelle“ (ibid.: 43) akzeptiert, betont er 

in einer in Contre-feux 2 abgedruckten Rede aus dem Jahr 2000 auch die Existenz ei-

ner „unsichtbaren Weltregierung“ („gouvernement mondial invisible“, Bourdieu 

2001: 88) in Form von IWF, WTO und Weltbank, sowie die realen Effekte der welt-

weiten Handelsliberalisierung (vgl. ibid.: 95 f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 109 

 

erneut das Motiv der „Maske“ und damit implizit auch das komplementäre 

„Demaskieren“ bzw. „Entlarven“ auf, das Bourdieu auch in Hinblick auf den 

Missbrauch der Vernunft als die primäre intellektuelle Aufgabe ausmacht.  

Die zweite Form der Kritik, die soziologische, setzt laut Bourdieu die lo-

gisch-lexikalische Kritik fort, indem sie aufdeckt, welche Faktoren der Produkti-

on des dominanten Diskurses zu Grunde liegen, womit er sich insbesondere auf 

die Funktionsweisen des journalistischen Feldes bezieht (vgl. Bourdieu 2001: 

36). Das Verb, das er verwendet, um diese kritische Tätigkeit zu umschreiben, 

„zu Tage fördern“ („mettre au jour“, ibid.), verweist ebenso wie das „Entlarven“ 

auf das Sichtbarmachen eines verborgenen Sachverhalts. Hier betont er unter 

anderem die Tatsache, dass der ökonomische Druck im journalistischen Feld zu 

einer permanenten Angst davor führt, beim Publikum Langeweile auszulösen 

und damit die Marktanteile sinken zu lassen, was wiederum die Ursache für die 

ständige Suche nach Skandalen, „Enthüllungen“ und persönlichen Konflikten ist, 

ohne dass Hintergründe, Konsequenzen und Zusammenhänge dargestellt würden 

(vgl. Bourdieu 1998: 78 f.). Hinzu kommt laut Bourdieu eine extrem ungleiche 

Verteilung von Macht und Privilegien innerhalb des journalistischen Feldes, so 

dass einer Gruppe kapitalistischer Medienunternehmer ein großes journalisti-

sches „Subproletariat“ gegenübersteht, das durch zunehmende Prekarisierung zu 

einer Art der „Selbstzensur“ verurteilt ist (vgl. ibid.: 81).  

Hier bedient sich Bourdieu seiner eigenen Differenzierungstheorie, wonach 

innerhalb der verschiedenen sozialen „Felder“, wie dem ökonomischen, literari-

schen oder journalistischen, eine ungleiche Verteilung der jeweils maßgeblichen 

Kapitalsorte und ein dynamischer Kampf um Positionen vorherrschen. Gleich-

zeitig identifiziert er zwischen den verschiedenen Feldern Machtasymmetrien 

und Kämpfe um den Verlauf der Grenzen (vgl. etwa Bourdieu 1985: 9–15; 

Bourdieu/Wacquant 1996: 128–132; zusammenfassend Bohn/Hahn 1999: 257– 

266). Im Kontext der globalisierungskritischen Argumentationen von „Contre-

feux“ und „Contre-feux 2“ wendet er diese Theorie nicht zuletzt an, um aufzu-

zeigen, wie im Zuge der neoliberalen Globalisierung die Eigenlogik der ver-

schiedenen Felder durch die Dominanz des „globalen wirtschaftlichen Feldes“ 

(„champ économique mondiale“, Bourdieu 1998: 45; Bourdieu 2001: 94 f.; 75; 

103; 107) zunehmend ausgehebelt wird. Dies gilt nicht nur für das journalisti-

sche Feld, sondern etwa auch für das literarische, in das ökonomische Logiken 

wie die Orientierung an Konsumentenzufriedenheit, Marktanteilen, Wettbewerb 

und Profit eindringen. Die Autonomie des literarischen Feldes, die Bourdieu in 

seinem Werk „Les règles de l’art“ (Bourdieu 1992:75–164) selbst ausführlich 

analysiert, ist damit in Gefahr (vgl. Bourdieu 2001: 75–84).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Darüber hinaus ist es für Bourdieu Aufgabe der Soziologie, den Prozess zu 

analysieren, durch den der Neoliberalismus von einer zunächst minoritären Posi-

tion zu einer allgegenwärtigen und als selbstverständlich angesehenen Grundein-

stellung werden konnte. Hier verweist er besonders auf das gezielte Vorgehen 

verschiedener Gruppen von Intellektuellen, wie etwa in Frankreich im Umfeld 

der antikommunistischen Zeitschrift „Preuves“, die laut einer von Bourdieu 

zitierten Studie (Grémion 1989) von der CIA finanziert wurde, oder in England 

das Wirken von Autoren, die den Neoliberalismus bereits vor der Regierungszeit 

von Thatcher durch auflagenstarke Zeitungen hoffähig machten (vgl. Bourdieu 

1998: 34f.).  

Ein weiterer zentraler Methodenstrang, den Bourdieu zum Einsatz bringt, um 

die Unsinnigkeit des dominanten Diskurses zu enthüllen, ist der ökonomische. 

Der ökonomischen Wissenschaft misst Bourdieu deshalb so große Bedeutung 

bei, weil diese die nationale und internationale Technokratie dominiert. Dieser 

Technokratie gilt es – so Bourdieu weiter – auf ihrem eigenen Terrain zu begeg-

nen, das heißt, auf dem der ökonomischen Wissenschaft. Er fordert, der hier 

vorherrschenden „abstrakten und verstümmelten Erkenntnis“ („connaissance 

abstraite et mutilée“, ibid.: 33) eine andere, den Menschen und die ihn betreffen-

den Realitäten berücksichtigende Denkweise („connaissance plus respectueuse 

des hommes et des réalités auxquelles ils sont confrontés“, ibid.) entgegenzuset-

zen. Was er damit meint, wird an anderer Stelle deutlich:  

„Il faudrait que toutes les forces sociales critiques insistent sur l’incorporation 

dans les calculs économiques des coûts sociaux des décisions économiques. 

Qu’est-ce que cela coûtera à long terme en débauchages, en souffrances, en 

maladies, en suicides, en alcoolisme […]. Je crois que, même si cela peut paraître 

très cynique, il faut retourner contre l’économie dominante ses propres armes, et 

rappeler que, dans la logique de l’intérêt bien compris, la politique strictement 

économique n’est pas nécessairement économique – en insécurité des personnes 

et de biens, donc de police, etc.“ (ibid.: 45).44 

                                                           
44  Alle sozialkritischen Kräfte müssten darauf bestehen, dass in die ökonomischen Kal-

kulationen auch die sozialen Kosten wirtschaftlicher Entscheidungen einbezogen wer-

den. Was kostet das auf lange Sicht an Entlassungen, an Leiden, an Krankheiten, an 

Selbstmorden, an Alkoholismus […]. Ich glaube, selbst wenn das sehr zynisch er-

scheinen mag, dass wir die vorherrschende Ökonomie mit ihren eigenen Waffen 

schlagen müssen. Wir müssen daran erinnern, dass nach der Logik des wohl verstan-

denen Eigeninteresses die strikt ökonomische Politik nicht notwendigerweise ökono-

misch ist, was die Unsicherheit von Personen und Gütern angeht, somit die Notwen-

digkeit von Polizeikräften etc.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 111 

 

Die von Bourdieu favorisierte Denkweise will die „dominante Ökonomie“ also 

„mit ihren eigenen Waffen schlagen“: Sie bleibt demnach ökonomisch, insofern 

als sie die Kategorien von Kosten und Nutzen beibehält, fasst diese jedoch wei-

ter. Ein enges, auf finanzielle Rentabilität reduziertes Verständnis von Effektivi-

tät soll also ersetzt werden durch eines, das alle – individuelle wie kollektive, 

materielle und symbolische Profite – im Blick hat (vgl. ibid.: 46). Das Ergebnis 

ist eine „Ökonomie des Glücks“ („économie du bonheur“, ibid.: 46; 75).  

Neben einem umfassenderen Verständnis von Kosten und Nutzen will er die-

se Bekämpfung der vorherrschenden Ökonomie mit den „eigenen Waffen“ je-

doch auch durch Infragestellung ökonomischer Theoreme erreichen, die den 

Kern des neoliberalen Denkens ausmachen, wie etwa der „Laffer-Kurve“. Diese 

als einfache umgekehrte Parabel visualisierte These des Ökonomen Arthur Laf-

fer besagt, dass die Steuereinnahmen, sobald ein bestimmter Steuersatz erreicht 

ist, bei weiterer Erhöhung des Steuersatzes stetig sinken und dient so als Argu-

ment gegen höhere Steuern. Andere Ökonomen, darunter Roger Guesnerie, 

haben jedoch, so betont Bourdieu, die Unbeweisbarkeit von Laffers These er-

wiesen (vgl. Bourdieu 2001: 90).  

Das Leitmotiv in Bourdieus Auseinandersetzung ist das „Enthüllen“ und 

„Entlarven“ von Täuschungen oder Illusionen, des scheinbar Vernünftigen, 

scheinbar Unausweichlichen, wie es von Medien und Politik dargestellt wird. In 

der von Baehr und Gordon entwickelten Typologie des Verstehens fällt Bourdi-

eus Denkweise also eindeutig in die Kategorie des „Unmasking“ (vgl. Kap. 

3.1.3).  

Bourdieu konzipiert den Einsatz wissenschaftlicher Vorgehensweisen in der 

Suche nach der Wahrheit dabei primär als Form des Engagements, vor allem als 

die den Intellektuellen zukommende Form. Gleichzeitig wird jedoch deutlich, 

dass die Fähigkeit, Vernunft einzusetzen, um den vorherrschenden Diskurs als 

falsch zu entlarven, allen gegeben ist und als solche das Engagement für die 

„richtige“ Sache überhaupt erst sinnvoll macht. Er geht dabei also von einem 

nicht-relativistischen Wahrheitsbegriff aus und revidiert damit auch eigene 

frühere Positionen.
45

 

                                                           
45  Es wird deutlich, dass Bourdieu in dieser Frage von Positionierungen abweicht, die er 

in anderen Texten formuliert: So betont er etwa in den nur ein Jahr vor „Contre-feux“ 

erschienenen „Méditations pascaliennes“, dass auch die Wissenschaft auf einer „doxa 

épistemique“, einer habituellen unhinterfragten Grundüberzeugung, beruht (vgl. 

Bourdieu 1997: 26; Bohn/Hahn 1999: 260) und wiederholt seine bereits in „Sozialer 

Raum und Klassen“ formulierte Aussage über die Wahrheit: „S’il y a une vérité, c’est 

que la vérité est un enjeu de luttes“ („Wenn es eine Wahrheit gibt, so die, dass um die 

Wahrheit gekämpft wird“, Bourdieu 1997: 140). An anderer Stelle bezeichnet Bour-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Während er sich zunächst vehement gegen die „Tentation prophétique“ des 

Wissenschaftlers wandte, richtet er sich im globalisierungskritischen Spätwerk 

gegen die Art von Wissenschaft, die in der Isolation von der Welt und in Selbs-

treferenzialität verhaftet bleibt. Als Erfahrungskern, der dieser Revision zu 

Grunde liegt, lässt sich wiederum das Durchschauen einer Illusion identifizieren 

– hier der Illusion der Schicksalhaftigkeit der Globalisierungsprozesse und der 

damit einhergehenden neoliberalen Reformen – verbunden mit der Erfahrung, 

dass die Illusion Medien und Politik flächendeckend beherrscht. Diese Erfahrung 

des „Hinter-die-Kulissen-Blickens“ kann laut Bourdieu sowohl auf vorwissen-

schaftlicher Basis stattfinden, durch unverblendetes „Hinschauen“, als auch mit 

Hilfe der Instrumentarien, die Soziologie, Ökonomie und Logik bereitstellen.  

3.3.2 Joseph Stiglitz 

Joseph Stiglitz formuliert bereits in der Widmung seines Bestsellers „Globaliza-

tion and its Discontents“ (Stiglitz 2002) eine Art Motto: „to my mother and 

father who taught me to care and reason and to Anya who put it all together and 

more“. Die Fähigkeiten der Sorge und des Nachdenkens und deren Verknüpfung 

präsentiert er hier implizit als die Triebfedern für die Kritik, die er in diesem 

Buch äußert.  

Das, was seine Sorge auslöst und sein Nachdenken provoziert, ist die öko-

nomische Globalisierung in Form von fiskaler Austerität, Liberalisierung und 

Privatisierung, wie sie von den internationalen Finanzinstitutionen, allen voran 

dem IWF, vorangetrieben wird, und die für Millionen von Menschen sehr 

schwerwiegende Folgen hat. Hierzu zählt er die wiederkehrenden Finanzkrisen, 

                                                                                                                            
dieu die Intellektuellen als „(beherrschte) Fraktion der herrschenden Klasse“ (Bour-

dieu 1993:68), deren Erkenntnisse letztlich wie die aller anderen von ihrer Klassenzu-

gehörigkeit bestimmt werden. In den beiden globalisierungskritischen Textsammlun-

gen geht er hingegen davon aus, dass sie sich aus dieser Verstrickung lösen und privi-

legierten Zugang zur Wahrheit, bzw. zur „Welt, wie sie ist“ erlangen können (vgl. da-

zu Burchardt 2003: 515). Allerdings nimmt Bourdieu auch in den „Méditations“ be-

reits eine ambivalente Position ein, wenn er ausführt, dass es möglich sei, auf den 

„Absolutismus des klassischen Objektivismus“ zu verzichten, ohne dabei zum Relati-

vismus „verdammt“ zu sein: „On peut ainsi renoncer à l’absolutisme de l’objectivisme 

classique sans se condamner au relativisme“ (Bourdieu 1997: 143 f.). Es handelt sich 

bei der beschriebenen Verschiebung in Bourdieus Denken also nicht um den Über-

gang von einer rein relativistischen zu einer rein objektivistischen Haltung, sondern 

um die Entscheidung für einen bereits zuvor angedeuteten Antirelativismus.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 113 

 

Massenarbeitslosigkeit in Ländern ohne jegliches soziales Netz und die Unter-

minierung demokratischer Entscheidungsstrukturen (vgl. ibid.: 10; 248).  

Eine Beleidigung der Vernunft 

Dabei beschäftigt sich Stiglitz vor allem mit der Frage, warum offensichtliche 

Sachlagen, etwa die Gefahr, die von unkontrollierter Finanzmarktliberalisierung 

ausgeht, die Verschärfung von Rezessionen durch zusätzliche harte Sparpro-

gramme sowie das unleugbare Scheitern bestimmter Strategien in der Vergan-

genheit, trotz der „überwältigenden Beweise“ („overwhelming evidence“, ibid.: 

129) von den Entscheidungsträgern nicht wahrgenommen werden. Ohne, dass er 

dieses Bild hier gebrauchen würde, geht es Stiglitz also um eine ähnliche Prob-

lematik wie die, die im Märchen von des Kaisers neuen Kleidern verhandelt 

wird: Die Tatsachen liegen auf der Hand, aber alle verhalten sich so, als sei es 

anders. Dass er damit einer intensiven persönlichen Erfahrung Ausdruck ver-

leiht, nämlich einer erlebten Beleidigung der Vernunft, verdeutlicht er, indem er 

an einer Stelle das Wort „Schock“ verwendet:  

„As an academic I was shocked that the IMF and the U.S. Treasury would push 

this agenda with such force, in the face of virtual absence of theory and evidence 

suggesting that it was in the economic interests of either the developing countries 

or global economic stability – and in the presence of evidence to the contrary“ 

(ibid.: 100).  

Diese Erfahrung der provozierten Vernunft ist für Stiglitz auch eine Grundlage 

der gesamten Globalisierungskritik und führt zu deren Opposition gegen die 

Vorstellung eines bestimmten Politikpakets als Allheilmittel:  

„And it [= opposition to globalization, C.U.] it not just opposition to the policies 

themselves, but to the notion that there is a single set of policies that is right. This 

notion flies in the face of both economics, which emphasizes the importance of 

trade-offs, and of ordinary common sense“ (ibid.: 221).  

Bereits in der Einleitung zu seinem Buch betont Stiglitz, dass die Folgen be-

stimmter Politiken für „fast jeden, der im Kontakt mit der realen Welt steht, 

offensichtlich“ sind („obvious to almost anyone in touch with the real world“, 

ibid.: xii), und beruft sich somit auf eine Art „unverstellten Blick“ auf die Tatsa-

chen, der von den Erkenntnissen der Wissenschaft unabhängig ist. Dazu passt 

auch Stiglitz‘ Verwendung des Wortes „Erfahrung“ in folgender Formulierung: 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„Its [the IMF’s, C.U] naïve faith in markets made it confident that a liberalized 

financial system would lower interest rates paid on loans and thereby make more 

funds available. The IMF was so certain about the correctness of its dogmatic 

position that it had little interest looking at actual experiences“ (ibid.: 32). 

Glaube und Ideologie verhindern aus seiner Sicht also, dass die „eigentliche 

Erfahrung“, also das, was sich dem unverstellten Blick der Vernunft offenbart, 

zur Kenntnis genommen wird.  

Ideologie und Interessen 

Damit sind bereits einige Stichworte gefallen, die andeuten, wie Stiglitz seine 

Frage beantwortet, was der Grund für dieses Verhalten der die wirtschaftliche 

Globalisierung gestaltenden Akteure ist: Er verweist sowohl auf das Vorherr-

schen der Interessen eines bestimmten engen Personenkreises als auch auf das 

Wirken einer mächtigen Ideologie, die er als „free market ideology“ (vgl. ibid.: 

xiv; 12 f.; 18; 59; 73; 132; 172; 185; 198; 215; 221) bezeichnet.  

Unter Ideologien im Allgemeinen und der Ideologie des freien Marktes im 

Besonderen versteht Stiglitz ein Set von unhinterfragten Glaubenssätzen, die als 

Linse fungieren, durch die auf die Welt geblickt wird. So formuliert er etwa in 

Bezug auf die Weigerung des IWF, die Tatsache zur Kenntnis zu nehmen, dass 

während der Asienkrise gerade jene Länder nach kurzer Zeit am besten gestellt 

waren, die seine Vorgaben in Bezug auf Kapitalmarktliberalisierung, Zins- und 

Fiskalpolitik nicht befolgt hatten:  

„The IMF felt it had little need to take these lessons on board because it knew the 

answers; if economic science did not provide them, ideology – the simple belief in 

free markets – did. Ideology provides a lens through which one sees the world, a 

set of beliefs that are held so firmly that one hardly needs empirical confirmation“ 

(ibid.: 222).  

Die Verwendung des Begriffs „Glaube“ passt auch zu Stiglitz‘ häufiger Ver-

wendung des Ausdrucks „Marktfundamentalismus“ („free market fundamenta-

lism“, ibid.: 36; 58; 73; 74; 85; 132; 138; 196; 207). Durch diese Bezeichnung 

rückt er die „Marktideologie“ in die Nähe einer radikalen, veränderungsresisten-

ten und rationaler Argumentation nicht mehr zugänglichen Religiosität. Dement-

sprechend vergleicht er den „Marktfundamentalismus“ auch mit der sowjeti-

schen Version des Marxismus und argumentiert, dass er nach dem Zusammen-

bruch der Sowjetunion als „neue Religion“ den gescheiterten Marxismus als 

„alte Religion“ abgelöst hat (vgl. ibid.: 132).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 115 

 

Im Zuge seiner Analyse der Ideologie des freien Marktes im Sinne einer fun-

damentalistischen Religion verweist Stiglitz auch darauf, dass das durch harte 

Sparmaßnahmen herbeigeführte Leiden einer Bevölkerung von den Finanzeliten 

und dem IWF zu einer Form von Erlösung sublimiert wurde: „Suffering and pain 

became part of the process of redemption, evidence that a country was on the 

right track“ (ibid.: 36). Darüber hinaus bezeichnet er einzelne Elemente des 

„Marktfundamentalismus“ wie etwa das uneingeschränkte Vertrauen auf den 

„Trickle Down Effekt“ oder die heilsame Wirkung von Kapitalmarktliberalisie-

rungen als „Glaubensartikel“ („article of faith“, ibid.: 78/„sacred article of faith“: 

213).  

Die „Ideologie des freien Marktes“ bzw. der „Marktfundamentalismus“ do-

minieren aus Stiglitz’ Sicht also das Denken und Handeln der Entscheidungsträ-

ger der wirtschaftlichen Globalisierung, besonders des IWF. Gleichzeitig sieht er 

diese Entscheidungsträger jedoch als dominiert durch die Interessen der globalen 

„financial community“, der Großbanken und der multinationalen Konzerne, 

sofern beide Gruppen nicht ohnehin miteinander identisch oder durch das Sys-

tem der „revolving door“ miteinander verknüpft sind:  

„The IMF is pursuing not just the objective set out in its original mandate, of 

enhancing global stability and ensuring that there are funds for countries facing a 

threat of recession to pursue expansionary policies. It is also pursuing the interests 

of the financial community“ (ibid.: 206).  

Dabei betont er, dass diese Interessen nicht mit denen eines ganzen Staates, etwa 

der USA, gleichzusetzen sind. Vielmehr konterkariert die interessengeleitete 

Politik des IWF und des US-Finanzministeriums laut Stiglitz zusätzlich zu ihrer 

Schädlichkeit aus globaler Sicht auch die allgemeinen Interessen der US-

amerikanischen Volkswirtschaft (vgl. ibid.: 19; 63; 176; 130).  

Ob Stiglitz einen der beiden von ihm hervorgehobenen Faktoren – Interesse 

und Ideologie – für primär und den anderen für sekundär hält, wird aus seinen 

Ausführungen nicht deutlich. Zunächst spricht er davon, dass die Ideologie das 

Vorherrschen von Interessen nur „dünn verhüllt“ („thinly veiling“, ibid: xiii). An 

anderer Stelle betont er umgekehrt, dass die Ideologie des freien Marktes zwar 

weitgehend im Einklang“ („broadly consonant“, ibid.: 230) mit den Interessen 

der „financial community“ war, aber auch dann als Leitlinie des Handelns dien-

te, wenn sie scheiterte und so selbst diesen Interessen zuwiderlief (vgl. ibid.). 

Dies lag seiner Interpretation nach daran, dass die Ideologie so tief verwurzelt 

war, dass sie das „klare Denken verwischt“:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„In some instances, what the financial community may think is in its interests is 

actually not, because the prevalent free market ideology blurs clear thinking about 

how best to address an economy’s ills“ (ibid.: 195 f.). 

Gegenstrategien: Wissenschaft, Debatte, Common Sense 

Gegen dieses Zusammenwirken von Ideologie und Interesse, das aus seiner Sicht 

das klare Denken verhindert, plädiert Stiglitz für zwei Strategien: Zum einen 

führt er die „ökonomische Wissenschaft“ ins Feld, zum anderen betont er, wie 

wichtig die Bedeutung von Öffentlichkeit und offener Diskussion sind.  

Die erste Strategie liegt gewissermaßen auf der Hand, insofern er selbst als 

renommierter Ökonom und Wirtschaftsnobelpreisträger hier eine große Autorität 

besitzt. Dementsprechend formuliert er die Zielsetzung:  

„The free market ideology should be replaced with analyses based on economic 

science, with a more balanced view of the role of government drawn from an 

understanding of both market and government failures“ (ibid.: 250).  

Inhaltlich betont er besonders die Tatsache, dass in der ökonomischen Wissen-

schaft die Gültigkeit der letztlich auf Adam Smith zurückgehenden These von 

der „unsichtbaren Hand“, also der Effizienz unregulierter Märkte, sehr weit 

eingeschränkt wurde (vgl. ibid.: 73; 85; 196; 218). Dazu verweist er etwa auf 

jüngere Fortschritte in der ökonomischen Theorie („recent advances in economic 

theory“, ibid: 73), die zeigen, dass im Falle von Informationsdefiziten – d.h. im 

Grunde genommen immer und besonders in Entwicklungsländern – der Markt 

durchaus nicht perfekt funktioniert. Hier bezieht er sich maßgeblich auf seine 

eigenen Arbeiten (vgl. ibid.; Greenwald/Stiglitz 1986).  

Darüber hinaus plädiert Stiglitz für eine Rückbesinnung auf die Grundan-

nahmen von John Maynard Keynes, wonach Marktversagen durch Regierungs-

handeln – vor allem durch Stimulierung der gesamtwirtschaftlichen Nachfrage – 

ausgeglichen werden kann (vgl. Stiglitz 2002: 11; 100; 121; 196 f.; 249 f.). 

Gleichzeitig erkennt Stiglitz jedoch an, dass auch innerhalb der ökonomi-

schen Wissenschaft grundsätzliche Uneinigkeit über die komplexen Fragen der 

globalen Wirtschaft besteht: 

„My point here, however, is not to resolve these controversies, or to push for my 

particular conception of the role of government and markets, but to emphasize 

that there are real disagreements about these issues among even well-trained 

economists“ (ibid.: 220).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 117 

 

Darin, dass es hier keine Unfehlbarkeitsfantasien geben kann, sieht er gerade 

einen entscheidenden Unterschied zwischen Wissenschaft und Ideologie (vgl. 

ibid.: 230). Es kann also nicht darum gehen, die Erkenntnisse einer bestimmten 

wirtschaftswissenschaftlichen Schule als neues Dogma zu proklamieren. Statt-

dessen bringt Stiglitz hier seine zweite Strategieempfehlung ins Spiel, wenn er 

betont, dass Fragen der Gestaltung der wirtschaftlichen Globalisierung öffentlich 

und offen diskutiert werden müssen: „In our own democracies we have active 

debates on every aspect of economic policy“ (ibid.: 221).  

Die für die wirtschaftliche Globalisierung maßgeblichen Entscheidungen fal-

len jedoch, so betont Stiglitz, hinter verschlossenen Türen, ohne Debatte und in 

„opaken“ (ibid.: 33) Organisationen – vor allem dem IWF und einzelnen Gremi-

en der US-Regierung – die nicht nur nach außen hin Geheimhaltung praktizie-

ren, sondern auch kaum Informationen von der Außenwelt nach innen dringen 

lassen (vgl. ibid: xiv; 33; 130; 171). In Russland etwa wurde, so Stiglitz, nach 

dem Zusammenbruch der Sowjetunion versucht, verschiedene wirtschaftliche 

Strategien gegeneinander abzuwägen, allerdings ohne Erfolg, weil externer 

Druck diese Debatten unterdrückte:  

„These are complicated matters, and in democracies, they need to be debated and 

discussed. Russia was trying to do that, trying to open up the discussion to 

different voices. It was Washington – or more accurately, the IMF and the U.S. 

Treasury – that were afraid of democracy, that wanted to suppress debate“ (ibid.: 

170). 

Die Forderungen, die sich daraus ergeben, sind dementsprechend Veränderungen 

in der globalen Governance, die sowohl ein offene Diskussion von Entscheidun-

gen zulassen als auch die Partizipation derer, die von den Entscheidungen letzt-

lich betroffen sind (vgl. ibid.: 226; 252). Sein eigenes Buch präsentiert er als den 

Versuch, eine solche Debatte zu eröffnen:  

„I hope my book will open a debate, a debate that should occur not just behind the 

closed doors of government and the international organizations, or even in the 

more open atmosphere of universities. Those whose lives will be affected by the 

decisions about how globalization is managed have a right to participate in that 

debate, and they have a right to know how such decisions have been made in the 

past. At the very least, this book should provide more information about the 

events of the past decade. More information will surely lead to better policies and 

those will lead to better results. If that happens, then I will feel I have made a 

contribution“ (ibid.: xvi).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

In Abgrenzung von den geschlossenen und geheimen Zirkeln etwa von WTO 

und IWF plädiert Stiglitz also für eine offene Partizipations- und Diskussions-

kultur, die sich an den Grundideen der deliberativen Demokratie orientiert, wo-

nach sich in den Prozessen informeller und institutionalisierter – vernunftbasier-

ter – öffentlicher Meinungsbildung unter der Voraussetzung gleichberechtigter 

Kommunikation eine legitime Entscheidung herauskristallisiert (vgl. Kap. 3.1.2).  

Diese Grundüberzeugung – die Notwendigkeit der Deliberation und die Ab-

lehnung doktrinärer Vorschreibungen – basiert für Stiglitz dabei sowohl auf 

wissenschaftlicher Erkenntnis als auch auf „ordinary common sense“ (ibid.: 

221). Damit benennt er neben der ökonomischen Wissenschaft eine weitere 

Ressource, die es gegen das unreflektierte und interessengeleitete Einheitsden-

ken in Anschlag zu bringen gilt. Auf „Common Sense“ rekurriert Stiglitz impli-

zit auch an anderen Stellen, wenn er etwa formuliert, dass es außerhalb von IWF 

und Finanzeliten eine „breite Übereinkunft“ („broad agreement“, ibid.: 218) gibt, 

dass Regierungen eine wichtige Rolle für jede Gesellschaft und jede Wirtschaft 

spielen, und dass ein „breiter Konsens“ („broad consensus“, ibid.: 232) über die 

Notwendigkeit herrscht, die Aufgaben des IWF auf seine Kernfunktion des 

Krisenmanagements zu begrenzen.  

Letztlich lassen sich bei Stiglitz zwei parallel verwendete Vorstellungen von 

Rationalität und Theorie ausmachen: Zum einen orientiert er sich als Ökonom an 

dem in den Natur- und Sozialwissenschaften vorherrschenden Theoriebegriff im 

Sinne einer Gesamtheit von Aussagen zur Generierung von falsifizierbaren 

Hypothesen und bringt dabei die von ihm selbst mitentwickelten Theorien etwa 

über die Bedeutung von Informationsasymmetrien für das Marktgeschehen in 

Anschlag. Gleichzeitig geht er jedoch von einer Art vorgelagerter Grundrationa-

lität aus, die er als „Common Sense“ bezeichnet und die für die Zugänglichkeit 

zur Realität und die grundsätzliche Offenheit gegenüber dem Austausch von 

Argumenten steht. Darüber hinaus geht er in der Tradition der deliberativen 

Demokratietheorie davon aus, dass in wissenschaftlich umstrittenen Fragen eine 

offene Debatte zu rationalen und politisch richtigen Ergebnissen führen kann 

und leitet daraus die Forderung ab, solche Debatten auch zu ermöglichen.  

Die Vernunft – bzw. die in der Widmung angesprochene Fähigkeit des 

Nachdenkens („to reason“) – motiviert für Stiglitz also das Engagement gegen 

die vorherrschende Form der Globalisierung, weil sie durch die offensichtlichen 

Widersinnigkeiten der neoliberalen Globalisierung gleichsam provoziert wird. 

Gleichzeitig plädiert er für die Anwendung von Vernunft – sowohl in der öko-

nomischen Wissenschaft als auch auf der Basis eines „Common Sense“ – als 

Form des Engagements gegen die vorherrschende Ideologie und Praxis der Glo-

balisierung. Die Ziele, die er formuliert, vor allem eine veränderte globale 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 119 

 

Governance mit mehr Diskussions- und Partizipationsmöglichkeiten anstelle von 

geheimen, ideologiegeleiteten Zirkeln, sollen der Entwicklung eines rationalen 

Diskurses dienen.  

3.3.3 Susan George 

Der Weg durch den Dschungel: Die Entdeckung der  

eigenen Vernunft  

Eines der Ziele ihres manifestartigen Textes „Another world is possible if“, so 

erklärt Susan George in der Einleitung, besteht darin, Wissen und Orientierung 

bereitzustellen für diejenigen, die sich für eine andere Welt engagieren möchten. 

Zu einem großen Teil handelt es sich dabei um ökonomisches Wissen. In diesem 

Zusammenhang erwähnt sie ihre eigene Auseinandersetzung mit vormals frem-

den Wissensbereichen und artikuliert so, fast en passant, ein Moment der auto-

nomen rationalen Erfahrung:  

„No prior acquaintance with economics or any other discipline is required, 

fortunately enough for me since I’m not an economist. But I do poach on their 

territory so I know what it’s like to cross their bleak steppes and hack through 

their dense jungles in search of explanations. This journey has helped me to 

understand people who believe, wrongly, that they can neither comprehend nor 

influence the way the world works today. I guarantee they can do both“ (George 

2004: xiii). 

Das unbekannte Terrain beschreibt sie hier in einer Doppelmetapher einerseits 

als kahle Ödnis, die keine Erklärungen liefert, und als Dschungel, der zu viele 

Angebote macht. Der Weg hindurch erfordert also, so deutet sie an, Durchhalte-

vermögen und eine klare Suchrichtung, lässt sich dann aber finden. Aus dieser 

eigenen Erfahrung – dem Übergang von Verwirrung zu Einblick und Erkenntnis 

– leitet sie die klassische aufklärerische Aufforderung zum „sapere aude“ ab, 

zum Wagnis, das heutige Funktionieren der Welt sowohl zu verstehen, als auch 

zu beeinflussen. Eines ihrer Hauptanliegen ist dementsprechend, dass jeder 

(„everyone“, ibid.: 199) in der Lage ist, die Prozesse zu durchdenken, deren 

Komplexität und spezifische Wissenschaftlichkeit gerne als Argument gegen 

jegliche Einmischung durch die Bürger vorgebracht wird. Um dieses Ziel zu 

erreichen, plädiert sie für zwei Gruppen von Strategien oder Formen von politi-

schem Engagement: Die eine besteht darin, Wissen und Wissenschaft der Ideo-

logie des Neoliberalismus entgegenzusetzen und gleichzeitig für Transparenz in 

den Entscheidungsprozessen zu sorgen. Die andere zielt darauf ab, Demokratie 

und den Austausch der Bürger zu ermöglichen. Beide Strategien werden im 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Folgenden genauer dargestellt. Darauf folgt eine Diskussion von Georges‘ Aus-

einandersetzung mit der Frage von Relativismus und Wahrheit, die durch ihre 

Handlungsempfehlungen aufgeworfen wird.  

Gegenstrategien I: Wissen(schaft) und Transparenz vs. Ideologie  

Eine Voraussetzung für diese Weltveränderung ist für George das Wissen: „To 

change reality, one must first know what it is“ (ibid.: 187). Eine Bedingung für 

das Erlangen von Wissen besteht für sie – ähnlich wie bei Stiglitz und Bourdieu 

– darin, die neoliberale Ideologie zu entlarven, die in Bezug auf Fragen der Glo-

balisierung vorherrschend ist. Zu einem wichtigen Element dieser Ideologie 

zählt sie wie Bourdieu das Wort „Globalisierung“ selbst:  

„The word is ideological because it conveys the ideas that best serve the interests 

of people who profit from present economic, social and political arrangements“ 

(ibid.: 11).46 

Während Stiglitz also Ideologien und Interessen als zwei verschiedene Motive 

für die Verbreitung von bestimmten falschen Positionen konzipiert, behandelt 

George die Orientierung an partikularen Interessen als ein Kennzeichen von 

Ideologien. Vereinzelt verwendet sie dabei wie Stiglitz und Bourdieu die Be-

zeichnung „Religion“ („true religion“, ibid.: 12), um das dogmatische Festhalten 

am Neoliberalismus zu kennzeichnen.  

Ihr besonderes Augenmerk gilt – ähnlich wie bei Bourdieu – der Analyse der 

Strategien, durch die es bestimmten Gruppen gelungen ist, den Neoliberalismus 

zur unangefochtenen Mehrheitsposition zu machen. Dabei orientiert sie sich an 

dem italienischen Denker Antonio Gramsci, der anders als die Hauptströmungen 

des Marxismus den nicht-materiellen Faktoren der Macht besondere Aufmerk-

samkeit schenkte.
47

 Dessen Konzept der „kulturellen Hegemonie“ fasst George 

folgendermaßen zusammen: „Get people to think as you want them to and they 

will be like fish in water who aren’t even conscious that the medium they’re 

swimming in is water“ (ibid.: 192).       

                                                           
46  Gleichzeitig betont sie jedoch wie alle hier besprochenen Autoren dass nicht alle mit 

dem Wort „Globalisierung“ assoziierten Phänomene Gegenstand ihrer Kritik sind, 

sondern die spezifischen Merkmale der „neoliberalen“ (neo-liberal), „konzern- und fi-

nanzgesteuerten“ („corporate-led“/„finance-driven“) Globalisierung (vgl. ibid.: 21). 

47  George gibt hier keine Quelle an. Wichtige Aussagen zur kulturellen Hegemonie 

finden sich in Gramscis „Quaderni del Carcere“ (vgl. Gramsci 1975 [1948]): 1636; 

2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 121 

 

Vor diesem Hintergrund bezeichnet George die Stiftungen und Einzelperso-

nen, die mit großen Ressourcen und viel Geschick dem Neoliberalismus aus der 

marginalen Position, die er vor fünfzig Jahren einnahm, zur Hegemonie verhal-

fen, als „rechte Gramscianer“ („right wing Gramscians“, ibid.: 193; 207). Als 

wichtige Elemente dieser Strategie nennt George die Finanzierung von Lehrstüh-

len, Instituten und Think Tanks, die Ausrichtung von Konferenzen und Kollo-

quien und die Unterstützung von neoliberal ausgerichteten Zeitschriften und 

Zeitungen (vgl. ibid.: 192 f.; 207).  

In der akademischen Welt konstatiert George vor diesem Hintergrund eine 

geringe Bereitschaft oder Fähigkeit zum kritischen Denken. Sie illustriert diese 

Aussage, indem sie auf die Geschichte der Veröffentlichung ihres Buches „How 

the Other Half Dies. The Real Reasons for World Hunger“ (George 1976) rekur-

riert. Dieses Buch, dessen Ziel es laut Untertitel war, die „wahren Gründe“ für 

den Hunger auf der Welt zu identifizieren, konnte laut Susan George von den 

angeblichen Experten innerhalb der etablierten akademischen Welt nicht ge-

schrieben werden. Denn diese, so ihre Argumentation weiter, beschäftigten sich 

nur mit Variationen der immer gleichen vorherrschenden Erklärungen wie Über-

bevölkerung und Technologierückstand, ohne die einfache Tatsache zu berück-

sichtigen, dass es genau zwei Möglichkeiten für den Zugang zu Nahrung gibt, 

nämlich Zugang zu Land oder Zugang zu genügend Geld zum Erwerb von Le-

bensmitteln (vgl. ibid.: 203). Den Grund für diese eingeschränkte Sichtweise der 

akademischen Experten sieht George in der „Scheuklappenwirkung“ der verbrei-

teten Ideologien:  

„The gap in research and analysis seemed due less to dissimulation, although 

there was some of that, than to subservience to an ideology that made everyone 

wear blinkers“ (ibid.: 202).  

Die Tatsache, dass ihr Buch zumindest außerhalb der akademischen Welt große 

Verkaufserfolge erzielte und eine breite Debatte auslöste, führt sie hingegen auf 

den glücklichen Zufall zurück, dass es mit Penguin Press von einem großen 

Verlag angenommen wurde (vgl. ibid.: 204).  

Neben dem direkten Einfluss der kulturhegemonialen Strategien neoliberaler 

Akteure macht George auch die Sorge vieler Wissenschaftler um ihre eigene 

Reputation, verbunden mit unsicheren Beschäftigungsverhältnissen in der Wis-

senschaft, für eine Einschränkung der Meinungsfreiheit in dieser Sphäre verant-

wortlich (vgl. ibid.: 206). Nicht zuletzt auf diese Situation führt sie letztlich die 

Tatsache zurück, dass so wenige Sozialwissenschaftler zur Bewegung für globa-

le Gerechtigkeit beitragen:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„For academics, particularly in the United States today, freedom to speak out is 

hedged on all sides, and this is surely one reason why so few social scientists feel 

they can contribute to the global justice movement“ (ibid.: 206).  

Während die kulturelle Hegemonie des Neoliberalismus laut George also direkt 

und indirekt auf die akademische Welt wirkt und Wissenschaftler davon abhält, 

sich globalisierungskritisch zu engagieren, tragen aus Georges Sicht umgekehrt 

die Sozial- und besonders Wirtschaftswissenschaften zur Verfestigung der vor-

herrschenden Ideologie bei, und zwar durch die Suggestion ihrer eigenen Objek-

tivität. Diese führt laut George dazu, dass die von akademischer Seite sanktio-

nierten und von den großen internationalen Akteuren wie IWF und Weltbank 

vertretenen Interpretationen von Weltwirtschaft und Globalisierung als wertfreie 

und objektive Analysen dargestellt und wahrgenommen werden. Um diesem 

Eindruck entgegen zu wirken, betont George den Unterschied zwischen den 

Sozial- und den Naturwissenschaften:  

„If you’re discussing astronomy or biology, you can assume that both you and the 

person facing you are dealing with established facts insofar as they can be known; 

backed by observation and experiment, published in reputable, peer-reviewed 

scientific journals and subject to revision. With economics and other social 

sciences there are no such guarantees, however much economists may try to 

convince us that theirs is a genuine science. Politics and ideology favouring 

certain systems over others always lurk just beneath the surface of the social 

sciences“ (ibid.: 190).  

Im Gegensatz zu den Naturwissenschaften operieren die Sozialwissenschaften 

also nie mit Fakten, die sich durch Beobachtung und Experiment zweifelsfrei 

belegen lassen, sondern können sich nicht aus der Verstrickung in Politik und 

Ideologie lösen.
48

 Diese Aussage begründet George, indem sie auf die grundle-

genden Wertentscheidungen verweist, die den Sozial- und Wirtschaftswissen-

schaften immer zu Grunde liegen, häufig jedoch ohne transparent gemacht zu 

werden:  

„Why is economics rarely scientific and always ideological? For one thing 

because the initial choice of what will be labeled a cost and what a benefit is 

purely arbitrary, that is, it suits the needs of a particular system or of particular 

                                                           
48  Dass auch die Naturwissenschaften einem Kampf um Paradigmen unterliegen, worauf 

George selbst unter Berufung auf Thomas Kuhn verweist, lässt sie hier unberücksich-

tigt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 123 

 

interests. Costs and benefits would be quite differently classified in a different 

kind of economy“ (ibid.: 190).  

Auch hier setzt George also Ideologie mit der Orientierung an partikularen Inte-

ressen gleich. Die in der zuletzt zitierten Passage angedeutete „andere Art der 

Ökonomie“ verweist auch auf eine andere Art der ökonomischen Wissenschaft, 

für die Susan George hier plädiert. Dazu gehört für sie ein anderes Verständnis 

von Kosten und Nutzen, das unter Kosten auch die herbeigeführte Umweltzer-

störung verbucht und unter dem Nutzen auch den „echten Nutzen für Menschen“ 

(„genuine human benefit“, ibid.: 191) versteht. Als Beispiel nennt sie die Be-

rechnung der Kosten und Nutzen der Abholzung eines Waldes: Während die 

Standard-Ökonomie hier nur die Arbeits- und Produktionskosten gegen den 

Gewinn durch Holzverkauf rechnet, würde eine alternative Ökonomie auch die 

durch die Abholzung verursachte Erosion, Flussversandung, Überschwemmun-

gen und die nicht mehr durch Bäume absorbierte Menge Kohlendioxyd registrie-

ren (vgl. ibid.). 

Hier erinnert ihre Argumentation an die Bourdieus, der ebenfalls für eine al-

ternative Ökonomie mit einem anderen Kosten- und Nutzenbegriff argumentiert. 

Während Bourdieu vor allem die sozialen Kosten in den Mittelpunkt seiner 

„Berechnung“ stellt, betont George auch die ökologischen. Als das Ziel der 

Wirtschaftswissenschaften aus Sicht der progressiven Intelektuellen definiert sie 

letztlich „die optimale Produktion und Verteilung für die Befriedigung der 

menschlichen Bedürfnisse aller Mitglieder einer Gemeinschaft oder Gesell-

schaft“ („optimum production and distribution for the satisfaction of human 

needs for all members of a given community or society“, ibid.: 208).  

Anregungen für eine solche alternative Ökonomie findet sie bei verschiede-

nen aktuell aktiven und klassischen Wirtschaftswissenschaftlern, auf die sie in 

ihrem Text zustimmend verweist, wie etwa John Maynard Keynes (vgl. ibid.: 24; 

137); Giovanni Andrea Cornia (vgl. ibid.: 25); Michael Goldman (vgl. ibid.: 38); 

Nicholas Georgescu-Roegen (vgl. ibid.: 46); Patrick Viveret (vgl. ibid.: 51); Jo-

seph Stiglitz (vgl. ibid.: 76); Bernd Span (vgl. ibid.: 77), Arthur Cecil Pigou (vgl. 

ibid.: 146), Michael Albert (vgl. ibid.: 153) und Karl Polanyi (vgl. ibid.: 208). Es 

wird also deutlich, dass sie nicht die Wirtschaftswissenschaften als solche verur-

teilt, sondern deren aktuell von zentralen Institutionen praktizierte Form („eco-

nomics as practiced by major inter-governmental institutions“, ibid.: 210).  

Wie eingangs erwähnt weist sie nachdrücklich darauf hin, dass sie selbst 

„keine Wirtschaftswissenschaftlerin“ (vgl. ibid.: xiii; 123) ist, wobei sie gleich-

zeitig betont, dass sie in ihrer Analyse bewusst in das Terrain der Wirtschafts-

wissenschaftler eindringt. Damit ermutigt sie alle Leser, es ihr gleichzutun (vgl. 

ibid.: xiii).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Eine weitere Voraussetzung dafür, dass sich die Bürger ihr eigenes Bild von 

der Lage machen, ist für George – wie für Stiglitz – die Transparenz der ent-

scheidenden politischen Prozesse, etwa der Verhandlung über bestimmte folgen-

schwere Abkommen. Die Vorgehensweise, um dieses Ziel zu erreichen, be-

zeichnet George mit einem Ausdruck von Lori Wallach als „Dracula Strategy“ 

(ibid.: 197). Gemeint ist eine Strategie, die den Vampir – also etwa die Geheim-

verhandlungen zu einem für die Mehrheit der Menschen schädlichen Abkommen 

– so lange dem Licht der Öffentlichkeit aussetzt, bis er daran zu Grunde geht, 

also etwa durch die öffentliche Kritik unhaltbar wird (vgl. auch Pleyers 2010: 

119; 127). Als Beispiel für eine erfolgreiche Anwendung dieser Strategie nennt 

George die Verhandlungen des Multilateral Agreement on Investment (MAI), 

die letztlich durch den durch öffentliche Kritik hervorgerufenen Rückzug Frank-

reichs zum Scheitern gebracht wurden. Eine andere Metapher, die George für die 

aus ihrer Sicht auf globaler Ebene betriebene Arkanpolitik verwendet, ist die der 

Mauer, die es einzureißen gilt:  

„They have tried to build an impenetrable wall around knowledge so that their 

worldview and their institutions are never questioned. One of our most urgent 

tasks is to demolish that wall“ (ibid.: 199).  

Um dieses Ziel zu erreichen und die das Wissen umgebende Mauer zu durchbre-

chen, ist es für George jedoch nicht nur notwendig, arkane Praktiken offen zu 

legen, sondern auch die Bürger im aufklärerischen Sinn zur Mündigkeit zu ani-

mieren:  

„In matters of economics and politics, one should never accept arguments from 

authority (‘it must be true because X says it is’). This is the attitude of the believer 

with regard to a religious institution, not that of an informed citizen“ (ibid.: 192).  

Dementsprechend versteht sie ihr eigenes Buch – ähnlich wie Stiglitz – als einen 

Beitrag zur Verbreitung von Information und als Anregung zum kritischen Den-

ken: 

„[O]ne of the aims of this book is to convince you that you can develop a critical 

perspective on events in order to engage with others in more effective action […]“ 

(ibid.: 191; vgl. auch ibid.: 170).  

Das Entwickeln einer kritischen Perspektive wird hier als Voraussetzung für ein 

effektives Handeln aufgefasst. Die Anregung dazu, eine solche kritische Per-

spektive zu entwickeln, als die George ihr Buch darstellt, wird damit als erstes 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 125 

 

Glied in einer Kette von Schritten interpretiert, die letztlich zu einer Verände-

rung der Realität führen.  

Zu dieser Form von Engagement – Bildung und Anregung zum kritischen 

Denken – zählt George auch die Aktivitäten des Attac-Netzwerks, deren promi-

nentes Mitglied sie ist und das sich selbst als „movement for popular education 

turned towards action“ (ibid.: 168) definiert. Ein zentraler Baustein hierfür sind 

laut George die gut besuchten Sommeruniversitäten der Bewegung und die Ar-

beit des wissenschaftlichen Beirats (vgl. ibid.: 201).  

Gegenstrategien II: Demokratie, Dialog und Austausch 

Die Überzeugung, dass informierte und mündige Bürger über die das öffentliche 

Leben betreffenden Fragen zu einem kritischen Urteil in der Lage sind, ist auch 

die Voraussetzung für eine weitere von George vorgeschlagene Gegenstrategie 

zur vorherrschenden Bevormundung durch ideologisch geprägte und auf intrans-

parente Weise zu Stande gekommene Beschlüsse. Ähnlich wie Joseph Stiglitz 

plädiert sie dafür, dass bestimmte Fragen durch „demokratische Debatte“ („de-

mocratic debate“, ibid.: 106; 157) entschieden werden. Dazu zählt sie beispiels-

weise die genaue Festlegung, welche Sektoren innerhalb eines Staates öffentlich 

bleiben und welche in den freien Markt überführt werden sollten, und das tole-

rierte Verhältnis zwischen den höchsten und den niedrigsten Einkommen (vgl. 

ibid.).  

Debatte und Austausch empfiehlt George auch als die vom „common sense“ 

(ibid.: 184) gebotene Praxis im Umgang der globalisierungskritischen Bewegung 

mit gewählten Politikern. Dementsprechend formuliert sie als Handlungsan-

weisung:  

„Try to create situations where movement members are obliged to meet and talk 

with people who have political responsibilities at every level, from town coun-

cilors to mayors to MPs to ministers, whether or not they share your position. Try 

to explain your point of view and understand theirs. The worst that can happen is 

that you agree to disagree“ (ibid.: 184).  

Der Austausch von Argumenten und der Konsens über die Möglichkeit, sich 

darauf „zu einigen, uneinig zu sein“, entspricht der Form des Umgangs mit Dis-

sens, die man als Ausdruck grundlegender „politischer Rationalität“ (Leidhold 

2006, vgl. Kap. 3.1.2) verstehen kann. 

Allerdings warnt George gleichzeitig davor, auf diese Praxis des Austauschs 

von Argumenten auch in den von Konzernen oder bestimmten Gremien der EU 

initiierten „Dialogen“ zu vertrauen – wobei sie das Wort Dialog hier in Anfüh-

rungsstriche setzt (vgl. ibid.: 217). Unter dem ironischen Titel „Lasst uns zu-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

sammen nachdenken“ („Come let us reason together“, ibid.) untersucht sie die in 

diesen Kontexten vorherrschenden Macht- und Interessenkonstellationen und 

kommt zu dem Ergebnis, dass die Grundvoraussetzungen eines wirklichen Dia-

logs hier nicht gegeben sind. Dies macht sie vor allem daran fest, dass Dialoge 

als Austausch zwischen Gleichberechtigten mit offenem Ergebnis zu verstehen 

sind, wohingegen in den von Konzernen und internationalen Institutionen ange-

regten Dialogen meistens Partner mit sehr unterschiedlichen Machtmitteln mit-

einander sprechen sollen, um bereits feststehende Ergebnisse öffentlichkeits-

wirksam zu legitimieren (vgl. ibid.: 218). Hier plädiert George dafür, die Unver-

einbarkeit der Standpunkte zu realisieren und gleichzeitig bei den bestehenden 

Machtasymmetrien zwischen der globalisierungskritischen Bewegung und ihren 

Gegnern anzusetzen:  

„[T]he R and Ps do not and cannot share similar interests with the groups propo-

sing change and thus challenging their interests. This is called evaluating the rap-

port de forces; the balance of forces. The adversary will be obliged to notice, res-

pect and engage with you when the ‚we‘ is sufficiently numerous and determined, 

not before“ (ibid.: 220, Hervorhebung im Original).  

Unter die Abkürzung „R and Ps“ für „the Rich and Powerful“ subsummiert 

George die Besitzer und Leiter von Großkonzernen – als Beispiel nennt sie die 

Walmarteigentümer Walten mit ihrem Vermögen von 87 Milliarden Dollar – 

sowie alle privaten und öffentlichen Institutionen, die ihren Interessen dienen, 

wie etwa die Weltbank, den IWF, die WTO und die G8 (vgl. ibid.: 216; 88). Es 

geht ihr also nicht nur darum, dass in „Dialogen“ mit den so charakterisierten 

Akteuren die etwa von Habermas festgelegten Bedingungen eines verständi-

gungsorientierten Argumentationsprozesses nicht ansatzweise erfüllt sind, son-

dern um einen unüberbrückbaren Interessengegensatz, der das deliberative Erör-

tern von Fragen sinnlos werden lässt. Stattdessen plädiert sie hier dafür, bei den 

realen Kräfteverhältnissen anzusetzen. Auch dabei kommt jedoch einem Aspekt 

der Vernunft eine zentrale Bedeutung zu, nämlich der Mäßigung anderer Erfah-

rungen, besonders der Emotionen. Denn gerade angesichts der Kompromisslo-

sigkeit und Unzugänglichkeit der Gegner zieht sie das „kühle Denken“ der 

selbstreferenziellen Wut vor: „So we can get mad, frustrated and stew in our 

own fury, or we can calm down and try to think coolly“ (ibid.: 183). Obwohl sie 

an anderen Stellen durchaus Emotionen wie Wut und Ärger eine zentrale Rolle 

zuspricht (vgl. dazu unten, Kap. 6.3.3), plädiert sie hier für die Mäßigung der 

Emotion und den Einsatz der Vernunft.  

Insgesamt zeigt sich in Georges Position eine Kombination von zwei ver-

schiedenen Auffassungen von Demokratie und Politik, die mit unterschiedlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 127 

 

Rationalitätsvorstellungen einhergehen. Wenn sie etwa betont, dass bestimmte 

Fragen auf regionaler und nationaler Ebene nur durch demokratische Debatte 

gelöst werden können, und globalisierungskritische Aktivisten dazu auffordert, 

den Austausch mit gewählten Politikern zu suchen, erweist sie sich – ähnlich wie 

Stiglitz – als eine Anhängerin des deliberativen Ideals, wonach das jeweils beste 

Ergebnis sich in der Debatte herauskristallisiert und die politische Rationalität 

den Grundkonsens über die Art der Auseinandersetzung garantiert. In Bezug auf 

den Umgang mit den von ihr in der Formel „the Rich and Powerful“ zusammen-

gefassten Gegnern legt sie hingegen eine agonale Vorstellung politischer Ausei-

nandersetzung an den Tag, wie sie aktuell prominent von Chantal Mouffe unter 

Berufung auf Carl Schmitt und in Abgrenzung vom „rationalistische[n] und 

individualistische[n] Ansatz“ (Mouffe 2007: 17) des Liberalismus vertreten wird 

(vgl. ibid.: 17–25; Mouffe 1997: 26 ff.). Rationalität, bzw. „kühles Denken“ wird 

hier lediglich als eine Strategie eingesetzt, um die Emotionen von Wut, Ärger 

und Frustrationen so zu mäßigen, dass sie sich nicht destruktiv auswirken.  

Zwar spricht George dabei bewusst nicht wie Schmitt von „Feinden“, son-

dern von „Gegnern“ („adversaries“), weil es ihrer Meinung nach nicht darum 

gehen kann, einen einmaligen und endgültigen Sieg zu erlangen (vgl. ibid.: 88 

ff.). Auch wendet sie sich unmissverständlich gegen die Anwendung von Gewalt 

gegen Personen, und zwar aus „moralischen Gründen“ („for moral reasons“, 

ibid.: 230). Dennoch konzipiert sie den Umgang mit diesem Gegner als einen 

„Kampf“, in dem neben dem Wissen auch politische Taktik und ein langer Atem 

zum Einsatz kommt: „[f]ighting an adversary requires knowledge, political judo 

and long-term engagement“ (ibid.: 89).  

Relativität und Wahrheit  

Die Frage des Umgangs mit dem „Gegner“ führt zu einem weiteren Thema, das 

Georges gesamte Argumentation durchzieht, nämlich die Frage von Relativität 

und Wahrheit. Zwar scheint sie einerseits eine relativistische Grundposition zu 

beziehen, wenn sie etwa formuliert, dass in der Auseinandersetzung mit (selbst-

ernannten) Experten die Position der Bürger und Aktivisten „genauso gut“ ist:  

„When the adversary is trying to intimidate you with his superior knowledge, it’s 

important to remember that your interpretation of a given set of facts or situation 

is as good as his“ (ibid.: 190, Hervorhebung hinzugefügt).  

Dennoch wird insgesamt deutlich, dass es für George in dem Konflikt zwischen 

der Globalisierungskritik und den identifizierten Gegnern letztlich nicht um eine 

Aushandlung von gleichberechtigten Positionen oder legitimen Interessen geht, 

sondern die eigene Seite Wahrheit für sich beanspruchen kann. So bezeichnet sie 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

etwa die Positionen des Neoliberalismus als „standard ‚truths‘“ (ibid.: 9) mit 

Anführungsstrichen um das Wort Wahrheit, die Einsichten etwa der alternativen 

Ökonomen, beispielsweise eines John Maynard Keynes hingegen als „home 

truth“ (ibid.: 24) ohne Anführungsstriche. Auch der Untertitel ihres ersten Best-

sellers (George 1976) – „The real reasons for world hunger“ – auf den sie inner-

halb des hier besprochenen Buches mehrfach rekurriert – beinhaltet eine klare 

Inanspruchnahme der Wahrheit und des privilegierten Zugangs zur Realität.  

Die Tragweite, die sie dieser Auseinandersetzung beimisst, wird etwa in der 

Fortsetzung der oben zitierten Passage deutlich, in der sie ihre eigene Zielset-

zung formuliert:  

„[O]ne of the aims of this book is to convince you that you can develop a critical 

perspective on events in order to engage with others in more effective action 

against people and institutions I consider dangerous, not just because they re-

present values different from mine but also because I think I can show that their 

policies are needlessly harming people and frequently killing them“ (ibid.: 191).  

Es geht ihr also letztlich nicht um Werte, die einfach Ausdruck von Interessen 

sind und nicht weiter hinterfragt werden können, sondern um eine Auseinander-

setzung mit einer Position, die zur Schädigung und Tötung anderer Menschen 

führt.  

In ihrer gesamten Argumentation wird deutlich, dass sie alle Versuche ab-

lehnt, Wahrheit „von außen“, also ohne die jeweils eigene Vernunfterfahrung, 

durchzusetzen. Zu solchen Versuchen zählt sie nicht nur die ausführlich bespro-

chenen Strategien zur Erlangung kultureller Hegemonie, sondern auch allgemei-

ner den Glauben an Autoritäten, die sie als eine religiöse Haltung („attitude of a 

believer“, ibid.: 192) charakterisiert, und die in der traditionellen Linken verbrei-

tete Vertrauen in die „Klarsicht“ der Partei („revolutionary party which ‚sees 

more clearly‘“, ibid.: 239).  

Als Gegenstrategien plädiert sie dafür, die Interessen zu entlarven, die der 

Verbreitung ideologischer Positionen zu Grunde liegen, eine alternative Wissen-

schaft und die Entwicklung einer kritischen Haltung. Wodurch genau sich jedoch 

die Erfahrung der wahren Realität auszeichnet, deutet sie nur an. Ähnlich wie 

Stiglitz geht sie letztlich davon aus, dass bestimmte Einsichten in die Natur der 

Realität offensichtlich werden, sobald die ideologischen Scheuklappen abgelegt 

werden: So nennt sie bestimmte Erkenntnisse „einfach und offensichtlich“ 

(„simple and obvious“, ibid.: 46), oder „auf blendende, unausweichliche Weise 

wahr“ („blindingly, inescapably true“, ibid.). Als falsch erkannte Positionen 

bezeichnet sie hingegen als „offensichtlichen Müll“ („obviously rubbish“, ibid.: 

216, vgl. auch ibid.: 224). Im Zusammenhang mit der fehlenden Berücksichti-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio und ökonomisch-soziologische Kritik | 129 

 

gung ökologischer Fragestellung in der Mainstream-Wirtschaftswissenschaft 

formuliert sie:  

„Look out the window: that’s about all it takes to recognize that the man-made 

economy operates within the confines of the natural world of which human beings 

are only a part“ (ibid.: 45).  

An anderer Stelle beschreibt sie die Überzeugungsbemühungen gegenüber den 

„standard economists“ als Versuch, diese dazu zu bringen, aus ihrer „Box“ zu 

kommen und der Realität zu begegnen:  

„Ecologists do go crazy trying to get standard economist to come out of their box 

and face reality, so far with little success“ (ibid.: 191).  

„Herauskommen aus der Box“, „Blick aus dem Fenster“, „blendende Einsicht“ 

und „Einreißen der Mauer, die das Wissen umgibt“: Ob bewusst oder unbewusst 

verwendet George in ihrem Text eine Reihe von platonischen Metaphern, um die 

eigene Perspektive als die umfassende und die der Gegner als die in der Höhle 

gefangene Position zu charakterisieren. Dadurch bezieht sie trotz des teilweise 

suggerierten Eindrucks eindeutig diejenige objektivistische Position, die für das 

eindeutige politische Engagement notwendig ist.  

Die Quelle für diese als wahr anerkannten Überzeugungen, wie etwa die 

schädliche, z.T. sogar tödliche Wirkung neoliberaler Programme und die Not-

wendigkeit einer alternativen, ökologisch und sozial orientierten Wirtschaft, 

liefert für sie die Erfahrung der Einsicht in Zusammenhänge, die zuvor als aus-

weglose Ödnis oder unübersichtlicher Dschungel erschienen. Sie bilden für 

George ein zentrales Motiv für das politische Engagement, das sie fordert und 

selbst praktiziert. Dass sie letztlich in aufklärerischer Tradition jeden und jede 

für fähig hält, ein kritisches Urteil über die aktuellen Zustände zu entwickeln, 

lässt sich ebenfalls als Motiv für politisches Engagement auffassen, weil es die 

Voraussetzung dafür darstellt, dass ein auf Wissen und Vernunft abzielendes 

Handeln überhaupt sinnvoll ist. Das Erlangen und Verbreiten von Wissen gegen 

die allgemein dominante, bzw. hegemoniale neoliberale Ideologie ist für sie eine 

zentrale Form des Engagements selbst, wobei sie etwa das Verfassen allgemein 

verständlicher Publikationen, Sommeruniversitäten und öffentliche Debatten als 

konkrete Praktiken empfiehlt.  

Als Ziele, die sich aus dieser Hochschätzung des Wissens ergeben, formu-

liert sie, ähnlich wie Stiglitz, transparentere Strukturen mit mehr Mitsprache-

rechten für die Betroffenen als Voraussetzung für die Sinnhaftigkeit einer demo-

kratischen Debatte. Dabei erweist sie sich allerdings nur parziell als Vertreterin 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

der rationalen Deliberation: Während sie innerhalb demokratisch verfasster 

Staaten und im Umgang zwischen Aktivisten und gewählten Politikern von 

einem zu Grunde liegenden Konsens über Ziele und Formen der Auseinander-

setzung – und damit einer „politischen Rationalität“ (Leidhold 2006) – ausgeht, 

diagnostiziert sie in der Konfrontation mit den Protagonisten der von ihr abge-

lehnten Form der Globalisierung einen unüberbrückbaren Gegensatz der Interes-

sen, der nur durch Kampf ausgetragen werden kann.  

3.4 RATIO, THEOLOGIE UND CHRISTLICHES 

ENGAGEMENT 
R A T I O ,  T H E O L O G I E  U N D  C H R I S T L I C H E S  E N G A G E M E N T  

3.4.1 Leonardo Boff 

Wider den modernen Rationalismus 

Die Grundlage von Leonardo Boffs Auseinandersetzung mit der Erfahrungsdi-

mension der Vernunft in seinem Werk „Ecologia, mundialização, espiritualid-

ade“ (Boff 1993) bildet eine scharfe Kritik an der einseitigen Privilegierung der 

Rationalität in der Moderne:  

„A Idade Moderna caracteriza-ce pela centralidade da razão na compreensão e or-

ganização da vida e da sociedade humana. A ciência e a técnica constituem a ex-

pressão mais acabada da racionalidade. Elas são responsáveis pela emergência do 

maior mito da modernidade: o desenvolvimento ilimitado“ (ibid.: 59).49  

Laut seiner Diagnose hat also die Zentralität der Vernunft zu einem der größten 

Mythen der Moderne geführt, nämlich dem Glauben an die unbegrenzte Ent-

wicklung. An anderer Stelle verwendet er für den Gegenstand seiner Kritik den 

Begriff des „technokratischen Messianismus“ („messianismo tecnocrático“, 

ibid.: 76), der die quasi-religiöse Komponente der menschlichen Allmachts-

vorstellungen noch schärfer kritisiert. Konkret wendet Boff sich zum einen ge-

gen die Vorstellung, dass Technik und Wissenschaft allein in der Lage sein 

werden, alle menschlichen Versorgungsprobleme (Ernährung, Unterkunft, Ge-

sundheit) zu lösen. Zum anderen verweist er darauf, dass der „Mythos“ des 

                                                           
49  Die Moderne ist charakterisiert durch die Zentralität der Vernunft für das Verständnis 

und die Organisation des Lebens und der menschlichen Gesellschaft. Die Wissen-

schaft und die Technik bilden den vollendedsten Ausdruck der Rationalität. Sie sind 

verantwortlich für die Entstehung des größten Mythos der Moderne: der unbegrenzten 

Entwicklung.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 131 

 

vorherrschenden Entwicklungsdenkens verheerende Folgen hat für die große 

Zahl der von dieser Entwicklung ausgeschlossenen Personen und auch für die 

Umwelt, zu deren Zerstörung das rational-technische Entwicklungsmodell führt 

(vgl. ibid.: 60 f.; 76). Diese Folgen und der deutlich werdende Größenwahn 

vieler gescheiterter Entwicklungsprojekte enthüllen laut Boff die tatsächliche 

Irrationalität, die das vorherrschende Modell trotz seines Anspruchs auf Ver-

nünftigkeit auszeichnet:  

„O faraonismo de tais projetos revela a irracionalidade do modelo de 

desenvolvimenteo e a necessidade de ser superado por uma visão mais holística, 

representada pela razão ecológica“ (ibid.: 29).50 

Gleichzeitig deutet er hier an, dass er eine alternative Form der Rationalität 

anstrebt, nämlich die „ökologische Vernunft“. Im Verlauf der Argumentation 

wird jedoch deutlich, dass er unter dieser ganzheitlichen Vision nicht eigentlich 

eine alternative Form der Rationalität versteht, sondern die Einbeziehung von 

Emotionalität und Spiritualität als Erkenntnisquelle:  

„Precisamos encontrar alternativas viáveis à modernidade. Não podemos renun-

ciar à racionalidade, pois necessitamos dela para administrar a complexidade hu-

mana e mesmo para sanar os malefícios que ela produziu. Urge, sim, ultrapassar o 

racionalismo (a razão como única forma legítima de acesso e gerenciamento do 

real) e intergrar a razão num todo maior“ (ibid.: 60).51  

Als Vorbilder für eine solche Einbettung der Vernunft in ein „größeres Ganzes“ 

und die Anerkennung weiterer Zugänge zur Realität nennt er Augustinus, Bona-

ventura, Franz von Assisi, Teilhard de Chardin und Blaise Pascal (vgl. ibid.: 41; 

53). Vorläufer für den aktuell dominanten exklusiven Anspruch der Vernunft 

gegenüber anderen Erkenntnisquellen sieht er hingegen in Bacon, Descartes, 

Galilei und Newton (vgl. ibid.: 41; 86). Diesen wirft er außerdem vor, die 

Gleichsetzung von Erkennen mit Aneignung und Beherrschung geprägt zu ha-

                                                           
50  Der Pharaonismus derartiger Projekte verrät die Irrationalität des Entwicklungsmo-

dells und die Notwendigkeit, es durch eine holistischere Vision zu überwinden, für die 

die ökologische Vernunft steht.  

51  Wir müssen gangbare Alternativen zur Moderne finden. Wir können nicht auf die Ra-

tionalität verzichten, weil wir sie brauchen, um die menschliche Komplexität zu ver-

walten und sogar um das Unheil zu überwinden, das sie hervorgebracht hat. Vielmehr 

müssen wir den Rationalismus hinter uns lassen (die Vernunft als einzige legitime 

Form des Zugangs zur und der Handhabung der Realität) und die Vernunft in ein grö-

ßeres Ganzes integrieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

ben, wohingegen die Vertreter der anderen Traditionslinie das Erkennen als eine 

Art der Verschmelzung mit den Dingen („uma forma de amor e de comunhão 

com as coisas“, ibid.: 41) betrachteten.  

Die von ihm favorisierte integrative Erkenntnisweise soll darüber hinaus für 

Boff auch dazu dienen, die „Hybris”, die er der vorherrschenden Form der Ver-

nunft vorwirft, zu überwinden. Dementsprechend hält er eine folgendermaßen 

charakterisierte Position für wünschenswert:  

„Submete a uma poderosa crítica a razão instrumental, que hoje se transformou 

num verdadeiro “satã da Terra”, pois ameaça a natureza de destruição. A hybris 

de sua lógica deve ser limitada na medida em que é inserida num todo maior, em 

que se reconhecem várias portas do conhecimento“ (ibid.: 76).52 

Hier verwendet Boff für den Gegenstand seiner Kritik den maßgeblich von 

Horkheimer und Adorno geprägten Begriff der „instrumentellen Vernunft“ (vgl. 

oben, Kap. 3.1.3). Während diese unter der „instrumentellen Vernunft“ jedoch 

primär die Reduktion der Vernunft auf ein bloßes Instrument zur Bestimmung 

der Mittel für unhinterfragte Zwecke verstehen, kritisiert Boff unter diesem 

Stichwort vor allem die Verabsolutierung der Vernunft unter Ausschluss anderer 

Erfahrungsdimensionen. Trotz dieser Differenz gibt es jedoch klare Ähnlichkei-

ten in der Verwendung des Begriffs: So weist auch Horkheimer darauf hin, dass 

der Wert der instrumentellen Vernunft im gesellschaftlichen Prozess vor allem 

anhand ihrer „Rolle bei der Beherrschung der Menschen und der Natur“ (Hork-

heimer 1967: 30) bemessen wird. Weitere Parallelen liegen darin, dass sowohl 

Boff als auch Horkheimer und Adorno den „mythischen“ Charakter der instru-

mentellen Vernunft hervorheben und in Bacon einen Vorläufer des kritisierten 

Paradigmas sehen (vgl. Horkheimer 1967: 55 f.; Horkheimer/Adorno 2004 

[1969]: 9). 

Wahrheit und Vernunft  

Den in der oben zitierten Passage erhobenen Vorwurf der Hybris erhebt Boff 

implizit auch gegenüber der im Kapitalismus vorherrschenden Verehrung des 

Marktes, die diesen in eine große totale Realität („grande realidade total“, ibid.: 

102) und neue Gottheit („nova divindade“, ibid.) verwandelt. Gerade im Moment 

des größten historischen Triumphs des Kapitalismus gilt es laut Boff diese Hal-

                                                           
52  Sie kritisiert machtvoll die instrumentelle Vernunft, die sich heute in einen wahren 

„Satan der Erde“ verwandelt hat, weil sie der Natur mit Zerstörung droht. Die Hybris 

ihrer Logik muss insofern begrenzt werden, als sie in ein größeres Ganzes integriert 

wird, in dem mehrere Wege der Erkenntnis anerkannt werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 133 

 

tung zu kritisieren, die all diejenigen zu Nichtexistenzen mache, die außerhalb 

des Marktes stehen (vgl. ibid.). Die Globalisierung versteht Boff dabei als die 

imperiale Ausbreitung dieser einseitigen Form der Rationalität:  

„O que, na verdade, ocorre? Um novo imperialismo! Digo-o sem rebuços. É o 

novo império daquele tipo de racionalidade, de desenvolvimento e de sentido de 

ser que se forjou no bojo da classe burguesa no advento da modernidade, e que 

hoje se expande sobre todo o planeta“ (ibid.: 102).53 

Der Einschub „na verdade“ („in Wahrheit“) macht deutlich, dass Boff trotz 

seiner Absicht, die Zentralität der Vernunft zu reduzieren, an einem nicht-

konstruktivistischen und nicht-relativistischen Wahrheitsbegriff festhält. Darauf 

deutet auch seine Verwendung des Ausdrucks „mito da modernidade“ in der 

oben zitierten Passage hin (ibid.: 59), mit der er sich eines Begriffs aus der klas-

sischen Tradition der rationalen Unterscheidung von Wahrheit und Unwahrheit 

bedient. Deutlich wird diese Verortung auch in der folgenden Passage, in der er 

über die Eignung des Marxismus als Analyseinstrument reflektiert:  

„Aquilo que de verdadeiro foi visto um dia pelo marxismo – conservadas tais con-

dições de miséria – será verdadeiro sempre. Não somos como os sofistas que para 

cada auditório tinham outra verdade. A verdade da exploração capitalista compro-

va-se na degradação do tecido social dos países ricos e nas vidas estraçalhadas dos 

operários e dos abandonados de nossas sociedades periféricas“ (ibid.: 120).54 

Hier weigert sich Boff also, vor dem Hintergrund des Zusammenbruchs des So-

zialismus als politischem Machtfaktor auch den überzeitlichen Wahrheitsan-

spruch marxistischer Analyse aufzugeben. Explizit wendet er sich gegen die re-

lativistische (und opportunistische) Haltung der Sophisten, die für jedes Publi-

kum eine andere Wahrheit parat hatten. Welches Erkenntnisvermögen es jedoch 

genau ist, mit Hilfe dessen die Wahrheit erkannt werden kann, deutet Boff hier 

                                                           
53  Was passiert in Wahrheit? Ein neuer Imperialismus. Ich sage das ohne Umschweife. 

Es ist das neue Imperium jener Form der Rationaltiät, der Entwicklung und des Le-

benssinns, das sich zu Beginn der Moderne im Schoße der bürgerlichen Klasse her-

ausgebildet hat und das sich heute über den ganzen Planeten ausbreitet.  

54  Das, was der Marxismus an Wahrem erkannt hat, wird – angesichts derartiger Bedin-

gungen des Elends – immer wahr bleiben. Wir sind nicht wie die Sophisten, die für je-

des Publikum eine andere Wahrheit hatten. Die Wahrheit der kapitalistischen Ausbeu-

tung zeigt sich im Niedergang des sozialen Zusammenhalts der reichen Länder und in 

den zerrissenen Leben der Arbeiter und der Zurückgelassenen unserer peripheren Ge-

sellschaften.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

nur an: Er verweist auf die Verschlechterung des sozialen Gewebes in den Zen-

tren und die Zerstörung der Leben derjenigen, die in den Peripherien zu den 

Ausgeschlossenen gehören, als offensichtliche Folgen des Kapitalismus, ohne 

diesen Zusammenhang genauer darzulegen. Ähnlich wie bei Bourdieus Verweis 

auf die „effets immédiatement visibles“ (vgl. oben, Kap. 3.3.1) des Neolibera-

lismus vertraut Boff hier auf eine „Art Common“ Sense, der die Effekte der 

Wirtschaftsordnung jedem verdeutlicht, der nicht bewusst die Augen davor 

verschließt.  

Im Mittelpunkt des Engagements steht für ihn letztlich nicht die intellektuel-

le Auseinandersetzung, sondern das mitleidende Handeln: Er geht dabei so weit, 

die Tatsache, dass viele Befreiungstheologen immer weniger publizieren, als 

positiven Ausdruck dieses völligen Aufgehens in der Solidarität mit den Armen 

zu werten, in der Herz und Hand eher gefordert sind als der denkende Kopf: 

„Neste nível, o teólogo via mais e mais calando. Não a boca e a cabeça pensante 

são exigidas, mas o coração e as mãos.“ (ibid.: 134)
55

 Auf der äußersten Ent-

wicklungsstufe verzichten Befreiungstheologen laut Boff zwar nicht auf das 

Denken, reduzieren jedoch die Textproduktion auf das Nötigste und konzentrie-

ren sich auf die „Nächstenliebe in ihrer Gesamtheit und weniger auf die Intelli-

genz des Glaubens in ihrer theologischen Formulierung“ („a caridade em sua 

plena amplitude e menos a inteligência da fé em sua formulação teológica“, 

ibid.: 136).  

Das Projekt einer neuen Erkenntnisform besteht für Boff also primär in einer 

Relativierung des Absolutheitsanspruchs der modernen Form der Vernunft. Die 

Aufgabe der engagierten Intellektuellen sieht er diesbezüglich vor allem darin, in 

der Tradition von Franz von Assisi, Blaise Pascal und Teilhard de Chardin für 

diese Relativierung einzutreten. Seine Auseinandersetzung mit der rationalen 

Erfahrungsdimension selbst fällt daher recht knapp aus und führt nicht zur Aus-

arbeitung eines alternativen Rationalitätsverständnisses.  

3.4.2 Ulrich Duchrow und Franz Josef Hinkelammert 

Instrumentelle vs. orientierende Vernunft 

Diesem Unterfangen widmen sich hingegen Ulrich Duchrow und Franz Josef 

Hinkelammert ausführlich in ihrem Werk „Leben ist mehr als Kapital“ (Duch-

row/Hinkelammert 2002). Sie beginnen ihre Beschäftigung mit dem Thema, 

indem sie die vorherrschende Art von Wissenschaft und Vernunft als Verfalls-

                                                           
55  Auf dieser Stufe verstummt der Theologe immer weiter. Nicht der Mund und der 

denkende Kopf sind gefordert, sondern das Herz und die Hände.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 135 

 

form bezeichnen, die nicht in der Lage ist, die aktuelle Situation der Welt zu 

erfassen. Dabei beziehen sie sich auf die Konfrontation zwischen der westlichen 

Welt, insbesondere den USA, mit dem islamistischen Terror:  

„Was für Bush Gott, ist für Bin Laden der Teufel. Und was für Bin Laden Gott ist 

für Bush der Teufel. Und Max Weber fügt hinzu, dass darüber nicht die Wissen-

schaft, sondern das Schicksal zu urteilen hat. Die okzidentale Gesellschaft hat die 

Vernunft, auf die sie sich bei ihrer Gründung berief, abgeschafft. Die Kirchen 

füllen sich an den vereinbarten Gebetstagen, und man betet zu einem Gott, der die 

verlorene Rationalität ersetzen soll. Aber einen solchen Gott gibt es nicht. Sogar 

Atheisten nehmen an solchen Gebetstagen teil, aber den Gott, der solche Gebete 

erhören könnte, gibt es nicht. Ein solcher Gottersatz kann die Lage nur ver-

schlimmern“ (Duchrow/Hinkelammert 2002: 147).  

Dass die westliche Gesellschaft die für ihre Gründung maßgebliche Vernunft 

verloren hat, zeigt sich für Duchrow/Hinkelammert daran, dass der vorherr-

schende Positivismus, wie er von Weber entscheidend geprägt wurde, keine 

Kriterien mehr zur Bewertung von Vorgängen, Situationen oder Einstellungen 

zur Verfügung stellt. Stattdessen wird – aus Sicht der Autoren zwangsläufig 

erfolglos – versucht, die Religion als Ersatz für die verlorene Orientierung zu 

nutzen.  

Dieselbe Kritik formulieren die Autoren an anderer Stelle, indem sie sich des 

Gegensatzpaares von Wahnsinn und Vernunft bedienen und betonen, dass der 

„Wahnsinn vollkommen vernünftiger Leute“ (ibid.: 164) vorherrscht, die ihre 

„instrumentelle Vernunft“ (ibid.) problemlos verwenden. Damit ist gemeint: die 

Mehrheit der Menschen kann die Mittel richtig den Zwecken zuordnen, aber die 

Wahnsinnigkeit der Zwecke nicht erkennen. Damit artikulieren die Autoren 

implizit eine Erfahrung der Konfrontation mit der Rationalitätsvergessenheit 

ihrer gesamten Umgebung, die an die Situation der Rückkehr des Philosophen in 

die platonische Höhle erinnert.  

Wie Boff bedienen sie sich hier des maßgeblich von Horkheimer und Adorno 

geprägten Begriffs der „instrumentellen Vernunft“, wobei ihre Kritik sich stärker 

als bei Boff an Horkheimers und Adornos Argumentation anlehnt: Denn auch 

diese machen ja die Abwesenheit einer Reflexion über Zwecke zum Hauptge-

genstand ihrer Kritik (vgl. oben, Kap. 3.1.3).  

Der so kritisierten Form der dominanten Rationalität stellen die Autoren ein 

alternatives Konzept von Rationalität entgegen. Dabei orientieren sie sich zu-

nächst an der biblischen Tradition. Den ersten „Alternativansatz für Erkenntnis, 

Ethik und Praxis“ (ibid.: 187) erkennen sie in den prophetischen Bewegungen, 

die sich gegen die monarchische und eigentumswirtschaftliche Ordnung des 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

alten Israel wandten und unter Berufung auf den Gott Jahwe Gerechtigkeit für 

die Armen forderten. Dazu führen sie aus:  

„Gerechtigkeit und Leben sind deshalb die Grundperspektiven und der rote Faden 

der biblischen Traditionen. In biblischer Perspektive gibt es deshalb keinen neu-

tralen Ort der Erkenntnis, der Ethik und des Handeln, etwa im Sinn einer so ge-

nannten wertfreien Wissenschaft. In jeder Situation sind wir vor die Entscheidung 

gestellt, entweder die Perspektive des Status Quo oder die kritisch-konstruktive 

Perspektive der Befreiung einzunehmen. Von ihr aus gilt es zu prüfen, was mit 

dem Leben und dem Wohl für alle (biblisch: dem Willen Gottes, Röm 12.1 f.) 

vereinbar ist“ (ibid.: 188). 

Die befürwortete alternative Rationalität zeichnet sich für die Autoren also nicht 

durch die Einnahme eines archimedischen Punktes aus, sondern durch die be-

wusste Positionierung, der die Erkenntnis bestimmter Werte zu Grunde liegt. 

Dabei plädieren sie in der Tradition der Befreiungstheologie für die Einnahme 

der Perspektive der Befreiung und des Wohls aller, das sie unter Berufung auf 

eine Passage aus dem Römerbrief mit dem Willen Gottes gleichsetzen. „Leben 

und Wohl für alle“ ist also für sie das Bewertungskriterium, das der vorherr-

schenden Rationalität und Wissenschaft fehlt. Die Sinnhaftigkeit dieses Kriteri-

ums begründen sie dann auch unabhängig von der Berufung auf die biblische 

Tradition anhand eines Gedankenexperiments:  

„Ein Bild für die Irrationalität des Rationalen ist der Mann, der alle seine Rationa-

lität dazu einsetzt, die Säge immer schärfer zu machen, mit der er den Ast absägt, 

auf dem er sitzt […]. Wenn er dann stürzt und stirbt, sterben mit ihm alle seine 

Zwecke und Mittel samt aller Rationalität. Daraus folgt zwingend, dass die Be-

dingung aller instrumentalen Zweck-Mittel-Rationalität eine Rationalität der Re-

produktion des Lebens, eine Rationalität des Lebens sein muss“ (ibid.: 189). 

Diese „Rationalität des Lebens“ wenden die Autoren letztlich an, um die aktuelle 

Realität und die vorherrschenden Deutungsmuster für diese Realität zu kritisie-

ren. Dabei blicken sie zunächst auf die „Eigentumswirtschaft“ als solche, wie sie 

seit der Antike betrieben wird, um dann speziell die „neoliberale Globalisierung“ 

zum Gegenstand der Kritik zu machen.  

In Bezug auf die bereits seit der Antike vorfindlichen Wirtschafts- und 

Denkweisen dient ihnen Aristoteles als Vorbild der Analyse. Dieser hatte die 

natürliche „Ökonomik“ von der unnatürlichen „Chrematistik“ abgegrenzt. Wäh-

rend die Oikonomia dazu dient, die Grundbedürfnisse der Dorf- und Stadtbe-

wohner zu befriedigen, basiert die „chrematistische“ Wirtschaft auf dem sinnlo-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 137 

 

sen Versuch, grenzenlos Geld und Lustmittel anzuhäufen. Laut Duchrows und 

Hinkelammerts Aristoteleslektüre ist die Triebfeder für diesen Versuch die Illu-

sion, durch unendliche Anhäufung von Geld auch unendliche Lust und unendli-

ches Leben zu erlangen. Da diese Illusion das Leben des Einzelnen und der Polis 

zerstört, muss ihr laut Aristoteles durch Erziehung und Gesetze entgegengewirkt 

werden (vgl. ibid.: 13 f.; 223).
56

 Mit der Berufung auf Aristoteles unterstreichen 

sie ihre Aussage, dass die „klassische“ Form der Vernunft, auf der die westliche 

Gesellschaft basiert, Orientierung geboten hat, anders als die aktuelle Form der 

instrumentellen Vernunft.  

Götzendienst und Ideologiekritik 

Als mit der aristotelischen Kritik am Eigentumsstreben im Kern übereinstim-

mend interpretieren Duchrow/Hinkelammert das Jesus-Wort „Was hülfe es dem 

Menschen, wenn er die ganze Welt gewönne und verlöre doch sein Leben“ (Mk 

8,36). Ein Aspekt der Kritik, durch den Jesus über Aristoteles hinausgeht, und 

den die Autoren sich zu eigen machen, ist die Verwendung der Unterscheidung 

von „Gott“ und „Götze“ für die Analyse des Geldstrebens. Diese formuliert 

Jesus als Warnung in der Aussage „Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mam-

mon“ (Mt 6,24; vgl. Duchrow/Hinkelammert 2002: 36 f.). Das uneingeschränkte 

Streben nach Geld als oberstes Ziel setzen sie also im Anschluss an dieses Je-

suswort mit Götzendienst gleich. Hier knüpfen sie an Gedanken Dietrich Bonho-

effers an, der bereits in einer Vorlesung im Wintersemester 32/33 auf die „kapi-

talistische Religion“ hingewiesen hatte (vgl. ibid.: 255; Bonhoeffer 1997: 159).  

Als ein weiteres Vorbild der kritischen Analyse benennen die Autoren Marx 

und seine Untersuchung des Fetischcharakters des Kapitals. Hierzu führen sie 

aus:  

 „Marx analysiert mit luzider Klarheit und unüberholt, wie der Fetischcharakter 

des Geldes in der Form des Kapitals, das seinem Wesen nach auf Selbstver-

mehrung, Akkumulation, angelegt ist, das gesamte Leben der Gesellschaft hinter 

dem Rücken der Akteure antreibt – mit den indirekten Effekten der umfassenden 

                                                           
56  Die Autoren geben hier keine konkreten Belegstellen an. Sie beziehen sich offensicht-

lich primär auf Aristoteles’ Politik I, 8–11. Einschlägige Passagen sind etwa: 1256 

b32–1256 b41 und 1257 b16–31 über die Unterscheidung von natürlicher und zielge-

richteter Ökonomik einerseits und unnatürlicher sowie grenzenloser Chrematistik an-

dererseits; 1257 b40–1258 a14 über die Illusion, wonach die unbegrenzte Anhäufung 

von Geld grenzenlosen Genuss und gutes Leben ermöglicht. Vgl. zu der Thematik 

Kamp (1998) und Koslowski (1979).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Zerstörung und Selbstzerstörung. Dies ist – mit unverblendeten Augen – heute als 

Tatsache zu sehen“ (ibid.: 223).57  

Ohne auf der Grundlage des Glaubens einen „wahren Gott“ als Gegenpol anzu-

nehmen, arbeitet auch Marx mit theologischen Kategorien, wenn er nicht nur das 

uneingeschränkte Streben des Einzelnen nach Geld, sondern die Orientierung der 

gesamten Gesellschaft an den Mechanismen des Kapitals mit der archaischen 

Verehrung eines Fetischs gleichsetzt (vgl. Kap. 3.1.3). Duchrow und Hinkelam-

mert erkennen in Marx’ Verweis auf die zerstörerische Wirkung der Mechanis-

men des Kapitals eine Orientierung an dem Kriterium des Lebens, wie sie auch 

Aristoteles und Jesus leitet.  

Dass ein zerstörerischer Mechanismus anhand des gewählten Kriteriums des 

Lebens abgelehnt werden muss, ergibt sich aus den Ausführungen der Autoren. 

Den vernunftbasierten Beweis für den direkten Zusammenhang von Kapital und 

Lebenszerstörung erbringen sie jedoch nicht, sondern präsentieren ihn als „Tat-

sache“, die den „unverblendeten“ (ibid.: 223) Augen zugänglich sein muss. Mit 

dem Gegensatz „Verblendung“/„Luzidität“ zitieren sie die Metaphorik von Licht 

und Sehen, die seit den Anfängen der Philosophie im Zusammenhang mit der 

rationalen Erfahrung verwendet wird (vgl. oben, Kap. 3.1.1). In Anspielung an 

dieses gedankliche Erbe entwickeln die Autoren das Ziel, mit Hilfe des „unver-

blendeten“ Blicks auf die „Tatsachen“ die „Irrationalität der Globalisierungsstra-

tegie“ (ibid.: 165) und ihre Verteidigung zu kritisieren. Dabei gehen sie so weit, 

den Terrorismus, etwa die Attentate vom 11. September, als ebenfalls irrationale 

Spiegelung dieser Globalisierungsstrategie zu bezeichnen (vgl. ibid.).  

Im Mittelpunkt ihrer Kritik stehen dabei neben der „Globalisierungsstrate-

gie“ selbst die „Ideologien der Globalisierung, die mehr als je das Wirtschafts-

wachstum – damit zusammenhängend die formale Effizienz und den Wettbe-

werb – als obersten Wert allen menschlichen Zusammenlebens propagieren“ 

(ibid.: 181). In ähnlicher Weise sprechen sie auch von der „Privatisierungsideo-

logie“ (ibid.: 186; 185) und von den „Ideologien, die bis in den gegenwärtigen 

Neoliberalismus hinein die Totalisierung des Marktes begründen, befördern und 

verteidigen“ (ibid.: 188). Der Kern all dieser Ideologien besteht im unbegründe-

ten Glauben an die Koordinierungsmacht des Marktes zum Wohl aller:  

„Die Realität der totalen globalisierten Eigentumsmarktwirtschaft offenbart un-

übersehbar die instrumentale Logik der Zerstörung und Selbstzerstörung. Die 

                                                           
57  Die Autoren beziehen sich nicht auf spezielle Textpassagen. Zum „Geldfetisch“ vgl. 

Das Kapital Bd. 1 (Marx/Engels 1962 [1867]): 107 f.; zum „Kapitalfetisch“ Bd. 3 

(Marx/Engels 1964 [1898]): 404–412; 837; vgl. dazu oben, Kap. 3.1.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 139 

 

liberale Ideologie, die behauptet, die indirekten Effekte des intentionalen, ego-

istischen, betriebswirtschaftlich renditesteigernden Konkurrenzhandelns würden 

durch den Markt zum allgemeinen Wohl koordiniert, ist durch die Tatsachen 

widerlegt […]“ (ibid.: 189). 

Die „Tatsachen“, bzw. die „Realität“ liegt für die Autoren also gleichsam unmit-

telbar vor Augen, so dass es unmöglich ist, sie nicht zu wahrzunehmen. Hier 

artikulieren die Autoren eine rationale Erfahrung – die Einsicht in die zerstöreri-

sche Wirkung des Neoliberalismus – ohne jedoch zu konkretisieren, wodurch 

genau „Tatsachen“ als „Realität“ erkannt werden können. In der Fußnote zur 

zitierten Passage verweisen die Autoren lediglich auf das Buch „Market Whys & 

Human Wherefores“ (Jenkins 2000) des Theologen und ehemaligen Bischofs 

David Jenkins, der dort „Gegenbeweise“ (Duchrow/Hinkelammert 2002: 273, 

Fußn. 8) zu verschiedenen Aspekten der liberalen Ideologien aufzählt.  

Zu den Mechanismen der Verblendung zählen sie neben den „neoliberalen 

Ideologien“ auch die Rhetorik der Menschenwürde und der Armutsbekämpfung. 

Zum ersten Thema betonen sie, dass die „gesamte Strategie der Globalisierung 

[…] die Menschenwürde geleugnet“ (ibid.: 160) hat und schlussfolgern daraus:  

„Wer die Menschenwürde im Kern leugnet, kann die Attentate nicht mit Berufung 

auf die Menschenwürde verurteilen. Deshalb hat dieser Kaiser keine Kleider an, 

sondern ist nackt“ (ibid.: 161).  

Aus ihrer Bewertung der Globalisierung als die Menschenwürde verleugnend 

leiten die Autoren also ab, dass die Menschenwürde nur noch oberflächlich und 

in der Rhetorik den ideellen Kern der aktuellen Ordnung ausmacht. Daraus fol-

gern sie im nächsten Schritt, dass die Menschwürde von den Protagonisten die-

ser Ordnung nicht wirksam vorgebracht werden kann, um die Attentate vom 11. 

September zu verurteilen.
58

  

Die Situation, dass diese Leitidee dennoch das Selbstbild dieser Protagonis-

ten prägt, vergleichen sie dabei mit dem Verhalten der Menschen im Andersen-

Märchen „Des Kaisers neue Kleider“, die auf die List der klugen Weber herein-

fallen und einmütig die nicht vorhandenen Kleider des Kaisers loben, um nicht 

                                                           
58  Diese Aussage impliziert logisch nicht, dass die Attentate überhaupt nicht verurtei-

lungswürdig seien – denn aus der Perspektive der vorgeschlagenen alternativen Ratio-

nalität mit dem Kriterium des Lebens aller lassen sie sich entschieden verurteilen. 

Dennoch schwingt in der gesamten Argumentation der Autoren ein Unterton mit, der 

zumindest eine starke Relativierung der Ereignisse vom 11. September vor dem Hin-

tergrund des „Systems der Globalisierung“ nahelegt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

als dumm oder amtsunwürdig zu erscheinen. Dem Prozess, durch den die Leere 

des Ideals der Menschenwürde im Umfeld der Globalisierung enthüllt wird, 

entspricht analog die Wahrnehmung, dass der Kaiser eigentlich nackt ist: „Lasst 

uns den ganzen Schwindel analysieren. Wir wollen den Kaiser nackt sehen“ 

(ibid.: S. 163). Ihre eigene Rolle als Wissenschaftler und Intellektuelle verglei-

chen sie also mit der des Kindes im Märchen, das das Offensichtliche ausspricht 

– und rekurrieren dabei abermals auf die Metapher des unverstellten Blicks (vgl. 

dazu Kap. 3.1.3).  

Als ein weiteres Moment des „Schwindels“, den es zu enthüllen gilt, sehen 

sie die Rhetorik der Armutsbekämpfung, wie sie von IWF und Weltbank einge-

setzt wird:  

„Das heißt, soweit die Kirchen sich an die gängigen Marktideologien und deren 

Ethik angepasst haben, verstehen sie zum Beispiel nichts davon, dass IWF und 

Weltbank ‚Armutsbekämpfung‘ sagen, aber durch das Aufzwingen der Struktur-

anpassungsprogramme, die im Interesse der Gläubiger und der Kapitalakkumula-

tion der Weltmarktakteure durchgeführt werden, systematisch Armut erzeugen 

und vertiefen“ (ibid.: 253).  

Hier betonen sie die Verantwortung der Kirchen, sich von den kritisierten Ideo-

logien zu lösen und die tatsächlichen Folgen sowie die Profiteure und Leidtra-

genden wahrzunehmen. Die Rede von der Armutsbekämpfung als Verschleie-

rung für die Strukturanpassungsprogramme mit ihren tödlichen Folgen dient den 

Autoren als Illustration für aktuelle Fälle dessen, was Bonhoeffer als „die große 

Maskerade des Bösen“ (ibid.: 253; vgl. Bonhoeffer 1998: 20) bezeichnet hat, 

durch die „das Böse in der Gestalt des Lichts, der Wohltat, des geschichtlich 

Notwendigen, des sozial Gerechten erscheint“. Gegen die Maske oder „Larve“ 

muss also die Strategie der „Entlarvung“ angewendet werden, ein Bild, das 

ebenfalls mit der Metaphorik des Sehens arbeitet: Die Larve verhüllt – darunter 

kommen die „Tatsachen“ zum Vorschein.  

Die Kombination aus den beiden Aspekten ihres Anspruchs an die Vernunft 

– Orientierung am Kriterium des Lebens für alle und Wahrnehmung der „offen-

sichtlichen“ Tatsachen – führt für Duchrow und Hinkelammert zu der Schluss-

folgerung, dass aus dem Vernunftgebrauch der Impetus für eine Veränderung der 

vorherrschenden Strukturen hervorgehen muss:  

„Alle Vernunft, die noch den Anspruch erhebt, Vernunft zu sein, muss deshalb 

durch die Tatsachen zu dem Schluss kommen, dass alle wirtschaftlichen 

Strukturen, Institutionen und Handlungen vom Primat der Überlebenslogik her 

neu konstruiert werden müssen“ (ibid.: 190).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 141 

 

Vernunft im Sinne der Einsicht in die Tatsachen wird also explizit zum Motiv 

und sogar zur Verpflichtung – das Verb „müssen“ taucht mehrfach auf – für 

veränderndes Handeln erklärt.  

Eine rationale Abwägung im Sinne Bonhoeffers 

Zu derselben Antwort auf die Frage, was auf die alternative Rationalität und die 

Entlarvung von Mechanismen und Rhetorik des Status quo folgt, kommen die 

Autoren auch auf anderem Wege, und zwar indem sie sich an den Überlegungen 

von Dietrich Bonhoeffer orientieren. Dieser entwickelt eine theologisch und 

ekklesiologisch begründete Antwort auf die Frage, wie die Kirche im National-

sozialismus zu handeln hat. Dabei unterscheidet er – so die Zusammenfassung 

der Autoren unter Beibehaltung von Bonhoeffers Wortwahl – zwischen zwei 

pervertierten Situationen in Bezug auf das Mandat des Staates, „zu wenig Staat“ 

und „zu viel Staat“ (vgl. ibid.: 248; Bonhoeffer 1997: 349 ff.). Im Nationalsozia-

lismus liegen beide Perversionen gleichzeitig vor, insofern der Staat „zu wenig“ 

präsent ist und die Rechte seiner Bürger nicht garantiert, gleichzeitig aber „zu 

viel“, indem er sich selbst verabsolutiert und zu einem Götzen erhebt. Die Ana-

lyse des nationalsozialistischen Staates als doppelt pervertiert führt Bonhoeffer 

dazu, den theologischen Begriff des „status confessionis“ anzuwenden, also des 

Moments, der die Kirche zu einem Bekenntnis zwingt, ohne das sie aufhören 

würde, echte Kirche zu sein. Das Eintreten dieses Moments zwingt die Kirche 

laut Bonhoeffer dazu, sich nicht nur um die Opfer zu kümmern, sondern direkt 

einzugreifen, so wie es notwendig ist, bei einem betrunkenen Kutscher nicht nur 

die zu versorgen, die er überfährt, sondern „dem Rad in die Speichen [zu] fallen“ 

(vgl. Duchrow/Hinkelammert 2002: 248).
59

  

                                                           
59  Die Formulierung findet sich in Bonhoeffers Text „Die Kirche vor der Judenfrage“ 

und lautet: „Die dritte Möglichkeit besteht darin, nicht nur die Opfer unter dem Rad 

zu verbinden, sondern dem Rad selbst in die Speichen zu fallen“ (Bonhoeffer 1997: 

353f.). Das Bild vom trunkenen Kutscher, das Duchrow/Hinkelammert Bonhoeffer 

zuschreiben, verwendet dieser hier nicht. Laut Duchrow/Hinkelammert nimmt Bon-

hoeffer auf diesen ursprünglich von Luther stammenden Vergleich in einem Brief Be-

zug, den sie jedoch nicht benennen (vgl. ibid.: 275, Fußn. 16). Prominent verwendet 

wird die Figur vom trunkenen Kutscher von dem norwegischen Bischof und NS-

Widerstandskämpfer Bergrav, auf den Duchrow und Hinkelammert ebenfalls hinwei-

sen (vgl. ibid.). Die gesamte Argumentation über den status confessionis und die 

Notwendigkeit, dem Rad „in die Speichen zu fallen“ wird im Kontext des zitierten 

Bonhoeffer-Aufsatzes noch hypothetisch gestellt. Bonhoeffers späteres Denken und 

Handeln beweisen jedoch, dass er den status confessionis im Nationalsozialismus ein-

deutig für gegeben hielt und unter Einsatz seines Lebens danach handelte. Überliefert 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Auf das Er-kennen der Realität muss für Duchrow und Hinkelammert also 

das Be-kennen zu Gott und den Opfern folgen (vgl. ibid.: 246). Diese von Bon-

hoeffer für den Kontext des Nationalsozialismus begründete Forderung übertra-

gen Duchrow und Hinkelammert auf den „globalen Markt“ (ibid.: 250). Dabei 

weisen sie jedoch darauf hin, dass im Nationalsozialismus (und während der 

südafrikanischen Apartheit) die intentionalen, sichtbaren Akte direkt als Grund 

für Tod und Gewalt ausgemacht werden konnten, wohingegen die Lage heute 

„schwerer durchschaubar“ (ibid.: 249) ist und es im globalen Markt „die indirek-

ten Effekte“ sind, die „das Leben zerstören und den Tod von Menschen und 

Natur herbeiführen“ (ibid.). Aufgrund dieses indirekten Zusammenhangs konze-

dieren sie, dass in das System eingebundene Akteure dieses nicht kurzerhand 

durch menschenfreundliche, aber wirtschaftlich ruinöse Einzelhandlungen aus-

hebeln können. Daraus leiten sie jedoch keine geminderte Verantwortung der 

gesellschaftlichen Akteure ab, sondern vielmehr die Forderung, die gesamte 

Struktur des Wirtschaftssystems zu verändern:  

„Die Weigerung, das System, das in seinen indirekten Effekten nachweislich tötet 

[…] zu ändern, ist das moralisch Verwerfliche, das sich wirtschaftliche, politische 

und gesellschaftliche Akteure vorwerfen lassen müssen, nicht einzelne 

Handlungen im System“ (ibid.: 251).  

Von den Kirchen verlangen sie dementsprechend ein Bekenntnis gegen dieses 

„System“, wobei sie jedoch in gleichzeitiger Anlehnung an und Abweichung von 

Bonhoeffer nicht vom „status confessionis“ sprechen, sondern vom „processus 

confessionis“ (ibid.: 249). Darunter verstehen sie einen sich über eine gewisse 

Zeit erstreckenden Vorgang, währenddessen diejenigen innerhalb der Kirche, die 

das Bekenntnis bereits abgelegt haben, intensiv um die anderen werben und 

einen „kommunikativen Entscheidungsprozess“ (ibid.) einleiten. Die Anfänge 

eines solchen Prozesses erkennen sie unter anderem in den Aktivitäten des Re-

formierten Weltbundes (RWB), der etwa bei einer Konferenz im afrikanischen 

Kitwe feststellte, dass die Weltwirtschaft für Christen die „Frage des Götzen-

dienstes auf[wirft] und der Loyalität Gott oder dem Mammon gegenüber“ (RWB 

1995, zitiert nach Duchrow/Hinkelammert 2002: 246). Während seiner General-

versammlung 1997 im ungarischen Debrecen rief der RWB seine Mitgliedskir-

                                                                                                                            
ist, dass er 1944 im Gefängnis zu einem Mithäftling den Satz sagte: „Wenn ein Wahn-

sinniger auf dem Kurfürstendamm sein Auto über den Gehweg steuert, so kann ich als 

Pastor nicht nur die Toten beerdigen und die Angehörigen trösten; ich muss hinzu-

springen und den Fahrer vom Steuer reißen, wenn ich eben an dieser Stelle stehe“ (zit. 

nach Bethge 1989: 955).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 143 

 

chen dann explizit zu einem „processus confessionis“ auf, worauf andere kirchli-

che und kirchennahe Bündnisse positiv reagierten (vgl. ibid.: 246 f.).  

Die rationale Erfahrung spielt bei Duchrow und Hinkelammert also eine 

doppelte Rolle für das politische Engagement: Die Erfahrung der Einsicht in die 

„Tatsachen“, vor allem in die zerstörerische Wirkung der aktuellen Wirtschafts-

ordnung, sowie die Konfrontation mit der vorherrschenden Irrationalität und 

Verleugnung dieser „Tatsachen“ motivieren und verpflichten aus ihrer Sicht zum 

verändernden Handeln. Sie plädieren daher dafür, sich von der dominanten in-

strumentellen Vernunft zu verabschieden und einen am klassischen und gleich-

zeitig biblischen Ideal orientierten Vernunftgebrauch wiederzugewinnen. Die 

Anwendung der Vernunft in diesem Sinne ermöglicht es, die gegenwärtigen 

irrationalen Zustände und Interpretationen zu „entlarven“ bzw. „den Kaiser zu 

entkleiden“ (ibid.: 164). Insofern ist der Vernunftgebrauch für Duchrow und 

Hinkelammert also gleichzeitig eine Form von Engagement und Motiv für ver-

änderndes Handeln.  

3.4.3 Néstor Míguez, Jörg Rieger und Jung Mo Sung 

Eine Idolatriekritik des Empire 

Auch Míguez, Rieger und Sung bedienen sich in ihrem Werk „Beyond the Spirit 

of Empire“ des Märchens von „Des Kaisers neuen Kleidern“, allerdings kehren 

sie das Bild um:  

„[T]hat which the Empire has emptied from humanity through its construction of 

a virtual reality, this hall of mirrors that the Empire exhibits as its infinite power, 

must be returned to the human and to the dimension of ambiguity, of unpredicta-

bility, of participation that, paradoxically, can only be proclaimed as a break, an 

irruption. That is so say, as in the well-known story, but now reversed, it becomes 

necessary to admit that ‚the emperor is dressed and has left us naked’“ (Míguez, 

Rieger und Sung 2009: 20).  

Es kommt ihnen also darauf an, zu zeigen, dass nicht wie im Märchen der Kaiser 

nackt ist, sondern die Profiteure und Protagonisten bekleidet sind, also gut ver-

sorgt mit allen Gütern, wohingegen alle anderen zwar glauben, von den Segnun-

gen des globalen Marktes und seiner Mechanismen leben zu können, in Wirk-

lichkeit aber „nackt“, also vom Genuss von Gütern und Wohlstand ausgeschlos-

senen sind und es auch bleiben. Sie artikulieren hier also die Erfahrung des 

Blicks hinter die Kulissen, oder, wie sie es nennen, durch das „Spiegelkabinett 

des Empires“ hindurch. Daraus leiten sie eine Aufgabenbeschreibung ab: Was 

als uneingeschränkte Macht erscheint, muss auf seine menschlichen Ursprünge 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

zurückgeführt werden. Dabei sollen Ambiguität und Unvorhersehbarkeit als 

zentrale Charakteristika menschlicher Prozesse und Erkenntnisse zum Vorschein 

gebracht werden. 

Mit dem Rekurs auf das „Empire“ als Bezeichnung für die falsche und illusi-

onäre Ordnung verweisen sie auf Hardts und Negri als die bekannteren Vorden-

ker der Globalisierungskritik (vgl. auch ibid.: 5–13). Gleichzeitig stellen sie sich 

jedoch gegen Hardt und Negri, die das Empire im Unterschied zu vergangenen 

Formen der Souveränität als „absolut immanent“ verstehen (vgl. oben, Kap. 

3.2.2). Míguez, Rieger und Sung geht es hingegen darum, den titelgebenden 

„Spirit of Empire“ zu analysieren, die der aktuellen Weltordnung zu Grunde 

liegenden Transzendenzkonstruktionen. Zur Bewältigung dieser Aufgabe setzen 

sie besonders auf ihre eigene wissenschaftliche Disziplin, die Theologie (vgl. 

ibid.: 40; 67).  

Gegen Hardt und Negris Verweis auf die „Immanenz“ des Empire stellen sie 

die rhetorische Frage: „Can a system as large and complex as a global Empire 

function and be maintained, controlled and commanded without any reference to 

a transcendental authority?“ (ibid.: 60). Genau jene Referenzen auf eine trans-

zendente Autorität zu „enthüllen“ („unveiling“, ibid.: 63) und zu „entlarven“ 

(„unmasking“, ibid.: 40), ist der Kern ihres kritischen Projekts. Als transzenden-

te Autorität, die laut ihrer Analyse im Mittelpunkt der aktuellen globalen Ord-

nung steht, identifizieren sie den Markt. Dies begründen sie anhand dreier Mo-

mente: Des Glaubens an die Unfehlbarkeit des Marktes, der um den Markt her-

um konstruierten Opferlogik sowie der Spiritualität des Konsums.  

Dass in der dominierenden Denkweise das Vertrauen auf die Kraft des Mark-

tes ein wahres Glaubenssystems geworden ist, illustrieren die Autoren unter 

anderem anhand einer Aussage des berühmten neoliberalen Ökonomen Milton 

Friedman: „Underlying most arguments against the free market is a lack of belief 

in freedom itself“ (ibid.: 84; Friedman 1962: 15). Zwar spricht Friedman hier 

nicht explizit vom Glauben in den Markt, sondern vom „Glauben an die Frei-

heit“, dennoch werden – wie die Autoren betonen – wissenschaftliche Argumen-

te gegen den freien Markt mit dem Verweis auf mangelnden Glauben zurückge-

wiesen, was sie als ein Charakteristikum des religiösen Fundamentalismus iden-

tifizieren. Die von Adam Smith berühmt gemachte und von den neoliberalen 

Denkern radikalisierte Vorstellung von der „unsichtbaren Hand“ verstehen sie 

darüber hinaus als eine Übertragung der Lehre von der göttlichen Vorsehung auf 

den Markt (vgl. Sung 2007a: 73). An anderer Stelle führt Jung Mo Sung auch 

Friedrich August von Hayeks Werk „The Fatal Conceit“ (Hayek 1988) an, um zu 

zeigen, wie hier der Glaube an die Unfehlbarkeit des Marktes mit einem typisch 

religiösen Hybrisvorwurf verteidigt wird. Diesen Vorwurf erhebt Hayek laut 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 145 

 

Sung gegen all jene, die aufgrund ihrer „verhängnisvollen Anmaßung“ versu-

chen, in die Mechanismen des Marktes einzugreifen und damit dessen Allwis-

senheit in Zweifel ziehen. Diese Auffassung vergleicht Sung mit der Vorstellung 

vom Sündenfall, der in der jüdisch-christlichen Tradition auf Adams und Evas 

Anmaßung von Wissen zurückgeht (vgl. Sung 2007b: 72). 

Die Verklärung des Marktes zur transzendenten Autorität geht laut der Ana-

lyse der Autoren mit einer spezifischen Opferideologie einher. Diese ist dadurch 

gekennzeichnet, dass ein normalerweise als böse angesehener Akt der Zerstö-

rung in einen guten und heilsbringenden, weil zugunsten der Transzendenz aus-

geführten Akt umgedeutet wird (vgl. Míguez, Rieger und Sung 2009: 94). Dem 

entspricht in den Augen der Autoren die Umdeutung von Egoismus in eine 

heilsbringende Tugend und von Liebe in eine tödliche Sünde bei Friedmann und 

Hayek (vgl. ibid.: 14; 82 f.).
60

 Hier erinnert ihre Analyse an die des Ökonomen 

Joseph Stiglitz, der ebenfalls die Verklärung des Leidens von breiten Bevölke-

rungsgruppen zu einem „erlösenden Prozess“ seitens einer wirtschaftsliberalen 

Ideologie anprangert (vgl. oben, Kap. 3.3.2).  

 Zur Illustration der Haltung, die für einen solchen Vorgang notwendig ist, 

verweisen Míguez, Rieger und Sung auf Roberto de Oliveira Campos, einen ehe-

maligen Wirtschaftsberater der brasilianischen Regierung Castello Branco, der 

offen ausspricht, dass die Modernisierung eine „grausame Mystik“ und einen 

„Kult der Effizienz“ verlangt (vgl. ibid.: 95).
61

 Zusammenfassend formulieren 

sie:  

„Wasted lives, those sacrificed in the name of the advance of market capitalism, 

are the lives whose sufferings and dignity are deleted from the memory of those 

who are comfortable in the present system. These lives demand not only the 

recovery of their memories but also theological critiques of the idolatrous 

theologies of the Empire. Idols, in the Biblical tradition, are gods that demand 

sacrifices of human lives“ (ibid.). 

Die Aufgabe, auf diese Opferung von Leben für den kapitalistischen Fortschritt 

zu reagieren, schreiben die Autoren hier explizit der theologischen Kritik zu. 

Hierin sehen sie also den spezifischen Beitrag, den sie selbst als Theologen 

angesichts der Missachtung der Marginalisierten zu leisten haben. Die Theologie 

hat dabei – so die Implikation des letzten zitierten Satzes – eine besondere Ex-

                                                           
60  Sie beziehen sich hier ebenfalls auf Passagen aus Hayeks „Fatal conceit“ (Hayek 

1988); vgl. Míguez, Rieger und Sung 2009: 82).  

61  Die Autoren beziehen sich auf eine Passage aus dessen Buch „Além do cotidiano“ 

(Campos 1985: 54).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

pertise in der Entlarvung des Götzendienstes, die sich auf die biblische Tradition 

stützt.  

Das dritte durch die Theologie zu entlarvende Element des um die Transzen-

denz des Marktes kreisenden „Spirit of Empire“ erkennen sie in der Spiritualität 

des Konsums („the spirituality of consumerism and its rituals“ ibid.: 29; vgl. 

auch ibid.: 18). Dazu bemerkt Jung Mo Sung an anderer Stelle, dass die pompö-

se und luxuriöse Architektur von Shopping Malls besonders in der Dritten Welt 

auf die Bevölkerung ebenso ehrfurchteinflößend wirkt wie die das Himmelreich 

symbolisierenden gotischen Kathedralen im Mittelalter (vgl. Sung 2007b: 71 f.). 

Auch die Art und Weise, wie Werbung und Marketing mit Erfolg dafür sorgen, 

bestimmte Marken mit der Erreichung höchster Ziele und Werte gleichzusetzen, 

entspricht aus der Sicht Sungs den Erziehungspraktiken des mittelalterlichen 

Christentums, wobei Filme, Videos und Internet als Medium die Darstellung von 

Heiligenviten in den Glasfenstern der Kathedralen ersetzt haben (vgl. ibid.: 76).  

Die Aufgabe der Vernunftanwendung in der Theologie sehen sie also darin, 

die quasi-religiösen Praktiken und Glaubensinhalte zu entlarven, durch die der 

Markt zur transzendenten Autorität erklärt und die Weltordnung des „Empire“ 

zur einzig möglichen gemacht wird.  

Ambiguität und Kohärenz  

Diese aufklärerische Aufgabe der Theologie geht jedoch bei Míguez, Rieger und 

Sung nicht mit einem uneingeschränkten Vertrauen in die Unfehlbarkeit der 

theologischen Vernunft einher. Vielmehr betonen sie, dass Ambiguität, im Sinne 

der Möglichkeit, dass eine Sache auch etwas anderes sein könnte („this possibili-

ty that a thing could also be something else“, ibid.: 186), eine „unvermeidliche 

Realität“ („unavoidable reality“, ibid.) der condition humane ist und daher all 

unser Handeln, Sprechen und Denken durchzieht. In diesem Zusammenhang 

interpretieren sie diese Ambiguität auch selbstreflexiv als Herausforderung für 

ihr eigenes theologisches Denken: 

„Our own condition as authors of this book, being theologians and simultaneously 

distrusting the belief that theology could newly install itself as a foundation for a 

unique and encompassing political ethic, is a reflection of this ambiguity“ (ibid.: 

188). 

Die Anerkennung einer allgemeinen Uneindeutigkeit der Realität führt für die 

Autoren also zu der Selbstverpflichtung, darauf zu verzichten, mittels der Theo-

logie das Fundament einer allumfassenden politischen Ethik legen zu wollen. 

Darin grenzen sie sich von den Vertretern des „Empire“ ab, die – so ihre Argu-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ratio, Theologie und christliches Engagement | 147 

 

mentation – immer „Pharisäer“ und „Wächter von Reinheit und Kohäsion“ sein 

müssen (vgl. ibid.: 191).  

Diese Zielrichtung wirft für die Autoren jedoch die Frage auf, wie sich trotz 

dieser Anerkennung der Ambiguität, Unsicherheit und Vorläufigkeit von Er-

kenntnissen die für jede Form von Engagement notwendige Kohärenz („cohe-

rence“, ibid.: 193) erreichen lässt. Somit setzen Míguez, Rieger und Sung sich 

hier also mit dem Relativismusproblem auseinander. Ihre Lösung für das Prob-

lem deuten sie folgendermaßen an:  

„Coherence is not given through obstinacy in a way of thinking and managing but 

by the constant possibility of revising and deepening, of being allowed to question 

and to share, of a commitment, not with abstract truth or purity, but with a laos, 

with the brothers and sisters whose lives are threatened, degraded, unknown by 

the agents of power. This commitment is prior to any political rationality and, in 

our understanding this is what gives it meaning: the axis of coherence in the midst 

of our ambiguities. In this sense, the Christian faith, at least as we understand it, 

must recognize its ambiguousness in its readings and impressions of reality, but 

not be vague as to where and how one recognizes the manifestation of the 

messianic, the transcendence that becomes immanent and nevertheless remains 

transcendent, like the two natures of Christ“ (ibid.: 193). 

Die Kohärenz von Denken und Handeln soll sich für die Autoren also angesichts 

der Unumgänglichkeit von Ambiguität und menschlicher Fehlbarkeit nicht etwa 

durch Sturheit im Denken ergeben, sondern durch eine vorab eingegangene 

Verpflichtung für die Gruppe, die sie unter dem Stichwort „laos“ zusammenfas-

sen: die Bedrohten und Erniedrigten.
62

 Ähnlich wie Duchrow/Hinkelammert, die 

für die bewusste Wahl einer nicht-neutralen Perspektive der Erkenntnis plädie-

                                                           
62  Den Ausdruck erläutern sie zu Beginn ihres Textes genauer: Sie verwenden „laos“ für 

diejenigen, die von jeglicher Mitentscheidung ausgeschlossen sind, in Abgrenzung 

vom „demos“, worunter sie jene verstehen, die zumindest eine gewisse Partizipation 

an Regierungsentscheidungen und sozialem Leben haben. Dabei berufen sie sich auf 

die Verwendung bei Homer, der mit „laos“ die einfachen Soldaten im Gegensatz zu 

den Befehlshabern und den einfachen Mann im Gegensatz zu den Regierenden be-

zeichnete. Des weiteren verweisen sie allgemein auf die Verwendung von „demos“ 

und „laos“ im demokratischen Athen und in verschiedenen griechischen Poleis zur 

Zeit des römischen Reiches, die „laos“ mit der undifferenzierten Masse assoziierte, 

die kein Eigentum besaß und nicht Teil der Bürgerversammlung war (vgl.: Míguez, 

Rieger und Sung 2009:11, Fußn. 15). Vgl. Passow 2004 [1852]: 20: Hier wird die Be-

deutung als „Kriegsvolk, Heerhaufe, Heerschar“ (z.B. Ilias 7, 434; 13, 495) bzw. als 

„Leute überhaupt“ (z.B. Ilias 17, 226) und auch der Gegensatz zu „demos“ bestätigt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

ren, finden Míguez, Rieger und Sung hier also den Gegenpol zur relativistischen 

Beliebigkeit in einer Verpflichtung, die Perspektive der Vernachlässigten einzu-

nehmen, die sie explizit als der „politischen Rationalität“ vorausgehend charak-

terisieren. Die Erfahrungsbasis, die dieser Entscheidung für eine unzweideutige 

Verpflichtung vorausgeht, beschränkt sich nicht auf die Vernunft und ihre An-

wendung in der Wissenschaft, sondern liegt im Einbruch des Transzendenten in 

die Immanenz: Sie betrifft also bereits den Bereich der spirituellen Erfahrung, 

der sich die Analyse im nächsten Kapitel zuwenden wird.  

3.5 ZWISCHENFAZIT: RATIONALE ERFAHRUNG UND 

GLOBALISIERUNGSKRITIK  
Z W I S C H E N F A Z I T :  R A T I O N A L E  E R F A H R U N G  U N D  G L O B A L I S I E R U N G S K R I T I K  

Die rationale Erfahrung spielt in der Globalisierungskritik eine zentrale Rolle als 

Motiv für das geforderte verändernde Engagement. Die Grunderfahrung, die die 

hier betrachteten Autoren in den Mittelpunkt stellen, wenn sie Rationalität und 

globalisierungskritisches Engagement verbinden, ist die der Provokation der 

Vernunft durch die offensichtliche Verbreitung von und Orientierung an Illusio-

nen und Scheinwahrheiten durch Medien, internationale Organisationen und 

Regierende. So schildern Hardt/Negri die Erfahrung der Einsicht in die Illusion, 

das Empire sei unangreifbar und alternativlos. Stiglitz artikuliert besonders die 

Beleidigung der Vernunft durch die unsinnige und schädliche Politik internatio-

naler Finanzinstitutionen und spricht in diesem Zusammenhang von einem 

„Schock“, den er bei der Konfrontation damit erlitt. Ein weiterer Aspekt der 

motivierenden rationalen Erfahrung wird von George artikuliert: Sie beschreibt 

die Erfahrung der Erkenntnis über Zusammenhänge, die ihr vorher wie ein un-

durchdringlicher Dschungel erschienen. Für Bourdieu sind die „unmittelbar 

sichtbaren“ zerstörerischen Effekte der neoliberalen Politik Grund genug für ein 

Engagement dagegen. Auf ähnliche Weise zeigt sich für Boff die „Wahrheit der 

kapitalistischen Ausbeutung“ jedem, der nicht die Augen davor verschließt, mit 

einem Blick auf die Verelendung der globalen Peripherien. Auch die Theologen 

Duchrow und Hinkelammert sowie Míguez, Rieger und Sung artikulieren die 

Erfahrung, dass die Tatsachen, allen voran die zerstörerische Wirkung des Neo-

liberalismus, sich dem unverstellten Blick offenbaren, die vorherrschende Ideo-

logie jedoch die meisten davon abhält, dies wahrzunehmen.  

Das zweite zentrale Moment der rationalen Erfahrung, das die Autoren the-

matisieren, geht mit dem ersten einher. Es handelt sich um den Zweifel. Nach-

dem falsche Tatsachen, Illusionen und Propaganda entlarvt sind, stellen sie sich 

die Frage: „Sind wir uns sicher?“ und arbeiten sich auf die eine oder andere 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischenfazit: Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik  | 149 

 

Weise am Problem des Relativismus ab. Hardt und Negri vertrauen dabei auf 

eine Art von „Common Sense“, der jedoch für sie aus der „Erfahrung des Ge-

meinsamen“, also etwa gemeinsamen politischen Kämpfen, hervorgeht. Damit 

setzen sie auf eine spezielle Art der diskursiven Vergewisserung, die sich jedoch 

auch kritisch als Isolation in der Gruppe Gleichgesinnter interpretieren lässt. Auf 

einen vorgelagerten „Common Sense“ rekurrieren auch Bourdieu, Stiglitz und 

George, wobei sie zusätzlich als Strategie der Vergewisserung auf die Methoden 

ihrer jeweiligen Herkunftsdisziplinen (Soziologie/Ökonomie) setzen. George 

und Stiglitz plädieren gleichzeitig in strittigen und wissenschaftlich nicht eindeu-

tig zu klärenden Fragen der praktischen Politik für die Deliberation als Methode 

des demokratischen politischen Prozesses. Die Theologen Boff, Duchrow, Hin-

kelammert, Míguez, Rieger und Sung fordern in unterschiedlichen Nuancierun-

gen eine Wiedergewinnung der orientierenden Vernunft nach klassischem Vor-

bild, die sie einer rein instrumentellen Vernunft gegenüberstellen. Dabei spielt 

der Glaube die Rolle eines vorrationalen Kriteriums.  

Aufgrund dieser verschiedenen Strategien der Vergewisserung gelangen alle 

betrachteten Autoren zu einer – zumindest vorläufigen – Zerstreuung des Zwei-

fels. Diese ermöglicht ihnen einen Grad an Überzeugung, der notwendig ist, um 

sich politisch zu engagieren und Engagement von anderen zu fordern.  

Beide Erfahrungen – die Einsicht in die Illusion, sowie Aufkommen und 

Zerstreuung des Zweifels an der eigenen Einsicht – gehen einher mit dem Impe-

tus, den „Schwindel“ zu „entlarven“ und so auch andere „hinter die Kulissen“ 

blicken zu lassen. Insofern fundiert die rationale Erfahrung im zweiten Schritt 

auch die Handlungsanweisungen, die die Globalisierungskritiker in Bezug auf 

die Form des geforderten politischen Engagements formulieren. Der Gegenstand 

des Demaskierens variiert dabei: Während Hardt und Negri die Oberfläche des 

nur scheinbar undurchdringlichen „Empire“ zum Objekt der Kritik machen, geht 

es den Zapatisten sowie Bourdieu, Stiglitz und George primär um die ideologi-

sche und interessengesteuerte Politik internationaler Finanzinstitutionen und 

nationaler Regierungen. Duchrow und Hinkelammert kritisieren die heuchleri-

sche Menschenrechtsrhetorik, sowie die götzendienerische Verehrung von Ge-

winn und Konsum in der neoliberalen Globalisierung. Letztere ist auch für 

Míguez, Rieger und Sung zentraler Gegenstand der Kritik. Während Hardt und 

Negri dabei die Immanenz der neuen Souveränität betonen, geht es Míguez, 

Rieger und Sung gerade darum, aufzuzeigen, dass mit der Erhebung von Ge-

winn, Effizienz und Konsum zum unhinterfragbaren Wert, dem auch menschli-

che Opfer darzubringen sind, eine neue, säkulare Transzendenz konstruiert wird, 

die an die Stelle der religiösen tritt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

In Bezug auf die Ziele des politischen Handelns fundiert die rationale Erfah-

rung zum einen die allgemein angestrebte Aufklärung der (Welt-)Bevölkerung 

über die Missstände des „Empire“, bzw. der „neoliberalen Globalisierung“ und 

die Möglichkeiten der Veränderung. Bei Stiglitz und George dient darüber hin-

aus das deliberative Ideal als Orientierung für den Entwurf einer besseren globa-

len Ordnung, für die sie sich einsetzen: Diese soll so gestaltet sein, dass alle 

Betroffenen die Möglichkeit haben, sich an den Deliberations- und Entschei-

dungsprozessen zu politischen Weichenstellungen zu beteiligen. 

Was den impliziten und expliziten Rekurs auf die Ideengeschichte der Ratio-

nalität angeht, so zeigt sich ein vielfältiges Bild. Das erste thematisierte Moment 

der rationalen Erfahrung, das Schockiertsein von widersinnigen und zerstöreri-

schen Praktiken bzw. die Einsicht in zuvor Unverständliches, wird im Allgemei-

nen als persönliche Erfahrung ohne Rekurs auf die Ideengeschichte artikuliert.  

Für die daraus abgeleitete Forderung nach dem öffentlichen „Demaskieren“ 

von Illusionen rekurrieren die Autoren hingegen auf eine lange Reihe von Vor-

bildern. Dabei gibt es interessante Parallelen über die verschiedenen Autoren-

gruppen hinweg: Sowohl Hardt und Negri als auch Bourdieu und Stiglitz ver-

gleichen ihre Forderung nach einer unverblendeten Auseinandersetzung mit der 

Realität mit der empirischen Wende der Renaissance. Die Scholastik, deren 

Methode sie implizit als selbstreferenziell und dogmatisch charakterisieren, 

parallelisieren sie hingegen mit verschiedenen von ihnen kritisierten Formen des 

Denkens: Bourdieu vergleicht sie mit der postmodernen Philosophie und ihrer 

Weigerung, Realitäten außerhalb von sich gegenseitig zitierenden Texten anzu-

erkennen, während Hardt und Negri die von ihnen abgelehnte dogmatische Form 

des Marxismus als scholastisch bezeichnen. Die marxistische Analyse von Ideo-

logie und Fetischismus spielt sowohl für Hardt und Negri, als auch für Boff, 

Duchrow und Hinkelammert eine wichtige Rolle.  

Auch in Bezug auf das Wechselspiel aus Zweifel und (vorläufiger) Verge-

wisserung, gibt es einen Referenzpunkt, den Vertreter mehrerer Autorengruppen 

teilen. Dabei handelt es sich um die klassische Tradition: Bourdieu, sowie die 

Theologen Boff, Duchrow und Hinkelammert orientieren sich an Platon und 

Aristoteles, wenn sie die Unterscheidung von „Doxa“ und Erkenntnis stark ma-

chen und Kriterien für die rationale Bewertung von Handlungsoptionen aufstel-

len.  

Neben diesen Parallelen zeigen sich jedoch erwartungsgemäß auch große 

Unterschiede in den ideengeschichtlichen Fundierungen des „Demaskierens“ 

und des Umgangs mit dem Zweifel. Hardt und Negri verweisen als Vorbilder im 

Entlarven von Illusionen auf den Vorsokratiker Euhemerus sowie auf die aufklä-

rerische Tradition im Allgemeinen. Ihre Kritik am rationalistischen Universalis-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischenfazit: Rationale Erfahrung und Globalisierungskritik  | 151 

 

mus formulieren sie hingegen in Anlehnung an Foucault. Ihr Konzept von den 

„gemeinsamen Vorstellungen“, die durch gemeinsames Handeln entstehen, 

orientiert sich an Spinozas Idee der „Gemeinbegriffe“.  

Bourdieu, Stiglitz und George berufen sich vorrangig auf die ökonomische 

und soziologische Fachwissenschaft, und dabei maßgeblich auf ihre eigene For-

schung, wenn sie das geforderte Demaskieren von Illusionen konkretisieren. In 

ihrem Plädoyer für eine diskursive Erörterung politisch strittiger Fragen rekurrie-

ren Stiglitz und George hingegen implizit auf das Konzept der deliberativen De-

mokratie mit ihren griechischen Wurzeln und ihrer Ausarbeitung bei Habermas.  

Für die Theologen, besonders Míguez, Rieger und Sung, bildet die biblische 

Tradition einen wichtigen Referenzpunkt, vor allem in Bezug auf die darin ent-

haltene Kritik an der Idolatrie. Boff und Duchrow/Hinkelammert berufen sich 

jedoch auch auf Marx’ Religions- und Marktkritik, wobei Duchrow und Hin-

kelammert sich den Fetischbegriff aneignen. Duchrow/Hinkelammert sowie 

Míguez, Rieger und Sung illustrieren die Situation der von der Mehrheit nicht 

wahrgenommenen Täuschung anhand des Erzählstoffs von „Des Kaisers neuen 

Kleidern“. Boff und Duchrow/Hinkelammert beziehen sich neben dem Rekurs 

auf die klassische Philosophie auch auf die Unterscheidung von instrumenteller 

und orientierender Rationalität, wie sie von Adorno und Horkheimer durchgear-

beitet wurde.  

Es zeigt sich also, dass die rationale Erfahrungsdimension für alle drei der 

betrachteten Autorengruppen eine zentrale Rolle für Motive, Formen und Ziele 

des politischen Engagements spielt. Am wichtigsten ist sie jedoch bei Hardt und 

Negri, die sich als Philosophen verstehen, sowie bei den Vertretern von Ökono-

mie und Soziologie Bourdieu, Stiglitz und George. Die Zapatisten des EZLN 

thematisieren die rationale Erfahrung in ihren Texten nur implizit. Der einzige 

hier berücksichtigte Autor, der die rationale Erfahrung anderen Dimensionen 

ausdrücklich unterordnet, ist Leonardo Boff.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442388-003 - am 13.02.2026, 00:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

