
4 Foucault kritisiert kohärent.
Martin Saar rekonstruiert Genealogie als eine
kritischeMethode

4.1 Einleitung
4.1.1 These und Inhalt des Kapitels

Martin Saar legt in seiner Monographie Genealogie als Kritik. Geschichte und
Theorie des Subjekts bei Nietzsche und Foucault (2006) eine Interpretation von
Foucaults Gesamtwerk vor, die auf der Hypothese beruht, dass Foucaults Me-
thode der sozialphilosophischen Kritik – die genealogische Kritik – ein kohären-
tes Verfahren ist. Die Besonderheit von Saars Interpretationstrategie ‚Foucault
kritisiert kohärent‘ zeigt sich im Vergleich mit Lemkes Interpretationsstrategie
‚Foucault korrigiert sich‘. Lemke liest Foucault als einen Sozialtheoretiker, der
seine zunächst problematische Theorie immer weiter verbessert, so dass am
Ende der Entwicklung eine kohärente Sozialtheorie steht. Im Gegensatz dazu
ordnet Saar die sozialtheoretische Ebene grundsätzlich der Ebene des Kritik-
modus unter – er betrachtet Probleme auf der sozialtheoretischen Ebene nur
in Hinblick auf das Funktionieren und die theoretische Kohärenz der Ebene
des Kritikmodus.1 Kurz: Lemke argumentiert, Foucault hätte Subjekte fälschli-

1 | Hier wird davon ausgegangen, dass jede Sozialphilosophie über die Ebenen Kritikmodus

und Sozialtheorie verfügt. Auf der Ebene der Sozialtheorie geht es um Fragen darüber,

wie das Soziale beschaffen ist und wie es funktioniert. „Was ist Macht, was ist Freiheit,

was sind Subjekte?“ sind Fragen der Sozialtheorie. Im Gegensatz dazu meint die Ebene

des Kritikmodus die Art und Weise, wie die Sozialphilosophie Gesellschaftskritik formu-

liert und begründet.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 Freiheit als Kritik

cherweise als machtdeterminiert konzipiert, diesen Fehler aber dann korrigiert
und damit seine Sozialtheorie verbessert. Saar argumentiert hingegen, dass
Foucaults problematische Konzeption von Subjekten als machtdeterminiert in
das Projekt der genealogischen Kritik eingeordnet werden sollte. Die Äuße-
rungen zur Machtdetermination seien gar keine konventionellen sozialtheo-
retischen Aussagen, sondern dramatisierende Äußerungen, die dazu dienten,
Leser_innen ihre Verstrickung mit Macht effektiv vor Augen zu führen, um es
ihnen zu ermöglichen, sich anders zu verhalten – es handelt sich also laut Saar
um eine rhetorische Strategie. Diese Neuinterpretation von Aussagen, die als
Sozialtheorie gelesen problematisch sind, als Rhetorik, dient der Lösung des
Freiheitsproblems der Machtdetermination: Wenn die Aussagen zur Unfreiheit
des Subjekts gar keine sozialtheoretischen Aussagen sind, sind sie auch kein
sozialtheoretisches Problem.

Die vorliegende Studie bezeichnet Saars Interpretationsansatz mit dem
Leitspruch ‚Foucault kritisiert kohärent‘. Damit ist erstens im Gegensatz zum
Interpretationsansatz ‚Foucault ist kohärent‘ ausgedrückt, dass die Kohärenz
nur auf der Ebene des Kritikmodus belegt wird, nicht aber auf der Ebene der
Sozialtheorie. Zweitens ist im Gegensatz zum Interpretationsansatz ‚Foucault
korrigiert sich‘ ausgedrückt, dass die unterschiedlichen Arbeitsphasen Foucaults
als unterschiedliche systematische Komponenten von einem kohärenten Ver-
fahren, der Genealogie, rekonstruiert werden, und nicht als Korrekturen und
Entwicklungen.

Zwar haben einige Autor_innen Foucaults Methode gegenüber anderen so-
zialphilosophischen Ansätzen als kohärent verteidigt,2 doch Saars These und
die Struktur seines Arguments, das das Angesprochensein der Leser_innen
durch eine bestimmte Form und Rhetorik in den Mittelpunkt rückt, sind ein
Spezifikum seiner Monographie. Während Lemke als Idealtyp der weitverbrei-
teten These, Foucault korrigiere sich, rekonstruiert wurde, was die Übertrag-
barkeit der dort entwickelten Argumente auf andere Interpretationen impli-
ziert, ist die Rekonstruktion von Saars Argument vor allem motiviert durch
seine systematische Relevanz innerhalb des Argumentationsverlaufs der vor-

2 | Vgl. beispielsweise Kolodny 1996: „The ethics of cryptonormativism: A defense of Fou-

cault’s evasions“, Healy 2001: „A ‘limit attitude’: Foucault, autonomy, critique“, Taylor

2003: „Practicing politics with Foucault and Kant“ und Fillion 2004: „Freedom, Respon-

sibility, and the ‚American Foucault‘“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 175

liegenden Studie.3 Saars Interpretation ist der erfolgreichste Versuch, Fou-
cault als einen kohärenten Sozialphilosophen zu rekonstruieren. Mit Saar kann
nachvollzogen werden, wie genealogische Kritik funktioniert, wodurch mit den
meisten an Foucault gerichteteten Fragen und Vorwürfen aufgeräumt werden
kann.

Die Methode ist wie im Lemke-Kapitel die detaillierte Rekonstruktion und
kritische Kommentierung von Saars Argument. Der Ertrag der Kommentare ist
die Explikation der Gründe dafür, wieso innerhalb des Kritikmodus der Genea-
logie sozialtheoretische Fragen nur in einer bestimmten Art beantwortet wer-
den können. In Bezug auf das Freiheitsproblem ist diese Antwort begrenzt, weil
sie nicht angeben kann, unter welchen Bedingungen es verschiedene Arten von
Freiheit geben kann. Dies ist eine andere Formulierung des im letzten Kapitel
eingeführten Freiheitsproblems der Subjektivierung. Während bei Lemke das
Freiheitsproblem der Subjektivierung fortbesteht, weil er Foucaults Antinorma-
tivität und Wissenschaftskritik in einer radikalen Variante folgt, kann mit Saars
plausiblerer Rekonstruktion verstanden werden, wieso die Nichtlösung des Frei-
heitsproblems der Subjektivierung ein notwendiger Bestandteil von erfolgreicher
genealogischer Kritik ist. Die Auseinandersetzung mit Saar ist deshalb weniger
eine Kritik seiner Rekonstruktion, als eine Aufklärung über den Status des Pro-
blems.

Nach einer einführenden Zusammenfassung von Saars Argument ist das
Kapitel in drei Abschnitte gegliedert, die sich grob an seinem Argumentati-
onsverlauf orientieren. In Dramatik – Theorie der Macht in der Genealogie (Ab-
schnitt 4.2) wird Saars Interpretation von Foucaults archäologischen Arbeiten
zum Wissen und seinen genealogischen Arbeiten zur Macht mit einem Fokus
darauf, wie Saar hier das Freiheitsproblem der Machtdetermination löst, rekon-
struiert. In einem Kommentar zu diesem Abschnitt wird deutlich, dass diese Lö-
sung darauf beruht, Foucaults Argumente nicht als sozialtheoretische Aussagen
im Rahmen von klassischer politischer Philosophie zu lesen.

3 | Allerdings ist der Grundgedanke, dass Foucaults Rede rhetorische Elemente hat und

nicht als theoretische Überzeugung, sondern als Überredung funktioniert, recht weit

verbreitet; vgl. bspw. Schäfer 1995: Reflektierte Vernunft, S. 77–88, Hoy 1986b: „Intro-

duction“ und Connolly 1985: „Taylor, Foucault, and Otherness“. Vgl. Biebricher 2005:

Selbstkritik der Moderne, S. 125–128 bezüglich der Gefahr einer Immunisierung Fou-

caults gegen jegliche Kritik durch das Argument, er wolle gar keine klassischen Wahr-

heitsansprüche aufstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 Freiheit als Kritik

Danach rekonstruiert Sozialtheorie – Subjektivierung im Spätwerk (Ab-
schnitt 4.3) Saars Interpretation von Foucaults Spätwerk im Rahmen der ge-
nealogischen Kritikmethode. Obwohl Saars Argument grundsätzlich auf einer
Priorisierung des Kritikmodus gegenüber der Sozialtheorie besteht, heißt dass
nicht, dass die Genealogie völlig ohne Sozialtheorie auskommt. Die der Ge-
nealogie angemessene Sozialtheorie der Subjektivierung, die in Äquidistanz zu
Machtdetermination und völliger Freiheit steht, findet Saar in Foucaults Spät-
werk. Im Kommentar zu dieser Sozialtheorie zeigt sich, dass sie begrenzt ist,
weil sie zu Freiheit als Fähigkeit zur Kritik nur sagen kann, dass sie immer
möglich ist, aber nicht angeben kann, unter welchen Bedingungen die Aktua-
lisierung dieser Möglichkeit wahrscheinlich ist.

Der letzte AbschnittKritik – Genealogie und politische Theorie (Abschnitt 4.4)
rekonstruiert Saars systematische Charakterisierung von Genealogie als ein so-
zialphilosophisches Kritikmodell und dessen Einordnung in die Debatte um
verschiedene Kritikmodelle. Genealogische Kritik zeichnet sich nach Saar vor
allem dadurch aus, ihre Leser_innen existenziell anzusprechen und so zur Ver-
änderung ihres Denkens und Handelns aufzufordern, ohne dabei normativis-
tische Vorgaben zu machen. Sie muss grundsätzlich offen sein und normative
Bewertungen ihren Leser_innen überlassen, anstatt sie selbst zu treffen. Ge-
nealogische Kritik ist für ihr Funktionieren darauf angewiesen, zur Frage der
Freiheit keine abgeschlossene Antwort zu liefern, weil sonst die existenzielle
Angesprochenheit ihrer Leser_innen nicht funktionieren würde, denn diese be-
ruht auf der Offenheit der Genealogie. Über diesen Umweg über das Subjekt
zielt genealogische Kritik auf politische Institutionen und ihre subjektivierende
Wirkung und ist deshalb nach Saar Ordnugskritik. Im Kommentar wird ar-
gumentiert, dass auch diese Charakterisierung der genealogischen Kritik zur
Frage nach ihren eigenen Möglichkeitsbedingungen führt. Diese Möglichkeits-
bedingungen können in den Subjektivierungsregimen gefunden werden, wie
mit Saar gezeigt werden kann. Aus diesem Grund liegt eine normative Unter-
scheidung von Subjektivierungsregime nach ihrer subjektivierenden Wirkung
nahe. Dies ist jedoch innerhalb der genealogischen Kritik nicht möglich, weil
ein solcher abstrakter politiktheoretischer Antwortversuch die Offenheit und
Unbestimmtheit schließen würde, auf der die Genealogie als Kritik basiert und
ohne die sie nicht funktionieren kann. Der Grund für die (foucaultsche) Ableh-
nung der politischen Theorie ist deshalb nicht, dass sie notwendigerweise und
grundsätzlich zu repressiven Machteffekten führt, wie Lemke denkt, sondern
dass der spezifische Vorteil der Genealogie verloren gehen würde, wenn man
sie ins Fahrwasser der klassischen politischen Theorie überführt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 177

Das Kapitel Foucault kritisiert kohärent ist wegen dieser Aufklärung darüber,
dass das Freiheitsproblem der Subjektivierung ein Bestandteil der Genealogie
ist und deshalb nicht von ihr gelöst werden kann, ein zentraler Schritt im Ar-
gumentationsgang der vorliegenden Studie. Es klärt rückblickend darüber auf,
wieso Lemkes sozialtheoretischer Ansatz trotz der großen Genauigkeit und
Ernsthaftigkeit des Vorhabens nicht aufgehen konnte, und es zeigt, wieso es
plausibel ist, für die Beantwortung von sozialtheoretischen Fragen den Fou-
cault’schen Rahmen zu verlassen, wie dies der in Kapitel vier Foucault ist nicht
genug untersuchte Ansatz Amy Allens tun.

4.1.2 Saars Projekt: Begründung von Genealogie
als sozialphilosophische Kritik

Martin Saar analysiert in seiner Monographie Genealogie als Kritik die Funk-
tionsweise von Genealogien, um sie als plausibles, wirkungsvolles und ange-
messenes Kritikmodell systematisch zu verteidigen (9).4 Saar arbeitet dafür die
Grundelemente genealogischer Kritik durch eine Analyse der Werke Nietzsches
und Foucaults heraus. Genealogische Kritik ist derjenige Kritikmodus, der über
die historische Darstellung der Machtkonstituiertheit von Subjekten funktio-
niert. Das Ziel der historischen und „kritische[n] Darstellung von Subjektivität
und Praktiken der Subjektivierung“ (13) ist nach Saar, „das Selbstverständnis
der Subjekte zu transformieren“ (12). Dieses Ziel erreicht genealogische Kritik
durch ein „effektive[s] Zusammenspiel subjekttheoretischer Prämissen, macht-
theoretischer Argumente und einer bestimmten rhetorischen Darstellungs- und
Erzählform“ (12). Im Mittelpunkt der Subjekt- und Machttheorie von genealo-
gischer Kritik steht das Konzept der Subjektivierung, die These, dass Subjekti-
vität machtkonstituiert und machtkomplizitär ist, was durch die genealogische
historische Erzählung dargestellt wird. Transformierende Wirkung von „vor-
handene[n] Identitäten“ (15) hat eine „kritische Geschichte der ‚Subjektivie-
rungen‘“ (14), weil „eine Vorgeschichte der eigenen Subjektivität [...] für das
betreffende Subjekt nie nur Geschichte (im Sinne faktischer Vergangenheit)
[ist], sondern immer schon eine praktische und identitätsrelevante Geschich-
te der (eigenen) Gegenwart, die heutige Vollzüge und Identifikationen in Frage
stellt. Die Darstellungen der kontingenten und machtabhängigen Geworden-
heit des Selbst steht im Dienst seiner Transformation“ (14f., Herv. im Orig.).

4 | Alle Seitenzahlen ohne Literaturangabe beziehen sich in diesem Kapitel auf Saar 2007b:

Genealogie als Kritik.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 Freiheit als Kritik

Die Infragestellung der Identifikationen des Subjekts soll es anregen, sich von
diesen zu distanzieren und sich selbst zu transformieren. Diese Infragestellung
erreicht die Genealogie nach Saar nur wegen „ihren spezifischen formalen und
textuellen Eigenschaften. Erst eine bestimmte Präsentationsweise kann dieje-
nigen Prozesse auslösen, die Distanzierung und möglicherweise Transforma-
tion von Selbstverständnissen und Selbstverhältnissen erwirken“ (16). Diese
Präsentationsweise ist eine dramatisierende Rhetorik, eine „machttheoretische
Verfremdung gewohnter Bilder von eingespielten Werten und Idealen“ (20),
durch die Subjekte die kognitive Möglichkeit und den Wunsch zur Transforma-
tion ihrer Selbst und der kritisierten Praktiken und Institutionen entwickeln.

Insofern die historisch-machtanalytische Erzählung über die Konstitution
des Selbst als eine direkte Ansprache des Selbst funktioniert, ist sie nach Saar
„in besonderem Maß dazu geeignet, einer grundsätzlichen Verwobenheit oder
‚Komplizität‘ von Macht und Selbst Rechnung zu tragen“ (15). Das Problem,
auf das genealogische Kritik deshalb besser reagieren kann als andere Kritik-
formen, ist nach Saar, dass kritikable Institutionen und Praxen den Subjekten
nicht äußerlich sind und die Subjekte nicht nur konstituieren, sondern dass die
Subjekte selbst Teil oder Träger der zu kritisierenden Praxis oder Institution
sind. Die Veränderung der Subjekte in ihrem Verhältnis zur Macht ist zur er-
folgreichen Kritik deshalb notwendig. Genealogische Kritik empfiehlt sich, weil
sie diese „Verstricktheit des Selbst in die Macht sichtbar und benennbar macht“
(15) und so die Transformation der Subjekte ermöglicht, was „darauf folgend,
zur Transformation von kollektiven Gefügen subjektvierender Praktiken und
Institutionen führen kann.“ (15) Insofern diese Veränderung von Institutionen
und Praxen das Ziel der genealogischen Kritik in Saars Rekonstruktion ist, ist sie
politische Kritik und kann so als Kandidatin in der sozialphilosophischen Dis-
kussion um Kritikformen antreten. Politisch bedeutsam ist die genealogische
Kritik, weil die von ihr kritisierten Identifikationen und Subjektivierungen mit
„Werten, Praktiken und Institutionen“ verwoben sind, „die unmerklich soziale
Teilhabe regulieren und kanalisieren, die über Wert und Unwert von Lebens-
formen entscheiden und die die Unterscheidungen in ein Innen und Außen, in
Normalität und Anormalitiät vornehmen, die letztlich darüber befinden, wer
zählt“ (16, Herv. im Orig.). Dass die Kritikform der Genealogie „heute drin-
gend nötig“ (15) ist, ist die zeitdiagnostische These von Saars Rekonstruktion.
Genealogische Kritik sei besser geeignet als andere Kritikformen, gegenwärti-
ge „Phänomene wie unvollkommene Freiheit, Komplizität mit Herrschaft und
unmerkliche Fremdbestimmung zu erfassen, denn sie durchleuchtet die Bedin-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 179

gungen der Möglichkeiten von Lebensformen, in denen sich Heteronomie sta-
bilisiert und in denen sich Macht in Mentalitäten einschreibt“ (16).

Diese Phänomene der eingeschränkten Freiheit und unmerklicher Fremdbe-
stimmung sind das Problem, mit dem die genealogische Kritik nach Saar umge-
hen kann. Sie können als Freiheitsproblem innerhalb von Saars Studie bezeich-
net werden. Das Freiheitsproblem wird erst sichtbar durch die Genealogie und
ihre spezifische Subjekt- und Machttheorie, die Subjektivierung als den Pro-
zess beschreiben kann, durch den sich „Heteronomie stabilisiert und [... durch
den] sich Macht in Mentalitäten einschreibt“ (16). Insofern genealogische Kri-
tik ein Mittel ist, um auf dieses Freiheitsproblem zu reagieren, indem sie die
beschriebenen Praktiken und Institutionen der eingeschränkten Freiheit und
unsichtbaren Fremdbestimmtheit sichtbar macht, und die sie tragenden Sub-
jekte zur Selbsttransformation anregt, bezeichnet Saar sie als eine Praxis der
Freiheit. Er rekurriert dabei auf Foucaults späten „negativen und unbestimmten
ontologischen Begriff der Freiheit, [...] der sich in der Frage nach möglichen
überwindbaren Begrenzungen und Bestimmtheiten konkretisiert“ (21).

Dieses Freiheitsproblem ist systematisch das gleiche wie das von Lemke ge-
teilte Problem, das als Freiheitsproblem der Subjektivierung eingeführt wurde.5

Es ist ein grundsätzlich anderes als das Freiheitsproblem der Machtdeterminati-
on, das Lemke an Foucaults Arbeiten der genealogischen Phase kritisiert und
als „subjekttheoretisches Defizit“ bezeichnet hatte, weil Determination und ab-
solute Vermachtung/Unfreiheit von der von Saar rekonstruierten und befür-
worteten Machttheorie ausgeschlossen werden. Saar geht von vorn herein da-
von aus, dass genealogische Kritik „weder absolute Vermachtung noch absolu-
te Freiheit postuliert“ (22, auch 248f., 282), weil genealogische Kritik nur so
ein kohärenter Kritikansatz sein kann. Das Freiheitsproblem der Machtdeter-
mination weist Saar also als ein Scheinproblem zurück und begründet diese
Zurückweisung durch die Funktion der genealogischen Kritik, während er das
Freiheitsproblem der Subjektivierung als ein wirkliches Problem ansieht, auf
das genealogische Kritik reagieren kann.

Saars Argument zur Zurückweisung des Freiheitsproblems der Machtdeter-
mination funktioniert wie folgt: Wenn genealogische Kritik nur in dem rhe-
torisch zugespitzten Nachweis der Machtbestimmtheit beruhen würde, durch
den die Subjekte wachgerüttelt und zur Veränderung angeregt werden sol-
len, würde dies zu dem Problem führen, dass unklar werden würde, wie der

5 | Siehe Vier Leitunterscheidungen (Unterabschnitt 3.1.1) und Die Gouvernementalitätsana-

lysen und das Freiheitsproblem der Subjektivierung (Unterabschnitt 3.3.4).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


180 Freiheit als Kritik

erwünschte Transformationseffekt der Subjekte überhaupt eintreten könnte.
Wenn die Subjekte tatsächlich so machtdetermiert sind, wie in manchen Ge-
nealogien behauptet, würde dies die grundsätzliche Möglichkeit der Anspra-
che der Leser_innen der Genealogie als freie Subjekte in Frage stellen, was
die erwünschte Anregung zur Transformation unterminieren würde. Deshalb
braucht die genealogische Kritik nach Saar auch eine Erklärung für die Selbst-
bestimmung des Subjekte, und erst beide Elemente zusammen machen sie zu
einer Freiheitspraxis: „Die Analyse der Bestimmungen des Subjekts durch das
Wissen und die Macht und der mit ihr verbundene eröffnende Hinweis auf eine
Bestimmbarkeit des Subjekts durch sich selbst sind Elemente einer kritischen
Freiheitspraxis“ (21). Die subjekttheoretische Grundlegung der Bestimmbar-
keit des Subjekts durch sich selbst findet Saar in Foucaults Untersuchungen der
antiken Ethik und der Selbstpraktiken, denen er deshalb eine tragende Funkti-
on im theoretischen Gerüst der genealogischen Kritik zuweist. Die darin formu-
lierte Möglichkeit der Selbsttransformation ist erst die Bedingung der Möglich-
keit für das Funktionieren der genealogischen Kritik. Dass dies nicht in einem
Widerspruch mit der in manchen Genealogien behaupteten Machtdetermina-
tion steht, liegt daran, dass solche Behauptungen von Saar als eine rhetorische
Dramatisierung kategorisiert werden, nicht als sozialtheoretische Aussage; als
sozialtheoretische Aussage akzeptiert Saar nur die Behauptung einer gewissen
Machtbestimmtheit, die aber nicht in einem Widerspruch zur Möglichkeit der
Selbsttransformation steht. Erst wenn nicht nur die Machtbestimmtheit, son-
dern auch die Möglichkeit der Selbsttransfomation theoretisch belegt ist, kann
Genealogie als Freiheitspraxis als kohärenter Kritikansatz gelten.

Der Nachweis, dass Macht das Selbst geprägt hat, liegt im Herzen
des genealogischen Verfahrens. Zugleich richtet sich der genealo-
gische Text an das Selbst, dem von seinen Genesen erzählt werden
soll; es setzt also ein Selbst als Leser voraus. In dieser ‚selbstimpli-
kativen‘ formalen Struktur spiegelt sich die theoretische Einsicht in
den Verwobenheitszusammenhang von Macht und Selbst, der im
Erzähltwerden überschritten wird, denn das Selbst wird als eines
angesprochen und vorausgesetzt, das sich auch anders und selbst
bestimmen könnte. Die Genealogie enthält so eine doppelte Aus-
richtung, einmal auf die Prozesse der Führungen oder Bestimmt-
heiten des Selbst, einmal auf die Selbstführungen oder Selbstbe-
stimmungen; und sie dramatisiert die Bestimmtheit durch die epis-
temische und soziale Ordnung, um Selbsttransformationen zu pro-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 181

vozieren. Kritisch (und weder zynisch noch utopisch) ist sie darin,
dass sie beides zugleich tut und weder absolute Vermachtung noch
absolute Freiheit postuliert. (21–22)

Die Verwobenheit von Macht und Selbst, also die Äquidistanz zu „absolute[r]
Vermachtung [und] absolute[r] Freiheit“ (22), steht in einem kohärenten Ver-
hältnis („spiegelt sich“) zum kritischen Anspruch der Genealogie, Transformati-
on herbeiführen zu wollen. Genealogische Kritik kann nur funktionieren, wenn
es keine absolute Vermachtung gibt, und wäre ohnehin sinnlos, wenn es abso-
lute Freiheit gäbe.

4.1.3 Die Stellung von Theorie bei Foucault

Durch die Rekonstruktion von Foucaults Gesamtwerk als genealogische Kritik in
der Tradition Nietzsches kommt Saar zu einer anderen Darstellung als Lemke.
Während Lemke eine Entwicklungsgeschichte des Werkes zu größerer Kohä-
renz nachzeichnet, blickt Saar auf alle Teile des Werkes nach seinem Abschluss
zurück und behandelt sie als verschiedene Komponenten eines genealogischen
Projekts, das nur als Kombination dieser verschiedenen Komponenten funktio-
niert (287). Die wissens- und machtanalytischen Werke enthalten dabei die
Problematisierung der Sprach- und Machtgebundenheit von Subjekten, wäh-
rend das Spätwerk die subjekttheoretische Vergewisserung über die Möglich-
keit des subjektiven Angesprochenwerdens und Transformierens enthält.

Foucault unter dem Leitbegriff der Genealogie zu rekonstruieren, erlaubt es
Saar, bezüglich eines Grundsatzstreites der Foucault-Interpretation eine neue
Position anbieten. Der Streit geht um den Umgang mit der Spannung zwi-
schen dem „zutiefst konkret-historischen, geradezu historiographischen Cha-
rakter seiner Werkes einerseits, [und] seiner weitreichenden grundbegriffli-
chen und philososphischen Originalität andererseits“ (160). Angesichts dieser
Spannung zeigt Saar Verständnis dafür, dass man Foucault „gesellschaftstheo-
retische Defizite vorwerfen konnte“ (160) und gesteht zu, dass seine Texte, als
gesellschaftstheoretische6 gelesen, vage und unbefriedigend erscheinen. Er re-
feriert dafür Honneth, Habermas und Taylor – die auch am Anfang der in der
vorliegenden Untersuchung rekonstruierten Debatte um Freiheit bei Foucault
stehen. Genauso nachvollziehbar sei die Strategie einiger Foucault-Verteidiger,

6 | Saars Rede von Gesellschaftstheorie entspricht dem in dieser Studie verwendeten Begriff

von Sozialtheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


182 Freiheit als Kritik

„das Historisch-Spezifische dieses Werkes zu seiner eigentlichen Bedeutung
[zu] erklären und jede Aspiration auf Aussagen jenseits genau bestimmter his-
torischer Kontexte zu relativieren“ (160). Saars neuer Weg, diesen Streit zu lö-
sen, basiert darauf, festzustellen, dass „dieser konstruierte Gegensatz zwischen
dem Philosophen und dem Historiker Foucault [...] die eigentlichen Pointen
seines komplexen Œuvres [verfehlt], das gerade auf Interferenzen und Durch-
kreuzungen des Spezifischen und des Allgemeinen zielt“ (160). Und genau die-
se Pointe erreicht Foucault nach Saar durch die Methode der genealogischen
Kritik.

Die allgemeine These der Genealogie ist demnach, die Partikularität und das
Historische im Allgemeinen zu vermuten und nachzuweisen. Indem Saar diese
These als eine philosphische, theoretische und allgemeine ausweist, grenzt er
sich „– trivialerweise –“ ab von einem „Ultrakontextualismus, der sich letztlich
gegen jede theoretische Erfassung eines historischen Singulären richten wür-
de“ (161).7 Aus dieser Position kann Saar eine neue Einschätzung und Relati-
vierung des anti-theoretischen Moment in Foucaults Werken gewinnen. Diese
neue Einschätzung dient zugleich als Kritik an denjenigen Lesarten, die dieses
anti-theoretische Moment in den Mittelpunkt rücken und jegliche Verallgemei-
nerungen und Universalisierungen ablehnen:

Diesemetatheoretische Auffassung [der genealogischen Kritik, K.S.]
und die damit verbundene Praxis des Philosophierens sind zwar ei-
ne Abwehr rein theoretischer Verfahren und enthalten damit auf
jeden Fall ‚anti-theoretische‘ oder ‚anti-philosophische‘ Elemente;
aber sie bleiben gleichwohl philosophisch, d.h. sie liefern The-
sen über das Verhältnis von Welt, Wissen und Wahrheit. Foucaults
philosophisch-historische Praxis ist ein Modus historischen Philo-
sophierens und gleichzeitig historischer Kritik an den Einheitsun-
terstellungen vieler Philosophien. (161)

Nachdem Saar Foucault durch diese Überlegungen grundsätzlich in das Feld
der Philosophie (zurück-)gestellt hat, besteht seine eigene Methode in der Ex-

7 | Als Beispiele für eine solche skeptizistische Lesart insbesondere des frühen Foucaults

führt Saar Putnam 1980 (kritisch) sowie Allen 1993 und Rajchman 1986 (affirmativ) an.

Als weitere kontextualistische und historistische Foucault-Verteidiger führt Saar Brieler

1998, Visker 1991, Veyne 2004 und Rorty 1984 an. Diesen Lesarten ist in der vorlie-

genden Untersuchung kein Kapitel gewidmet, weil sie der sozialphilosophischen Art der

Problematisierung von Freiheit von vorn herein skeptisch gegenüberstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 183

traktion und systematischen Rekonstruktion der philosophischen Thesen, auf
denen die genealogische Kritik aufbaut.8 Ein zentraler Bestandteil der genealo-
gischen Kritik ist ihre Macht- und Subjekttheorie, die Saar entsprechend seiner
Einordnung von Foucault als Philosophen auch als eine solche behandeln kann.
Damit muss er auch Foucaults anti-theoretischer Rhetorik nicht folgen, mit der
dieser mancherorts darauf pocht, keine Theorie, sondern nur Analytik zu be-
treiben (205).9

4.2 Dramatik – Theorie derMacht in der Genealogie
4.2.1 Einleitung: Saars Doppelstrategie imUmgangmit

dem Freiheitsproblem derMachtdetermination

In den Kapiteln zur frühen archäologischen und mittleren machtanalytischen
Werkphase Foucaults rekonstruiert Saar die Konstituiertheit von Subjekten
durch Wissen und Macht (159–186 und 187–233). Seine Interpretation kon-
zentriert sich dabei auf die Lösung des Freiheitsproblems der Machtdetermi-
nation, das andere Kommentator_innen, wie Habermas und Honneth, aber
auch Lemke, in diesen Schriften gesehen haben. Die Rekonstruktion der bei-
den Kapitel von Saar wird hier in drei Schritten unternommen. Erstens er-
folgt eine Analyse von Saars doppelter Strategie mit dem Freiheitsproblem der
Machtdetermination umzugehen. Einige Thesen Foucaults (insbesondere die-
jenigen zur Ordnung des Wissens) reinterpretiert Saar schwächer als Foucaults
Kritiker_innen, so dass sie seiner Auffassung nach eine richtige sozialtheoreti-

8 | Obwohl sein Ziel darin besteht, aus dem Gesamtwerk diese Thesen, die als verschiedene

„Theoriekomponenten“ in einzelnenWerkphasen vorliegen, aus dem Gesamtwerk zu ex-

trahieren und zu einer Methode der genealogischen Kritik zusammenzuführen, erzählt

Saar über weite Strecken eine Entwicklungsgeschichte von Foucaults Denken, ähnlich

wie Lemke. Die Diskussion von Foucaults verschiedenen Ansätzen und Irrtümern, die

sich oft nicht ganz glatt in die Systematik der Genealogie als Kritik einfügen, ist für Saar

wichtig, weil seinem Vorschlag sonst allzuleicht eine zu selektive Lesart vorgeworfen

werden könnte.

9 | Zusätzlich ist Foucaults Charakterisierung seiner Arbeit zur Macht als reine „Analytik“

gar nicht eindeutig. Vgl. zur Widersprüchlichkeit zwischen verschiedenen Äußerungen

Foucaults zum theoretischen bzw. analytischen Charakter seines Ansatzes Biebricher

2005: Selbstkritik der Moderne, S. 99, Fn. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


184 Freiheit als Kritik

sche Position bilden. Andere Thesen (insbesondere diejenigen zur Wirkung von
Macht), kategorisiert Saar neu als dramatisierende Rhetorik; indem sie so nicht
mehr den Status sozialtheoretischer Aussagen haben, können sie auch nicht zu
sozialtheoretischen Problemen führen. Zweitens erfolgt eine Rekonstruktion
von Saars Anwendung dieser zweiten Strategie der Neukategorisierung in Be-
zug auf die These der Produktivität von Macht, in der das Freiheitsproblem
der Machtdeterminierung am prominentesten auftritt. Ein kurzer Kommentar
analysiert drittens diese Lösungsstragie, durch die sich Saars Interpretationss-
trategie von den anderen Ansätzen systematisch unterscheidet, und zeigt, dass
sie auf einer strikten Trennung von normativer politischer Theorie und Genea-
logie beruht.

4.2.2 Die beiden Strategien in Archäologie und Genealogie

1. Archäologie. Foucaults archäologische Werke wurden als radikale Negati-
on von Subjektivität aufgefasst.10 Obwohl Macht in dieser Phase von Foucaults
Werk noch keine zentrale Kategorie war, ist das Problem systematisch dasselbe
wie das Freiheitproblem der Machtdetermination: Das Subjekt ist durch ihm
äußere Strukturen (hier Wissen, Diskurs, Episteme) determiniert und deshalb
nicht frei. Durch seine Interpretation der archäologischen Subjektkritik ent-
schärft Saar dieses Problem. Er entwickelt die Entschärfung vor allem unter
Rückgriff auf Die Archäologie des Wissens (Foucault 1981) und gesteht zu, dass
sie in Die Ordnung der Dinge (Foucault 1974) nicht „völlig klar würde“ (177).

Saar sieht das „Verhältnis zwischen Bewusstsein und Sprache“ (178) im
Mittelpunkt der Archäologie und interpretiert die Befreiung von der modernen
Episteme, von der Foucault in der Ordnung der Dinge spricht, als die „Befreiung

10 | Vgl. für eine Rekonstruktion dieser Kritik Allen 2008: The Politics of Our Selves, S. 22–44.

Allen arbeitet, ähnlich wie Saar, gegenüber dieser These heraus, dass Foucaults Arbeiten

keine Negation des Subjekts, sondern vielmehr eine andere Art von Subjekttheorie sind.

Dabei geht sie vor allem auf Foucaults Auseinandersetzung mit Kant ein und bestimmt

Foucaults Untersuchung von historischen Apriori als eine Fortsetzung von Kants Unter-

suchung von transzendentalen Apriori. Siehe auch die hilfreiche Kontextualisierung der

Diskussion über moderne Subjektivität undwas es bedeuten kann, sie zu dekonstruieren,

bei McGushin 2005: „Foucault and the problem of the subject“. McGushin zeigt unter

Rückgriff auf Foucaults Spätwerk, dass die moderne, cartesische Subjektkonzeption eine

wichtige Rolle bei der Institutionalisierung der professionellen Philosophie spielte und

grenzt davon die Subjektkonzeption der antiken Philosophie ab.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 185

der Sprache aus der illusionären Indienstnahme durch das angeblich autonome
Subjekt“ (178). Die archäologische Subjektkritik reduziert sich so auf den Hin-
weis der „Voraussetzungshaftigkeit des Sprechens“ (180): Die Sprache und die
Regeln der Episteme stellen den Rahmen her, in dem jeweils sinnvoll gespro-
chen werden kann; sie haben dadurch zugleich ermöglichende und einschrän-
kende Funktion. „Subjektivität ist gerahmt und ermöglicht von strukturieren-
den diskursiven Bedingungen, über die sie nicht verfügt“ (180). Es handelt
sich also nicht um die These einer „vollständigen Determination“ (179) von
Subjektivität durch Episteme und Diskurs, sondern (nur) um eine Kritik „völlig
freier und über die Regeln ihres eigenen Auftretens verfügender Subjektivi-
tät, wie man sie mit etwas Böswilligkeit bestimmten idealistischen Versionen
von Phänomenologie und Existenzphilosophie zuschreiben kann“ (179f.). Die-
se Umstellung der Untersuchungsperspektive „weg von der Intentionalität des
Sprechens hin zum Raum der Voraussetzungen der Rede“ ist deshalb nach Saar
keine Beschwörung eines bedrohlichen Todes des Subjekts,11 mit anderenWor-
ten die generelle Negation des Subjekts, und damit auch der Negation seiner
Freiheit, sondern eine andere Thematisierung des Subjekts (180f.).12

Saars Lösung des Freiheitsproblems der Machtdetermination basiert bei sei-
ner Diskussion der Archäologie auf einer philosophischen Neuinterpretation

11 | So hatten unter anderem Manfred Frank, Axel Honneth und Jürgen Habermas Foucault

interpretiert. Vgl. Rüb 1990: „Das Subjekt und sein Anderes“, S. 187 für eine Kritik an

deren Positionen. Wie Saar vertritt auch er die These, dass Foucault nicht das Subjekt,

sondern nur das ‚Stiftersubjekt‘ verabschiedet, „das unantastbar Stifter und Einheitsprin-

zip seiner innen- und Außenwelt ist“.

12 | Nach Saar enthält Foucaults archäologische Kritik bereits wichtige Elemente der genea-

logischen Kritik und ist ein Schritt hin zu deren Entwicklung: Foucault verwendet hier

schon die „Geschichtsschreibung als Instrument zur Verfremdung und Defamiliarisie-

rung des Gewohnten und Selbstverständlichen“ (185), kritisiert schon Subjektivität und

hat dadurch einen zumindest impliziten entfremdenden Effekt: „Zu behaupten, dass ‚der

Mensch‘ kein selbstverständliches, und provokanter noch: kein notwendiges Element in

einem System des Wissens ist, stellt die humanwissenschaftliche Theoriebildung syste-

matisch in Frage und damit, so darf man vermuten, auch jede moderne Erfahrungsweise

und jedes Selbstverständnis, das sich ihrer bedient“ (185). Doch die archäologischen

Werke sind noch keine genealogische Kritik, weil das Subjekt als existenziell angespro-

chenes fehlt, insofern sie mit ihrem Fokus auf „die Geschichte des Diskurses“ relativ

„philosophisch“ bleiben und wegen des Fehlens einer Machttheorie „die Genese oder

Konstitution der spezifischen Subjekte“ außer Acht lassen (184, 186f.).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 Freiheit als Kritik

und Neubewertung: Die Voraussetzungshaftigkeit und Rahmung von Rede und
Subjektivität heißt nicht, dass es eine vollständige Determination von Men-
schen durch diese Wissensstrukturen gibt. Saars Lösung des Freiheitsproblems
der Machtdetermination in der genealogischen Phase greift auf ein anderes Ar-
gument zurück: Äußerungen Foucaults, die die Machtdetermination von Sub-
jekten suggerieren, sind strategisch eingesetzte Übertreibungen im Rahmen
der Genealogie als Kritik und deshalb gar kein sozialtheoretisches Problem.

2. Genealogie. In den machtanalytischen Schriften der genealogischen Pha-
se der 70er Jahre, die mit der Ordnung des Diskurses anfängt und deren Haupt-
werke Überwachen und Strafen und Der Wille zum Wissen13 sind, wurde das
Freiheitsproblem derMachtdetermination von Foucault-Kritiker_innen amdeut-
lichsten gesehen.14 Saar rekonstruiert die Arbeiten der genealogischen Phase
mit dem Ziel, die Elemente des dort weiter als in der Archäologie entwickelten
Modus der Genealogie als Kritik zu explizieren. Zentral ist dabei die Rekon-
struktion von Foucaults Machttheorie15, die das zentrale theoretische Element

13 | Vgl. Foucault 1991, Foucault 1994b und Foucault 1983b.

14 | Siehe stellvertretend dafür die Rekonstruktion bei des Problems in Disziplin – Das Frei-

heitsproblem der Machtdetermination (Abschnitt 3.2).

15 | Saars Vorgehen beruht auf einer doppelten Prämisse: Erstens, dass der Effekt von Fou-

caults Genealogien daher rührt, dass sie auf dieser Machttheorie beruhen: Foucault be-

harre „zwar im Gestus und in der Rhetorik auf der objektiven und neutralen Beschrei-

bungsposition des reinen Historikers [...], aber das in der historischen Darstellung zur

Anwendung kommende Machtkonzept [ist] philosophisch so hochstufig und voraus-

setzungsreich [...], dass die Darstellungen ihre Brillanz vor allem diesen konzeptuel-

len Voraussetzungen verdanken“ (205). Die zentralen Explikationsbegriffe, die die Ge-

nealogien strukturieren, seien machttheoretischer Art, wie Dispositiv, Subjektivierung,

Strategie, und selbstredend Macht. Zweitens die der ersten Prämisse zugrundeliegen-

de Prämisse, dass es bei Foucault überhaupt eine Machttheorie gibt. Foucault selbst hat

vielfach betont, dass er keine Theorie, sondern nur eine „Analytik der Macht“ vorle-

ge. Dieses Insistieren Foucaults auf dem un-theoretischen Charakter seiner Arbeit ist

nach Saar aber vernachlässigbar, „kommt doch das Ensemble an Beschreibungsbegrif-

fen und explikativen Axiomen, die diese Machtanalytik ausmachen, einem auch theo-

retisch gefassten Machtbegriff bis zur Ununterscheidbarkeit nahe“ (205). Foucault habe

entgegen seinem Diktum der Analytik „sehr wohl selbst jeweils Versuche zur Generali-

sierung unternommen, [...] durchaus in der Absicht, allgemeine Aussagen über Macht-

phänomene zu treffen“ (206). Durch diese Feststellung des Theoretischen in Foucaults

historisch-konkreter Machtanalytik begründet Saar sein Vorgehen, Foucaults Machtden-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 187

der Genealogie als Kritik bildet. Im Zuge seiner Rekonstruktion der Machttheo-
rie setzt sich Saar mit dem Freiheitsproblem der Machtdetermination ausein-
ander und wendet zwei verschiedene Lösungsstrategien an. Saar liest für seine
Rekonstruktion Foucault an allen Stellen gezielt auf die Extraktion der plau-
sibelsten sozialtheoretischen Interpretation. Er kann so aus denselben Texten
Foucaults eine kohärente Konzeption entwickeln, in denen Lemke Probleme
diagnostiziert, die Foucault kontinuierlich in seinen späteren Werken bearbei-
tet hätte. Schon in der Wille zum Wissen, das Lemke noch halb im Repressi-
onsmodell verhaftet versteht und in dem ihm die Gleichursprünglichkeit von
Macht und Widerstand völlig unklar vorkommt, sieht Saar eine (unproblema-
tische) neutral-formalistische und nominalistische Machtkonzeption am Werk.
Dort, wo diese Strategie des Kohärentmachens auf der Ebene der Sozialtheorie
nicht mehr funktioniert, wechselt Saar die Strategie und stellt Kohärenz auf
eine andere Weise her, die das Spezifische seiner Interpretation ist: die Erklä-
rung der sozialtheoretisch problematischen Elemente durch den Kritikmodus
der Genealogie. Saar beschreibt drei Eigenschaften von Foucaults Machtbegriff:
Relationalität, Intentionalität und Produktivität.16 Die Anwendung der beiden
Strategien, um Kohärenz herzustellen, werden im Folgenden in Hinblick auf
diese drei Eigenschaften erläutert.

2a. Relationalität. Die Macht ist Foucault zufolge „überall“, sie ist allgegen-
wärtig. Dies ist nach Saar eine „definitorische Entgrenzung“ (207), die sich
gegen alle Konzeptionen von Macht wendet, die sie nur an bestimmten Or-
ten sehen, während andere Orte machtfrei sein können. Erst aufgrund dieser
Entgrenzung könne Macht als Bezeichnung von „komplexen strategischen Si-
tuation[en]“ (Foucault 1983b, S. 114) verwandt werden, und nicht nur für In-
stitutionen oder Machtbesitz. Aus der Entgrenzung folge auch, dass die Macht-
theorie eine nominalisitische sein muss: Die Macht ist nur der Name, den man

ken theoretisch-abstrakt zu rekonstruieren. Vgl. die Erläuterungen zu Saars Ausführun-

gen zur Spannung von Philosophie und Historie in Foucaults Werk in Die Stellung von

Theorie bei Foucault (Unterabschnitt 4.1.3); Saar kritisiert rein philosophische und rein

historische Lesarten und beschreibt die zentrale philosophische These Foucaults als den

Nachweis der „Historizität und des Partikularen im Innern des Allgemeinen“ (160).

16 | Als ein „Metaprinzip“ zu den drei Prinzipien bezeichnet Saar den „Historismus der

Macht“ bei Foucault: Relationalität, Intentionalität und Produktivität sind zwar allge-

meine Prinzipien, die spezifische Ausgestaltung der Macht ist aber von „globalen Logi-

ken“ abhängig, die „der historischen Varianz unterworfen sind“, genau wie die Episteme

in der archäologischen Phase (226).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 Freiheit als Kritik

einer Vielheit gibt, die letztlich irreduzibel ist. Deshalb sagt Foucault auch, dass
die Macht als solche nicht existiere, sondern dass der Begriff ein „mehr oder
weniger koordiniertes Bündel von Relationen“ (Foucault 2005b, S. 396f.) be-
zeichne (207). Saar interpretiert dies als ein relational-formales sozialontologi-
sches Machtmodell: „Die sozialontologische Unterstellung hinter einer solchen
Aussage ist, dass das soziale Feld als Ganzes eine Gesamtheit von Kraft- oder
Machtverhältnissen ist, weil sich zwischen allen Elementen des Felds Prozesse
abspielen können, die ihre Existenz und ihre Intensität oder ihre Eigenschaften
betreffen“ (208). Weil diese Elemente sich alle gegenseitig direkt oder indirekt
beeinflussen können, positiv wie negativ, „ist ‚die‘ Macht ‚überall‘, oder, besser
gesagt, sind alle sozialen Beziehungen, d.h. Beziehungen zwischen Elementen
in einem sozialen Feld, Kräfteverhältnisse“ (208).

Die Möglichkeit positiver bzw. unterstützender oder negativer bzw. wider-
ständigerWirkungen innerhalb dieser Relationen ist schon im sozialontologisch-
relationalen Modell enthalten, weshalb dieses grundsätzlich dynamisch sei.
Foucaults umstrittenen Begriff der „Strategie“ erläutert Saar im Zusammen-
hang mit dieser grundsätzlichen Dynamik: Strategie ist eine Zuschreibung in-
nerhalb dieser dynamischen Verhältnisse bezüglich der Benutzung von Mitteln
zum Erreichen von Zielen, die zu Verfestigungen führen kann. „Bestimmte Kräf-
teverhältnisse zwischen Punkten des sozialen Feldes [verändern] sich auf eine
solche Weise negativ oder positiv [...], dass sich größere Zusammenhänge und
Muster, ‚große Linien und institutionelle Kristallisierungen‘ ergeben. Dass ei-
ne Strategie erfolgreich ist, bedeutet, dass sich das Feld der Kräfteverhältnisse
so transformiert, dass qualitativ neue Möglichkeiten der Stützung und Verhin-
derung entstehen“ (209f.). Damit kann der relationale Machtbegriff sowohl
eine „bestehende, strukturell bestimmbare Situation“ (209) erklären, wie auch
deren Veränderung und Dynamik.

Durch das relationale Modell wird nach Saar auch die Rede von der Glei-
chursprünglichkeit von Macht und Widerstand verständlich, die Lemke wegen
des subjekttheoretischen Defizits für „völlig unklar“ (Lemke 1997, S. 199) be-
funden hat.17 Dass es bei Macht immer um die Wirkungen zwischen verschie-
denen Elementen geht, und nicht die Kraft eines Elementes, bedeutet, dass der
Widerstand im Kraftfeld immer schon zur Macht dazugehört, ohne auf einer
Seite substantialisiert werden zu müssen (209). Saar stellt klar heraus, dass
dies ein „formales Argument“ und die Herleitung des Widerstandes „definito-

17 | Siehe Freiheit und Widerstand (Unterabschnitt 3.2.4).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 189

risch“ ist: „Wenn die Macht über die relationale Semantik der Kräfte bestimmt
wird, kann man über Macht nur so reden, dass sie ein Verhältnis zwischen zwei
Polen eines Verhältnisses ist, also aus Kraft und Gegen-Kraft, einer Macht und
einem Widerstand besteht“ (209). Wegen der rein formalen Bestimmung von
Widerstand sei aber noch nichts ausgesagt über „substantielle oder tatsächliche
Widerständigkeiten“ (210), denn auch Einlenken und Überwältigtwerden sei-
en Formen des Widerstandes in diesem formalen Modell. Ausgesagt – und zwar
gegen die substantialisierende Entgegensetzung von Macht und Ohnmacht in
manchen orthodox-marxistischen Positionen (210 Fn.) – ist hiermit nur, dass
Macht und Widerstand „auf einer Ebene liegen und sich, unter den sehr re-
striktiven Bedingungen dieser formalen sozialontologischen Analyse, nicht un-
terscheiden“ (210). Die Relationalität derMacht rekonstruiert Saar also als eine
richtige sozialtheoretische Einsicht. Wie schon bei seiner Besprechung der ar-
chäologischen Phase gelangt er zu diesem Ergebnis, indem er die Relationalität
als eine schwache, d.h. rein formale These rekonstruiert und damit entschärft,
so dass sie keine Widersprüche produziert.18

2b. Intentionalität. Weil die Machtanalytik Dynamik beschreiben will (und
nicht nur eine statische Machtsituation) ist es nach Saar notwendig, dass sie
angibt „wem die Dynamiken nutzen [und] wessen Ziele sich realisieren“ (211).
Dies werfe die Frage danach auf, welche Rolle Akteure und ihre Intentionen in
diesen Dynamiken spielen. Foucault nennt die Machtbeziehungen „gleichzeitig
intentional und nicht-subjektiv“ (Foucault 1983b, S. 116).19 Saar arbeitet her-
aus, dass diese terminologische Entscheidung radikal vom üblichen philosophi-
schen Sprechen abweicht, weil Foucault akteursbezogenes Vokabular auf Phä-
nomene anwendet, die gar nicht in Hinblick auf ihre Akteure analysiert werden
(können). Dies folge den schon explizierten Grundgedanken des relationalen
Modells, „nach denen Verhältnisse zwischen sozialen Elementen beschrieben
werden und keine Eigenschaften dieser Elemente“ (212). Genauso wie der Be-
griff Strategie ist in Foucaults Verwendung auch der „Begriff des Rationalen
formal, denn er bezeichnet keine Urteile und Überzeugungen (von Subjekten),
sondern die (objektive) Eigenschaft, als Prozess gelesen werden zu können,
dem man eine Zielgerichtetheit und Sinnhaftigkeit unterstellen kann“ (212).

18 | Zu den Problemen, die in diesem formalen Modell fortbestehen, siehe unten, Sozialtheo-

retische Zurückhaltung (Unterabschnitt 4.3.4).

19 | Vgl. für eine gute Rekonstruktion dieser Bestimmung Heller 1996: „Power, Subjectifica-

tion and Resistance in Foucault“, S. 85f.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 Freiheit als Kritik

Saar zeigt Verständnis für die Kritik, die dieses Konzept der anonymen Ratio-
nalität hervorgerufen hat, bliebe es doch „eindeutig unterbestimmt“ (212).20

Saars Lösungsangebot folgt hier der zweiten Kohärentmachungsstrategie,
die dem Grundargument seiner Arbeit entspricht: Er abstrahiert vom sozi-
altheoretischen Problem und ordnet es in die Erklärung einer bestimmten Art
von Kritik ein, aus der heraus es sinnvoll erscheint, das Problem bestehen zu
lassen. Er betrachtet die Machttheorie deshalb weniger als „eine substantielle
These über die Logik von Prozessen als ein methodologischer Imperativ an den
genealogisch arbeitenden Historiker, der sich der Analysen der (rekonstruier-
baren) Strategien statt der Analyse der (tatsächlich formulierten) Ideologien
widmen soll“ (213). Der Kritikmodus sticht die Sozialtheorie, die Sozialtheorie
ist nur ein Element des übergeordneten Kritikmodus und muss deshalb nicht
sozialtheoretischen Standards genügen, sondern den praktischen Standards
zur Durchführung der genealogischen Kritik: „Die unterstellte Rationalität von
Machtverhältnissen macht es möglich, historische Prozesse als strategiegeleitet
darzustellen und so, der ‚Hypothese Nietzsches‘ vom Machtkampf im Hinter-
grund jedes sozialen Verhältnisses folgend, einzelne Züge des Machtspiels wie
geplante und hypothetisch formulierbare Machterweiterungshandlungen dar-
zustellen“ (212f.).21

2c. Produktivität. Saar rekonstruiert die Produktivität der Macht in locke-
rer Anlehnung an Kategorien aus der lacanschen Psychoanalyse:22 reale Macht

20 | Die Unterbestimmtheit, die Saar nicht weiter erläutert, ließe sich wie folgt beschreiben:

Auch wenn man Sinnhaftigkeit und Gerichtetheit objektiv unterstellen kann, bleibt da-

mit doch die sozialtheoretische Frage unbeantwortet, woher diese Gerichtetheit genau

kommt und wie sie mit den Akteuren zusammenhängt, gerade wenn man eine nomina-

listische Machtkonzeption vertritt, die die ontologische Existenz von Macht ablehnt und

sie letztendlich zurückführt auf die Relationen zwischen den Akteuren.

21 | Dabei verneint die Sozialtheorie der Genealogie nach Saar die Intentionalität von Subjek-

ten nicht, sondern blendet sie nur methodisch aus: Sowohl Archäologie als auch Genea-

logie „setzen sprechende und schreibende bzw. gesellschaftlich interagierende Subjekte

voraus und sehen gleichzeitig von ihnen ab“ (213).

22 | Die lacanschen Kategorien wendet Saar auch bei seiner Analyse von Nietzsches Macht-

begriff an und analogisiert so die beiden Konzepte. Saar sieht bei Nietzsche einen „rei-

chen Machtbegriff [...] dessen Komplexität leicht übersehen wird“ (113): „In [sehr, K.S.]

lockerer Anlehnung an die berühmte psychoanalytische Typologie Lacans kann man sa-

gen: Macht bei Nietzsche bezeichnet sowohl erstens ‚reale‘, auf physischer Stärke be-

ruhende Machtausübung von sozialen Akteuren über andere, zweitens die von Macht

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 191

wirkt auf Körper, symbolische Macht konstituiert den Raum des Sagbaren, ima-
ginäre Macht erzeugt Identitäten und Selbstbilder der Subjekte (214).

i. Die reale Macht, die auf den Körper wirkt, erläutert Saar anhand der Dis-
ziplinen in Überwachen und Strafen und dem Sexualitätsdispositiv in Der Wille
zum Wissen. Er arbeitet durch eine Analyse verschiedener Formulierungen her-
aus, wie bildlich Foucaults Beschreibungen sind (215f.). Sie stellen „die Inkor-
porierung von Klassifikationsmustern“ dar (216), einerseits durch die Zunahme
und Verengung der vereinnahmenden medizinischen und pathologischen Klas-
sifikation des Körpers, die mit enger werdenden Kontroll- und Regulierungs-
praktiken einhergehen, und andererseits, indem klassifikatorische Praktiken
überhaupt erst die Abweichungen erst erzeugen und sichtbar machen. Saar
stellt klar, dass Foucault keine „philosophische Ausarbeitung einer wirklichen
Theorie über das Verhältnis von Materialität und Gesellschaft“ (217) geleis-
tet hat, wie sie beispielsweise bei Ian Hacking (Hacking 1999a) zu finden sei.
Die Abwesenheit einer solchen Theorie sei der Preis dafür, dass die Genealogie
durch die „Drastik und Schrillheit bestimmter Beschreibungen“ (217) ihren kri-
tischen Effekt erzielen kann. Saar greift also auch hier auf seine Strategie der
Kohärentmachung zurück, sozialtheoretische Lücken durch den Kritikmodus
zu erklären.

ii. Wissen undMacht hängen nach Foucault konstitutiv zusammen, und die-
se These rekonstruiert Saar unter dem Stichwort der „symbolischen“ Macht. Ihr
Kern ist eine „fundamentale Politisierung des Wissensbegriffs“ (219), die auf
der „minutiösen Beschreibung der Orte, Institutionen und Verfahren, die an
der Erfassung, Erhebung und Formulierung von Wissen beteiligt sind“ beruht
(218). Saar differenziert die These der Macht-Wissen-Komplexe in drei Bezie-
hungen: Wissen setzt Macht voraus, weil die Gegenstände des Wissens immer
schon in Machtbeziehungen eingeordnet sind; Macht wirkt aktiv bei der Pro-
duktion von Wissen mit, insofern diese immer ein sozialer Prozess ist; und das
vorhandene Wissen ist wiederum selbst ein Machtmittel (218). Dass Wissen
grundsätzlich ein Machtgeschenen ist, bedeutet, dass es kein neutrales Wissen
gibt, sondern hegemoniale und normalisierte Wissen, die Kämpfe gewinnen

eingerichtete und mit Macht aufrechterhaltene ‚symbolische‘ Weise der Gebundenheit

an soziale Bedeutungssysteme und sinnstiftende Praktiken und drittens ‚imaginäre‘ Pro-

zesse der von außen induzierten Selbstidentifikation“ (113). Diese Analogisierung mit

Lacan ist vor allem bezüglich des „Realen“ problematisch, das bei Lacan einen unauf-

lösbaren und traumatischen Rest bezeichnet, der das Symbolische und Imaginäre stört,

und nicht die handfeste Realität von physischer Gewalt bzw. ihrer Androhung.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 Freiheit als Kritik

konnten, und „unterworfen[e] Wissen“ (Foucault 1999a, S. 15), die besiegt,
verdrängt und vergessen wurden. Dies wiederum bedeutet für die Genealogie
als kritische Methode, dass sie sich von den hegemonialen und normalisierten
Wissen abwenden und auf die „unterworfenen Wissen“ richten muss (219). Bei
seiner Besprechung der symbolischen Macht verwendet Saar die erste Kohä-
renzmachungsstrategie – er arbeitet hier analog zu seiner Analyse des Wissens
in den archäologischen Werken und der Relationalität der Macht. Er behandelt
die Thesen zum Verhältnis von Wissen und Macht also als richtige sozialtheo-
retische Thesen (wenn auch in einer schwächeren Interpretation als Foucaults
Kritiker_innen) und nicht als Rhetorik.

iii. Als „imaginäre“ Macht bezeichnet Saar die „von Foucault immer wie-
der herausgestellte Fähigkeit der Macht zur Erzeugung von Identitäten und
Lebensformen“ (214), durch die sie Subjekte an „bestimmte Weisen der Selbst-
thematisierung und bestimmte Selbstbilder bindet“ (214). Diese Dimension
der Produktivität der Macht zielt auf das Innerste des Subjekts, seine „Seele“
(220). Foucaults Schilderungen eines solchen totalenMachtzugriffs, der keinen
Punkt im Subjekt mehr übrig lässt, der machtfrei wäre, wurde von Kommenta-
tor_innen als ein Machtdeterminismus aufgefasst (222).23 Saars Besprechung
der imaginären Macht ist eine Korrektur dieser Aufassung, also ein Lösungsan-
gebot für das in dieser Studie sogenannte Freiheitsproblem der Machtdetermi-
nation. Hier wendet er nun die zweite Kohärentmachungsstrategie an, die das
Alleinstellungsmerkmal seiner Interpretation ist: die Neukategorisierung der
Aussagen zur Machtdetermination als rhetorische Dramatisierung.

4.2.3 Rhetorik: Die Lösung des Freiheitsproblems derMachtdetermination

Die These Foucaults, die Saar als „imaginäre“ Macht und dritte Art der Macht-
produktivät versteht, lautet, dass Macht Subjekte produziert. Diese These ist
der sozialtheoretische Kern des Freiheitsproblemes der Machtdetermination.
Diese These ist nicht nur ein eigenständiges Problem innerhalb der Foucualt-
Rezeption, sondern auch ein Problem aus der Perspektive von Saars Interpre-
tationsstrategie, die darauf beruht, Genealogie als kohärenten Kritikmodus zu
rekonstruieren. Die These der Machtdetermination ist aber nicht mit den Funk-

23 | Saar bezieht sich hier auf Fraser 1994a: „Foucault über die moderne Macht: Empirische

Einsichten und normative Unklarheiten“; siehe auch die Besprechung von Lemkes Re-

konstruktion des Problems in Disziplin – Das Freiheitsproblem der Machtdetermination

(Abschnitt 3.2) und Fn. 23, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 193

tionsanforderungen der Genealogie als kritischer Methode kompatibel, wes-
halb Saar das Freiheitsproblem der Machtdetermination entschärfen muss. Wie
oben dargestellt24, muss die genealogische Kritik nach Saar den Subjekten die
Freiheit unterstellen, sich in Reaktion auf die Genealogie selbst transformieren
zu können; die These der Machtdetermination spricht ihnen aber diese Freiheit
ab.

Saar wendet wiederum die schon eingeführte Doppelstrategie an, um die
notwendige Entschärfung des Freiheitsproblems der Machtdetermination zu
erreichen: Erstens schlägt er eine schwächere Lesart auf der Ebene der Sozi-
altheorie vor, indem er den Bezugsrahmen der These der Machtdeterminati-
on von Subjekten korrigiert. Zweitens argumentiert Saar, dass die These der
Machtproduziertheit des Subjekts im Rahmen einer genealogischen Kritik gar
nicht als eine klassische sozialtheoretische Aussage verstanden werden sollte,
sondern als rhetorische Dramatisierung, was er durch die Funktion von Rheto-
rik im Rahmen des Kritikmodus der Genealogie begründet.

Auf der sozialtheoretischen Ebene erläutert Saar die Produktion des Sub-
jektes durch Wissen und Macht als eine Bezugnahme de dictu: „Diese Aussa-
gen [über den Menschen als Effekt und Objekt der Disziplin, K.S] sind, um
eine sprachphilosophische Unterscheidung zu verwenden, de dictu, nicht de
re, d.h. sie betreffen den Menschen als Gegenstand einer Bezugnahme, als et-
was, was in der Episteme erscheint und erfahrbar wird“ (221).25 Saar erläutert
dies über eine Analogisierung mit dem archäologischen Argument über die Er-

24 | Siehe Saars Projekt: Begründung von Genealogie als sozialphilosophische Kritik (Unterab-

schnitt 4.1.2).

25 | Bei der Unterscheidung de dictu und de re geht es um die Frage, ob sich Aussagen auf

spezifische Gegenstände in der Welt beziehen (de re) oder auf eine bestimmte Beschrei-

bung (de dictu). Die Aussage „Anna möchte die größte Frau in Berlin heiraten“ drückt

de dictu Annas Wunsch aus, mit der größten Frau Berlins verheiratet zu sein, wer im-

mer das ist und sie drückt de re aus, dass Anna Eva heiraten will, die gerade die größte

Frau Berlins ist und durch diesen Satz nur beschrieben wird. So verstanden würden sich

Foucaults Aussagen über die Disziplinarmacht nicht auf bestimmte Individuen beziehen,

sondern de dictu verstanden wäre zunächst einmal offen, wer genau gemeint ist und ob

Disziplinierung tatsächlich stattfindet. Ein Problem an diesem Argument ist allerdings,

dass Foucaults Aussagen, wenn sie rhetorisch aufrütteln, als Allaussagen zu verstehen

sind: Bei der Aussage „Anna will alle Frauen heiraten“ wird die Unterscheidung de re/

de dictu differenzlos. Vgl. zu vielfältigen Verwendung der Unterscheidung McKay und

Nelson 2014: „The De Re/De Dicto Distinction“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


194 Freiheit als Kritik

findung des Menschen durch die Humanwissenschaften: „Das Subjekt ist ein
Korrelat einer besonderen Bezugnahme auf das Menschliche, nun allerdings
nicht mehr nur der humanwissenschaftlichen Thematisierung und Konzeptua-
lisierung, sondern der handgreiflichen, unterwerfenden Erfassung“ (220). Fou-
caults Sprechen über das Subjekt in der archäologischen Phase ist de dictu,
bezieht sich also auf den Diskurs selbst und nicht auf eine zugrundeliegende
Realität, insofern es hier um das in einer konkreten Diskurssituation „denknot-
wendige“ (220) Erfinden des Menschen geht. In Analogie dazu bedeutet die
Bezugnahme auf das Subjekt in der Disziplin de dictu auch nur, dass es ein not-
wendiges Korrelat derselben ist. Durch die Bezugnahme de dictu würde zwar
nicht ausgeschlossen werden, dass sie sich auf etwas von ihr Unabhängiges be-
ziehe, aber es könne nicht mehr angegeben werden, was das sein sollte (221).
Nach dieser Interpretation würde Foucaults Analyse der produktiven Wirkung
der Disziplin nicht bedeuten, dass Menschen tatsächlich so diszipliniert und
produziert werden, wie es die von ihm untersuchten historischen Materiali-
en nahelegen. Dieses Zurechtrücken der Bezugnahme hat einen unmittelbar
entschärfenden Effekt bezüglich des Freiheitsproblems der Machtdeterminati-
on, weil Menschen so nicht als vollständig machtproduziert verstanden werden
müssen.26

Nachdem er gezeigt hat, dass die Thesen zur Machtdetermination nicht als
Aussagen über die Realität der Subjektivierung von Menschen verstanden wer-
den müssen, beantwortet Saar die Frage, wie sie plausiblerweise verstanden
werden sollten. Dafür greift er auf den zweiten Teil seiner Interpretationsstra-
tegie zurück, die lexikalische Überordnung des Kritikmodus, durch den die als
Sozialtheorie defizitär erscheinenden Aussagen erklärt werden: Sie sind gar
keine Sozialtheorie, sondern Rhetorik. Saar verfolgt dafür Foucaults rhetori-
sche Strategie in dessen Sprechen über die „Seele“ als „Gefängnis des Körpers“
in einer der meistzitierten Stellen27 von Überwachen und Strafen nach:

26 | Allerdings wird üblicherweise der Übergang von der Archäologie zur Genealogie gerade

so interpretiert, als versuche Foucault, die sich nur auf den Diskurs beziehenden Über-

legungen zugunsten einer stärkeren Einbeziehung der mit ihm verbundenen sozialen

Realität zu überwinden. Gerade dadurch hätten sie auch nach Saar ihre starke kriti-

sche Wirkung entfalten können; vgl. exemplarisch dafür Lemke 1997: Eine Kritik der

politischen Vernunft, S. 38–53.

27 | „Man sage nicht, die Seele sei eine Illusion oder ein ideologischer Begriff. Sie existiert, sie

hat eine Wirklichkeit, sie wird ständig produziert um den Körper, am Körper, im Körper

– durch Machtausübung an jenen, die man bestraft, und in einem allgemeineren Sinn an

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 195

Nun stammt der Begriff der Seele in dieser Passage aus einem Zi-
tat des Strafreformers Mably, der sie und nicht den zu marternden
Körper das eigentliche Objekt der Bestrafung nennt. Es ist stilis-
tisch und inhaltlich bemerkenswert zu verfolgen, wie er in Fou-
caults Text als Zitat ‚wandert‘, zuerst als Teil eines längeren Zitats,
dann als bloß zitierter Begriff – ‚eine ‚Seele‘, wie Mably sagte‘ –,
dann als bloß scheinbare Wirklichkeit eines Quasi-Zitats – ‚Man
sage nicht, die Seele sei (. . . )‘ – und schließlich als affirmierte, un-
metaphorische ‚Existenz‘ – ‚Sie existiert‘ – auftritt. (222)

Saar nennt dieses Verfahren eine „Stilistik der Anführungszeichen, die einer
Strategie der Denaturalisierung folgt“ (222). Sie besteht aus zwei Elementen,
die Saar schon bei Nietzsche gefunden hatte: erstens einer metonymischen Ge-
neralisierung eines sehr spezifischen Falles der machtdeterminierten Subjekti-
vität zum „Bild von [moderner, K.S.] Subjektivität allgemein“ (222), zweitens
ein „gedankenspielartiges Verfahren“ das fragt: „Was würde es bedeuten, wenn
dieses Element, diese Wirklichkeit [das Subjekt, die Seele, K.S.] tatsächlich nur
ein ‚Effekt‘, eine ‚Strategie‘ wäre?“ (222) Dabei würde die These, dass alle Sub-
jekte ein Effekt derMacht, mithin von ihr determiniert sind – also die vorher von
Saar zurückgewiesene Lesart de re – nicht sozialtheoretisch begründet, sondern
eher suggeriert. Und diese Suggestion durch die dramatisierende Rhetorik ist
konstitutiv für das Funktionieren der genealogische Kritik nach Saar, weil ih-
re Leser_innen erst durch sie existenziell angesprochen werden. Die Aussagen
Foucaults über das Subjekt als Effekt der Macht ist nach Saar deshalb keine so-
zialtheoretische These, sondern eine „Metapher“ (222), die die genealogischen
Texte durchzieht. Um diese Lesart der Aussagen als Metapher zu begründen,
untersucht Saar, was passieren würde, wennman sie als sozialtheoretische The-
se lesen würde.

Das Postulat des Menschen als Effekt der Macht, verstanden als sozialtheo-
retische These, ist wiederum eine Form des hier sogenannten Freiheitsproblems
der Machtdetermination – es ist kein Widerstand möglich. In Saars Worten:
„Wenn feststünde, ‚dass unsere Individualität, die vorgeschriebene Identität ei-
nes jeden, Effekt und Instrument der Macht ist‘, dann wäre die These, dass die

jenen, die man überwacht, dressiert, korrigiert, an den Wahnsinnigen, den Kindern, den

Schülern, den Kolonialisierten, an denen, die man an einen Produktionsapparat bindet

und ein Leben lang kontrolliert. [...] Die Seele: Effekt und Instrument einer politischen

Anatomie. Die Seele: Gefängnis des Körpers“ (Foucault 1994b, S. 41).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 Freiheit als Kritik

Macht ‚überall‘ ist, auch für das letzte Refugium, einer möglichen Distanzierung
von Macht durchgespielt“ (222, Saar zitiert Foucault 2005x, S. 814). Dies ist
nach Saar ein „beunruhigend[es]“ Szenario, dessen „Unheimliche[s]“ darin be-
steht, „die Möglichkeit jeglicher kritischen Distanzierung von Machtbestimmt-
heit zunichtezumachen“ (222). Wäre dieses Szenario wirklich, würde aber die
genealogische Methode selbst nicht mehr funktionieren: Dann wäre die Selbst-
transformation, zu der die Genealogie ihre Leser_innen anregen will, unmög-
lich. Die Genealogie wäre widersprüchlich, weil sie auf etwas hinarbeitete, was
sie als unmöglich annehme (247ff.). Solche Aussagen der Machtdeterminati-
on, die Saar treffend als ans Äußerste gehend beschreibt, weil die Macht ihr
zufolge „auf das Innerste und Eigenste der Subjekte durchgreift“ (222), wes-
halb Widerstand und Freiheit undenkbar werden, sind genau diejenigen, die
Lemke als „subjekttheoretisches Defizit“ kritisiert28 und damit als sozialtheore-
tische These begreift, und nicht nur als Metapher. Nur wenn man die These der
Machtdetermination nicht als sozialtheoretisches Argument, sondern als rheto-
risches Element bzw. Metapher versteht, ist sie nach Saar nicht problematisch.

Saars Argument, um seine Lesart der Aussagen über Machtdetermination
als Metapher gegen die Lesart als Sozialtheorie zu begründen, ist, dass die
Lesart als Sozialtheorie zu einer Inkohärenz der Genealogie als Methode füh-
ren würde, nicht aber die Lesart als Metapher. Die These als sozialtheoretische
zu lesen, würde nach Saar dazu führen, dass sie gar nicht objektiv begründet
werden könnte. Denn die (sozialtheoretische) Behauptung der Unmöglichkeit
jeglicher kritischen Distanzierung. . .

wirkt nicht nur wie eine Radikalisierung, sondern sogar wie eine
Überbietung von Ideologiekritik, in der sogar diejenige Instanz,
von der aus allein ein Einblick in das Ideologische möglich wä-
re, zum Effekt der ideologisch wirkenden Macht erklärt wird,
und dies unterhöhlt offensichtlich jeden strengen Objektivitätsan-
spruch. (223)

Dieses Argument, dass eine solche Kritik, die den Ort ihres eigenen Sprechens
unterminiert, ihre Stimme gar nicht begründet und berechtigt erheben kön-
ne, wurde schon früh von Habermas und anderen unter dem Stichwort des

28 | Siehe Disziplin – Das Freiheitsproblem der Machtdetermination (Abschnitt 3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 197

„performativen Widerspruchs“ gegen Foucault angeführt.29 Anstatt aber, wie
Habermas und andere Foucault-Kritiker_innen, Foucault und dessen Methode
für den vermeintlichen performativen Widerspruch zu kritisieren, benutzt Saar
das Widersprüchliche, das sich durch eine sozialtheoretische Lesart der Aussa-
gen zur Machtdetermination ergibt, als tertium non datur Argument dafür, dass
eine andere Lesart korrekt ist: die Lesart der Genealogie als Kritik, in der die
These eine rhetorische Dramatisierung bzw. Metapher und keine Sozialtheo-
rie ist.30 Weil jeder strenge Objektivitätsanspruch – den eine sozialtheoretische
Lesart erfüllen müsste – von der Radikalität der Unterwerfungsthese unterlau-
fen werden würde, kann die sozialtheoretische Lesart nicht die angemessene
Lesart sein:

Die Machtanalytik mit den hier formulierten Prämissen, Unterstel-
lungen und Prätentionen ist also weniger eine sozialwissenschaft-
liche Theorie der Macht als ein Medium zur Durchführung dieser
verfremdenden, experimentellen Analyseoperationen, die die Ge-
nealogie vornimmt. (223)

Saar verdeutlicht diesen Unterschied zwischen Foucaults Programm der genea-
logischen Kritik und den Lesarten im Rahmen der „sozialwissenschaftlichen
Theorie“ – damit sollte das Vorgehen von Sozialphilosophen wie Habermas,
Honneth und Taylor gemeint sein – durch Foucaults polemische Abgrenzun-
gen von der „politischen Theorie“ (223). Nach Saar schätzt Foucault an Nietz-
sche, dass dieser ein „Philosoph der Macht [ist], dem es indes gelungen ist, die
Macht zu denken, ohne sich dazu innerhalb einer politischen Theorie einschlie-
ßen zu müssen“ (Foucault 2005a, S. 932). Saar bezeichnet Foucaults Haltung
zu „politischer Theorie“ zu Recht als „abschätzig“ (223), und erläutert, dass
dieser damit „eine Theorie der Institutionen und der Legitimität und Illegitimi-
tät der Macht, eine Staatsphilosophie“ (223) meine. Konsequenterweise sind
Foucaults Arbeiten „alles andere als eine klassische politische Theorie oder po-

29 | Vgl. Habermas (1988: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 154), der von einer

„sich selbst überbietenden Ideologiekritik“ als „performative[m] Widerspruch“ spricht,

und diese Position Adorno/Horkheimer und Foucault zuweist.

30 | Vgl. auch Schäfer (1995: Reflektierte Vernunft, S. 59–66), der ähnlich argumentiert und

konstatiert, dass Foucault keine Wahrheit über die Unterwerfungsthese behaupten wür-

de, weshalb es nicht funktioniere, sie als performativ widersprüchlich zu kritisieren, wie

Habermas das tut. Schäfer leistet auch eine systematische Rekonstruktion und Kritik

anderer Foucault-Kritiker, wie Putnam und Taylor.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 Freiheit als Kritik

litische Philosophie“, oder eine „Theorie des Sozialen“, die „eine allgemeine
sozialwissenschaftliche oder philosophische Konzeption der Macht entwickeln
würde“ (223). Die von Saar selbst „in einem harmlosen Sinn des Wortes“ re-
konstruierte „mehr oder weniger deutliche ‚Theorie‘ der Macht‘“ (223) ist als
solche nicht freistehend und primär, sondern ein funktionaler Bestandteil im
genealogischen Kritikprogramm. Die (schwach formulierte) Sozialtheorie ist
dem Kritikmodus immer untergeordnet:

[Die Machttheorie] ist aber, liest man sie als Element eines ge-
nealogischen Programms, auch schon deswegen keine freistehen-
de Theorie, weil sie – wie die Machtnarrative der Genealogie der
Moral – im Dienst einer Darstellungsform steht, die auf das Aus-
stellen und Sichtbarmachen bisher unbemerkter Machtwirkungen
zielt. Körper, Wissen und Subjekt sind ihre vorrangigen Objekte,
weil sie vom Schein der Solidarität und Natürlichkeit umgeben
sind, den die genealogischen Macht- und Konstruktionsgeschich-
ten auflösen, indem sie diese drei Gegenstände als Effeke realer,
symbolischer und imaginärer Macht darstellen. (223f., Herv. K.S.)

Saar schlägt also einen ganz anderen Umgangmit dem Freiheitsproblem vor als
Patton und Lemke. Die beiden, wie der Großteil der Foucault-Interpret_innen
mit einem Hintergrundinteresse an sozialphilosophischen Fragen, interpretier-
ten Foucault in Hinblick auf sozialtheoretische Verallgemeinerungen und ver-
handeln deren Plausibilitäten bzw. Inkohärenzen. Saar hingegen ordnet diese
sozialtheoretische Komponente radikal dem Kritikmodus der genealogischen
Kritik unter – die sozialtheoretische Komponente steht nur im Dienst der Dar-
stellungsform. Damit muss sie nicht die Funktion erfüllen, die sozialtheoreti-
sche Aussagen normalerweise erfüllen müssen: möglichst realistisch beschrei-
ben, kohärent sein, ihre Grundbegriffe genau erklären, usw. Die Funktion, die
sie erfüllen muss, ist nur, den „Schein der [...] Natürlichkeit“ aufzulösen, und
die dafür verwendeten Mittel sind rhetorische Übertreibungen und Verallge-
meinerungen.

Damit ist das Freiheitsproblem der Machtdetermination als sozialtheoreti-
sches gelöst, weil die beunruhigenden Aussagen über Unfreiheit als Übertrei-
bungen erkannt wurden. Und als Übertreibung beziehen sie sich nicht unmittel-
bar auf etwas Wirkliches, müssen nicht beunruhigen, und bringen die genealo-
gische Kritik nicht in einen Funktionswiderspruch. Die Machttheorie muss also
nicht so gelesen werden, als spräche sie den Subjekten die Fähigkeit zu ihrer
Selbsttransformation ab, weshalb die Kohärenz der Genealogie als kritischer

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 199

Methode gerettet ist, die diese Fähigkeit für ihr Funktionieren voraussetzen
muss.

4.2.4 Die Spannung zwischen politischer Philosophie und Genealogie

Mit Saar konnten zwei mögliche Lesarten rekonstruiert werden: entweder die
Machttheorie dem Kritikmodus unterzuordnen und in ihrem sozialtheoreti-
schen Gehalt zu entdramatisieren, so wie Saar es tut, oder sie als Sozialtheorie
zu lesen, wie viele Foucault-Kritiker_innen, aber auch Lemke, es tun. Saars
Strategie der lexikalischen Höherstufung des Kritikmodus funktioniert als Lö-
sung des Freiheitsproblems der Machtdetermination und erreicht damit ihr
Ziel. Ein offensichtliches internes Problem dieses Lösungsansatzes verbleibt
aber. In diesem Kommentar wird zunächst dieses Problem diskutiert, bevor auf
die Implikationen der Unterscheidung der beiden Lesarten für das Projekt einer
Theorie der Freiheit nach Foucault eingegangen wird.

Saars Rekonstruktion und Lösung des Freiheitsproblems beruht auf einer
Entdramatisierung und Beruhigung durch das Ausweisen der dramatisieren-
den Komponente der Genealogie. Saar entkräftet das macht- und subjekttheo-
retische Freiheitsproblem, indem er es als eine Dramatisierung im Rahmen der
aufrüttelnden Funktion der Genealogie darstellt. Doch wenn es gar kein wirk-
liches Freiheitsproblem gibt, sondern nur rhetorische Übertreibung und Ge-
neralisierung, dann gibt es keinen Grund, sich von genealogischer Kritik ange-
sprochen zu fühlen. Saar hätte damit die genealogische Kritik selbst entkräftet.
Spätestens nach der Lektüre Saars müssten wir uns dann durch Foucault und
Nietzsche nicht mehr in unserem Selbstverständnis als frei in Frage stellen.
Es gibt also in Saars Rekonstruktion eine interne Spannung: Wenn das Frei-
heitsproblem als sozialtheoretisches ernstgenommen wird, ist unklar, wie die
von genealogischer Kritik angesprochenen Individuen ihr Leben transformieren
könnten; doch wenn das Freiheitsproblem nur rhetorische Dramatisierung ist,
dann gibt es gar keinen Grund für die Individuen, sich überhaupt angesprochen
zu fühlen.

Dieses Problem schwächt sich aber in Saars Besprechung von Foucaults
Spätwerk (247ff.) ab (siehe nächster Abschnitt), was durch die hier vorgeschla-
gene Differenzierung von zwei Freiheitsproblemen auf den Begriff gebracht
werden kann: Nur das Freiheitsproblem der Machtdetermination steht dem
Funktionieren der Genealogie entgegen, nicht aber das Freiheitsproblem der
Subjektivierung. So könnte Saar mit Rückgriff auf Foucaults Spätwerk sagen:
Das Freiheitsproblem der Subjektivierung ist der Kern der (unproblematischen)

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 Freiheit als Kritik

Sozialtheorie der Genealogie, während das Freiheitsproblem der Machtdeter-
mination nur ein rhetorisches Instrument ist, um auf das Freiheitsproblem der
Subjektivierung hinzuweisen. Saar schreibt das nicht explizit, weil er die be-
griffliche Unterscheidung zwischen den beiden Freiheitsproblemen nicht ver-
wendet. Systematisch ist diese Unterscheidung aber in seinem Argument ange-
legt.

Durch die Unterscheidung der beiden im letzten Abschnitt herausgearbei-
teten Lesarten können grundsätzliche Hinweise für den Versuch, mit Foucault
eine Theorie der Freiheit zu konstruieren, gewonnen werden. In Saars Be-
schreibung der zweiten, von ihm abgelehnten Lesart – die Machttheorie als
Sozialtheorie zu lesen und nicht als rhetorische Dramatisierung –, gibt es zwei
Komponenten. Erstens, die Aussagen über die Machtdetermination als sozi-
altheoretische Aussagen zu lesen; zweitens, politische Theorie als normativis-
tische Theorie über die Legitimität und Illegitimität von Macht und Institutio-
nen zu betreiben. Saar rekonstruiert die Ablehnung der politischen Theorie als
Grund dafür, dass Foucault keine Sozialtheorie betreibt. Die Ablehnung von
Sozialtheorie und normativistischer politischer Theorie gehen also nach Saar
bei Foucault Hand in Hand. Wenn diese beiden Lesarten deshalb in einem aus-
schließenden Gegensatzverhältnis stehen – entweder Genealogie als Methode
und keine Sozialtheorie, oder Sozialtheorie, aber notwendigerweise im Rah-
men von klassischer normativer politischer Theorie – dann ist dies rückblickend
eine Erklärung für die in der Besprechung von Lemkes Projekt ans Licht ge-
brachten Probleme. Denn dann wäre das Ernstnehmen der sozialtheoretischen
Komponente nur im Rahmen von klassischer normativer Theorie möglich. Lem-
ke probiert aber gerade, dies nicht zu tun, sondern die beiden Komponenten
zu entkoppeln: er möchte die sozialtheoretische Komponente ernst nehmen
und gleichzeitig eindeutig keine klassische normative politische Theorie und
Staatsphilosophie betreiben.

Dieses Problem verdeutlicht sich anhand eines ideengeschichtlichen Ex-
kurses, in dem Saar Foucaults Machtanalytik in die großen Traditionslini-
en der politischen Philosophie einordnet (234–246). Die beiden dominanten
Traditionslinien der Theorien der Macht sind demnach Aristoteles-Hobbes-
Weber (handlungstheoretisch-pessimistisch) und Aristoteles-Spinoza-Arendt
(ontologisch-optimistisch). Diese beiden Theorietraditionen unterscheiden sich
zwar gravierend in ihren Grundannahmen und ihren politischen Implikationen,
haben aber gemeinsam, normativ zu sein, insofern sie Legitimität von Illegi-
timität unterscheiden können. Genau in diesem Punkt unterscheidet sich die
dritte Linie Aristoteles-Spinoza-Nietzsche-Foucault, weil die darin Verwendung

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 201

findende ontologisch-pessimistische Machttheorie jede apriorische normative
Differenzierung von guter und schlechter Macht verhindert und normative Un-
terscheidungen so insgesamt erschwert. Am sozialtheoretischen Kern der Ex-
plikation dieser Erschwerung sitzt das Freiheitsproblem der Subjektivierung:

Während man der Arendt’schen Theorie noch zugutehalten könn-
te, dass sie den Aspekt der ‚Macht zu‘ mustergültig isoliert und
gegen die agonalen Elemente wendet, wird es doch mit Foucault
ungleich schwerer, sie von der ‚Macht über‘ (vulg. der Herrschaft)
zu unterscheiden. Denn eine der Pointen der Theorie der Subjekti-
vierung ist es zu zeigen, dass Subjektsein und Unterworfenwerden
Dimensionen eines Zustandes und Effekt einer Operation sind. Das
Theorem der Produktivität der Macht behauptet ja gerade, dass
Macht im Zustandebringen und Hervorbringen wirksamwird, dass
Macht Ermächtigung ist. Aber dann wird es zunehmend schwer,
‚negative‘ von ‚positiven‘ Hervorbringungen zu unterscheiden, in-
authentische von authentischen Mächtigkeiten zu unterscheiden,
denn sie liegen – ontologisch – auf einer Ebene. Diese Ambivalenz
oder Mehrdeutigkeit liegt im ontologisch artikulierten Machtkon-
zept selbst, das so formal ist, dass es alle Beziehungen im – auf
einer Vielfalt von dynamischen Kräfteverhältnissen bestehenden –
sozialen Feld bezeichnet. Diese Mehrdeutigkeit, die besonders in
der Konfrontation mit klassischen oder kantianischen politischen
Philosophien zu so vielen Kontroversen geführt hat, ist eine syste-
matische, und sie kennzeichnet eine Vielzahl von Positionen, die an
einer sozialontologischen Charakterisierung, wie sie hier erläutert
wurde, festhalten. (245)

Vor dem Hintergrund dieser Einordnung könnte Lemkes Ansatz so beschrie-
ben werden, als versuche er, diese konstitutive Ambivalenz oder Mehrdeutig-
keit im Foucault’schen Machtdenken zu lösen, indem er die Frage nach den
Möglichkeitsbedingungen von Widerstand stellt. Dieser Ansatz einer Lösung
der Ambivalenz ist aber immer schon von den beiden dominanten Traditions-
linien kommend und steht der Foucault’schen entgegen, und ihn zu verfolgen,
ohne die Verweigerung der normativen Positionierung aufzugeben, also ohne
eigentlich das Foucault’sche Feld zu verlassen, führt in Aporien.

In der Detaillektüre Lemkes wurde gezeigt, auf welche Hindernisse dieses
Projekt stößt, eben weil es die Perspektive der klassischen politischen Philoso-
phie ablehnt. Dies führte auf die Folgerung, dass diese Perspektive nicht abge-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 Freiheit als Kritik

lehnt werden kann, wenn man dem sozialphilosophischen Problem, die Mög-
lichkeitsbedingungen von Freiheit und Widerstand zu bestimmen, treu bleiben
möchte. Saars Herausarbeitung des Problems vor dem Hintergrund des Kri-
tikmodus erlaubt es nun, eine klarere Alternative zwischen zwei Lesarten zu
skizzieren: Entweder man betreibt genealogische Kritik und keine klassische
normative politische Theorie, wobei dabei keine freistehenden sozialtheoreti-
schen Aussagen vorkommen, sondern alle sozialtheoretischen Elemente immer
dem Kritikmodus funktional untergeordnet sind. Oder man betreibt klassische
Sozialphilosophie, nimmt die sozialtheoretischen Fragen ernst, verlässt aber
den Kritikmodus der Genealogie, weil dieser dann nicht mehr funktioniert, und
schaltet um auf den Kritikmodus der klassisch normativen politischen Philo-
sophie, die zwischen legitimer und illegitimer Machtausübung unterscheidet.
Was nicht geht, ist dem Kritikmodus der Genealogie treu zu bleiben und gleich-
zeitig Foucaults Machtanalytik als klassische Sozialtheorie zu lesen, wie Lemke
und die meisten anderen Kommentator_innen dies getan haben.

Wenn diese Situation zweier Alternativen richtig beschrieben ist, ist dies
ein Schritt in Richtung einer sozialphilosophischen Interpretation von Freiheit
in einer Theorie von Macht und Subjektivierung, die Subjektivierungsregime
normativ differenziert und daran anschließend diese Möglichkeit auch für po-
litische Institutionen öffnet, wie sie hier vorschlagen wird. Eine solche Theorie
wird nicht möglich sein, ohne Foucaults radikale Zurückweisung von klassi-
scher normativer politischer Theorie selbst zurückzuweisen. Dieser Gedanke ist
nicht so fernliegend, wie er zunächst scheint, weil erstens die Erläuterung der
verschiedenen Konstruktionen des Problems in den hier analysierten Foucault-
Verteidigungen zeigt, wie weit die sozialphilosophische Fragestellung mit ih-
rem Bedürfnis nach Versicherung über die Bedingungen der Möglichkeit von
Freiheit als Widerstand von Foucaults eigener Methode immer schon entfernt
war. Weil sie aus eben dem von Foucault abgelehnten Diskurs der politischen
Theorie bzw. Philosophie kam, konnte sie innerhalb des foucaultschen Diskur-
ses nicht hinreichend beantwortet werden. Wenn man ihr in dieser Situation
die Treue halten will, dann kann dies nur in einem bewussten Schritt der wei-
teren Distanzierung von Foucault erfolgen, zurück zur von Foucault verachte-
ten politischen Theorie. Zweitens ist dieser Gedanke nicht fernliegend, weil
die von Lemke rekonstruierten sozialtheoretischen Gründe für Foucaults Ab-
lehnung der politischen Theorie mit Saar betrachtet selbst schon rhetorische

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 203

Dramatisierungen sind, und ihnen deshalb gar nicht als ein methodischer Im-
perativ gefolgt werden sollte.31

Diese Situation einer ausschließenden Alternative ist aber bis jetzt noch
nicht hinreichend begründet, sondern nur plausibilisiert. Um sie hinreichend zu
begründen, wird die Kommentierung von Saars Rekonstruktion von Foucaults
Spätwerk zeigen, dass Foucaults Methode der Genealogie notwendigerweise
einer Macht- und Subjekttheorie bedarf, die das sozialtheoretische Problem der
Differenzierung von Freiheit und Unfreiheit offen lässt.

4.3 Sozialtheorie – Subjektivierung im Spätwerk
4.3.1 Einleitung: Die Allgemeinheit des Graubereichs

Saars Argument besteht nicht nur in dem Nachweis, dass bestimmte Aussagen
Foucaults nicht als Sozialtheorie, sondern als rhetorische Dramatisierung, ver-
standen werden sollten. Er rekonstruiert auch eine zur Genealogie als kritischer
Methode passende Sozialtheorie, die notwendig zur Genealogie gehört, inso-
fern die Genealogie auf ihr beruht. Diese Sozialtheorie entwickelt Saar unter
Rückgriff auf Foucaults Spätwerk. Dieser Abschnitt rekonstruiert erstens diese
von Saar herausgearbeitete Sozialtheorie, die auf einer Zwischenposition zwi-
schen Freiheit und Macht besteht. Menschen sind niemals vollständig macht-
determiniert und niemals vollständig frei, sondern sie bewegen sich in einem
Graubereich zwischen Freiheit und Macht – sie sind sowohl relativ machtbe-
stimmt als auch relativ frei. Zweitens wird in einem Kommentar herausgearbei-
tet, dass diese Position keine befriedigende Bestimmung des Freiheitsbegriffs
ermöglicht, weil ihre Aussagen dafür zu allgemein bleiben müssen. Drittens
entwickle ein zweiter Kommentarabschnitt die These, dass eine Differenzie-
rung der Modalitäten verschiedener Freiheitsbegriffe hilft, mit dem Freiheits-
problem umzugehen.

31 | Die Ablehnung der politischen Theorie erfolgt bei Foucault/Lemke mit der Begründung,

dass sie ein Teil der modernen Herrschaftstechnologie ist und damit generell repres-

siv sei. Dies ist aber eine Totalitätsaussage, die nach Saar den Status der rhetorischen

Übertreibung hat, und deshalb nicht selbst als Sozialtheorie gelesen werden sollte. Siehe

hierzu die Ausführungen im Zwischenfazit, Totalität und Regierungstranszendenz (Saar

vs. Lemke) (Abschnitt 5.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 Freiheit als Kritik

4.3.2 Subjektivierung zwischen Freiheit undMachtbestimmtheit –
die zur Genealogie passende Sozialtheorie

Das Freiheitsproblem der Machtdetermination löst Saar, indem er die sozi-
altheoretische Komponente radikal dem Kritikmodus unterordnet. Damit kann
er einerseits zeigen, dass die Beschreibung von Machtdetermination bei Fou-
cault nur ein rhetorisches Instrument ist, und deshalb nicht als einfache sozi-
altheoretische Aussage verstanden werden sollte, und dass dies zweitens gar
nicht kohärent möglich wäre, weil die genealogische Methode eine gewisse
Freiheit der von ihr angesprochenen Subjekte für ihr eigenes Funktionieren
voraussetzen muss. Saar lehnt aber sozialtheoretische Konzipierungen nicht
grundsätzlich ab, wie es die Priorisierung des Kritikmodus vermuten ließe. Im
Gegenteil gibt es für ihn eine bestimmte sozialtheoretische Position, die gerade
mit der genealogischen Kritik kompatibel ist, insofern sie das grundsätzliche
Angesprochenwerdenkönnen konzipieren kann, und die genealogische Kritik
motiviert, insofern sie die Machtkonstituiertheit von Subjekten problematisiert

Diese Position ist eineMittelposition zwischen Freiheit und Unfreiheit. Men-
schen sind machtkonstituiert und insofern grundsätzlich machtbestimmt, sind
aber auch grundsätzlich frei, weil sie einen eigenen aktiven Anteil an ihrer
(Selbst-)Konstitution haben (249f.). Dieser Sachverhalt ist mit Subjektivie-
rung (nicht als assujettissement, sondern als subjectivation) ausgesagt. Dieser
Abschnitt rekonstruiert diese Mittelposition zwischen Freiheit und Machtbe-
stimmtheit. Dafür wird erstens gezeigt, wie Saar Freiheit in den Bänden zwei
und drei der Geschichte der Sexualität rekonstruiert und zweitens, wie er dort
die Machtbestimmtheit rekonstruiert. Der folgenden Abschnitt zeigt daran an-
schließend, dass Saar auch in seiner Besprechung von Subjekt und Macht eine
solche Mittelposition zwischen Freiheit und Machtbestimmtheit einnimmt.32

1. Freiheit in der Geschichte der Sexualität zwei und drei. Saars Analyse von
Foucaults Spätwerk zielt grundsätzlich auf die Herausarbeitung der Subjekt-
theorie als einer neuen und verfeinerten Beschreibung von Subjektivierung,

32 | Eine Mittelposition zwischen Freiheit und Machtbestimmtheit vertreten auch Patton,

Lemke und Allen, genauso wie die unterschiedlichen Rekonstruktionen einer Fou-

cault’schen Sozialtheorie, die in Fn. 1, S. 39 und Fn. 2, S. 64 aufgelistet sind, wobei

das Verhältnis jeweils unterschiedlich ausbuchstabiert und oft eher zu der einen oder

anderen Seite hin aufgelöst wird. Die Besonderheit an Saars Rekonstruktion ist, dass er

eine solche Sozialtheorie aus dem Kritikmodus der Genealogie herleitet, wodurch sich

die in der Mittelposition vorhandene Unbestimmtheit klarer fassen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 205

die es erlaubt, Subjekte sowohl als machtkonstituiert, als auch als frei, aber
nicht als absolut machtbestimmt, und auch nicht als absolut frei zu beschrei-
ben (250). Saars systematische These ist, dass die genealogische Kritik nur auf
einer solchen Subjekttheorie beruhen kann, und dass das Spätwerk sie nun
nachliefert.33 In den Bänden zwei und drei der Geschichte der Sexualität sieht
Saar die Komponente der Freiheit, genauer die „Dimension der aktiven Betei-
ligung des Subjekts an seiner eigenen Subjektivierung“, entwickelt (250, vgl.
auch 281). Diese Dimension des Subjekts sei in den machtanalytischen Werken
der 70er Jahre nur „aus methodischen Gründen ausgeblendet[...]“ (249), aber
implizit vorhanden gewesen.34

Mein Interpretationsvorschlag [...] besteht darin, [das Spätwerk]
als notwendige Verlängerung des genealogischen Programms zu
verstehen. Im Vergleich zu bisherigen Werken machen sie [Bän-

33 | Dabei ist Saars Narrativ bezüglich Foucaults Überwindung der Disziplinarmacht zuguns-

ten von Regierung und Ethik nicht grundsätzlich von Lemkes abweichend: Der Übergang

von der Analyse der Disziplinarmacht zur Analyse der Gouvernementalität ist nach Saar

ein sozialtheoretischer Fortschritt (224–233). Der Fortschritt bezieht sich auf die dritte

Komponente der Produktivität der Macht, die „imaginäre“ Macht, die das Innerste der

Subjekte formt, und besteht eben darin, die als rhetorisch entlarvte und sozialtheoretisch

widersprüchliche Dramatik der Disziplinarmachtanalyse zu überwinden: „Die allmähli-

che Lösung von der Theorie der ‚Disziplinargesellschaft‘ und der Perspektive auf die

Machtanalytik kann so expliziter als bisher die, wie sie in der Erläuterung Nietzsches

genannt wurden, ‚imaginären‘ Wirkungen der Macht herausstellen; denn ‚Regierung‘

umfasst zusätzlich zur realen Verwaltung von Bevölkerungen und Bereitstellung von po-

litischen Begriffen und damit symbolischen Ressourcen auch die Anleitung zur Selbst-

führung der politischen Subjekte; ‚Regierung‘ ist also auch eine politisch-institutionelle

Version imaginärer Macht, denn sie definiert und fixiert Normen und Formen von Ver-

haltensweisen, die von den politischen Subjekten aktiv übernommen werden. [...] Damit

bleibt aber auch die Analyse der Gouvernementalität im hier vorgeschlagenen Sinn ge-

nealogisch, nämlich historische Subjektwerdungsanalyse. [...] Sie kann außerdem ei-

ne Feindbeschreibung der (‚imaginären‘) Machtwirkungen via Rollenübernahme und

Selbstnormierung leisten, wie sie in denmachtanalytischenWerken kaum zu findenwar“

(230f.). Auch die Analyse der ethischen Selbstführung beschreibt Saar teilweise als ein

sozialtheoretisches Korrektiv für die einseitige Analyse der Disziplinarmacht (vgl. 249,

288).

34 | An anderer Stelle wirft er Foucault diese Ausblendung in früheren Schriften allerdings

als ein „Versäumnis“ vor (268).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 Freiheit als Kritik

de zwei und drei der Geschichte der Sexualität, K.S.] nämlich die
systematischen subjekttheoretischen Implikationen effizienter Ge-
nealogien explizit und entwerfen ein Bild von praktischer Subjekti-
vität, die sich im Spannungsfeld von Technologien und Techniken
des Selbst bildet. [...] Es ist die Komplementärleistung der histo-
rischen Studien zur Ethik, Selbstsorge und Selbstkultur, dass sie
Beschreibungsbegriffe und Kategorien für diese [...] Dimensionen
zur Verfügung stellen. [...] Die Analyse der ‚Techniken des Selbst‘
und der ‚Arbeit an sich‘ ersetzt nicht die Erforschung der Macht
und der Kräfteverhältnisse, in denen die sich bildenden Subjekte
stehen und entstehen; sie vervollständigt ein bisher nur halbfer-
tiges Bild, in dem nur das ‚Gemachtsein‘ der Subjekte aufgeführt
war. Im Subjekt verschränken sich nämlich Fremd- und Selbstbe-
stimmung, das konstruktivistische Bild vom Selbst muss auch eine
reflexive, vom Subjekt auf sich selbst ausgehende Wirkungs- und
Transformationskraft erläutern können. (249)35

Die drei Werkphasen stünden in einem „Verhältnis der Korrektur und Komple-
mentarität“ (249, siehe auch 287), das Saar aufschlüsselt, indem er sie als un-
terschiedliche systematische Komponenten eines genealogischen Projekts be-
schreibt. Während die wissens- und machtanalytischen Arbeiten auf dramati-
sche Weise die Machtgebundenheit von Subjekten herausstellen, und damit
die Motivation zu ihrer Selbsttransformation hervorrufen könnten, enthalte
das Spätwerk die sozialtheoretische Beschreibung der Möglichkeit einer sol-
chen Änderung: die Freiheit der Subjekte. „Diese fundamentale Freiheit ist eine
Voraussetzung dafür, dass die genealogische Kritik Beschränkungen und Iden-
titätszwänge als kontingent und überwindbar ausweisen kann“ (250).36 Dies
ist der zweite Teil der Lösung des Freiheitsproblems der Machtdetermination
in den machtanalytischen Schriften: Zunächst hat Saar gezeigt, dass die Aus-

35 | Vgl. im gleichen Sinne: „Da die bisherige Machtanalytik die Rolle der Individuen in der

Konstitution und Reproduktion der Lebensformen und Machtverhältnisse, in denen sie

stehen, ausblendet, schien es, als sei die Macht immer fremd, würde sie von außen ko-

lonialisieren oder ‚durchdringen‘. Die Erweiterung der Analyse um die Selbstpraktiken

löst diese Unterstellung auf“ (276, ähnlich auch auf 288).

36 | Insofern die Arbeiten zur antiken Ethik nach Saar also ein sozialtheoretisches Komple-

ment zu den machtkritischen Schriften sind, ist es verwunderlich, dass er sie als „auf

mustergültige Weise kritische Genealogien des Selbst“ (251) bezeichnet. Denn allein

gelesen, also ohne das vorherige In-die-Welt-Setzen der dramatischen Perspektive der

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 207

sagen, die Subjekte als machtdeterminiert darstellen, eine rhetorische Drama-
tisierung und keine Sozialtheorie sind. Das ist wichtig, weil auf der Basis die-
ser (falschen) Sozialtheorie die Genealogie nicht funktionieren kann, insofern
diese Sozialtheorie die von der Genealogie beabsichtigte Selbsttransformation
der Subjekte ausschließt. Nun rekonstruiert Saar eine andere, plausiblere Sozi-
altheorie mit dem Spätwerk. Diese Sozialtheorie kann die Freiheit des Subjekts,
sich selbst zu transformieren, erklären – hat also nicht das Freiheitsproblem der
Machtdetermination –, weshalb die Methode der Genealogie auf Basis dieser
Sozialtheorie funktioniert:

Mit dieser Erweiterung [um die Dimension der Selbstkonstitution,
K.S.] gewinnt der in den Genealogien eingesetzte Subjektbegriff
eine neue Tiefenschärfe, die bisher gefehlt hat, weil das Wirken
von Wissen und Macht auf Subjekte und ihr Wirksamwerden in
Subjekten scheinbar ohne widerstrebende Kräfte vonstattenging. Die
Formeln vom Subjekt als ‚Effekt‘ des Wissens und der Macht schie-
nen zu suggerieren, vom Subjekt selbst gingen keine Wirkungen
und Kräfte aus. Aber dann könnte der von den Genealogien ausgehen-
de Appell zur Änderung des Selbstverhältnisses des Subjekts und der
Aufruf zur Selbsttransformation nie verfangen, weil auch die Bezie-
hung des Selbst zu sich ein Resultat tiefer liegender Wirkungen gewe-
sen wäre. Diese falsche Vorstellung, die manche kritische Leser von
Überwachen und Strafen für Foucaults eigene Position hielten, wird
nun mit der Geschichte der Selbstpraktiken und Selbsttechniken
zurückgewiesen. Die Selbstpraktiken sind nämlich keine fremden
Handlungen, die am Selbst oder durch Subjekte hindurch vollzo-
gen werden, sondern sie sind direkte Selbstbestimmungen. Die Sub-
jektivierungsleistung, die den ethischen Selbstpraktiken unterstellt
wird, ist ‚intern‘ oder verläuft ‚im Inneren‘ in dem Sinn, dass – sche-
matisch gesprochen – das Subjekt der Handlungen auch ihr Objekt
ist. (264, Herv. K.S.)37

Machtbestimmtheit der Subjekte durch die Werke der genealogischen Phase, dürften

die Werke zur Ethik nach Saar gar keinen kritischen Effekt haben.

37 | An diesem Zitat wird das Alleinstellungsmerkmal von Saars Interpretation besonders

deutlich: Die lexikalische Höherstufung von Kritikmodus im Verhältnis zur Sozialtheo-

rie. Nicht die hermeneutische Treue zu Foucault (das Argument, dass Saars Interpre-

tation mit Foucaults späten Selbsteinordnungen seines Werkes als immer verschiedene

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


208 Freiheit als Kritik

Saars Interpretation von Foucaults historisch bis zur griechischen und früh-
christlichen Antike zurückgehenden Untersuchungen der Ethik basiert also dar-
auf, eine generelle Subjekttheorie aus dieser historischen Untersuchung zu re-
konstruieren, die die Basis für die Genealogie als kritische Methode ist. „Die
‚Ästhetik der Existenz‘ und die ‚Kultur seiner Selbst‘ sind zwei eng verwandte
vormoderne Selbstbezugstypen, an deren Unterschied die historische Variabi-
lität der Subjektformen augenfällig wird. [Sie sind; K.S.] wesentlich souveräne
Typen von Selbstverhältnissen, da sie mehr oder weniger stark der Eigenakti-
vität des Subjekts bei seinen Lebensvollzügen Rechnung tragen. Sie sind daher
geeignet, die konstitutive Rolle des Individuums bei seiner eigenen Subjekti-
vierung herauszustellen“ (253, Herv. K.S.).

Saar referiert Foucaults Unterscheidung von Moral in die drei Elemente Mo-
ralcode, Moralverhalten und Ethik, und die Unterteilung der Ethik in die vier
Dimensionen ethische Substanz, Unterwerfungsweise, ethische Arbeit und Te-
leologie.38 Die Subjekttheorie steckt ihm zufolge schon in diesem Analyserah-
men: „Die substanziellen Thesen liegen alle schon in diesen so elegant ein-
geführten Beschreibungskategorien, die ja schon eine Konzeption moralischer
Subjektivität enthalten“ (256). Dies deshalb, weil durch diese Beschreibungs-
kategorien das Moralische schon als Bereich reflexiver Praxis ausgezeichnet ist.
Die von Foucault beschriebenen Handlungen erzeugen Subjektivität, insofern
sie „eine Form von praktischer Subjektivität“ (256) organisieren, „ein auf Dau-
er und Gewöhnung gestelltes Muster von Denk- und Handlungsweisen“ (256).
Durch Ausführung und Einübung in der Praxis werden die Subjekte zu dem,
was sie sind.39 Diese Praxis ist aber eine Selbsttätigkeit des Subjektes; und
Subjektivierung findet in diesem Fall durch das Subjekt selbst statt. Die An-
wendung dieser Beschreibungskategorien ist deshalb schon eine fundamentale

Subjektivierungsweisen thematisierend übereinstimmt (248), oder die Rekonstruktion

der Subjekttheorie allein (wie bei Lemke), sondern die Erfordernisse der systematisch

rekonstruierten genealogischen Kritik sind das zentrale Argument Saars dafür, die Sub-

jekttheorie aus Überwachen und Strafen abzulehnen. Vgl. auch: „Diese doppelte Struktur

[aus Machtanalytik und Ethik, K.S.] kann auch erläutern, in welchem Sinn in den ge-

nealogischenMachtgeschichten, wie im ‚genealogischen Imperativ‘ formuliert, ein Selbst

angesprochen und zur Selbsttransformation aufgerufen werden kann, obwohl ihm im

selben Moment seine Machtdurchzogenheit vor Augen geführt wird“ (275).

38 | Siehe für Literatur zur Ethik bei Foucault Fn. 65, S. 118.

39 | Vgl. zum Begriff der Übung in Foucaults ethischen Arbeiten im Unterschied zum Begriff

der Übung in der Analyse der Disziplinarmacht Menke 2004: „Zweierlei Übung“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 209

Erweiterung der machtanalytischen Konzeption des Subjekts, in der eine solche
Eigenaktivität des Subjekts nicht vorkam.40

2. Machtbestimmtheit im Spätwerk. Die im Spätwerk entwickelte Sozi-
altheorie ist nach Saar eine, die zwischen Freiheit und Machtbestimmtheit
steht, aber nicht eine der völligen Freiheit. Wenn die Sozialtheorie Subjekte als
vollständig frei darstellen würde, dann würde die Genealogie ihr Problem und
damit ihren kritischen Effekt verlieren (276). Saar grenzt sich folglich von nor-
mativistischen Interpretationen ab, die in Foucaults (teilweise emphatischem)
Sprechen über die Ästhetik der Existenz eine starke normative Positionierung
für eine Ethik der freien Wahl des eigenen Lebens sehen und die die Machtbe-
stimmtheit des Subjekts gar nicht mehr thematisieren. Eine solche Position löst
die Spannung zwischen Machtbestimmtheit und Freiheit dadurch auf, dass die
Macht zugunsten der Freiheit ausgeblendet wird.

Saar kritisiert diese Position, die vor allem von Wilhelm Schmid41 vertre-
ten wird (262f.), indem er erstens herausarbeitet, dass Foucault Ästhetik nicht
als eine grundsätzlich freie Wahl versteht, sondern, in seinem Verständnis, Äs-
thetik „jedes Verhalten, das nicht an universellen Regeln orientiert ist“ (271)
meint. Dadurch nähern sich die Bedeutungen von Ethik und Ästhetik einander
an: beide bezeichnen die Möglichkeit zur Gestaltung eines Selbstbezugs. Die-
ser Selbstbezug ist aber „technischer Natur“ (271) und kommt durch Übung
und Ordnung zustande, was nach Saar „von der Vorstellung einer autono-
men ästhetischen Sphäre weit entfernt“ ist (271). Zweitens würde eine sol-
che normativistisch-moralphilosophische Interpretation einem Rückfall hinter
die überzeugendsten Einsichten derMachttheorie gleichkommen, nämlich dass
Subjekte in einem bedeutenden Sinn bestimmt sind: „Wer im Ernst eine heuti-
ge ‚Ästhetik der Existenz‘ im Anschluss an antike Ethiken fordern wollte, müss-
te davon ausgehen, dass sich die modernen Prozesse der Subjektkonstitution

40 | Vom praktischen Selbst und Subjekten, die in Bezügen zu sich selbst stehen, zu sprechen,

kann „die Vorstellung einer zugrundeliegenden Einheit oder Substanz des Selbstbezugs

suggerieren“ (267f.). Saar weist deshalb darauf hin, dass all diese Sprachweisen immer

nur bestimmte Subjektivierungsprozesse bezeichnen, weil es gerade wegen der Unein-

heitlichkeit der Subjektivierungsprozesse kein allgemeines Subjekt gibt (268) – was sie

aber nicht weniger zu einer Subjekttheorie macht.

41 | Siehe Schmid 2000: Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Eine weitere Analyse

von Subjektivierung, in der die Seite der Macht im Rahmen einer zu optimistischen

Konzeption der Freiheit zu wenig Berücksichtigung findet, ist Bonnafous-Boucher 2009:

„The Concept Of Subjectivation“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 Freiheit als Kritik

hintergehen lassen und man sich nur noch in eine ästhetische Einstellung der
Welt (und sich selbst) gegenüber versetzen muss, um ein Selbst herzustellen,
das sich von den gesellschaftlichen Normen und symbolischen Ordnungen di-
stanzieren kann“ (271).

Im Gegensatz zu solchen normativen und freiheitsvoraussetzenden Lesar-
ten gibt Saar der „spektakulär klingenden Rede von ‚Selbstkonstitution‘ einen
anderen und anspruchsloseren Sinn“ (273): Eben weil Foucault die histori-
sche Wandlung der Ethik gezeigt hat, ist die in der ‚Ästhetik der Existenz‘
der Griechen „vorherrschende aktive Stilisierung und souveräne Weltbehaup-
tung eine Variante, aber kein Grundmodell von ethischer Subjektivität“ (273).
Deshalb wiederum bedeute „‚Selbstkonstitution‘ nicht viel mehr als die ‚Code‘-
unabhängige Einrichtung eines Selbstbezugs, wobei die ‚Einrichtung‘ nicht un-
bedingt die Form einer souveränen Wahl ohne verbindliche Kriterien nehmen
muss“ (273). Nicht um eine „völlig freie kreative Macht [...], die über den Be-
zug zur Welt und zu sich abstrakt entscheiden würde“ (272) geht es Foucault
nach Saar, sondern er sieht den Ertrag des Projekts in der Analyse „wie sich
das Moralsubjekt im ganz konkreten Sinn formt und asketisch bildet als eines,
das einer sozialen Ordnung des Verhaltens folgt, indem es ‚sich selbst führt‘“
(272).

Dass die Machtkonstituiertheit im Spätwerk, das nach Saar die Selbstkonsti-
tution des Subjekts erklärt, keine bedeutende Rolle spielt, bedeutet also nicht,
dass Subjekte dort nicht als machtgebunden konzipiert wären. ImGegenteil fin-
det die „direkte Selbstbestimmung“ (264), um die es in der Sozialtheorie der
Ethik geht, immer innerhalb eines sozialen Rahmens statt, weil das Selbst einer
„sozialen Ordnung des Verhaltens“ (272) folgt. Die Perspektive der Macht, der
Herrschaftstechniken und der Fremdsubjektivierung ist also nach Saar auch in
der von ihm im Spätwerk rekonstruierten Sozialtheorie vorhanden, denn ohne
sie würde die Genealogie als kritische Methode ihres Gegenstands – der un-
sichtbaren Vermachtung und Unfreiheit – beraubt.

Als das Besondere von Saars Interpretationsansatz wurde oben schon her-
ausgestellt, dass er den Kritikmodus lexikalisch höher einstuft, als die Sozi-
altheorie.42 Die hier rekonstruierten Modifikationen an der Sozialtheorie in-
teressieren ihn im Rahmen der Rekonstruktion einer kohärenten Methode von
genealogischer Kritik, die auf bestimmten sozialtheoretischen Annahmen not-
wendig beruhen muss. Entsprechend dieser Ordnung kommt Saar am Schluss

42 | Siehe Rhetorik: Die Lösung des Freiheitsproblems der Machtdetermination (Unterab-

schnitt 4.2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 211

seiner Rekonstruktion der passenden Sozialtheorie zurück auf den Kritikmodus
und erklärt, wie die nun entwickelte Sozialtheorie zur genealogischen Kritik
passt:

Während die Genealogien der ‚externen‘ Konstruktionen (oder Ge-
schichten der begrenzten Ordnungen) implizit aus dem Aufweis
der Kontingenz auf die Möglichkeit zur Befreiung von Begrenzun-
gen schließen, verfahren die Genealogien der ‚internen‘ Konsti-
tution (oder Geschichten der ermöglichenden Praktiken) anders
und machen eine aktive Gestaltung und ethische Bestimmung des
Selbstbezugs denkbar. Diese doppelte Struktur kann auch erläu-
tern, in welchem Sinn in den genealogischen Machtgeschichten,
wie im ‚genealogischen Imperativ‘ formuliert, ein Selbst angespro-
chen und zur Selbsttransformation aufgerufen werden kann, ob-
wohl im selben Moment seine Machtdurchzogenheit vor Augen
geführt wird. (275)

Die auf der sozialtheoretischen Ebene rekonstruierten Probleme sind hier in
den genealogischen Kritikmodus eingeordnet. Insofern die genealogische Kritik
auf dieser „doppelte[n] Struktur“ – Machtgebundenheit und gewisse Freiheit
zur Transformation – beruht, passt diese spannungsreiche Sozialtheorie zur Ge-
nealogie. Diesen Zusammenhang festzustellen plausibilisiert eine der leitenden
Thesen der vorliegenden Argumentation: Das Freiheitsproblem der Subjekti-
vierung ist nicht Problem, sondern Bedingung der Genealogie. Die Genealogie,
konstitutiv auf das Freiheitsproblem angewiesen, ist folglich keine Methode zu
seiner Lösung.

4.3.3 Keine Herrschaft, sondern relative Freiheit

Die Zwischenposition zwischen Freiheit und Machtbestimmtheit rekonstruiert
Saar nicht nur aus den Bänden zwei und drei der Geschichte der Sexualität,
sondern sieht sie auch in Foucaults Text Subjekt und Macht (Foucault 2005v)
sozialtheoretisch expliziert. In diesem Text schlägt Foucault vor, Widerstand
als einen Katalysator für die Analyse von Macht zu nutzen. In seiner Diskus-
sion von Foucaults Neuausrichtung seiner Machttheorie in Subjekt und Macht
nimmt Saar dies zum Ausgangspunkt um den Freiheitsbegriff genauer zu kon-
turieren, der das Subjekt zwischen Freiheit und Machtbestimmtheit verortet.
Nach Foucault kann von der Zunahme von Widerständen und „Kämpfe[n] ge-
gen Subjektivierung“ auf eine Zunahme eines individualisierenden Machttypus

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 Freiheit als Kritik

geschlossen werden könne, der Menschen auf bestimmte Identitäten festlege
(278). In diesem methodischen Schritt der Analyse sieht Saar „eine substan-
tielle These über den Widerstand formuliert, die über den monistischen Me-
chanismus der mittleren siebziger Jahre hinausgeht: Es gibt eine Art sozialen
Widerstand gegen die Subjektivierungen, der fundamental und reflexiv in dem
Sinne ist, dass so die Grundparameter des sozialen Felds in Frage gestellt wer-
den. Die auf eine bestimmte Weise konstituierten Subjekte wehren sich dage-
gen, auf diese Weise sein zu müssen, und wehren sich damit gegen sich selbst“
(279).

Dieses neue Denken von Widerstand erklärt Foucault nach Saar mit sei-
ner neuen Machttheorie in Subjekt und Macht43, die trotz der „kaum als solche
kenntlich gemachte[n] Wiedereinführung einer akteursbezogenen Semantik“
(281) kein Abschwören von den methodologischen Einsichten der 70er Jahre
sei, sondern nur eine neue Formulierung ihrer Pointe,44 „dass Macht kein Be-
sitz, sondern ein Verhältnis ist, das Handlungsspielräume strukturiert [...] oder
mögliche Handlungen wahrscheinlich oder unwahrscheinlich macht“ (281). In
den 70ern spielte Foucault diese Einsicht gegen staatsfixierte Marxist_innen
aus, während er sie in Subjekt und Macht auf die Mikroebene anwendet, auf der
Freiheit zwar vorkommt, aber immer bedingt und relativ ist: „Die Machtanaly-
tik legt für die Makroebene das komplexe Geflecht von gegenläufigen Wirkun-
gen und Gegenkräften frei, für die Mikroebene stellt sich ihr das Problem der
bedingten Freiheit, der Strukturiertheit von Spielräumen oder der Überlage-
rung von Macht und Freiheit. [...] Subjekt und Macht bricht mit der Vorstellung
vom absoluten Ort der Freiheit (im Subjekt), so wie Überwachen und Strafen
mit der Vorstellung vom absoluten Ort der Macht (im Staat) gebrochen hatte“
(281). Der früheren These der „Ubiquität der relativen Macht“ entspricht die
These der „Ubiquität der relativen Freiheit“ (281). Zwischen beiden besteht
ein notwendiger Zusammenhang, weil sie beide die gleiche „Grauzone“ (282)
zwischen Macht und Freiheit von unterschiedlichen Seiten ansteuern, und da-
mit absolute Freiheit und „totale[...] Vermachtung“ (250) ausschließen. Dabei
haben die früheren Texte „viel mehr Macht als angenommen zum Vorschein“
gebracht, während die späten zeigen, „dass zur Macht mehr Freiheit gehört, als

43 | Siehe auch die Rekonstruktion und Kritik von Subjekt und Macht inMacht und Herrschaft

in ‚Subjekt und Macht‘ (Unterabschnitt 3.4.5) und ‚Subjekt und Macht‘ als Garant der

Freiheit? (Unterabschnitt 3.4.6).

44 | Damit weicht Saar von Lemkes Einschätzung einer fundamentalen Umstellung der

Machtanalyse im Spätwerk ab.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 213

man denken konnte“ (282). Widerstand ist durch diese Konzeption von Macht
und Freiheit insofern erklärt, als dass die „Macht im Subjekt [...] im Innern des
Subjekts auf die Freiheit als Gegen-Kraft trifft“ (282, Herv. im Orig.).

Vor dem Hintergrund der Rekonstruktion dieser relativen Freiheit kommt
Saar zu einer anderen Einschätzung der Differenz vonMacht undHerrschaft als
Lemke (283). Dazu bezieht sich Saar nicht auf die von Lemke fokussierte Text-
stelle, in der Foucault sagt, dass es darauf ankäme, „innerhalb der Machtspiele
mit einem Minimum an Herrschaft zu spielen“ (Foucault 2005c, S. 899) son-
dern auf Foucaults Einführung der Differenz von Macht und Herrschaft (ebd.,
S. 877–878) am Beginn des gleichen Interviews. Auf die Nachfrage, ob die Ar-
beit an sich selbst eine Befreiung sei, erklärt Foucault, warum er den Begriff
der Befreiung grundsätzlich kritisch sieht. Er kommt hier auf seine Kritik an
der Repressionshypothese zurück: Befreiung impliziere die substantialisieren-
de Vorstellung, dass man den Menschen nur von ihn unterdrückenden und
entfremdenden sozialen Prozessen befreien müsse, wodurch er dann frei nach
seiner wesenhaften und wahren Natur leben könne. Von Befreiung zu spre-
chen sei nur in sehr speziellen Situationen sinnvoll, in denen Machtbeziehun-
gen erstarrt sind, was Foucault als Herrschaft bezeichnet, z.B. in einer Kolonial-
herrschaft. Aber solche Befreiung reicht nach Foucault noch nicht aus „um die
Praktiken der Freiheit zu definieren, die in der Folge nötig sind, damit dieses
Volk, diese Gemeinschaft, diese Individuen für sich annehmbare und akzep-
table Formen ihrer Existenz oder der politischen Gemeinschaft definieren kön-
nen“ (ebd., S. 877). In den allgegenwärtigenMachtbeziehungen gibt es relative
Freiheit, die aber durch Praktiken der Freiheit, durch Ethik, gestaltet werden
muss – und Foucault insistiert auf der Bedeutung dieser Praktiken der Freiheit
im Gegensatz zum seltenen Grenzfall der Notwendigkeit von Befreiung.

Saar macht deutlich, dass die Befreiung von Herrschaft nicht das Thema
Foucaults ist: dazu, den Herrschaftsbegriff einzuführen, werde Foucault über-
haupt erst durch „eine hartnäckige Nachfrage“ gezwungen (283), doch die-
ses „Nachgeben [sollte] man nicht überbewerten, [weil, K.S.] Foucault ‚Herr-
schaftsverhältnisse‘ für den absoluten Grenzfall der Politik und nicht – wie et-
wa Marx und Weber – für ihren Standardmodus hält“ (283). In einer Fußno-
te grenzt Saar diese Einschätzung von Lemke ab, der die Unterscheidung von
Macht und Herrschaft als normative Leitdifferenz rekonstruiert. Wenn Lem-
ke nun die Unterscheidung von Macht und Herrschaft zur normativ entschei-
denden Differenz macht und damit ein Transzendieren von Regierung fordert,
macht er genau das, was Foucault nach Saars Einschätzung ablehnt: Er kämpft
für die Befreiung von Herrschaft, anstatt für relative Freiheit in Machtverhält-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 Freiheit als Kritik

nissen.45 Damit verlässt Lemke den Problembereich, der von Saar als derje-
nige der genealogischen Kritik ausgezeichnet wurde: die relative Freiheit, der
Zwischenbereich zwischen Machtbestimmtheit und Freiheit. Mit der aus der
normativen Differenz abgeleiteten Forderung nach weniger Ordnung wird die
machttheoretische Einsicht in die nichtaufhebbare Spannung zwischen Macht
und Freiheit ignoriert und es wird suggeriert, dass Befreiung möglich sei, also
dass die Spannung zur Seite der Freiheit aufgehoben werden kann, wenn es
nur weniger Herrschaft (bzw. Regierung) gibt.46 Saar kann mit seiner Inter-
pretation diese anarchistischen Tendenzen verhindern:47 Freiheit ist für Saar
weniger im Raster eines mehr oder weniger von Herrschaft bzw. Regierung zu
lokalisieren, sondern eine Praxis und ein sich Verhalten im Rahmen von Regie-
rung, dessen zentrale qualitative Beschreibungen Kritik und Widerstand sind,
das aber nicht auf eine Aufhebung von Regierung zielt.

Durch diesen Begriff der relativen Freiheit vollzieht Foucault im Spätwerk
nach Saar keine „Abkehr von den [früheren, K.S.] formalen und ontologischen
Bestimmungen der Macht“ (284). Der Grund für diese – von Lemke abwei-
chende – Einschätzung ist, dass die vom Subjekt ausgehenden Selbstpraktiken
und Selbsttechologien zwar eine neue Dimension und ein Element sui gene-
ris seien, sie aber nicht den Rahmen sprengten, weil auch sie in der „Kräfte-

45 | Es gibt zwei verschiedene Bedeutungen von Befreiung: einerseits als Prozess, der die

nötigen und hinreichenden Bedingungen für Freiheit erzeugt, die nur auf Grundlage

einer substantialistischen Subjektkonzeption festgelegt werden können, und anderer-

seits als notwendige Bedingung von Freiheit als ethischer Praxis, die niemals komplette

Freiheit bedeutet, sondern immer nur ein Navigieren in der Grauzone zwischen Freiheit

und Macht ist. In diesem zweiten Sinn verwendet Foucault den Begriff, doch er macht

gleichzeitig deutlich, dass auch diese Art der Befreiung nicht das Thema seiner Arbeit

ist, sondern ihre Vorbedingung.

46 | Das Problem ist, dass Lemke durch die Macht-Herrschaft-Differenz Macht mit Freiheit

identifiziert (in der hier vorgeschlagenen Begrifflichkeit: analytische Freiheit) und damit

Machtspiele als immer-schon frei sieht, während Saar die Situation der ‚freien‘ Macht-

spiele als die Grauzone zwischen Macht und Freiheit benennt, mit relativer Freiheit und

relativer Macht. Auch wenn Lemke Befreiung nicht im ersten, substatiellen Sinn ver-

steht, sondern im zweiten, als notwendige Bedingung von Freiheit als Praxis (siehe für

die Unterscheidung die vorherige Fussnote), bleibt er dort stehen, während nach Saar

die Genealogie erst in diesem Feld der eingeschränkten Freiheit zu wirken anfängt.

47 | Siehe für eine Herausarbeitung der „anarchistische[n] Sympathien“ bei Foucault Marti

1988: Michel Foucault, S. 125–131.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 215

und Vermögensmetaphorik artikuliert werden [können], wie sie für Foucaults
Machtidiom typisch“ sind (284). Freiheit ist in diesem Rahmen ein „Möglich-
keitsbegriff, wie dieMacht ‚lebt‘ oder ‚wirkt‘ die Freiheit erst in der Ausübung, in
der Handlung, in der Festsetzung“ (284). Durch die Konzeption derMöglichkeit
macht Saar Foucaults oft zitierte späte Aussage zur Ethik und Freiheit verständ-
lich, dass Ethik die reflektierte Praxis der Freiheit sei und Freiheit wiederum
die ontologische Bedingung der Ethik (Foucault 2005c, S. 879): Es gibt eine
grundsätzliche Freiheit als Möglichkeit der Gestaltung, und Ethik ist der akti-
ve und reflexive Gebrauch dieser Gestaltungsmöglichkeit.48 Saar begrenzt die
Aussagekraft der Geschichte der Selbstpraktiken bezüglich der Freiheit heute
auf diese Feststellung der Faktizität der grundsätzlichen Freiheit als Möglich-
keit. Sie liefere „über den Potentialitäts- und Konstitutionscharakter hinaus [...]
keine Anhaltspunkte dafür, wie und wozu die heutige Freiheit zu gebrauchen
sei“, und Foucaults formale und eher negative Vorschläge dazu verharrten aus
diesem Grund „im Hinweis auf die Tatsache der Freiheit auch angesichts der Fi-
xierungen und Bestimmtheiten der sozialen Welt und vor allem angesichts der
Identitätszumutungen der Gegenwart, die alternativlos erscheinen“ (284).49

Die genealogische Kritik operiert nach Saar mit einem „unbestimmt-negati-
ven Sinn von Freiheit“ (285), weil sie unsere Gewordenheit auf „unnötige und
damit [...] zu übeschreitende“ (285) Begrenzungen hin kritisiert, ohne dafür
ein positives Ziel festzulegen. Ihre Richtung bekommt sie, weil sie angetrieben
wird von der „Revolte gegen die Fremdbestimmungen durch vermeintliche uni-
versale oder natürliche Bedingungen“ (285). Die „endlose Arbeit an der Frei-
heit“ (Foucault), von der die Genealogie ein Teil ist, ist endlos, weil es einen
Status absoluter Freiheit nicht geben kann; sie hat „selbsttransformativen Cha-
rakter“, weil die veränderte Interpretation des Selbst immer eine Veränderung
des Selbst bedeutet. Saar kommt zu dem Schluss, dass man „mehr – Positives,

48 | Saars Formulierungen sind hier nicht ganz klar und nehmen der foucaultschen Definiti-

on ihre Trennschärfe, wenn er zum Beispiel schreibt: „‚Ethik‘ bezeichnet hier tatsächlich

nur das Dass der Freiheit“ (284). Richtig wäre: Freiheit bezeichnet das Dass der Frei-

heit, während Ethik eine bestimmte, reflektierte Form der Freiheit ist. Von Ethik so zu

sprechen, setzt also die Annahme der grundsätzlichen Freiheit schon notwendig voraus.

49 | In diesem letzten Satz ist eine Reformulierung des ganzen Arguments enthalten: Denn

alternativlos erscheinen die Bestimmungen der sozialen Welt ja nur in einer bestimmten

Lesart von Foucaults Machtanalytik, und die genealogische Darstellung dieser ‚Unfrei-

heit‘ soll die Subjekte anregen, sich zu ändern – wozu nun die grundsätzliche Freiheit

nachgeliefert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 Freiheit als Kritik

Bestimmteres – [...] über diese Arbeit nicht sagen [kann], als dass sie selbsttä-
tige, autonome Praxis des Selbst an sich selbst und gegen die Bestimmungen
und Bedingungen von außen sein muss“ (285).

Nun ist es im Rahmen von Saars Rekonstruktion der genealogischen Kri-
tik folgerichtig, den grundsätzlichen Möglichkeitscharakter der Freiheit, ihre
Offenheit und Unbestimmtheit, zu betonen. Freiheit als Möglichkeit ist da-
nach nötig, damit genealogische Kritik funktioniert, denn nur sie garantiert die
Möglichkeit des Angesprochenwerdens und Sich-Transformierens von Subjek-
ten nach deren Lektüre von genealogischer Kritik. Die genealogische Kritik wä-
re performativ widersprüchlich, wenn sie ihnen diese Freiheit als Möglichkeit
nicht zugestünde, weil sie dadurch ihr eigenes Funktionieren verunmöglichte.
Genauso folgerichtig ist, die Offenheit und Negativität der Freiheit zu beto-
nen: Würde die Genealogie genau bestimmen, wann man wie frei wäre, also
ein Freiheitsziel festlegen, dann würde sie ihren eigenen machttheoretischen
Prämissen widersprechen, dass es keine absolute, sondern nur relative Frei-
heit als Praxis gibt. Außerdem funktioniert das genealogische Angesprochen-
sein der Leser_innen, das eine Selbsttransformationspraxis motiviert, in erster
Linie über die Darstellung der Machtbedingtheit, die von einem genauen Frei-
heitsziel konterkariert werden würde. Würde der Freiheitsbegriff konkretisiert
werden, wäre schon klar, wie man frei sein kann und die dramatische Situa-
tion der Machtbestimmtheit aufgelöst. Dass Machtbestimmtheit überhaupt ein
Problem ist, liegt in erster Linie an der Verunklarung der Begriffe Macht und
Freiheit, durch die beide in eine Grauzone überführt werden. Nicht offene, klar
bestimmte und klar eingegrenzte Machtbestimmtheit, sondern Ungewissheit
und Unklarheit über eventuell größere Machtbestimmtheit, als man gedacht
hat, ist, was die Subjekte nach der Lektüre der genealogischen Kritik zu ih-
rer Selbsttransformation treibt. Die Verunklarung der Grenze von Freiheit und
Macht in dieser Grauzone und die daraus entstehende Unsicherheit ist eine an-
dere Formulierung für das Freiheitsproblem der Subjektivierung. Diese Verun-
klarung ist eine zentrale Operation der Genealogie, insofern kann man sagen,
dass die Erzeugung des Freiheitsproblems der Subjektivierung der Kern der Ge-
nealogie ist. Es zu lösen und eine Sozialtheorie zu entwickeln, die zu Freiheit
mehr sagt als dass es grundsätzlich relative Freiheit bei relativer Macht gibt,
wäre das Gegenteil der Genealogie. Damit ist genealogische Kritik konstitutiv
mit dem Freiheitsproblem der Subjektivierung verbunden und gleichzeitig ein
Weg, mit ihm umzugehen – nämlich es überhaupt sichtbar zu machen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 217

4.3.4 Sozialtheoretische Zurückhaltung

Die zur Genealogie passende Sozialtheorie betont die Spannung zwischen Frei-
heit und Macht: Weder absolute Freiheit, noch absolute Vermachtung, sondern
relative Freiheit und relative Vermachtung. Dabei heißt relative Freiheit auch,
dass es die grundsätzliche Möglichkeit zur Selbsttransformation gibt, um auf
spezifische Vermachtung zu reagieren. Doch diese Sozialtheorie, die gerade
auf der Spannung zwischen Freiheit und Macht beruht und nur über grund-
sätzliche Möglichkeiten spricht, ist gerade wegen dieser Zurückhaltung proble-
matisch. Sie formuliert allgemeine Aussagen, die sie nicht weiter spezifiziert
– es gibt immer Macht und Freiheit – und sagt deshalb letztlich nicht viel.
Dieser Kommentar entwickelt die Problematik durch eine Diskussion von inter-
nen Komplikationen in Saars Rekonstruktion; der nächste Kommentarabschnitt
zeigt, dass ein Weg dazu, mit ihnen umzugehen, darin liegt, verschiedene Frei-
heitsbegriffe zu differenzieren. Dieser Abschnitt ist in drei Schritte gegliedert:
erstens wird gezeigt, warum die Spannung zwischen Macht und Freiheit ei-
ne problematische sozialtheoretische Position ist, zweitens und drittens wird
dieses Problem in Saars Rekonstruktion der Geschichte der Sexualität und des
Textes Subjekt und Macht genauer untersucht.

1. Die Spannung zwischenMacht und Freiheit als Problem. Die konzeptuelle
Spannung zwischen Freiheit und Machtgebundenheit wird von Saar nicht auf-
gelöst, das Verhältnis der beiden Begriffe wird nicht genauer bestimmt. Dabei
ringt Saar um eine genauere Bestimmung; dies zeigt sich darin, dass manche
Formulierungen stärkere Machtgebundenheit50 implizieren, andere stärkere

50 | Nach Saar formt sich das Moralsubjekt als eines, „das einer sozialen Ordnung des Ver-

haltens folgt, indem es ‚sich selbst führt‘“ (272). Dazu auch folgendes Zitat: „In einem

unemphatischen Sinn sind die Selbstpraktiken und Übungen ‚Arbeit an sich selbst‘, im

Unterschied zu den anderen Subjektivierungen sind sie Handlungen eines selbsttätigen

Subjekts, wie es Klassifiziertwerden und Kontrolliertwerden nicht sind. Sie folgen be-

stimmten deutlichen Regeln oder Prinzipien, die aus verschiedenen Quellen kommen

können (aus Moralvorstellungen, Expertenwissen, Bildungsidealen, Traditionen, etc.).

Auch sie sind regelgeleitetes Handeln, und in diesem Sinn unterliegen sie per definitio-

nem nicht allein der Verfügung des Subjekts. Aber Selbstpraktiken sind nur dann effek-

tiv, wenn sich das Subjekt diese Regeln zu eigen macht, sie umsetzt und auf sich selbst

anwendet“ (264).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 Freiheit als Kritik

Freiheit.51 Natürlich soll die Pointe der Subjektivierungskonzeption sein, dass
beide Seiten gleichermaßen im Spiel sind; doch die Sprache, um dies theore-
tisch zu fassen und ihr Verhältnis genauer zu beschreiben, muss noch gefunden
werden, wie ein letzter Blick auf einen Versuch, diese Gleichursprünglichkeit
zu beschreiben, zeigt:

Da diese aus Ethos und Selbstpraktiken generierte Subjektivität
nicht aus einem Machtgefüge oder einer symbolischen Ordnung
ableitbar ist und sie die Individuen nicht nur als durchlässige Me-
dien, sondern als aktive Instanzen der Subjektivierung versteht, ist
sie etwas, das zwar im Diskurs und im Feld der Machtverhältnisse
entsteht, aber nicht durch sie. (273, Herv. K.S.)52

Es bleibt hier unklar, was es genau heißen kann, dass die Subjektivität im Feld
der Machtverhältnisse entsteht, aber nicht durch sie. Es soll einerseits Wirkung
von Macht, und andererseits Unabhängigkeit von ihr im Sinne einer Eigen-
aktivität des Subjekt ausgedrückt werden, ohne dass aber klar wird, wie die-
ses Verhältnis genau aussieht. Der Grund dafür liegt darin, dass das bei Saar
zur Anwendung kommende Subjektivierungsvokabular es nicht erlaubt, eine
Grenze zwischen diesen beiden Bereichen festzulegen und Situationen zu un-
terscheiden, in denen diese Grenze unterschiedlich verschoben ist. Eine solche
Gleichursprünglichkeit von Macht und Freiheit muss in einem uninformativen
Sowohl-als-auch enden, wenn man nicht unterscheiden kann zwischen Situa-
tionen größerer Freiheit und größerer Machtgebundenheit, und Kriterien für
dieselben entwickelt. Eine solche Unterscheidung, die als eine Unterscheidung
von verschiedenen Freiheitsbegriffen konzipiert werden kann, ist in Saars Re-
konstruktion zwar angelegt, aber er nimmt sie nicht selbst vor.53 Diese ver-
schiedenen Freiheitsbegriffe zu differenzieren, hilft dabei, zu verstehen, wie

51 | „Die Selbstpraktiken sind nämlich keine fremden Handlungen, die am Selbst oder durch

Subjekte hindurch vollzogen werden, sondern sie sind direkte Selbstbestimmungen“

(264).

52 | Vgl. die ähnlich vage Formulierung: „[A]uszugehen ist nur überhaupt von einer gewissen

Freiheit zur Selbstgestaltung und Selbstformung“ (282, Herv. K.S.).

53 | Wenn die grundsätzliche macht- und subjekttheoretische Position gerade sowohl die

Machtkonstituiertheit, als auch die Freiheit bzw. Selbstkonstituiertheit der Subjekte aus-

weisen soll, ist die Frage, wie genau solche direkten und inneren Selbstbestimmungen

aussehen sollen und wie stark sie in Machtbeziehungen eingebunden sind – und inwie-

weit diese Einbindung im Gegensatz zur Freiheit der direkten Selbstbestimmung steht.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 219

genau die direkten und aktiven Selbstbestimmungen aussehen und wie sie in
Machtbeziehungen eingebunden sind.

2. Freiheit in der Geschichte der Sexualität. Die Notwendigkeit, zwischen
verschiedenen Freiheitsbegriffen zu differenzieren, soll durch eine Kritik am
problematischen Verhältnis von Freiheit und Machtbestimmtheit in Saars Re-
konstruktion der Bände zwei und drei der Geschichte der Sexualität belegt wer-
den. Saar weist Foucaults Analyse der Moralformen in diesen Bänden gleich-
zeitig zwei „Funktionen“ (268) zu, die sich widersprechen: die eine begründet
Freiheit, die andere stellt sie in Frage. Einerseits extrahiert Saar allgemeine
sozial- und subjekttheoretische Bestimmungen (Moral/Ethik, Freiheit, usw.) –
dies kann als Argument auf einer synchronen Ebene bezeichnet werden –, an-
dererseits differenziert er verschiedene Ethiken (antike und moderne) nach
ihrem „‚Aktivitätsgrad‘“ (268) und zeichnet die antike Ethik damit normativ54

vor der modernen aus – dies kann als Argument auf einer diachronen Ebene
bezeichnet werden.

Auf der ersten, synchronen Ebene geht es um die grundsätzliche, d.h. ahis-
torische Freiheit der ethischen Subjekte, die Saar als „relative Offenheit und
Transformierbarkeit der Seite des Ethos“ (269), die „immer schon der ‚flüs-
sige‘ Teil der Moral war“ (269), beschreibt. Dies wiederum solle bedeuten,
„dass Spielräume zur Ausgestaltung ethischer Verhältnisse gegeben sind, die
sich nicht unmittelbar aus dem ‚Code‘ ableiten lassen“ (269). Saar geht es
hier um eine im engeren Sinne subjekttheoretische Dimension, nämlich um die
These, dass jedes Individuum einen grundsätzlichen Spielraum zum selbstbe-
stimmten ethischen Handeln hat, der nicht nur unabhängig vom gesellschafts-
weit gültigen Moralcode ist, sondern auch von der gesellschaftsweit üblichen
Ethik. Auf der zweiten, diachronen Ebene, referiert Saar Foucaults historisch-
genealogische Hauptthese, dass sich nämlich „bei relativ konstantem Kodex an
Verboten [...] das Ethos gewandelt“ (270) hat, wobei die ‚freie‘ Selbstmodel-
lierung einer immer strengeren Regeleinhaltung wich. Diese Entwicklung zu
einer strengeren Regel- und Normorientierung wurde dann in der Moderne
noch verstärkt, „die das Subjekt in den starren Rahmen humanwissenschaftli-
cher und sozialdisziplinarischer Kategorisierungen gespannt hat und ihm da-

54 | Saar spricht vorsichtiger von „der wertenden Konstrastierung von Selbtbezugstypen“

(270). Doch eine theoretische Position, die begründet Wertungen vornimmt, kann als

normativ bezeichnet werden; dass die Begründung anders funktioniert, als bei anderen

Theorien (vgl. dazu Saars Einordnung der Genealogie in die Debatte um sozialphiloso-

phische Kritik im letzten Teil seines Buchs, 310–346) macht sie nicht weniger normativ.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Freiheit als Kritik

mit die Gestaltungsdimension verweigert. ‚Ästhetik der Existenz‘ und ‚Sorge
um sich‘ werden so zu Chiffren eines anderen Verhältnisses zu sich, als es mo-
dernen Subjekten offensteht“ (270). In dieser diachronen Ebene ist von grund-
sätzlicher individueller Freiheit keine Rede mehr, sondern ihre Möglichkeit ist
abhängig – und zwar nicht vom Moralcode, sondern von der Ethik.

Es gibt hier also einerseits die These einer grundsätzlichen Freiheit des Sub-
jekts, und andererseits die These der Abnahme von Freiheit in der Moderne.
Beide Thesen stehen in einem Spannungsverhältnis, weil die erste These etwas
begründet – nämlich eine grundsätzliche Freiheit –, das von der zweiten dop-
pelt zurückgewiesen wird. Doppelt, weil sie nicht nur sagt, dass sich die Ethik
in der Moderne zur Unfreiheit (Normierung und Regelbefolgung) entwickelt
hat, sondern weil schon diese These der historischen Entwicklung eine überge-
ordnete These der gesellschaftlichen Bedingtheit jeglicher ethischer Praxis ist,
auch derjenigen, die Saar als frei ausgezeichnet hat, weshalb diese Auszeich-
nung in Frage steht. Die Historizität der zweiten These sticht die sozialtheore-
tisch extrahierte Freiheit der ersten These. Und dies ist eine andere Formulie-
rung für das, was in der vorliegenden Untersuchung als Freiheitsproblem der
Subjektivierung bezeichnet wird. Das Spannungsverhältnis der beiden Thesen
spitzt sich auf die Frage zu, welche Freiheit jeweils gemeint und wie verschie-
dene Verständnisse von Freiheit gegeneinander abgegrenzt werden können.

Saar sieht diese Spannung zwischen den beiden Funktionen nicht, sondern
begründet im Gegenteil die Feststellung von Freiheit auf der synchronen Ebene
durch die Wandlung auf der diachronen Ebene. Dabei unterliegt er allerdings
einer Verwechslung und Vermischung dieser Ebenen.55 Die Vermischung be-
steht darin, aus der historischen Unabhängigkeit der Ethik vom Moralcode –
der Moralcode bleibt gleich, während sich die Ethik ändert – auf eine ganz
andere Unabhängigkeit zu schließen, nämlich die Unabhängigkeit eines Indivi-
duums von der in seiner Kultur gültigen Ethik und Moral, kurz: Freiheit. Diese
Vermischung wird in Saars Argumentation in zwei Zitaten im Resümee der
Besprechung der Geschichte der Sexualität deutlich:

Das Ergebnis ist eine um das Element der Selbstkonstitution erwei-
terte praxeologische Sicht des Selbst, die neben den auf das Selbst
wirkenden Praktiken des Wissens und der Macht die eigentätigen,
reflexiven Übungen und Selbsttechniken kennt. Diese haben ihren

55 | Eine ähnliche Vermischung von Ebenen taucht auch bei Lemkes Vorhaben auf, Freiheit

aus Foucaults Spätwerk zu begründen, siehe S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 221

Ort in Lebensformen, die natürlich mit epistemischen Normen und
sozialen Regulationen durchwoben sind. Die relative Autonomie, die
man diesen Selbstpraktiken aber zusprechen kann, rührt daher, dass
sie sich auch unabhängig von anderen Faktoren verändern können,
dass sie ihre eigene Geschichte haben, die nicht auf die Wissens- und
Machtgeschichte zu verrechnen ist. Damit wird im Spätwerk keine
autonome, freitätige Subjektivität rehabilitiert; aber die Kräfte und
Kontexte, aus denen heraus Subjekte praktisch entstehen, werden
anders benannt, als es die Archäologie und Machtanalytik zuge-
lassen haben. Die Selbsttechniken und damit die individuelle, sub-
jektivierende Selbststeuerung sind eine Dimension sui generis und
damit unverzichtbarer Teil einer vollständigen Perspektive auf Sub-
jekte. (274, Herv. K.S)

Die relative Autonomie der Selbstpraktiken interpretiert Saar hier im histori-
schen Raster, auf der diachronen Ebene. Ethik hat eine eigene Geschichte, die
nicht auf die Macht- undWissensgeschichte oder den Moralcode reduziert wer-
den kann. Doch dass sich die sozialen Regeln und Normen der Selbststeuerung
historisch wandeln – und zwar, wie historische Wandlung bei Foucault kon-
zipiert ist: nicht-subjektiv – bedeutet eben nicht, dass sich ein Individuum in
einer gegebenen Gesellschaft selbst steuern kann im Sinne einer Fähigkeit, Ent-
scheidungen über sein Leben zu treffen, die von ihm, und nicht von der Macht,
dem Wissen, oder eben auch: der in seiner Gesellschaft gerade gelebten Ethik,
stammen. Dass diese qualitativ andere Dimension von Freiheit, nämlich Wider-
ständigkeit und Devianz, auf der synchronen Ebene als eine generelle Fähigkeit
gemeint sein soll, zeigt folgendes Zitat: „[W]ährend die Genealogien der ‚exter-
nen‘ Konstruktionen (oder Geschichten der begrenzenden Ordnungen) implizit
auf dem Aufweis der Kontingenz auf die Möglichkeit zur Befreiung von Begren-
zungen schließen, verfahren die Genealogien der ‚internen‘ Konstitution (oder
Geschichten der ermöglichenden Praktiken) anders undmachen eine aktive Ge-
staltung und ethische Bestimmung des Selbstbezugs denkbar. [...] Die souveränen,
aktiveren, d.h. gegenüber den externen Mächten und Ordnungen56 resistenteren
antiken Ethiken sind Kontrastfolien für die heutigen Selbst- und Fremdsub-
jektivierungen, weil sie andere Ökonomien des Verhältnisses zwischen Füh-

56 | Und – das ist der entscheidende Punkt – unter „externen Mächten und Ordnungen“ muss

hier auch die jeweils herrschende Ethik verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 Freiheit als Kritik

ren und Geführtwerden enthalten [...]“ (275, Herv. K.S.).57 Gerade weil Saar
den synchronen, allgemeinen sozialtheoretischen Freiheitsbegriff historisch-
genealogisch herleitet, bleibt hier also die Spannung zwischen Machtbestimmt-
heit (Historizität) und Freiheit (überhistorisch verallgemeinerbar) erhalten.
Dabei ist die Spannung in dieser Darstellung nicht eine kohärent vertretbare so-
zialtheoretische Position (auf der synchronen Ebene), sondern eine Gegenüber-
stellung von sich ausschließenden Prinzipien. Um dieses Problem aufzulösen,
ist eine Differenzierung der synchron-verallgemeinerbaren und der historisch
(und das heißt auch: kulturell) bedingten spezifischen Freiheit nötig.

3. Das Widerauftauchen des Problems in der Besprechung von Subjekt und
Macht. In Saars Besprechung von Subjekt und Macht finden sich Erläuterungen
zum sozialontologisch-verallgemeinerbaren Freiheitsbegriff (auf der synchro-
nen Ebene): Dieser Freiheitsbegriff, der handlungstheoretisch mit „akteursbe-
zogene[r] Semantik“ (281) eingeführt wird, beschreibt nur einen „relativ rudi-
mentären Sinn von Freiheit als Möglichkeit“ (280) – „auszugehen ist nur über-
haupt von einer gewissen Freiheit zur Selbstgestaltung und Selbstformung“
(282). Im gleichen Text sieht Saar aber auch „eine substantielle These über
den Widerstand formuliert“ (279). Hier geht es um einen substantielleren Sinn
von Freiheit, die Freiheit „sozialen Widerstand gegen die Subjektivierungen
[auszuüben, K.S.], der fundamental und reflexiv in dem Sinn ist, dass so die
Grundparameter des sozialen Felds in Frage gestellt werden“ (279). Saar un-
terscheidet diese beiden Freiheitsbegriffe (die beide auf der synchronen Ebene
liegen) allerdings nicht.58

Das Ziel von Saars Rekonstruktion ist, Freiheit als reflexive Kritik auf der
handlungstheoretischen Ebene als eine individuelle oder kollektive Entschei-
dung zum Widerstand zu erklären. Doch Foucaults Rede vom Widerstand als
einem chemischen Katalysator für die Analyse von Macht, auf die sich Saar
beruft, um diesen substantiellen, reflexiven und (klassisch) intentionalen Wi-
derstandsbegriff zu erläutern, bewegt sich gar nicht auf der handlungstheo-
retischen Ebene, sondern auf derjenigen der genealogischen Analyse makro-
skopischer Machtphänomene, in denen im Rückblick Kräfte und Gegenkräfte

57 | Gerade weil Saar die Unterscheidung von diachroner und synchroner Ebene nicht trifft,

ist es für das Argument kein Problem, hier einen Satz, der eine historische Differenzie-

rung enthält, als Beleg für das normative Ziel zu verwenden.

58 | Sie sind systematisch dieselben, die im Kommentar zu Lemke rekonstruiert und als ana-

lytische Freiheit und widerständige Freiheit bzw. Freiheit als (reflexive) Kritik (der ei-

genen Subjektivierung) bezeichnet wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 223

analysiert werden können – völlig ohne kritische Reflexivität bei den beteilig-
ten Subjekten zu unterstellen.59 In Saars Einführung der Trennung von mikro-
skopischer und makroskopischer Machtanalyse60 sind die gegenläufigen Wir-
kungen und Gegenkräfte – also derjenige Widerstand, den die Machtanalyse
als Katalysator benutzt – dann auch nur auf der makroskopischen Ebene an-
geordnet: „Die Machtanalytik legt für die Makrobene das komplexe Geflecht
von gegenläufigen Wirkungen und Gegenkräften frei, für die Mikroebene stellt
sich ihr das Problem der bedingten Freiheit, der Strukturiertheit von Spielräu-
men oder der Überlagerung von Macht und Freiheit“ (281).61 Doch dass es
Gegenkräfte auf der Makroeben gibt, heißt im Rahmen des relationalen Macht-
modells eben nicht, dass diese aus einer reflexiven Kritikpraxis von Individuen
auf der Mikroebene stammen, wie es Saars Rekonstruktion nahelegt.62 Aus der
Erläuterung einer „Ubiquität der relativen Freiheit“ (281) ist also noch keine
substantielle These zum reflexiven Widerstand zu machen, wenn der zugrun-
de gelegte, handlungstheoretische Freiheitsbegriff „relativ rudimentär“ (280)
bleibt. Indem man hier eine Unterscheidung von zwei Freiheitsbegriffen ein-
führt, kann man dieses Problem klarer fassen: Der Freiheitsbegriff der Kritik ist
nicht so sozialontologisch verallgemeinerbar, wie der rudimentäre handlungs-
theoretische Freiheitsbegriff. Dies ist nach der Einführung der Unterscheidung
der synchronen und diachronen Ebene keine Überraschung, weil durch diese
Unterscheidung der substantielle Freiheitsbegriff der Kritik auf der diachronen

59 | Vgl. Foucault 2005v: „Subjekt und Macht“, S. 273. Auch wenn manche von Foucaults

Formulierungen nach Reflexion und Intention klingen („Erstens kritisieren die Menschen

jene Machtinstanzen, die ihnen am nächsten sind“, ebd., S. 274) ist hier doch von ma-

kroskopischen und historisch sich entwickelnden Kräften und Gegenkräften die Rede.

60 | Wichtig ist hier, „mikroskopisch“ nicht mit „Mikrophysik der Macht“ zu verwechseln.

Mikroskopisch bezieht sich hier auf die akteursbezogene Semantik, die in Subjekt und

Macht neu eingeführt wird, makroskopisch auf die älteren Studien zu globalen Machtty-

pen, wie der Disziplinarmacht, deren Besonderheit selbstredend ihr mikrophysikalisches

Wirken ist.

61 | Siehe zu diesem Zitat die Rekonstruktion von Saars Position in Subjektivierung zwischen

Freiheit und Machtbestimmtheit – die zur Genealogie passende Sozialtheorie (Unterab-

schnitt 4.3.2).

62 | Das gleiche Grundproblem tritt bei Judith Butlers Interpretation der Freiheitsproblema-

tik auf, wenn sie schon aus dem Faktum der Iterabilität der Macht (auf der Makroebene)

Hoffnung für individuelle Freiheit als Widerstand und Möglichkeit der Selbstbestim-

mung ableitet.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Freiheit als Kritik

Ebene als historisch bedingt gekennzeichnet wurde, also als von kulturellen
Faktoren, insbesondere von der Ethik, abhängig. Wenn der substantielle Frei-
heitsbegriff aber ein abhängiger und bedingter ist, muss mehr zu seinen Bedin-
gungen gesagt werden.

Dieses Problem lässt sich noch anders formulieren: Saar differenziert nicht
zwischen dem handlungstheoretischen Freiheitsbegriff und dem substantiellen
Freiheitsbegriff der Kritik sondern beschreibt sie beide als einen ontologischen
Freiheitsbegriff der Möglichkeit. Wenn man von diesem allgemeinen Freiheits-
begriff der Möglichkeit ausgeht, treten zwei Probleme auf: Erstens ist er ahis-
torisch, gerade weil es um eine generelle Möglichkeit überhaupt gehen soll, wo
es Foucault um historische Möglichkeitsbedingungen ging. Zweitens erzeugt er
einen double-bind zwischen einer starken und einer schwachen Interpretation:
Interpretiert man den Freiheitsbegriff schwach als eine grundsätzliche Mög-
lichkeit, selbstständig handeln zu können, ist es unproblematisch, diese Frei-
heit ahistorisch anzunehmen, doch der Freiheitsbegriff wird trivial und enthält
keine Antwort auf das Problem der Bestimmtheit durch Macht: Alle von Fou-
cault analysierten Formen der unmerklichen Fremdbestimmtheit können statt-
finden, obwohl diese Art von Freiheit gegeben ist. Wenn man den Freiheits-
begriff allerdings substantieller interpretiert, als eine Fähigkeit zur kritischen
und reflexiven Selbstbestimmung, dann kann man ihn nicht sozialontologisch
grundsätzlich annehmen, eben weil Foucault gezeigt hat, wie historisch parti-
kular Subjektivitäten sind. Die zentrale Frage ist nun, ob der Freiheitsbegriff
rudimentär oder substantiell gemeint ist – alles drängt hier also wieder zur
Differenzierung unterschiedlicher Freiheitsbegriffe und ihrer unterschiedlichen
Modalitäten, d.h ob sie generalisierbar oder bedingt sind.

4.3.5 DieModalitäten der Freiheit

In diesem zweiten Teil des Kommentars wird eine Differenzierung verschiede-
ner Freiheitsbegriffe unter Berücksichtigung ihrer Modalitäten – also der Un-
terscheidung ihrer Potentialität und Aktualität – als Klärung der Probleme vor-
geschlagen.

Mit der Differenzierung der Freiheitsbegriffe könnte eine Frage bearbeitet
werden, die im theoretischen Rahmen der Genealogie, wie Saar ihn rekon-
struiert, implizit angelegt ist: Die Frage nach den Möglichkeitsbedingungen
von genealogischer Kritik als Praxis der Freiheit. Dafür soll der Blick zurück
auf Saars Bestimmung von Freiheit als unbestimmt, unabgeschlossen und of-
fen im Zuge seiner Rekonstruktion der Genealogie als Kritik gerichtet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 225

Sein Resümee lautet, dass man nicht mehr („Positives, Bestimmteres“, 285)
zur Freiheit sagen könne, „als dass sie selbsttätige, autonome Praxis des Selbst
an sich selbst und gegen die Bestimmungen und Bedingungen von außen sein
muss“ (285).63 Dieses Urteil ist wiederum erstaunlich, weil Saar doch genau
über diese Freiheitspraxis der genealogischen Kritik seine Abhandlung schreibt
und wesentlich mehr sagt als nur dies. Und eines der zentralen Probleme – hier
schließt sich der Kreis – das er in seinem Buch behandelt, ist, dass die in der ge-
nealogischen Kritik angewandte Macht- und Subjekttheorie das Sprechen von
selbsttätiger, autonomer Praxis und aktiver Selbstformung und Selbstverände-
rung verkompliziert, so dass diese nicht voraussetzungslos angenommen wer-
den können, sondern als bedingt verstanden werden sollten. Genau über diese
Bedingungen klärt Saars Studie auf: Sie liegen in der Operation der genealogi-
schen Kritik selbst. Genealogische Kritik kann zur Freiheit als autonome Praxis
und aktive Selbstformung führen, indem sie es Subjekten ermöglicht, ihre ei-
gene Subjektivierung zu kritisieren. Diese Frage nach den Bedingungen der
Freiheit als aktive Selbstformung stellt Saar nicht, weil er diese Freiheit sozia-
lontologisch universalisiert und nicht als bedingte konzipiert, wie die folgende
Passage zeigen soll:

Die kritische Arbeit an der Geschichte unserer Grenzen und Be-
grenztheiten ist selbst schon aktive Selbstformung und Selbstver-
änderung. Das ist viel; aber es ist auch nicht mehr. Denn außer
der Möglichkeit zur Veränderung seiner selbst bei nachgewiese-
nen nichtnotwendigen Bedingungen durch kontingente Regime
des Wissens und der Macht ist hier keine Richtung, keine Orientie-
rung, kein Ziel vorgeschrieben. Dieser Zug macht Foucaults spätes
Werk zu einer faszinierenden Artikulation menschlicher Freiheit, zu
einer ‚Ethik‘ im strengen Sinn wird es so doch nicht. Sein Kern ist
eine ontologische These über das Subjekt, das in einem Kräftefeld
von Bestimmungsfaktoren steht und das doch in der Lage ist, Kräfte
auf sich selbst auszuüben, die es formen und verändern. Die bloße
Tatsache, dass es dies tun kann, entkoppelt es von der scheinbaren
Zwangsgestalt der sozial verfügbaren, von den Macht- und Wissens-
regimen vorgegebenen Identitätsformen. (285f., Herv. K.S.)

63 | Siehe auch die Rekonstruktion seines offenen Freiheitsbegriffs in Subjektivierung zwi-

schen Freiheit und Machtbestimmtheit – die zur Genealogie passende Sozialtheorie (Unter-

abschnitt 4.3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Freiheit als Kritik

Es ist zwar richtig, dass keine Richtung, kein Ziel und keine Orientierung vor-
gegeben sind, und die Freiheit insofern unbestimmt bleibt und auf die jeweils
herrschenden Identitätsformen mit ihren Einschränkungen reagiert. Auch rich-
tig ist, dass daraus keine Ethik im strengen Sinne folgt. Doch falsch ist, dass
dies eine „faszinierende Artikulation menschlicher Freiheit“ ist. Im Gegenteil
zeigt Saars Rekonstruktion der genalogischen Kritik ja gerade, dass es sich hier
um Freiheit handelt, die durch genealogische Kritik herbeigeführt wird und
deshalb sehr voraussetzungsreich ist. Man könnte sagen, es handelt sich um
genealogische Freiheit – oder allgemeiner: Freiheit als Kritik. Könnte man die-
se Freiheit als menschliche Freiheit grundsätzlich annehmen, wäre die ganze
genealogische Methode überflüssig. Deshalb ist es auch falsch, anzunehmen,
dass die bloße Tatsache, dass das Subjekt Kräfte auf sich selbst ausüben kann,
es schon von der Macht entkoppelt. Nur durch die spezifische Operation der
genealogischen Kritik kann sich das Subjekt von der Macht entkoppeln.64

Freiheit als Kritik ist so konzipiert als eine Fähigkeit zur kritischen Reflexion
der eigenen Subjektivierung durch das Subjekt selbst, und diese Fähigkeit ist
das Resultat von genealogischer Kritik bzw. wird in Form der genealogischen
Kritik ausgeführt. Die Rede von der Freiheit als ‚Resultat‘ der genealogischen
Kritik ist nicht als ein einmal erreichter Zustand zu verstehen, sondern viel-
mehr ist Freiheit eine kontinuierliche Praxis der Arbeit an den eigenen Grenzen
durch die Reflexion der eigenen Subjektivierung. Diese kritische Reflexion der
eigenen Subjektivierung tritt unter anderem in Form der genealogischen Kritik
auf, setzt aber nicht voraus, dass ständig genealogische Kritik betrieben oder
gelesen wird, sondern kann sich als abstrakte Fähigkeit verstetigen und dann
unterschiedlich realisiert werden – Foucault bezeichnet diese Verstetigung im
Subjekt als „Haltung der Kritik“ (Foucault 1992, S. 8). Saars Rekonstruktion des
Wirkens der genealogischen Kritik als das eines Textes auf seine Leser_innen

64 | Und wahrscheinlich auch durch andere kritisch-reflexive Praktiken. Bevor diese Verall-

gemeinerung von Freiheit als genealogischer Kritik zu Freiheit als Kritik nachgewiesen

werden kann, muss aber der Fall der Freiheit als Kritik im Rahmen der Genealogie unter-

sucht werde. Wie stark eine Theorie der Freiheit als Kritik offen für nicht-genealogische

kritische Reflexion ist, hängt davon ab, ob man die machtdenaturalisierende Funktion

der Genealogie als einzigartig bewertet. Insofern sie Freiheit als allgemeine Form der

unendlichen kritischen Reflexion bestimmt, schreibt die hier vertetene Argumentation

auch vielen anderen Ansätzen der kritischen Sozialphilosophie diese Funktion zu; siehe

dazu auch das Schlusskapitel der vorliegenden Studie Das Argument (Abschnitt 7.4) und

Anschlüsse (Abschnitt 7.5).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 227

weist schon darauf hin, dass die Fähigkeit der kritischen Selbstreflexion sich
nur durch eine Beeinflussung von Außen entwickeln kann, in deren Anschluss
sich das Subjekt transformiert. Dies wirft die Frage auf, wie ‚das Außen‘ gestal-
tet sein muss, damit genealogische Kritik darin vorkommt: Die Rekonstruktion
der genealogischen Kritik führt so intern zur Frage nach den Bedingungen der
Möglichkeit der genealogischen Kritik selbst.65

Um diese Verhältnisse begrifflich zu ordnen, ist es sinnvoll, drei Freiheitsbe-
griffe auf verschiedene Ebenen zu differenzieren: erstens die Ebene der grund-
sätzlichen, ahistorischen, rudimentären, ontologischen bzw. analytischen Frei-
heit, immer anders handeln zu können. Sie ist im Rahmen von Saars Rekon-
struktion der genealogischen Kritik die Bedingung der Möglichkeit für deren
Funktionieren, und ist so schwach und voraussetzungslos, dass sie problemlos
angenommen werden kann. Es spricht sogar vieles dafür, dass dieser Freiheits-
begriff auch mit den Werken der Machtanalyse kompatibel ist.66 Zweitens der
genealogische, reflexive, kritische, bzw. widerständige Freiheitsbegriff. Diese
Freiheit ist das, was durch genealogische Kritik und wahrscheinlich auch eine
Reihe anderer sozialer reflexiv-kritischer Praxen produziert wird. Diese Frei-
heit kann nicht festgesetzt werden, sie ist kein Zustand, wie die ontologische
Freiheit, sondern immer das momenthafte Resultat einer kritischen Operation,
die aber auf der Fähigkeit zu ebenjener beruht. Insofern der zentrale Punkt der
Machttheorie ist, dass das, was wir sind, durch Macht bedingt ist, kann man
von einer dritten Ebene sprechen, die die Bedingung der Möglichkeit von ge-
nealogischer Freiheit betrifft. Auf dieser Ebene lautet die Frage, welche Macht
und welche Subjektivierung es ermöglichen, überhaupt genealogische Kritik
zu betreiben bzw. von ihr angesprochen zu werden – sprich, die Fähigkeit zur
Freiheit als Kritik zu entwickeln.

65 | Foucault äußert sich in seiner Methodenreflexion in Was ist Kritik? und Was ist Aufklä-

rung? schon zu dieser Frage, indem er die genealogische Kritik genealogisch einordnet,

also eine Genealogie der Genealogie schreibt. Seine These ist hier, dass die genealogische

Kritik eine spezifisch moderne Kritikform ist, vgl. Foucault 1992 und Foucault 2005z.

66 | Dies ist das Ergebnis von Saars Analyse der rhetorischen Funktion der Genealogie,

siehe Rhetorik: Die Lösung des Freiheitsproblems der Machtdetermination (Unterab-

schnitt 4.2.3). Die Einschätzung, dass diese Art von Freiheit in Überwachen und Strafen

gar nicht in Frage steht, wird auch von Patton vertreten. Lemke ist diesbezüglich nicht

ganz eindeutig, weil sich seine These der Korrektur des Freiheitsproblems immer schon

auf die Fähigkeit zu widerständigem Denken und Handeln bezieht.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Freiheit als Kritik

Es gibt hier ein System der Potentialitäten und Aktualitäten:67 Analytische
Freiheit ist immer aktuell, in ihr ist Freiheit als Fähigkeit zur Kritik nur po-
tentiell, kann aber aktualisiert werden – das Subjekt hat diese Fähigkeit dann
mit einer gewissen Dauerhaftigkeit, es ‚ist‘ ein kritisches Subjekt. In diesem Zu-
stand ist Freiheit als Praxis der Kritik potentiell, sie kann dann durch momenta-
ne kritische Aktivität aktualisiert werden. Der politiktheoretisch entscheidende
Schritt ist die Transformation der Potentialität der Fähigkeit der Kritik zur Ak-
tualität, das heißt die Frage nach der Ausbildung dieser Fähigkeit.68

Durch diese Ebenenunterteilung kann über Freiheit wesentlich mehr ausge-
sagt werden, als dies bis jetzt mit Saars Rekonstruktionmöglich war. Grundsätz-
lich ist Freiheit als genealogische Kritikmöglich, doch um sie zu realisieren, sind
bestimmte Bedingungen nötig. Die Freiheit auf der ersten, ontologischen Ebene
ist eine Antwort auf das Freiheitsproblem der Machtdetermination. Sie festzu-
stellen, bedeutet sozialtheoretische Argumente dafür in Anschlag zu bringen,
dass Menschen nicht (vollständig) machtbestimmt sind. Freiheit auf der zwei-
ten Ebene, kritische Reflexion, ist eine Antwort auf das Freiheitsproblem der
Subjektivierung. Es ist ein Umgang mit diesem Problem, eine Möglichkeit, sich
zu ihm zu verhalten. Freiheit auf der dritten Ebene der Macht und Subjektivie-
rung ist eine Antwort auf eine spezifisch sozialphilosophische und politiktheo-
retische Frage, welche politisch-institutionellen Konsequenzen aus den ersten
beiden Freiheitsbegriffen gezogen werden können. Es ist eine Antwort auf die
Frage, wie die Potentialität des Freiheitsbegriffs der Kritik (in der Situation der
generellen Aktualität der Freiheit des Anders-handeln-Könnens) zur Aktuali-
tät gewandelt werden kann. Wenn Freiheit als Kritik die (einzige) Möglichkeit
ist, mit dem Freiheitsproblem der Subjektivierung umzugehen, dann begrün-
det dies die Bemühung, die Aktualität dieser Freiheit für alle und so stabil wie
möglich herzustellen, und das heißt, sie zu verallgemeinern, was durch ihre
politische Institutionalisierung gelingen kann. Doch weil der philosophische
Gehalt von Freiheit als Kritik antiuniversalistisch ist, entsteht genau an die-

67 | Siehe dazu auch das Argument der modalen Robustheit, S. 151.

68 | Vgl. zu dieser aristotelisch klingenden Sprechweise von Potentialität und Aktualität von

Fähigkeiten Nussbaum (1999: „Die Natur des Menschen, seine Fähigkeiten und Tätig-

keiten“, S. 102–117), die zwischen Grundfähigkeiten, internen Fähigkeiten (die ver-

wirklicht werden können) und externen Fähigkeiten (die externen Bedingungen für die

Verwirklichung der internen Fähigkeiten) unterscheidet. Vgl. zur Idee einer solchen Ver-

schaltung des Fähigkeitsbegriff des Capabilities Approach mit dem foucault’schen Kon-

zept der Freiheit als Kritik Tobias 2005: „Foucault on Freedom and Capabilities“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 229

sem Übergang ein großes Problem. Wie lässt sich die notwendig offene und
partikulare Fähigkeit der Kritik universalisieren und institutionalisieren? Die-
ses Problem wird im nächsten Abschnitt erläutert: Zwar deuten theoretische
Elemente in Saars Rekonstruktion auf die politische Institutionalisierung von
Freiheit, doch dies steht in einer Spannung zur Funktionsweise der Genealogie,
die über ein existenzielles Angesprochensein von Subjekten operiert.

4.4 Kritik – Genealogie und politische Theorie
4.4.1 Einleitung: Entgrenzung und Schließung

Im letzten Teil seiner Monographie kontrastiert Saar Genealogie als kritische
Methode der Sozialphilosophie mit anderen Kritik-Ansätzen der Sozialphilo-
sophie und politischen Theorie. Dieser Abschnitt rekonstruiert erstens die von
Saar herausgestellten Eigenschaften der Genealogie: Sie ist eine dramatisieren-
de Kritik, die dazu anregt, vorhandene Denkmuster zu hinterfragen, indem sie
etablierte Kategorien entgrenzt und sie zielt dabei immer schon auf die Kritik
der subjektivierenden Wirkung von politischen Institutionen. Ein Kommentar
schließt zweitens an diesen politischen Charakter der Genealogie an und zeigt,
dass er in Verbindung mit dem normativen Freiheitsbegriff der Genealogie, die
Fähigkeit zur kritischen Reflexion der Subjektivierung, auf eine normative Dif-
ferenzierung von politischen Institutionen hinleitet. Dieser Schritt steht aber in
einem Gegensatz zur Wirkweise der Genealogie, die auf Entgrenzung beruht,
da eine solche normative Differenzierung eine begriffliche Schließung bedeu-
tet.

4.4.2 Genealogie als Institutionenkritik durch begriffliche Entgrenzung

1. Genealogie als Entgrenzung und Verflüssigung. Im letzten Kapitel seiner Mo-
nographie synthetisiert Saar die Ergebnisse der Untersuchungen zu Nietzsche
und Foucault zu einer allgemein gültigen Form der genealogischen Kritik, die
unabhängig von den von beiden Referenzautoren gewählten Untersuchungs-
gegenständen funktioniert. Saar möchte damit einen Beitrag zur sozialphilo-
sophischen Debatte um Kritik leisten und genealogische Kritik als eine ernstzu-
nehmende Option im Feld der Kritikansätze präsentieren, die für die Kritik von
Subjektivierungsprozessen leistungsfähiger ist, als andere Ansätze. Genealogi-
sche Kritik ist danach „eine effiziente spezifische Form lokaler und immanenter

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Freiheit als Kritik

Kritik mit einem bestimmten Gegenstandsbereich, nämlich allen im weitesten
Sinn selbstbildenden, subjektivierenden Praktiken, und einem bestimmten An-
satzpunkt, nämlich dem Selbst und seinem Verständnis von sich und Verhältnis
zu sich“ (294). Saars Diskussion der genealogischen Kritik zeichnet sich durch
genau diese Verortung im aktuellen sozialphilosophischen Spektrum aus (311).
Dadurch kann er die Spezifizität der genealogischen Kritik deutlich machen,
ohne aber den Preis bezahlen zu müssen, Foucault und seine Methode als den
ganz anderen der politischen Philosophie zu präsentieren, wie dies Lemke und
viele andere Foucault-Interpret_innen tun.

Ein zentrales Thema der Diskussion um Kritik, an die Saar mit seiner Kon-
zeption von genealogischer Kritik anschließt, ist der Status von Normativität:
Wie können welche Normen wie verbindlich begründet werden? Die genea-
logische Kritik sticht aus dem Feld der Kritikansätze durch das „Fehlen aus-
weisbarer, vom persönlichen Engagement abstrahierter Standards der Kritik“
(310) heraus. Saar kritisiert sowohl die Beiträge der Befürworter_innen als
auch die Kritiker_innen dieses Verzichts auf klassische normative Begründung
als „für die sozialphilosophische Fragestellungen unergiebig“ (310), weil sie
nicht angeben könnten, was der besondere Mehrwert der genealogischen Me-
thode gegenüber einfachen politischen Werturteilen sei.69 Um die Genealogie
in dieser Debatte zu verorten und ihren Mehrwert herauszuarbeiten, ordnet
Saar sie in einem ersten Schritt in die üblicherweise in dieser Debatte verwen-
deten Unterscheidungen ein, um in einem zweiten Schritt neue Charakteristika
vorzuschlagen, die der Genealogie gerechter werden und ihre Spezifizität bes-
ser beschreiben als die üblichen Schemata.

69 | Saar verweist auf die beiden klassischen Sammelbände der sogenannten Foucault-

Habermas-Debatte Kelly (Hrsg.) 1994: Critique and power und Ashenden und Owen

(Hrsg.) 1999: Foucault contra Habermas. Vgl. auch Biebrichers ernüchterndes Resümee,

dass in diesen und anderen Beiträgen, die sich der Debatte zuordnen lassen, kein wirkli-

cher Austausch stattgefunden hätte, Biebricher 2005: Selbstkritik der Moderne, S. 14–18.

Biebricher leistet eine ausgewogene und nicht-polemische Explikation der tiefgreifenden

Differenzen zwischen Habermas und Foucault und den damit zusammenhängenden phi-

losophischen Problemen. Vgl. weiterhin Allen 2008: The Politics of Our Selves und Allen

2009: „Discourse, Power, and Subjectivation: The Foucault/Habermas Debate Reconsi-

dered“, wo Allen für eine Synthese aus Foucault und Habermas argumentiert; siehe dazu

die Rekonstruktion in Foucault ist nicht genug. Amy Allen und die Möglichkeit freiheitlicher

Institutionen (Kapitel 6).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 231

Üblicherweise ordnet sich die Debatte um sozialphilosophische Kritik an-
hand dreier Unterscheidungen, durch die verschiedene Kritiktypen differen-
ziert werden können. Die erste Unterscheidung ist interne vs. externe Kritik
und bezieht sich darauf, ob die Wertmaßstäbe der kritisierten Gesellschaft oder
Gruppe entstammen, oder von außerhalb kommen. Genealogische Kritik sei
aber weder intern noch extern, sondern immanent. Dies, weil sie ihre sparsa-
men Maßstäbe kaum expliziere und ihren kritischen Effekt darüber erzeuge,
„Elemente der sozialen Realität selbst“ (318) so neu zu beschreiben, dass ihre
Leser_innen davon existenziell angesprochen werden. Die zweite Unterschei-
dung ist normativ vs. deskriptiv, wobei die genealogische Kritik eindeutig de-
skriptiv und explikativ sei.70 Die dritte Unterscheidung ist lokal vs. allgemein,
und die genealogische Kritik sei wegen ihres historischen Charakters und ihrer
Objektrelativität eher lokal (312).71

Doch diese Kategorien verdecken nach Saar die besonderen Eigenschaften
der genealogischen Kritik. Als „machtsensible Beschreibung von Subjektwer-
dungsprozessen“ ist sie (nur) für „Fragen von Subjektivität, Identität oder Men-
talität, besonders geeignet“ (313) und gar kein „generell einsetzbares Kritikin-
strument“ (313). Viel mehr als die klassischer Kritikarten hänge ihre Effektivi-
tät deshalb von „ihren Gegenständen, ihren Objekten, d.h. von den Subjekten,
denen ihre Entstehungsgeschichte unheimlich wird“ ab (313). Diese Adressa-
tenrelativität kommt durch den Verzicht auf die Etablierung allgemeinverbind-
licher Maßstäbe zustande.72 Wegen des Verzichtes kann die genealogische Kri-
tik aber auch in Bezug auf viele allgemeinverbindlicher analysierbare Phänome-
ne – „eindeutig kritikwürdige soziale Phänomene wie soziale Benachteiligung,
Diskriminierung oder Ausbeutung“ (313) – nicht mit etablierten Kritikformen
konkurrieren. Um die Vorteile und Nachteile der genealogischen Kritik heraus-
zuarbeiten, wendet Saar deshalb andere als diese etablierten Kriterien an.

70 | Vgl. für eine Analyse des Feldes der Kritikansätze unter Berücksichtigung der Unter-

scheidungen intern/extern und normativ/deskriptiv Iser (2004: „Gesellschaftskritik“),

der die begrenzte Nützlichkeit dieser Unterscheidungen herausstellt.

71 | Vgl. für eine alternative Typologisierung von Kritikarten Boer und Sonderegger (2012:

„Introduction“), die zwischen Metakritik (u. a. früher Foucault und Derrida), essentia-

listische bzw. begründende Kritik (u. a. Habermas) und praktischer Kritik (u. a. später

Foucault, Bourdieu und Rancière) unterscheiden.

72 | Siehe auchModalitäten der Freiheit und das Begehren der politischen Theorie nach begriff-

licher Schließung (Unterabschnitt 4.4.3), wo argumentiert wird, dass das Angesprochen-

werden durch Genealogie nur wegen dieses Verzichtes funktioniert.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Freiheit als Kritik

Saar beschreibt drei Charakteristika der genealogischen Kritik, die sich
nicht durch die herkömmlichen Begriffspaare fassen lassen: sie ist genetisch,
welterschließend und hyperbolisch (314–318). Genetisch ist genealogische Kri-
tik wegen ihres grundsätzlich historischen Charakters; sie vollzieht die Genese
von Normen und Idealen nach, und kann deshalb deren „historische Tiefen-
dimension“ (314) besser als andere Kritikformen beschreiben. Als „theoreti-
sche[...] Ursachen- und Voraussetzungsforschung für soziale Arrangements“
(314) kann sie „Hypothesen über das Zustandekommen von identitätsrelevan-
ten sozialen Konflikten und Problemen formulieren, die über die Gegenwart
hinausragen“ (314). Die Genealogie gibt dadurch keine direkten normativen
und problemlösungsorientierten Hinweise zu den üblichen Themen der sozi-
alphilosophischen Kritik, wie Ressourcenverteilung, Benachteiligungen, und
sozialstrukturelle Funktionszwänge. Doch sie leistet auch einen Beitrag zur
Kritik solcher Probleme, weil sie durch die historische Kontextualisierung und
Erklärung die sozialen Voraussetzungen für diese Probleme neu bestimmt und
dadurch den Raum dessen, was verändert werden kann und muss, verschiebt
(314).

Die Erweiterung des politischen Denk- und Handlungsrahmens steht auch
im Mittelpunkt von Saars zweiter Charakterisierung der genealogischen Kritik:
Sie ist erschließende Kritik, und zwar negativ erschließende Kritik, die auf der
Ausstellung von Machteffekten basiert. In einer desubstantialisierenden und
negativistischen Geste der „Decouvrierung und Entlarvung“ (315) zeigt sie „un-
merkliche Machtwirkungen“ (315) als die Ursache für soziale Tatbestände auf.
Bei diesen Machtwirkungen geht es immer um negative oder einschränken-
de wie „geschlossene Handlungsspielräume und verkümmerte Möglichkeiten“
(315). Deshalb ist diese Sichtbarmachung, die der Macht ihre „Visibilitätsreser-
ve“ (315) raubt, schon alleine kritisch und muss nicht noch mit einer norma-
tiven Wertung ausgestattet werden.73 Insofern die genealogische Kritik mehr
sichtbar macht, ist sie gleichermaßen negativ, weil sie die „verunmöglichende,
schließende Wirkung der Macht“ (316) sichtbar macht, wie positiv, weil schon
durch diese Sichtbarmachung auch andere Handlungsoptionen denkbar wer-
den.

Die dritte Charakterisierung der genealogischen Kritik ist, dass der negative
Aspekt der Sichtbarmachung im genealogischen Text überwiegt: Sie ist hyper-
bolische Kritik und zeigt die „dynamische, instabile und gefährdete Seite des

73 | Saars Rekonstruktion zwingt an dieser Stelle noch nicht dazu, zu sagen, dass eine nor-

mative Wertung der genealogischen Kritik abträglich wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 233

Sozialen“ (316). In ihrer dramatisierenden Rhetorik ist die genealogische Kritik
nicht nüchtern und neutral, sondern betont die Kosten und Schmerzen beson-
ders stark. Dies steht wiederum in Verbindungmit ihrer Erschließungsfunktion:
„Sie tut dies [das Betonen von Kosten und Schmerzen, K.S.], um einen Kampf
zu inszenieren, wo der Schleier des absoluten Friendens herrscht“ (316). Durch
diese negative Rhetorik erklärt Saar auch Elemente des Denkens in Totalitäten
und der Möglichkeit ihrer radikalen Transgression, die man sowohl bei Nietz-
sche als auch bei Foucault findet. Durch die Präsentation von totalen Vermach-
tungszusammenhängen gelänge es der Genealogie auf die „Tiefenwirkung und
subjektbildende Kraft der gelebten, alltäglichen Werte, der Routinen und Habi-
tualisierungen der Lebensformen“ (317) hinzuweisen. Dies wiederum ist eine
Provokation des politischen Selbstverständnisses, „im Dienst der Neuordnung
der Gegenstände [der, K.S.] politischen Auseinandersetzung“ (317).74

Die drei Charaktaristika der genealogischen Kritik laufen auf ein bestimm-
tes „gemessen an anderen Kritikverfahren [...] bescheidene[s] Ziel“ (318) hin-
aus: einen Reflexions- und Kritikprozess bei den Leser_innen selbst in Gang
zu setzen. Ihr Ziel besteht nicht in erster Linie darin, Zustimmung ihrer Le-
ser_innen zu einem bestimmten und konkreten kritischen Urteil zu erzeugen.
Der Erfolg der genealogischen Kritik, kritische Reflexion zu erzeugen, hängt
wiederum unmittelbar mit ihrem Gegenstand zusammen. Sie erzählt nicht die
kritische Machtgeschichte von irgendwelchen sozialen Tatsache, sondern die-
jenige der „Genese eines Selbst [...], dem es um sich selbst geht und dem in der
genealogischen Darstellung sowohl seine Gestaltetheit wie seine Gestaltbarkeit
vor Augen geführt werden“ (318). Nur weil diese Darstellung im Selbst eine tie-
fe „Verunsicherung des Selbstverständlichen“ (318) erzeugt, gewönnen die ge-
nealogischen Aufrüttelungen existenziellen Charakter für die Leser_innen. Nur
weil das Objekt der genealogischen Kritik Subjektivität bzw. mögliche Formen
des Selbst-Seins sind, und sie damit unmittelbar die Identität und die mögli-
chen Lebensweisen ihrer Leser_innen als problematisch thematisiert, erschüt-
tert die Genealogie deren Selbstverständnisse und regt zu deren Änderung an.
Das heißt auch, dass die Genealogie nur in Bezug auf ihren spezifischen Ge-

74 | Zum Schluss seiner Charakterisierung der genealogischen Kritik vergleicht Saar sie mit

anderen Kritikformen. Den machtdenunziatorischen und erschließenden Charakter teile

sie mit der Ideologiekritik, aber nicht den hyperbolischen. Mit historischen und herme-

neutischen Projekten, wie demjenigen Charles Taylors, teile sie den genetischen Charak-

ter. Der hyperbolische Charakter rücke sie wiederum in die Nähe zu disruptiver Kritik,

wie der Psychoanalyse (317f.).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


234 Freiheit als Kritik

genstand – Selbstbilder und Subjektivitäten – funktioniert, und eine Entselbst-
verständlichung beliebiger Tatbestände nicht denselben kritischen Effekt hätte
(319).75 Um diese These der Abhängigkeit der Wirkung der genealogischen
Kritik von ihrem Objekt – den Subjekten – zu erläutern, bestimmt Saar deren
spezifisches Angesprochensein durch die Verunsicherung, die Erzählungen von
ihrer „sozialen Konstruktion“ und ihrer „Subjektivierung“ auslösen, anhand der
Arbeiten von Ian Hacking und Judith Butler.

Hacking charakterisiert Menschen als „interactive kinds“ (Hacking 1999b,
S. 59) und meint damit, dass sie mit ihren Beschreibungskategorien inter-
agieren und ihnen nicht neutral oder passiv gegenüberstehen, weshalb sie
vom Nachweis der sozialen Konstruktion dieser Kategorien in ihrem Selbstver-
ständnis betroffen sind. Die Art des Kategorisiertwerdens bestimmt die Formen
von Subjektivität und die daraus resultierenden Existenz- und Handlungsmög-
lichkeiten (321ff.). Die genealogische Kritik von Subjektivierungen, die die-
se Kategorisierungs- und Identifizierungsvorgänge als durch Macht konstru-
iert darstellt und dadurch radikal in Frage stellt, ist deshalb für ihre Adres-
sat_innen, die sich immer schon „zur eigenen Selbstauslegung und zum Aus-
gelegtwerden [...] verhalten“ (324) müssen, praktisch und existenziell.

Butlers nach Foucault entwickelte Theorie der Subjektivierung erläutert
nach Saar die besondere Dramatik des Angesprochenwerdens durch die Ge-
nealogie, weil sie die Komplizität von Selbst und Macht herausstellt. Butlers
besondere Leistung sei es, die bei Foucault getrennt geschilderte Subjektivie-
rung als Unterwerfung und Subjektivierung als Selbstkonstitution zusammen
zu bringen und den „Doppelcharakter von Ermöglichung undUnterwerfung des
Subjekts auf eindringliche Weise [zu, K.S.] artikulieren“ (326).76 Die Genealo-
gie ist eine Form, von dieser Ambivalenz des Subjekts, seiner grundsätzlichen
Verschränktheit mit Macht, zu berichten und die ihm dadurch Möglichkeiten
eröffnen, sich zu seiner Verschränktheit mit Macht zu verhalten und sie „hand-

75 | In diesem Sinne warnt Saar davor, Genealogien für „Mehrzweckwaffen“ (319) zu halten,

die sich auf beliebige Gegenstandsbereiche anwenden ließen.

76 | Neben Foucault dient Butler vor allem – unter großem theoretischen Aufwand – die

Psychoanalyse zur Erklärung dieser Verschränktheit und Ambivalenz, sie greift aber auch

auf Derrida, Hegel, Nietzsche und Althusser zurück. Ihre Grundthese ist, dass das Subjekt

bestehende soziale Identifikationen und Kategorien annimmt und sich ihnen verhaftet,

selbst wenn diese schädlich sind, weil es nur durch solche Identifikationen überhaupt

eine Existenz haben kann. Siehe zu Butler auch die Bemerkungen in Freiheit als Norm

von linken Bewegungen ist zu konkret (Abschnitt 6.4) und insb. Fn. 32, S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 235

habbar“ (330) zu machen.77 Diese Ambivalenz des Subjekts ist nun genau das,
was in dieser Studie als Freiheitsproblem der Subjektivierung bezeichnet wird.
Es lässt sich also sagen, dass die Funktion der Genealogie ist, das Freiheitspro-
blem der Subjektivierung darzustellen.

Die Verschränktheit und Verwobenheit von Macht und Subjekt nennt Saar
auch die „Komplizität“ (327) des Subjekts mit der Macht (330f.). Komplizi-
tät meint Fälle, „in denen Praktiken, die wir selbst vollziehen, Ordnungen auf-
rechterhalten, die uns schaden, obwohl wir gleichzeitig an sie glauben, oder die
wir, aus der Distanz betrachtet, verwerfen würden als solche, die uns schaden“
(331). Genau diese Komplizität – nicht nur die Macht schadet uns, sondern wir
schaden uns selber als Teil der Macht – ist der Grund für das radikale Angespro-
chensein durch die genealogische Kritik: „Erfolgreiche genealogische Narrative
lösen bei denjenigen Leserinnen und Zuhörern, für die ihre Verstrickung in die
Macht neu und schockierend ist, vor allem einen Wunsch aus, dessen Tragwei-
te für ein Leben enorm ist: nicht so ein Subjekt sein zu wollen“ (333, Herv.
im Orig.). Damit hat Saar den spezifischen Gegenstand der Genealogie noch
einmal konkretisiert: Sie ist „notwendigerweise [...] eingeschränkt“ (331) auf
die Kritik von Selbstbildern und Identitäten, die in einem Verhältnis der Kom-
plizität zu schädlicher Macht stehen.78

Zusammenfassend lassen sich die von Saar explizierten Eigenschaften der
Genealogie – sie ist genetisch, welterschließend, hyperbolisch und auf Sub-
jektivitäten und ihre Komplizität mit Macht bezogen – auf einen Begriff brin-
gen: Genealogie ist die Entselbstverständlichung des (vormals) Selbstverständ-
lichen, das Subjekten ihre Stabilität gibt, mit dem Ziel, diese Subjekte zur
Selbsttransformation anzuregen. Dies gelingt ihr durch das Heraustellen der
Machtabhängigkeit von Subjektivität, also durch die Darstellung des Freiheits-

77 | Saar beschreibt Butlers theoretische Bestimmung der konstitutiven Ambivalenz des Sub-

jekts (bzw. der Identität) als unterworfen und eigenmächtig als in einem Verhältnis der

Analogie zur Praxis der Genealogie stehend: Diese beschreibt einerseits das Subjekt als

machtkonstitutiert und -unterworfen, andererseits appelliert sie gerade durch diese Be-

schreibung an dessen Wunsch und dessen Fähigkeit, sich selbst zu verändern.

78 | Wobei dafür die Frage nach den Maßstäben der Schädlichkeit nicht so relevant ist, wie

sie auf den ersten Blick scheint, denn „Komplizität fängt erst da an, wo diese Frage längst

geklärt ist und dennoch Ordnung aufrechterhalten wird“ (331). Nicht der Maßstab der

Schädlichkeit, sondern welche Institutionen oder Werte tatsächlich schädlich wirken,

wird von der Genealogie auf erschütternde Weise neu beschrieben. „Deshalb kritisiert

sie Werte, Ideale und Institutionen (und nicht Unrecht, Zynismus und Willkür)“ (331).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


236 Freiheit als Kritik

problems der Subjektivierung. Entscheidend dafür ist, dass die Genealogie
mit begrifflichen Entgrenzungen und Verflüssigungen operiert und „das einge-
spielte ‚Wahrheitsspiel‘ [...] destabilisiert“ (308) – denn feste Begriffe stützen
die Identität. So ist die genealogische Subjekttheorie der Subjektivierung ei-
ne große Entgrenzungsbewegung der Begriffe Freiheit und Macht (324–330);
dass unklar wird, wie frei oder fremdbestimmt wir eigentlich sind, ist skan-
dalisierender und existenzieller als ein eindeutiger Nachweis einer bestimm-
ten Fremdbestimmung; das Faktum der sozialen Konstruiertheit produziert ei-
ne Kontingenzerfahrung (319–324); die Genealogie ist eine „Entsubstantia-
lisierung“ (307) und „Entnaturalisierung“ (307, 334) und löst dadurch her-
kömmliche Identitätskategorien auf; sie ist „Verflüssigung“ (332) und „totale
Distanzierung“ (332); und ihr Beitrag zur politischen Theorie besteht in ei-
ner „Verflüssigungsgeste“ (334), die „retardierende [...] Wirkung“ (345) hat
und durch „Unterbrechung und Suspension der üblichen Sichtweisen und Ka-
tegorisierungen [...] eine Neujustierung der politischen Begriffe [ermöglicht]“
(345). Damit ihre Leser_innen davon dann existenziell angesprochen werden,
muss die Genealogie die folgenden Aktionen den angesprochenen Subjekten
selbst überlassen und dafür den geöffneten Möglichkeitsraum (und den ent-
grenzten Begriffsraum) offen lassen und nicht sofort, durch neue begriffliche
Festlegungen, wieder schließen.

2. Genealogie und politische Institutionen. Die Genealogie zielt darauf ab,
durch die Darstellung der Komplizität bei ihren Leser_innen den Wunsch zu
erzeugen, „nicht so ein Subjekt sein zu wollen“ (333, Herv. im Orig.). So ein
Subjekt ist man aber nur, weil man in einer bestimmten sozialen und politi-
schen Ordnung subjektiviert wurde. Diesen notwendigen Zusammenhang zwi-
schen der genealogischen Erzählung über das Selbst mit Politik betont Saar
im Schlusswort seiner Rekonstruktion, um sie abermals von individualistischen
oder apolitischen Interpretationen Foucaults abzugrenzen (334f.).

Obwohl die Besonderheit der Genealogie ist, dass ihr spezifisches Objekt
die durch Macht gewordene Subjektivität ist, zielt sie – gerade dadurch – im-
mer schon auf „soziale Ordnung in ihrer subjektivierenden Macht“ (335) – Ge-
nealogie ist folglich „Ordnungskritik“ (337).79 Das Skandalisierende, durch das
die Genealogie wirkt, ist ja gerade die Darstellung der Abhängigkeit der Sub-

79 | Die Subjektivierung ist trotz der von der Genealogie ständig betonten Kontingenz der

Macht immer von „zeitweiligen Ordnungsmustern“ mit relativer Stabilität abhängig, und

auf diese Ordnungen bezieht sich die Kritik, so dass Saar die Genealogie als „Ordnungs-

kritik“ bezeichnen kann (337).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 237

jekte von der subjektivierenden Macht, also von der sozialen und politischen
Ordnung, weshalb der Widerstand gegen diese ihre letztliche Zielrichtung und
Konsequenz ist. „Der genealogische Ausgang vom Selbst oder Ansatz an den
bestehenden, gewordenen Subjektivitäten endet in einer kritischen Beleuch-
tung der Mächte und Kräfte, die so gewirkt haben, dass das Subjekt, so wie
es ist, ihre Spur und ihr Produkt ist“ (336). Wegen dieser „Verschränkung von
politischer und sozialer Ordnung und Subjektivität ist die Genealogie eine so-
zialphilosophische Übung par excellence“ (336).

Dabei ist der Begriff des „Politischen“ weit gefasst:80 Er bezeichnet die ge-
samte „Arena der Subjektivierung“ (336), also nicht nur klassische institutio-
nalisierte Politik, sondern auch die „Ordnung der Lebensform“ (337), die die
Voraussetzung und Ermöglichung von klassischer institutionalisierter Politik ist
(338). Dies ist eine Politisierung von Bereichen, die normalerweise nicht als
politisch verstanden werden, insofern „alle Prozesse, die im Raum der mögli-
chen Strukturierungen und Führungen des Subjekts stattfinden“ als politisch
gehandelt werden (339). Trotz dieser Erweiterung des Politikbegriffs sind In-
stitutionen ein zentraler Kristallisationspunkt der Ordnung. Deshalb ist das Ziel
der Genealogie die Transformation von Institutionen (338), wofür sie aber auf
Phänomene blickt, die „unterhalb der Schwelle des Wahrnehmungsrasters ver-
fasster politischer Institutionen“ (339) liegen.

Dass genealogische Kritik als Institutionenkritik über den Umweg des Sub-
jekts funktionieren kann, liegt an der „Kehrseite“ (340) der Subjektivierung:
Nicht nur die Ordnung prägt das Subjekt, sondern auch das Subjekt trägt die
Ordnung. „Ordnungen bestehen nur durch die Aufrechterhaltung und Aktua-
lisierung durch Subjekte“ (340). Die Ordnung ist im ontologisch-relationalen
Machtmodell nicht monolithisch, sondern kontingent und abhängig von den
Subjekten und ihren Selbstführungen.81 Diese Beteiligung an der Ordnung und

80 | Siehe für Literatur zur Debatte um ‚das Politische‘ unten, Fn. 86, S. 241.

81 | Felix Heidenreich sei für den Hinweis gedankt, dass das hier gemeinte Verhältnis zwi-

schen Subjekten und Ordnung als ‚doppelte Emergenz‘ bezeichnet werden kann. Dabei

gibt es Emergenz sowohl auf der Seite der Subjekte (durch Freiheit als Kritik), als auch

auf der Seite der Ordnung, beispielsweise durch Krisen in der Governementalität, die die

Ordnung aufbrechen und Neues ermöglichen, vgl. dazu Monod 2011: „Die Krisen der

Gouvernementalität“. Beide Seiten stehen grundsätzlich in einemWechselverhältnis. Al-

lerdings liegt der Fokus der vorliegenden Studie nicht auf zufälligen Krisen der Ordnung,

die im Nachhinein oder als grundsätzliche Möglichkeit festgestellt werden können, son-

dern auf der Frage, wie produktive Krisen auf Dauer gestellt werden können, indem sie

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Freiheit als Kritik

damit ihrer eigenen Unterwerfung ist das Faktum der Komplizität des Subjekts
mit der Macht, die nach Saar die Grundlage des Funktionierens der Genealo-
gie ist. Diese einerseits negativ-skandalisierende These enthält aber schon eine
positiv-optimistische Komponente. Wegen der grundsätzlichen Beteiligung der
Subjekte an der Ordnung gebe es eine „strukturelle Möglichkeit von Wider-
stand“ in „allen sozialen Vollzügen“ (341), weshalb die Ordnung „brüchig und
potentiell umwendbar“ (341) ist. Die Doppelung dieser Thesen, existenzielle
Ansprache durch Aufweis der Machtwirkung und der Möglichkeit der Trans-
formation der Ordnung durch die Transformation des Selbst,82 macht die Ge-
nealogie nach Saar zu einer kohärenten kritischen Methode, die auf die Trans-
formation der politischen Ordnung zielt (342).

4.4.3 Modalitäten der Freiheit und das Begehren der politischen Theorie
nach begrifflicher Schließung

Dieser Kommentar schließt erstens an Saars These der genealogischen Institu-
tionenkritik an und kritisiert sie dafür, dass sie zu allgemein und minimal spe-
zifiziert bleibt. Daraus wird ein neuer Vorschlag im Anschluss an diese These
entwickelt, nämlich aus ihr normative Maßstäbe für gute Institutionen abzulei-
ten. Daran anschließend werden zweitens die Gründe dafür untersucht, warum
der vorgeschlagene Weg sinnvollerweise nicht im Rahmen einer Genealogie be-
schritten werden kann: dies liegt daran, dass er eine begriffliche Schließung
vornimmt, die grundsätzlich der genealogischen Entgrenzungsbewegung ent-
gegensteht. Drittens wird der Wunsch nach begrifflicher Schließung als eine
spezifische Art der Angesprochenheit von politischen Theoretiker_innen durch
die genealogische Kritik analysiert, insofern diese ihre fachspezifischen Begriffe
grundsätzlich kritisiert.

1. Subjektivierung durch Institutionen. Saar rekonstruiert genealogische
Kritik als ein Verfahren, das durch die Transformation des Selbst die Kritik
und Transformation von Institutionen ermöglicht. Dafür arbeitet er heraus, dass
Ordnungen und Institutionen brüchig sind und potentiell geändert werden kön-

institutionalisiert werden. Und diese Institutionalisierung von Emergenz auf der Ebene

der Institutionen funktioniert über das Subjekt, also über eine bestimmte Art von Sub-

jektivierung, die es den Subjekten ermöglicht, die Institutionen zu kritisieren.

82 | Die Transformation des Selbst sieht Saar sozialtheoretisch in Foucaults Spätwerk be-

gründet; siehe die Besprechung der dabei auftauchenden Probleme in Sozialtheoretische

Zurückhaltung (Unterabschnitt 4.3.4).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 239

nen, weil sie von Subjekten getragen werden und auf diese angewiesen sind.
Wenn sich diese Subjekte transformieren und ihre Einstellung zur Ordnung än-
dern, angeregt beispielsweise durch eine genealogische Erzählung, kann dies
die Transformation der Ordnung zur Folge haben. Doch Saar stellt auch fest,
dass „[n]ichts garantiert, dass dieser ‚strukturelle‘ Widerstand wirklicher Wi-
derstand wird“ (341). Das von Saar rekonstruierte Konzept ist ein minimales,
es gibt Mindestbedingungen für Widerstand an; womit immerhin gesagt wer-
den kann, dass es ohne diese Mindestbedingungen keinen Widerstand gegen
Subjektivierung geben kann: „Es wird behauptet, dass es ohne Transformati-
on von Selbstverhältnissen und Lebensführungen keine anderen Wissens- und
Machtverhältnisse geben wird als die, die es schon gibt“ (342).

Diese Aussage ist nun einerseits allgemein: Es gibt grundsätzlich die Mög-
lichkeit von Widerstand. Die Spezifizierung, wie diese grundsätzliche Möglich-
keit realisiert werden kann, ist minimal: Die notwendige Bedingung dafür ist,
dass eine Transformation des Subjekts stattfindet. Durch die allgemeine Aus-
sage alleine ist sehr wenig gesagt; dass es immer Widerstand geben kann, ist
eine unspezifische Feststellung, die zu allen theoretisch wie politisch relevan-
ten Fragen schweigt – beispielsweise Fragen danach, welche Art von Wider-
stand wahrscheinlich ist und ob die Wahrscheinlichkeit von spezifischen so-
zialen Situationen oder Subjektivitäten abhängt. Die minimale Spezifizierung
bezüglich der Realisierung des potentiellen Widerstands sagt schon mehr: Der
Widerstand ist von bestimmten Subjektivitäten abhängig, nämlich solchen, die
sich selbst transformieren. Diese minimale Feststellung ist allerdings wenig aus-
sagekräftig, wenn man nicht mehr über die Subjekte, die sich transformieren
können sollen, erfährt. Saars Rekonstruktion folgend lässt sich sagen, dass die
Fähigkeit der Subjekte zur Selbsttransformation auf durch genealogische Kritik
erzeugter Freiheit beruht.83

Doch auch diese Feststellung wirft weitere Fragen auf, nämlich zunächst
nach den Bedingungen, unter denen genealogische Kritik diese Freiheit erzeu-
gen kann. Sodann, inwieweit die kritische Reflexionsleistung der Subjekte, die
durch die genealogische Kritik erzeugt werden kann, auch durch andere Ver-
fahren erzeugt werden kann. Und daran anschließend, wie genealogische Kri-

83 | Siehe dazu die Rekonstruktion der drei Ebenen des Freiheitsbegriffs in Die Modalitäten

der Freiheit (Unterabschnitt 4.3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Freiheit als Kritik

tik und andere Verfahren gefördert und verstetigt werden können, so dass die
Transformation von Subjekten und Macht wahrscheinlicher ist.84

Diese Überlegung lässt sich auf Basis des bis jetzt Erarbeiteten in die Form
von drei schematischen Prämissen und einer Konklusion bringen. Die erste Prä-
misse betrifft den normativ gewünschten Freiheitsbegriff: Freiheit als Fähigkeit
zur Kritik der eigenen Subjektivierung. Dass die Genealogie dazu antritt, diese
Art von Freiheit zu fördern, ergibt sich nach Saar daraus, dass nur diese Art
von Freiheit die Transformation von Institutionen ermöglicht. Dazu anzutre-
ten, diese Freiheit zu erhöhen, bedeutet, sie für alle so effektiv wie möglich
erhöhen zu wollen, sie also zu universalisieren.85 Die zweite Prämisse betrifft
die Sozialtheorie: Subjekte sind durch Macht konstituiert und ihre Fähigkei-
ten hängen letztlich von Macht, genauer den auf sie wirkenden und gewirkt
habenden Subjektivierungen ab. Diese Subjektivierungen finden immer und
gesellschaftsweit statt und nicht nur durch Institutionen, die klassischer poli-
tischer Steuerung unterworfen sind. Die dritte Prämisse lautet, dass dennoch
solche politisch steuerbaren Institutionen, wie beispielsweise Bildungseinrich-
tungen oder das Rechtssystem, wegen ihrer relativ breiten Wirkung zentrale
Orte für Subjektivierungen sind. Darüber hinaus sind sie der einzige Ort, an
dem Subjektivierungen überhaupt verallgemeinerbar steuerbar sind.

Die Konklusion aus diesen drei Prämissen lautet, dass das Projekt, Institutio-
nen zu kritisieren und Freiheit als Fähigkeit zur kritischen Reflexion der eigenen
Subjektivierung zu erhöhen bei den politischen Institutionen ansetzen sollte,
die überhaupt erst die Freiheit als Kritik in Subjekten instantiieren können. Oh-
ne den Blick vom Subjekt zurück auf die Ordnung zu wenden, bleibt offen, wie
die Subjekte überhaupt die Fähigkeit zur Kritik erlangen können. Auch die all-

84 | Auf diese Frageebene wurde schon weiter oben bei der Einführung der verschiedenen

Modalitäten der Freiheit abgestellt. Es gibt bei Foucault (und Saar) implizit mindestens

zwei verschiedene Freiheitsbegriffe: Freiheit als generelle Fähigkeit des Anders-handeln-

Könnens und Freiheit als spezifische Fähigkeit zur kritischen Selbstreflexion der eigenen

Subjektivierung, die durch kritische Subjektivierung durch Genealogie (und andere kri-

tische Verfahren) erzeugt wird. Daran anschließend kann man eine dritte Ebene von

Freiheit unterscheiden, nämlich diejenige der Ordnungen und Institutionen, die kriti-

sche Subjektivierung überhaupt erst ermöglichen.

85 | Diese Prämisse der Universalität, die sich dem hier vertretenen Verständnis zufolge ana-

lytisch aus dem Freiheitsbegriff ableiten lässt, begründet Amy Allen durch eine imma-

nente Kritik der Moderne. Siehe dazu Foucault ist nicht genug. Amy Allen und die Mög-

lichkeit freiheitlicher Institutionen (Kapitel 6).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 241

gemeine Feststellung, dass dies durch die Praxis der (genealogischen) Kritik ge-
lingt, sagt darüber noch nichts, wenn unklar ist, unter welchen institutionellen
Bedingungen (genealogische) Kritik überhaupt möglich oder wahrscheinlich
ist; dann könnte man nur sagen, dass es dann Freiheit und Institutionenkritik
geben kann, wenn zufällig irgendwo Genealogie (oder eine andere kritische
Praxis) betrieben wird. Weil aber der Verallgemeinerungsanspruch schon im
normativen Freiheitsbegriff enthalten ist, reicht diese Zufälligkeit nicht aus,
sondern eine robuste Bestimmung von Freiheit als Kritik ist nötig, deren Adres-
se auf der gesellschaftlichen Makroebene nur Institutionen sein können. Kurz:
Insofern Subjekte nur auf die gesuchte, kritische Weise frei sein können, wenn
sie in einer bestimmtenWeise subjektiviert worden sind, muss sich die Kritik der
Unterscheidung von freiheitlichen und repressiven Subjektivierungsregimen –
und wegen des Verallgemeinerungsanspruchs – von politischen Institutionen
widmen.

2. Normative Differenzierung von Institutionen. Saar geht diesen Schritt
zu einer normativen Differenzierung von politischen Institutionen nicht. Dies
hat den Grund darin, dass er die genealogische Kritik auf einen Politikbegriff
bezieht, dessen Kern eine Abgrenzungsbewegung zur klassischen institutiona-
lisierten Staats- und Parteipolitik ist. Er schränkt mit Verweis auf die Debatte
um ‚das Politische‘ die Definition dessen ein und grenzt es dadurch von ‚der
Politik‘,86 die institutionalisiert ist und Entscheidungen produziert, ab:

[Dass Subjektivierung zum Raum des Politischen gehört, K.S.]
kann nicht heißen, dass dieser Raum der Ordnung(en) in dem
Sinn verhandelbar ist, dass darin institutionell produzierte Ent-
scheidungen mit politischen Konsequenzen getroffen und umge-
setzt werden und über politische Fragen gestritten wird; es soll
im Gegenteil heißen, dass jene Strukturierungen [durch Subjekti-

86 | Siehe zu dieser Debatte, in der es auch um neue, radikale Konzeptionen von Demo-

kratie geht, die einschlägigen Sammelbände Flügel, Heil und Hetzel (Hrsg.) 2004: Die

Rückkehr des Politischen, Heil und Hetzel (Hrsg.) 2006: Die unendliche Aufgabe, Bedorf

und Röttgers (Hrsg.) 2010: Das Politische und die Politik und Bröckling (Hrsg.) 2010:

Das Politische denken. Einen klaren philosophisch-systematischen Zugang zum in diesen

Beiträgen verhandelten Problemfeld entwickelt Oliver Marchart unter dem Schlagwort

‚Postfundamentalismus‘, vgl. Marchart 2010: „Politische Theorie als Erste Philosophie“

und ausführlicher Marchart 2011: Die politische Differenz und Marchart 2013: Das un-

mögliche Objekt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Freiheit als Kritik

vierung, K.S.] die Voraussetzungen und Ermöglichungen dann je
spezifischer politischer Verhältnisse und politischen Handels sind.
(338)

Während Saar die Differenz zwischen dem Politischen und der Politik hier als
Gegensatzverhältnis beschreibt und den Bereich des Politischen über den Aus-
schluss der Politik definiert, ist der Einsatz des Begriffs des Politischen in der
Debatte zunächst eine Ausweitung des Untersuchungsgebietes. Es sollen auch
diejenigen Phänome in den Blick genommen werden, die von der herkömm-
lichen Politikwissenschaft, die ‚die Politik‘ untersucht, in ihrer Institutionen-
fixierung nicht gesehen werden. Diese Ausweitung des Untersuchungsgebietes
geht zwar oft mit einer Konzentration auf nicht-institutionalisierte, ontologisch
tieferliegende Untersuchungsbereiche zurück – wie beispielsweise Subjektivie-
rung als Grundlage allen politischen Handelns – verpflichtet aber noch nicht
zu der These, dass die ‚Oberfläche‘ ‚der Politik‘ unwichtig wäre oder keine Be-
rücksichtigung finden sollte.

Auch bei Saar findet sich diese These der Ausweitung des Phänomenbe-
reichs durch den Begriff des Politischen – imGegensatz zur die Politik ausschlie-
ßenden Einschränkung: „Politisch sind in einer solchen Perspektive dann nicht
nur bestimmte Phänomene oder Verfahren [der Politik, K.S.], sondern alle Pro-
zesse, die im Raum der möglichen Strukturierungen und Führungen des Sub-
jekts stattfinden und die das Subjekt, so wie es in diesem Raum erscheint, auf
eine bestimmte Weise konstruieren und konstituieren“ (339). Auch in seiner
Erläuterung wie eine Subjektivierung durch die politische Ordnung von stat-
ten geht, spricht Saar durchaus von Gebieten, auf denen „institutionell produ-
zierte Entscheidungen mit politischen Konsequenzen getroffen und umgesetzt
werden und über politische Fragen gestritten wird“ (338), wie „von den ein-
gespielten und legitimierten Erziehungspraktiken, Wissensvermittlungs- und
Tradierungstechniken und Bildungsinstitutionen, von Wahrnehmungsschema-
ta und von der Sprach- und Diskurspolitik, von Rechten und Gesetzen, Zu-
gangsberechtigungen, Verhaltensregulationen, Körper- und Reproduktionprak-
tiken, von Vor- und Selbstbildern, Traditionen, Gewohnheiten, Habitus und
Rollenverständnissen“ (339). Mindestens einige dieser Bereiche unterliegen di-
rekter klassisch-politischer Steuerung und andere, wie Gewohnheiten, Habitus-
und Rollenverständnisse, unterliegen einer indirekten durch Bildungs-, Sozial-
und Kulturpolitik.

Es ist also bemerkenswert, wenn Saar diese politischen Subjektivierungen
als kaum politisch kontrollierbar beschreibt: „Diese Ordnungen unterliegen nur

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 243

begrenzt der Verfügung durch die Politik oder das politische Handeln im en-
geren Sinn“ (339). Er hat Recht, wenn er darauf besteht, dass der Mehrwert
der genealogischen Kritik ist, oft nicht zum Politischen gezählte und deshalb
übersehene Phänomene der Subjektivierung als politisch herauszustellen und
sie damit von „unterhalb der Schwelle der Wahrnehmungsraster verfasster po-
litischer Institutionen“ (339) in die Sichtbarkeit zu katapultieren. Doch daraus
folgt nicht, dass ‚die Politik‘ im Sinne von politisch steuerbaren Institutionen
als Ansatzpunkt des kritischen Projekts ausgeschlossen werden muss; im Ge-
genteil deutet Saars Auflistung der „in einem weiten Sinn ‚politischen‘, nämlich
öffentlichen, sozialen und institutionellen Arrangements“ (339) der Subjekti-
vierung gerade darauf hin, dass die meisten von ihnen politisch steuerbar sind
und damit für die Kritik eine ausgezeichnete Adresse bilden.

Wieso also schließt Saar eine normative Differenzierung von politischen In-
stitutionen danach, welche Art von Freiheit sie durch ihre Subjektivierung er-
möglichen, aus, obwohl sie aus der von ihm rekonstruierten Macht- und Sub-
jekttheorie abgeleitet werden kann? Der Grund dafür liegt in der Differenz
zwischen der Methode der Genealogie als Kritik und der Methode der poli-
tischen Philosophie und Theorie. Wie oben geschildert, wirkt die Genealogie
durch eine existenzielle Ansprache des Subjekts, die darüber funktioniert, des-
sen Identitäts- und Denkkategorien zu entselbstverständlichen, um es dadurch
zu erschüttern und zur Selbsttransformation anzuregen. Der Umgang der Ge-
nealogie mit Begriffen und Kategorien ist deshalb notwendigerweise entgren-
zend und verflüssigend. Am deutlichsten wird diese Entgrenzungsbewegung
an den Begriffen Freiheit und Macht. Die Genealogie entgrenzt den Freiheits-
und Machtbegriff durch ihre Macht- und Subjekttheorie, indem sie die Gren-
ze zwischen Freiheit und Macht zerfließen lässt. Diese Unbestimmtheit, die
Saar als Komplizität beschreibt, ist genau das, was hier als Freiheitsproblem
der Subjektivierung bezeichnet wird.

Die Genealogie funktioniert also durch die Exposition des Freiheitsproblems
der Subjektivierung. Nicht dass wir einfach unfrei sind, sondern das komplexe
Verhältnis der Komplizität steht im Mittelpunkt der genealogischen Kritik. Zu
versuchen, es sozialphilosophisch zu lösen, wäre ein ganz anderes Projekt, als
die Rekonstruktion der Funktionsweise der genealogischen Kritik, das der ge-
nealogischen Kritik sogar entgegenstünde:Wenn die Komplizität mit der Macht
sozialphilosophisch geordnet ist, und wir besser wissen, unter welchen Bedin-
gungen wir in welcher Art frei bzw. machtbestimmt sind, dann verliert die ge-
nealogische Kritik ihren Ansatzpunkt, ihr Problem. Die Genealogie ist also auf
das Freiheitsproblem der Subjektivierung angewiesen – es zu lösen, indemman

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


244 Freiheit als Kritik

die Begriffe Macht und Freiheit definiert, schließt und eingrenzt, würde sie
unterlaufen, weil ein gelöstes Problem nicht existenziell ansprechen kann. Die
Genealogie startet deshalb nicht mit einer Theorie darüber, was genau getan
werden muss, um frei zu werden, sondern sie untersucht und exponiert unsere
Unfreiheit und die Chance, dagegen etwas zu tun, mit einer völligen Offenheit
bezüglich dessen, was zu tun sei. Kurz: Klarheit darüber, wie und wann Sub-
jekte frei sein können ist nicht das Ziel der Genealogie und verhindert sogar ihr
Funktionieren.

Die in der vorliegenden Studie vorgeschlagene normative Differenzierung
von Institutionen ist aber genau eine solche begriffliche Schließung und Lö-
sung des Freiheitsproblems der Subjektivierung – deshalb kann sie nicht aus
der Genealogie heraus erfolgen. Diese Art der begrifflichen Schließung ist die
Sache der politischen Philosophie und politischen Theorie, sie möchte die Be-
griffe klären, festziehen und sichern. Sie ist normativ in dem Sinne, dass sie
bestimmte rational überprüfbare Angaben dazu macht, was getan werden soll-
te. Diese können natürlich argumentativ zurückgewiesen werden, doch dieses
argumentative Sprachspiel ist völlig anders als die existenzielle Angesprochen-
heit, die gerade durch die Verunklarung der Kategorien und der normativen
Orientierung funktioniert. Die vorgeschlagene normative Differenzierung von
Institutionen läuft auf ein politisches Reformprogramm heraus, doch ein poli-
tisches Reformprogramm kann nicht in der Weise existenziell ansprechen, wie
die genealogische Kritik. Wegen dieser entgegengesetzten Operationsweisen –
Entgrenzung und Schließung – kann Saars Rekonstruktion nicht in das Raster
einer Institutionentheorie übergehen.

3. Politische Theorie vs. Genealogie. Aber wieso gibt es dann überhaupt die
Motivation, Freiheit genauer und besser zu verstehen, aus der Verkomplizie-
rung des Freiheitsbegriffs hinauszukommen und mehr zu sagen? Dieses Be-
dürfnis ist prägend für die ganze in dieser Studie untersuchte Debatte. Alle
an ihr beteiligten Autor_innen nehmen eine ungeheure begriffliche Verkom-
plizierung wahr, auf die sie ordnend reagieren wollen. Die These ist, dass sich
dies mit einer Erweiterung von Saars Feststellungen zur Genealogie erklären
lässt. Genealogische Kritik wirkt durch ein spezifisches Angesprochensein ih-
rer Leser_innen, das abhängig ist von eben diesen Leser_innen. Nur wenn die-
se durch die genealogische Kritik beunruhigt sind, reagieren sie durch die ge-
wünschte Selbsttransformation. Saar differenziert allerdings verschiedene Le-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 245

ser_innen nicht weiter, als sie in Privilegierte und Diskriminierte zu unterschei-
den (334).87

Es ist nun instruktiv, genauer zu betrachten, wie sozialphilososphisch und
politiktheoretisch geprägte Leser_innen genealogische Kritik, insbesondere Fou-
caults Werk, aufgenommen haben. Sie wurden dadurch angesprochen, sogar
existenziell angesprochen, aber in einer anderen Art als derjenigen, die Saar als
den allgemeinen Effekt von genealogischer Kritik herausarbeitet. Sie wurden
nicht so sehr dazu angeregt, ihr eigenes Selbstbild zu überprüfen und nicht
mehr ein solches Subjekt sein zu wollen, sich selbst zu transformieren und
dadurch letztlich politische Ordnung zu ändern. Sie wurden vielmehr existen-
ziell angesprochen durch die philosophische Infragestellung und Verunklarung
der Grundbegriffe ihrer Disziplin. Die Reaktion darauf ist, zu versuchen, die-
se Grundbegriffe – wie Freiheit, Macht und Subjekt – genauer zu untersuchen
und plausible Bestimmungen zu entwickeln, die Foucaults Kritik mitberücksich-
tigen. Kurz: Sie haben Foucaults Entgrenzung der Begriffe als philosophische
Herausforderung angenommen und ihr Projekt ist es, sie wieder zu schließen
und zu vereindeutigen.

Auch Saar spricht als genau ein solcher Leser Foucaults. Er ist als politi-
scher Philosoph von Foucault irritiert und inspiriert, und versucht Ordnung zu
schaffen, wo Foucault die Begriffe der Disziplin durcheinander gebracht hat.
Seine Rekonstruktion der Genealogie ist damit selbst natürlich keine genea-
logische Kritik, sondern sozialphilosophisches Sprechen, das „Werbung für ei-
ne Perspektive und eine Methodik [betreibt], ohne die wohl die gegenwärtige

87 | Saar vertritt dort die These, dass nur für solcheMenschen denaturalisierende Effekte hat,

die in der gegebeben Ordnung als ‚natürlich‘ und ‚normal‘ anerkannt sind; für sowieso

aus der Orndung Ausgeschlossene wäre sie dagegen nur eine nachträgliche Deutung

eines ohnehin schon wahrgenommenen und gewussten Leides. Doch diese Differenzie-

rung ist problematisch, weil die Normierung so tief gehen kann, dass selbst Leid noch

als legitim, angemessen und normal angesehen wird, weshalb die Verdachtshermeneu-

tik innerhalb des Subjektivierungsparadigmas nicht konstatieren kann, dass alles gut

sei, nur weil die Ausgeschlossenen ihren Ausschluss als legitim empfinden und gar nicht

als Leid. Dass Leid immer direkt, quasi ungefiltert auch wahrgenommen werden kann,

ist hingegen eine Prämisse, die mit dem konstruktivistischen Subjektivierungskonzept

nicht kompatibel zu sein scheint. Selbstredend schließen sich hier eine Reihe klassischer

Probleme an, die das Verhältnis von Akteuren und kritischer Theorie und den mit kriti-

scher Theorie einhergehenden Paternalismus betreffen, vgl. dazu mustergültig Celikates

2009: Kritik als soziale Praxis und siehe Fn. 106, S. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


246 Freiheit als Kritik

sozialphilosophische Debatte ärmer und die sozialkritischen Waffen stumpfer
wären“ (346). Saars Kohärentmachungsstrategie ist eine andere als die Lem-
kes, der versucht, sozialtheoretisch Ordnung zu schaffen. Saar schafft sozial-
philosophische Ordnung, indem er erläutert, wie Foucault kohärent kritisiert.
Dies gelingt Saar, indem er den Kritikmodus den sozialtheoretischen Problemen
überordnet und die Sozialtheorie nur daran ausrichtet, dass sie dem Kritikmo-
dus entspricht. Die Probleme auf der Ebene der Sozialtheorie werden dadurch
aber, wie gezeigt, nicht gelöst. Das ist kein Problem für Saar, weil seine Rekon-
struktion gut beschreibt, wie genealogische Kritik funktioniert.

Doch die Frage danach, unter welchen Bedingungen wir auf unterschiedli-
che Art frei sind, bleibt relevant, auch wenn Saar erfolgreich gezeigt hat, dass
genealogische Kritik funktioniert und wieso gerade wegen dieses Funktionie-
rens von ihr nicht verlangt werden kann, sie zu beantworten. Die sozialtheo-
retische Komponente hat eine Eigenlogik, die auch durch die Unterordnung
unter den Kritikmodus nicht ausgeschaltet werden kann. Diese Eigenlogik ist
darin sichtbar, dass Saars Rekonstruktion auf klassischen sozialtheoretischen
Theoriekonstrukten beruht, wie die Feststellung der Komplizität des Subjekts
mit der Macht und der kritischen Selbsttransformation als Minimalbedingung
von Freiheit und der Transformation von gesellschaftlicher Ordnung. Dies sind
Erkenntnisse, die sich so nicht in Foucault oder Nietzsche finden lassen, son-
dern die sich nur aus Saars theoretischer Rekonstruktion ergeben, in der er
verschiedene Figuren und Argumente der beiden Autoren zu einer kohärenten
sozialtheoretischen Positionen zusammenfügt. Die dabei verwendeten Kohä-
renzkriterien entspringen der Eigenlogik der sozialtheoretischen Argumente.

Die Lücken und Spannungen, die auf dieser sozialtheoretischen Ebene in
Saars Rekonstruktion bleiben, lassen sich zwar durch die Unterordnung un-
ter den Kritikmodus und durch das Engziehen des Erkenntnisinteresses auf
die Funktionsweise der Genealogie aushalten. Doch gelöst sind diese Proble-
me als sozialtheoretische dadurch nicht; sie sind nämlich nie nur im Sprach-
spiel der Genealogie lokalisiert, sondern sind als sozialtheoretische Argumente
solche, die darüber hinaus Geltung beanspruchen. So hat die genealogische
Kritik, wenn sie als sozialtheoretischer Beitrag gelesen wurde, die Frage nach
Freiheit auf eine neue Art und Weise gestellt, an die dann durch das weitere
sozialtheoretische Prozessieren dieser Probleme von sozialphilosophisch inter-
essierten Leser_innen Foucaults angeschlossen wurde. Weil die sozialphiloso-
phische Debatte um Freiheit aber nicht auf die Aufgabe der Rekonstruktion
des Funktionierens von genealogischer Kritik beschränkt ist, sondern im Ge-
genteil die Frage nach Freiheit und Macht losgelöst davon bearbeitet, liegt die

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 247

spezifische Angesprochenheit der meisten Sozialphilosoph_innen auf der sozi-
altheoretischen Ebene, die Saar dem Kritikmodus unterordnet.

Das in Saars Rekonstruktion vorhandene aber untergeordnete Sprachspiel
der Sozialtheorie drängt also in den Vordergrund, sobald man den Fragefo-
kus vom Funktionieren der genealogischen Kritik wegbewegt, hin zur Frage
nach der Bedeutung von Freiheit. Es spricht nun nichts dagegen, die originär
sozialtheoretischen Elemente in einer weiteren Theoretisierungsbewegung zu
entwickeln und dabei die Spezifizität und Beschränkung der genealogischen
Methode (oder ihrer Rekonstruktion) abzuschütteln – also aus der Genealogie
heraus eine theoretische Bewegung, die von der Genealogie weg führt, einzulei-
ten.88 Allerdings kann dies nur gelingen, wenn klar ist, welche theoretischen
Elemente in welches Raster gehören; nur dann können die weiterzuverabei-
tenden Elemente der Sozialphilosophie und Sozialtheorie von den Teilen der
Genealogie getrennt werden, die gerade diese weitere Theoretisierung verhin-
dern. Genau dafür hat Saar die Mittel bereitgestellt, wie im Folgenden gezeigt
wird, wenn Saars mit Lemkes Ansatz in Dialog gebracht wird.

4.5 Zusammenfassung: Genealogie basiert auf
dem Freiheitsproblem der Subjektivierung

Saar entwickelt einen originellen und überzeugenden Weg zum Umgang mit
den Freiheitsproblemen bei Foucault: Er analysiert, wie Genealogie als kritische

88 | Es ist die Frage, ob nicht doch dagegen spricht, dass dies ja dem Funktionieren der Ge-

nealogie entgegensteht, es also die Genealogie zersetzen würde. Doch die Genealogie

käme nur zu einem Ende, wenn eine systematische Sozialtheorie Freiheit und Macht

tatsächlich ein für alle Mal beschreiben könnte und keine versteckten und kritikablen

Machteffekte mehr mehr übrigließe, die ihrem Blick entgingen. Wenn dies gelänge,

wären alle (theoretischen und politischen) Probleme tatsächlich gelöst, Genealogie gar

nicht mehr nötig und Stillstand und Frieden eingetreten. Dieses Ende der Geschichte ist

aber sowohl praktisch wie theoretisch so unwahrscheinlich, dass man davon ausgehen

kann, dass die begrifflichen Klärungen der politischen Theorie, auch diejenigen, die hier

erarbeitet werden, immer imperfekt bleiben und genug Angriffspunkte für immer neue

Hinterfragungen und Verunklarungen durch die Genealogie bieten. Realistisch bleibt

für die entgrenzende Kritik immer etwas zu tun, die Genealogie ist durch ein Begriffe

differenzierendes und Definitionen schließendes Projekt also nicht gefährdet, sondern

bekommt nur neues Material.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


248 Freiheit als Kritik

Methode funktioniert und ordnet sozialtheoretische Elemente von Foucaults
Arbeiten dieser Rekonstruktion des Kritikmodus unter. Damit weicht seine Stra-
tegie von Patton und Lemke ab, die die sozialtheoretischen Probleme als solche
bearbeiten. Der große Vorteil dieser Strategie ist es, das Freiheitsproblem der
Machtdetermination überzeugend transformieren und damit lösen zu können.
Gleichzeitig ist durch Saars Analyse deutlich geworden, dass das Freiheitspro-
blem der Subjektivierung von der Genealogie (und ihrer sozialphilosophischen
Rekonstruktion) gar nicht gelöst werden kann; hingegen kann die Lösung ge-
lingen, wenn man die Methode der Genealogie zugunsten der Methode der
klassischen politischen Theorie, die Institutionen normativ differenziert, ver-
lässt.

In Dramatik – Theorie der Macht in der Genealogie (Abschnitt 4.2) wurde
Saars besondere Strategie zur Lösung des Freiheitsproblems der Machtdeter-
mination rekonstruiert. Saar löst es, indem er zeigt, dass eine übertriebene
Darstellung unserer Unfreiheit ein Bestandteil der Genealogie als aufrüttelnder
Kritik ist, und keine sozialtheoretische Aussage, und dass die Genealogie wider-
sprüchlich wäre, wenn sie die so dargestellte Unfreiheit tatsächlich behaupten
würde. Die Lösungstrategie beruht also darauf, Aussagen über die Machtdeter-
miniertheit von Subjekten neu als dramatisierende Rhetorik zu kategorisieren
wodurch sie nicht mehr den Status von sozialtheoretischen Aussagen haben
und deshalb auch nicht als solche problematisch sind. Im Kommentar zu dieser
Lösungstrategie wurde sie mit ihrer Alternative konstrastiert – die sozialtheo-
retischen Aussagen als solche Ernst zu nehmen – was eine grundsätzliche Ent-
scheidungssituation erläuterte: Entweder, man betreibt genealogische Kritik,
aber dann sind die sozialtheoretischen Aussagen dem Kritikmodus untergeord-
net, oder man verfolgt die sozialtheoretischen Probleme eigenständig, kann
dies dann aber nicht im Modus der Genealogie tun, sondern nur im Modus der
klassischen politischen Theorie, die mit normativen Differenzierungen arbei-
tet. Damit konnten rückblickend die Probleme, die an Lemkes Ansatz heraus-
gearbeitet wurden, erklärt werden: Er versucht, Sozialtheorie zu betreiben und
dabei Foucaults Methode der Genealogie, vor allem ihrer Antinormativität, die
Treue zu halten und lehnt wissenschaftlich begründete politische Kritik ab.

Eine bestimmte, minimale Sozialtheorie geht aber mit der Genealogie als
kritischer Methode notwendig (und in den Genealogien selbst mehr oder we-
niger implizit) systematisch einher. Saars Rekonstruktion dieser Sozialtheorie
in Foucaults Spätwerk wurde in Sozialtheorie – Subjektivierung im Spätwerk
(Abschnitt 4.3) erläutert. Sie ist eine Position, die gleichermaßen die relati-
ve Freiheit als auch die relative Vermachtung von Subjekten betont, sie also

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foucault kritisiert kohärent 249

weder als absolut frei oder noch als absolut machtbestimmt konzipiert. Die So-
zialtheorie betont die Spannung zwischen Macht und Freiheit, die Grauzone
zwischen beiden, in der unklar ist, ob nun eher Freiheit oder eher Machtbe-
stimmtheit herrscht.89 Mit anderen Worten: Die zur Genealogie passende So-
zialtheorie beruht auf dem Freiheitsproblem der Subjektivierung und lässt es
deshalb bestehen. Die Genealogie funktioniert, indem sie es exponiert und da-
durch ihre Leser_innen zur Selbsttransformation anregt. Der dabei zugrunde
gelegte Freiheitsbegriff ist die negativ-unbestimmte und offeneMöglichkeit der
aktiven Selbsttransformation durch Kritik.

Während diese Sozialtheorie die zur Genealogie passende ist, ist sie, wie im
Kommentarabschnitt gezeigt, als Sozialtheorie problematisch. Dies liegt an ih-
rer Zurückhaltung, die Begriffe Macht und Freiheit einzugrenzen und genauer
zu bestimmen. Sie endet in einem uninformativen Sowohl-als-auch von Frei-
heit und Macht und kann deshalb nicht angeben, wie genau Freiheit als aktive
und direkte Selbstbestimmung aussehen kann. Die Diskussion dieses Problems
hat zu dem Vorschlag geführt, unterschiedliche Modalitäten verschiedener
Freiheitsbegriffe zu unterscheiden: Rudimentäre Freiheit als Anders-handeln-
Können gibt es grundsätzlich, sie ist sozialontologisch verallgemeinerbar und
bedingungslos. Freiheit als Kritik hingegen ist bedingt, sie ist zwar grundsätz-
lich möglich, aber nicht grundsätzlich aktuell. Um sie zu aktualisieren müssen
Bedingungen erfüllt sein; diese dritte Ebene der Bedingungen der Freiheit als
Kritik betrifft die Subjektivierungsregime, die Freiheit als Kritik ermöglichen.
Insofern das Problem auf dieser Ebene die Aktualisierung der generell nur
potentiellen Freiheit als Kritik für jeden Einzelnen ist, geht hier um die Ver-
allgemeinerung von Prozessen, die zu dieser Aktualisierung führen; dafür ist
die politische Institutionalisierung ein prädestiniertes Instrument. Doch diese
Verallgemeinerung und Institutionalisierung von Freiheit steht in einem Wi-
derspruch zum antiuniversalistischen und offenen Gehalt des Freiheitsbegriffs
der Freiheit als Kritik.

Der Abschnitt Kritik – Genealogie und politische Theorie (Abschnitt 4.4) hat
sich dieser Spannung zwischen der Institutionalisierung von Freiheit und ih-

89 | Die normalsprachliche Formulierung, dass „Freiheit herrscht“ wirft im Rahmen des Fou-

cault’schen Rahmens die Frage auf, ob Freiheit herrschen kann – der Kern des hier vertre-

tenen Arguments besteht darin, sie positiv zu beantworten. Freiheit kann überhaupt nur

verstanden werden, wenn man ihre Verfestigung in Subjektivierungsregimen bestimmt,

die mit Foucault als Regierung bezeichnet werden können, die wiederum der Normalfall

des mit Herrschaft bezeichneten Extremfalls ist.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


250 Freiheit als Kritik

rem offenen und antiuniversalistischen Charakter gewidmet und dabei Saars
Einordnung der Genealogie ins Feld der sozialphilosophischen Kritikmodelle
rekonstruiert, was ihre Gegensätzlichkeit zur politischen Theorie zeigt. Genea-
logie operiert mit einem offenen Freiheitsbegriff, insofern sie keine strikten und
allgemeinen Angaben darüber macht, wie Freiheit zu erreichen sei; sie beruht
vielmehr auf einer Entgrenzung und Verflüssigung des Freiheitsbegriffs, durch
die er in Frage gestellt wird, wodurch ihre Leser_innen existenziell angespro-
chen werden und sich selbst transformieren können, was die Möglichkeit für
neue (aber nicht aus der Genealogie heraus schon vorbestimmte) Freiheitspra-
xen eröffnet. Im Gegensatz dazu bemüht sich die politische Theorie um die
begriffliche Schließung und um eindeutige Definitionen

Ein Kommentar hat an Saars Charakterisierung der Genealogie als politisch
in dem Sinne, dass sie über den Umweg der Transformation des Subjekts auf
die Transformation der vom Subjekt getragenen sozialen und politischen In-
stitutionen zielt, angeschlossen. Saars Rekonstruktion der subjektivierenden
Wirkung von politischen Institutionen im Zusammenhang mit dem normativen
Freiheitsbegriff der Kritik legt eine normative Differenzierung von politischen
Institutionen nach ihrer subjektivierenden Wirkung nahe, um den Freiheitsbe-
griff zu spezifizieren. Saar geht diesen Weg aber nicht, weil eine solche Ver-
eindeutigung und Schließung des Freiheitsbegriffs das Funktionieren der Ge-
nealogie unterlaufen würde, denn klare Begriffe und gelöste Probleme können
nicht existenziell verunsichern. Es zeigt sich hier die Differenz des Sprachspiels
der politischen Theorie und der Genealogie – Schließung und Entgrenzung –
so dass die Bemühungen von Foucault-Interpret_innen um begriffliche Schlie-
ßung als immer-schon im Sprachspiel der politischen Theorie verortet werden
können. Sie werden von der Genealogie existenziell angesprochen (wie Saars
Rekonstruktion es nahe legt), allerdings in ihrer Identität als politische Theo-
retiker_innen. Sie reagieren deshalb sehr spezifisch: mit dem Versuch, die von
Foucault entgrenzten Grundbegriffe ihrer eigenen Disziplin wieder in Klarheit
und Gewissheit zu überführen; sie sind bemüht, begriffliche Klarheit wieder-
zuerlangen, wo Foucaults Interventionen die (begrifflichen) Dinge schwieri-
ger gemacht haben. Wenn man dem Problem der Entwicklung eines eindeuti-
gen Freiheitsbegriffs die Treue halten möchte, muss folglich die Entscheidung
getroffen werden, diesem Sprachspiel der politischen Theorie zu folgen und
die ihm entgegenstehenden Elemente des genealogischen Kritikmodus nicht
zu übernehmen, sondern nur an spezifische Elemente seiner Sozialtheorie an-
zuknüpfen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

