
Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

Bausteine einer Rezeptionsgeschichte und systema-
tische Überlegungen

Christof Mandry

Das Ziel der folgenden Ausführungen besteht darin, die Bedeutung
von Ricœurs Philosophie für die theologische Ethik zu untersuchen,
und zwar einerseits im Sinne des faktischen Einflusses durch die Re-
zeption im Denken und in den Werken von Moraltheologen und
theologischen Ethikern, sowie andererseits in sachlicher Hinsicht.
Was leistet Ricœurs Denken für die Entwicklung der theologischen
Ethik, wo würde es noch weitere Beschäftigung lohnen? Meiner
Wahrnehmung nach lassen sich zwei Wellen der Ricœur-Rezeption
in der theologischen Ethik ausmachen, die unterschiedlich umfang-
reich sind.1

I.

Zu ersten Phase der Ricœur-Rezeption in der
theologischen Ethik

Die erste Welle der Ricœur-Rezeption fand in der zweiten Hälfte der
siebziger Jahre statt. Sie interessierte sich vor allem für Ricœurs Ar-
beiten zur »Symbolik des Bösen«, seinen Symbolbegriff und seinen

Poetik des Glaubens A 117

1 Ich beschränke mich auf die deutschsprachige theologische Ethik, wohl wissend,
dass es beispielsweise in Frankreich (zum Beispiel A. Thomasset, Paul Ricœur,
une poétique de la morale. Aux fondements d’une éthique herméneutique et nar-
rative dans une perspective chrétienne, Leuven 1996) und in den USA (vgl. etwa
J. Wall [Hg.], Paul Ricœur and contemporary moral thought, New York 2002),
aber auch in Italien, eine theologisch-ethische Ricœur-Rezeption mit anderem
Verlauf und anderen Schwerpunkten gibt. Außerdem gehe ich nur auf die katho-
lische theologische Ethik ein. Dabei bin ich mir bewusst, dass vor allem die nord-
amerikanische Reaktion auf Ricœurs Denken interkonfessionell anders verlief.
Hier läge eine lohnende Aufgabe für eine vergleichende Studie. Vgl. auch den
Beitrag von Maureen Junker-Kenny in diesem Band.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hermeneutischen Ansatz, den er seinerzeit in Auseinandersetzung
mit dem damals in den Humanwissenschaften tonangebenden Struk-
turalismus entwickelte. Die Situation der theologischen Ethik dieses
Zeitraums war durchaus selbst vom »Konflikt der Interpretationen«
geprägt: Die Euphorie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil ließ
nach und der Streit über seine Auslegung hatte begonnen. Auseinan-
dersetzungen mit dem Lehramt über ethische Fragen – etwa in Fra-
gen der Sexualethik, der Medizinethik und der politischen Ethik –
wirkten sich nachhaltig auf das Selbstverständnis vieler Moraltheo-
logen aus. Neue, nicht-europäische Theologien – allen voran die la-
teinamerikanische Theologie der Befreiung – sorgten für produktive
Unruhe. Theologisch-ethische Neuansätze bemühten sich, die einge-
fahrenen Gleise einer überkommenen Handbuch-Morallehre zu ver-
lassen und insgesamt die Enge des naturrechtlich-neuthomistischen
Normdenkens zu überwinden. In diesem theoretischen und atmo-
sphärischen Zusammenhang ist auch die Entwicklung der »auto-
nomen Moral im christlichen Kontext« zu sehen, der es sowohl um
die Eigenständigkeit und Eigengesetzlichkeit des Sittlichen ging als
auch um eine neue theologische Würdigung der menschlichen Frei-
heit als Ansatzpunkt ethischer Theorie.2

Für diese erste Rezeptionsphase gehe ich exemplarisch auf Diet-
mar Mieths Theorie einer »narrativen Ethik«3 und auf Franz Böckles
einflussreiches Buch Fundamentalmoral4 ein. Beide wurden nahezu
zeitgleich veröffentlicht (nämlich 1976 und 1977), beide sind um die
Profilierung einer autonomen Moral im christlichen Kontext be-
müht, und beide greifen explizit und konstruktiv Gedanken von Ri-
cœur auf. Allerdings, wie zu zeigen ist, stellt sein Denken für sie
nicht die zentrale Referenz dar.

118 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

2 Zur Charakterisierung der Zeit vgl. D. Mieth, »Eine Situationsanalyse aus theo-
logischer Sicht«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, Mainz 1972, S. 13–33; F. Furger, »Zur
Begründung eines christlichen Ethos – Forschungstendenzen in der katholischen
Moraltheologie«, in: Theologische Berichte 4 (1974) S. 11–87, hier S. 11–24.

3 D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begründung einer narrati-
ven Ethik, Mainz 1976; zitiert nach der 2. Aufl., Mainz 1983.

4 F. Böckle, Fundamentalmoral, 6. Aufl., München 1994.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Dietmar Mieth: Strukturethik als Modellethik

In seiner 1976 veröffentlichen Studie zur Begründung einer narrati-
ven Ethik mit dem Titel Dichtung, Glaube und Moral geht es Mieth
einerseits um die methodisch reflektierte theologische und ethische
Interpretation von literarischen Werken. Auf einer grundsätzliche-
ren Ebene besteht sein Anliegen darin, als Alternative zu einer domi-
nanten, aber problematisch gewordenen naturrechtlichen Normethik
eine Modellethik als Strukturethik zu etablieren.5 Diese Struktur-
ethik soll sich zum einen dadurch auszeichnen, dass sie die Ge-
schichtlichkeit des Sittlichen angemessener einbeziehen kann als eine
Naturrechtsethik. Letztere denkt geschichtlichen Wandel im Ver-
ständnis des Sittlichen nach dem Substanz-Akzidenz-Schema, dem-
zufolge an einem unveränderten und unveränderlichen Wesenskern
bloß akzidentelle Veränderungen vorgehen. Strukturethik hingegen
denkt in Relationen. Zum anderen richtet sie die Aufmerksamkeit
auf das Kreative sittlicher Lösungen: Das Modell macht nicht die Lö-
sung zur Regel, sondern hebt auf das Schöpferische der Lösungsfin-
dung ab. Modellethik will also Ideen für das Finden neuer mora-
lischer Möglichkeiten an die Hand geben. Mieth bezeichnet dies als
»strukturalisieren«. Damit ist gemeint, dass ethische Systeme auf
ihren sittlichen Ursprungsimpuls hin betrachtet und darauf hin über-
prüft werden, ob der gegenwärtige Zustand als »Verfall« zu sehen
ist.6 Der springende Punkt ist dabei nicht, dass in einem nachahmen-
den Sinne zum »Ursprung« zurückzukehren ist. Vielmehr wird der
ursprüngliche Impuls im Modus des »Modells« interpretiert, dessen
kreative Leistung aufgenommen wird.

Das Modell bedeutet aber nicht, dass sich theologische Ethik auf
eine formale Anleitung zum Finden innovativer sittlicher Lösungen
beschränkt. Ganz im Gegenteil steht ihr das Modell als »dichtes« und

Poetik des Glaubens A 119

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

5 Vgl. W. Nethöfel, Moraltheologie nach dem Konzil. Personen, Programme, Posi-
tionen, Göttingen 1987, S. 190–209.

6 »Das Ethos der Interpretation ist ein mäeutisches Ethos: die Dinge zu sich selbst
kommen lassen, die Menschen sich selbst finden lassen, die Gesellschaftssysteme
sich strukturalisieren lassen usw. Der ›Ethiker‹ unterstellt sich dabei diesem struk-
turalen Selbsterwirkungsprozess. Darüber hinaus ist die Strukturethik eine Ethik
der Kritik und der Analyse. […] Daher muss der Punkt gesucht werden, aus dem
das System entsteht und dessen Verfall es ist. Sollte etwa das System einer katho-
lischen Moraltheologie ›strukturalisiert‹ werden, dann müsste es kritisch auf sei-
nen schöpferischen Ursprung reduziert und von diesem aus unter die Lupe ge-
nommen werden.« D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral, S. 58f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unausschöpfliches – weil nicht auf eine Regel zu reduzierendes – Bild
vor Augen, nämlich in der Gestalt Jesu Christi. Mieth verweist auf
die Gleichnisse des biblischen Jesus, deren sowohl kritische wie inno-
vative Stoßrichtung sich der Vereindeutigung durch ein normatives
System entziehen, und zwar aus mehreren Gründen: Die sittliche In-
tention der jesuanischen Botschaft geht auf die konkrete Verände-
rung (nicht auf eine allgemeine Ordnungsgestalt), sie zielt auf die
Konversion der sittlichen Haltung und auf Betroffenheit (nicht auf
eine kognitive Belehrung) und sie stellt die einengenden und fest-
legenden Rahmenbedingungen des Handelns in Frage. Damit wendet
sie sich sowohl den Selbstverständlichkeiten auf der individuellen
Ebene des sittlichen Bewusstseins als auch sozial vorhandenen Ein-
stellungen und Erwartungen kritisch zu. Dieser komplexen Gestalt
der biblischen Ethik versuchen die narrative Form und das sowohl
anschauliche wie interpretationsbedürftige Modell der Strukturethik
zu entsprechen.

Mieths Überlegungen greifen auf Ricœurs Philosophie an zwei
Stellen zurück. Zunächst geht es ihm darum, das skizzierte geneti-
sche »Strukturdenken« von einem ahistorischen Strukturalismus zu
unterscheiden.7 Dafür ist Ricœur ein geeigneter Gewährsmann, klagt
dieser doch gegenüber dem »Strukturalismus der ersten Phase«, den
er von der Priorisierung der langue und ihrer internen Verknüpfun-
gen geprägt sieht, unter Hinweis unter anderem auf die genetische
Linguistik Noam Chomskys eine stärkere Beachtung des Übergangs
zwischen der Ordnung des sprachlichen Systems (langue) und der
Ordnung der Rede (parole) ein.8 Für eine Philosophie der Sprache
ist es nicht ausreichend, die Möglichkeitsbedingungen der Semiolo-
gie zu erforschen, und die Möglichkeitsbedingungen des sprachlichen
Verweisens auf die Dinge im Akt der Rede auszublenden. Das sprach-
liche Zeichensystem und der Akt der Rede, so Ricœurs Argument,
stehen in einem Wechselverhältnis, das von den ständigen Versuchen
in Gang gehalten wird, im Redeakt das Denkbare und das Sagbare der
Erfahrung zum Ausdruck zu bringen. Mieth macht sich Ricœurs For-
mulierung zu eigen, mit der dieser die richtungweisende Bedeutung
der genetischen Weiterentwicklung strukturalistischen Denkens zu-

120 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

7 Vgl. ebd., S. 54.
8 Vgl. P. Ricœur, »Die Struktur, das Wort und das Ereignis«, in: Hermeneutik und

Strukturalismus. Der Konflikt der Interpretationen I, München 1973, S. 101–122,
hier S. 114–116.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sammenfasst: »Man ist hier dabei, zwischen Struktur und Ereignis,
zwischen Regel und Neuerung, zwischen Zwang und Wahl eine neue
Beziehung herzustellen – auf der Grundlage von dynamischen Vor-
stellungen, welche die Begriffe des strukturierten Inventars durch
solche der strukturierenden Operation ersetzen wollen.«9

Der zweite Punkt, an dem Mieth Ricœurs Denken explizit auf-
greift, betrifft den Umgang mit der »Tradition«, genauer: die Recht-
fertigung des Rückgriffs auf ein literarisches Kunstwerk des Mit-
telalters (den Tristan-Roman Gottfrieds von Straßburg), um die
Konzeption einer theologischen Modellethik zu entfalten. Es geht
Mieth dabei um eine »strukturale Entsprechung« zwischen Ethik
und Literatur, die der Eigengesetzlichkeit beider gerecht wird, indem
sie nicht das literarische Kunstwerk als ethisches Modell interpre-
tiert, sondern das Modell aus den Problemen gewinnt, die erst die
ethische Interpretation des Kunstwerks hervorbringt. Der Bezug auf
den mittelalterlichen Text erfolgt also nicht mit einem historischen
Erkenntnisinteresse, sondern mit der Absicht, dessen Auslegung in
die Gegenwart hineinzustellen. »Der Fortschritt der Theologie«, so
Mieth, »beruht auf ihrem geschichtlichen Rückgriff, in dem freilich
nicht einfach ›deposita‹ der Vergangenheit bewahrt werden, sondern
in dem verschüttete Antriebskräfte aus den Höhen theologischen
Denkens wieder zur dynamischen Wirkung befreit werden.«10 Er
verbindet dies mit Ricœurs Überlegungen zum theologischen Ur-
sprung der Hermeneutik, deren Nachvollzug der »geistigen Arbeit«,
die sie in den Traditionen findet, sich nicht in der Rekonstruktion
erschöpft, sondern kerygmatisch gegenwarts- und zukunftsbezogene
Kräfte freizusetzen intendiert. In dieser Zuordnung von Synchronie
und Diachronie erkennt Ricœur die Überlegenheit des hermeneuti-
schen Zugangs gegenüber der strukturalistischen Bevorzugung der
Synchronie. Der ursprüngliche »Sinnüberschuss« motiviert die Tra-
dition und ihre Interpretation, die als Interpretationsgeschichte
selbst Bestandteil der Tradition wird und insofern immer neue Ver-
gegenwärtigungen hervorbringt.11 Symbole und Mythen sind durch-
aus, konzediert Ricœur, der strukturalen Analyse zugänglich. Diese

Poetik des Glaubens A 121

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

9 Ebd. Hervorhebung im Original; vgl. D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral,
S. 54.

10 Ebd., S. 118.
11 P. Ricœur, »Struktur und Hermeneutik«, in: Hermeneutik und Strukturalismus,

S. 37–79, hier S. 60 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermag jedoch die innovative interpretatorische Dynamik nicht zu
verstehen, die von diesen ausgeht, da sie den Sinnüberschuss, der
auf dem semantischen Reichtum der Symbole und Mythen beruht,
nicht angemessen zu erfassen vermag. Ricœur folgert daraus, dass
»eine Tradition, die zukunftsträchtig ist und sich in verschiedene
Strukturen eingliedern lässt, mehr von der Überdeterminierung der
Inhalte als von der Remanenz der Strukturen getragen und genährt
wird«.12

b) Franz Böckle: Anthropologie des fehlbaren Menschen in der
Fundamentalmoral

Böckles grundlegendes Werk versucht eine Erneuerung der Moral-
theologie als Wissenschaft im Dialog mit Philosophie und Human-
wissenschaften. Anders als Mieth versteht er theologische Ethik in
erster Linie und überwiegend als Normwissenschaft. Die Frage nach
der nachvollziehbaren und allgemein vermittelbaren Begründung
moralischer Normen stellt für ihn die zentrale Aufgabe der theologi-
schen Ethik dar. Die Fundamentalmoral setzt jedoch noch tiefer an.
Sie fragt nach dem schlechthin letzten Grund der sittlichen Bean-
spruchung des Menschen. Böckles epochale Leistung besteht darin,
dass er diese Frage als Frage nach »dem Grund und den Grenzen sitt-
licher Autonomie des Menschen« rekonstruiert und sich damit pro-
grammatisch die Verbindung der moraltheologischen Grundlegung
mit dem neuzeitlichen Autonomiedenken zur Aufgabe macht.13 Es
geht ihm darum, die sittliche Beanspruchung des Menschen durch
Gott im Horizont neuzeitlichen Freiheitsdenkens zu situieren – sein
einflussreiches Werk gründet die »autonome Moral im christlichen
Kontext« in der menschlicher Freiheit, die selbst ihren Grund in Gott
findet. Dafür prägt Böckle den Ausdruck der »theonomen Auto-
nomie«.

Im Rahmen der Entfaltung der conditio humana, wie sie sich als
sittliche Wirklichkeit erfahrbar macht, geht Böckle auch auf Ricœurs
Symbolbegriff ein. Der Kontext besteht in der theologisch-ethischen
Aufarbeitung anthropologischer und moral-phänomenologischer
Aspekte des Phänomens der Schuld. Denn nachdem Böckle die sitt-
liche Autonomie auf Gott als ihren letzten Garanten zurückgeführt

122 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

12 Ebd., S. 64.
13 F. Böckle, Fundamentalmoral, S. 19.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat, muss er sich dem Phänomen des sittlichen Versagens stellen. Er
interpretiert es als eine der Autonomie inhärente Gefahr: die »ver-
absolutierte« Autonomie führt zum »Widerspruch« gegen Gott, also
zur Sünde. Die Rezeption Ricœurschen Denken dient dazu, einen
entscheidenden Übergang zu bearbeiten, nämlich von den verschie-
denen Gestalten des Widerspruchs unter dem Phänomen der Schuld
zur theologischen Deutung unter dem Begriff der Sünde. Hinfüh-
rend zeigt Böckle anhand literarischer Thematisierung von Schuld,
dass moderne Schulderfahrung weniger in Gestalt von Einzelüber-
tretungen moralischer Gebote reflektiert wird, sondern sich am Rät-
sel menschlicher Freiheit und Freiheitsverstrickung abarbeitet. Der
Blick auf die Reflexionsgestalten der Schulderfahrung führt ihn zur
Frage nach dem Verhältnis von Symbolen und Mythen, in denen die-
se Erfahrungen artikuliert und bekannt werden, auf der einen, und
ethischen Begriffen auf der anderen Seite.

An dieser Stelle geht er auf Ricœurs Arbeiten zur »Symbolik
des Bösen« ein. Ricœur untersucht Mythen und Symbole der Schuld,
um einen Umschlagpunkt zu verstehen, der sich dem unmittelbaren
begrifflichen Erfassen entzieht: Das Rätsel des Übergangs von der
Fehlbarkeit des Menschen zur bösen Tat soll eine Untersuchung der
sprachlichen Bilder erhellen, die genau dies bekennen.14 In der dia-
chronischen Abfolge dieser Symbole wird deutlich, dass sich die sym-
bolischen Ausdrucksformen, derer sich das Bekenntnis bedient, mit
dem religiösen Erfahrungshorizont verändern. Es findet, kurz gesagt,
eine Verinnerlichung der Schulderfahrung statt. Ricœur bringt diese
Entwicklung mit dem Ausdruck »von der Exteriorität zur Interiori-
tät« auf einen Nenner. Die quasi-physikalischen Bilder des Makels
oder des Schmutzes werden von anderen Bildern abgelöst, die sich
immer mehr auf eine »Innenseite« beziehen und damit ein zuneh-
mend verinnerlichtes und subjektiviertes religiöses Verhältnis zu
Gott widerspiegeln. Das Gewissen erscheint als ein internes Forum,
in dem Verfehlen als Sünde gegenüber Gott erfahren wird, gleichzei-
tig erscheint die Sünde als überpersonale, zwingende Macht; unter
dem Titel ethischer Schuld löst sich die Erfahrung sittlichen Verfeh-
lens stärker von kollektiven und überpersonalen Bezügen. Diese Ent-
wicklung der symbolischen Artikulationsgestalten ist jedoch nicht als

Poetik des Glaubens A 123

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

14 Vgl. ebd., S. 108–113 mit Bezug auf P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg
1971, und P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion« in: Concilium 6 (1970)
S. 384–393.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein-sinnige Ablösungsfolge zu verstehen. Ricœur arbeitet heraus,
dass das jeweils jüngere Symbol das vorhergehende zerstört, weil es
dessen Erfahrungshorizont auflöst. Insofern sind die Symbole »bil-
derstürmerisch«. Allerdings werden Sinngehalte der abgelösten
Symbole in den späteren, verinnerlichten bewahrt (»aufgehoben«).
So kann die religiöse Sündensprache die ältere Semantik des Makels
und von Reinheit und Unreinheit aufnehmen, und selbst das interio-
risierte moralische Gewissen wird in seiner Ohnmacht als »gefan-
gen« und »geknechtet« erlebt und ruft damit den überindividuellen
Verstrickungsaspekt der »Sündenmacht« in Erinnerung.15

Für Böckles Argumentation in der Fundamentalmoral sind die-
se Überlegungen insofern von Bedeutung, als sie ihm in zweifacher
Hinsicht erlauben, die Geschichtlichkeit des Sittlichen zu denken.
Zum einen kann er mit Ricœur die Sündenbegriffe in Bibel und
kirchlicher Tradition in einen geschichtlichen Zusammenhang set-
zen, der der Bewegung »vom Mythos zum Logos« folgt. Zum ande-
ren eröffnet ihm Ricœurs Argument von der Verknüpfung von Er-
fahrungshorizont und symbolischer Artikulation einen Raum für
weitere begriffliche Entwicklung, d. h. legitimiert seinen eigenen An-
satz, der dem modernen Freiheitsbewusstsein angemessen zu sein
und zugleich die Aspekte der Tradition »aufhebend« zu bewahren be-
ansprucht. Dies ist Böckles fundamentalethische Zielsetzung ins-
gesamt und Anlass für seine Rezeption des modernen Autonomie-
denkens, und in diese Konzeption versucht er auch die Begriffe
Schuld und Sünde einzupassen. Es kann hier nicht im Einzelnen dar-
gestellt werden, wie Böckle dies im Anschluss an Karl Rahners »über-
natürliches Existential« unternimmt. Er versteht die menschliche
Freiheit als eine ursprüngliche Anlage der Offenheit auf Freiheit
und auf Gottesbeziehung hin, die in einer den Einzelhandlungen vo-
rausliegenden »Grundoption« ergriffen wird, und zwar als »unsere
Antwort auf gegebene Freiheit«. Das Böse zeugt dann von einer Ver-
kehrung dieser Grundoption, die einerseits den Einzelsünden voraus-
liegt, zugleich aber eine Konsequenz aus diesen ist und wiederum
sündige Handlungen ausprägt.16

124 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

15 Vgl. ebd., S. 385–387.
16 Vgl. F. Böckle, Fundamentalmoral, S. 142–145, Zitat auf S. 145.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Die erste Phase der Ricœur-Rezeption im Rückblick

Die erste Welle der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik, für
die hier Mieth und Böckle herausgegriffen wurden, war dem Umfang
nach eher bescheiden. Dennoch darf sie nicht unterschätzt werden.
Ricœurs Denken stellt für beide Theologen eine philosophische Un-
terstützung des Anliegens bereit, die Geschichtlichkeit des Sittlichen
zu denken. Während Böckle es vor allem darum zu tun ist, mora-
lische Normen theologisch zu gründen und zugleich ihre Geschicht-
lichkeit zu denken, ergänzt und dynamisiert Mieth die reine Norm-
ethik durch seine Strukturethik. Der springende Punkt der
Geschichtlichkeit des Sittlichen liegt für ihn in der Dynamik, aus
der heraus der ethische Sinn einer Norm oder eines ethisches Mo-
dells konstituiert wird. Ricœurs Denken musste für beide attraktiv
erscheinen, weil es ethisch grundiert ist, sich (im Falle Böckles) mit
biblischen und christlichen Vorstellungen und ihrer geschichtlichen
Entwicklung beschäftigt, und weil es (in Mieths Fall) den struktura-
listischen Totalitätsanspruch überwindet und sprachinterne Bezüge
mit Weltbezügen wieder zu verbinden erlaubt. Für beide spielte si-
cherlich im Hintergrund außerdem eine Rolle, dass Ricœurs Philoso-
phie ein Modell bereitstellte, wie humanwissenschaftliche Erkennt-
nisse theologisch-ethisch rezipiert werden konnten.

Gleichwohl muss festgehalten werden, dass von Ricœur weder
für Mieths Strukturethik17 noch für Böckles fundamentalethischen
Ansatz18 die entscheidenden Anregungen ausgehen, oder er ein zen-
traler Gesprächspartner ist. Beide setzen Überlegungen von Ricœur

Poetik des Glaubens A 125

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

17 Die wichtigste philosophische Referenz für Mieth stellt Heinrich Rombach dar.
Über Günther Schiwy läuft die Vermittlung des französischen Strukturalismus.
Schiwy weist auch auf dessen ethische Potentiale hin; vgl. z. B. G. Schiwy, Der
französische Strukturalismus. Mode – Methode – Ideologie. Mit einem Anhang
mit Texten von de Saussure, Lévi-Strauss, Barthes, Goldmann, Sebag, Lacan, Al-
thusser, Foucault, Sartre, Ricœur, Hugo Friedrich, Reinbek 1969; »Sittliche Nor-
mierungen im Strukturalismus«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, S. 152–167.

18 Böckle ist vor allem inspiriert von transzendental-theologischem Denken und
einer erneuerten, nicht-thomistischen Thomas-Lektüre, insbesondere des Lex-
Traktates der Summa theologiae. Vgl. dazu die für Böckle wichtige Arbeit von
K.-W. Merks, Theologische Grundlegung der sittlichen Autonomie. Strukturmo-
mente eines »autonomen« Normbegründungsverständnisses im lex-Traktat der
Summa theologiae des Thomas von Aquin, Düsseldorf 1978. Der Nachweis der
Vereinbarkeit des Autonomiedenkens mit Thomas’ Moraltheologie ist Böckles
zentrales Argument für die theologische Legitimation, die Autonomie als Fun-
dament der Sittlichkeit anzusehen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein, um ihre Anliegen zu unterstützen und ihre Argumentation zu
verbreitern, treten aber nicht eigentlich in eine Auseinandersetzung
mit Ricœurs Philosophie ein. Die weitere Rezeption von Ricœurs
Denken in der theologischen Ethik blieb zunächst punktuell und eher
marginal. Die Ursachen, die dafür anzunehmen sind, liegen sowohl
auf Ricœurs Seite als auch auf der der theologischen Ethik. Zum
einen wandte sich Ricœurs philosophisches Interesse zunächst nicht
explizit ethischen Fragen zu. Von kleineren Veröffentlichungen ab-
gesehen, bearbeitete er vor allem grundsätzliche sprach-, text- und
subjektphilosophische Fragestellungen und entwickelte seine eigen-
ständige phänomenologisch-hermeneutische Philosophie. Zum an-
deren setzte sich die deutschsprachige theologische Ethik im selben
Zeitraum weithin mit der Begründung moralischer Normen aus-
einander und rezipierte in diesem Zusammenhang Jürgen Habermas’
Theorie des kommunikativen Handelns und die Diskursethik von
Karl-Otto Apel und Habermas. Auch anwendungsorientierte Fragen,
vor allem in der Medizin-, der Bio- und der Medienethik, standen
und stehen im Brennpunkt der ethischen Aufmerksamkeit. Weitere
stark rezipierte Philosophen sind John Rawls und seine Gerechtig-
keitstheorie sowie die Teilnehmer der daran anschließenden Kom-
munitarismus-Liberalismus-Debatte. So gesehen haben Ricœur und
die theologische Ethik seit den späten siebziger Jahren bis in die
neunziger Jahre unterschiedliche Wege eingeschlagen, die sich nur
wenig berührt haben.

Zweifellos ist Ricœurs Philosophie auch in dieser Epoche von
großer Relevanz für die Theologie; auch hat sein Interesse an bib-
lischen und religiösen beziehungsweise religionsphilosophischen
Themen und Traditionen nie nachgelassen – wenn er sie auch zeit-
weise eher »nebenbei« veröffentlicht hat.19 Die intensive theologi-

126 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

19 Es muss präzisiert werden, dass Ricœur sich zwar stets für die religiöse Sprache
und ihre Poetik interessiert hat, aber kaum für die Theologie und ihre Begrifflich-
keit, vgl. dazu C. Mandry, »The relationship between philosophy and theology in
the recent work of Paul Ricœur«, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Me-
mory, narrativity, self and the challenge to think God. The reception within theo-
logy of the recent work of Paul Ricœur, Münster 2004, S. 63–77. Bekanntlich war
Ricœur lange Zeit sehr darum bemüht, den »agnostischen« Abstand seiner Phi-
losophie zum christlichen Glauben zu betonen; so zuletzt noch P. Ricœur, Das
Selbst als ein Anderer, München 1996, S. 35–38. Vgl. zu diesem Problem der Ri-
cœur-Interpretation auch D. Müller, »Paul Ricœur (1913–2005). Un philosophe
aux prises avec la théologie«, in: Revue théologique de Louvain 37 (2006)
S. 161–178.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Beschäftigung mit moderner Hermeneutik, für die etwa David
Tracy oder Edward Schillebeeckx zu nennen sind, ist auch in Rezep-
tion von und in Auseinandersetzung mit Ricœur vor sich gegangen,
hat aber die theologische Ethik zunächst nicht ähnlich intensiv er-
fasst. Selbst der an der Gregoriana lehrende deutsche Moraltheologe
Klaus Demmer, der als einer der einflussreichsten Vertreter einer
hermeneutisch ausgerichteten Moraltheologie gelten muss, und der
die Wirkungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft ins
Zentrum seines Denkens stellt, rezipiert Ricœur nicht.20

II.

Ein thematischer Blick auf die weitere Ricœur-Rezeption

Es dauert bis in die späten achtziger und neunziger Jahre, ehe eine
weitere Phase der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik ein-
setzt. Sie wird dadurch begünstigt, dass Ricœur nun in Zeit und Er-
zählung21 und Das Selbst als ein Anderer philosophische Themen
bearbeitet, die auch in der theologischen Ethik Interesse finden: Er
legt eine elaborierte Theorie des Narrativen vor, die auch die Rezep-
tion der Erzählung und die Veränderung des Lesers durch die Lektüre
bedenkt, er trägt mit seiner Theorie der narrativen Identität zu einer
aktuellen Diskussion über personale Identität bei, an der sich auch die
theologische Ethik beteiligt, und er formuliert erstmals seine »Ethik«
zusammenhängend aus und greift damit zugleich in die Debatte über
das Gute und das Richtige ein. Alle genannten Themen stehen zudem
im Kontext einer komplexen Philosophie des geschichtlichen Selbst
und seiner Selbst-Vergewisserung, einer Philosophie die grundiert
ist vom Thema der Freiheit, ihren Bedingungen und ihrer Verletz-

Poetik des Glaubens A 127

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

20 Demmer steht vielmehr in der Tradition einer Transzendentalphilosophie und
-theologie, die im 20. Jahrhundert von neuscholastischem Denken ausgegangen
ist; vgl. K. Demmer, Sein und Gebot. Die Bedeutsamkeit des transzendentalphi-
losophischen Denkansatzes in der Scholastik der Gegenwart für den formalen
Aufriß der Fundamentalmoral, München 1971, sowie die Selbstcharakterisierung
in K. Demmer, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch orien-
tierter Fundamentalmoral, Düsseldorf 1980, S. 12.

21 P. Ricœur, Zeit und Erzählung, 3 Bde., München 1988–1991.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit.22 Diese Fragestellungen beschäftigen auch die theologische
Ethik und stoßen damit auf erhöhte Rezeptionsbereitschaft. Mit
dem Interesse am Narrativen knüpft diese Rezeption außerdem an
Motive an, die bereits für die erste Aufnahme Ricœurschen Denkens
bedeutsam waren.

Als begünstigender Faktor kommt hinzu, dass Ricœurs zuvor
eher verstreut publizierte religionsphilosophische Studien nun zu-
nehmend in Sammelbänden zugänglich gemacht werden und damit
in ihrem Zusammenhang viel deutlicher wahrgenommen werden
können.23

Der Beitrag von Ricœurs Philosophie ist für die theologische
Ethik mit Blick auf fünf Themenkreise wichtig.24

a) Ethische Identität

Im Zusammenhang mit einer post-cartesianischen Subjektphiloso-
phie des cogito brisé, die Ricœurs Denkweg insgesamt prägt, ent-
wickelt Ricœur in Das Selbst als ein Anderer einen Begriff des ethi-
schen Subjekts oder der ethischen Identität. Die Frage »Wer bin ich?«
kann das Selbst nicht beantworten, ohne sich seine Akte des Spre-
chens, des Handelns und des Verantwortens reflexiv wiederanzueig-

128 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

22 Vgl. C. Mandry, Ethische Identität und christlicher Glaube. Theologische Ethik im
Spannungsfeld von Theologie und Philosophie, Mainz 2002, S. 176f., 218f.;
M. Junker-Kenny, »Capabilities, convictions, and public theology«, in: M. Junker-
Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think
God, S. 153–201, hier S. 154–157; S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbar-
keit zur Hermeneutik des Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricœur«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 15–36.

23 Vgl. etwa die Sammelbände P. Ricœur, Lectures 3. Aux frontières de la philoso-
phie, Paris 1994; Figuring the sacred. Religion, narrative, and imagination, Min-
neapolis 1995. Das schmale, aber wichtige Bändchen Liebe und Gerechtigkeit, Tü-
bingen 1990, hat wegen der zweisprachigen Veröffentlichung vermutlich die
deutsche Rezeption positiv beeinflusst.

24 Ich greife im Folgenden auf Überlegungen zurück, die ich in C. Mandry, Ethische
Identität und christlicher Glaube, S. 141–279, ausführlich entfaltet habe. Im Rah-
men dieses Aufsatzes kann es natürlich nur darum gehen, einen knappen und in
der Akzentsetzung notwendigerweise subjektiven Einblick zu geben. Eine gründ-
liche Auseinandersetzung mit Ricœurs komplexem Werk und der Vielzahl der
darin enthaltenen ethischen Überlegungen und theologischen Anknüpfungs-
punkte würde den hier zur Verfügung stehenden Raum bei weitem sprengen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen25 – es hat wesentlich eine geschichtlich vermittelte Identität.
Diese damit auch grundlegend praktisch verfasste Identität des Selbst
hat nach Ricœur ihren »Schlussstein« in der ethischen Identität: Das
Selbst bezeugt, wer es ist, indem es nach einem »guten Leben mit
und für den anderen in gerechten Institutionen« strebt, und darin,
dass es sich als moralisch verantwortlich ansprechen lässt. Ricœurs
Überlegungen finden ihr Gegenstück in einer Theorie der Praxis, die
ebenfalls in Das Selbst als ein Anderer enthalten ist. Ricœur zeigt die
unausweichlich ethische Qualität von Praxis, die mit ihrer intersub-
jektiven und sozialen Natur zusammenhängt. Betrachtet man näm-
lich nicht isolierte Einzelakte, sondern deren Zusammenhänge in
größeren, gestaffelten Praktiken, dann wird sowohl deutlich, dass
ihnen sozial-kulturell vermittelte Gütestandards innewohnen, als
auch dass sie in die Lebenspläne und Lebensprojekte von Menschen
integriert sind und von daher unter deren Zielsetzung stehen, ein
insgesamt »gutes Leben« zu führen, das sich gerade in diesen Prakti-
ken und ihren intersubjektiven Verstrebungen realisiert.

Diese Gedanken sind für die theologische Ethik insofern von
großer Bedeutung, als damit die Fixierung auf die sittliche Qualität
von Einzelhandlungen überwunden werden kann, insofern die ethi-
sche Qualität der Lebensführung und die ethische Bedeutung von
Identität genauer erfasst werden können, und schließlich auch inso-
fern, als deren zeitliche Dimension neu in den Blick rückt. Darüber
hinaus macht Ricœur einsichtig, dass das Streben nach dem guten
Leben etwas Subjektiv-Persönliches ist, das mit der individuellen
Identität zutiefst verbunden, aber seiner Anlage nach gerade nicht
ich-fixiert ist, sondern sich in gelingenden Beziehungen zu anderen
realisiert und den Wunsch nach dem Guten des anderen einschließt.
Das Streben nach dem guten Leben beschränkt sich schließlich nicht
einmal auf interpersonale Beziehungen, sondern hat auch eine sozia-
le und politische Dimension. Mögen die Vorstellungen des »Guten«
in diesem Bereich auch vage und in der Moderne normativ überformt
sein, so legt Ricœur doch einen Gerechtigkeitssinn frei, der ein fun-
damentaler Sinn für Gleichheit ist und im Phänomen der Sozialität
selbst wurzelt, welches er mit Hannah Arendt auf ein Zusammen-
handeln-wollen als Basis des »Politischen« zurückführt.26

Poetik des Glaubens A 129

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

25 Diese Überlegungen hatte Ricœur in einer Reihe von wichtigen Studien vorberei-
tet, die im Band Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Paris 1986, zusam-
mengestellt wurden.

26 Vgl. P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, S. 236–241.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur bleibt bei der Entfaltung des ethischen Strebens nicht
stehen, sondern setzt ihm unter der Bezeichnung »Moral« die Di-
mension der sollensethischen Begrenzung entgegen. Aufgrund der
Verletzbarkeit menschlicher Identität und menschlicher Existenz
und aufgrund der tatsächlichen Verletzungen treten dem Streben
moralische Normen in Form eines unbedingten Einspruchs »Du
sollst nicht!« entgegen. Was zunächst wie ein radikaler Bruch zwi-
schen Wollen und Sollen erscheint, wird von Ricœur auf einer zwei-
ten Ebene in vorsichtiger Weise auch als eine Beziehung der Kon-
tinuität gedeutet. Denn worauf zielt der sollensethische Einspruch,
wenn nicht darauf, verzerrte und verletzte Gleichheit zwischen Men-
schen zu beklagen und zu berichtigen? Die Beschränkung von Frei-
heit soll Freiheit sichern. Bei näherem Hinsehen lässt sich bei Ricœur
eine Ethik des Könnens freilegen, die in mehrfacher Weise um die
Handlungsfähigkeit des Menschen kreist.

Ricœurs Begriff des ethischen Subjekts wird damit sehr kom-
plex: Wer ist es eigentlich, der nach einem guten Leben strebt, der zu
moralisch verantwortlichem Handeln aufgerufen ist, und der das Ri-
siko moralisch verantwortlicher Entscheidungen in diffizilen Situa-
tionen zu fällen und zu ertragen auf sich nimmt? Aus welchen Res-
sourcen heraus kann das Selbst es auf sich nehmen, ein Lebensprojekt
zu entwerfen und zu verfolgen? Welche Haltung zu sich selbst ist Vo-
raussetzung, um moralische Verpflichtung verspüren und ihr ent-
sprechen zu können? Welche praktische Zuversicht muss gegeben
sein, um in moralisch unklaren, ja tragischen Situationen eine den-
noch verantwortliche Entscheidung zu riskieren? Ricœur entfaltet
eine ebenso breite wie tiefe Sicht auf das ethische Selbst, weil er der
Problematik der zeitlichen Ausdehnung des Lebens und damit des
Aufrechterhaltens der Identität unter wandelnden Umständen nicht
ausweicht, sondern sie in den Mittelpunkt seiner Überlegungen stellt.
Damit können auch die reflexiven Bezugsweisen des Subjekts auf sich
selbst berücksichtigt werden, wie es sich als ethisch Strebendes und
moralisch Verantwortliches erfährt und – vermittelt über den Ande-
ren – zu schätzen und zu achten befähigt wird.

Ricœur hat die vielfältige Verschränkung zwischen individuel-
lem und sozialem Leben theoretisch aufgezeigt und damit einen kon-
zeptionellen Rahmen bereitgestellt, innerhalb dessen darzustellen
wäre, in welchen historischen und kulturellen Formen Selbstschät-
zung tatsächlich praktisch ausgeprägt wird. Der Zusammenhang mit
Praktiken und Lebensstilen, Lebensformen und -idealen muss kon-

130 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kret ausgefüllt werden, damit über die Formalität des Zusammen-
hängens hinaus der Wert der kulturellen Einstellungen plastisch wer-
den kann, durch die er je verwirklicht wird. Die theologische Ethik
nimmt sich dieser Aufgabe an, wenn sie auf Modelle des individuel-
len wie sozialen Lebensgelingens hinweist. Dazu muss sie reflektiert
und selbstkritisch die christliche Tradition aufarbeiten und vor die-
sem Hintergrund Alternativen zu gegenwärtigen Lebensformen pro-
filieren.

b) Narrative und ethische Identität

Es lohnt sich, noch weiter auf Ricœurs Überlegungen zur Identität
einzugehen, denn gerade seine Überlegungen zur narrativen Identi-
tät sind einerseits fruchtbar für theologische Ethik, stehen anderer-
seits jedoch in der Gefahr, zu schnell und zu undialektisch für eine
»narrative Theologie« vereinnahmt zu werden. Es wird leicht über-
sehen, dass Ricœurs Konzeption der narrativen Identität im Laufe
seines Werkes einer nicht unbeträchtlichen Entwicklung unterliegt,
und er sie schließlich kritisch an die ethische Identität koppelt. Fest-
zuhalten ist, dass es ihm mit der Unterscheidung zwischen zwei Modi
der Identität – idem und ipse – um zwei verschiedene Modi der zeit-
lichen Beständigkeit geht. Steht für idem-Identität modellhaft der
Charakter einer Person, an dessen Gleichbleiben (»Selbigkeit«) sich
ein Wiedererkennen über zeitliche Abstände hinweg festmacht, so
steht das Modell des gehaltenen Versprechens für die »Selbst-Stän-
digkeit« der ipse-Identität: Dass ich verlässlich zum gegebenen Wort
stehe, also in Zukunft affirmiere, was ich in Vergangenheit zugesagt
habe, kann ich nur praktisch bezeugen. Damit legt Ricœur jenen
Aspekt von Identität frei, der nicht auf ein Was reduzierbar, sondern
nur als Wer zu beantworten ist. Das Versprechen, das jeder von uns
ist, insofern er anderen gegenüber zusagt, auch in Zukunft er selbst
zu sein, auf den der andere sich verlassen kann, hat einen anderen
epistemischen Status als die Wiedererkennbarkeit an Merkmalen
der Selbigkeit. Zugleich wird der fundamental ethische Charakter
der Selbstheit (»Ipseität«) deutlich, denn sie impliziert einen ande-
ren, der Selbst-Ständigkeit erwartet und dem sie versprochen wird.
Ja, Ricœur geht so weit zu sagen, ich könne diese Selbst-Ständigkeit
mir nur zutrauen, weil sie mir vom Anderen zugemutet wird.

Im Licht dieser Überlegungen wird ersichtlich, dass narrative
Identität notwendig auf ethische Identität bezogen sein muss. Unter

Poetik des Glaubens A 131

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


narrativer Identität versteht Ricœur die Konstruktion eines Lebens-
zusammenhangs, der mit den Mitteln der Erzählung nach dem Mo-
dell der literarischen Figur von uns vorgenommen wird, um unserer
Biographie eine nachvollziehbare Gestalt zu geben. Die Erzählung
bringt die heterogenen sozialen Rollen, Lebenszusammenhänge, Le-
bensabschnitte, Lebensentwürfe, Handlungen und Widerfahrnisse in
eine biographische Ordnung, mit der eine Person von sich aussagt,
wie sie wurde, wer sie ist und als wer sie sich für die Zukunft verste-
hen will. Die narrative Identität blickt also sowohl zurück als auch
voraus, und sie ist bereits deshalb ethisch keinesfalls neutral, weil
sie gerade auch die Identifikationen mit Lebensprojekten, mit Über-
zeugungen, Werten und Umwertungen erzählt. Identität kann nur
narrativ artikuliert und expliziert werden.

Aber, und mit dieser Frage geht Ricœur in Das Selbst als ein
Anderer über Zeit und Erzählung hinaus, gibt es nicht viele mögliche
Erzählungen meines Lebens und kann ich nicht viele narrative Iden-
titäten entwerfen? Aus dem leichtfertigen, aber auch betrügerischen
Spiel der Identitäten führt nur die Bezeugung heraus, nämlich die
tätige Antwort auf die Frage »Wo bist du?«, die nur in einem »Hier
bin ich!« bestehen kann, also in einem Engagement, das die Bezeu-
gung der Selbst-Ständigkeit vollzieht. Das Problem der narrativen
Identität – das Flüchten in die unendlich mögliche Varianz des Erzäh-
lens – wird nicht erzählerisch gelöst, sondern ihm kann nur praktisch
begegnet werden. Dabei darf nicht unterschlagen werden, dass die
Bezeugung riskant ist: sie kann auch ausbleiben. Der Verrat ist im-
mer möglich.27 So mündet auch die narrative Identität in die ethische
Frage, aus welchen Ressourcen des Zutrauens und des Vertrauens die
Treue (zum anderen, zu mir selbst), die die Bezeugung wesentlich ist,
eigentlich ihre Motivation, ihre Kraft, auch ihre Wahrhaftigkeit
schöpft. Dies wird dadurch verschärft, dass die Bezeugung jedes Mal
neu die Selbst-Ständigkeit erweisen muss und erst mit dem Ende des
Lebens zu einem Abschluss kommen kann. Die theologische Ethik
kann sich dieser Problematik stellen, indem sie mehrere Überle-
gungsstränge miteinander verbindet, nämlich zur vielfältigen Dia-
logizität der menschlichen Existenz, die erst von anderen her und

132 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

27 Für eine weitergehende Analyse der Problematik vgl. B. Liebsch, »Das Selbst im
Missverhältnis zwischen Erzählung und Bezeugung. Versprechen – Vertrauen –
Verrat«, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul
Ricœurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 49–77.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch den Anderen zu sich selbst findet; zur Zeitlichkeit und Endlich-
keit menschlichen Lebens, woraus im Horizont des Glaubens sowohl
die Ernsthaftigkeit christlichen Lebens als auch seine Zuversichtlich-
keit folgen; sowie schließlich – und am anspruchvollsten – zur Not-
wendigkeit wie zur Grundlosigkeit von Vertrauen, zur Abgründig-
keit des Verrats und zu den schmalen Wegen zur Versöhnung, die
vielleicht letztlich allein im Modus der Hoffnung erahnt werden
können.

c) Die Freiheit des endlichen, fähigen Menschen

Die bereits angesprochene Handlungsfähigkeit liegt im Zentrum von
Ricœurs anthropologisch-ethischer Bestimmung des Menschen:
l’homme capable ist einerseits die Grundbestimmung, die Ricœurs
Ethik zusammenhält, andererseits schlägt er damit auch den Bogen
zu seinen religionsphilosophischen, biblisch-hermeneutischen Stu-
dien.28 Der Mensch erfährt seine Freiheit darin, dass er seine Hand-
lungen sich als seine eigenen aneignet, und darin sich als einen
Handlungsfähigen schätzen lernt. Das Tun-können (pouvoir faire)
ist für Ricœurs Philosophie des Selbst von großer Bedeutung. Es
kann nur bezeugt werden und ist gleichzeitig in der reflexiven Ver-
gewisserung die Basis für die Ressource der Selbstschätzung, aus der
wiederum ethisches Tun-können und Verantwortungsbereitschaft
sich speisen. Ricœur deutet das ethische Streben als Bejahung des
unthematisch bewussten eigenen Handlungsvermögens und damit
als »ursprüngliche Bejahung« von Selbstsein, das in der Gestalt der
ethischen Fürsorge andere Freiheit anerkennt. Mit Arendt erweitert
er das individuelle Tun-können zum kollektiven, politischen, indem
er das »gemeinsame Können« (pouvoir en commun) des koordinier-
ten Handelns in einem öffentlichen Erscheinungsraum als Grundlage
des politischen Zusammenhalts, der »Macht« deutet. Weil das Han-
deln der einen mit dem der anderen interferiert, ist die Handlungs-
fähigkeit jedoch immer prekär, sie droht in ungleichen, verzerrten
Interaktionsbeziehungen eingeschränkt und vermindert zu werden.
Im Tun-können wohnt auch immer die Fähigkeit zur Dominanz über
andere (pouvoir-sur), die Ricœur als Kern der Gewalt bezeichnet.
Ihre eigentliche Zerstörungskraft entfaltet sie dort, wo sie sich auf

Poetik des Glaubens A 133

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

28 Vgl. P. Ricœur, »Le destinataire de la religion. L’homme capable«, in: Archivio di
Filosofia 64 (1996) S. 19–34.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Selbstschätzung als Grundlage des Handeln-könnens richtet. Da-
mit wird auch einsichtig, dass diese personalen Ressourcen der Hand-
lungsfähigkeit von normativer Bedeutung sind: Sie als Freiheitsgut
und als Voraussetzung für Freiheitsvollzug zu schützen, ist gerade
die Zielsetzung von moralischen Normen, und in dieser Fluchtlinie
sind auch soziale Praktiken und Verhältnisse zu kritisieren.29

Mit Ricœur kann die Handlungsfähigkeit als anthropologisch-
ethischer Grundbegriff nochmals neu betrachtet werden, nun von
der Seite der Erfahrung ihrer Unverfügbarkeit: Mit dem Bekenntnis
der Verfehlung und mit der daraus erwachsenden Erkenntnis, fehlbar
zu sein, wird die eigene Freiheit als fragil, letztlich als entzogen er-
fahren. Das Rätsel des Bösen kreist ja darum, dass eigene Freiheit
nicht als Freiheit zum Guten, sondern als Zwang zum Bösen erfahren
wird, oder kantisch gesprochen, von einem Hang zum Bösen affiziert
ist. Es kann hier nur angedeutet werden, dass theologische Ethik mit
Ricœur das Skandalon des Bösen und die Verunsicherung der Freiheit
durch die Erfahrung der Fehlbarkeit zum Anlass nehmen muss, die
ex post-Identitätsartikulation des glaubenden Subjekts, zu neuer
Freiheit befreit zu sein, als vorsichtige Anknüpfung, als eine Weiter-
führung der Bezeugung von Freiheit zu verstehen, als eine vom Wi-
derfahrnis der Verfehlung belehrte Bezeugung, die sich die Freiheit
zum Guten nur im Modus der Hoffnung zutraut – aber daraus ihren
ethischen Handlungsraum gewinnt.

d) Gutes Leben – moralische Norm – kluge Entscheidung

Ricœurs »kleine Ethik« bietet außerdem der meta-ethischen Theo-
riebildung reichhaltiges Material an. Seine Unterscheidung und Zu-
ordnung von Ethik des guten Lebens und Sollensethik reiht sich ein
in eine ganze Reihe von jüngeren ethischen Bemühungen, das Gute
und das Richtige miteinander in Beziehung zu setzen. Die Originali-
tät seines Ansatzes besteht nicht zuletzt auch darin, der »Anwen-
dungsebene« zu ihrem eigenen Recht zu verhelfen und die Bedeu-
tung der »praktischen Weisheit« herauszustellen, mit der die
Allgemeinheit moralischer Normen mit der Singularität von Situa-
tionen und der Individualität von Personen vermittelt wird, und zwar
indem der ethische Sinn moralischer Normen für ihre Auslegung in
Zweifelsfällen fruchtbar gemacht wird. Ricœur stellt damit die Prio-

134 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

29 Vgl. C. Mandry, Ethische Identität und christlicher Glaube, S. 176f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rität des Guten in der Ordnung der ethischen Grundlegung fest, aber
eine Priorität des Sollens in der Erkenntnisordnung der sittlichen Er-
fahrung. Die Bedeutung der Überzeugung, die die Bezeugung als
reflexive Aneignung angemessener moralischer Entscheidungen an-
nimmt, führt ihn schließlich dazu, die Dialektik zwischen Argumen-
tation und Überzeugung auch als Dialektik zwischen Universalität
und Kontextualität zu interpretieren.

Ricœurs Theorie der Ethik stellt – auch in Verbindung mit sei-
nen religionsphilosophischen Studien – der theologischen Ethik
einen konzeptionellen Rahmen bereit, um jenseits eingefahrener
Gleise über ihren theologischen Charakter und die Modi nachzuden-
ken, mit denen sie christliche Traditionen und Glaubensüberzeugun-
gen in die ethische Reflexion fruchtbar einbezieht. Als Theologie ist
theologische Ethik Teil des theologischen Unternehmens, den christ-
lichen Glauben zu reflektieren und seinen Sinnanspruch argumenta-
tiv zu vertreten – ein Unterfangen, das wie der Glaube selbst über
Ethik weit hinausgeht. Theologische Ethik macht die Überzeugung
christlichen Glaubens, einer »Ökonomie der Gabe« zuzugehören,
für die ethische Lebensorientierung und Lebensreflexion in einem
umfassenden Sinne verständlich. Die vielfältigen und reichhaltigen
Bilder, Metaphern, Ideale und Konzepte der biblischen Texte und
der christlichen Tradition haben praktische Relevanz, weil sie die
Sichtweise auf menschliche Existenz, auf den Anderen, auf die Ge-
meinschaft und auf die Welt in einem spezifischen Sinne prägen,
aus dem etwas für die persönliche und gemeinschaftliche Lebensfüh-
rung folgt. Was das jeweils ist, muss theologische Ethik in einem
ebenso interpretatorischen wie kreativen Akt jeweils freilegen, ver-
ständlich und diskutabel machen. Aber auch die Bedeutung des Glau-
benshorizontes für das Aufstellen moralischer Normen darf nicht
unterschätzt werden. Denn moralische Normen müssen zwar »all-
gemein-vernünftig« begründet werden, aber die moralische Sensibi-
lität für gefährdete Güter der Lebensführung, für Benachteiligung
und Verletzung, von der die Suche nach moralischen Normen erst
angetrieben und motiviert wird, ist für Christen nicht ohne den
Glaubensbezug zu verstehen. Auch die vernünftige Moralbegrün-
dung findet in einem geprägten ethischen Aufmerksamkeitsraum
statt.

Der theologischen Ethik dienen diese Überlegungen auch als ein
Ausgangspunkt, ihren Doppelcharakter als Ethik und als theologi-
sches Unternehmen zu bestimmen, und gleichzeitig ihren Status als

Poetik des Glaubens A 135

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glaubensbezogene Reflexion im pluralistischen Umfeld zu reflektie-
ren.30 Dabei kommt auch der kirchliche Charakter der Theologie zum
Tragen; er hat zur Konsequenz, dass theologische Ethik unterschied-
liche Aufgaben und Rollen wahrnimmt, je nachdem, ob sie »nach in-
nen« zur Gemeinschaft der Glaubenden, oder »nach außen« in den
öffentlichen Raum einer pluralistischen Gesellschaft spricht, und je
nachdem, ob sie zu strebensethischen, sollensethischen oder anwen-
dungsorientierten Fragen beiträgt.

Nur auf letztere will ich hier kurz eingehen, weil diese als Pro-
bleme der angewandten Ethik seit geraumer Zeit in der gesellschaft-
lichen Öffentlichkeit besonders aufmerksam wahrgenommen und
diskutiert werden. Dabei geht es darum, zu moralischen Regelungen
und moralischen Einzelentscheidungen in solchen Bereichen zu ge-
langen, die etwa aufgrund medizinischer oder wissenschaftlich-tech-
nischer Entwicklungen als besonders neuartig und verunsichernd an-
gesehen werden. Theologische Ethik ist in diesem Bereich mit Recht
stark engagiert. Hier wird auch der christliche Glaube für die all-
gemeine Moral deshalb mit am fruchtbarsten, da es darum geht, die
Moralität der bestehenden Moral dadurch weiterzuentwickeln, dass
vor-moralische Sinnerfahrungen und Sinnpotentiale in das mora-
lisch-normative Erschließen von konkreten Problemstellungen und
Konflikten eingebracht werden. Es sind die Erzählungen, Bilder, Me-
taphern und Denkweisen des christlichen Glaubens, die mit ihren
Sensibilisierungen und Hoffnungen dem begrifflichen Moraldiskurs
einen kreativen Impuls geben können. Christliche Glaubensüberzeu-
gungen können aber auch aufgrund der ihnen eigenen Realistik ein
Mehr an Gerechtigkeit und an Anerkennung zwischen Personen zu
denken geben, das als bislang unentdecktes Potential im mensch-
lichen Dasein eingefaltet liegt. Eine Reformulierung des ethischen
Sinns von Konzepten der theologischen Tradition auf der begriff-
lichen Höhe der aktuellen Diskussion kann schließlich das Ethisch-
Rationale historischer Einsichten für den gegenwärtigen Kontext
verfügbar und fruchtbar machen. Diese Arbeit ist nur im Detail zu
leisten, in geduldigem Hören und Nachdenken der christlichen Über-
zeugungen und der Einsichten der Moralität, und sie erfordert eine

136 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

30 Vgl. dazu neben ebd., S. 279–297, auch C. Mandry, »Christliche Sozialethik zwi-
schen Theologie und Philosophie – ein Spagat?«, in: A. Bohmeyer und J. Frühbau-
er (Hg.), Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie,
Münster 2005, S. 87–98.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diskursive Kompetenz sowohl innerhalb der Kirche als auch inner-
halb der gesellschaftlichen Öffentlichkeit.

e) Das »aufgeforderte Selbst« des Glaubens und die
»Ökonomie der Gabe«

Ricœurs Überlegungen in Das Selbst als ein Anderer sowie seine re-
ligionsphänomenologischen und religionsphilosophischen Beiträge
halten für theologische Ethik überdies Anregungen bereit, um reli-
giöse und ethische Identität im geschichtlichen Selbst begrifflich ge-
nauer aufeinander zu beziehen, um den gläubigen Lebensvollzug in
seiner ethischen und »supra-ethischen« Verfasstheit zu bestimmen
und um die Dialektik zwischen Glauben und Ethik – zwischen Glau-
ben und Vernunft – auszubuchstabieren. Ricœurs Religionsphäno-
menologie nimmt erneut die Gestalt einer Hermeneutik religiöser,
in erster Linie biblischer Texte an. Die Subjektstruktur, die er an
mannigfachen biblischen Textsorten festmacht, lässt sich zusammen-
fassen als sujet convoqué. Das Selbst des biblischen Glaubens steht
unter der Erfahrung eines Rufes, der unverfügbar und unerwartet
ergangen ist und der zu einer Antwort nötigt.31 Die Antwort besteht,
formal gesprochen, darin, sich in der Symbolwelt des »großen
Codes« der Bibel selbst zu verstehen. Sowohl innerbiblisch als auch
christentumsgeschichtlich gibt es eine Vielzahl von Modellen und
Lebensformen, die diese Struktur der »Nachfolge« praktisch ausdeu-
ten, und die in einem literarischen und historischen Verweisungs-
zusammenhang stehen. Für den Glaubenden in der Moderne ist viel-
leicht die Gestalt des christlichen Gewissens am signifikantesten.
Ricœur hat das Gewissen philosophisch als ein herausragendes Phä-
nomen des Anderen im Selbst beschrieben. An dieser Figur ändert
das christliche Verständnis nicht die grundlegende Phänomenalität,
aber transformiert und intensiviert sie, indem der Gewissensruf zu
den eigensten Seinsmöglichkeiten mit dem Modell des Menschen-
sohnes als Abbildes Gottes in Verbindung gebracht wird. So erhält
das Gewissen eine spezifische christliche Ausprägung, die für die ge-
samte Identität des Glaubenden steht.

Notgedrungen etwas abstrakt kann man sagen, dass christliche
Identität bedeutet, sich in den symbolischen Koordinaten der bib-

Poetik des Glaubens A 137

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

31 Für das Folgende greife ich auf Überlegungen in C. Mandry, Ethische Identität
und christlicher Glaube, S. 267–271 zurück.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Welt und der lebendigen Tradition der Kirche zu verstehen.
Sie drückt sich in lebensgeschichtlich unterschiedlich ausgeprägten
Vollzugsformen leiblich aus – in eminenter Weise etwa im Gebet.
Für dieses Selbstverstehen hat Ricœur den Ausdruck gefunden, es
sei das Bewusstsein der Zugehörigkeit zu einer »Ökonomie der Ga-
be«. Das meint die biblisch-christlich artikulierten vielfältigen –
nicht in erster Linie ethischen – Erfahrungen des Eingebettetseins in
das »Gute«: der guten Schöpfung, der Zuwendung Gottes, der Ver-
bindung mit anderen Menschen, der Befreiung von der Sünden-
macht – die eine Fähigkeit zum Guten freisetzen. Ethische und reli-
giöse Identität sind voneinander unterschieden, insofern sie
unterschiedlichen Dimensionen der Selbstheit angehören. Selbstsein
ist grundlegend ethisch verfasst, weil Selbstsein bedeutet, sich als
verantwortlich und als verfügbar zu bezeugen; die religiöse Identität
umfasst dies nochmals, indem sie das Verantwortlichsein und Ver-
fügbarsein aus dem Anspruch und dem Zuspruch einer gottgegebe-
nen Ökonomie der Gabe heraus ins freie Können hebt. Die Kon-
sequenz daraus ist nicht, dass eine argumentativ vorgehende Ethik
überflüssig oder in einem Liebesethos »aufgehoben« würde, sondern
wie ausgehend von Ricœurs Essay Liebe und Gerechtigkeit gezeigt
werden kann, die wechselseitige kritische wie kreative Bezogenheit
zwischen christlichem Liebesgebot und Gerechtigkeitsforderung.
Der theologische Charakter der theologischen Ethik lässt sich somit
entfalten als ethischer Impuls für ein Mehr an Gerechtigkeit, das be-
gründet ausgewiesen werden muss. Dieser Impuls gründet in der
»supra-ethischen« Zugehörigkeit zur Ökonomie der Gabe, zusam-
mengefasst in der Überzeugung, geliebt zu sein und daher unter der
Aufforderung zu stehen, selbst zu lieben – einer Aufforderung, die
nicht moralischer Natur ist, sondern Bestandteil der gläubigen Got-
tesbeziehung.

III.

Ausblick: Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs
Philosophie zur theologischen Ethik

Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs Philosophie zur theologi-
schen Ethik betreffen zunächst Ricœurs umfangreiches geschichts-

138 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophisches Werk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen32. Neben
den philosophischen und epistemologischen Reflexionen über indivi-
duelles und kollektives Gedächtnis, das Verhältnis von Geschichts-
schreibung und Einbildungskraft, das Gründen von Erinnern und
Vergessen im Geschichtlichsein des Menschen und vieles mehr wer-
den dort auch ethische Aspekte des Erinnerns und der politischen
Gedächtniskultur behandelt. Wie sind beispielsweise »Erinnerungs-
pflicht« und »Recht auf Vergessen« zu verstehen, wenn man sowohl
bedenkt, dass jedes Erinnern ein Vergessen voraussetzt und bedingt,
als auch dass jede Gedächtniskultur unweigerlich mit kollektiver
Identität verbunden ist, und wenn man schließlich nicht vergisst,
dass Täter und Opfer von Erinnern und Vergessen in ganz unter-
schiedlicher Weise betroffen sind? Wie ist überhaupt ein erinnernder
Bezug auf Geschichte ethisch und moralisch zu sehen? Diese Themen
sind für die christliche Theologie von großer Bedeutung, doch wer-
den sie in der theologischen Ethik eher randständig behandelt. Dabei
bestünden auf einer fundamentalethischen Ebene vielfältige An-
knüpfungspunkte an Überlegungen der narrativen Ethik und der Ge-
dächtniskultur. Eine theologische Ethik des Politischen und eine Frie-
densethik sollten darüber hinaus beispielsweise prüfen, inwiefern
Ricœurs Denken die ethische Reflexion von aktuellen Formen der
Vergangenheitsbewältigung bereichern könnte. Institutionen wie
die südafrikanischen – aber auch andernorts eingerichteten – Truth
and Reconciliation Commissions stellen sich der schwierigen Auf-
gabe, um einer politischen Friedenssicherung und gesellschaftlichen
Zukunftsfähigkeit willen die Vorgänge und Verbrechen einer dunk-
len Vergangenheit aufzuarbeiten, um durch historische »Wahrheit«
und mit dem Mittel des Rechts nicht nur Gerechtigkeit, sondern so
etwas wie »Versöhnung« zu erlangen. Theologische Ethik könnte
und sollte sich einbringen und die Implikationen, die Möglichkeiten
und die Grenzen des sowohl politischen wie rechtlichen wie auch mo-
ralischen – und letztlich religiösen? – Umgangs mit Geschichte und
Vergessen bedenken.

In ganz anderer Weise situiert sich Ricœurs letztes Buch Wege
der Anerkennung bereits selbst in einer sozialphilosophisch-ethi-
schen Debatte über eine erneuerte und über Hegel hinausgehende

Poetik des Glaubens A 139

Paul Ricœurs Beitrag zur theologischen Ethik

32 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie der Anerkennung.33 Präziser sind es der Begriff der »Aner-
kennung«, in dem die grundlegende normative Struktur der Gesell-
schaft erblickt, und der Kampf um Anerkennung, in dem in einer
gegenüber Hegel modifizierten Weise das Motiv für die Entwicklung
sozialer Institutionen erkannt werden.34 Ricœur zeichnet diese Theo-
rie als Antwort auf Hobbes politische Philosophie nach, konfrontiert
aber dann die ganze Denkrichtung mit dem Verdacht, der Kampf um
Anerkennung und die damit zusammenhängende Fixierung auf Ne-
gativformen der verweigerten Anerkennung und der Missachtung
seien nicht so grundlegend, wie sie prätendieren. Führt das Verlan-
gen nach Anerkennung, akzeptiert man es als sozialphilosophisches
»Grundgesetz«, nicht dazu, immer und überall nur Defekte der An-
erkennung zu sehen, die hinter einer noch volleren Anerkennung
zurückbleiben, und damit zu einem »unglücklichen Bewusstsein«?

Ricœur stellt dagegen die Erfüllungszustände, die tatsächlichen
Erfahrungen gelungener sozialer Beziehungen (er nennt sie »Frie-
denszustände«) und versucht sie von einer alternativen Sozialtheorie
der Gabe her zu profilieren.35 Das Paradox von Gabe und Gegengabe
unterläuft für ihn das Paradigma des Kampfes und weist auf Formen
der Anerkennung hin, die gerade nicht als Resultat von Auseinander-
setzungen zustande kommen, sondern aus einer ursprünglichen Ge-
nerosität resultieren, das heißt: aus der Asymmetrie einer unbeding-
ten Anerkennung. Ricœurs Überlegungen stellen die fundamentale
Frage, ob Ethik ihren Anfang beim Konflikt nehmen muss oder bei
den Friedenszuständen, bei den Modellen von Tausch und Markt
oder von Gabe und nicht berechnender Gegengabe. In dieser radika-
len Alternative scheinen noch etliche Denkwege abseits gesell-
schaftsethischer Gewohnheiten angelegt, die auch theologische Ethik
kritisch abschreiten sollte.

140 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Christof Mandry

33 Vgl. P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkannt-
sein, Frankfurt 2006, S. 272.

34 Vgl. A. Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, erw. Ausg. Frankfurt 2003.

35 Vgl. ebd., S. 273f. Die biblische agape ist für Ricœur der Paradefall einer groß-
herzigen interpersonalen Wechselseitigkeit, die die tauschförmige Reziprozität
unterläuft. – Die außerhalb Deutschlands bereits im Gang befindliche Gabe-De-
batte wird nun auch hierzulande aufgenommen; für eine vorsichtige theologisch-
ethische Annäherung vgl. C. Mandry, »Logik der Ethik – Logik der Gabe. Theo-
logisch-ethische Überlegungen«, in: M. Gabel und H. Joas (Hg.), Von der
Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phänomenologie in der Diskussi-
on, Freiburg 2007, S. 234–251.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zu ersten Phase der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik
	II. Ein thematischer Blick auf die weitere Ricœur-Rezeption
	III. Ausblick: Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs Philosophie zur theologischen Ethik

