Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

Bausteine einer Rezeptionsgeschichte und systema-
tische Uberlegungen

Christof Mandry

Das Ziel der folgenden Ausfithrungen besteht darin, die Bedeutung
von Ricceurs Philosophie fiir die theologische Ethik zu untersuchen,
und zwar einerseits im Sinne des faktischen Einflusses durch die Re-
zeption im Denken und in den Werken von Moraltheologen und
theologischen Ethikern, sowie andererseits in sachlicher Hinsicht.
Was leistet Ricceurs Denken fiir die Entwicklung der theologischen
Ethik, wo wiirde es noch weitere Beschiftigung lohnen? Meiner
Wahrnehmung nach lassen sich zwei Wellen der Ricceur-Rezeption
in der theologischen Ethik ausmachen, die unterschiedlich umfang-
reich sind.!

Zu ersten Phase der Ricoeur-Rezeption in der
theologischen Ethik

Die erste Welle der Ricoeur-Rezeption fand in der zweiten Halfte der
siebziger Jahre statt. Sie interessierte sich vor allem fiir Ricceurs Ar-
beiten zur »Symbolik des Bosenk, seinen Symbolbegriff und seinen

! Ich beschrinke mich auf die deutschsprachige theologische Ethik, wohl wissend,
dass es beispielsweise in Frankreich (zum Beispiel A. Thomasset, Paul Ricceur,
une poétique de la morale. Aux fondements d'une éthique herméneutique et nar-
rative dans une perspective chrétienne, Leuven 1996) und in den USA (vgl. etwa
J. Wall [Hg.], Paul Ricceur and contemporary moral thought, New York 2002),
aber auch in Italien, eine theologisch-ethische Ricceur-Rezeption mit anderem
Verlauf und anderen Schwerpunkten gibt. Aulerdem gehe ich nur auf die katho-
lische theologische Ethik ein. Dabei bin ich mir bewusst, dass vor allem die nord-
amerikanische Reaktion auf Ricceurs Denken interkonfessionell anders verlief.
Hier ldge eine lohnende Aufgabe fiir eine vergleichende Studie. Vgl. auch den
Beitrag von Maureen Junker-Kenny in diesem Band.

Poetik des Glaubens A~ 117

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christof Mandry

hermeneutischen Ansatz, den er seinerzeit in Auseinandersetzung
mit dem damals in den Humanwissenschaften tonangebenden Struk-
turalismus entwickelte. Die Situation der theologischen Ethik dieses
Zeitraums war durchaus selbst vom »Konflikt der Interpretationen«
geprigt: Die Euphorie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil lief3
nach und der Streit {iber seine Auslegung hatte begonnen. Auseinan-
dersetzungen mit dem Lehramt {iber ethische Fragen — etwa in Fra-
gen der Sexualethik, der Medizinethik und der politischen Ethik —
wirkten sich nachhaltig auf das Selbstverstindnis vieler Moraltheo-
logen aus. Neue, nicht-europiische Theologien — allen voran die la-
teinamerikanische Theologie der Befreiung — sorgten fiir produktive
Unruhe. Theologisch-ethische Neuansitze bemiihten sich, die einge-
fahrenen Gleise einer iiberkommenen Handbuch-Morallehre zu ver-
lassen und insgesamt die Enge des naturrechtlich-neuthomistischen
Normdenkens zu iiberwinden. In diesem theoretischen und atmo-
sphirischen Zusammenhang ist auch die Entwicklung der »auto-
nomen Moral im christlichen Kontext« zu sehen, der es sowohl um
die Eigenstindigkeit und Eigengesetzlichkeit des Sittlichen ging als
auch um eine neue theologische Wiirdigung der menschlichen Frei-
heit als Ansatzpunkt ethischer Theorie.?

Fiir diese erste Rezeptionsphase gehe ich exemplarisch auf Diet-
mar Mieths Theorie einer »narrativen Ethik«® und auf Franz Bockles
einflussreiches Buch Fundamentalmoral* ein. Beide wurden nahezu
zeitgleich veroffentlicht (ndmlich 1976 und 1977), beide sind um die
Profilierung einer autonomen Moral im christlichen Kontext be-
miiht, und beide greifen explizit und konstruktiv Gedanken von Ri-
ceeur auf. Allerdings, wie zu zeigen ist, stellt sein Denken fiir sie
nicht die zentrale Referenz dar.

2 Zur Charakterisierung der Zeit vgl. D. Mieth, »Eine Situationsanalyse aus theo-
logischer Sicht«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, Mainz 1972, S. 13-33; F. Furger, »Zur
Begriindung eines christlichen Ethos — Forschungstendenzen in der katholischen
Moraltheologie«, in: Theologische Berichte 4 (1974) S. 11-87, hier S. 11-24.

3 D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begriindung einer narrati-
ven Ethik, Mainz 1976; zitiert nach der 2. Aufl., Mainz 1983.

4 F. Bockle, Fundamentalmoral, 6. Aufl., Miinchen 1994.

118 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

a) Dietmar Mieth: Strukturethik als Modellethik

In seiner 1976 veroffentlichen Studie zur Begriindung einer narrati-
ven Ethik mit dem Titel Dichtung, Glaube und Moral geht es Mieth
einerseits um die methodisch reflektierte theologische und ethische
Interpretation von literarischen Werken. Auf einer grundsétzliche-
ren Ebene besteht sein Anliegen darin, als Alternative zu einer domi-
nanten, aber problematisch gewordenen naturrechtlichen Normethik
eine Modellethik als Strukturethik zu etablieren.’ Diese Struktur-
ethik soll sich zum einen dadurch auszeichnen, dass sie die Ge-
schichtlichkeit des Sittlichen angemessener einbeziehen kann als eine
Naturrechtsethik. Letztere denkt geschichtlichen Wandel im Ver-
stindnis des Sittlichen nach dem Substanz-Akzidenz-Schema, dem-
zufolge an einem unverinderten und unverinderlichen Wesenskern
blof3 akzidentelle Verinderungen vorgehen. Strukturethik hingegen
denkt in Relationen. Zum anderen richtet sie die Aufmerksamkeit
auf das Kreative sittlicher Losungen: Das Modell macht nicht die Lo-
sung zur Regel, sondern hebt auf das Schépferische der Losungsfin-
dung ab. Modellethik will also Ideen fiir das Finden neuer mora-
lischer Moglichkeiten an die Hand geben. Mieth bezeichnet dies als
»strukturalisieren«. Damit ist gemeint, dass ethische Systeme auf
ihren sittlichen Ursprungsimpuls hin betrachtet und darauf hin iiber-
priift werden, ob der gegenwirtige Zustand als »Verfall« zu sehen
ist.® Der springende Punkt ist dabei nicht, dass in einem nachahmen-
den Sinne zum »Ursprung« zuriickzukehren ist. Vielmehr wird der
urspriingliche Impuls im Modus des »Modells« interpretiert, dessen
kreative Leistung aufgenommen wird.

Das Modell bedeutet aber nicht, dass sich theologische Ethik auf
eine formale Anleitung zum Finden innovativer sittlicher Losungen
beschrinkt. Ganz im Gegenteil steht ihr das Modell als »dichtes« und

5 Vgl. W. Nethofel, Moraltheologie nach dem Konzil. Personen, Programme, Posi-
tionen, Gottingen 1987, S. 190-209.

¢ »Das Ethos der Interpretation ist ein médeutisches Ethos: die Dinge zu sich selbst
kommen lassen, die Menschen sich selbst finden lassen, die Gesellschaftssysteme
sich strukturalisieren lassen usw. Der >Ethiker< unterstellt sich dabei diesem struk-
turalen Selbsterwirkungsprozess. Dariiber hinaus ist die Strukturethik eine Ethik
der Kritik und der Analyse. [...] Daher muss der Punkt gesucht werden, aus dem
das System entsteht und dessen Verfall es ist. Sollte etwa das System einer katho-
lischen Moraltheologie >strukturalisiert werden, dann miisste es kritisch auf sei-
nen schopferischen Ursprung reduziert und von diesem aus unter die Lupe ge-
nommen werden.« D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral, S. 581.

Poetik des Glaubens A~ 119

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Christof Mandry

unausschopfliches — weil nicht auf eine Regel zu reduzierendes — Bild
vor Augen, namlich in der Gestalt Jesu Christi. Mieth verweist auf
die Gleichnisse des biblischen Jesus, deren sowohl kritische wie inno-
vative StofSrichtung sich der Vereindeutigung durch ein normatives
System entziehen, und zwar aus mehreren Griinden: Die sittliche In-
tention der jesuanischen Botschaft geht auf die konkrete Verinde-
rung (nicht auf eine allgemeine Ordnungsgestalt), sie zielt auf die
Konversion der sittlichen Haltung und auf Betroffenheit (nicht auf
eine kognitive Belehrung) und sie stellt die einengenden und fest-
legenden Rahmenbedingungen des Handelns in Frage. Damit wendet
sie sich sowohl den Selbstverstandlichkeiten auf der individuellen
Ebene des sittlichen Bewusstseins als auch sozial vorhandenen Ein-
stellungen und Erwartungen kritisch zu. Dieser komplexen Gestalt
der biblischen Ethik versuchen die narrative Form und das sowohl
anschauliche wie interpretationsbediirftige Modell der Strukturethik
zu entsprechen.

Mieths Uberlegungen greifen auf Ricceurs Philosophie an zwei
Stellen zuriick. Zunéchst geht es ihm darum, das skizzierte geneti-
sche »Strukturdenken« von einem ahistorischen Strukturalismus zu
unterscheiden.” Dafiir ist Ricceur ein geeigneter Gewahrsmann, klagt
dieser doch gegeniiber dem »Strukturalismus der ersten Phase«, den
er von der Priorisierung der langue und ihrer internen Verkniipfun-
gen geprigt sieht, unter Hinweis unter anderem auf die genetische
Linguistik Noam Chomskys eine stirkere Beachtung des Ubergangs
zwischen der Ordnung des sprachlichen Systems (langue) und der
Ordnung der Rede (parole) ein.® Fiir eine Philosophie der Sprache
ist es nicht ausreichend, die Moglichkeitsbedingungen der Semiolo-
gie zu erforschen, und die Méglichkeitsbedingungen des sprachlichen
Verweisens auf die Dinge im Akt der Rede auszublenden. Das sprach-
liche Zeichensystem und der Akt der Rede, so Ricceurs Argument,
stehen in einem Wechselverhiltnis, das von den stindigen Versuchen
in Gang gehalten wird, im Redeakt das Denkbare und das Sagbare der
Erfahrung zum Ausdruck zu bringen. Mieth macht sich Ricceurs For-
mulierung zu eigen, mit der dieser die richtungweisende Bedeutung
der genetischen Weiterentwicklung strukturalistischen Denkens zu-

7 Vgl. ebd., S. 54.

8 Vgl. P. Ricceur, »Die Struktur, das Wort und das Ereignis«, in: Hermeneutik und
Strukturalismus. Der Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973, S. 101-122,
hier S. 114-116.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

sammenfasst: »Man ist hier dabei, zwischen Struktur und Ereignis,
zwischen Regel und Neuerung, zwischen Zwang und Wahl eine neue
Beziehung herzustellen — auf der Grundlage von dynamischen Vor-
stellungen, welche die Begriffe des strukturierten Inventars durch
solche der strukturierenden Operation ersetzen wollen.«?

Der zweite Punkt, an dem Mieth Ricceurs Denken explizit auf-
greift, betrifft den Umgang mit der »Tradition«, genauer: die Recht-
fertigung des Riickgriffs auf ein literarisches Kunstwerk des Mit-
telalters (den Tristan-Roman Gottfrieds von Straffburg), um die
Konzeption einer theologischen Modellethik zu entfalten. Es geht
Mieth dabei um eine »strukturale Entsprechung« zwischen Ethik
und Literatur, die der Eigengesetzlichkeit beider gerecht wird, indem
sie nicht das literarische Kunstwerk als ethisches Modell interpre-
tiert, sondern das Modell aus den Problemen gewinnt, die erst die
ethische Interpretation des Kunstwerks hervorbringt. Der Bezug auf
den mittelalterlichen Text erfolgt also nicht mit einem historischen
Erkenntnisinteresse, sondern mit der Absicht, dessen Auslegung in
die Gegenwart hineinzustellen. »Der Fortschritt der Theologie«, so
Mieth, »beruht auf ihrem geschichtlichen Riickgriff, in dem freilich
nicht einfach >depositac der Vergangenheit bewahrt werden, sondern
in dem verschiittete Antriebskrafte aus den Hohen theologischen
Denkens wieder zur dynamischen Wirkung befreit werden.«'® Er
verbindet dies mit Ricceurs Uberlegungen zum theologischen Ur-
sprung der Hermeneutik, deren Nachvollzug der »geistigen Arbeitc,
die sie in den Traditionen findet, sich nicht in der Rekonstruktion
erschopft, sondern kerygmatisch gegenwarts- und zukunftsbezogene
Krifte freizusetzen intendiert. In dieser Zuordnung von Synchronie
und Diachronie erkennt Ricceur die Uberlegenheit des hermeneuti-
schen Zugangs gegeniiber der strukturalistischen Bevorzugung der
Synchronie. Der urspriingliche »Sinniiberschuss« motiviert die Tra-
dition und ihre Interpretation, die als Interpretationsgeschichte
selbst Bestandteil der Tradition wird und insofern immer neue Ver-
gegenwirtigungen hervorbringt."! Symbole und Mythen sind durch-
aus, konzediert Ricoeur, der strukturalen Analyse zuginglich. Diese

° Ebd. Hervorhebung im Original; vgl. D. Mieth, Dichtung, Glaube und Moral,
S. 54.

10 Ebd., S. 118.

1 P. Ricoeur, »Struktur und Hermeneutike, in: Hermeneutik und Strukturalismus,
S. 37-79, hier S. 60f.

Poetik des Glaubens A~ 121

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Christof Mandry

vermag jedoch die innovative interpretatorische Dynamik nicht zu
verstehen, die von diesen ausgeht, da sie den Sinniiberschuss, der
auf dem semantischen Reichtum der Symbole und Mythen beruht,
nicht angemessen zu erfassen vermag. Ricceur folgert daraus, dass
»eine Tradition, die zukunftstrichtig ist und sich in verschiedene
Strukturen eingliedern ldsst, mehr von der Uberdeterminierung der
Inhalte als von der Remanenz der Strukturen getragen und genahrt
wird«.12

b)  Franz Bockle: Anthropologie des fehlbaren Menschen in der
Fundamentalmoral

Bockles grundlegendes Werk versucht eine Erneuerung der Moral-
theologie als Wissenschaft im Dialog mit Philosophie und Human-
wissenschaften. Anders als Mieth versteht er theologische Ethik in
erster Linie und iiberwiegend als Normwissenschaft. Die Frage nach
der nachvollziehbaren und allgemein vermittelbaren Begriindung
moralischer Normen stellt fiir ihn die zentrale Aufgabe der theologi-
schen Ethik dar. Die Fundamentalmoral setzt jedoch noch tiefer an.
Sie fragt nach dem schlechthin letzten Grund der sittlichen Bean-
spruchung des Menschen. Bockles epochale Leistung besteht darin,
dass er diese Frage als Frage nach »dem Grund und den Grenzen sitt-
licher Autonomie des Menschen« rekonstruiert und sich damit pro-
grammatisch die Verbindung der moraltheologischen Grundlegung
mit dem neuzeitlichen Autonomiedenken zur Aufgabe macht.”® Es
geht ihm darum, die sittliche Beanspruchung des Menschen durch
Gott im Horizont neuzeitlichen Freiheitsdenkens zu situieren — sein
einflussreiches Werk griindet die »autonome Moral im christlichen
Kontext« in der menschlicher Freiheit, die selbst ihren Grund in Gott
findet. Dafiir prigt Bockle den Ausdruck der »theonomen Auto-
nomie«.

Im Rahmen der Entfaltung der conditio humana, wie sie sich als
sittliche Wirklichkeit erfahrbar macht, geht Bockle auch auf Ricceurs
Symbolbegriff ein. Der Kontext besteht in der theologisch-ethischen
Aufarbeitung anthropologischer und moral-phinomenologischer
Aspekte des Phinomens der Schuld. Denn nachdem Backle die sitt-
liche Autonomie auf Gott als ihren letzten Garanten zuriickgefiihrt

12 Ebd., S. 64.
13 F Bockle, Fundamentalmoral, S. 19.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

hat, muss er sich dem Phanomen des sittlichen Versagens stellen. Er
interpretiert es als eine der Autonomie inhirente Gefahr: die »ver-
absolutierte« Autonomie fithrt zum »Widerspruch« gegen Gott, also
zur Siinde. Die Rezeption Ricceurschen Denken dient dazu, einen
entscheidenden Ubergang zu bearbeiten, nimlich von den verschie-
denen Gestalten des Widerspruchs unter dem Phinomen der Schuld
zur theologischen Deutung unter dem Begriff der Siinde. Hinfih-
rend zeigt Bockle anhand literarischer Thematisierung von Schuld,
dass moderne Schulderfahrung weniger in Gestalt von Einzeliiber-
tretungen moralischer Gebote reflektiert wird, sondern sich am Rét-
sel menschlicher Freiheit und Freiheitsverstrickung abarbeitet. Der
Blick auf die Reflexionsgestalten der Schulderfahrung fiihrt ihn zur
Frage nach dem Verhiltnis von Symbolen und Mythen, in denen die-
se Erfahrungen artikuliert und bekannt werden, auf der einen, und
ethischen Begriffen auf der anderen Seite.

An dieser Stelle geht er auf Ricceurs Arbeiten zur »Symbolik
des Bosen« ein. Ricoeur untersucht Mythen und Symbole der Schuld,
um einen Umschlagpunkt zu verstehen, der sich dem unmittelbaren
begrifflichen Erfassen entzieht: Das Ritsel des Ubergangs von der
Fehlbarkeit des Menschen zur bosen Tat soll eine Untersuchung der
sprachlichen Bilder erhellen, die genau dies bekennen.' In der dia-
chronischen Abfolge dieser Symbole wird deutlich, dass sich die sym-
bolischen Ausdrucksformen, derer sich das Bekenntnis bedient, mit
dem religiosen Erfahrungshorizont verdndern. Es findet, kurz gesagt,
eine Verinnerlichung der Schulderfahrung statt. Ricceur bringt diese
Entwicklung mit dem Ausdruck »von der Exterioritit zur Interiori-
tat« auf einen Nenner. Die quasi-physikalischen Bilder des Makels
oder des Schmutzes werden von anderen Bildern abgelost, die sich
immer mehr auf eine »Innenseite« beziehen und damit ein zuneh-
mend verinnerlichtes und subjektiviertes religioses Verhiltnis zu
Gott widerspiegeln. Das Gewissen erscheint als ein internes Forum,
in dem Verfehlen als Siinde gegeniiber Gott erfahren wird, gleichzei-
tig erscheint die Siinde als iiberpersonale, zwingende Macht; unter
dem Titel ethischer Schuld l6st sich die Erfahrung sittlichen Verfeh-
lens starker von kollektiven und tiberpersonalen Beziigen. Diese Ent-
wicklung der symbolischen Artikulationsgestalten ist jedoch nicht als

4 Vgl. ebd., S.108-113 mit Bezug auf P. Ricceur, Symbolik des Bésen, Freiburg
1971, und P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion« in: Concilium 6 (1970)
S. 384-393.

Poetik des Glaubens A~ 123

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Christof Mandry

ein-sinnige Ablosungsfolge zu verstehen. Ricceur arbeitet heraus,
dass das jeweils jiingere Symbol das vorhergehende zerstort, weil es
dessen Erfahrungshorizont auflést. Insofern sind die Symbole »bil-
derstiirmerisch«. Allerdings werden Sinngehalte der abgeldsten
Symbole in den spiteren, verinnerlichten bewahrt (»aufgehoben«).
So kann die religiose Stindensprache die altere Semantik des Makels
und von Reinheit und Unreinheit aufnehmen, und selbst das interio-
risierte moralische Gewissen wird in seiner Ohnmacht als »gefan-
gen« und »geknechtet« erlebt und ruft damit den tiberindividuellen
Verstrickungsaspekt der »Stindenmacht« in Erinnerung.'s

Fiir Bockles Argumentation in der Fundamentalmoral sind die-
se Uberlegungen insofern von Bedeutung, als sie ihm in zweifacher
Hinsicht erlauben, die Geschichtlichkeit des Sittlichen zu denken.
Zum einen kann er mit Ricceur die Siindenbegriffe in Bibel und
kirchlicher Tradition in einen geschichtlichen Zusammenhang set-
zen, der der Bewegung »vom Mythos zum Logos« folgt. Zum ande-
ren eroffnet ihm Ricceurs Argument von der Verkniipfung von Er-
fahrungshorizont und symbolischer Artikulation einen Raum fiir
weitere begriffliche Entwicklung, d. h. legitimiert seinen eigenen An-
satz, der dem modernen Freiheitsbewusstsein angemessen zu sein
und zugleich die Aspekte der Tradition »aufhebend« zu bewahren be-
ansprucht. Dies ist Bickles fundamentalethische Zielsetzung ins-
gesamt und Anlass fiir seine Rezeption des modernen Autonomie-
denkens, und in diese Konzeption versucht er auch die Begriffe
Schuld und Siinde einzupassen. Es kann hier nicht im Einzelnen dar-
gestellt werden, wie Bockle dies im Anschluss an Karl Rahners »iiber-
natiirliches Existential« unternimmt. Er versteht die menschliche
Freiheit als eine urspriingliche Anlage der Offenheit auf Freiheit
und auf Gottesbeziehung hin, die in einer den Einzelhandlungen vo-
rausliegenden »Grundoption« ergriffen wird, und zwar als »unsere
Antwort auf gegebene Freiheit«. Das Bose zeugt dann von einer Ver-
kehrung dieser Grundoption, die einerseits den Einzelsiinden voraus-
liegt, zugleich aber eine Konsequenz aus diesen ist und wiederum
stindige Handlungen ausprigt.'®

15 Vgl. ebd., S. 385-387.
16 Vgl. F Bockle, Fundamentalmoral, S. 142-145, Zitat auf S. 145.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

¢) Die erste Phase der Ricceur-Rezeption im Riickblick

Die erste Welle der Ricceur-Rezeption in der theologischen Ethik, fiir
die hier Mieth und Bockle herausgegriffen wurden, war dem Umfang
nach eher bescheiden. Dennoch darf sie nicht unterschitzt werden.
Ricoeurs Denken stellt fiir beide Theologen eine philosophische Un-
terstiitzung des Anliegens bereit, die Geschichtlichkeit des Sittlichen
zu denken. Wihrend Bockle es vor allem darum zu tun ist, mora-
lische Normen theologisch zu griinden und zugleich ihre Geschicht-
lichkeit zu denken, erginzt und dynamisiert Mieth die reine Norm-
ethik durch seine Strukturethik. Der springende Punkt der
Geschichtlichkeit des Sittlichen liegt fiir ihn in der Dynamik, aus
der heraus der ethische Sinn einer Norm oder eines ethisches Mo-
dells konstituiert wird. Ricceurs Denken musste fiir beide attraktiv
erscheinen, weil es ethisch grundiert ist, sich (im Falle Bockles) mit
biblischen und christlichen Vorstellungen und ihrer geschichtlichen
Entwicklung beschaftigt, und weil es (in Mieths Fall) den struktura-
listischen Totalitdtsanspruch iiberwindet und sprachinterne Beziige
mit Weltbeziigen wieder zu verbinden erlaubt. Fiir beide spielte si-
cherlich im Hintergrund aufSerdem eine Rolle, dass Ricceurs Philoso-
phie ein Modell bereitstellte, wie humanwissenschaftliche Erkennt-
nisse theologisch-ethisch rezipiert werden konnten.

Gleichwohl muss festgehalten werden, dass von Ricceur weder
fiir Mieths Strukturethik'” noch fiir Bockles fundamentalethischen
Ansatz'® die entscheidenden Anregungen ausgehen, oder er ein zen-
traler Gesprichspartner ist. Beide setzen Uberlegungen von Ricceur

17 Die wichtigste philosophische Referenz fiir Mieth stellt Heinrich Rombach dar.
Uber Giinther Schiwy lauft die Vermittlung des franzésischen Strukturalismus.
Schiwy weist auch auf dessen ethische Potentiale hin; vgl. z.B. G. Schiwy, Der
franzésische Strukturalismus. Mode — Methode — Ideologie. Mit einem Anhang
mit Texten von de Saussure, Lévi-Strauss, Barthes, Goldmann, Sebag, Lacan, Al-
thusser, Foucault, Sartre, Ricceur, Hugo Friedrich, Reinbek 1969; »Sittliche Nor-
mierungen im Strukturalismus«, in: A. Hertz (Hg.), Moral, S. 152-167.

18 Bockle ist vor allem inspiriert von transzendental-theologischem Denken und
einer erneuerten, nicht-thomistischen Thomas-Lektiire, insbesondere des Lex-
Traktates der Summa theologiae. Vgl. dazu die fiir Bockle wichtige Arbeit von
K.-W. Merks, Theologische Grundlegung der sittlichen Autonomie. Strukturmo-
mente eines »autonomen« Normbegriindungsverstindnisses im lex-Traktat der
Summa theologiae des Thomas von Aquin, Diisseldorf 1978. Der Nachweis der
Vereinbarkeit des Autonomiedenkens mit Thomas’ Moraltheologie ist Bockles
zentrales Argument fiir die theologische Legitimation, die Autonomie als Fun-
dament der Sittlichkeit anzusehen.

Poetik des Glaubens A~ 125

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Christof Mandry

ein, um ihre Anliegen zu unterstiitzen und ihre Argumentation zu
verbreitern, treten aber nicht eigentlich in eine Auseinandersetzung
mit Ricceurs Philosophie ein. Die weitere Rezeption von Ricceurs
Denken in der theologischen Ethik blieb zunéchst punktuell und eher
marginal. Die Ursachen, die dafiir anzunehmen sind, liegen sowohl
auf Ricceurs Seite als auch auf der der theologischen Ethik. Zum
einen wandte sich Ricceurs philosophisches Interesse zunichst nicht
explizit ethischen Fragen zu. Von kleineren Veroffentlichungen ab-
gesehen, bearbeitete er vor allem grundsitzliche sprach-, text- und
subjektphilosophische Fragestellungen und entwickelte seine eigen-
stindige phdnomenologisch-hermeneutische Philosophie. Zum an-
deren setzte sich die deutschsprachige theologische Ethik im selben
Zeitraum weithin mit der Begriindung moralischer Normen aus-
einander und rezipierte in diesem Zusammenhang Jiirgen Habermas’
Theorie des kommunikativen Handelns und die Diskursethik von
Karl-Otto Apel und Habermas. Auch anwendungsorientierte Fragen,
vor allem in der Medizin-, der Bio- und der Medienethik, standen
und stehen im Brennpunkt der ethischen Aufmerksamkeit. Weitere
stark rezipierte Philosophen sind John Rawls und seine Gerechtig-
keitstheorie sowie die Teilnehmer der daran anschlieffenden Kom-
munitarismus-Liberalismus-Debatte. So gesehen haben Ricceur und
die theologische Ethik seit den spdten siebziger Jahren bis in die
neunziger Jahre unterschiedliche Wege eingeschlagen, die sich nur
wenig beriihrt haben.

Zweifellos ist Ricceurs Philosophie auch in dieser Epoche von
grofler Relevanz fiir die Theologie; auch hat sein Interesse an bib-
lischen und religiosen beziehungsweise religionsphilosophischen
Themen und Traditionen nie nachgelassen — wenn er sie auch zeit-
weise eher »nebenbei« veroffentlicht hat.!® Die intensive theologi-

1Y Es muss prézisiert werden, dass Ricceur sich zwar stets fiir die religiose Sprache
und ihre Poetik interessiert hat, aber kaum fiir die Theologie und ihre Begrifflich-
keit, vgl. dazu C. Mandry, »The relationship between philosophy and theology in
the recent work of Paul Ricceur, in: M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Me-
mory, narrativity, self and the challenge to think God. The reception within theo-
logy of the recent work of Paul Ricceur, Miinster 2004, S. 63-77. Bekanntlich war
Ricceur lange Zeit sehr darum bemiiht, den »agnostischen« Abstand seiner Phi-
losophie zum christlichen Glauben zu betonen; so zuletzt noch P. Ricceur, Das
Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, S. 35-38. Vgl. zu diesem Problem der Ri-
ceeur-Interpretation auch D. Miiller, »Paul Ricceur (1913-2005). Un philosophe
aux prises avec la théologie«, in: Revue théologique de Louvain 37 (2006)
S.161-178.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

sche Beschiftigung mit moderner Hermeneutik, fiir die etwa David
Tracy oder Edward Schillebeeckx zu nennen sind, ist auch in Rezep-
tion von und in Auseinandersetzung mit Ricceur vor sich gegangen,
hat aber die theologische Ethik zunichst nicht dhnlich intensiv er-
fasst. Selbst der an der Gregoriana lehrende deutsche Moraltheologe
Klaus Demmer, der als einer der einflussreichsten Vertreter einer
hermeneutisch ausgerichteten Moraltheologie gelten muss, und der
die Wirkungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft ins
Zentrum seines Denkens stellt, rezipiert Ricceur nicht.?

Ein thematischer Blick auf die weitere Ricoeur-Rezeption

Es dauert bis in die spiten achtziger und neunziger Jahre, ehe eine
weitere Phase der Ricceur-Rezeption in der theologischen Ethik ein-
setzt. Sie wird dadurch begiinstigt, dass Ricceur nun in Zeit und Er-
zihlung® und Das Selbst als ein Anderer philosophische Themen
bearbeitet, die auch in der theologischen Ethik Interesse finden: Er
legt eine elaborierte Theorie des Narrativen vor, die auch die Rezep-
tion der Erzdhlung und die Verinderung des Lesers durch die Lektiire
bedenkt, er trigt mit seiner Theorie der narrativen Identitét zu einer
aktuellen Diskussion iiber personale Identitit bei, an der sich auch die
theologische Ethik beteiligt, und er formuliert erstmals seine »Ethik«
zusammenhingend aus und greift damit zugleich in die Debatte tiber
das Gute und das Richtige ein. Alle genannten Themen stehen zudem
im Kontext einer komplexen Philosophie des geschichtlichen Selbst
und seiner Selbst-Vergewisserung, einer Philosophie die grundiert
ist vom Thema der Freiheit, ihren Bedingungen und ihrer Verletz-

20 Demmer steht vielmehr in der Tradition einer Transzendentalphilosophie und
-theologie, die im 20. Jahrhundert von neuscholastischem Denken ausgegangen
ist; vgl. K. Demmer, Sein und Gebot. Die Bedeutsamkeit des transzendentalphi-
losophischen Denkansatzes in der Scholastik der Gegenwart fiir den formalen
Aufrif der Fundamentalmoral, Miinchen 1971, sowie die Selbstcharakterisierung
in K. Demmer, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch orien-
tierter Fundamentalmoral, Diisseldorf 1980, S. 12.

21 P. Ricceur, Zeit und Erzihlung, 3 Bde., Miinchen 1988-1991.

Poetik des Glaubens A~ 127

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Christof Mandry

lichkeit.?> Diese Fragestellungen beschiftigen auch die theologische
Ethik und stoflen damit auf erhohte Rezeptionsbereitschaft. Mit
dem Interesse am Narrativen kniipft diese Rezeption auflerdem an
Motive an, die bereits fiir die erste Aufnahme Ricceurschen Denkens
bedeutsam waren.

Als begiinstigender Faktor kommt hinzu, dass Ricceurs zuvor
eher verstreut publizierte religionsphilosophische Studien nun zu-
nehmend in Sammelbénden zuginglich gemacht werden und damit
in ithrem Zusammenhang viel deutlicher wahrgenommen werden
kénnen.?

Der Beitrag von Ricceurs Philosophie ist fiir die theologische
Ethik mit Blick auf fiinf Themenkreise wichtig.?*

a) Ethische Identitdt

Im Zusammenhang mit einer post-cartesianischen Subjektphiloso-
phie des cogito brisé, die Ricceurs Denkweg insgesamt pragt, ent-
wickelt Ricceur in Das Selbst als ein Anderer einen Begriff des ethi-
schen Subjekts oder der ethischen Identitit. Die Frage »Wer bin ich?«
kann das Selbst nicht beantworten, ohne sich seine Akte des Spre-
chens, des Handelns und des Verantwortens reflexiv wiederanzueig-

22 Vgl. C. Mandry, Ethische Identitit und christlicher Glaube. Theologische Ethik im
Spannungsfeld von Theologie und Philosophie, Mainz 2002, S.176f., 218f,;
M. Junker-Kenny, »Capabilities, convictions, and public theology«, in: M. Junker-
Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, narrativity, self and the challenge to think
God, S.153-201, hier S. 154-157; S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbar-
keit zur Hermeneutik des Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricceur«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 15-36.

Vgl. etwa die Sammelbénde P. Ricceur, Lectures 3. Aux frontieres de la philoso-

phie, Paris 1994; Figuring the sacred. Religion, narrative, and imagination, Min-

neapolis 1995. Das schmale, aber wichtige Bandchen Liebe und Gerechtigkeit, Tii-
bingen 1990, hat wegen der zweisprachigen Verdffentlichung vermutlich die
deutsche Rezeption positiv beeinflusst.

24 Ich greife im Folgenden auf Uberlegungen zuriick, die ich in C. Mandry, Ethische
Identitit und christlicher Glaube, S. 141-279, ausfiihrlich entfaltet habe. Im Rah-
men dieses Aufsatzes kann es natiirlich nur darum gehen, einen knappen und in
der Akzentsetzung notwendigerweise subjektiven Einblick zu geben. Eine griind-
liche Auseinandersetzung mit Ricceurs komplexem Werk und der Vielzahl der
darin enthaltenen ethischen Uberlegungen und theologischen Ankniipfungs-
punkte wiirde den hier zur Verfiigung stehenden Raum bei weitem sprengen.

2.

&

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

nen? — es hat wesentlich eine geschichtlich vermittelte Identitt.
Diese damit auch grundlegend praktisch verfasste Identitit des Selbst
hat nach Ricceur ihren »Schlussstein« in der ethischen Identitit: Das
Selbst bezeugt, wer es ist, indem es nach einem »guten Leben mit
und fiir den anderen in gerechten Institutionen« strebt, und darin,
dass es sich als moralisch verantwortlich ansprechen lasst. Ricceurs
Uberlegungen finden ihr Gegenstiick in einer Theorie der Praxis, die
ebenfalls in Das Selbst als ein Anderer enthalten ist. Ricceur zeigt die
unausweichlich ethische Qualitit von Praxis, die mit ihrer intersub-
jektiven und sozialen Natur zusammenhingt. Betrachtet man nam-
lich nicht isolierte Einzelakte, sondern deren Zusammenhinge in
groferen, gestaffelten Praktiken, dann wird sowohl deutlich, dass
ihnen sozial-kulturell vermittelte Giitestandards innewohnen, als
auch dass sie in die Lebensplidne und Lebensprojekte von Menschen
integriert sind und von daher unter deren Zielsetzung stehen, ein
insgesamt »gutes Leben« zu fiihren, das sich gerade in diesen Prakti-
ken und ihren intersubjektiven Verstrebungen realisiert.

Diese Gedanken sind fiir die theologische Ethik insofern von
grofer Bedeutung, als damit die Fixierung auf die sittliche Qualitt
von Einzelhandlungen tiberwunden werden kann, insofern die ethi-
sche Qualitit der Lebensfiihrung und die ethische Bedeutung von
Identitat genauer erfasst werden konnen, und schliefSlich auch inso-
fern, als deren zeitliche Dimension neu in den Blick riickt. Dariiber
hinaus macht Ricceur einsichtig, dass das Streben nach dem guten
Leben etwas Subjektiv-Personliches ist, das mit der individuellen
Identitat zutiefst verbunden, aber seiner Anlage nach gerade nicht
ich-fixiert ist, sondern sich in gelingenden Beziehungen zu anderen
realisiert und den Wunsch nach dem Guten des anderen einschlief3t.
Das Streben nach dem guten Leben beschrinkt sich schliefSlich nicht
einmal auf interpersonale Beziehungen, sondern hat auch eine sozia-
le und politische Dimension. Mogen die Vorstellungen des »Guten«
in diesem Bereich auch vage und in der Moderne normativ iiberformt
sein, so legt Ricceur doch einen Gerechtigkeitssinn frei, der ein fun-
damentaler Sinn fiir Gleichheit ist und im Phanomen der Sozialitdt
selbst wurzelt, welches er mit Hannah Arendt auf ein Zusammen-
handeln-wollen als Basis des »Politischen« zuriickfiihrt.2¢

25 Diese Uberlegungen hatte Ricceur in einer Reihe von wichtigen Studien vorberei-
tet, die im Band Du texte a l'action. Essais d’herméneutique II, Paris 1986, zusam-

mengestellt wurden.
26 Vgl. P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, S. 236-241.

Poetik des Glaubens A~ 129

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Christof Mandry

Ricceur bleibt bei der Entfaltung des ethischen Strebens nicht
stehen, sondern setzt ihm unter der Bezeichnung »Moral« die Di-
mension der sollensethischen Begrenzung entgegen. Aufgrund der
Verletzbarkeit menschlicher Identitdt und menschlicher Existenz
und aufgrund der tatsichlichen Verletzungen treten dem Streben
moralische Normen in Form eines unbedingten Einspruchs »Du
sollst nicht!« entgegen. Was zunichst wie ein radikaler Bruch zwi-
schen Wollen und Sollen erscheint, wird von Ricoeur auf einer zwei-
ten Ebene in vorsichtiger Weise auch als eine Beziehung der Kon-
tinuitdt gedeutet. Denn worauf zielt der sollensethische Einspruch,
wenn nicht darauf, verzerrte und verletzte Gleichheit zwischen Men-
schen zu beklagen und zu berichtigen? Die Beschrinkung von Frei-
heit soll Freiheit sichern. Bei naherem Hinsehen lasst sich bei Ricoeur
eine Ethik des Konnens freilegen, die in mehrfacher Weise um die
Handlungsfihigkeit des Menschen kreist.

Ricceurs Begriff des ethischen Subjekts wird damit sehr kom-
plex: Wer ist es eigentlich, der nach einem guten Leben strebt, der zu
moralisch verantwortlichem Handeln aufgerufen ist, und der das Ri-
siko moralisch verantwortlicher Entscheidungen in diffizilen Situa-
tionen zu fallen und zu ertragen auf sich nimmt? Aus welchen Res-
sourcen heraus kann das Selbst es auf sich nehmen, ein Lebensprojekt
zu entwerfen und zu verfolgen? Welche Haltung zu sich selbst ist Vo-
raussetzung, um moralische Verpflichtung verspiiren und ihr ent-
sprechen zu konnen? Welche praktische Zuversicht muss gegeben
sein, um in moralisch unklaren, ja tragischen Situationen eine den-
noch verantwortliche Entscheidung zu riskieren? Ricceur entfaltet
eine ebenso breite wie tiefe Sicht auf das ethische Selbst, weil er der
Problematik der zeitlichen Ausdehnung des Lebens und damit des
Aufrechterhaltens der Identitit unter wandelnden Umstanden nicht
ausweicht, sondern sie in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen stellt.
Damit konnen auch die reflexiven Bezugsweisen des Subjekts auf sich
selbst berticksichtigt werden, wie es sich als ethisch Strebendes und
moralisch Verantwortliches erfahrt und — vermittelt tiber den Ande-
ren — zu schitzen und zu achten befihigt wird.

Ricceur hat die vielféltige Verschrankung zwischen individuel-
lem und sozialem Leben theoretisch aufgezeigt und damit einen kon-
zeptionellen Rahmen bereitgestellt, innerhalb dessen darzustellen
wire, in welchen historischen und kulturellen Formen Selbstschat-
zung tatsdchlich praktisch ausgeprigt wird. Der Zusammenhang mit
Praktiken und Lebensstilen, Lebensformen und -idealen muss kon-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

kret ausgefiillt werden, damit iiber die Formalitit des Zusammen-
hingens hinaus der Wert der kulturellen Einstellungen plastisch wer-
den kann, durch die er je verwirklicht wird. Die theologische Ethik
nimmt sich dieser Aufgabe an, wenn sie auf Modelle des individuel-
len wie sozialen Lebensgelingens hinweist. Dazu muss sie reflektiert
und selbstkritisch die christliche Tradition aufarbeiten und vor die-
sem Hintergrund Alternativen zu gegenwirtigen Lebensformen pro-
filieren.

b) Narrative und ethische Identitdt

Es lohnt sich, noch weiter auf Ricceurs Uberlegungen zur Identitit
einzugehen, denn gerade seine Uberlegungen zur narrativen Identi-
tdt sind einerseits fruchtbar fiir theologische Ethik, stehen anderer-
seits jedoch in der Gefahr, zu schnell und zu undialektisch fiir eine
»narrative Theologie« vereinnahmt zu werden. Es wird leicht tiber-
sehen, dass Ricceurs Konzeption der narrativen Identitit im Laufe
seines Werkes einer nicht unbetrichtlichen Entwicklung unterliegt,
und er sie schlieSlich kritisch an die ethische Identitit koppelt. Fest-
zuhalten ist, dass es ihm mit der Unterscheidung zwischen zwei Modi
der Identitat — idem und ipse — um zwei verschiedene Modi der zeit-
lichen Bestindigkeit geht. Steht fiir idem-Identitit modellhaft der
Charakter einer Person, an dessen Gleichbleiben (»Selbigkeit«) sich
ein Wiedererkennen iiber zeitliche Abstinde hinweg festmacht, so
steht das Modell des gehaltenen Versprechens fiir die »Selbst-Stin-
digkeit« der ipse-Identitit: Dass ich verlisslich zum gegebenen Wort
stehe, also in Zukunft affirmiere, was ich in Vergangenheit zugesagt
habe, kann ich nur praktisch bezeugen. Damit legt Ricceur jenen
Aspekt von Identitit frei, der nicht auf ein Was reduzierbar, sondern
nur als Wer zu beantworten ist. Das Versprechen, das jeder von uns
ist, insofern er anderen gegeniiber zusagt, auch in Zukunft er selbst
zu sein, auf den der andere sich verlassen kann, hat einen anderen
epistemischen Status als die Wiedererkennbarkeit an Merkmalen
der Selbigkeit. Zugleich wird der fundamental ethische Charakter
der Selbstheit (»Ipseitit«) deutlich, denn sie impliziert einen ande-
ren, der Selbst-Stindigkeit erwartet und dem sie versprochen wird.
Ja, Ricceur geht so weit zu sagen, ich konne diese Selbst-Stindigkeit
mir nur zutrauen, weil sie mir vom Anderen zugemutet wird.

Im Licht dieser Uberlegungen wird ersichtlich, dass narrative
Identitat notwendig auf ethische Identitit bezogen sein muss. Unter

Poetik des Glaubens A~ 131

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Christof Mandry

narrativer Identitit versteht Ricceur die Konstruktion eines Lebens-
zusammenhangs, der mit den Mitteln der Erzahlung nach dem Mo-
dell der literarischen Figur von uns vorgenommen wird, um unserer
Biographie eine nachvollziehbare Gestalt zu geben. Die Erzihlung
bringt die heterogenen sozialen Rollen, Lebenszusammenhinge, Le-
bensabschnitte, Lebensentwiirfe, Handlungen und Widerfahrnisse in
eine biographische Ordnung, mit der eine Person von sich aussagt,
wie sie wurde, wer sie ist und als wer sie sich fiir die Zukunft verste-
hen will. Die narrative Identitit blickt also sowohl zuriick als auch
voraus, und sie ist bereits deshalb ethisch keinesfalls neutral, weil
sie gerade auch die Identifikationen mit Lebensprojekten, mit Uber-
zeugungen, Werten und Umwertungen erzihlt. Identitit kann nur
narrativ artikuliert und expliziert werden.

Aber, und mit dieser Frage geht Ricceur in Das Selbst als ein
Anderer iiber Zeit und Erzihlung hinaus, gibt es nicht viele mogliche
Erzihlungen meines Lebens und kann ich nicht viele narrative Iden-
titdten entwerfen? Aus dem leichtfertigen, aber auch betriigerischen
Spiel der Identititen fithrt nur die Bezeugung heraus, namlich die
titige Antwort auf die Frage »Wo bist du?«, die nur in einem »Hier
bin ich!« bestehen kann, also in einem Engagement, das die Bezeu-
gung der Selbst-Stiandigkeit vollzieht. Das Problem der narrativen
Identitiit — das Fliichten in die unendlich mégliche Varianz des Erzih-
lens — wird nicht erzihlerisch gelost, sondern ihm kann nur praktisch
begegnet werden. Dabei darf nicht unterschlagen werden, dass die
Bezeugung riskant ist: sie kann auch ausbleiben. Der Verrat ist im-
mer moglich.” So miindet auch die narrative Identitit in die ethische
Frage, aus welchen Ressourcen des Zutrauens und des Vertrauens die
Treue (zum anderen, zu mir selbst), die die Bezeugung wesentlich ist,
eigentlich ihre Motivation, ihre Kraft, auch ihre Wahrhaftigkeit
schopft. Dies wird dadurch verschirft, dass die Bezeugung jedes Mal
neu die Selbst-Stindigkeit erweisen muss und erst mit dem Ende des
Lebens zu einem Abschluss kommen kann. Die theologische Ethik
kann sich dieser Problematik stellen, indem sie mehrere Uberle-
gungsstringe miteinander verbindet, namlich zur vielfaltigen Dia-
logizitat der menschlichen Existenz, die erst von anderen her und

%7 Fiir eine weitergehende Analyse der Problematik vgl. B. Liebsch, »Das Selbst im
Missverhiltnis zwischen Erzahlung und Bezeugung. Versprechen — Vertrauen —
Verrat, in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul
Ricceurs Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 49-77.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

durch den Anderen zu sich selbst findet; zur Zeitlichkeit und Endlich-
keit menschlichen Lebens, woraus im Horizont des Glaubens sowohl
die Ernsthaftigkeit christlichen Lebens als auch seine Zuversichtlich-
keit folgen; sowie schliefllich — und am anspruchvollsten — zur Not-
wendigkeit wie zur Grundlosigkeit von Vertrauen, zur Abgriindig-
keit des Verrats und zu den schmalen Wegen zur Versohnung, die
vielleicht letztlich allein im Modus der Hoffnung erahnt werden
konnen.

¢) Die Freiheit des endlichen, fihigen Menschen

Die bereits angesprochene Handlungsfihigkeit liegt im Zentrum von
Ricoeurs anthropologisch-ethischer Bestimmung des Menschen:
I"homme capable ist einerseits die Grundbestimmung, die Ricoeurs
Ethik zusammenhilt, andererseits schligt er damit auch den Bogen
zu seinen religionsphilosophischen, biblisch-hermeneutischen Stu-
dien.?® Der Mensch erfihrt seine Freiheit darin, dass er seine Hand-
lungen sich als seine eigenen aneignet, und darin sich als einen
Handlungsfihigen schitzen lernt. Das Tun-kidnnen (pouvoir faire)
ist fiir Ricceurs Philosophie des Selbst von grofier Bedeutung. Es
kann nur bezeugt werden und ist gleichzeitig in der reflexiven Ver-
gewisserung die Basis fiir die Ressource der Selbstschitzung, aus der
wiederum ethisches Tun-kénnen und Verantwortungsbereitschaft
sich speisen. Ricceur deutet das ethische Streben als Bejahung des
unthematisch bewussten eigenen Handlungsvermégens und damit
als »urspriingliche Bejahung« von Selbstsein, das in der Gestalt der
ethischen Fiirsorge andere Freiheit anerkennt. Mit Arendt erweitert
er das individuelle Tun-kénnen zum kollektiven, politischen, indem
er das »gemeinsame Kénnen« (pouvoir en commun) des koordinier-
ten Handelns in einem 6ffentlichen Erscheinungsraum als Grundlage
des politischen Zusammenhalts, der »Macht« deutet. Weil das Han-
deln der einen mit dem der anderen interferiert, ist die Handlungs-
fihigkeit jedoch immer prekir, sie droht in ungleichen, verzerrten
Interaktionsbeziehungen eingeschrinkt und vermindert zu werden.
Im Tun-konnen wohnt auch immer die Fihigkeit zur Dominanz tiber
andere (pouvoir-sur), die Ricceur als Kern der Gewalt bezeichnet.
Thre eigentliche Zerstorungskraft entfaltet sie dort, wo sie sich auf

28 Vgl. P. Ricceur, »Le destinataire de la religion. Chomme capable, in: Archivio di
Filosofia 64 (1996) 5. 19-34.

Poetik des Glaubens A~ 133

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Christof Mandry

die Selbstschitzung als Grundlage des Handeln-kénnens richtet. Da-
mit wird auch einsichtig, dass diese personalen Ressourcen der Hand-
lungsfahigkeit von normativer Bedeutung sind: Sie als Freiheitsgut
und als Voraussetzung fiir Freiheitsvollzug zu schiitzen, ist gerade
die Zielsetzung von moralischen Normen, und in dieser Fluchtlinie
sind auch soziale Praktiken und Verhiltnisse zu kritisieren.?

Mit Ricoeur kann die Handlungsfihigkeit als anthropologisch-
ethischer Grundbegriff nochmals neu betrachtet werden, nun von
der Seite der Erfahrung ihrer Unverfiigbarkeit: Mit dem Bekenntnis
der Verfehlung und mit der daraus erwachsenden Erkenntnis, fehlbar
zu sein, wird die eigene Freiheit als fragil, letztlich als entzogen er-
fahren. Das Ritsel des Bosen kreist ja darum, dass eigene Freiheit
nicht als Freiheit zum Guten, sondern als Zwang zum Bosen erfahren
wird, oder kantisch gesprochen, von einem Hang zum Bosen affiziert
ist. Es kann hier nur angedeutet werden, dass theologische Ethik mit
Ricoeur das Skandalon des Bosen und die Verunsicherung der Freiheit
durch die Erfahrung der Fehlbarkeit zum Anlass nehmen muss, die
ex post-Identitdtsartikulation des glaubenden Subjekts, zu neuer
Freiheit befreit zu sein, als vorsichtige Ankniipfung, als eine Weiter-
fithrung der Bezeugung von Freiheit zu verstehen, als eine vom Wi-
derfahrnis der Verfehlung belehrte Bezeugung, die sich die Freiheit
zum Guten nur im Modus der Hoffnung zutraut — aber daraus ihren
ethischen Handlungsraum gewinnt.

d) Gutes Leben — moralische Norm — kluge Entscheidung

Ricoeurs »kleine Ethik« bietet auflerdem der meta-ethischen Theo-
riebildung reichhaltiges Material an. Seine Unterscheidung und Zu-
ordnung von Ethik des guten Lebens und Sollensethik reiht sich ein
in eine ganze Reihe von jiingeren ethischen Bemiihungen, das Gute
und das Richtige miteinander in Beziehung zu setzen. Die Originali-
tit seines Ansatzes besteht nicht zuletzt auch darin, der » Anwen-
dungsebene« zu ihrem eigenen Recht zu verhelfen und die Bedeu-
tung der »praktischen Weisheit« herauszustellen, mit der die
Allgemeinheit moralischer Normen mit der Singularitit von Situa-
tionen und der Individualitit von Personen vermittelt wird, und zwar
indem der ethische Sinn moralischer Normen fiir ihre Auslegung in
Zweifelsfallen fruchtbar gemacht wird. Ricceur stellt damit die Prio-

29 Vgl. C. Mandry, Ethische Identitit und christlicher Glaube, S. 176 f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

ritit des Guten in der Ordnung der ethischen Grundlegung fest, aber
eine Prioritit des Sollens in der Erkenntnisordnung der sittlichen Er-
fahrung. Die Bedeutung der Uberzeugung, die die Bezeugung als
reflexive Aneignung angemessener moralischer Entscheidungen an-
nimmt, fiihrt ihn schliefflich dazu, die Dialektik zwischen Argumen-
tation und Uberzeugung auch als Dialektik zwischen Universalitit
und Kontextualitit zu interpretieren.

Ricoeurs Theorie der Ethik stellt — auch in Verbindung mit sei-
nen religionsphilosophischen Studien — der theologischen Ethik
einen konzeptionellen Rahmen bereit, um jenseits eingefahrener
Gleise tiber ihren theologischen Charakter und die Modi nachzuden-
ken, mit denen sie christliche Traditionen und Glaubensiiberzeugun-
gen in die ethische Reflexion fruchtbar einbezieht. Als Theologie ist
theologische Ethik Teil des theologischen Unternehmens, den christ-
lichen Glauben zu reflektieren und seinen Sinnanspruch argumenta-
tiv zu vertreten — ein Unterfangen, das wie der Glaube selbst tiber
Ethik weit hinausgeht. Theologische Ethik macht die Uberzeugung
christlichen Glaubens, einer »Okonomie der Gabe« zuzugehéren,
fiir die ethische Lebensorientierung und Lebensreflexion in einem
umfassenden Sinne verstindlich. Die vielfaltigen und reichhaltigen
Bilder, Metaphern, Ideale und Konzepte der biblischen Texte und
der christlichen Tradition haben praktische Relevanz, weil sie die
Sichtweise auf menschliche Existenz, auf den Anderen, auf die Ge-
meinschaft und auf die Welt in einem spezifischen Sinne prigen,
aus dem etwas fiir die persdnliche und gemeinschaftliche Lebensfiih-
rung folgt. Was das jeweils ist, muss theologische Ethik in einem
ebenso interpretatorischen wie kreativen Akt jeweils freilegen, ver-
standlich und diskutabel machen. Aber auch die Bedeutung des Glau-
benshorizontes fiir das Aufstellen moralischer Normen darf nicht
unterschdtzt werden. Denn moralische Normen miissen zwar »all-
gemein-verniinftig« begriindet werden, aber die moralische Sensibi-
litit fiir gefihrdete Giiter der Lebensfithrung, fiir Benachteiligung
und Verletzung, von der die Suche nach moralischen Normen erst
angetrieben und motiviert wird, ist fiir Christen nicht ohne den
Glaubensbezug zu verstehen. Auch die verniinftige Moralbegriin-
dung findet in einem geprigten ethischen Aufmerksamkeitsraum
statt.

Der theologischen Ethik dienen diese Uberlegungen auch als ein
Ausgangspunkt, ihren Doppelcharakter als Ethik und als theologi-
sches Unternehmen zu bestimmen, und gleichzeitig ihren Status als

Poetik des Glaubens A~ 135

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Christof Mandry

glaubensbezogene Reflexion im pluralistischen Umfeld zu reflektie-
ren.* Dabei kommt auch der kirchliche Charakter der Theologie zum
Tragen; er hat zur Konsequenz, dass theologische Ethik unterschied-
liche Aufgaben und Rollen wahrnimmt, je nachdem, ob sie »nach in-
nen« zur Gemeinschaft der Glaubenden, oder »nach auflen« in den
offentlichen Raum einer pluralistischen Gesellschaft spricht, und je
nachdem, ob sie zu strebensethischen, sollensethischen oder anwen-
dungsorientierten Fragen beitrigt.

Nur auf letztere will ich hier kurz eingehen, weil diese als Pro-
bleme der angewandten Ethik seit geraumer Zeit in der gesellschaft-
lichen Offentlichkeit besonders aufmerksam wahrgenommen und
diskutiert werden. Dabei geht es darum, zu moralischen Regelungen
und moralischen Einzelentscheidungen in solchen Bereichen zu ge-
langen, die etwa aufgrund medizinischer oder wissenschaftlich-tech-
nischer Entwicklungen als besonders neuartig und verunsichernd an-
gesehen werden. Theologische Ethik ist in diesem Bereich mit Recht
stark engagiert. Hier wird auch der christliche Glaube fiir die all-
gemeine Moral deshalb mit am fruchtbarsten, da es darum geht, die
Moralitit der bestehenden Moral dadurch weiterzuentwickeln, dass
vor-moralische Sinnerfahrungen und Sinnpotentiale in das mora-
lisch-normative Erschlieflen von konkreten Problemstellungen und
Konflikten eingebracht werden. Es sind die Erzihlungen, Bilder, Me-
taphern und Denkweisen des christlichen Glaubens, die mit ihren
Sensibilisierungen und Hoffnungen dem begrifflichen Moraldiskurs
einen kreativen Impuls geben kinnen. Christliche Glaubensiiberzeu-
gungen konnen aber auch aufgrund der ihnen eigenen Realistik ein
Mehr an Gerechtigkeit und an Anerkennung zwischen Personen zu
denken geben, das als bislang unentdecktes Potential im mensch-
lichen Dasein eingefaltet liegt. Eine Reformulierung des ethischen
Sinns von Konzepten der theologischen Tradition auf der begriff-
lichen Hohe der aktuellen Diskussion kann schlieSlich das Ethisch-
Rationale historischer Einsichten fiir den gegenwirtigen Kontext
verfiigbar und fruchtbar machen. Diese Arbeit ist nur im Detail zu
leisten, in geduldigem Horen und Nachdenken der christlichen Uber-
zeugungen und der Einsichten der Moralitéit, und sie erfordert eine

30 Vgl. dazu neben ebd., S. 279-297, auch C. Mandry, »Christliche Sozialethik zwi-
schen Theologie und Philosophie — ein Spagat?«, in: A. Bohmeyer und J. Frithbau-
er (Hg.), Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie,
Miinster 2005, S. 87-98.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

diskursive Kompetenz sowohl innerhalb der Kirche als auch inner-

halb der gesellschaftlichen Offentlichkeit.

e) Das »aufgeforderte Selbst« des Glaubens und die
»Okonomie der Gabe«

Ricceurs Uberlegungen in Das Selbst als ein Anderer sowie seine re-
ligionsphianomenologischen und religionsphilosophischen Beitrige
halten fiir theologische Ethik tiberdies Anregungen bereit, um reli-
giose und ethische Identitdt im geschichtlichen Selbst begrifflich ge-
nauer aufeinander zu beziehen, um den gldubigen Lebensvollzug in
seiner ethischen und »supra-ethischen« Verfasstheit zu bestimmen
und um die Dialektik zwischen Glauben und Ethik — zwischen Glau-
ben und Vernunft — auszubuchstabieren. Ricceurs Religionsphéno-
menologie nimmt erneut die Gestalt einer Hermeneutik religioser,
in erster Linie biblischer Texte an. Die Subjektstruktur, die er an
mannigfachen biblischen Textsorten festmacht, lasst sich zusammen-
fassen als sujet convoqué. Das Selbst des biblischen Glaubens steht
unter der Erfahrung eines Rufes, der unverfiigbar und unerwartet
ergangen ist und der zu einer Antwort nétigt.’! Die Antwort besteht,
formal gesprochen, darin, sich in der Symbolwelt des »grofien
Codes« der Bibel selbst zu verstehen. Sowohl innerbiblisch als auch
christentumsgeschichtlich gibt es eine Vielzahl von Modellen und
Lebensformen, die diese Struktur der »Nachfolge« praktisch ausdeu-
ten, und die in einem literarischen und historischen Verweisungs-
zusammenhang stehen. Fiir den Glaubenden in der Moderne ist viel-
leicht die Gestalt des christlichen Gewissens am signifikantesten.
Ricoeur hat das Gewissen philosophisch als ein herausragendes Pha-
nomen des Anderen im Selbst beschrieben. An dieser Figur éndert
das christliche Verstindnis nicht die grundlegende Phinomenalitit,
aber transformiert und intensiviert sie, indem der Gewissensruf zu
den eigensten Seinsmoglichkeiten mit dem Modell des Menschen-
sohnes als Abbildes Gottes in Verbindung gebracht wird. So erhilt
das Gewissen eine spezifische christliche Ausprigung, die fiir die ge-
samte Identitdt des Glaubenden steht.

Notgedrungen etwas abstrakt kann man sagen, dass christliche
Identitat bedeutet, sich in den symbolischen Koordinaten der bib-

31 Fiir das Folgende greife ich auf Uberlegungen in C. Mandry, Ethische Identitit
und christlicher Glaube, S. 267-271 zurtick.

Poetik des Glaubens A~ 137

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Christof Mandry

lischen Welt und der lebendigen Tradition der Kirche zu verstehen.
Sie driickt sich in lebensgeschichtlich unterschiedlich ausgeprigten
Vollzugsformen leiblich aus — in eminenter Weise etwa im Gebet.
Fiir dieses Selbstverstehen hat Ricoeur den Ausdruck gefunden, es
sei das Bewusstsein der Zugehdorigkeit zu einer »Okonomie der Ga-
be«. Das meint die biblisch-christlich artikulierten vielfaltigen —
nicht in erster Linie ethischen — Erfahrungen des Eingebettetseins in
das »Gute«: der guten Schopfung, der Zuwendung Gottes, der Ver-
bindung mit anderen Menschen, der Befreiung von der Siinden-
macht — die eine Fahigkeit zum Guten freisetzen. Ethische und reli-
givse Identitit sind voneinander unterschieden, insofern sie
unterschiedlichen Dimensionen der Selbstheit angehoren. Selbstsein
ist grundlegend ethisch verfasst, weil Selbstsein bedeutet, sich als
verantwortlich und als verfiigbar zu bezeugen; die religiose Identitat
umfasst dies nochmals, indem sie das Verantwortlichsein und Ver-
fiigbarsein aus dem Anspruch und dem Zuspruch einer gottgegebe-
nen Okonomie der Gabe heraus ins freie Kénnen hebt. Die Kon-
sequenz daraus ist nicht, dass eine argumentativ vorgehende Ethik
iiberfliissig oder in einem Liebesethos »aufgehoben« wiirde, sondern
wie ausgehend von Ricceurs Essay Liebe und Gerechtigkeit gezeigt
werden kann, die wechselseitige kritische wie kreative Bezogenheit
zwischen christlichem Liebesgebot und Gerechtigkeitsforderung.
Der theologische Charakter der theologischen Ethik ldsst sich somit
entfalten als ethischer Impuls fiir ein Mehr an Gerechtigkeit, das be-
griindet ausgewiesen werden muss. Dieser Impuls griindet in der
»supra-ethischen« Zugehérigkeit zur Okonomie der Gabe, zusam-
mengefasst in der Uberzeugung, geliebt zu sein und daher unter der
Aufforderung zu stehen, selbst zu lieben — einer Aufforderung, die
nicht moralischer Natur ist, sondern Bestandteil der gliubigen Got-
tesbeziehung.

Ausblick: Weitere mogliche Beitrdge von Ricceurs
Philosophie zur theologischen Ethik

Weitere mogliche Beitrdge von Ricceurs Philosophie zur theologi-
schen Ethik betreffen zunichst Ricceurs umfangreiches geschichts-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Ricceurs Beitrag zur theologischen Ethik

philosophisches Werk Gedichtnis, Geschichte, Vergessen®®. Neben
den philosophischen und epistemologischen Reflexionen iiber indivi-
duelles und kollektives Gedachtnis, das Verhiltnis von Geschichts-
schreibung und Einbildungskraft, das Griinden von Erinnern und
Vergessen im Geschichtlichsein des Menschen und vieles mehr wer-
den dort auch ethische Aspekte des Erinnerns und der politischen
Gedichtniskultur behandelt. Wie sind beispielsweise »Erinnerungs-
pflicht« und »Recht auf Vergessen« zu verstehen, wenn man sowohl
bedenkt, dass jedes Erinnern ein Vergessen voraussetzt und bedingt,
als auch dass jede Gedichtniskultur unweigerlich mit kollektiver
Identitat verbunden ist, und wenn man schlieflich nicht vergisst,
dass Tidter und Opfer von Erinnern und Vergessen in ganz unter-
schiedlicher Weise betroffen sind? Wie ist iiberhaupt ein erinnernder
Bezug auf Geschichte ethisch und moralisch zu sehen? Diese Themen
sind fiir die christliche Theologie von grofler Bedeutung, doch wer-
den sie in der theologischen Ethik eher randstindig behandelt. Dabei
bestiinden auf einer fundamentalethischen Ebene vielfaltige An-
kniipfungspunkte an Uberlegungen der narrativen Ethik und der Ge-
dichtniskultur. Eine theologische Ethik des Politischen und eine Frie-
densethik sollten dartiber hinaus beispielsweise priifen, inwiefern
Ricoeurs Denken die ethische Reflexion von aktuellen Formen der
Vergangenheitsbewiltigung bereichern konnte. Institutionen wie
die siidafrikanischen — aber auch andernorts eingerichteten — Truth
and Reconciliation Commissions stellen sich der schwierigen Auf-
gabe, um einer politischen Friedenssicherung und gesellschaftlichen
Zukunftsfihigkeit willen die Vorginge und Verbrechen einer dunk-
len Vergangenheit aufzuarbeiten, um durch historische »Wahrheit«
und mit dem Mittel des Rechts nicht nur Gerechtigkeit, sondern so
etwas wie »Versshnung« zu erlangen. Theologische Ethik kinnte
und sollte sich einbringen und die Implikationen, die Moglichkeiten
und die Grenzen des sowohl politischen wie rechtlichen wie auch mo-
ralischen — und letztlich religiosen? — Umgangs mit Geschichte und
Vergessen bedenken.

In ganz anderer Weise situiert sich Ricceurs letztes Buch Wege
der Anerkennung bereits selbst in einer sozialphilosophisch-ethi-
schen Debatte iiber eine erneuerte und iiber Hegel hinausgehende

32 P. Ricceur, Gedichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

Poetik des Glaubens A~ 139

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Christof Mandry

Theorie der Anerkennung.? Priziser sind es der Begriff der » Aner-
kennung«, in dem die grundlegende normative Struktur der Gesell-
schaft erblickt, und der Kampf um Anerkennung, in dem in einer
gegeniiber Hegel modifizierten Weise das Motiv fiir die Entwicklung
sozialer Institutionen erkannt werden.* Ricceur zeichnet diese Theo-
rie als Antwort auf Hobbes politische Philosophie nach, konfrontiert
aber dann die ganze Denkrichtung mit dem Verdacht, der Kampf um
Anerkennung und die damit zusammenhingende Fixierung auf Ne-
gativformen der verweigerten Anerkennung und der Missachtung
seien nicht so grundlegend, wie sie priatendieren. Fiihrt das Verlan-
gen nach Anerkennung, akzeptiert man es als sozialphilosophisches
»Grundgesetz«, nicht dazu, immer und iiberall nur Defekte der An-
erkennung zu sehen, die hinter einer noch volleren Anerkennung
zuriickbleiben, und damit zu einem »ungliicklichen Bewusstsein«?

Ricceur stellt dagegen die Erfiillungszustinde, die tatsichlichen
Erfahrungen gelungener sozialer Beziehungen (er nennt sie »Frie-
denszustinde«) und versucht sie von einer alternativen Sozialtheorie
der Gabe her zu profilieren.* Das Paradox von Gabe und Gegengabe
unterlduft fiir ihn das Paradigma des Kampfes und weist auf Formen
der Anerkennung hin, die gerade nicht als Resultat von Auseinander-
setzungen zustande kommen, sondern aus einer urspriinglichen Ge-
nerositit resultieren, das heifst: aus der Asymmetrie einer unbeding-
ten Anerkennung. Ricceurs Uberlegungen stellen die fundamentale
Frage, ob Ethik ihren Anfang beim Konflikt nehmen muss oder bei
den Friedenszustinden, bei den Modellen von Tausch und Markt
oder von Gabe und nicht berechnender Gegengabe. In dieser radika-
len Alternative scheinen noch etliche Denkwege abseits gesell-
schaftsethischer Gewohnheiten angelegt, die auch theologische Ethik
kritisch abschreiten sollte.

3 Vgl. P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkannt-
sein, Frankfurt 2006, S. 272.

Vgl. A. Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, erw. Ausg. Frankfurt 2003.

Vgl. ebd., S. 273f. Die biblische agape ist fiir Ricceur der Paradefall einer grof3-
herzigen interpersonalen Wechselseitigkeit, die die tauschférmige Reziprozitit
unterlduft. — Die auferhalb Deutschlands bereits im Gang befindliche Gabe-De-
batte wird nun auch hierzulande aufgenommen; fiir eine vorsichtige theologisch-
ethische Anniherung vgl. C. Mandry, »Logik der Ethik — Logik der Gabe. Theo-
logisch-ethische Uberlegungen«, in: M. Gabel und H.Joas (Hg.), Von der
Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phianomenologie in der Diskussi-
on, Freiburg 2007, S. 234-251.

34

35

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783485860328-117 - am 24.01.2026, 00:27:30. /dele A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zu ersten Phase der Ricœur-Rezeption in der theologischen Ethik
	II. Ein thematischer Blick auf die weitere Ricœur-Rezeption
	III. Ausblick: Weitere mögliche Beiträge von Ricœurs Philosophie zur theologischen Ethik

