
4 Die ›Keime‹ der Aufklärung:

Zu Kants Geschichtsphilosophie

Mit seiner Geschichtsphilosophie begibt sich Kant in ein zu seiner Zeit relativ

junges Teilgebiet innerhalb der Philosophie. Dass Geschichte überhaupt Gegen-

stand einer philosophischen Fragestellung sein kann, etabliert sich erst im 18. Jahr-

hundert. Die neue Verständigung über Geschichte hatte den unbescheidenen An-

spruch, die globale Geschichte derMenschheit zu erfassen (vgl.Höffe 2011: 1). Dem-

gegenüber ist heutzutage das Interesse an diesen Fragen eher gering. Solche um-

fassenden Projekte, wie sie dann weiter im 19. und 20. Jahrhundert ausformuliert

wurden, sind in jüngerer Zeit einer starken Kritik unterzogenworden.Dazu gehört

etwa: der universalhistorische Anspruch, den ganzen menschheitlichen Horizont

zu erfassen; die Vereinheitlichung des historischen Subjekts, das als Individuum,

Gruppe, Volk oder Zivilisation zum Akteur der Geschichte wird, und die damit

verbundene gewaltvolle Überformung von Kontingenz und Pluralität; die Annah-

me einer der Geschichte intrinsisch vorhandenen Rationalität, die dem Geschehen

nicht nur eine Gesetzmässigkeit, sondern auch Sinn und Zweck verleiht und Ge-

schichte als Fortschritt fasst, sie letztlich als steuerbar und machbar ausweist –

all diese Elemente zeichnen einen substantialistischen Ansatz aus, der heute pro-

blematisch erscheint (vgl. Angehrn 2004: 329f.). Betrachtet man das Aufkommen

der Geschichtsphilosophie vor dem Hintergrund des europäischen Kolonialismus,

ergeben sich weitere Kritikpunkte: Amy Allen (2016: 16ff.) differenziert in ihrer

Zusammenfassung der post- und dekolonialen Literatur zwischen einem politi-

schen und einem epistemologischen Problem. Politisch sei das Fortschrittsnarra-

tiv problematisch, da der Fortschritt als in Europa stattfindend und in den Rest

der Welt diffundierend dargestellt wird. Der Fortschritt werde so als europäischer

Entwicklungs- oder Lernprozess verstanden, der keiner materiellen oder ideologi-

schen Beziehung mit den Kolonien geschuldet sei. Zudem werde das Modell des

Fortschritts auch für aussereuropäische Gebiete angewandt, womit eine Anglei-

chung an die europäische Kultur vorgenommen werde. Werde der Fortschritt in

dieser Weise als eine demWesten intrinsische Entwicklung verstanden, legitimie-

re und rationalisiere diese Theorie Formen des Kolonialismus und Rassismus. Auf

der epistemologischen Ebene stelle sich die Frage, wie überhaupt beurteilt wer-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

den könne, was als Fortschritt gelte. Hier wird der Vorwurf formuliert, dass in

einem ersten Schritt die Unterlegenheit anderer Gruppen angenommen wird, um

in einem zweiten Schritt mit der Idee, dass sich Geschichte in Entwicklungsetap-

pen gliedern lasse, die Behauptung der Unterlegenheit zu begründen. Diese bei-

den Aspekte, der politische und der epistemologische, seien zudem miteinander

verwoben: Die Bezeichnung von etwas oder einer Gruppe als nicht modern oder

vormodern sei eine Geste der Machthabenden.

Obwohl diese Einwände nicht umfassend auf Kant zutreffen, finden sich

doch einige Elemente, die den Zugriff auf die kantische Geschichtsphilosophie

aus heutiger Sicht schwierig machen. Die Geschichtsphilosophie spielt in der

Kant-Rezeption eine marginale Rolle und wurde lange Zeit als unphilosophisch

klassifiziert, mit dem Argument, dass sie den Einsichten der Kritik der reinen Ver-

nunft nicht genügen würde (vgl. Kleingeld 2008: 524). Demgegenüber widerlegen

einige neuere Beiträge diese Sichtweise und sehen gerade in dieser Geschichts-

philosophie einen lohnenden Ansatz, weil diese Art der philosophischen Reflexion

von Geschichte weder substantialistisch ist, noch sich in der postmodernen Be-

liebigkeit verliert (vgl. Kleingeld 2008, Angehrn 2004, Thies 2011). Kant sei kein

einfacher Denker des Universalen, sondern biete eine vorsichtige, sogenannt

schwache Theorie, welche eine globale Perspektive mit der existierenden Pluralität

von Lebensweisen verbinde. Gerade dies mache ihn für geschichtsphilosophische

Überlegungen in einer globalisierten Welt interessant. Thomas McCarthy (2015:

233f.) beschreibt Kants Geschichtsphilosophie als postmetaphysisch, postem-

pirisch, die praktisch orientiert sei, damit eine methodisch interpretierende

Annäherung an die Aufgaben einer Weltgeschichte liefere und deshalb einen

interessanteren Ansatzpunkt bilde als die Ansätze von Hegel oder Marx.

Eine Auseinandersetzung mit der kantischen Geschichtsphilosophie scheint

sich also zu lohnen. Im Zentrum der folgenden Ausführungen steht die Ausein-

andersetzung mit den Thesen von Sankar Muthu und damit verbunden die Frage,

wie in den geschichtsphilosophischen Entwürfen Kants unterschiedliche Gesell-

schaften oder Lebensweisen gedacht und integriert sind. Dabei interessiert mich

einerseits die Frage, wie verschiedene Lebensweisen oder Gesellschaften (oder an-

dere Entitäten) sowie damit verbunden Geschlechtermodelle und Sexualitätsvor-

stellungen konzeptualisiert werden und welche Funktionen sie erfüllen. Es lässt

sich zeigen, dass Kant nicht von einem singulären historischen Subjekt ausgeht,

sondern eine Pluralität von Lebensstilen berücksichtigt. Mein Fokus richtet sich

jedoch darauf, genauer zu untersuchen, in welcher Art und Weise solche Differen-

zen gefasst sind und wie sie sich in das Modell der geschichtlichen Entwicklung

integrieren.

Darüber hinaus interessiert mich, welche Kontinuitäten und Brüche zwischen

den geschichtsphilosophischen Aufsätzen und den Schriften zu den ›Menschenras-

sen‹ zu finden sind. Während sich die meisten Texte zu Kants Geschichtsphiloso-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 91

phie überhaupt nicht mit demThema ›Rasse‹ auseinandersetzen, scheint mir eine

vergleichende Lektüre bereits deshalb sinnvoll, weil Kant unter anderem in seiner

Schrift Verschiedene Rassen (1777) – die also sieben Jahre früher erschienen ist als die

erste geschichtsphilosophische Abhandlung – eine grundlegende Historisierung

der lebendigen Natur vornimmt, wie im vorhergehenden Kapitel ausführlich dar-

gelegt wurde. Jedoch werfen die geschichtsphilosophischen und die Schriften zu

den ›Menschenrassen‹ einen je anderen Blick auf die Menschen. Um diese Dimen-

sion weiter ausloten zu können, bedarf es eines erneuten Rückgriffs auf die Kritik

der reinen Vernunft. Im Zentrum steht hier die Frage, inwiefern in den geschichts-

philosophischen Schriften die Menschen als vernünftige, aus Freiheit handelnde

Wesen in den Blick geraten oder die Menschen auch als Element der Natur zu ver-

stehen sind. Meine These ist, dass die Menschen sowohl in ihrer Naturhaftigkeit

gefasst werden, als auch als freie Akteure verstanden werden.Damit stellt sich wei-

tergehend die Frage, ob sich das teleologische Denken und die damit verbundenen

Formen von Othering und Selbstaffirmation verändern.

4.1 Natur & Kultur | Anti-Imperialismus

Muthu (2003: 3ff.) verortet in seinem Buch Enlightenment against Empire einen an-

ti-imperialistischen1 Strang in der Aufklärungszeit, dem er sowohl Kant wie auch

Herder und Diderot zuordnet. Damit verfolgt Muthu das Anliegen, einen differen-

zierteren Blick auf die Aufklärung zu werfen und sich dem Für undWider der Auf-

klärung zu entziehen. Diesen imperialismuskritischen Strang bezeichnet Muthu

als historische Anomalie: Weder habe es am Ende des 18. Jahrhunderts eine funda-

mentale Kritik am imperialenUnternehmenEuropas gegeben, noch sei diese Kritik

im 19. Jahrhundert weitergeführt worden.2 Auch wenn es später vereinzelte Stim-

men gegeben habe, würden sich keine dominanten Denker_innen mehr finden,

welche diese Kritik weitergetragen hätten. Dieser historischen Anomalie ordnet er

auch Kant zu. Er gesteht zwar ein, dass sich Kant Gedanken über ›Menschenras-

sen‹ gemacht habe und markiert diese durchaus als problematisch, argumentiert

1 Muthu setzt Imperialismus mit kolonialer Expansion gleich, wenn er behauptet, dass »virtu-

ally every prominent and influential European thinker in the three hundred years before the

eighteenth century and nearly the full century after it were either agnostic toward or enthu-

siastically in favour of imperialism.« (Muthu 2003: 1) Eine explizite Definition von Imperialis-

mus findet sich nicht bei Muthu. Hannah Arendt spricht vor demHintergrund ökonomischer

Argumente von Imperialismus in Bezug auf das 19. Jahrhundert, beginnend 1848 mit dem

»scramble for Africa« (Arendt 2006: 275ff.).

2 In eine gleiche Richtung geht Pitts (2005), allerdings mit einem Fokus auf das britische und

französische politische Denken und damit ohne ausführlicheren Bezug auf Kant. Für einen

Überblick siehe Dhawan (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

jedoch, diese Überlegungen würden auf Kants spätere Schriften keinen Einfluss

mehr haben.3 Kant habe seine Meinung geändert, was unter anderem auch an

der expliziten Verurteilung von Versklavungen deutlich werde. Dies geschehe nach

Muthu vor allem, weil Kant seine Aufmerksamkeit nicht mehr auf ›Menschenras-

sen‹, sondern auf die unterschiedlichen Lebensstile der Menschen richtet: So teilt

er nun die Menschen je nach ihrer Lebensart in Hirten-, Jagd- und Agrarvölker ein

(vgl. ebd.: 8). Auf dieser Grundlage und anhand der Lektüre der TexteMutmasslicher

Anfang derMenschengeschichte,Zum ewigen Frieden undMetaphysik der Sitten argumen-

tiert Muthu, dass Kant den Menschen grundsätzlich als kulturelles Wesen in den

Blick nimmt und die Menschheit als »cultural agency« versteht: In den späteren

Schriften seien Kunst und Kultur konstitutiv für das Menschsein. Diese partiku-

larisierte Sicht auf die Menschen bilde die Basis, auf der Kant den Imperialismus

zurückweisen und kritisieren könne. Da die Praktiken und Institutionen dieser

Völker inkommensurabel sind, können sie auch nicht in einer Hierarchie gefasst

und als über- oder unterlegen klassifiziert werden (vgl. ebd.: 123). Mit dieser In-

terpretation wendet sich Muthu gegen jene, die Kant als universalistischen Denker

klassifizieren.

Universalistische Konzeptionen abstrahieren von jeglichen kulturellen und so-

zialen Verortungen in Bezug auf das Subjekt der Geschichte. Diese Figur des abs-

trakten Menschen wurde aus feministischer Sicht als männlich und aus post_ko-

lonialer Sicht als weiss und europäisch identifiziert. Universalistische Konzeptio-

nen gehen damit Hand in Hand mit der Abwertung von Weiblichkeit (vgl. Lloyd

1985) und von jeglichen anderen kulturellen Differenzen und erheben das weisse,

männliche Subjekt zum impliziten Massstab. Vor diesem Hintergrund wird Mut-

hus Anliegen verständlich: Wenn gezeigt werden kann, dass der Mensch und die

Menschheit bei Kant nicht als abstrakt – und abstrahiert – verstanden werden,

dann bedeutet dies zugleich, dass imperiale Vorstellungen wegfallen.4 Denn die

Dialektik zwischen dem abstrahierten Menschen auf der einen Seite und der Ver-

dinglichung von Differenzen auf der anderen Seite kann sich so erst gar nicht ent-

falten (vgl. Maihofer 2009). Oder wie es Muthu – der nicht auf diese Tradition der

kritischen Schule referiert – formuliert:

»But, in fact, the more that political thinkers treated the universal category of hu-

manity as socially embedded at a fundamental level and as necessarilymarked by

(what we would now call) cultural difference – that is, the more that differences

among humans were viewed as integral to the very meaning of humanity – the

more likely it became that foreign, and in particular non-European, humans were

accorded moral respect as humans.« (Muthu 2003: 122f., Herv. i. O.)

3 Damit argumentiert Muthu in gleicher Weise wie Kleingeld (siehe dazu Kapitel 3).

4 Die Geschlechterfrage berücksichtigt Muthu leider nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 93

Nikita Dhawan (2014: 43) kritisiert Muthus Verständnis von Differenz und Diver-

sität: Werden Differenzen zwischen den Menschen als rein positiver Sachverhalt

bewertet, dann wird vergessen, dass Differenz und Diversität durch Machtbezie-

hungen konstruiert und konstituiert werden. Ihre Funktion in Bezug auf das trans-

nationale Kapital, dessen Vorgänger der transkontinentale Handel sei, werde aus-

geblendet. Zudem kritisiert Dhawan, dass mit diesem Ansatz eine neue Verein-

fachung erfolge, indem Autor_innen in ›imperialistisch‹ und ›anti-imperialistisch‹

unterteilt würden (vgl. ebd.: 44). Diese Kritik scheint mir zutreffend zu sein, je-

doch gibt es weitere Einwände. So stellt sich die Frage, ob die Annahme Muthus

stimmt, dass eine Korrelation zwischen einer anti-universalistischen Sichtweise

in Bezug auf das Subjekt der Geschichte und einer anti-imperialistischen Haltung

besteht. Zugespitzt gesagt: Mir scheint der Sachverhalt verkürzt dargestellt zu wer-

den, wenn behauptet wird, dass mit der Konzeptualisierung der kulturell und sozi-

al eingebetteten Menschheit automatisch eurozentristische Elemente oder Hierar-

chisierungen zwischen bestimmten Lebensstilen vom Tisch sind. Stattdessen gilt

es zu untersuchen, wie genau kulturelle Differenzen gefasst werden, welchen Sta-

tus die Differenzen haben und welche Funktionen sie in Bezug auf die Geschichte

einnehmen. Imperiales und eurozentristisches Denken gründet nicht auf dem Be-

griff ›Rasse‹ allein, sondern kann auch über die Annahme verschiedener Kulturen

oder Lebensstile artikuliert werden.

Ein weiterer Kritikpunkt betrifft die Rolle der Natur. Wenn Muthu Kant einen

Fokus auf kulturelle Differenzen unterstellt, geht er davon aus, dass die Natur der

Menschen keine Rolle mehr spielen würde. In den geschichtshistorischen Schrif-

ten seien die Menschen aus der Natur entlassen, wie Muthu anhand seiner Lektüre

des Aufsatzes Mutmasslicher Anfang argumentiert. Das naturhafte Sein schreibt er

nur noch den Tieren zu, die im Gegensatz zu den Menschen weder Freiheit noch

Kultur hätten (vgl. ebd.: 128). Dazu passt auch, dass Muthu die kantischen Erör-

terungen zu den ›Menschenrassen‹ als Überlegungen kennzeichnet, die sich ledig-

lich in der präkritischen Periode finden würden. In den späteren Jahren habe Kant

dann den Begriff der Menschheit als cultural agency entwickelt, der das Konzept

der ›Menschenrasse‹ abgelöst habe. Dadurch seien die hierarchischen und biologi-

schen Konzepte von ›Rasse‹ aus Kants späteren Schriften verschwunden (vgl. ebd.:

181ff.). Mit diesen beiden Argumenten versucht Muthu zu zeigen, dass die Natur

des Menschen keine Rolle in der Geschichtsphilosophie spiele. Demgegenüber zei-

ge ich im Folgenden auf, dass gerade in Bezug auf die geschichtsphilosophischen

Überlegungen der Mensch sowohl als naturhaftes wie auch als moralisches Wesen

konzipiert wird. Damit stellt sich die Frage, welche Übergänge sich zwischen den

Rassentheorien und den geschichtsphilosophischen Schriften verzeichnen lassen.

Um diese beiden Aspekte ausführlicher zu behandeln, gehe ich in einem ers-

ten Schritt der Frage nach, wie Kant die Bereiche Natur und Freiheit fasst. Mit

Rückgriff auf die Kritik der reinen Vernunft wird schnell deutlich, dass es sich dabei

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

um zwei Perspektiven handelt, deren Verhältnis zueinander sich komplex gestal-

tet. Das teleologische Denken erlaubt eine Verkoppelung von Natur und Freiheit,

wie ich anhand der Geschichtsphilosophie weiter verdeutlichen werde. In einem

zweiten Schritt rücken zwei zentrale geschichtsphilosophische Texte in den Fo-

kus, anhand derer ich diskutiere, inwiefern sich hier Momente des Otherings und

der Selbstaffirmation, aber auch anti-imperialistischeMomente ausmachen lassen

und miteinander verbunden sind.

4.2 Der sichere Boden: Natur, Freiheit und Kultur

In ihren Studien zeigt Pauline Kleingeld auf, inwiefern Kants Geschichtsphiloso-

phie nicht nur in dessen praktischer Philosophie, sondern auch in dessen theo-

retischer Philosophie verankert ist. In der Geschichtsphilosophie wird ein idea-

ler Zustand skizziert, in dem es keinen Krieg mehr geben kann und sich die Fä-

higkeiten der Menschen voll entfalten können. Die Werte, die hier den teleologi-

schen Endpunkt abgeben, entwickelt und diskutiert Kant, so Kleingeld, in seiner

praktischen Philosophie. Darüber hinaus verfolge die Geschichtsphilosophie den

Anspruch, einen systematischen Zusammenhang im Weltgeschehen erkennen zu

können. Diese Erkenntnis, die über die kausalen Zusammenhänge hinaus eine Ge-

samtheit der Geschichte erfassen will, werde durch eine regulative Idee angeleitet,

welche gestaltgebend für die Darstellung der globalen Geschichte sei. Das sei die

Grundlage, auf der Kant ein systematisches Bild einer geschichtlichen Entwicklung

skizzieren könne (vgl. Kleingeld 1995: 16ff. und 110ff., Kleingeld 2008). Die kanti-

sche Geschichtsphilosophie lokalisiert sich demnach im Überschneidungsbereich

der Fragen, was man wissen kann, was man tun soll und was man hoffen darf.

Zu diesen drei Fragen gesellt sich eine vierte dazu: Was ist der Mensch? Diese an-

thropologische Frage umfasst die ersten drei: »Im Grunde könnte man aber alles

dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte

beziehen.« (Logik A: 25)

Die regulative Idee eines beständigen Fortschritts der Geschichte ist der spe-

zifische Beitrag Kants zur damaligen Diskussion der Geschichtsphilosphie (vgl.

Höffe 2011, Kleingeld 1995). Im Kapitel 3 wurde deutlich, dass Kant bereits in sei-

ner Diskussion der ›Menschenrasse‹ ein teleologisches Denken präsentiert. Dieser

Fortschritt bezieht sich dort vor allem auf Menschen als Teil der Natur. In der Ge-

schichtsphilosophie geht es demgegenüber um eine Perspektive, welche in dieser

Entwicklung auch das freiheitliche Handeln der Menschen erfassen will. Die Men-

schen sind einerseits als Teil der Natur und somit als Elemente von kausalen Zu-

sammenhängen zu betrachten, aber andererseits auch als moralische Agent_innen

fähig, sich selbst Zwecke zu setzen. Diesen Aspekt vertiefe ich im Folgenden mit

Rückgriff auf die Kritik der reinen Vernunft. Wie ich zeigen werde, ist dieser Bereich

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 95

mit der Frage der Kritik verflochten, spezifischer gesagt, mit der Frage nach dem

Umfang des möglichen Wissens. Die Begrenzung des möglichen Wissens vollzieht

Kant durch den begrifflichen Gegensatz von Noumenon und Phaenomenon. Bei

diesem Rückgriff wird ein zentrisches Denken deutlich, mit dem koloniale Bilder

verhandelt werden.

 

Kant klärt in der Kritik der reinen Vernunft das Verhältnis von Phaenomena und No-

umena und damit die Frage der Erkenntnis von Menschen als vernünftige und aus

Freiheit handelndeWesen. Zugleich klärt Kant im letzten Teil des Kapitels zur Ana-

lytik der Grundsätze ein paar grundsätzliche Fragen seiner Philosophie. Er beginnt

das Kapitel Von dem Grunde der Unterscheidung aller Gegenstände überhaupt in Phaeno-

mena und Noumena folgendermassen:

»Wir haben jetzt das Land des reinen Verstandes nicht allein durchreiset, und je-

den Teil davon sorgfältig in Augenschein genommen, sondern es auch durchmes-

sen, und jedem Dinge auf demselben seine Stelle bestimmt. Dieses Land aber ist

eine Insel, und durch dieNatur selbst in unveränderliche Grenzen eingeschlossen.

Es ist das Land der Wahrheit (ein reizender Name), umgeben von einem weiten

und stürmischen Ozeane, dem eigentlichen Sitze des Scheins, womanche Nebel-

bank, undmanches baldwegschmelzende Eis neue Länder lügt, und indemes den

auf Entdeckungen herumschwärmenden Seefahrer unaufhörlichmit leeren Hoff-

nungen täuscht, ihn in Abenteuer verflechtet, von denen er niemals ablassen, und

sie doch auch niemals zu Ende bringen kann.« (KdrV B: 294f./A: 235f.)

Kant beschreibt die bis dahin gewonnenen Einsichten in seiner ersten Kritik als

Reise durch eine Insel. Jedem Ding wird dort seine wahre und fixierte Stelle zu-

geteilt. Kant trägt seine Philosophie in Worten vor, die mit dem Vokabular der

kolonialen Expansion übereinstimmen. Umgeben ist die Insel vom Ozean, vom

Schein, der befahren wird von umherirrenden Seefahrer_n, die ihre Abenteuer nie

zu Ende bringen können. Die Insel ist der Boden der Sicherheit, auf dem Kant eine

sesshafte Gesellschaft imaginiert (»wir uns anbauen könnten«, ebd. B: 295/A: 236)

und dessen rechtmässiger Besitz von ihm im Folgenden nochmals erörtert wird.

Damit greift Kant auf, was er in der Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der rei-

nen Vernunft bereits angedeutet hat. Während er in der Einleitung die Skeptiker_

als Nomad_en bezeichnet, die allen beständigen Anbau des Bodens verabscheu-

en und die bürgerliche Vereinigung stören (vgl. ebd. A: IX), scheint nun der Bo-

den gegen diese nomadischen Skeptiker_ gesichert zu sein.5 Der Boden ist durch

die definierte Quelle, den geklärten Umfang und die gezogene Grenze klar um-

rissen. Die Charakterisierung als Insel eröffnet zudem einen Gegensatz von in-

nen und aussen. Der inneren Sicherheit des zugeordneten Platzes steht der nicht

5 Dieser Boden ist auch das neue Terrain zwischen Idealismus und Empirismus.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

nur unsichere, sondern auch gefährliche Ozean gegenüber, dessenWeiten nicht zu

überblicken sind. Das Aussen ist ein unsicherer Ort, ständig in Bewegung, voller

Täuschungen und Lügen, jedoch zugleich anziehend und verlockend. Das Leben

auf dem Ozean ist gekennzeichnet von einem unaufhörlichen Drama. Damit gibt

sich die erkenntnistheoretische Standortbestimmung als ein zentrisches Denken

zu erkennen, das von einem sicheren, gekannten Mittelpunkt ausgeht, den man

mit Recht besitzt. Dieser Zentrismus ist durchaus ambivalent: Die Positionierung

kann als Kritik am kolonialen epistemologischen Unternehmen gelesen werden –

Entdeckungsfahrten führen zu nichts – und als Plädoyer, sich auf das Eigene zu

besinnen – durch die klare Entgegensetzung von innen und aussen, aber auch als

Bedürfnis der Selbstaffirmation6, das Eigene genau kennen und festhalten zu wol-

len.7

Im Anschluss an diese Passage klärt Kant, inwiefern dieses Bild gerade für sei-

ne Philosophie passend ist. Denn während die Verstandesregeln alleine die Quelle

aller Wahrheit sind (vgl. ebd. B: 296/A: 237), bilden sie jedoch nur das Schema zur

möglichen Erfahrung. Zur wirklichen Erfahrung ist auch Empirie vonnöten. Dem-

gegenüber kann der bloss empirisch arbeitende Verstand die Anschauung liefern,

nicht aber die Grenzen seines Gebrauchs bestimmen und definieren, was ausser-

halb seiner Sphäre liegenmag. Lässt sich dies nicht klar bestimmen, so können hier

Ansprüche und der Besitz nicht geklärt und gesichert werden, stattdessen findet

die ständige Verirrung »in Wahn und Blendwerke« (ebd. B: 297/A: 238) statt. Ein

zentraler Begriff, anhand dessen diese Grenzsetzung diskutiert wird, ist der Begriff

des Noumenon. Im Folgenden wird jedoch deutlich werden, dass und wie sich die

Erkenntnis von Dingen von der Erkenntnis von Vernunftwesen unterscheidet.

6 Inwiefern das Selbstbewusstsein konstitutiv auf ein ›Aussen‹ angewiesen ist, zeigt auch fol-

gende Passage aus derWiderlegung des Idealismus in der Kritik der reinen Vernunft. Der Idea-

lismus nimmt nach Kant die innere Erfahrung als die einzig unmittelbare Erfahrung an. Dem

hält er entgegen: »Ich bin mir meines Daseins als in der Zeit bestimmt bewußt. Alle Zeitbe-

stimmung setzt etwas Beharrliches in der Wahrnehmung voraus. Dieses Beharrliche aber

kann nicht etwas in mir sein; weil eben mein Dasein in der Zeit durch dieses Beharrliche

allererst bestimmt werden kann. Also ist die Wahrnehmung dieses Beharrlichen nur durch

ein Ding außer mir und nicht durch die bloße Vorstellung eines Dinges außer mir möglich.

Folglich ist die Bestimmungmeines Daseins in der Zeit nur durch die Existenzwirklicher Din-

ge, die ich außer mir wahrnehme, möglich.« (Ebd. B: 275f.) In der Vorrede verdeutlicht Kant:

»[S]o ist die Realität des äußeren Sinnes mit der des innern, zur Möglichkeit einer Erfahrung

überhaupt, notwendig verbunden: d.i. ich bin mir eben so sicher bewußt, daß es Dinge au-

ßer mir gebe, die sich auf meinen Sinn beziehen, als ich mir bewußt bin, daß ich selbst in

der Zeit bestimmt existiere.« (Ebd. B: XLf.)

7 Goetschel (1998: 329) zieht einen pointierteren Schluss aus der Passage: Er sieht es als logi-

sche Konsequenz an, dass wir immer schon kolonisieren, wenn wir den Grund und die Gren-

zen der Vernunft bestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 97

Ein wichtiges Resultat der Analytik der Grundsätze sieht Kant in der Erkennt-

nis, dass die reinen Verstandesbegriffe immer nur für die mögliche Erfahrung gel-

ten, nicht aber für die Dinge an sich. Was nicht in der Erscheinung ist, könne kein

Gegenstand der Erfahrung sein (vgl. ebd. B: 303/A: 244). Während es nun einleuch-

tend ist, dass diese Einschränkung für alle Gegenstände sinnvoll ist, stellt sich Kant

in der Ausgabe B in Bezug auf vernünftige Wesen die folgende Frage:

»Gleichwohl liegt es doch schon in unserem Begriffe, wenn wir gewisse Gegen-

stände, als Erscheinungen, Sinnenwesen (phaenomena) nennen, indem wir die

Art, wie wir sie anschauen, von ihrer Beschaffenheit an sich selbst unterscheiden,

dass wir entweder eben dieselbe nach dieser letzteren Beschaffenheit, wenn wir

sie gleich in derselben nicht anschauen, oder auch anderemöglicheDinge, die gar

nicht Objekte unserer Sinne sind, als Gegenstände bloss durch den Verstand ge-

dacht, jenen gleichsam gegenüber stellen, und sie Verstandeswesen (noumena)

nennen. Nun frägt sich: ob unsere reinen Verstandesbegriffe nicht in Ansehung

dieser letzteren Bedeutung haben, und eine Erkenntnisart derselben sein könn-

ten?« (Ebd. B: 306)

Verstandeswesen, womit Kant auch die Menschen meint, bringen den klaren Gang

der Einsichten kurz ins Stocken. Eine Erscheinung, die ebenfalls Vernunft hat,

bringt ihn zum nochmaligen Nachdenken, ob hier nicht doch ein Moment vor-

liegt, in dem die Erkenntnis tiefer greifen und das Ding an sich erreichen kann.

Dass diese Frage aufkommt, mag der Annahme geschuldet sein, es gebe nur ei-

ne Vernunft, die von allen vernünftigen Wesen geteilt werde. Dies lässt die Ver-

mutung zu, man könne sich von einem vernünftigen Wesen Begriffe machen und

damit Wissen über vernünftige Wesen erlangen. Dies würde eine andere Art von

Erkenntnis ermöglichen, wie der Schluss des Zitats nur kurz andeutet.

Kant löst dieses Problem folgendermassen: Zunächst argumentiert er, dass da-

mit ein unbestimmter Begriff von einem Verstandeswesen – ausserhalb unserer

Sinnlichkeit –mit einem bestimmten Begriff einesWesens – befindlich in Zeit und

Raum – fälschlicherweise vermischt werde. Eine Erkenntnis, die nur über Begriffe

erlangt werden kann, ist demnach immer schon auf einer zu allgemeinen Ebene,

als dass siemit einer konkreten Erscheinung in Verbindung gebracht werden könn-

te. Deutlicher wird die Zurückweisung in der folgenden Passage, in der Kant eine

positive und eine negative Bestimmung des Noumenon diskutiert. Ein positives

Verständnis des Noumenon würde die Möglichkeit einer intellektuellen Anschau-

ung implizieren, die den sinnlichen Bedingungen von Raum und Zeit nicht un-

terworfen ist. Dies passt jedoch nicht zu den bisher entwickelten philosophischen

Ansichten, in denen Kant die Möglichkeit, das Wesen von Dingen erkennen zu

können, zurückgewiesen hat. Demgegenüber gesteht er dem Noumenon die Rolle

eines Grenzbegriffs zu. Damit bestätigt er, dass ein Noumenon – ein Verstandes-

wesen – nicht direkt in einer sinnlichen Anschauung erscheinen kann. Keine Er-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

kenntnis kann den Anspruch erheben, sich auf ein Verstandeswesen erstrecken zu

können. Das Noumenon kann nur negativ bestimmt werden und hat lediglich die

Funktion, die »Anmaßung der Sinnlichkeit« (ebd. B: 311/A: 255) einzuschränken.

Um auf das Bild der Insel zurückzukommen, stellt der Begriff des Noumenon

die Grenze zwischen Insel und Ozean sicher. Die Insel ist jener Bereich, in dem

sich Verstand und Sinnlichkeit verbinden und Gegenstände bestimmen können

(vgl. ebd. B: 314/A: 258). Der Ozean ist »Anschauung ohne Begriffe« oder dann »Be-

griffe ohne Anschauung, in beiden Fällen aber Vorstellungen, die wir auf keinen

bestimmten Gegenstand beziehen können.« (Ebd.) Die Kenntnis über den Men-

schen – auch als Verstandeswesen – ist auf der anderen Seite von der Kenntnis

aller anderen Dinge nicht unterschieden.8 Doch das ist nicht die letzte Behand-

lung dieser Frage. Kant kommt in der transzendentalen Dialektik nochmals auf

dieses Problem zurück. Denn es gibt doch einen Unterschied, der die Verstandes-

wesen von anderen Dingen unterscheidet: Sie können aus Freiheit handeln und

sind damit den Notwendigkeiten der Naturgesetze nicht vollständig unterworfen.

»Wenn demnach dasjenige, was in der Sinnenwelt als Erscheinung angesehen

werdenmuss, an sich selbst auch ein Vermögen hat, welches kein Gegenstand der

sinnlichen Anschauung ist, wodurch es aber doch die Ursache von Erscheinungen

sein kann: so kann man die Kausalität dieses Wesens auf zwei Seiten betrachten,

als intelligibel nach ihrer Handlung, als eines Dinges an sich selbst, und als sensi-

bel, nach denWirkungen derselben, als einer Erscheinung der Sinnenwelt.« (Ebd.

B: 566/A: 538)

In der ersten Passage ist deutlich geworden, dass Kant die Vorstellung, ein Ding

an sich erkennen zu können, auch in Bezug auf Verstandeswesen zurückweist.

In dieser Passage nun macht er aber deutlich, dass es einen anderen und etwas

bescheideneren Weg gibt, um die Erkenntnis über Menschen von der Erkenntnis

über Dinge zu unterscheiden: Über die Unterscheidung von zwei Perspektiven, der

intelligiblen und der sinnlichen: »Wir würden uns demnach von dem Vermögen

eines solchen Subjekts einen empirischen, imgleichen auch einen intellektuellen

Begriff seiner Kausalität machen, welche bei einer und derselbenWirkung zusam-

men stattfinden.« (Ebd. B: 566/A: 538) Diese beiden Seiten können laut Kant ohne

Widerspruch nebeneinander – oder vielleicht sogar überlappend – bestehen. Die

8 Des Weiteren charakterisiert sich die Insel über all jene Aspekte, die Kant in der Analytik

diskutiert: Den durchgängigen Zusammenhang der Erscheinungen (vgl. ebd. B: 313f./A: 258)

– es kann keine Lücke, keinen Bruch oder Sprung geben zwischen zwei Erscheinungen, auch

keinVakuum inder Erfahrung (ebd. B: 281f./A: 228f.).Wie sichdiese Insel ansonstengestaltet,

das klärt Kant durch Analogien: Beharrlichkeit der Substanz, Zeitfolge nach dem Gesetz der

Kausalität, Zugleichsein nach dem Gesetz der Wechselwirkung oder Gemeinschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 99

intelligible Seite ist die Ursache von Handlungen, welche als solche nicht den em-

pirischen Bedingungen von Zeit und Raum unterworfen ist. Die realisierte Hand-

lung von freien Subjekten jedoch unterliegt notwendigerweise den Bedingungen

der Empirie. Die Wirkung der Handlung aus Freiheit ist nur in der Empirie anzu-

treffen. Kant präzisiert weiter: »Dieser intelligible Charakter könnte zwar niemals

unmittelbar gekannt werden, aber er würde doch dem empirischen Charakter ge-

mäß gedacht werden müssen [...].« (Ebd. B: 568/A: 540)

Diese Aussage verdeutlicht, dass die Unterscheidung zwischen Sinnen- und

Verstandeswesen nicht einfach gegeben ist und auch nicht unmittelbar erkannt

werden kann. Stattdessen ist es ein Akt der Zuschreibung, der die Möglichkeit er-

öffnet, einem Objekt der Erkenntnis auch einen intelligiblen Charakter zuzugeste-

hen – oder auch nicht. Diese Zuschreibung bringt mit sich, dass dieses Subjekt

zwar als empirisches Subjekt den Naturgesetzen unterworfen wird, man aber zu-

gleich »ganz richtig sagen kann, dass es seine Wirkungen in der Sinnenwelt von

selbst anfange« (ebd. B: 569/A: 541). Interessant ist an diesem Zitat, dass Kant im

zweiten Teil des Satzes impliziert, dass es empirische Charaktere gebe, denen die-

se Zuschreibung naheliege – ohne dass er jedoch genauer erläutert, worin dieser

empirische Charakter besteht, der eine solche Zuschreibung plausibler macht und

welche Charaktere eine solche Verbindung eher weniger vermuten lassen. Über

den Begriff ›Charakter‹ lässt sich diese Aussage zudem assoziieren mit der frühe-

ren Schilderung des weiblichen und männlichen Charakters in den Beobachtungen

(1764) und der später publizierten Anthropologie (1798), in der er die Charaktere des

Geschlechts, des Volkes, der ›Rasse‹ und der Gattung jeweils in einem Unterkapitel

behandelt.

Dieweitergehende Frage lautet,wie genau die beiden Perspektiven zusammen-

gedacht werden können. Kant betont, dass beide Perspektiven gleichzeitig einge-

nommen werden und zugleich gedacht werdenmüssen. Sie stehen also nicht in ei-

nem disjunktiven Entweder-oder-Verhältnis (vgl. ebd. B: 564/A: 536).Mit dieser Be-

stimmung umgeht Kant die Gefahr der Verwechslung, dass man die Phaenomena

für Noumena hält. Wenn ein Noumenon sich nicht direkt erkennen lässt und den-

noch eine intelligible Perspektive vernünftigerweise angenommen werden kann,

dann nimmt diese primär die Rolle einer Beschränkung der sensiblen Perspektive

ein. Über den Begriff wird der Bereich der Sinnlichkeit einschränkbar und zugleich

schränkt sich der Verstand, der diese Begrenzung vornimmt, selbst ein, insofern

er den Bereich jenseits der Sinnlichkeit nicht in Kategorien erkennen kann, son-

dern »nur unter dem Namen eines unbekannten Etwas« (ebd. A: 256) denkt. Und

mit diesem Zitat wird die Verbindung des Noumenon mit der Insel-Metapher zu

Beginn des Unterkapitels wieder aufgerufen. Weiter präzisiert Kant: »Sie, die Ver-

nunft, ist allen Handlungen des Menschen in allen Zeitumständen gegenwärtig

und einerlei, selbst aber ist sie nicht in der Zeit, und gerät etwa in einen neuen

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zustand, darin sie vorher nicht war; sie ist bestimmend, aber nicht bestimmbar in

Ansehung desselben.« (Ebd. B: 584/A: 556)

Die Vernunft ist vollständig da, in der Handlung anwesend, und zugleich nicht

da, kann nicht in der Zeit erscheinen und lässt sich nicht festhalten. Dennoch hat

sie die Macht, determinierend zu sein, obwohl sich die Möglichkeit, dass sie tat-

sächlich ist, letztlich nicht beweisen lässt (vgl. ebd. B: 586/A: 558). Die Reflexionen

in der Kritik der reinen Vernunft liefern damit insgesamt eine schwache Basis, wenn

es um die Klärung der Frage geht, wem zugestanden werden muss oder kann, ver-

nünftig und aus Freiheit handeln und damit volles Subjekt sein zu können. (Und sie

lassen nur Vermutungen zu,wer überhaupt in der Lage ist, dies zu bestimmen.) Sie

lassen die Türe offen, umbestimmtenMenschen diesen Status zu verleihen und ihn

anderen zu verwehren. Noch weitergehend geben diese Überlegungen keine kon-

krete Antwort, welche Aspekte des Menschseins der Natur und welche vernünfti-

gen Handlungen zugeordnet werden sollen, obwohl beide Kategorien eine zentrale

Rolle spielen. Was amMenschen Ausdruck ›natürlicher‹ Instinkte ist und was dem

moralischen Handeln geschuldet ist, kann nicht direkt über die Vernunftreflexi-

on geklärt werden – darüber geben andere Schriften Auskunft. Mit Fokus auf die

beiden Texte Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (1784) und

Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte (1786) wird im Folgenden den Fragen

nachgegangen, inwiefern Kant seine kritischen Reflexionen konkret umsetzt und

die Verbindung beider Perspektiven in historischer Hinsicht realisiert.

4.3 Natur & Vernunft: Menschheitsgeschichte und Kulturkritik

Der Rückgriff auf die Kritik der reinen Vernunft hat die These nahegelegt, dass in

den geschichtsphilosophischen Schriften die Menschen zugleich als Naturwesen

wie auch als Vernunftwesen gefasst werden. Im Folgenden möchte ich zunächst

herausarbeiten, inwiefern der Text Idee (1784), der zusammen mit dem Aufsatz Be-

antwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1784) erste geschichtsphilosophische The-

sen erörtert, in eine Kontinuität mit den Rassenschriften gestellt werden können.

Oftmals wird in der Forschung eine strikte Trennung der Reflexionen über die

›Menschenrassen‹ von anderen Aspekten der kantischen Philosophie postuliert: Die

Theorie der ›Menschenrassen‹ betreffe die Menschen als reine Naturwesen und ha-

be darüber hinaus keine weitere Bedeutung (vgl. beispielsweise Dörflinger 2001).

Wenn nun aber in der Geschichtsphilosophie das Naturwesen Mensch nicht

einfach aussen vor gelassen wird, dann stellt sich die Frage, in welcher Weise die

Natur derMenschen die Geschichte der Gattung prägt.Dabei lässt sich schnell fest-

stellen, dass der Begriff ›Menschenrasse‹ im Aufsatz Idee keine Rolle spielt. Doch

darüber hinaus soll überprüft werden, ob massgebende Konzepte aus den Theo-

rien zu den ›Menschenrassen‹ mit Konzepten der Geschichtsphilosophie überein-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 101

stimmen, die das Denken und die Erkenntnis des Historischen begründen. Damit

schlage ich eine Verschiebung des Blicks vor, die die scharfe Trennung von Ge-

schichtsphilosophie und Schriften, die den Menschen als von Natur aus gebildet

fassen, und damit die scharfe Trennung zwischen dem theoretisch-naturwissen-

schaftlichen und dem geschichtsphilosophischen Blick aufweichen lässt. Stattdes-

sen interessiert mich die Frage nach Brüchen und Kontinuitäten.

Ein zweiter Fokus meiner Lektüre liegt auf dem Prozess, der das Fortschreiten

der Geschichte erklärt. Dazu findet sich die Idee eines Antagonismus. Kant schil-

dert eine Dynamik, die den Fortschritt derMenschheit hin zur Aufklärung erklären

soll, die sich sowohl zwischen Individuum und Gesellschaft wie auch zwischen un-

terschiedlichen Gesellschaften entfaltet. Diese Dynamisierung des Fortschrittsge-

dankens impliziert abgegrenzte menschliche Gemeinschaften, setzt unterschied-

liche ›Entwicklungszustände‹ von Völkern voraus und artikuliert ein bestimmtes

Sexualverhalten. Damit stellt sich hier die Frage, ob Fortschritt letztlich nur vor

demHintergrund einer historisch stratifizierten Gegenwart gedacht werden kann.

Ein letzter Einsatzpunkt liegt auf Kants expliziter Kritik am europäischen Im-

perialismus, die sich jedoch im Verbund mit den vorhergehenden Analysen als

höchst ambivalent herausstellt. Diese Ambivalenz zeigt sich anhand unterschied-

licher Perspektiven, von denen aus diese Passage gelesen werden kann, besonders

deutlich. Erkennbar wird, dass die interne Kritik am imperialen Europa und die

Aufklärung als Zeitalter der Kritik selbst verwoben sind mit einem beständigen

eurozentrischen Denken.

4.4 Rassendenken und Geschichtsdenken: Übergänge

Der Text Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht erprobt eine

Art Verbindung der beiden aus der Kritik der reinen Vernunft hergeleiteten Perspek-

tiven. Gleich zu Beginn des Textes werden Handlungen als menschliche Taten cha-

rakterisiert, die grundsätzlich aus Freiheit vollzogen werden. Doch Kant erprobt

im weiteren Verlauf auch die These, dass gerade diese Handlungen als den Natur-

gesetzen unterworfene zu untersuchen sind und sich erst durch diese Perspektive

bestimmte Regelmässigkeiten erkennen lassen. Dabei nennt Kant bestimmte Vor-

kommnisse, bei denen er auf eine Regelmässigkeit gestossen ist: Ehen, Geburten

und Todesfälle. Er stellt die Annahme, dass das individuelle Handeln aus Freiheit

erfolgt, nicht infrage, lokalisiert jedoch die naturgesetzliche Perspektive nicht auf

einer individuellen Ebene, sondern auf der Ebene der Menschheit als Gattung. Da-

mit geht es ihmumeinen grossen historischen Zusammenhang, in demGeschichte

mit Gattungsgeschichte gleichgestellt wird. Es liesse sich also vermuten, dass hier

eine Unterscheidung vorliegt, welche die Gleichzeitigkeit beider Betrachtungswei-

sen aufzulösen vermag: Auf der individuellen Ebene ist die moralische Perspektive

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

gerechtfertigt, wenn es jedoch um die Gattung Mensch geht, ist eine naturgesetz-

liche Perspektive angesagt. Im Verlauf des Textes kommt allerdings eine andere

Argumentation zum Vorschein. Denn in den folgenden Abschnitten ist eine die-

sen ersten Aussagen entgegenlaufende Bewegung zu beobachten: Zunächst wird

den naturgesetzlich erforschbaren historischen Zusammenhängen nachgegangen,

nach und nach findet dann ein Übergang hin zu dem statt, wie Menschen zusam-

menleben sollen – und damit zu einer moralischeren und politischeren Perspekti-

ve. Die Entwicklung von Vernunft und Kultur geschieht hier in einem gesellschaft-

lichen Rahmen. Insgesamt vollzieht sich also ein fliessender Übergang von der na-

turgeschichtlichen Perspektive hin zu Fragen der aktiven Gestaltung des idealen

Zusammenlebens. Insofern hier die Natur die Kultur befördert (vgl. Kleingeld 1995:

174), findet ein Übergang zwischen beiden Perspektiven statt.

Des Weiteren geht es Kant in diesem Text nicht nur um Naturgesetze, sondern

zugleich um eine Absicht der Natur –womit eines der zentralen Konzepte der Ras-

sentheorien, das zuerst im Aufsatz Verschiedene Rassen (1777) auftaucht, nun in der

Geschichtsschreibung derMenschengattung zumEinsatz kommt. Zentral für diese

teleologische Sicht ist die Annahme von ›Keimen‹ oder ›Anlagen‹, die das Potenzial

für eine Auswicklung in sich tragen.Diese Annahme ist wichtig für die Rassentheo-

rien, da die Diversifizierung der Menschen in ›Rassen‹ nach Kant nicht alleine das

Resultat von äusseren Ursachen sein kann. Werden ›Keime‹ angenommen, kann

ein Pozential für die Anpassung an verschiedene Klimata vorausgesetzt, zugleich

aber die Entwicklung beschränkt werden (vgl. Kapitel 3). Auch die Entwicklung

der allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht ist eine Perspektive, die

auf der Vorstellung von ›Keimen‹ aufbaut. Kant postuliert explizit »Naturanlagen«

(Idee A: 388), die sich erst über Generationen hin entwickeln können.9 Der ers-

te Satz macht dies deutlich: »Alle Naturanlagen eines Geschöpfes sind bestimmt,

sich einmal vollständig und zweckmäßig auszuwickeln.« (Ebd.) Trotz der Über-

nahme der Annahme von ›Naturanlagen‹ findet sich hier eine markante Verschie-

bung.10 Denn in Bezug auf den Begriff ›Rasse‹ soll die Auswicklung von ›Anlagen‹

eine Erklärung von Diversität liefern (vgl. Bestimmung A: 403): Die ›Anlagen‹ sind

Potenziale, die eine je nach klimatischer Umgebung unterschiedliche Auswicklung

realisieren können.

9 Kleingeld (1995) geht diesem Begriff nach, stellt jedoch keinen Bezug zu den Rassenschrif-

ten her, sondern lediglich zu der viel später erschienenen Kritik der Urteilskraft (edb.: 125ff.).

Sie stellt zwar fest, dass Kant den Entwicklungsbegriff aus der Biologie entlehnt, schliesst

aber: »Wie sehr Kants Verwendung des Entwicklungs- und Anlagenbegriffes also noch dem

biologischen Kontext verhaftet ist: die Beziehung zur Biologie bleibt auf diese Begriffe be-

schränkt.« (Ebd.: 172)

10 Sutter (1989) spricht in diesem Zusammenhang ebenfalls von einer Verschiebung und zieht

zudem eine Aufzeichnung aus dem Nachlass heran, welche den Übergang von ›Rassen‹ zur

Charakterisierung über Kultur und Zivilisierung herstellt (vgl. Sutter 1989: 248).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 103

In der Schrift Verschiedene Rassenmündet der Prozess gar in eine Einbahnstras-

se: Die Auswicklung der ›Anlage‹ bedeutet einerseits die angemessene Anpassung

an das Klima, andererseits aber kann sich diese ›Rasse‹ keinem anderen Klima

mehr anpassen. Dadurch geht die Auswicklung mit einer Reduzierung der Poten-

ziale einher. Auf der Ebene der Menschengattung ist nun jedoch nur eine Art der

Auswicklung denkbar. Damit ändert sich die Konnotation dieses Prozesses. Die

Auswicklung umfasst hier jene »Naturanlagen, die auf den Gebrauch seiner [der

Menschen, Anm. KH] Vernunft abgezielt sind« (Idee A: 388). Diese Entwicklung

wird als positiv fortschreitender Prozess gefasst, in dem sich die Potenziale erst

nach und nach realisieren. Im späteren Aufsatz Über den Gebrauch (1788)11 findet

sich eine Begründung, warum sich die Auswicklung im Rahmen der Geschichte

anders gestaltet als bei den Überlegungen zu den ›Menschenrassen‹. Kant argu-

mentiert hier,

»daß vernunftlose Tiere, deren Existenz bloß als Mittel einenWert haben, darum

zu verschiedenem Gebrauche verschiedentlich schon in der Anlage [...] ausgerüs-

tet sein mußten; dagegen die größere Einhelligkeit des Zwecks in der Menschen-

gattung so große Verschiedenheiten anartender Naturformen nicht erheischte;

die notwendig anartende also nur auf die Erhaltung der Spezies in einigen we-

nigen von einander vorzüglich unterschiedenen Klimaten angelegt sein durften«

(Über den Gebrauch A: 52).

Während also der Rassenbegriff die Diversität der Menschen erklären und die Er-

scheinungen fassen soll, die sich zwischen den Polen ›Anlage‹ und Klima herausbil-

den, wird der Begriff Gattung mit der einen Vernunft in Zusammenhang gebracht.

Damit, so liesse sich argumentieren, ist das Rassendenken vom Tisch und hat sei-

ne Relevanz für die Menschheitsgeschichte verloren. Kant geht explizit nicht mehr

von durch Rassecharakteristika differenzierte Menschen aus, sondern hat die ge-

samte Gattung uneingeschränkt im Blick. Doch genauso wie sich die Ausformulie-

rung von ›Naturanlagen‹ im Bereich der Gattungsgeschichte in der Wiederholung

verschiebt, lässt sich auch eine verschobeneWiederholung derThematisierung der

Diversität der Menschen beobachten. Denn, wie ich weiter unten zeigen werde, die

Partizipation am historischen Prozess der Aufklärung ist von Ungleichzeitigkeiten

und unterschiedlichen Rollen geprägt.

Zugleich lässt sichmit der Übernahme der Vorstellung von ›Naturanlagen‹ auch

verdeutlichen, dass diese Annahme nicht impliziert, dass Kant sie als gegeben an-

sieht und damit anthropologische Vorannahmen das Geschichtsdenken strukturie-

11 Pauen (2001) thematisiert zwar die Denkfigur des Organismus (ebd.: 36), die eine Vermitt-

lungsfunktion zwischen Geschichte, die ihren Ursprung in der Natur hat, und Geschichte als

Realisierung des Sittengesetzes, einnimmt. Allerdings bleibt auch in diesem Aufsatz der Be-

zug zu den Rassentheorien unerwähnt.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ren würden. Die genauere Betrachtung der Rassenschriften hat deutlich gemacht,

dass Kant in diesem Punkt eine seiner Ansicht nach rationale Annahme trifft, um

möglichst viele Erscheinungen mit möglichst wenig angenommenen Ursachen er-

klären zu können. Insofern also das Konzept in den geschichtsphilosophischen

Schriften übernommen wird, ist den ›Anlagen‹ ein ähnlicher Status zuzumessen.

4.5 Die doppelte Aufklärung

Diese Entwicklung der Potenziale kann sich bei einem einzelnen Individuum nicht

vollständig vollziehen.Deshalb hofft Kant, den vollständigen Prozess auf der Ebene

der Gattung erkennen zu können:

»Die Geschichte, welche sichmit der Erzählung dieser Erscheinungen beschäftigt,

so tief auch deren Ursachen verborgen seinmögen, läßt dennoch von sich hoffen:

daß, wenn sie das Spiel der Freiheit desmenschlichenWillens im großen betrach-

tet, sie einen regelmäßigen Gang derselben entdecken könne; und daß auf die

Art, was an einzelnen Subjekten verwickelt und regellos in die Augen fällt, an der

ganzen Gattung doch als eine stetig fortgehende obgleich langsame Entwicklung

der ursprünglichen Anlagen derselben werde erkannt werden können.« (Idee A:

385f.) Und weiter: »[S]o bedarf sie [die Natur, Anm. KH] einer vielleicht unabseh-

lichen Reihe von Zeugungen, deren eine der andern ihre Aufklärung überliefert,

um endlich ihre Keime in unserer Gattung zu derjenigen Stufe der Entwickelung

zu treiben, welche ihrer Absicht vollständig angemessen ist.« (Ebd. A: 389)

Während bereits in den Schriften zu den ›Menschenrassen‹ die Zeugung das zen-

trale Element war, um die Existenz von ›Menschenrassen‹ über Merkmale wie die

Hautfarbe zu legitimieren, wird in dieser geschichtsphilosophischen Schrift über

die Zeugung die Aufklärung weitergegeben – das heisst, die Ausübung der Ver-

nunft, deren Ausbildung »Versuche, Übung und Unterricht« bedarf, »um von einer

Stufe der Einsicht zur anderen allmählich fortzuschreiten« (ebd. A: 389). Dieser Be-

griff der Aufklärung trägt der Handlung aus Vernunft und damit der potenziellen

Freiheit derMenschen Rechnung.Der Bereich dessen,was später imText als Kultur

benannt wird (vgl. ebd. A: 393), tritt dadurch hervor und bildet sich folglich gerade

in der Durchmischung von naturwissenschaftlichen Konzepten und der Annahme

des vernunftgeleiteten Handelns der Menschen.12

12 Kleingeld (1995) weist darauf hin, dass der Begriff ›Kultur‹ einen Bedeutungswandel durch-

gemacht habe und die Betonung auf der Pflege und der Bearbeitung von Geistesvermögen

der Menschen liege. Sie betont zudem, dass Kultur hier nicht als Resultat von Prozessen zu

lesen ist, sondern vielmehr als dieser Prozess selbst (vgl. ebd.: 44f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 105

Interessanterweise wird in obigem Zitat die Aufklärung als jenes Moment der

Gattungsgeschichte genannt, an dem sich der Fortschritt im historischen Wandel

manifestiert. In diesem Begriff der Aufklärung kulminiert die Überlappung von

naturgesetzlicher und moralischer Perspektive. Im Aufsatz Beantwortung der Frage,

den Kant im selben Jahr verfasst hat wie den Aufsatz Idee, versteht Kant Aufklä-

rung als Kritik. Er ruft in diesem berühmten Aufsatz dazu auf, den Mut und den

Willen zu haben, sich des eigenen Verstandes zu bedienen: »Faulheit und Feigheit

sind die Ursachen, warum ein so großer Teil der Menschen, nachdem sie die Na-

tur längst von fremder Leitung frei gesprochen (naturaliter maiorennes), dennoch

gerne zeitlebens unmündig bleiben [...]« (Beantwortung der Frage A: 481f.). Auf-

klärung erhält die doppelte Rolle, einerseits den historischen Fortschrittsprozess

zu bezeichnen und andererseits als moralischer Aufruf zu dienen, selbst zu denken

und nicht den Autoritäten, sondern der Einsicht in die eigene Vernunft zu folgen.

Wenn also die Geschichtsphilosophie davon geprägt ist, dass sie sich durch

die Vermischung von naturwissenschaftlicher und moralischer respektive politi-

scher Perspektive auszeichnet, dann kulminiert diese Durchmischung im Begriff

der Aufklärung.13 Aufklärung istmit der Vernunft in der Natur derMenschen ange-

legt und setzt sich im Laufe der Zeit durch. Zugleich ist Aufklärung der Inbegriff

des selbstverantwortlichen Handelns, geleitet von vernünftigen Prinzipien. Dass

beide Aspekte in diesem Begriff enthalten sein können, lässt eine Kongruenz die-

ser beiden Perspektiven vermuten – beziehungsweise ein gemeinsames Ziel, auf

das beide Bereiche ausgerichtet sind. Die Aufklärung als willentlicher, rationaler

Akt widerspricht nicht den Gesetzen der Natur. Sie kann dies auch gar nicht, son-

dern trägt im Gegenteil zu deren Vervollkommnung bei.

Dies bedeutet weitergehend, dass Kant ein freiheitliches Handeln nur dort er-

kennen kann, wo es in den Rahmen der teleologischen Entwicklung der in der Na-

tur verankerten Kultur passt. Das Verständnis von Natur hängt folglich mit dem

Verständnis von Freiheit eng zusammen. Freiheit ist nicht als ein Komplement der

Natur gefasst, das heisst nicht als ein Bereich, der sich der Natur entziehen würde

– wie dies vielleicht die Abgrenzung der naturtheoretischen von der moralischen

Perspektive nahelegen würde. Stattdessen gibt es bei Kant in der teleologischen

Perspektive ein reibungsloses Zusammengreifen des vernünftigen Handelns mit

den Gesetzmässigkeiten der Natur. Diese Perspektive ist nicht zuletzt darin be-

gründet, dass es eine Vernunft gibt, welche die Regelmässigkeit der Natur wie auch

das Handeln aus Freiheit zu erkennen und anzuleiten vermag. Und es ist diese eine

13 Foucault formuliert in seinem Aufsatz Was ist Aufklärung? (2005), dass die Aufklärung »zu-

gleich ein Prozess ist, an dem die Menschen kollektiv beteiligt sind, und ein Akt des Mutes,

den jeder persönlich vollbringenmuss. Sie sind zugleich Elemente undHandelndedesselben

Prozesses« (ebd.: 690). Jedoch stellt Foucault keine Verbindung zwischen dieser Feststellung

und der naturwissenschaftlichen Perspektive her.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Vernunft, die ›Anlagen‹ und ›Keime‹, aber auch einen Zweck erkennen kann, der

beide Bereichemiteinander verkoppelt. Diese Verkoppelung wird deutlich im Satz,

dass die Freiheit in der Natur gegründet liege und diese dem Menschen die Ver-

nunft gegeben habe (vgl. Idee A: 390).14 Handlungen aus Freiheit werden letztlich

dadurch erkennbar, dass sie sich auf jenen Zweck beziehen, den Kant als Zielpunkt

der Kultur bestimmt, wie im Folgenden dargelegt wird.

4.6 Die dynamische Entfaltung der Geschichte: Antagonismus

Die historische Entwicklung ist eine Entfaltung von ›Anlagen‹, die den Men-

schen von der Natur mitgegeben wurden. Doch diese Entfaltung verläuft nicht

ausschliesslich linear. Die Natur spielt in der Entwicklung nach wie vor eine

unterstützende Rolle. Kant postuliert an diesem Punkt einen Antagonismus: »Ich

verstehe hier unter dem Antagonism die ungesellige Geselligkeit der Menschen

[...]« (ebd. A: 392). Er konkretisiert diesen Antagonismus folgendermassen: »Der

Mensch will Eintracht; aber die Natur weiß es besser, was für seine Gattung gut

ist: sie will Zwietracht.« (Ebd. A: 394) Kant buchstabiert diese beiden Momente

weiter aus: So gebe es einerseits das Bedürfnis der Menschen, in Gesellschaft

zu sein, weil sich der einzelne Mensch durch die Gesellschaft mit anderen Men-

schen mehr als Mensch fühle. Zugleich habe er aber auch den Hang, sich aus

der Gesellschaft herauszunehmen und ungesellig zu sein, da er in diesem Raum

ungehindert alles nach seinem Sinne richten könne. Durch diese beiden konträren

Elemente entsteht der Antrieb, »seinen Hang zur Faulheit zu überwinden, und,

getrieben durch Ehrsucht, Herrschsucht oder Habsucht, sich einen Rang unter

seinen Mitgenossen zu verschaffen, die er nicht wohl leiden, von denen er aber

auch nicht lassen kann. Da geschehen nun die ersten wahren Schritte aus der

Rohigkeit zur Kultur [...]« (ebd. A: 392f.).

Die Rohigkeit der Menschen, die stark einem kolonialen Vokabular verbunden

ist, assoziiert Kant zudem mit dem christlich inspirierten »arkadischen Schäferle-

ben« (ebd. A: 393), in dem »alle Talente auf ewig in ihren Keimen verborgen blei-

ben« (ebd.).15 Demgegenüber zeichnet sich die Kultur durch die Entwicklung von

Talenten, von Geschmack wie auch vom Anfang einer Denkungsart aus. Der Ant-

agonismus ist also ein Mechanismus, der zwischen den Polen von Vereinzelung

und Vergesellschaftung, also Natur und Vernunft vermittelt: Aus dem triebhaften

Dasein entsteht über die anziehende Abstossung der menschlichen Gemeinschaft

14 Vgl. dazu auch Sutter (1989: 249).

15 Die weiter unten diskutierte Schrift Mutmasslicher Anfang verortet dieses arkadische

Schäferleben im paradiesischen Urzustand und verdeutlicht damit die christliche Herkunft

dieser Vorstellung.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 107

die gemeinsame Ausübung der Vernunft und damit der Schritt in die Kultur. Da-

bei erhalten negative Motivationen wie Ehrsucht, Habsucht und Herrschsucht ihre

Legitimation durch das übergeordnete Ziel, letztlich eine vernünftig geordnete Ge-

sellschaft ermöglichen zu können.16

Hier lässt sich eine weitere Verschiebung in Bezug auf die Rassentheorien fest-

stellen. Zur Ausbildung der spezifischen ›Menschenrasse‹ bedarf es klimatischer

Einflüsse, welche diese Ausbildung erst in Gang setzen. In geschichtsphilosophi-

scher Hinsicht ist es nun die Gesellschaft der Menschen, die ein Umfeld darstellen

und einen Prozess anstossen. Die inneren ›Anlagen‹ entfalten sich über Antriebe,

die sich zunächst in den bereits angesprochenen negativen Eigenschaften wieHab-

gier, Ehrsucht undHerrschsucht äussern, jedoch dieMenschen aus ihrem Phlegma

herauslösen. Ziel ist die Herrschaft der Vernunft in der Gesellschaft, doch solange

diese nicht erreicht ist, ist es die vernünftige Natur, die waltet und dazu anregen

soll, sich »des Lebens und des Wohlbefindens würdig zu machen« (ebd. A: 391).

Die zeitgenössische Gesellschaft Kants lässt sich demnach in einer Position veror-

ten, die sich zwischen Autonomie und Heteronomie befindet, insofern einerseits

die Natur den Menschen zur Entwicklung seiner ›Anlagen‹ bringt und er diese an-

dererseits aus sich selbst hervorbringen kann (vgl. ebd. A: 389f.). Während Kant

diesen Antagonismus in der Idee zunächst als Dynamik zwischen Individuum und

Gesellschaft zeichnet, erweitert sich der Wirkungsbereich im Verlauf des Textes.

So ist dieser Widerstreit der Kräfte nicht nur innergesellschaftlich relevant:

»Dieselbe Ungeselligkeit, welche die Menschen hiezu [zur bürgerlichen Verfas-

sung, Anm. KH] nötigte, ist wieder die Ursache, dass ein jedes Gemeinwesen in

äußerem Verhältnisse, d. i. als ein Staat in Beziehung auf Staaten, in ungebun-

dener Freiheit steht, und folglich einer von dem andern eben die Übel erwarten

muss, die die einzelnenMenschen drückten und sie zwangen, in einen gesetzmä-

ßigen bürgerlichen Zustand zu treten.« (Ebd. A: 398)

Es reicht also nicht, wenn sich eine Gemeinschaft eine bürgerliche Verfassung ge-

geben hat, welche die maximale und geordnete Freiheit etabliert. Das innere staat-

liche Verhältnis hängt darüber hinaus davon ab, dass eine äussere Beziehung zu an-

deren Staaten besteht. Denn die Existenz anderer Gemeinschaften, welche nicht

in diese Verfassung eingetreten sind und in »ungebundener Freiheit« (ebd. A: 398)

stehen, stellen für die bürgerliche Vereinigung eine Bedrohung dar. In Idee arti-

kuliert sich also der antagonistische Prozess aufbauend auf Entitäten wie Staaten,

die miteinander in Beziehung treten müssen. Am Anfang steht ein gesetzloser Zu-

stand der ›Wilden‹, den es zu überwinden gilt. Die Konfrontation einzelner Staa-

tenmiteinander produziert eine innere Anspannung,welche bereits für die weitere

16 Vgl. kritisch dazu Thies (2011: 46f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Entwicklung sorgt, da damit Kräfte mobilisiert werden und sich das Potenzial zu

entfalten beginnt.

Der Aufsatz Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte buchstabiert diesen

Prozess weiter aus. Auch wenn der Text einem anderen Leitfaden folgt und die

Erzählung Moses aus der Bibel aufgreift, kann er dennoch als Ergänzung zum

Aufsatz Idee hinzugezogen werden. Die antagonistische Dynamik wird hier als

Streit zwischen verschiedenen Lebensarten verdeutlicht, die die Erde unterschied-

lich nutzen (Mutmasslicher Anfang A: 18): Der Ackerbauer_ sei auf ein bestimmtes

Stück Land angewiesen; ein Eigentum, das dem Interesse des Hirt_en entgegen-

stehe, da es die Freiheit der Nutzung der Weiden einschränke. Kant vermutet,

in diesem Konflikt werde der Ackerbauer_ zuerst zur Gewalt greifen: Der Hirt_e

könne, nachdem seine Tiere das bebaute Land beschädigt haben, weiterziehen.

Die beiden Lebensarten mussten sich schliesslich geografisch weiter voneinander

entfernen (vgl. ebd. A: 18f.). Dennoch bestand für die Ackerbauer_ eine stetige

äussere Bedrohung, die dazu führte, dass sich die einzelnen Familien zusammen

niederliessen, um sich besser schützen zu können. So entstanden Dörfer und

Städte, und innerhalb dieser neuen Gesellschaften konnten nun Güter gegenein-

ander getauscht werden. Es entsprang in dieser Geselligkeit und bürgerlichen

Sicherheit Kunst und Kultur, eine Regierung wurde anstelle der individuellen

Schutzbemühungen gesetzt. Und es wurden Kolonist_innen ausgesendet, um

sich weiter zu verbreiten, zudem begann in jener Zeit auch die Ungleichheit

unter Menschen, »diese reiche Quelle so vieles Bösen, aber auch alles Guten [...]«

(ebd. A: 21). Dennoch bestand eine ständige Kriegsgefahr zwischen Hirt_en und

Ackerbauer_n, die sich durch den anwachsenden Luxus aufzulösen begann:

»Mit der Zeit aber mußte denn doch der anhebende Luxus der Städtebewohner,

vornehmlich aber die Kunst zu gefallen, wodurch die städtischen Weiber die

schmutzigsten Dirnen der Wüste verdunkelten, eine mächtige Lockspeise für

jene Hirten sein, in Verbindung mit diesen zu treten, und sich in das glänzende

Elend der Städte ziehen zu lassen.« (Ebd. A: 22)

Diese Verschmelzung beider Lebensstile führte zum Ende der Kriegsgefahr und

damit auch zum Ende der Freiheit, und die »seelenlose Üppigkeit« vermischte sich

mit »allen Lastern des rohen Zustandes« (ebd.) und der Fortschritt brach ab und die

Menschheit machte sich ihrer selbst unwürdig. Obwohl diese Entwicklung negativ

endet, widerspricht Kant seiner grundsätzlichen Fortschrittsannahme nicht. Was

dieser Ausgang beweist, ist vielmehr die Unentbehrlichkeit des latenten Krieges.

Zwar können diese Spannungen zwischen Hirt_en und Ackerbauer_n ein Übel für

gesittete Völker sein, da sich auf die Aufrüstung und nicht auf die innere Bildung

konzentriert wird. Jedoch glaubt Kant nicht, dass »auf der Stufe der Kultur, worauf

das menschliche Geschlecht noch steht« (ebd. A: 24), eine Entwicklung der Poten-

ziale möglich sei, die gänzlich aus der gemeinschaftlich ausgeübten Vernunft ent-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 109

springen würde. Die Vermischung der Völker zeigt deshalb auf, was passiert, wenn

diese latente Bedrohungssituation aufgehoben wird: »eine Versenkung in unheil-

bares Verderbnis« (ebd. A: 24).17

In dieser reichhaltigen Passage findet einerseits eine klare Identifikation mit

der einen Seite der Gesellschaften statt, und zwar mit den Ackerbauer_n, welche

im Gegensatz zu den Hirt_en über die Konfliktsituation einen Fortschritt in Kunst

und Kultur erreichen. Die Hirt_en bleiben im Narrativ streckenweise aussen vor

und fungieren im Hintergrund als potenzielle Bedrohung, die jedoch konstitutiv

für die Entwicklung der sesshaften Bevölkerung ist. In einer Fussnote findet zu-

dem eine Identifikation der Hirtenvölker mit zeitgenössischen arabischen Bedui-

nen statt (vgl. ebd. A: 21), was die gesamte biblische Geschichte noch stärker in der

Gegenwart verankert. Interessant an dieser Passage ist zudem, dass die kolonia-

le Expansion explizit als logisches Entwicklungsmoment einer bestimmten Epoche

erwähnt wird. Zur selben Epoche zählt Kant die Entstehung der Ungleichheit unter

den Menschen. Diese betrachtet Kant als Quelle alles Guten, nicht nur des Bösen

(vgl. ebd. A: 21). Die Verortung der Ungleichheit in einem spezifischen Stadium

verhindert auch, dass ein Bezug zwischen der Ungleichheit zwischen Menschen

und der Konstellation zwischen Hirt_en und Ackerbauern hergestellt wird. Unklar

bleibt, ob sich die Ungleichheit auf die koloniale Expansion (die unmittelbar vorher

erwähnt wird) oder nur auf innere Dynamiken der sesshaften Bevölkerung bezieht.

Die Entgegensetzung der beiden Lebensstile ist für den Antagonismus elemen-

tar, nur über die klar voneinander abgeschiedenen Kulturen kann sich die Dynamik

entfalten. Dass diese Spannung über ein bestimmtes Geschlechterverhältnis auf-

gelöst wird, das zudem Aspekte der kantischen Kulturkritik anspricht, ist kaum

ein Zufall. Bereits zu Beginn des TextesMutmasslicher Anfang spielt das Geschlech-

terverhältnis eine zentrale Rolle. Kant beginnt seine Ausführungen im paradiesi-

schen Zustand. Er imaginiert ein Menschenpaar »und zwar in seiner ausgebilde-

ten Größe, weil er (der Mensch, Anm. KH) der mütterlichen Beihülfe entbehren

muss« (ebd. A: 3), das sich fortpflanzen kann und nicht bereits mit anderen Paa-

ren im Konflikt steht. Damit bestätigt Kant einmal mehr die Rationalität seiner

Monogenesis-These, also der Annahme des gleichen Ursprungs aller Menschen, die

er in seinen rassentheoretischen Schriften bereits vertreten hat. Zudem verortet er

das Paar »unter einem jederzeit milden Himmelsstriche« (ebd. A: 3f.)18, in einem

17 Vgl. dazu auch folgende Passage: »Jetzt sind die Staaten schon in einem so künstlichen Ver-

hältnis gegen einander, dass keiner in der inneren Kultur nachlassen kann, ohne gegen die

anderen anMacht und Einfluss zu verlieren; also ist, wo nicht der Fortschritt, dennoch die Er-

haltungdieses Zwecks derNatur, selbst durchdie ehrsüchtigenAbsichtenderselben ziemlich

gesichert.« (Idee A: 405)

18 Die Parallele zur Theorie der ›Menschenrassen‹ liegt auch in diesem Beispiel auf der Hand:

Kant schildert ein mildes Klima, in dem er Menschen vermutet, die der Stammgattung am

ähnlichsten sind (vgl. Kapitel 3.2.1). Während also Kant 1785 in Bestimmung diese These re-

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Garten, der die beiden mit dem Nötigsten versorgt. Von diesem Anfangsstadium

aus identifiziert Kant vier Schritte, welche die Entwicklung des Sittlichen anzei-

gen: die Entwicklung eines Begehrens, das auch imWiderspruch zur Natur stehen

kann, was Kant am Beispiel der Ernährung exemplifiziert; die Kultivierung des

sexuellen Begehrens; die Antizipation der Zukunft und die Bestimmung der Men-

schen als Endzweck und damit die Entwicklung der Moralität als Anerkennung

der Gleichheit der Menschen (vgl. ebd. A: 5ff.). Alle diese Schritte gehen von einem

Handeln aus, das zunächst instinktgeleitet ist. Das Erwachen der Vernunft ist zu-

nächst ein Verlust, da dieses unmittelbare Wissen verloren geht und der Mensch

dem »Naturtriebe abtrünnig« (ebd. A: 6) wird. Denn über die Vernunft ist es mög-

lich, den Pfad der Natur zu verlassen und eine erste freie Wahl zu treffen.

In Bezug auf den »Instinkt zum Geschlecht« (ebd. A: 8) bedeutet dies nun etwa

nicht, dass nun eine andereWahl getroffen würde – die blosse Existenz eines Man-

nes und einer Frau beschränkt hier die Auswahl und garantiert dieHeterosexualität

als einzig mögliche sexuelle Orientierung. Stattdessen besteht der Entwicklungs-

prozess darin, dass der Antrieb durch die Einbildungskraft verlängert, vermehrt

und gleichförmigerwerden kann,wenn derGegenstand den Sinnen entzogenwird.

Dieser Entzug transformiert »bloß tierische Begierde allmählich zur Liebe, undmit

dieser dem Gefühl des bloß Angenehmen zum Geschmack für Schönheit, anfäng-

lich nur an Menschen, dann aber auch an der Natur, überzuführen« (ebd. A: 8f.).

Damit greift Kant auf Vorstellungen zurück, wie er sie bereits in der vorkritischen

Schrift Beobachtungen (1764) entwickelt hat (vgl. Kapitel 2.2), setzt sie nun jedoch

in historische Entwicklungsschritte um. Das »grobe Begehren«, das Kant in den

Beobachtungen dem Sittlichen entgegensetzt und zur Charakterisierung benutzt,

erhält in Mutmasslicher Anfang eine Funktion innerhalb des historischen Ablaufes.

Diesem Schritt verleiht Kant einiges Gewicht, wenn er schreibt: »Ein kleiner An-

fang, der aber Epoche macht, indem er der Denkungsart eine ganz neue Richtung

gibt, ist wichtiger, als die ganze unabsehliche Reihe von darauf folgenden Erweite-

rungen der Kultur.« (Ebd. A: 9) Das in die eheliche Form gegossene Begehren spielt

dann auch im nächsten Schritt eine Rolle, der durch die Erwartung des Künfti-

gen charakterisiert wird. Denn der Mann und die Frau antizipieren die Zukunft

unterschiedlich:

»Der Mann, der sich und eine Gattin, samt künftigen Kindern, zu ernähren hatte,

sah die immerwachsendeMühseligkeit seiner Arbeit; dasWeib sah die Beschwer-

lichkeiten, denen die Natur ihr Geschlecht unterworfen hatte, und noch obenein

diejenigen, welch der mächtigere Mann ihr auferlegen würde, voraus« (ebd. A:

9f.).

vidiert, wird sie in diesem geschichtsphilosophischen Text aus dem Jahr 1786 in veränderter

Form wiederum aufgegriffen.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 111

Damit antizipieren beide die bürgerliche Arbeitsteilung als kommende Realität,

der einzige Ausblick liegt darin, Glieder einer Familie zu sein, in derman Trost und

Linderung erfahren kann. Zudem ermöglicht die Familie die Hoffnung, dass ihre

Kinder es dereinst besser haben werden (vgl. ebd.). Dieses moderne bürgerliche

Geschlechtermodell verallgemeinert Muthu (2003), wenn er argumentiert, diese

vier Schritte seien weniger als historische Entwicklungsmomente zu sehen, denn

als ein Set von Fähigkeiten. Damit löst er die Schritte aus dem geschichtsphiloso-

phischen Rahmen heraus und fasst sie als Bestimmungsmerkmal, das ausdifferen-

ziert, was die Menschheit mit Wert ausstattet.

Die Entwicklung eines eigenen Begehrens, das kultivierte sexuelle Begehren,

die Antizipation der Zukunft und der Mensch als Endzweck sind Elemente kultu-

reller Freiheit und Handlungsmacht, die nicht ausser Kraft gesetzt werden dürfen

(vgl. Muthu 2003: 127).Wenn die kulturelle Aktivität eine Äusserung des Begehrens

ist, die Kultur erst ermöglicht und deshalb nicht ausser Kraft gesetzt werden darf

(vgl. ebd.: 130), stellt sich die Frage, welche Aktivitäten nicht als kulturelle, son-

dern instinktmässige Tätigkeiten diesem Schutz nicht unterstehen. Gerade in Be-

zug auf das Geschlechterverhältnis wird deutlich, dass damit nur ein bestimmtes

Geschlechterverhältnis und auch nur eine Form des sexuellen Begehrens gemeint

ist. Zudem verwischt Muthus Behauptung, die verschiedenen Lebensweisen wür-

den gleichermassen als eine Form der kultivierten Menschheit gelten und deshalb

egalitär nebeneinander stehen, dass eine Hierarchisierung verschiedener Kulturen

gerade über deren Einordnung in verschiedene historische Stadien erreicht wird

(vgl. Fabian 1983).

4.7 Die kritische Grundierung: Leitfaden

Die Elemente der kantischen Geschichtsphilosophie, die ich anhand zweier zen-

traler Texte hervorgehoben habe, gilt es in ihrem erkenntnistheoretischen Status

genauer zu verorten.Kant verfolgtmit seiner Geschichtsphilosophie den Anspruch,

eine allgemeine Geschichte entwerfen zu können – also nicht nur die Geschichte

von Nationen oder Völkern oder gar einzelner Ereignisse, sondern die Geschich-

te der gesamten Menschheit. Er erhebt damit einen umfassenden, globalen An-

spruch. Um einen solchen Anspruch bedienen zu können, braucht es einen Rah-

men, der Ereignisse und Entwicklungen in einen systematischen Zusammenhang

stellen kann. Ein systematischer Zusammenhang dessen, was sonst nur als zufäl-

lige Anhäufung erscheint, wird durch die Annahme einer regulativen Idee mög-

lich (vgl. Idee A: 408; vgl. Kleingeld 1995: 16ff.). Kant wählt damit einen vorsichti-

gen Ansatz, denn eine regulative Idee ist nicht konstitutiv für das Objekt, sondern

leitet an, »wie der empirische Regressus anzustellen sei, um zu dem vollständi-

gen Begriffe des Objekts zu gelangen« (KdrV B: 538/A: 519), wie Kant in der Kritik

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der reinen Vernunft schreibt. Über diesen empirischen Regressus wird es möglich,

eine Totalität zu erkennen. Da jedoch diese Totalität nie ein Gegenstand der Er-

fahrung sein kann, kann es in diesem Bereich letztlich keine sichere Erkenntnis

geben. Insofern bleibt der epistemische Anspruch bescheiden (vgl. Angehrn 2004:

343). Gleichzeitig überschreitet Kant mit seinem Geschichtsentwurf den sicheren

Boden der Erkenntnis, wie in vorhergehenden Ausführungen zur Kritik der reinen

Vernunft dargelegt wurde (vgl. Kapitel 4.2). Dieses Überschreiten entspricht nach

Kant einem Bedürfnis der Vernunft nach systematischer Einheit, die nur durch ei-

ne regulative Idee befriedigt werden kann. Damit wird die Natur so betrachtet, als

ob sie vernünftig wäre und deshalb eine solche Einheit ermöglichen würde (vgl.

Kleingeld 1995: 95ff. sowie die Ausführungen dazu in Kapitel 3.2.2).

In Bezug auf die konkrete Umsetzung einer solchen regulativen Idee stellt sich

nicht die Frage, ob sie wahr ist oder nicht, vielmehr geht es um das Kriterium

der Brauchbarkeit. Diese Diskussion greift Kant im neunten Satz der Idee auf. Die

Idee, dass die Natur nicht ohne Plan verfährt, ermöglicht einen Leitfaden, um »ein

sonst planloses Aggregat menschlicher Handlungen, wenigstens im großen, als ein

System darzustellen.« (Idee A: 408) Diesen Leitfaden konzipiert Kant explizit von

einem spezifischen Standpunkt,mit dem er eine bestimmte Absicht verfolgt. Denn

Kant entscheidet sich, eine Geschichte mit einem positiven Ende zu erzählen, da

er es als vernünftig erachtet, davon auszugehen, dass die Natur eine Zweckmäs-

sigkeit verfolgt (vgl. ebd. A: 401)19. Zudem glaubt Kant, dass diese Sicht auf die

Geschichte »selbst für diese Naturabsicht beförderlich angesehen werden« (ebd.

A: 407) muss. Mit dem Standpunkt, von dem aus Kant seinen Geschichtsentwurf

vornimmt, ist damit auch das Ziel verbunden, selbst zu jener Entwicklung beitra-

gen zu können, die er für die Geschichte skizziert. Dies macht der im selben Jahr

wie die Idee veröffentlichte Aufsatz Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1784)

besonders deutlich, da dieser als Aufruf zur (Selbst-)Aufklärung verfasst ist.

Diese Selbstpositionierung und Verortung, die Kant in seiner Geschichtsphi-

losophie vornimmt, gehen einher mit Selbstaffirmation und dem bereits aufge-

zeigten Othering, die eng aneinander gekoppelt werden. Dies wird auch anhand

der Konzipierung des gewählten Leitfadens deutlich: Der Ausgangspunkt der all-

gemeinen Geschichte reicht zurück auf die griechische Geschichte. Dort beginnt

eine Linearität, die durch die Staatengeschichte anderer Völker episodisch ergänzt

wird: »[S]o wird man einen regelmäßigen Gang der Verbesserung der Staatsver-

fassung in unserem Weltteile (der wahrscheinlicher Weise allen anderen dereinst

Gesetzte geben wird) entdecken.« (Ebd.) Daraus lässt sich ohne weiteren Über-

gang »die Idee einer Weltgeschichte, die gewissermaßen einen Leitfaden a priori

hat« (Idee A: 410), postulieren. Kant wiederholt hier einen Punkt, der sich bereits

19 Diesen Aspekt diskutiert Kant zudemausführlicher imAbschnitt zumVölkerrecht inÜber den

Gemeinspruch (A: 270ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 113

in den Beobachtungen wie auch in den Schriften zur Rassentheorie aufzeigen liess:

Der epistemologische Ausgangspunkt ist in Europa verortet, wo sich die richti-

ge Entwicklung, die relevante Vermischung von Vernunft und Natur findet. An-

dere Nationen erhalten demgegenüber einen Status der theoretischen Irrelevanz.

Besonders deutlich wird dies in einer Fussnote, in der Kant davon ausgeht, dass

bestimmte Völker noch gar nicht in die Zeit eingetreten seien (vgl. ebd. A: 408).

Das jüdische Volk beispielsweise sei in die Geschichte eingetreten und Kant kön-

ne den Moment des Eintritts auch benennen, lässt aber offen, wer zeitgenössisch

noch nicht im geschichtlichen Bereich angekommen sei. In Bezug auf aussereuro-

päische Völker lässt sich des Weiteren eine Spannung zur Idee des Fortschritts als

Antagonismus verzeichnen. Denn während in Europa die Existenz unterschiedli-

cher Gemeinschaften den Prozess der Aufklärung in Gang setzt, wird für den Rest

der Welt ein anderer Entwicklungsanstoss vorgesehen: Europa wird seine Errun-

genschaften verbreiten und anderen die Gesetze vorschreiben. Wie Serequeber-

han (1998) betont, müsse nach Kant die Aufklärung und Zivilisierung der Nicht-

Europäer_innen von aussen kommen und könne nicht über den inneren Vorgang

der ungeselligen Geselligkeit erreicht werden (vgl. ebd.: 151f.). Damit enthüllt sich

eine grosse Kluft zwischen demAnspruch, eine allgemeine Geschichte derMensch-

heit schreiben zu wollen, und der tatsächlichen Verortung und auch Begrenzung

der Geschichte in Europa.

Diese Passage enthüllt damit nicht nur eine eurozentristische, sondern durch-

aus auch eine kolonialistische Logik. Damit verbunden wird deutlich, dass sich

Kants geschichtsphilosophisches Interesse nicht so sehr darauf richtet, über die

Möglichkeiten eines friedvollen Zusammenlebens unterschiedlich organisierter

Gesellschaften zu reflektieren, sondern er propagiert eine Form als einzig ver-

nünftige und damit ideale Ausgestaltung des gesellschaftlichen Zusammenseins:

die bürgerliche Verfassung. Inwiefern dieser Leitfaden darüber hinaus auch im

Christentum verankert ist, veranschaulicht Mutmasslicher Anfang. Diese späte-

re Schrift ist eine polemische Entgegnung auf Herders Ideen und enthält eine

Portion Satire. Der Bezug auf die Genesis ist ein metaphorischer, wie Muthu

(2004: 126) herausstreicht. Diese biblische Erzählung liefert in diesem Aufsatz den

Leitfaden, anhand dessen Kant die einzelnen Schritte des ersten Menschenpaares

skizziert. Damit beweist Kant, wie gut sich gerade dieser Leitfaden dafür eignet,

die Entwicklung der Menschheit von ihren vermeintlichen Anfängen ausgehend

aufzuzeigen. Zugleich ist es wichtig zu sehen, inwiefern Kant seine geschichtliche

Perspektive auch in kritischer Absicht anwendet. In Bezug auf die eigene Kultur

stellt er fest:

»Wir sind imhohenGrade durchKunst undWissenschaft kultiviert.Wir sind zivili-

siert, bis zumÜberlästigen, zu allerlei gesellschaftlicher Artigkeit und Anständig-

keit. Aber, uns für schonmoralisiert zu halten, daran fehlt noch sehr viel.« (Idee A:

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

402)Undkurz darauf: »So lange aber Staaten alle ihreKräfte auf ihre eiteln undge-

waltsamen Erweiterungsabsichten verwenden, und so die langsame Bemühung

der inneren Bildung der Denkungsart ihrer Bürger unaufhörlich hemmen, ihnen

selbst auch alle Unterstützung in dieser Absicht entziehen, ist nicht von dieser Art

zu erwarten; weil dazu eine lange innere Bearbeitung jedes gemeinenWesens zur

Bildung seiner Bürger erfodert wird.« (Ebd. A: 403)

Kant spricht an dieser Stelle nach wie vor von einem Wir, das in Europa verortet

sei. Dieses hehre Ziel der vollständigen moralischen Entwicklung scheint dieser

Teil der Welt nur dem äusseren Anschein nach zu vollziehen. Auf der innerlichen

und damit moralischen Ebene attestiert Kant seinen Zeitgenoss_innen kein gu-

tes Zeugnis. In dieser an Rousseau angelehnten Selbstkritik verbinden sich zwei

Elemente: Einerseits wendet sich das Bild der überkultivierten Gesellschaft gegen

den Adel, gegen den sich die bürgerliche Gesellschaft abgrenzt. Andererseits ver-

ortet sich diese Kritik über das Wir auch in einem kolonialen Rahmen, in dem

der »zwecklose Zustand der Wilden« (ebd. A: 401) den Anfangspunkt jeglicher Ent-

wicklung bezeichnet und damit noch nicht einmal den Anschein der Kultiviertheit

besitzt. Kant kritisiert hier zwar das europäische koloniale Unternehmen – dies

jedoch nicht etwa durch den Hinweis auf den Schaden anderer Menschen und die

Ausnutzung fremder Ressourcen, sondern indem er auf die Verschwendung der ei-

genen Kräfte aufmerksammacht, die er lieber in der Bildung der Denkungsart der

Bürger_innen gesehen hätte. Der Fokus liegt damit auf der eigenen Gesellschaft

und Kant konstatiert das Problem oder gar Unrecht nicht im Übergriff auf eine

andere Gemeinschaft.

4.8 Fazit

In der Geschichtsphilosophie wird die teleologische Perspektive, die Kant in sei-

nen Aufsätzen zu den ›Menschenrassen‹ eingeführt hat, weiter erprobt. Für den

Bereich der Geschichte ist jedoch spezifisch, dass durch diesen teleologischen Zu-

gang eine Verbindung zwischen einer naturtheoretischen und einer moralphiloso-

phischen Perspektive hergestellt werden kann. In dieser Verbindung lässt sich ein

grundlegendes Othering feststellen. Denn die Erkenntnis der Kultur, die gerade

im Zwischenbereich von Natur und Freiheit verortet wird, wird mit einer klaren

Zielvorstellung verbunden, also mit einem angenommenen Endpunkt des histori-

schen Fortschritts. Diese Zielvorstellung wirkt sich darauf aus, welche Aspekte des

menschlichen Handelns als Handlungen gesehen werden, die aus Freiheit heraus

realisiert werden – und welche Akte als durch die Natur verursacht betrachtet wer-

denmüssen.Deutlich wird dies anhand der Vorstellung eines historischen Ablaufs.

Kant nimmt eine Entwicklung an, diemit der Rohheit startet und zur Kultiviertheit

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 115

oder gar Überkultiviertheit führt.Mit diesen Stadien geht ein Übergang vonHand-

lungen, die als Akte der Natur gesehen werden, hin zu Handlungen, die aus Frei-

heit vorgenommen werden, einher. Deutlich wird dies anhand der Geschlechter-

verhältnisse: Alternative Ausgestaltungen des Geschlechterverhältnisses, die nicht

dem modernen europäischen Modell entsprechen, können in diesem Modell nur

als naturhaft eingestuft werden und landen damit auf einer anderen, niedrigeren

Stufe des Entwicklungsschemas. Damit wird das Entwicklungsschema nicht nur

als historische Entwicklung verstanden, auch zeitgenössische Handlungen werden

anhand dieses Fortschrittsschemas unterschiedlich temporalisiert.

Zudem verwischt die Darstellung kultureller Differenzen zwischen Menschen

als hierarchiefreies Miteinander, dass Kant verschiedene Arten von Differenzen

aufführt, die verschiedene Funktionen einnehmen.Einerseits ist die Differenz zwi-

schen Hirt_en und Ackerbauer_n zentral für die Entfaltung der historischen Dyna-

mik – doch auch hier findet sich eine klare Hierarchisierung, da der Fokus auf den

Ackerbauer_n liegt. Andererseits spielt die Differenz zwischen Europa und dem

›Rest‹ eine nicht-funktionale Rolle, da sich hier keine antagonistische Spannung

entfaltet. Das Streben nach Aufklärung und der Beitrag der Natur zur Verwirk-

lichung der menschlichen Potenziale bleiben so letztlich einem geografisch be-

schränkten Raum vorbehalten.

Zugleich lässt sich eine Verschränkung von kultureller Selbstkritik und kolo-

nialer Logik feststellen. Während Passagen aus Idee durchaus als Argumentation

für die Positionierung Kants als Imperialismuskritiker herangezogen werden kön-

nen, verfehlt diese Einordnung dennoch das komplexere Bild. Denn einerseits gilt

es, danach zu fragen, wie genau die Kritik geübt wird: Welche Anliegen geraten in

den Blick?Worin wird ein Problem konstatiert, wenn es um eine Kritik am europäi-

schen kolonialen Unternehmen geht? Andererseits wird mit dem alleinigen Fokus

auf diese Passage der grundlegendere eurozentristische Ausgangspunkt überse-

hen. Denn während die materielle Expansion ansatzweise kritisiert wird, findet

keine angemessene Kritik auf der epistemischen Ebene statt. Im Gegenteil ent-

hüllt sich bei näherer Betrachtung die Verortung in Europa als Begrenzung, der

als allgemeine Geschichte verstandene Entwurf als lokale Theorie, die jedoch mit

einem globalen Anspruch auftritt.

Wenn also Kant in seinen geschichtsphilosophischen Entwürfen Lebensstile im

Blick hat und die Einteilung der Menschen in ›Rassen‹ nicht aufgreift, kann daraus

nicht geschlussfolgert werden, dass eine anti-biologistische Differenz die Grundla-

ge für eine imperialismuskritischeHaltung anzeigt.Dies impliziert einerseits, dass

zwischen Kants Begriff der ›Menschenrasse‹ und der Gattung Mensch, die in der

Geschichtsphilosophie im Zentrum steht, eine klare Abgrenzung bestehen würde.

Zum anderen impliziert dies, dass problematische Aspekte ausschliesslich in der

Biologisierung bestehen und der Fokus auf kulturelle Differenzen eine kritische

Haltung Kants nahelegen würde. Demgegenüber habe ich aufgezeigt, dass sich die

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Geschichtsphilosophie als verschobene Fortsetzung der Rassentheorien lesen lässt

– was nicht zuletzt an den Begriffen ›Keime‹ und ›Anlagen‹ deutlich wird, die Kant

aufgreift und anwendet. So nimmt Kant auch in der Geschichtsphilosophie über

die den Menschen zugeschriebene ›Anlage‹ eine Potenzialität zur Entwicklung an.

Diese Entwicklungmuss, um vernünftig zu sein, begrenzt und auf ein Ziel hin aus-

gerichtet sein. Für die Geschichtsphilosophie ist jedoch zentral, dass es in dieser

Vorstellung nur einen Zielpunkt geben kann, der über bestimmte Entitäten – au-

tonome Staaten und Subjekte – erreicht werden kann. Auf beiden Ebenen findet

ein Prozess statt, der von der Natur angestossen wird, aber letztlich auf das akti-

ve Gestalten der Natur20 zielt: Unmittelbare Antriebe sollen aktiv geformt werden,

das Objekt soll entzogen und damit das sexuelle Begehren verlängert werden. Da-

mit zielt die Entwicklung der Menschheit weniger auf die Überwindung der Natur

als auf deren vernünftige Gestaltung. Insofern stimmt die Bemerkung von Pau-

en (2001), es gebe kein Hindernis der Unnatürlichkeit, das eine neue, bürgerliche

Ordnung unrealistisch machen würde (vgl. ebd.: 40). Da es nach Kant jedoch nur

eine Vernunft gibt, kann es auch nur eine Gestaltung geben, die als vernünftige zu

deklarieren ist.

Sucht man in der Vergangenheit Alternativen zu einem substantialistischen

Geschichtsentwurf, kann man bei Kant durchaus fündig werden. Sein Ansatz ver-

deutlicht, dass Geschichte als Rahmen unseres Selbstverständnisses erscheint, den

wir weder übersteigen noch unterlaufen können (vgl. Angehrn 2004: 348). Auch

scheint mir die Verbindung von Selbst- und Weltreflexion unabdingbar zu sein,

um von einer universalistischen Konzeption wegzukommen, deren Bezugspunkt

im Universum liegt (vgl. Arendt 2001: 329ff.). Doch diese Momente allein reichen

noch nicht, denn darüber hinaus stellt sich die Frage, wie ein dekolonialer Ge-

schichtsansatz aussehen müsste. In Bezug auf Kant wäre zu klären, ob eine regu-

lative Idee, welche eine Systematisierung der Geschehnisse erlaubt, offen genug

sein kann, um nicht nur eine Art von gelebter Freiheit normativ festzusetzen. Zu-

dem stellt sich die Frage, ob sich diese Idee entkoppeln lässt von der Annahme von

›Keimen‹ und ›Anlagen‹, deren Entfaltung die Geschichte ausmacht. Und wenn es

heute erst recht eine globale Perspektive braucht, um Krieg, Terror und Frieden,

Welternährung, globale Gerechtigkeit, Klimaschutz etc. regulieren zu können (vgl.

Angehrn 2004: 349), gilt es kritisch zu prüfen, ob das von Kant formulierte Ideal

der kosmopolitischen Ordnung tatsächlich geeignet ist, post_koloniale Verhältnis-

se adäquat aufzugreifen.

Während mit der Geschichtsphilosophie und den Rassentheorien zwei Arten

der Anwendung des teleologischen Denkens analysiert wurden, steht in den fol-

genden zwei Kapiteln mit der Kritik der Urteilskraft eine Schrift im Zentrum, die

20 Insofern ist die Bedeutung von Kultur, wie sie Kleingeld (1995) herleitet, sehr aussagekräftig

(vgl. dazu auch Kapitel 4.5).

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die ›Keime‹ der Aufklärung: Zu Kants Geschichtsphilosophie 117

die grundlegende Berechtigung und Begrenzung dieses Denkens diskutiert. In den

Ausführungen zu Kritik der ästhetischen Urteilskraft zeichnet sich eine andere Form

des kritischen Denkens ab, das sich besser eignet, eine kritische Philosophie in

post_kolonialen Verhältnissen zu artikulieren, wie ich im folgenden Kapitel argu-

mentieren werde.

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004 - am 14.02.2026, 09:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

