4 Die >Keime« der Aufklarung:
Zu Kants Geschichtsphilosophie

Mit seiner Geschichtsphilosophie begibt sich Kant in ein zu seiner Zeit relativ
junges Teilgebiet innerhalb der Philosophie. Dass Geschichte iiberhaupt Gegen-
stand einer philosophischen Fragestellung sein kann, etabliert sich erst im 18. Jahr-
hundert. Die neue Verstindigung iiber Geschichte hatte den unbescheidenen An-
spruch, die globale Geschichte der Menschheit zu erfassen (vgl. Hoffe 2011:1). Dem-
gegeniiber ist heutzutage das Interesse an diesen Fragen eher gering. Solche um-
fassenden Projekte, wie sie dann weiter im 19. und 20. Jahrhundert ausformuliert
wurden, sind in jiingerer Zeit einer starken Kritik unterzogen worden. Dazu gehort
etwa: der universalhistorische Anspruch, den ganzen menschheitlichen Horizont
zu erfassen; die Vereinheitlichung des historischen Subjekts, das als Individuum,
Gruppe, Volk oder Zivilisation zum Akteur der Geschichte wird, und die damit
verbundene gewaltvolle Uberformung von Kontingenz und Pluralitit; die Annah-
me einer der Geschichte intrinsisch vorhandenen Rationalitit, die dem Geschehen
nicht nur eine Gesetzmaissigkeit, sondern auch Sinn und Zweck verleiht und Ge-
schichte als Fortschritt fasst, sie letztlich als steuerbar und machbar ausweist —
all diese Elemente zeichnen einen substantialistischen Ansatz aus, der heute pro-
blematisch erscheint (vgl. Angehrn 2004: 329f.). Betrachtet man das Aufkommen
der Geschichtsphilosophie vor dem Hintergrund des europdischen Kolonialismus,
ergeben sich weitere Kritikpunkte: Amy Allen (2016: 16ff.) differenziert in ihrer
Zusammenfassung der post- und dekolonialen Literatur zwischen einem politi-
schen und einem epistemologischen Problem. Politisch sei das Fortschrittsnarra-
tiv problematisch, da der Fortschritt als in Europa stattfindend und in den Rest
der Welt diffundierend dargestellt wird. Der Fortschritt werde so als europiischer
Entwicklungs- oder Lernprozess verstanden, der keiner materiellen oder ideologi-
schen Beziehung mit den Kolonien geschuldet sei. Zudem werde das Modell des
Fortschritts auch fiir aussereuropiische Gebiete angewandt, womit eine Anglei-
chung an die europiische Kultur vorgenommen werde. Werde der Fortschritt in
dieser Weise als eine dem Westen intrinsische Entwicklung verstanden, legitimie-
re und rationalisiere diese Theorie Formen des Kolonialismus und Rassismus. Auf
der epistemologischen Ebene stelle sich die Frage, wie itberhaupt beurteilt wer-

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

den konne, was als Fortschritt gelte. Hier wird der Vorwurf formuliert, dass in
einem ersten Schritt die Unterlegenheit anderer Gruppen angenommen wird, um
in einem zweiten Schritt mit der Idee, dass sich Geschichte in Entwicklungsetap-
pen gliedern lasse, die Behauptung der Unterlegenheit zu begriinden. Diese bei-
den Aspekte, der politische und der epistemologische, seien zudem miteinander
verwoben: Die Bezeichnung von etwas oder einer Gruppe als nicht modern oder
vormodern sei eine Geste der Machthabenden.

Obwohl diese Einwinde nicht umfassend auf Kant zutreffen, finden sich
doch einige Elemente, die den Zugrift auf die kantische Geschichtsphilosophie
aus heutiger Sicht schwierig machen. Die Geschichtsphilosophie spielt in der
Kant-Rezeption eine marginale Rolle und wurde lange Zeit als unphilosophisch
klassifiziert, mit dem Argument, dass sie den Einsichten der Kritik der reinen Ver-
nunft nicht gentigen wiirde (vgl. Kleingeld 2008: 524). Demgegeniiber widerlegen
einige neuere Beitrige diese Sichtweise und sehen gerade in dieser Geschichts-
philosophie einen lohnenden Ansatz, weil diese Art der philosophischen Reflexion
von Geschichte weder substantialistisch ist, noch sich in der postmodernen Be-
liebigkeit verliert (vgl. Kleingeld 2008, Angehrn 2004, Thies 2011). Kant sei kein
einfacher Denker des Universalen, sondern biete eine vorsichtige, sogenannt
schwache Theorie, welche eine globale Perspektive mit der existierenden Pluralitit
von Lebensweisen verbinde. Gerade dies mache ihn fir geschichtsphilosophische
Uberlegungen in einer globalisierten Welt interessant. Thomas McCarthy (2015:
233f.) beschreibt Kants Geschichtsphilosophie als postmetaphysisch, postem-
pirisch, die praktisch orientiert sei, damit eine methodisch interpretierende
Anniherung an die Aufgaben einer Weltgeschichte liefere und deshalb einen
interessanteren Ansatzpunkt bilde als die Ansitze von Hegel oder Marx.

Eine Auseinandersetzung mit der kantischen Geschichtsphilosophie scheint
sich also zu lohnen. Im Zentrum der folgenden Ausfithrungen steht die Ausein-
andersetzung mit den Thesen von Sankar Muthu und damit verbunden die Frage,
wie in den geschichtsphilosophischen Entwiirfen Kants unterschiedliche Gesell-
schaften oder Lebensweisen gedacht und integriert sind. Dabei interessiert mich
einerseits die Frage, wie verschiedene Lebensweisen oder Gesellschaften (oder an-
dere Entititen) sowie damit verbunden Geschlechtermodelle und Sexualititsvor-
stellungen konzeptualisiert werden und welche Funktionen sie erfillen. Es lisst
sich zeigen, dass Kant nicht von einem singuliren historischen Subjekt ausgeht,
sondern eine Pluralitit von Lebensstilen beriicksichtigt. Mein Fokus richtet sich
jedoch darauf, genauer zu untersuchen, in welcher Art und Weise solche Differen-
zen gefasst sind und wie sie sich in das Modell der geschichtlichen Entwicklung
integrieren.

Dariiber hinaus interessiert mich, welche Kontinuititen und Briiche zwischen
den geschichtsphilosophischen Aufsitzen und den Schriften zu den >Menschenras-
sen« zu finden sind. Wahrend sich die meisten Texte zu Kants Geschichtsphiloso-

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

phie iiberhaupt nicht mit dem Thema >Rasse« auseinandersetzen, scheint mir eine
vergleichende Lektiire bereits deshalb sinnvoll, weil Kant unter anderem in seiner
Schrift Verschiedene Rassen (1777) — die also sieben Jahre frither erschienen ist als die
erste geschichtsphilosophische Abhandlung - eine grundlegende Historisierung
der lebendigen Natur vornimmt, wie im vorhergehenden Kapitel ausfithrlich dar-
gelegt wurde. Jedoch werfen die geschichtsphilosophischen und die Schriften zu
den >Menschenrassen« einen je anderen Blick auf die Menschen. Um diese Dimen-
sion weiter ausloten zu konnen, bedarf es eines erneuten Riickgriffs auf die Kritik
der reinen Vernunft. Im Zentrum steht hier die Frage, inwiefern in den geschichts-
philosophischen Schriften die Menschen als verniinftige, aus Freiheit handelnde
Wesen in den Blick geraten oder die Menschen auch als Element der Natur zu ver-
stehen sind. Meine These ist, dass die Menschen sowohl in ihrer Naturhaftigkeit
gefasst werden, als auch als freie Akteure verstanden werden. Damit stellt sich wei-
tergehend die Frage, ob sich das teleologische Denken und die damit verbundenen
Formen von Othering und Selbstaffirmation verindern.

4.1 Natur & Kultur | Anti-Imperialismus

Muthu (2003: 3ff.) verortet in seinem Buch Enlightenment against Empire einen an-
ti-imperialistischen' Strang in der Aufklirungszeit, dem er sowohl Kant wie auch
Herder und Diderot zuordnet. Damit verfolgt Muthu das Anliegen, einen differen-
zierteren Blick auf die Aufklirung zu werfen und sich dem Fiir und Wider der Auf-
klirung zu entziehen. Diesen imperialismuskritischen Strang bezeichnet Muthu
als historische Anomalie: Weder habe es am Ende des 18. Jahrhunderts eine funda-
mentale Kritik am imperialen Unternehmen Europas gegeben, noch sei diese Kritik
im 19. Jahrhundert weitergefithrt worden.” Auch wenn es spiter vereinzelte Stim-
men gegeben habe, wiirden sich keine dominanten Denker_innen mehr finden,
welche diese Kritik weitergetragen hitten. Dieser historischen Anomalie ordnet er
auch Kant zu. Er gesteht zwar ein, dass sich Kant Gedanken iiber -Menschenras-
sen< gemacht habe und markiert diese durchaus als problematisch, argumentiert

1 Muthu setzt Imperialismus mit kolonialer Expansion gleich, wenn er behauptet, dass »virtu-
ally every prominent and influential European thinker in the three hundred years before the
eighteenth century and nearly the full century after it were either agnostic toward or enthu-
siastically in favour of imperialism.« (Muthu 2003: 1) Eine explizite Definition von Imperialis-
mus findet sich nicht bei Muthu. Hannah Arendt spricht vor dem Hintergrund 6konomischer
Argumente von Imperialismus in Bezug auf das 19. Jahrhundert, beginnend 1848 mit dem
»scramble for Africa« (Arendt 2006: 275ff.).

2 In eine gleiche Richtung geht Pitts (2005), allerdings mit einem Fokus auf das britische und
franzésische politische Denken und damit ohne ausfiihrlicheren Bezug auf Kant. Fiir einen
Uberblick siehe Dhawan (2014).

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

91


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

jedoch, diese Uberlegungen wiirden auf Kants spitere Schriften keinen Einfluss
mehr haben.’ Kant habe seine Meinung geindert, was unter anderem auch an
der expliziten Verurteilung von Versklavungen deutlich werde. Dies geschehe nach
Muthu vor allem, weil Kant seine Aufmerksamkeit nicht mehr auf >Menschenras-
sens, sondern auf die unterschiedlichen Lebensstile der Menschen richtet: So teilt
er nun die Menschen je nach ihrer Lebensart in Hirten-, Jagd- und Agrarvélker ein
(vgl. ebd.: 8). Auf dieser Grundlage und anhand der Lektiire der Texte Mutmasslicher
Anfang der Menschengeschichte, Zum ewigen Frieden und Metaphysik der Sitten argumen-
tiert Muthu, dass Kant den Menschen grundsitzlich als kulturelles Wesen in den
Blick nimmt und die Menschheit als »cultural agency« versteht: In den spiteren
Schriften seien Kunst und Kultur konstitutiv fiir das Menschsein. Diese partiku-
larisierte Sicht auf die Menschen bilde die Basis, auf der Kant den Imperialismus
zuriickweisen und kritisieren kénne. Da die Praktiken und Institutionen dieser
Volker inkommensurabel sind, konnen sie auch nicht in einer Hierarchie gefasst
und als tiber- oder unterlegen klassifiziert werden (vgl. ebd.: 123). Mit dieser In-
terpretation wendet sich Muthu gegen jene, die Kant als universalistischen Denker
klassifizieren.

Universalistische Konzeptionen abstrahieren von jeglichen kulturellen und so-
zialen Verortungen in Bezug auf das Subjekt der Geschichte. Diese Figur des abs-
trakten Menschen wurde aus feministischer Sicht als minnlich und aus post_ko-
lonialer Sicht als weiss und europdisch identifiziert. Universalistische Konzeptio-
nen gehen damit Hand in Hand mit der Abwertung von Weiblichkeit (vgl. Lloyd
1985) und von jeglichen anderen kulturellen Differenzen und erheben das weisse,
minnliche Subjekt zum impliziten Massstab. Vor diesem Hintergrund wird Mut-
hus Anliegen verstindlich: Wenn gezeigt werden kann, dass der Mensch und die
Menschheit bei Kant nicht als abstrakt — und abstrahiert — verstanden werden,
dann bedeutet dies zugleich, dass imperiale Vorstellungen wegfallen.* Denn die
Dialektik zwischen dem abstrahierten Menschen auf der einen Seite und der Ver-
dinglichung von Differenzen auf der anderen Seite kann sich so erst gar nicht ent-
falten (vgl. Maihofer 2009). Oder wie es Muthu — der nicht auf diese Tradition der
kritischen Schule referiert — formuliert:

»But, in fact, the more that political thinkers treated the universal category of hu-
manity as socially embedded at a fundamental level and as necessarily marked by
(what we would now call) cultural difference — that is, the more that differences
among humans were viewed as integral to the very meaning of humanity — the
more likely it became that foreign, and in particular non-European, humans were
accorded moral respect as humans.« (Muthu 2003: 122f,, Herv. i. O.)

3 Damit argumentiert Muthu in gleicher Weise wie Kleingeld (siehe dazu Kapitel 3).
4 Die Geschlechterfrage beriicksichtigt Muthu leider nicht.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

Nikita Dhawan (2014: 43) kritisiert Muthus Verstindnis von Differenz und Diver-
sitit: Werden Differenzen zwischen den Menschen als rein positiver Sachverhalt
bewertet, dann wird vergessen, dass Differenz und Diversitit durch Machtbezie-
hungen konstruiert und konstituiert werden. Ihre Funktion in Bezug auf das trans-
nationale Kapital, dessen Vorginger der transkontinentale Handel sei, werde aus-
geblendet. Zudem kritisiert Dhawan, dass mit diesem Ansatz eine neue Verein-
fachung erfolge, indem Autor_innen in >imperialistisch« und »anti-imperialistisch«
unterteilt wiirden (vgl. ebd.: 44). Diese Kritik scheint mir zutreffend zu sein, je-
doch gibt es weitere Einwinde. So stellt sich die Frage, ob die Annahme Muthus
stimmt, dass eine Korrelation zwischen einer anti-universalistischen Sichtweise
in Bezug auf das Subjekt der Geschichte und einer anti-imperialistischen Haltung
besteht. Zugespitzt gesagt: Mir scheint der Sachverhalt verkiirzt dargestellt zu wer-
den, wenn behauptet wird, dass mit der Konzeptualisierung der kulturell und sozi-
al eingebetteten Menschheit automatisch eurozentristische Elemente oder Hierar-
chisierungen zwischen bestimmten Lebensstilen vom Tisch sind. Stattdessen gilt
es zu untersuchen, wie genau kulturelle Differenzen gefasst werden, welchen Sta-
tus die Differenzen haben und welche Funktionen sie in Bezug auf die Geschichte
einnehmen. Imperiales und eurozentristisches Denken griindet nicht auf dem Be-
griff >Rasse« allein, sondern kann auch tiber die Annahme verschiedener Kulturen
oder Lebensstile artikuliert werden.

Ein weiterer Kritikpunkt betrifft die Rolle der Natur. Wenn Muthu Kant einen
Fokus auf kulturelle Differenzen unterstellt, geht er davon aus, dass die Natur der
Menschen keine Rolle mehr spielen wiirde. In den geschichtshistorischen Schrif-
ten seien die Menschen aus der Natur entlassen, wie Muthu anhand seiner Lektiire
des Aufsatzes Mutmasslicher Anfang argumentiert. Das naturhafte Sein schreibt er
nur noch den Tieren zu, die im Gegensatz zu den Menschen weder Freiheit noch
Kultur hitten (vgl. ebd.: 128). Dazu passt auch, dass Muthu die kantischen Erér-
terungen zu den >Menschenrassenc als Uberlegungen kennzeichnet, die sich ledig-
lich in der prikritischen Periode finden wiirden. In den spiteren Jahren habe Kant
dann den Begriff der Menschheit als cultural agency entwickelt, der das Konzept
der >Menschenrasse« abgelost habe. Dadurch seien die hierarchischen und biologi-
schen Konzepte von >Rasse« aus Kants spiteren Schriften verschwunden (vgl. ebd.:
181fF)). Mit diesen beiden Argumenten versucht Muthu zu zeigen, dass die Natur
des Menschen keine Rolle in der Geschichtsphilosophie spiele. Demgegeniiber zei-
ge ich im Folgenden auf, dass gerade in Bezug auf die geschichtsphilosophischen
Uberlegungen der Mensch sowohl als naturhaftes wie auch als moralisches Wesen
konzipiert wird. Damit stellt sich die Frage, welche Uberginge sich zwischen den
Rassentheorien und den geschichtsphilosophischen Schriften verzeichnen lassen.

Um diese beiden Aspekte ausfiihrlicher zu behandeln, gehe ich in einem ers-
ten Schritt der Frage nach, wie Kant die Bereiche Natur und Freiheit fasst. Mit
Rickgrift auf die Kritik der reinen Vernunft wird schnell deutlich, dass es sich dabei

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

93


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

um zwei Perspektiven handelt, deren Verhiltnis zueinander sich komplex gestal-
tet. Das teleologische Denken erlaubt eine Verkoppelung von Natur und Freiheit,
wie ich anhand der Geschichtsphilosophie weiter verdeutlichen werde. In einem
zweiten Schritt riicken zwei zentrale geschichtsphilosophische Texte in den Fo-
kus, anhand derer ich diskutiere, inwiefern sich hier Momente des Otherings und
der Selbstaffirmation, aber auch anti-imperialistische Momente ausmachen lassen
und miteinander verbunden sind.

4.2 Der sichere Boden: Natur, Freiheit und Kultur

In ihren Studien zeigt Pauline Kleingeld auf, inwiefern Kants Geschichtsphiloso-
phie nicht nur in dessen praktischer Philosophie, sondern auch in dessen theo-
retischer Philosophie verankert ist. In der Geschichtsphilosophie wird ein idea-
ler Zustand skizziert, in dem es keinen Krieg mehr geben kann und sich die Fi-
higkeiten der Menschen voll entfalten konnen. Die Werte, die hier den teleologi-
schen Endpunkt abgeben, entwickelt und diskutiert Kant, so Kleingeld, in seiner
praktischen Philosophie. Dariiber hinaus verfolge die Geschichtsphilosophie den
Anspruch, einen systematischen Zusammenhang im Weltgeschehen erkennen zu
konnen. Diese Erkenntnis, die iiber die kausalen Zusammenhinge hinaus eine Ge-
samtheit der Geschichte erfassen will, werde durch eine regulative Idee angeleitet,
welche gestaltgebend fiir die Darstellung der globalen Geschichte sei. Das sei die
Grundlage, auf der Kant ein systematisches Bild einer geschichtlichen Entwicklung
skizzieren konne (vgl. Kleingeld 1995: 16ff. und 110ff., Kleingeld 2008). Die kanti-
sche Geschichtsphilosophie lokalisiert sich demnach im Uberschneidungsbereich
der Fragen, was man wissen kann, was man tun soll und was man hoffen darf.
Zu diesen drei Fragen gesellt sich eine vierte dazu: Was ist der Mensch? Diese an-
thropologische Frage umfasst die ersten drei: »Im Grunde kénnte man aber alles
dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte
beziehen.« (Logik A: 25)

Die regulative Idee eines bestindigen Fortschritts der Geschichte ist der spe-
zifische Beitrag Kants zur damaligen Diskussion der Geschichtsphilosphie (vgl.
Hoffe 2011, Kleingeld 1995). Im Kapitel 3 wurde deutlich, dass Kant bereits in sei-
ner Diskussion der sMenschenrasse« ein teleologisches Denken prisentiert. Dieser
Fortschritt bezieht sich dort vor allem auf Menschen als Teil der Natur. In der Ge-
schichtsphilosophie geht es demgegeniiber um eine Perspektive, welche in dieser
Entwicklung auch das freiheitliche Handeln der Menschen erfassen will. Die Men-
schen sind einerseits als Teil der Natur und somit als Elemente von kausalen Zu-
sammenhingen zu betrachten, aber andererseits auch als moralische Agent_innen
fahig, sich selbst Zwecke zu setzen. Diesen Aspekt vertiefe ich im Folgenden mit
Ruckgrift auf die Kritik der reinen Vernunft. Wie ich zeigen werde, ist dieser Bereich

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

mit der Frage der Kritik verflochten, spezifischer gesagt, mit der Frage nach dem
Umfang des moglichen Wissens. Die Begrenzung des moglichen Wissens vollzieht
Kant durch den begrifflichen Gegensatz von Noumenon und Phaenomenon. Bei
diesem Riickgriff wird ein zentrisches Denken deutlich, mit dem koloniale Bilder
verhandelt werden.

Kant klart in der Kritik der reinen Vernunft das Verhaltnis von Phaenomena und No-
umena und damit die Frage der Erkenntnis von Menschen als verniinftige und aus
Freiheit handelnde Wesen. Zugleich klirt Kant im letzten Teil des Kapitels zur Ana-
lytik der Grundsitze ein paar grundsitzliche Fragen seiner Philosophie. Er beginnt
das Kapitel Von dem Grunde der Unterscheidung aller Gegenstinde iiberhaupt in Phaeno-
mena und Noumena folgendermassen:

»Wir haben jetzt das Land des reinen Verstandes nicht allein durchreiset, und je-
den Teil davon sorgfaltig in Augenschein genommen, sondern es auch durchmes-
sen, und jedem Dinge auf demselben seine Stelle bestimmt. Dieses Land aber ist
eine Insel, und durch die Natur selbst in unverdnderliche Grenzen eingeschlossen.
Es ist das Land der Wahrheit (ein reizender Name), umgeben von einem weiten
und stiirmischen Ozeane, dem eigentlichen Sitze des Scheins, wo manche Nebel-
bank, und manches bald wegschmelzende Eis neue Lander liigt, und indem es den
auf Entdeckungen herumschwiarmenden Seefahrer unaufhérlich mit leeren Hoff-
nungen tauscht, ihnin Abenteuer verflechtet, von denen er niemals ablassen, und
sie doch auch niemals zu Ende bringen kann.« (KdrV B: 294f./A: 235f.)

Kant beschreibt die bis dahin gewonnenen Einsichten in seiner ersten Kritik als
Reise durch eine Insel. Jedem Ding wird dort seine wahre und fixierte Stelle zu-
geteilt. Kant tragt seine Philosophie in Worten vor, die mit dem Vokabular der
kolonialen Expansion iibereinstimmen. Umgeben ist die Insel vom Ozean, vom
Schein, der befahren wird von umherirrenden Seefahrer n, die ihre Abenteuer nie
zu Ende bringen konnen. Die Insel ist der Boden der Sicherheit, auf dem Kant eine
sesshafte Gesellschaft imaginiert (»wir uns anbauen kénntenc, ebd. B: 295/A: 236)
und dessen rechtmissiger Besitz von ihm im Folgenden nochmals erértert wird.
Damit greift Kant auf, was er in der Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der rei-
nen Vernunft bereits angedeutet hat. Wahrend er in der Einleitung die Skeptiker_
als Nomad_en bezeichnet, die allen bestindigen Anbau des Bodens verabscheu-
en und die biirgerliche Vereinigung stéren (vgl. ebd. A: IX), scheint nun der Bo-
den gegen diese nomadischen Skeptiker_ gesichert zu sein.” Der Boden ist durch
die definierte Quelle, den geklirten Umfang und die gezogene Grenze klar um-
rissen. Die Charakterisierung als Insel eroffnet zudem einen Gegensatz von in-
nen und aussen. Der inneren Sicherheit des zugeordneten Platzes steht der nicht

5 Dieser Boden ist auch das neue Terrain zwischen Idealismus und Empirismus.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

95


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

nur unsichere, sondern auch gefihrliche Ozean gegeniiber, dessen Weiten nicht zu
iberblicken sind. Das Aussen ist ein unsicherer Ort, stindig in Bewegung, voller
Tauschungen und Ligen, jedoch zugleich anziehend und verlockend. Das Leben
auf dem Ozean ist gekennzeichnet von einem unaufhérlichen Drama. Damit gibt
sich die erkenntnistheoretische Standortbestimmung als ein zentrisches Denken
zu erkennen, das von einem sicheren, gekannten Mittelpunkt ausgeht, den man
mit Recht besitzt. Dieser Zentrismus ist durchaus ambivalent: Die Positionierung
kann als Kritik am kolonialen epistemologischen Unternehmen gelesen werden —
Entdeckungsfahrten fithren zu nichts — und als Plidoyer, sich auf das Eigene zu
besinnen - durch die klare Entgegensetzung von innen und aussen, aber auch als
Bediirfnis der Selbstaffirmation®, das Eigene genau kennen und festhalten zu wol-
len.’

Im Anschluss an diese Passage klirt Kant, inwiefern dieses Bild gerade fiir sei-
ne Philosophie passend ist. Denn wihrend die Verstandesregeln alleine die Quelle
aller Wahrheit sind (vgl. ebd. B: 296/A: 237), bilden sie jedoch nur das Schema zur
moglichen Erfahrung. Zur wirklichen Erfahrung ist auch Empirie vonnéten. Dem-
gegeniiber kann der bloss empirisch arbeitende Verstand die Anschauung liefern,
nicht aber die Grenzen seines Gebrauchs bestimmen und definieren, was ausser-
halb seiner Sphire liegen mag. Lisst sich dies nicht klar bestimmen, so konnen hier
Anspriiche und der Besitz nicht geklirt und gesichert werden, stattdessen findet
die stindige Verirrung »in Wahn und Blendwerke« (ebd. B: 297/A: 238) statt. Ein
zentraler Begriff, anhand dessen diese Grenzsetzung diskutiert wird, ist der Begriff
des Noumenon. Im Folgenden wird jedoch deutlich werden, dass und wie sich die
Erkenntnis von Dingen von der Erkenntnis von Vernunftwesen unterscheidet.

6 Inwiefern das Selbstbewusstsein konstitutiv auf ein >Aussen<angewiesen ist, zeigt auch fol-
gende Passage aus der Widerlegung des Idealismus in der Kritik der reinen Vernunft. Der Idea-
lismus nimmt nach Kant die innere Erfahrung als die einzig unmittelbare Erfahrung an. Dem
hilt er entgegen: »Ich bin mir meines Daseins als in der Zeit bestimmt bewuft. Alle Zeitbe-
stimmung setzt etwas Beharrliches in der Wahrnehmung voraus. Dieses Beharrliche aber
kann nicht etwas in mir sein; weil eben mein Dasein in der Zeit durch dieses Beharrliche
allererst bestimmt werden kann. Also ist die Wahrnehmung dieses Beharrlichen nur durch
ein Ding aufder mir und nicht durch die blof3e Vorstellung eines Dinges aufier mir moglich.
Folglich ist die Bestimmung meines Daseins in der Zeit nur durch die Existenz wirklicher Din-
ge, die ich aufler mir wahrnehme, moglich.« (Ebd. B: 275f.) In der Vorrede verdeutlicht Kant:
»[S]o ist die Realitit des duReren Sinnes mit der des innern, zur Méglichkeit einer Erfahrung
Uberhaupt, notwendig verbunden: d.i. ich bin mir eben so sicher bewufdt, dafd es Dinge au-
Rer mir gebe, die sich auf meinen Sinn beziehen, als ich mir bewufst bin, daR ich selbst in
der Zeit bestimmt existiere.« (Ebd. B: XLf.)

7 Goetschel (1998: 329) zieht einen pointierteren Schluss aus der Passage: Er sieht es als logi-
sche Konsequenz an, dass wirimmer schon kolonisieren, wenn wir den Grund und die Gren-
zen der Vernunft bestimmen.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

Ein wichtiges Resultat der Analytik der Grundsitze sieht Kant in der Erkennt-
nis, dass die reinen Verstandesbegriftfe immer nur fiir die mégliche Erfahrung gel-
ten, nicht aber fiir die Dinge an sich. Was nicht in der Erscheinung ist, konne kein
Gegenstand der Erfahrung sein (vgl. ebd. B:303/A: 244). Wihrend es nun einleuch-
tend ist, dass diese Einschrinkung fiir alle Gegenstinde sinnvoll ist, stellt sich Kant
in der Ausgabe B in Bezug auf verniinftige Wesen die folgende Frage:

»Gleichwohl liegt es doch schon in unserem Begriffe, wenn wir gewisse Gegen-
stinde, als Erscheinungen, Sinnenwesen (phaenomena) nennen, indem wir die
Art, wie wir sie anschauen, von ihrer Beschaffenheit an sich selbst unterscheiden,
dass wir entweder eben dieselbe nach dieser letzteren Beschaffenheit, wenn wir
sie gleich in derselben nicht anschauen, oderauch andere mogliche Dinge, die gar
nicht Objekte unserer Sinne sind, als Gegenstande bloss durch den Verstand ge-
dacht, jenen gleichsam gegeniiber stellen, und sie Verstandeswesen (noumena)
nennen. Nun fragt sich: ob unsere reinen Verstandesbegriffe nicht in Ansehung
dieser letzteren Bedeutung haben, und eine Erkenntnisart derselben sein kénn-
ten?« (Ebd. B: 306)

Verstandeswesen, womit Kant auch die Menschen meint, bringen den klaren Gang
der Einsichten kurz ins Stocken. Eine Erscheinung, die ebenfalls Vernunft hat,
bringt ihn zum nochmaligen Nachdenken, ob hier nicht doch ein Moment vor-
liegt, in dem die Erkenntnis tiefer greifen und das Ding an sich erreichen kann.
Dass diese Frage aufkommt, mag der Annahme geschuldet sein, es gebe nur ei-
ne Vernunft, die von allen verniinfrigen Wesen geteilt werde. Dies lisst die Ver-
mutung zu, man konne sich von einem verniinftigen Wesen Begriffe machen und
damit Wissen iiber verniinftige Wesen erlangen. Dies wiirde eine andere Art von
Erkenntnis ermdglichen, wie der Schluss des Zitats nur kurz andeutet.

Kant l6st dieses Problem folgendermassen: Zunichst argumentiert er, dass da-
mit ein unbestimmter Begriff von einem Verstandeswesen — ausserhalb unserer
Sinnlichkeit — mit einem bestimmten Begriff eines Wesens — befindlich in Zeit und
Raum - filschlicherweise vermischt werde. Eine Erkenntnis, die nur iiber Begriffe
erlangt werden kann, ist demnach immer schon auf einer zu allgemeinen Ebene,
als dass sie mit einer konkreten Erscheinung in Verbindung gebracht werden kénn-
te. Deutlicher wird die Zuriickweisung in der folgenden Passage, in der Kant eine
positive und eine negative Bestimmung des Noumenon diskutiert. Ein positives
Verstindnis des Noumenon wiirde die Moglichkeit einer intellektuellen Anschau-
ung implizieren, die den sinnlichen Bedingungen von Raum und Zeit nicht un-
terworfen ist. Dies passt jedoch nicht zu den bisher entwickelten philosophischen
Ansichten, in denen Kant die Moglichkeit, das Wesen von Dingen erkennen zu
konnen, zuriickgewiesen hat. Demgegeniiber gesteht er dem Noumenon die Rolle
eines Grenzbegriffs zu. Damit bestitigt er, dass ein Noumenon - ein Verstandes-
wesen — nicht direkt in einer sinnlichen Anschauung erscheinen kann. Keine Er-

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

97


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

kenntnis kann den Anspruch erheben, sich auf ein Verstandeswesen erstrecken zu
kénnen. Das Noumenon kann nur negativ bestimmt werden und hat lediglich die
Funktion, die »Anmaflung der Sinnlichkeit« (ebd. B: 311/A: 255) einzuschrinken.
Um auf das Bild der Insel zuriickzukommen, stellt der Begriff des Noumenon
die Grenze zwischen Insel und Ozean sicher. Die Insel ist jener Bereich, in dem
sich Verstand und Sinnlichkeit verbinden und Gegenstinde bestimmen konnen
(vgl. ebd. B: 314/A: 258). Der Ozean ist »Anschauung ohne Begriffe« oder dann »Be-
griffe ohne Anschauung, in beiden Fillen aber Vorstellungen, die wir auf keinen
bestimmten Gegenstand beziehen kénnen.« (Ebd.) Die Kenntnis itber den Men-
schen — auch als Verstandeswesen — ist auf der anderen Seite von der Kenntnis
aller anderen Dinge nicht unterschieden.® Doch das ist nicht die letzte Behand-
lung dieser Frage. Kant kommt in der transzendentalen Dialektik nochmals auf
dieses Problem zuriick. Denn es gibt doch einen Unterschied, der die Verstandes-
wesen von anderen Dingen unterscheidet: Sie konnen aus Freiheit handeln und
sind damit den Notwendigkeiten der Naturgesetze nicht vollstindig unterworfen.

»Wenn demnach dasjenige, was in der Sinnenwelt als Erscheinung angesehen
werden muss, an sich selbst auch ein Vermdégen hat, welches kein Gegenstand der
sinnlichen Anschauung ist, wodurch es aber doch die Ursache von Erscheinungen
sein kann: so kann man die Kausalitit dieses Wesens auf zwei Seiten betrachten,
als intelligibel nach ihrer Handlung, als eines Dinges an sich selbst, und als sensi-
bel, nach den Wirkungen derselben, als einer Erscheinung der Sinnenwelt.« (Ebd.
B: 566/A: 538)

In der ersten Passage ist deutlich geworden, dass Kant die Vorstellung, ein Ding
an sich erkennen zu kénnen, auch in Bezug auf Verstandeswesen zuriickweist.
In dieser Passage nun macht er aber deutlich, dass es einen anderen und etwas
bescheideneren Weg gibt, um die Erkenntnis itber Menschen von der Erkenntnis
iiber Dinge zu unterscheiden: Uber die Unterscheidung von zwei Perspektiven, der
intelligiblen und der sinnlichen: »Wir witrden uns demnach von dem Vermdégen
eines solchen Subjekts einen empirischen, imgleichen auch einen intellektuellen
Begriff seiner Kausalitit machen, welche bei einer und derselben Wirkung zusam-
men stattfinden.« (Ebd. B: 566/A: 538) Diese beiden Seiten kénnen laut Kant ohne
Widerspruch nebeneinander — oder vielleicht sogar iiberlappend - bestehen. Die

8 Des Weiteren charakterisiert sich die Insel tiber all jene Aspekte, die Kant in der Analytik
diskutiert: Den durchgingigen Zusammenhang der Erscheinungen (vgl. ebd. B: 313f./A: 258)
—es kann keine Liicke, keinen Bruch oder Sprung geben zwischen zwei Erscheinungen, auch
kein Vakuuminder Erfahrung (ebd. B: 281f./A: 228f.). Wie sich diese Insel ansonsten gestaltet,
das klart Kant durch Analogien: Beharrlichkeit der Substanz, Zeitfolge nach dem Cesetz der
Kausalitat, Zugleichsein nach dem Gesetz der Wechselwirkung oder Gemeinschaft.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

intelligible Seite ist die Ursache von Handlungen, welche als solche nicht den em-
pirischen Bedingungen von Zeit und Raum unterworfen ist. Die realisierte Hand-
lung von freien Subjekten jedoch unterliegt notwendigerweise den Bedingungen
der Empirie. Die Wirkung der Handlung aus Freiheit ist nur in der Empirie anzu-
treffen. Kant prizisiert weiter: »Dieser intelligible Charakter konnte zwar niemals
unmittelbar gekannt werden, aber er witrde doch dem empirischen Charakter ge-
mif} gedacht werden miissen [...].« (Ebd. B: 568/A: 540)

Diese Aussage verdeutlicht, dass die Unterscheidung zwischen Sinnen- und
Verstandeswesen nicht einfach gegeben ist und auch nicht unmittelbar erkannt
werden kann. Stattdessen ist es ein Akt der Zuschreibung, der die Moglichkeit er-
Offnet, einem Objekt der Erkenntnis auch einen intelligiblen Charakter zuzugeste-
hen - oder auch nicht. Diese Zuschreibung bringt mit sich, dass dieses Subjekt
zwar als empirisches Subjekt den Naturgesetzen unterworfen wird, man aber zu-
gleich »ganz richtig sagen kann, dass es seine Wirkungen in der Sinnenwelt von
selbst anfange« (ebd. B: 569/A: 541). Interessant ist an diesem Zitat, dass Kant im
zweiten Teil des Satzes impliziert, dass es empirische Charaktere gebe, denen die-
se Zuschreibung naheliege — ohne dass er jedoch genauer erliutert, worin dieser
empirische Charakter besteht, der eine solche Zuschreibung plausibler macht und
welche Charaktere eine solche Verbindung eher weniger vermuten lassen. Uber
den Begriff sCharakter« lisst sich diese Aussage zudem assoziieren mit der frithe-
ren Schilderung des weiblichen und mannlichen Charakters in den Beobachtungen
(1764) und der spiter publizierten Anthropologie (1798), in der er die Charaktere des
Geschlechts, des Volkes, der >Rasse« und der Gattung jeweils in einem Unterkapitel
behandelt.

Die weitergehende Frage lautet, wie genau die beiden Perspektiven zusammen-
gedacht werden koénnen. Kant betont, dass beide Perspektiven gleichzeitig einge-
nommen werden und zugleich gedacht werden miissen. Sie stehen also nicht in ei-
nem disjunktiven Entweder-oder-Verhiltnis (vgl. ebd. B: 564/A: 536). Mit dieser Be-
stimmung umgeht Kant die Gefahr der Verwechslung, dass man die Phaenomena
fiir Noumena hilt. Wenn ein Noumenon sich nicht direkt erkennen lasst und den-
noch eine intelligible Perspektive verniinftigerweise angenommen werden kann,
dann nimmt diese primir die Rolle einer Beschrinkung der sensiblen Perspektive
ein. Uber den Begriff wird der Bereich der Sinnlichkeit einschrinkbar und zugleich
schrankt sich der Verstand, der diese Begrenzung vornimmt, selbst ein, insofern
er den Bereich jenseits der Sinnlichkeit nicht in Kategorien erkennen kann, son-
dern »nur unter dem Namen eines unbekannten Etwas« (ebd. A: 256) denkt. Und
mit diesem Zitat wird die Verbindung des Noumenon mit der Insel-Metapher zu
Beginn des Unterkapitels wieder aufgerufen. Weiter prizisiert Kant: »Sie, die Ver-
nunft, ist allen Handlungen des Menschen in allen Zeitumstinden gegenwirtig
und einerlei, selbst aber ist sie nicht in der Zeit, und gerit etwa in einen neuen

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

99


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Zustand, darin sie vorher nicht war; sie ist bestimmend, aber nicht bestimmbar in
Ansehung desselben.« (Ebd. B: 584/A: 556)

Die Vernunft ist vollstindig da, in der Handlung anwesend, und zugleich nicht
da, kann nicht in der Zeit erscheinen und lisst sich nicht festhalten. Dennoch hat
sie die Macht, determinierend zu sein, obwohl sich die Moglichkeit, dass sie tat-
sichlich ist, letztlich nicht beweisen lisst (vgl. ebd. B: 586/A: 558). Die Reflexionen
in der Kritik der reinen Vernunft liefern damit insgesamt eine schwache Basis, wenn
es um die Klirung der Frage geht, wem zugestanden werden muss oder kann, ver-
niinftig und aus Freiheit handeln und damit volles Subjekt sein zu kénnen. (Und sie
lassen nur Vermutungen zu, wer itberhaupt in der Lage ist, dies zu bestimmen.) Sie
lassen die Tiire offen, um bestimmten Menschen diesen Status zu verleihen und ihn
anderen zu verwehren. Noch weitergehend geben diese Uberlegungen keine kon-
krete Antwort, welche Aspekte des Menschseins der Natur und welche verniinfti-
gen Handlungen zugeordnet werden sollen, obwohl beide Kategorien eine zentrale
Rolle spielen. Was am Menschen Ausdruck >natitrlicher« Instinkte ist und was dem
moralischen Handeln geschuldet ist, kann nicht direkt iiber die Vernunftreflexi-
on geklirt werden — dariiber geben andere Schriften Auskunft. Mit Fokus auf die
beiden Texte Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht (1784) und
Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte (1786) wird im Folgenden den Fragen
nachgegangen, inwiefern Kant seine kritischen Reflexionen konkret umsetzt und
die Verbindung beider Perspektiven in historischer Hinsicht realisiert.

4.3 Natur & Vernunft: Menschheitsgeschichte und Kulturkritik

Der Rickgrift auf die Kritik der reinen Vernunft hat die These nahegelegt, dass in
den geschichtsphilosophischen Schriften die Menschen zugleich als Naturwesen
wie auch als Vernunftwesen gefasst werden. Im Folgenden méchte ich zunichst
herausarbeiten, inwiefern der Text Idee (1784), der zusammen mit dem Aufsatz Be-
antwortung der Frage: Was ist Aufklirung? (1784) erste geschichtsphilosophische The-
sen erdrtert, in eine Kontinuitit mit den Rassenschriften gestellt werden konnen.
Oftmals wird in der Forschung eine strikte Trennung der Reflexionen tiber die
>Menschenrassen«von anderen Aspekten der kantischen Philosophie postuliert: Die
Theorie der >Menschenrassen« betreffe die Menschen als reine Naturwesen und ha-
be dariiber hinaus keine weitere Bedeutung (vgl. beispielsweise Dérflinger 2001).
Wenn nun aber in der Geschichtsphilosophie das Naturwesen Mensch nicht
einfach aussen vor gelassen wird, dann stellt sich die Frage, in welcher Weise die
Natur der Menschen die Geschichte der Gattung pragt. Dabei ldsst sich schnell fest-
stellen, dass der Begriff sMenschenrasse« im Aufsatz Idee keine Rolle spielt. Doch
dariiber hinaus soll iiberpriift werden, ob massgebende Konzepte aus den Theo-
rien zu den >Menschenrassen< mit Konzepten der Geschichtsphilosophie iitberein-

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

stimmen, die das Denken und die Erkenntnis des Historischen begriinden. Damit
schlage ich eine Verschiebung des Blicks vor, die die scharfe Trennung von Ge-
schichtsphilosophie und Schriften, die den Menschen als von Natur aus gebildet
fassen, und damit die scharfe Trennung zwischen dem theoretisch-naturwissen-
schaftlichen und dem geschichtsphilosophischen Blick aufweichen lisst. Stattdes-
sen interessiert mich die Frage nach Briichen und Kontinuititen.

Ein zweiter Fokus meiner Lektiire liegt auf dem Prozess, der das Fortschreiten
der Geschichte erklirt. Dazu findet sich die Idee eines Antagonismus. Kant schil-
dert eine Dynamik, die den Fortschritt der Menschheit hin zur Aufklirung erkliren
soll, die sich sowohl zwischen Individuum und Gesellschaft wie auch zwischen un-
terschiedlichen Gesellschaften entfaltet. Diese Dynamisierung des Fortschrittsge-
dankens impliziert abgegrenzte menschliche Gemeinschaften, setzt unterschied-
liche >Entwicklungszustinde« von Vélkern voraus und artikuliert ein bestimmtes
Sexualverhalten. Damit stellt sich hier die Frage, ob Fortschritt letztlich nur vor
dem Hintergrund einer historisch stratifizierten Gegenwart gedacht werden kann.

Ein letzter Einsatzpunkt liegt auf Kants expliziter Kritik am europiischen Im-
perialismus, die sich jedoch im Verbund mit den vorhergehenden Analysen als
héchst ambivalent herausstellt. Diese Ambivalenz zeigt sich anhand unterschied-
licher Perspektiven, von denen aus diese Passage gelesen werden kann, besonders
deutlich. Erkennbar wird, dass die interne Kritik am imperialen Europa und die
Aufklirung als Zeitalter der Kritik selbst verwoben sind mit einem bestindigen
eurozentrischen Denken.

4.4 Rassendenken und Geschichtsdenken: Ubergéange

Der Text Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht erprobt eine
Art Verbindung der beiden aus der Kritik der reinen Vernunft hergeleiteten Perspek-
tiven. Gleich zu Beginn des Textes werden Handlungen als menschliche Taten cha-
rakterisiert, die grundsitzlich aus Freiheit vollzogen werden. Doch Kant erprobt
im weiteren Verlauf auch die These, dass gerade diese Handlungen als den Natur-
gesetzen unterworfene zu untersuchen sind und sich erst durch diese Perspektive
bestimmte Regelmissigkeiten erkennen lassen. Dabei nennt Kant bestimmte Vor-
kommnisse, bei denen er auf eine Regelmissigkeit gestossen ist: Ehen, Geburten
und Todesfille. Er stellt die Annahme, dass das individuelle Handeln aus Freiheit
erfolgt, nicht infrage, lokalisiert jedoch die naturgesetzliche Perspektive nicht auf
einer individuellen Ebene, sondern auf der Ebene der Menschheit als Gattung. Da-
mit geht es ihm um einen grossen historischen Zusammenhang, in dem Geschichte
mit Gattungsgeschichte gleichgestellt wird. Es liesse sich also vermuten, dass hier
eine Unterscheidung vorliegt, welche die Gleichzeitigkeit beider Betrachtungswei-
sen aufzulosen vermag: Auf der individuellen Ebene ist die moralische Perspektive

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

101


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

gerechtfertigt, wenn es jedoch um die Gattung Mensch geht, ist eine naturgesetz-
liche Perspektive angesagt. Im Verlauf des Textes kommt allerdings eine andere
Argumentation zum Vorschein. Denn in den folgenden Abschnitten ist eine die-
sen ersten Aussagen entgegenlaufende Bewegung zu beobachten: Zunichst wird
den naturgesetzlich erforschbaren historischen Zusammenhingen nachgegangen,
nach und nach findet dann ein Ubergang hin zu dem statt, wie Menschen zusam-
menleben sollen — und damit zu einer moralischeren und politischeren Perspekti-
ve. Die Entwicklung von Vernunft und Kultur geschieht hier in einem gesellschaft-
lichen Rahmen. Insgesamt vollzieht sich also ein fliessender Ubergang von der na-
turgeschichtlichen Perspektive hin zu Fragen der aktiven Gestaltung des idealen
Zusammenlebens. Insofern hier die Natur die Kultur beférdert (vgl. Kleingeld 1995:
174), findet ein Ubergang zwischen beiden Perspektiven statt.

Des Weiteren geht es Kant in diesem Text nicht nur um Naturgesetze, sondern
zugleich um eine Absicht der Natur — womit eines der zentralen Konzepte der Ras-
sentheorien, das zuerst im Aufsatz Verschiedene Rassen (1777) auftaucht, nun in der
Geschichtsschreibung der Menschengattung zum Einsatz kommt. Zentral fir diese
teleologische Sicht ist die Annahme von >Keimen« oder >Anlagens, die das Potenzial
fiir eine Auswicklung in sich tragen. Diese Annahme ist wichtig fir die Rassentheo-
rien, da die Diversifizierung der Menschen in >Rassen< nach Kant nicht alleine das
Resultat von dusseren Ursachen sein kann. Werden >Keime« angenommen, kann
ein Pozential fir die Anpassung an verschiedene Klimata vorausgesetzt, zugleich
aber die Entwicklung beschrinkt werden (vgl. Kapitel 3). Auch die Entwicklung
der allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht ist eine Perspektive, die
auf der Vorstellung von >Keimen« aufbaut. Kant postuliert explizit »Naturanlagen«
(Idee A: 388), die sich erst iiber Generationen hin entwickeln kénnen.® Der ers-
te Satz macht dies deutlich: »Alle Naturanlagen eines Geschopfes sind bestimmt,
sich einmal vollstindig und zweckmiBig auszuwickeln.« (Ebd.) Trotz der Uber-
nahme der Annahme von >Naturanlagenc findet sich hier eine markante Verschie-
bung.’® Denn in Bezug auf den Begriff >Rasse« soll die Auswicklung von >Anlagen«
eine Erklirung von Diversitit liefern (vgl. Bestimmung A: 403): Die >Anlagen« sind
Potenziale, die eine je nach klimatischer Umgebung unterschiedliche Auswicklung
realisieren kénnen.

9 Kleingeld (1995) geht diesem Begriff nach, stellt jedoch keinen Bezug zu den Rassenschrif-
ten her, sondern lediglich zu der viel spiter erschienenen Kritik der Urteilskraft (edb.: 125ff.).
Sie stellt zwar fest, dass Kant den Entwicklungsbegriff aus der Biologie entlehnt, schliesst
aber: »Wie sehr Kants Verwendung des Entwicklungs- und Anlagenbegriffes also noch dem
biologischen Kontext verhaftet ist: die Beziehung zur Biologie bleibt auf diese Begriffe be-
schrankt.« (Ebd.: 172)

10 Sutter (1989) spricht in diesem Zusammenhang ebenfalls von einer Verschiebung und zieht
zudem eine Aufzeichnung aus dem Nachlass heran, welche den Ubergang von >Rassen« zur
Charakterisierung Gber Kultur und Zivilisierung herstellt (vgl. Sutter 1989: 248).

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

In der Schrift Verschiedene Rassen miindet der Prozess gar in eine Einbahnstras-
se: Die Auswicklung der >Anlage« bedeutet einerseits die angemessene Anpassung
an das Klima, andererseits aber kann sich diese >Rasse« keinem anderen Klima
mehr anpassen. Dadurch geht die Auswicklung mit einer Reduzierung der Poten-
ziale einher. Auf der Ebene der Menschengattung ist nun jedoch nur eine Art der
Auswicklung denkbar. Damit dndert sich die Konnotation dieses Prozesses. Die
Auswicklung umfasst hier jene »Naturanlagen, die auf den Gebrauch seiner [der
Menschen, Anm. KH] Vernunft abgezielt sind« (Idee A: 388). Diese Entwicklung
wird als positiv fortschreitender Prozess gefasst, in dem sich die Potenziale erst
nach und nach realisieren. Im spiteren Aufsatz Uber den Gebrauch (1788)" findet
sich eine Begriindung, warum sich die Auswicklung im Rahmen der Geschichte
anders gestaltet als bei den Uberlegungen zu den >Menschenrassen«. Kant argu-
mentiert hier,

»dafd vernunftlose Tiere, deren Existenz blof$ als Mittel einen Wert haben, darum
zu verschiedenem Cebrauche verschiedentlich schon in der Anlage [...] ausgerds-
tet sein mufdten; dagegen die groRere Einhelligkeit des Zwecks in der Menschen-
gattung so grofde Verschiedenheiten anartender Naturformen nicht erheischte;
die notwendig anartende also nur auf die Erhaltung der Spezies in einigen we-
nigen von einander vorziglich unterschiedenen Klimaten angelegt sein durften«
(Uber den Gebrauch A: 52).

Wiahrend also der Rassenbegriff die Diversitit der Menschen erkliren und die Er-
scheinungen fassen soll, die sich zwischen den Polen >Anlage« und Klima herausbil-
den, wird der Begriff Gattung mit der einen Vernunft in Zusammenhang gebracht.
Damit, so liesse sich argumentieren, ist das Rassendenken vom Tisch und hat sei-
ne Relevanz fiir die Menschheitsgeschichte verloren. Kant geht explizit nicht mehr
von durch Rassecharakteristika differenzierte Menschen aus, sondern hat die ge-
samte Gattung uneingeschrinkt im Blick. Doch genauso wie sich die Ausformulie-
rung von >Naturanlagen« im Bereich der Gattungsgeschichte in der Wiederholung
verschiebt, lisst sich auch eine verschobene Wiederholung der Thematisierung der
Diversitit der Menschen beobachten. Denn, wie ich weiter unten zeigen werde, die
Partizipation am historischen Prozess der Aufklirung ist von Ungleichzeitigkeiten
und unterschiedlichen Rollen geprigt.

Zugleich lisst sich mit der Ubernahme der Vorstellung von >Naturanlagen<auch
verdeutlichen, dass diese Annahme nicht impliziert, dass Kant sie als gegeben an-
sieht und damit anthropologische Vorannahmen das Geschichtsdenken strukturie-

1 Pauen (2001) thematisiert zwar die Denkfigur des Organismus (ebd.: 36), die eine Vermitt-
lungsfunktion zwischen Geschichte, die ihren Ursprung in der Natur hat, und Geschichte als
Realisierung des Sittengesetzes, einnimmt. Allerdings bleibt auch in diesem Aufsatz der Be-
zug zu den Rassentheorien unerwahnt.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

103


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

ren witrden. Die genauere Betrachtung der Rassenschriften hat deutlich gemacht,
dass Kant in diesem Punkt eine seiner Ansicht nach rationale Annahme trifft, um
moglichst viele Erscheinungen mit moglichst wenig angenommenen Ursachen er-
kliren zu kénnen. Insofern also das Konzept in den geschichtsphilosophischen
Schriften tibernommen wird, ist den >Anlagenc< ein dhnlicher Status zuzumessen.

4.5 Die doppelte Aufklarung

Diese Entwicklung der Potenziale kann sich bei einem einzelnen Individuum nicht
vollstindig vollziehen. Deshalb hofft Kant, den vollstindigen Prozess auf der Ebene
der Gattung erkennen zu konnen:

»Die Geschichte, welche sich mit der Erzdhlung dieser Erscheinungen beschaftigt,
so tiefauch deren Ursachen verborgen sein mogen, |43t dennoch von sich hoffen:
daR, wenn sie das Spiel der Freiheit des menschlichen Willens im grofien betrach-
tet, sie einen regelmafigen Gang derselben entdecken kénne; und dafd auf die
Art, was an einzelnen Subjekten verwickelt und regellos in die Augen fallt, an der
ganzen Gattung doch als eine stetig fortgehende obgleich langsame Entwicklung
der urspriinglichen Anlagen derselben werde erkannt werden kénnen.« (Idee A:
385f.) Und weiter: »[S]o bedarf sie [die Natur, Anm. KH] einer vielleicht unabseh-
lichen Reihe von Zeugungen, deren eine der andern ihre Aufklarung tGberliefert,
um endlich ihre Keime in unserer Gattung zu derjenigen Stufe der Entwickelung
zu treiben, welche ihrer Absicht vollstindig angemessen ist.« (Ebd. A: 389)

Wihrend bereits in den Schriften zu den sMenschenrassen« die Zeugung das zen-
trale Element war, um die Existenz von sMenschenrassen« iiber Merkmale wie die
Hautfarbe zu legitimieren, wird in dieser geschichtsphilosophischen Schrift iiber
die Zeugung die Aufklirung weitergegeben — das heisst, die Ausiibung der Ver-
nunft, deren Ausbildung »Versuche, Ubung und Unterricht« bedarf, »um von einer
Stufe der Einsicht zur anderen allmihlich fortzuschreiten« (ebd. A: 389). Dieser Be-
griff der Aufklirung trigt der Handlung aus Vernunft und damit der potenziellen
Freiheit der Menschen Rechnung. Der Bereich dessen, was spiter im Text als Kultur
benannt wird (vgl. ebd. A: 393), tritt dadurch hervor und bildet sich folglich gerade
in der Durchmischung von naturwissenschaftlichen Konzepten und der Annahme
des vernunftgeleiteten Handelns der Menschen."

12 Kleingeld (1995) weist darauf hin, dass der Begriff sKultur< einen Bedeutungswandel durch-
gemacht habe und die Betonung auf der Pflege und der Bearbeitung von Geistesvermdgen
der Menschen liege. Sie betont zudem, dass Kultur hier nicht als Resultat von Prozessen zu
lesen ist, sondern vielmehr als dieser Prozess selbst (vgl. ebd.: 44f.).

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

Interessanterweise wird in obigem Zitat die Aufklirung als jenes Moment der
Gattungsgeschichte genannt, an dem sich der Fortschritt im historischen Wandel
manifestiert. In diesem Begriff der Aufklirung kulminiert die Uberlappung von
naturgesetzlicher und moralischer Perspektive. Im Aufsatz Beantwortung der Frage,
den Kant im selben Jahr verfasst hat wie den Aufsatz Idee, versteht Kant Aufkli-
rung als Kritik. Er ruft in diesem berithmten Aufsatz dazu auf, den Mut und den
Willen zu haben, sich des eigenen Verstandes zu bedienen: »Faulheit und Feigheit
sind die Ursachen, warum ein so grofier Teil der Menschen, nachdem sie die Na-
tur lingst von fremder Leitung frei gesprochen (naturaliter maiorennes), dennoch
gerne zeitlebens unmiindig bleiben [...]« (Beantwortung der Frage A: 481f.). Auf-
klirung erhilt die doppelte Rolle, einerseits den historischen Fortschrittsprozess
zu bezeichnen und andererseits als moralischer Aufruf zu dienen, selbst zu denken
und nicht den Autorititen, sondern der Einsicht in die eigene Vernunft zu folgen.

Wenn also die Geschichtsphilosophie davon geprigt ist, dass sie sich durch
die Vermischung von naturwissenschaftlicher und moralischer respektive politi-
scher Perspektive auszeichnet, dann kulminiert diese Durchmischung im Begriff
der Aufklirung.” Aufklirung ist mit der Vernunft in der Natur der Menschen ange-
legt und setzt sich im Laufe der Zeit durch. Zugleich ist Aufklirung der Inbegrift
des selbstverantwortlichen Handelns, geleitet von verniinftigen Prinzipien. Dass
beide Aspekte in diesem Begriff enthalten sein konnen, lisst eine Kongruenz die-
ser beiden Perspektiven vermuten — beziehungsweise ein gemeinsames Ziel, auf
das beide Bereiche ausgerichtet sind. Die Aufklirung als willentlicher, rationaler
Akt widerspricht nicht den Gesetzen der Natur. Sie kann dies auch gar nicht, son-
dern trigt im Gegenteil zu deren Vervollkommnung bei.

Dies bedeutet weitergehend, dass Kant ein freiheitliches Handeln nur dort er-
kennen kann, wo es in den Rahmen der teleologischen Entwicklung der in der Na-
tur verankerten Kultur passt. Das Verstindnis von Natur hingt folglich mit dem
Verstindnis von Freiheit eng zusammen. Freiheit ist nicht als ein Komplement der
Natur gefasst, das heisst nicht als ein Bereich, der sich der Natur entziehen wiirde
— wie dies vielleicht die Abgrenzung der naturtheoretischen von der moralischen
Perspektive nahelegen wiirde. Stattdessen gibt es bei Kant in der teleologischen
Perspektive ein reibungsloses Zusammengreifen des verniinftigen Handelns mit
den Gesetzmaissigkeiten der Natur. Diese Perspektive ist nicht zuletzt darin be-
griindet, dass es eine Vernunft gibt, welche die Regelmissigkeit der Natur wie auch
das Handeln aus Freiheit zu erkennen und anzuleiten vermag. Und es ist diese eine

13 Foucault formuliert in seinem Aufsatz Was ist Aufklirung? (2005), dass die Aufklarung »zu-
gleich ein Prozess ist, an dem die Menschen kollektiv beteiligt sind, und ein Akt des Mutes,
denjeder personlich vollbringen muss. Sie sind zugleich Elemente und Handelnde desselben
Prozesses« (ebd.: 690). Jedoch stellt Foucault keine Verbindung zwischen dieser Feststellung
und der naturwissenschaftlichen Perspektive her.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

105


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Vernunft, die >Anlagen< und >Keimes, aber auch einen Zweck erkennen kann, der
beide Bereiche miteinander verkoppelt. Diese Verkoppelung wird deutlich im Satz,
dass die Freiheit in der Natur gegriindet liege und diese dem Menschen die Ver-
nunft gegeben habe (vgl. Idee A: 390)."* Handlungen aus Freiheit werden letztlich
dadurch erkennbar, dass sie sich aufjenen Zweck beziehen, den Kant als Zielpunkt
der Kultur bestimmt, wie im Folgenden dargelegt wird.

4.6 Die dynamische Entfaltung der Geschichte: Antagonismus

Die historische Entwicklung ist eine Entfaltung von >Anlagen<, die den Men-
schen von der Natur mitgegeben wurden. Doch diese Entfaltung verliuft nicht
ausschliesslich linear. Die Natur spielt in der Entwicklung nach wie vor eine
unterstittzende Rolle. Kant postuliert an diesem Punkt einen Antagonismus: »Ich
verstehe hier unter dem Antagonism die ungesellige Geselligkeit der Menschen
[...]J« (ebd. A: 392). Er konkretisiert diesen Antagonismus folgendermassen: »Der
Mensch will Eintracht; aber die Natur weif es besser, was fiir seine Gattung gut
ist: sie will Zwietracht.« (Ebd. A: 394) Kant buchstabiert diese beiden Momente
weiter aus: So gebe es einerseits das Bediirfnis der Menschen, in Gesellschaft
zu sein, weil sich der einzelne Mensch durch die Gesellschaft mit anderen Men-
schen mehr als Mensch fithle. Zugleich habe er aber auch den Hang, sich aus
der Gesellschaft herauszunehmen und ungesellig zu sein, da er in diesem Raum
ungehindert alles nach seinem Sinne richten kénne. Durch diese beiden kontriren
Elemente entsteht der Antrieb, »seinen Hang zur Faulheit zu itberwinden, und,
getrieben durch Ehrsucht, Herrschsucht oder Habsucht, sich einen Rang unter
seinen Mitgenossen zu verschaffen, die er nicht wohl leiden, von denen er aber
auch nicht lassen kann. Da geschehen nun die ersten wahren Schritte aus der
Rohigkeit zur Kultur [...]« (ebd. A: 392f.).

Die Rohigkeit der Menschen, die stark einem kolonialen Vokabular verbunden
ist, assoziiert Kant zudem mit dem christlich inspirierten »arkadischen Schiferle-
ben« (ebd. A: 393), in dem »alle Talente auf ewig in ihren Keimen verborgen blei-
ben« (ebd.).” Demgegeniiber zeichnet sich die Kultur durch die Entwicklung von
Talenten, von Geschmack wie auch vom Anfang einer Denkungsart aus. Der Ant-
agonismus ist also ein Mechanismus, der zwischen den Polen von Vereinzelung
und Vergesellschaftung, also Natur und Vernunft vermittelt: Aus dem triebhaften
Dasein entsteht iiber die anziehende Abstossung der menschlichen Gemeinschaft

14 Vgl. dazu auch Sutter (1989: 249).

15 Die weiter unten diskutierte Schrift Mutmasslicher Anfang verortet dieses arkadische
Schiferleben im paradiesischen Urzustand und verdeutlicht damit die christliche Herkunft
dieser Vorstellung.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op



https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

die gemeinsame Ausiibung der Vernunft und damit der Schritt in die Kultur. Da-
bei erhalten negative Motivationen wie Ehrsucht, Habsucht und Herrschsucht ihre
Legitimation durch das itbergeordnete Ziel, letztlich eine verniinftig geordnete Ge-
sellschaft erméglichen zu kénnen.*

Hier lisst sich eine weitere Verschiebung in Bezug auf die Rassentheorien fest-
stellen. Zur Ausbildung der spezifischen >Menschenrasse« bedarf es klimatischer
Einfliisse, welche diese Ausbildung erst in Gang setzen. In geschichtsphilosophi-
scher Hinsicht ist es nun die Gesellschaft der Menschen, die ein Umfeld darstellen
und einen Prozess anstossen. Die inneren >Anlagen« entfalten sich itber Antriebe,
die sich zunichst in den bereits angesprochenen negativen Eigenschaften wie Hab-
gier, Ehrsucht und Herrschsucht dussern, jedoch die Menschen aus ihrem Phlegma
herauslosen. Ziel ist die Herrschaft der Vernunft in der Gesellschaft, doch solange
diese nicht erreicht ist, ist es die verniinftige Natur, die waltet und dazu anregen
soll, sich »des Lebens und des Wohlbefindens wiirdig zu machen« (ebd. A: 391).
Die zeitgendssische Gesellschaft Kants lisst sich demnach in einer Position veror-
ten, die sich zwischen Autonomie und Heteronomie befindet, insofern einerseits
die Natur den Menschen zur Entwicklung seiner >Anlagen< bringt und er diese an-
dererseits aus sich selbst hervorbringen kann (vgl. ebd. A: 389f.). Wahrend Kant
diesen Antagonismus in der Idee zunichst als Dynamik zwischen Individuum und
Gesellschaft zeichnet, erweitert sich der Wirkungsbereich im Verlauf des Textes.
So ist dieser Widerstreit der Krifte nicht nur innergesellschaftlich relevant:

»Dieselbe Ungeselligkeit, welche die Menschen hiezu [zur birgerlichen Verfas-
sung, Anm. KH] nétigte, ist wieder die Ursache, dass ein jedes Gemeinwesen in
duflerem Verhiltnisse, d. i. als ein Staat in Beziehung auf Staaten, in ungebun-
dener Freiheit steht, und folglich einer von dem andern eben die Ubel erwarten
muss, die die einzelnen Menschen driickten und sie zwangen, in einen gesetzma-
Rigen burgerlichen Zustand zu treten.« (Ebd. A: 398)

Es reicht also nicht, wenn sich eine Gemeinschaft eine biirgerliche Verfassung ge-
geben hat, welche die maximale und geordnete Freiheit etabliert. Das innere staat-
liche Verhiltnis hingt dariiber hinaus davon ab, dass eine dussere Beziehung zu an-
deren Staaten besteht. Denn die Existenz anderer Gemeinschaften, welche nicht
in diese Verfassung eingetreten sind und in »ungebundener Freiheit« (ebd. A: 398)
stehen, stellen fiir die biirgerliche Vereinigung eine Bedrohung dar. In Idee arti-
kuliert sich also der antagonistische Prozess aufbauend auf Entititen wie Staaten,
die miteinander in Beziehung treten miissen. Am Anfang steht ein gesetzloser Zu-
stand der >Wildens, den es zu iitberwinden gilt. Die Konfrontation einzelner Staa-
ten miteinander produziert eine innere Anspannung, welche bereits fiir die weitere

16 Vgl kritisch dazu Thies (2011: 46f.).

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

107


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Entwicklung sorgt, da damit Krifte mobilisiert werden und sich das Potenzial zu
entfalten beginnt.

Der Aufsatz Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte buchstabiert diesen
Prozess weiter aus. Auch wenn der Text einem anderen Leitfaden folgt und die
Erzihlung Moses aus der Bibel aufgreift, kann er dennoch als Erginzung zum
Aufsatz Idee hinzugezogen werden. Die antagonistische Dynamik wird hier als
Streit zwischen verschiedenen Lebensarten verdeutlicht, die die Erde unterschied-
lich nutzen (Mutmasslicher Anfang A: 18): Der Ackerbauer_ sei auf ein bestimmtes
Stiick Land angewiesen; ein Eigentum, das dem Interesse des Hirt_en entgegen-
stehe, da es die Freiheit der Nutzung der Weiden einschrinke. Kant vermutet,
in diesem Konflikt werde der Ackerbauer_ zuerst zur Gewalt greifen: Der Hirt_e
konne, nachdem seine Tiere das bebaute Land beschidigt haben, weiterziehen.
Die beiden Lebensarten mussten sich schliesslich geografisch weiter voneinander
entfernen (vgl. ebd. A: 18f.). Dennoch bestand fiir die Ackerbauer_ eine stetige
dussere Bedrohung, die dazu fiithrte, dass sich die einzelnen Familien zusammen
niederliessen, um sich besser schiitzen zu kénnen. So entstanden Dérfer und
Stddte, und innerhalb dieser neuen Gesellschaften konnten nun Giiter gegenein-
ander getauscht werden. Es entsprang in dieser Geselligkeit und biirgerlichen
Sicherheit Kunst und Kultur, eine Regierung wurde anstelle der individuellen
Schutzbemithungen gesetzt. Und es wurden Kolonist_innen ausgesendet, um
sich weiter zu verbreiten, zudem begann in jener Zeit auch die Ungleichheit
unter Menschen, »diese reiche Quelle so vieles Bésen, aber auch alles Guten [...]«
(ebd. A: 21). Dennoch bestand eine stindige Kriegsgefahr zwischen Hirt_en und
Ackerbauer_n, die sich durch den anwachsenden Luxus aufzulésen begann:

»Mit der Zeit aber mufite denn doch der anhebende Luxus der Stadtebewohner,
vornehmlich aber die Kunst zu gefallen, wodurch die stidtischen Weiber die
schmutzigsten Dirnen der Wiiste verdunkelten, eine machtige Lockspeise fiir
jene Hirten sein, in Verbindung mit diesen zu treten, und sich in das glanzende
Elend der Stadte ziehen zu lassen.« (Ebd. A: 22)

Diese Verschmelzung beider Lebensstile fithrte zum Ende der Kriegsgefahr und
damit auch zum Ende der Freiheit, und die »seelenlose Uppigkeit« vermischte sich
mit »allen Lastern des rohen Zustandes« (ebd.) und der Fortschritt brach ab und die
Menschheit machte sich ihrer selbst unwiirdig. Obwohl diese Entwicklung negativ
endet, widerspricht Kant seiner grundsitzlichen Fortschrittsannahme nicht. Was
dieser Ausgang beweist, ist vielmehr die Unentbehrlichkeit des latenten Krieges.
Zwar kénnen diese Spannungen zwischen Hirt_en und Ackerbauer_n ein Ubel fiir
gesittete Volker sein, da sich auf die Aufriistung und nicht auf die innere Bildung
konzentriert wird. Jedoch glaubt Kant nicht, dass »auf der Stufe der Kultur, worauf
das menschliche Geschlecht noch steht« (ebd. A: 24), eine Entwicklung der Poten-
ziale moglich sei, die ginzlich aus der gemeinschaftlich ausgetibten Vernunft ent-

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

springen wiirde. Die Vermischung der Vélker zeigt deshalb auf, was passiert, wenn
diese latente Bedrohungssituation aufgehoben wird: »eine Versenkung in unheil-
bares Verderbnis« (ebd. A: 24).7

In dieser reichhaltigen Passage findet einerseits eine klare Identifikation mit
der einen Seite der Gesellschaften statt, und zwar mit den Ackerbauer_n, welche
im Gegensatz zu den Hirt_en iiber die Konfliktsituation einen Fortschritt in Kunst
und Kultur erreichen. Die Hirt_en bleiben im Narrativ streckenweise aussen vor
und fungieren im Hintergrund als potenzielle Bedrohung, die jedoch konstitutiv
fiir die Entwicklung der sesshaften Bevolkerung ist. In einer Fussnote findet zu-
dem eine Identifikation der Hirtenvilker mit zeitgendssischen arabischen Bedui-
nen statt (vgl. ebd. A: 21), was die gesamte biblische Geschichte noch stirker in der
Gegenwart verankert. Interessant an dieser Passage ist zudem, dass die kolonia-
le Expansion explizit als logisches Entwicklungsmoment einer bestimmten Epoche
erwidhnt wird. Zur selben Epoche zihlt Kant die Entstehung der Ungleichheit unter
den Menschen. Diese betrachtet Kant als Quelle alles Guten, nicht nur des Bosen
(vgl. ebd. A: 21). Die Verortung der Ungleichheit in einem spezifischen Stadium
verhindert auch, dass ein Bezug zwischen der Ungleichheit zwischen Menschen
und der Konstellation zwischen Hirt_en und Ackerbauern hergestellt wird. Unklar
bleibt, ob sich die Ungleichheit auf die koloniale Expansion (die unmittelbar vorher
erwidhnt wird) oder nur auf innere Dynamiken der sesshaften Bevolkerung bezieht.

Die Entgegensetzung der beiden Lebensstile ist fiir den Antagonismus elemen-
tar, nur itber die klar voneinander abgeschiedenen Kulturen kann sich die Dynamik
entfalten. Dass diese Spannung iiber ein bestimmtes Geschlechterverhiltnis auf-
gelost wird, das zudem Aspekte der kantischen Kulturkritik anspricht, ist kaum
ein Zufall. Bereits zu Beginn des Textes Mutmasslicher Anfang spielt das Geschlech-
terverhiltnis eine zentrale Rolle. Kant beginnt seine Ausfithrungen im paradiesi-
schen Zustand. Er imaginiert ein Menschenpaar »und zwar in seiner ausgebilde-
ten GrofRe, weil er (der Mensch, Anm. KH) der miitterlichen Beihiilfe entbehren
muss« (ebd. A: 3), das sich fortpflanzen kann und nicht bereits mit anderen Paa-
ren im Konflikt steht. Damit bestitigt Kant einmal mehr die Rationalitit seiner
Monogenesis-These, also der Annahme des gleichen Ursprungs aller Menschen, die
er in seinen rassentheoretischen Schriften bereits vertreten hat. Zudem verortet er

)18

das Paar »unter einem jederzeit milden Himmelsstriche« (ebd. A: 3f.)*®, in einem

17 Vgl. dazu auch folgende Passage: »Jetzt sind die Staaten schon in einem so kinstlichen Ver-
héltnis gegen einander, dass keiner in der inneren Kultur nachlassen kann, ohne gegen die
anderen an Macht und Einfluss zu verlieren; also ist, wo nicht der Fortschritt, dennoch die Er-
haltung dieses Zwecks der Natur, selbst durch die ehrsiichtigen Absichten derselben ziemlich
gesichert.« (Idee A: 405)

18  Die Parallele zur Theorie der sMenschenrassenc liegt auch in diesem Beispiel auf der Hand:
Kant schildert ein mildes Klima, in dem er Menschen vermutet, die der Stammgattung am
dhnlichsten sind (vgl. Kapitel 3.2.1). Wahrend also Kant 1785 in Bestimmung diese These re-

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

109


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Garten, der die beiden mit dem Notigsten versorgt. Von diesem Anfangsstadium
aus identifiziert Kant vier Schritte, welche die Entwicklung des Sittlichen anzei-
gen: die Entwicklung eines Begehrens, das auch im Widerspruch zur Natur stehen
kann, was Kant am Beispiel der Ernihrung exemplifiziert; die Kultivierung des
sexuellen Begehrens; die Antizipation der Zukunft und die Bestimmung der Men-
schen als Endzweck und damit die Entwicklung der Moralitit als Anerkennung
der Gleichheit der Menschen (vgl. ebd. A: 5ff.). Alle diese Schritte gehen von einem
Handeln aus, das zunichst instinktgeleitet ist. Das Erwachen der Vernunft ist zu-
nichst ein Verlust, da dieses unmittelbare Wissen verloren geht und der Mensch
dem »Naturtriebe abtriinnig« (ebd. A: 6) wird. Denn iiber die Vernunft ist es mog-
lich, den Pfad der Natur zu verlassen und eine erste freie Wahl zu treffen.

In Bezug auf den »Instinkt zum Geschlecht« (ebd. A: 8) bedeutet dies nun etwa
nicht, dass nun eine andere Wahl getroffen wiirde — die blosse Existenz eines Man-
nes und einer Frau beschrankt hier die Auswahl und garantiert die Heterosexualitit
als einzig mogliche sexuelle Orientierung. Stattdessen besteht der Entwicklungs-
prozess darin, dass der Antrieb durch die Einbildungskraft verlingert, vermehrt
und gleichférmiger werden kann, wenn der Gegenstand den Sinnen entzogen wird.
Dieser Entzug transformiert »bloR tierische Begierde allméhlich zur Liebe, und mit
dieser dem Gefiihl des blof Angenehmen zum Geschmack fiir Schénheit, anfing-
lich nur an Menschen, dann aber auch an der Natur, iiberzufithren« (ebd. A: 8f.).
Damit greift Kant auf Vorstellungen zuriick, wie er sie bereits in der vorkritischen
Schrift Beobachtungen (1764) entwickelt hat (vgl. Kapitel 2.2), setzt sie nun jedoch
in historische Entwicklungsschritte um. Das »grobe Begehren«, das Kant in den
Beobachtungen dem Sittlichen entgegensetzt und zur Charakterisierung benutzt,
erhilt in Mutmasslicher Anfang eine Funktion innerhalb des historischen Ablaufes.
Diesem Schritt verleiht Kant einiges Gewicht, wenn er schreibt: »Ein kleiner An-
fang, der aber Epoche macht, indem er der Denkungsart eine ganz neue Richtung
gibt, ist wichtiger, als die ganze unabsehliche Reihe von darauf folgenden Erweite-
rungen der Kultur.« (Ebd. A: 9) Das in die eheliche Form gegossene Begehren spielt
dann auch im nichsten Schritt eine Rolle, der durch die Erwartung des Kinfti-
gen charakterisiert wird. Denn der Mann und die Frau antizipieren die Zukunft
unterschiedlich:

»Der Mann, der sich und eine Gattin, samt kiinftigen Kindern, zu erndhren hatte,
sah dieimmerwachsende Miihseligkeit seiner Arbeit; das Weib sah die Beschwer-
lichkeiten, denen die Natur ihr Geschlecht unterworfen hatte, und noch obenein
diejenigen, welch der machtigere Mann ihr auferlegen wiirde, voraus« (ebd. A:
of.).

vidiert, wird sie in diesem geschichtsphilosophischen Text aus dem Jahr 1786 in veranderter
Form wiederum aufgegriffen.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

Damit antizipieren beide die biirgerliche Arbeitsteilung als kommende Realitit,
der einzige Ausblick liegt darin, Glieder einer Familie zu sein, in der man Trost und
Linderung erfahren kann. Zudem erméglicht die Familie die Hoffnung, dass ihre
Kinder es dereinst besser haben werden (vgl. ebd.). Dieses moderne biirgerliche
Geschlechtermodell verallgemeinert Muthu (2003), wenn er argumentiert, diese
vier Schritte seien weniger als historische Entwicklungsmomente zu sehen, denn
als ein Set von Fihigkeiten. Damit 15st er die Schritte aus dem geschichtsphiloso-
phischen Rahmen heraus und fasst sie als Bestimmungsmerkmal, das ausdifferen-
ziert, was die Menschheit mit Wert ausstattet.

Die Entwicklung eines eigenen Begehrens, das kultivierte sexuelle Begehren,
die Antizipation der Zukunft und der Mensch als Endzweck sind Elemente kultu-
reller Freiheit und Handlungsmacht, die nicht ausser Kraft gesetzt werden diirfen
(vgl. Muthu 2003: 127). Wenn die kulturelle Aktivitit eine Ausserung des Begehrens
ist, die Kultur erst ermoglicht und deshalb nicht ausser Kraft gesetzt werden darf
(vgl. ebd.: 130), stellt sich die Frage, welche Aktivititen nicht als kulturelle, son-
dern instinktmaissige Titigkeiten diesem Schutz nicht unterstehen. Gerade in Be-
zug auf das Geschlechterverhiltnis wird deutlich, dass damit nur ein bestimmtes
Geschlechterverhiltnis und auch nur eine Form des sexuellen Begehrens gemeint
ist. Zudem verwischt Muthus Behauptung, die verschiedenen Lebensweisen wiir-
den gleichermassen als eine Form der kultivierten Menschheit gelten und deshalb
egalitir nebeneinander stehen, dass eine Hierarchisierung verschiedener Kulturen
gerade iiber deren Einordnung in verschiedene historische Stadien erreicht wird
(vgl. Fabian 1983).

4.7 Die kritische Grundierung: Leitfaden

Die Elemente der kantischen Geschichtsphilosophie, die ich anhand zweier zen-
traler Texte hervorgehoben habe, gilt es in ihrem erkenntnistheoretischen Status
genauer zu verorten. Kant verfolgt mit seiner Geschichtsphilosophie den Anspruch,
eine allgemeine Geschichte entwerfen zu kénnen — also nicht nur die Geschichte
von Nationen oder Volkern oder gar einzelner Ereignisse, sondern die Geschich-
te der gesamten Menschheit. Er erhebt damit einen umfassenden, globalen An-
spruch. Um einen solchen Anspruch bedienen zu kénnen, braucht es einen Rah-
men, der Ereignisse und Entwicklungen in einen systematischen Zusammenhang
stellen kann. Ein systematischer Zusammenhang dessen, was sonst nur als zufil-
lige Anhdufung erscheint, wird durch die Annahme einer regulativen Idee még-
lich (vgl. Idee A: 408; vgl. Kleingeld 1995: 16ff.). Kant wahlt damit einen vorsichti-
gen Ansatz, denn eine regulative Idee ist nicht konstitutiv fir das Objekt, sondern
leitet an, »wie der empirische Regressus anzustellen sei, um zu dem vollstindi-
gen Begriffe des Objekts zu gelangen« (KdrV B: 538/A: 519), wie Kant in der Kritik

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

m


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

der reinen Vernunft schreibt. Uber diesen empirischen Regressus wird es méglich,
eine Totalitit zu erkennen. Da jedoch diese Totalitit nie ein Gegenstand der Er-
fahrung sein kann, kann es in diesem Bereich letztlich keine sichere Erkenntnis
geben. Insofern bleibt der epistemische Anspruch bescheiden (vgl. Angehrn 2004:
343). Gleichzeitig tiberschreitet Kant mit seinem Geschichtsentwurf den sicheren
Boden der Erkenntnis, wie in vorhergehenden Ausfithrungen zur Kritik der reinen
Vernunft dargelegt wurde (vgl. Kapitel 4.2). Dieses Uberschreiten entspricht nach
Kant einem Bediirfnis der Vernunft nach systematischer Einheit, die nur durch ei-
ne regulative Idee befriedigt werden kann. Damit wird die Natur so betrachtet, als
ob sie verniinftig wire und deshalb eine solche Einheit erméglichen witrde (vgl.
Kleingeld 1995: 95ff. sowie die Ausfithrungen dazu in Kapitel 3.2.2).

In Bezug auf die konkrete Umsetzung einer solchen regulativen Idee stellt sich
nicht die Frage, ob sie wahr ist oder nicht, vielmehr geht es um das Kriterium
der Brauchbarkeit. Diese Diskussion greift Kant im neunten Satz der Idee auf. Die
Idee, dass die Natur nicht ohne Plan verfihrt, erméglicht einen Leitfaden, um »ein
sonst planloses Aggregat menschlicher Handlungen, wenigstens im grofRen, als ein
System darzustellen.« (Idee A: 408) Diesen Leitfaden konzipiert Kant explizit von
einem spezifischen Standpunkt, mit dem er eine bestimmte Absicht verfolgt. Denn
Kant entscheidet sich, eine Geschichte mit einem positiven Ende zu erzihlen, da
er es als verniinftig erachtet, davon auszugehen, dass die Natur eine Zweckmis-
sigkeit verfolgt (vgl. ebd. A: 401)”. Zudem glaubt Kant, dass diese Sicht auf die
Geschichte »selbst fiir diese Naturabsicht beférderlich angesehen werden« (ebd.
A: 407) muss. Mit dem Standpunkt, von dem aus Kant seinen Geschichtsentwurf
vornimmt, ist damit auch das Ziel verbunden, selbst zu jener Entwicklung beitra-
gen zu konnen, die er fiir die Geschichte skizziert. Dies macht der im selben Jahr
wie die Idee veroffentlichte Aufsatz Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung? (1784)
besonders deutlich, da dieser als Aufruf zur (Selbst-)Aufklirung verfasst ist.

Diese Selbstpositionierung und Verortung, die Kant in seiner Geschichtsphi-
losophie vornimmt, gehen einher mit Selbstaffirmation und dem bereits aufge-
zeigten Othering, die eng aneinander gekoppelt werden. Dies wird auch anhand
der Konzipierung des gewihlten Leitfadens deutlich: Der Ausgangspunkt der all-
gemeinen Geschichte reicht zuriick auf die griechische Geschichte. Dort beginnt
eine Linearitit, die durch die Staatengeschichte anderer Volker episodisch erganzt
wird: »[S]o wird man einen regelmifigen Gang der Verbesserung der Staatsver-
fassung in unserem Weltteile (der wahrscheinlicher Weise allen anderen dereinst
Gesetzte geben wird) entdecken.« (Ebd.) Daraus lisst sich ohne weiteren Uber-
gang »die Idee einer Weltgeschichte, die gewissermafien einen Leitfaden a priori
hat« (Idee A: 410), postulieren. Kant wiederholt hier einen Punkt, der sich bereits

19 Diesen Aspekt diskutiert Kant zudem ausfiihrlicherim Abschnitt zum Vélkerrecht in Uber den
Gemeinspruch (A: 270ff.).

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

in den Beobachtungen wie auch in den Schriften zur Rassentheorie aufzeigen liess:
Der epistemologische Ausgangspunkt ist in Europa verortet, wo sich die richti-
ge Entwicklung, die relevante Vermischung von Vernunft und Natur findet. An-
dere Nationen erhalten demgegeniiber einen Status der theoretischen Irrelevanz.
Besonders deutlich wird dies in einer Fussnote, in der Kant davon ausgeht, dass
bestimmte Volker noch gar nicht in die Zeit eingetreten seien (vgl. ebd. A: 408).
Das jiidische Volk beispielsweise sei in die Geschichte eingetreten und Kant kén-
ne den Moment des Eintritts auch benennen, lisst aber offen, wer zeitgendssisch
noch nicht im geschichtlichen Bereich angekommen sei. In Bezug auf aussereuro-
paische Volker lisst sich des Weiteren eine Spannung zur Idee des Fortschritts als
Antagonismus verzeichnen. Denn wihrend in Europa die Existenz unterschiedli-
cher Gemeinschaften den Prozess der Aufklirung in Gang setzt, wird fiir den Rest
der Welt ein anderer Entwicklungsanstoss vorgesehen: Europa wird seine Errun-
genschaften verbreiten und anderen die Gesetze vorschreiben. Wie Serequeber-
han (1998) betont, miisse nach Kant die Aufklirung und Zivilisierung der Nicht-
Europier_innen von aussen kommen und kénne nicht iiber den inneren Vorgang
der ungeselligen Geselligkeit erreicht werden (vgl. ebd.: 151f.). Damit enthilllt sich
eine grosse Kluft zwischen dem Anspruch, eine allgemeine Geschichte der Mensch-
heit schreiben zu wollen, und der tatsichlichen Verortung und auch Begrenzung
der Geschichte in Europa.

Diese Passage enthiillt damit nicht nur eine eurozentristische, sondern durch-
aus auch eine kolonialistische Logik. Damit verbunden wird deutlich, dass sich
Kants geschichtsphilosophisches Interesse nicht so sehr darauf richtet, tiber die
Moglichkeiten eines friedvollen Zusammenlebens unterschiedlich organisierter
Gesellschaften zu reflektieren, sondern er propagiert eine Form als einzig ver-
niinfrige und damit ideale Ausgestaltung des gesellschaftlichen Zusammenseins:
die biirgerliche Verfassung. Inwiefern dieser Leitfaden dariiber hinaus auch im
Christentum verankert ist, veranschaulicht Mutmasslicher Anfang. Diese spite-
re Schrift ist eine polemische Entgegnung auf Herders Ideen und enthilt eine
Portion Satire. Der Bezug auf die Genesis ist ein metaphorischer, wie Muthu
(2004: 126) herausstreicht. Diese biblische Erzihlung liefert in diesem Aufsatz den
Leitfaden, anhand dessen Kant die einzelnen Schritte des ersten Menschenpaares
skizziert. Damit beweist Kant, wie gut sich gerade dieser Leitfaden dafiir eignet,
die Entwicklung der Menschheit von ihren vermeintlichen Anfingen ausgehend
aufzuzeigen. Zugleich ist es wichtig zu sehen, inwiefern Kant seine geschichtliche
Perspektive auch in kritischer Absicht anwendet. In Bezug auf die eigene Kultur
stellt er fest:

»Wirsind im hohen Grade durch Kunst und Wissenschaft kultiviert. Wir sind zivili-
siert, bis zum Uberlastigen, zu allerlei gesellschaftlicher Artigkeit und Anstindig-
keit. Aber, uns fiir schon moralisiert zu halten, daran fehlt noch sehr viel.« (Idee A:

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

13


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

402) Und kurzdarauf:»So lange aber Staaten alle ihre Krafte aufihre eiteln und ge-
waltsamen Erweiterungsabsichten verwenden, und so die langsame Bemiihung
der inneren Bildung der Denkungsart ihrer Biirger unaufhérlich hemmen, ihnen
selbstauch alle Unterstiitzung in dieser Absicht entziehen, ist nicht von dieser Art
zu erwarten; weil dazu eine lange innere Bearbeitung jedes gemeinen Wesens zur
Bildung seiner Biirger erfodert wird.« (Ebd. A: 403)

Kant spricht an dieser Stelle nach wie vor von einem Wir, das in Europa verortet
sei. Dieses hehre Ziel der vollstindigen moralischen Entwicklung scheint dieser
Teil der Welt nur dem dusseren Anschein nach zu vollziehen. Auf der innerlichen
und damit moralischen Ebene attestiert Kant seinen Zeitgenoss_innen kein gu-
tes Zeugnis. In dieser an Rousseau angelehnten Selbstkritik verbinden sich zwei
Elemente: Einerseits wendet sich das Bild der iberkultivierten Gesellschaft gegen
den Adel, gegen den sich die biirgerliche Gesellschaft abgrenzt. Andererseits ver-
ortet sich diese Kritik iiber das Wir auch in einem kolonialen Rahmen, in dem
der »zwecklose Zustand der Wilden« (ebd. A: 401) den Anfangspunkt jeglicher Ent-
wicklung bezeichnet und damit noch nicht einmal den Anschein der Kultiviertheit
besitzt. Kant kritisiert hier zwar das europiische koloniale Unternehmen - dies
jedoch nicht etwa durch den Hinweis auf den Schaden anderer Menschen und die
Ausnutzung fremder Ressourcen, sondern indem er auf die Verschwendung der ei-
genen Krifte aufmerksam macht, die er lieber in der Bildung der Denkungsart der
Biirger_innen gesehen hitte. Der Fokus liegt damit auf der eigenen Gesellschaft
und Kant konstatiert das Problem oder gar Unrecht nicht im Ubergriff auf eine
andere Gemeinschaft.

4.8 Fazit

In der Geschichtsphilosophie wird die teleologische Perspektive, die Kant in sei-
nen Aufsitzen zu den >Menschenrassen« eingefithrt hat, weiter erprobt. Fiir den
Bereich der Geschichte ist jedoch spezifisch, dass durch diesen teleologischen Zu-
gang eine Verbindung zwischen einer naturtheoretischen und einer moralphiloso-
phischen Perspektive hergestellt werden kann. In dieser Verbindung lasst sich ein
grundlegendes Othering feststellen. Denn die Erkenntnis der Kultur, die gerade
im Zwischenbereich von Natur und Freiheit verortet wird, wird mit einer klaren
Zielvorstellung verbunden, also mit einem angenommenen Endpunkt des histori-
schen Fortschritts. Diese Zielvorstellung wirkt sich darauf aus, welche Aspekte des
menschlichen Handelns als Handlungen gesehen werden, die aus Freiheit heraus
realisiert werden — und welche Akte als durch die Natur verursacht betrachtet wer-
den miissen. Deutlich wird dies anhand der Vorstellung eines historischen Ablaufs.
Kant nimmt eine Entwicklung an, die mit der Rohheit startet und zur Kultiviertheit

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

oder gar Uberkultiviertheit fithrt. Mit diesen Stadien geht ein Ubergang von Hand-
lungen, die als Akte der Natur gesehen werden, hin zu Handlungen, die aus Frei-
heit vorgenommen werden, einher. Deutlich wird dies anhand der Geschlechter-
verhiltnisse: Alternative Ausgestaltungen des Geschlechterverhiltnisses, die nicht
dem modernen europidischen Modell entsprechen, konnen in diesem Modell nur
als naturhaft eingestuft werden und landen damit auf einer anderen, niedrigeren
Stufe des Entwicklungsschemas. Damit wird das Entwicklungsschema nicht nur
als historische Entwicklung verstanden, auch zeitgenéssische Handlungen werden
anhand dieses Fortschrittsschemas unterschiedlich temporalisiert.

Zudem verwischt die Darstellung kultureller Differenzen zwischen Menschen
als hierarchiefreies Miteinander, dass Kant verschiedene Arten von Differenzen
auffiithrt, die verschiedene Funktionen einnehmen. Einerseits ist die Differenz zwi-
schen Hirt_en und Ackerbauer_n zentral fiir die Entfaltung der historischen Dyna-
mik — doch auch hier findet sich eine klare Hierarchisierung, da der Fokus auf den
Ackerbauer_n liegt. Andererseits spielt die Differenz zwischen Europa und dem
>Rest« eine nicht-funktionale Rolle, da sich hier keine antagonistische Spannung
entfaltet. Das Streben nach Aufklirung und der Beitrag der Natur zur Verwirk-
lichung der menschlichen Potenziale bleiben so letztlich einem geografisch be-
schrinkten Raum vorbehalten.

Zugleich lisst sich eine Verschrinkung von kultureller Selbstkritik und kolo-
nialer Logik feststellen. Wahrend Passagen aus Idee durchaus als Argumentation
fiir die Positionierung Kants als Imperialismuskritiker herangezogen werden kon-
nen, verfehlt diese Einordnung dennoch das komplexere Bild. Denn einerseits gilt
es, danach zu fragen, wie genau die Kritik geiibt wird: Welche Anliegen geraten in
den Blick? Worin wird ein Problem konstatiert, wenn es um eine Kritik am europii-
schen kolonialen Unternehmen geht? Andererseits wird mit dem alleinigen Fokus
auf diese Passage der grundlegendere eurozentristische Ausgangspunkt tiberse-
hen. Denn wihrend die materielle Expansion ansatzweise kritisiert wird, findet
keine angemessene Kritik auf der epistemischen Ebene statt. Im Gegenteil ent-
hiillt sich bei niherer Betrachtung die Verortung in Europa als Begrenzung, der
als allgemeine Geschichte verstandene Entwurf als lokale Theorie, die jedoch mit
einem globalen Anspruch auftritt.

Wenn also Kant in seinen geschichtsphilosophischen Entwiirfen Lebensstile im
Blick hat und die Einteilung der Menschen in >Rassenc nicht aufgreift, kann daraus
nicht geschlussfolgert werden, dass eine anti-biologistische Differenz die Grundla-
ge fiir eine imperialismuskritische Haltung anzeigt. Dies impliziert einerseits, dass
zwischen Kants Begriff der sMenschenrasse« und der Gattung Mensch, die in der
Geschichtsphilosophie im Zentrum steht, eine klare Abgrenzung bestehen wiirde.
Zum anderen impliziert dies, dass problematische Aspekte ausschliesslich in der
Biologisierung bestehen und der Fokus auf kulturelle Differenzen eine kritische
Haltung Kants nahelegen wiirde. Demgegeniiber habe ich aufgezeigt, dass sich die

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

15


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Kritik - Selbstaffirmation - Othering

Geschichtsphilosophie als verschobene Fortsetzung der Rassentheorien lesen lisst
— was nicht zuletzt an den Begriffen >Keime« und >Anlagen«< deutlich wird, die Kant
aufgreift und anwendet. So nimmt Kant auch in der Geschichtsphilosophie iiber
die den Menschen zugeschriebene >Anlage« eine Potenzialitit zur Entwicklung an.
Diese Entwicklung muss, um verniinftig zu sein, begrenzt und auf ein Ziel hin aus-
gerichtet sein. Fiir die Geschichtsphilosophie ist jedoch zentral, dass es in dieser
Vorstellung nur einen Zielpunkt geben kann, der itber bestimmte Entititen — au-
tonome Staaten und Subjekte — erreicht werden kann. Auf beiden Ebenen findet
ein Prozess statt, der von der Natur angestossen wird, aber letztlich auf das akti-
ve Gestalten der Natur®® zielt: Unmittelbare Antriebe sollen aktiv geformt werden,
das Objekt soll entzogen und damit das sexuelle Begehren verlingert werden. Da-
mit zielt die Entwicklung der Menschheit weniger auf die Uberwindung der Natur
als auf deren verniinftige Gestaltung. Insofern stimmt die Bemerkung von Pau-
en (2001), es gebe kein Hindernis der Unnatiirlichkeit, das eine neue, biirgerliche
Ordnung unrealistisch machen wiirde (vgl. ebd.: 40). Da es nach Kant jedoch nur
eine Vernunft gibt, kann es auch nur eine Gestaltung geben, die als verniinftige zu
deklarieren ist.

Sucht man in der Vergangenheit Alternativen zu einem substantialistischen
Geschichtsentwurf, kann man bei Kant durchaus fiindig werden. Sein Ansatz ver-
deutlicht, dass Geschichte als Rahmen unseres Selbstverstindnisses erscheint, den
wir weder iibersteigen noch unterlaufen konnen (vgl. Angehrn 2004: 348). Auch
scheint mir die Verbindung von Selbst- und Weltreflexion unabdingbar zu sein,
um von einer universalistischen Konzeption wegzukommen, deren Bezugspunkt
im Universum liegt (vgl. Arendt 2001: 329ff.). Doch diese Momente allein reichen
noch nicht, denn dariiber hinaus stellt sich die Frage, wie ein dekolonialer Ge-
schichtsansatz aussehen miisste. In Bezug auf Kant wire zu kliren, ob eine regu-
lative Idee, welche eine Systematisierung der Geschehnisse erlaubt, offen genug
sein kann, um nicht nur eine Art von gelebter Freiheit normativ festzusetzen. Zu-
dem stellt sich die Frage, ob sich diese Idee entkoppeln lisst von der Annahme von
»Keimen«< und >Anlagens, deren Entfaltung die Geschichte ausmacht. Und wenn es
heute erst recht eine globale Perspektive braucht, um Krieg, Terror und Frieden,
Welternihrung, globale Gerechtigkeit, Klimaschutz etc. regulieren zu kénnen (vgl.
Angehrn 2004: 349), gilt es kritisch zu priifen, ob das von Kant formulierte Ideal
der kosmopolitischen Ordnung tatsichlich geeignet ist, post_koloniale Verhiltnis-
se addquat aufzugreifen.

Wihrend mit der Geschichtsphilosophie und den Rassentheorien zwei Arten
der Anwendung des teleologischen Denkens analysiert wurden, steht in den fol-
genden zwei Kapiteln mit der Kritik der Urteilskraft eine Schrift im Zentrum, die

20 Insofern ist die Bedeutung von Kultur, wie sie Kleingeld (1995) herleitet, sehr aussagekraftig
(vgl. dazu auch Kapitel 4.5).

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Die >Keime« der Aufklarung: Zu Kants Geschichtsphilosophie

die grundlegende Berechtigung und Begrenzung dieses Denkens diskutiert. In den
Ausfithrungen zu Kritik der dsthetischen Urteilskraft zeichnet sich eine andere Form
des kritischen Denkens ab, das sich besser eignet, eine kritische Philosophie in

post_kolonialen Verhiltnissen zu artikulieren, wie ich im folgenden Kapitel argu-
mentieren werde.

- am 14.02.2026, 09:43:07. Op

n7


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 09:43:07.


https://doi.org/10.14361/9783839451762-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

