3. ,Zwischen den Welten“? -
die ,Migrationsfamilie” als
semantischer Topos und soziale Arena

Children of immigrants do not literally live in two worlds, but they live in a world
where the belief that there are only two worlds is omnipresent.

(Karakayali 2005:327)

Dieses Kapitel ist der Untersuchung der Familie als semantischer Topos und sozi-
ale Arena in den Subjektivierungsprozessen von ,,Inder_innen der zweiten Gene-
ration“ im schweizerischen Assimilationismus der 1960er bis in die frithen 1990er
Jahre gewidmet. Die folgenden biografischen Fallanalysen dienen dazu, die vielfal-
tige Wirkungsweise der assimilationistischen Subjektivierungslogik eines ,Lebens
zwischen Welten® in diesem Zeitraum zu beleuchten und Aushandlungen alterna-
tiver Lebensfithrungen und Selbstreprisentationen aufzuspiiren.

Der Familie kam in der Migrationsforschung und insbesondere in der For-
schung zur ,.zweiten Generation® — implizit oder explizit — seit jeher eine wichti-
ge Rolle zu. Die quantitative Assimilationsforschung versuchte, die sozialen und
kulturellen Faktoren zu eruieren, die verschiedene Verldufe der Assimilation er-
klaren (Esser 1990; Nauck et al. 1997; Himmig 2000; Nauck 2005). Die ,Migra-
tionsfamilie“ figuriert in diesem Forschungsstrang als Black Box, innerhalb derer
spezifische Mechanismen intergenerationeller sozialer Mobilitdt oder ,Kultur-
konflikte® wirken, die assimilatorischen Erfolg oder Misserfolg ausmachen. Als
Kritik dieses quantitativen Forschungsstrangs hat die biografisch-qualitative
Migrationsforschung den Fokus auf die Aushandlung subjektiver Sinnkonstituti-
on innerhalb des familidren Projektes der Migration gelenkt (Lutz 2000; Juhasz/
Mey 2003; Apitzsch 2006). Migration wird in der Biografieforschung als Famili-
enprojekt mit einer eigenen Logik angesehen, in dem Aspirationen nach sozialer
Mobilitat, kulturelle Normen und spezifische Handlungskompetenzen vermittelt
und ausgehandelt werden. Dies erlaubt — im Gegensatz zur ,Auflensicht aus der
Sicht der Aufnahmegesellschaft® (Lutz 2000:38), — die vielféltigen innerfamilia-
ren Aushandlungsprozesse zu rekonstruieren (Apitzsch 2006), in der das Projekt

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Kosmopolitische Pioniere

der Migration als zukunftsoffener Prozess eingebettet ist. Aus der Kritik an der
Assimilationsforschung ist auch die transnationale Familienforschung hervorge-
gangen (Foner 1997; Bryceson/Vuorela 2002; Olwig 2007). Die Familie wird darin
als eigenlogisches System von soziomoralischen und affektiven Bindungen sowie
Interessen betrachtet, das die methodologische Engfithrung auf das nationale
Assimilations- und Inkorporationsregime sprengt. Der Fokus auf transnationa-
le familidre Netzwerke eroffnet den Blick auf die Aneignung und Aushandlung
vielfiltiger Zugehorigkeiten, Normen und Praktiken zwischen unterschiedlichen
Kontexten.

Ich argumentiere, dass in diesen Ansétzen trotz wichtiger Erkenntnisse kaum
thematisiert wird, warum und wie die Familie innerhalb spezifischer institutionel-
ler und diskursiver Machtverhiltnisse fiir unterschiedliche Akteure als relevanter
Topos und zentrale soziale Aushandlungsstitte von Subjektivititsprozessen ent-
steht.® Ein weiterer Forschungsstrang zur Migrationsfamilie fordert deshalb, die
»politicization of the family” ins Zentrum der Analyse zu stellen (Grillo 2008:9).
Familie wird hier nicht als selbstverstandliche Einheit im Migrationsprozess ver-
standen, sondern als vielschichtig hergestellte soziale Wirklichkeit innerhalb spe-
zifischer Machtverhiltnisse.

The family is at once a social construct, a conceptional entity, a moral order,
and a set of real social and cultural practices. Its investigation requires ex-
amining both the trope of family (including implicit and explicit definitions
offered by informants, policymakers included), and the relationships (moral
and practical) which it is thought to entail. (Grillo 2008:19)

Diese offene, sozialkonstruktivistische Herangehensweise verspricht, die Natura-
lisierung der Familie als konstitutive Einheit im Migrationsprozess zu hinterfra-
gen. Sie erlaubt, die Familien als vielfaltige Objekte politischer Steuerung, volks-
wirtschaftlicher Verwertung und moralischer Disziplinierung zu analysieren.
Gleichzeitig erlaubt sie, Familien als transnationale Projekte der Mobilitat zu ver-
stehen, die in vielschichtigen familidren Idiomen und moralischen Beziehungen
ausgehandelt werden.

Aus genealogischer Sicht gilt es, die epistemische Grenze zwischen innerfa-
milidren moralischen Beziehungen und 6ffentlichen, politischen Prozessen, zwi-
schen ,Innen” und ,,Auflen der Familie kritisch in den Blick zu nehmen. Es soll
hier argumentiert werden, dass die Grenzziehung zwischen ,, Innen“ und ,,Auflen,
»Eigenem“ und ,,Anderem®, ,privat“ und ,,6ffentlich® selbst Ausdruck einer poli-
tischen Konstruktion der ,Migrationsfamilie® im schweizerischen Assimilationis-
mus ist, die die familidren Aushandlungen beeinflusste. In Anlehnung an Jacques

39 | Zu einer Weiterfiihrung des biografischen Ansatzes in die hier vorgeschlagene
Richtung siehe Lutz (2000, 2009).

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

Donzelot ist hier unter ,Migrationsfamilie“ nicht eine soziale Institution, sondern
ein Mechanismus zu verstehen, mit dem der Staat auf seine Subjekte zugreift und
sie einer assimilatorischen Norm unterwirft. Die Familie ist demnach nicht ,,als
Ausgangspunkt, sondern als bewegliche Resultante, als unbestindige Form“ zu
verstehen, die eingebettet ist in ,,ein System der Beziehungen zwischen ihr und der
sozio-politischen Entwicklung® (Donzelot 1980:15). Die ,Migrationsfamilie® wur-
de im Assimilationismus ab den 1960er Jahren Objekt bevolkerungspolitischer
Regierung - wie schon im gesamten 20. Jahrhundert sozial marginalisierte Fami-
lien durch die Armenfiirsorge (Ramsauer 2000) oder Familien von Fahrenden im
Hilfswerk fiir die Kinder der Landstrasse (Leimgruber et al. 1998). ,Migrations-
familien® wurden als Hindernisse im intergenerationellen Assimilationsprozess
angesehen, den Fremdenpolizei, Schule und Zivilgesellschaft tiberwachten und
vorantrieben. Wihrend die Fremdenpolizei den Familiennachzug regulierte und
den Assimilationsgrad familidrer Praktiken bei der Einbiirgerung tiberpriifte, ver-
mittelte die Volksschule in Abgrenzung zur ,Migrationsfamilie“ nationale Spra-

ccc

che und Werte. Diese ,,Regierung durch die ,Migrationsfamilie®, wie ich sie in An-
lehnung an Donzelot nennen mochte (Donzelot 1980:104), war konstitutiv fiir die
Macht der assimilatorischen Beziehung des Nationalstaates zu Migrantinnen und
Migranten und ihren Nachkommen. Wie die Fallbeispiele zeigen werden, priagte
diese Gouvernementalitit direkt oder indirekt sozialmoralische Beziehungen in-
nerhalb der Familien, Deutungsmuster des familidren Lebens und Aushandlungen
von Normen der Solidaritit und Zugehorigkeit. Sie naturalisierte das Leitnarrativ
des ,,Lebens zwischen den Welten in einer soziordumlichen Hierarchie, durch die
»Ethnizitat“ in die privaten Rdume der ,Migrationsfamilie“ und der Migrations-
vereine projiziert wurde, wogegen in der Offentlichkeit die unmarkierte Normali-
tat der Nation herrschte. , Inder_innen der zweiten Generation“ wurden dadurch
in ihrer Kindheit und Jugend 6ffentlich auf unterschiedliche Weise angerufen, ihre
Familien im Gegensatz zur unsichtbaren schweizerischen Norm als Verkérperung
ethnischer Differenz wahrzunehmen, wodurch die komplexen Beziehungen zwi-
schen Familie und Gesellschaft und innerhalb Familie zumindest zeitweise essen-
zialisiert wurden. Die Form, aber auch die Grenzen dieser Macht und die darin
sich vollziehenden widerspenstigen, hoffnungsvollen Prozesse der Lebensfithrung
und sozialen Imagination sind Thema dieses Kapitels.

Die meisten meiner Gesprichspartnerinnen und -partner waren zwischen den
1960er und 1990er Jahren Kinder, Jugendliche oder junge Erwachsene. Zur glei-
chen Zeit, in der in Kindheit und Adoleszenz die wichtigsten sozialisatorischen
Aushandlungen von Subjektivitét in der Familie stattfinden, richtete sich der assi-
milatorische Blick stets auch auf eben diese. Die soziale Genese von ,Inder_innen
der zweiten Generation® als spezifische Subjekte bestand gerade auch darin, die
diffusen Anrufungen des Andersseins zunehmend auf ihre ,indische Migrations-
familie“ zu beziehen und dieses Anderssein auch in den soziomoralischen, famili-
dren Beziehungen auszuhandeln. Es ist diese spezifische Verflechtung von biogra-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

101


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Kosmopolitische Pioniere

fischer und historisch-politischer Konstellation, die in diesem Kapitel behandelt
wird. Folgende Fragen leiten die Untersuchung:

« Wie wird die Grenzziehung zwischen ,Migrationsfamilie“ und nationaler Of-
fentlichkeit konstruiert und ausgehandelt?

o Welche legitimen und illegitimen Subjekt- und Sprechpositionen werden fiir
»Inder_innen der zweiten Generation® dadurch etabliert?

o Wie handeln ,Inder_innen der zweiten Generation® innerhalb dieser hegemo-
nialen Reprisentationspolitik alternative Formen des Sprechens und der Sub-
jektivierung aus?

Zur Diskussion dieser Fragen stiitze ich mich auf biografische Interviews, auf teil-
nehmende Beobachtung sowie auf die Analyse von staatlichen Dokumenten und
populérkulturellen Quellen. Die Fallbeispiele dienen dazu, spezifische Subjektivie-
rungsprozesse einerseits als hegemoniale Machteffekte zu analysieren. Angesichts
von Widerspriichen, Briichen und Kontingenzen in diesen Prozessen eréftneten
sich andererseits auch Handlungsspielrdume, innerhalb derer neue Sprechpositio-
nen und alternative Subjektivititen entstehen konnten. Subjektivierungsprozesse
erscheinen dadurch sowohl als Ausdruck diskursiver und politischer Diszipli-
nierung als auch als Aushandlungen neuer ethischer Riume und subjektiver Le-
bensentwiirfe.

3.1 AFTAB: DIE INTELLEKTUELLE SUCHE NACH
EIGENEN WORTEN

Aftab, ein 49-jahriger Unternehmensberater, stammt aus einer indisch-pakistani-
schen Familie und ist in Pakistan zur Welt gekommen. Als er drei Jahre alt war,
nahm sein Vater einen Posten als Filialleiter eines siidasiatischen Unternehmens
in der Schweiz an und Aftab wuchs mit seinen beiden Briidern und seinen Eltern
in einer mittelstdndischen Agglomerationsgemeinde auf. Aftab kann sich noch gut
an seine Einbiirgerung erinnern:

Wir sind sehr wohlwollend behandelt worden. Aber das waren doch zwei Jah-
re gewesen, in denen wir uns intensiv mit unserem Auslander-Sein beschaf-
tigen mussten. Da sind Leute bei uns im Haus herumspaziert, die geklingelt
haben bei den Nachbarn und gefragt haben, ja sind denn die Leute anstindig,
nicht zu laut, nicht dreckig, und so Sachen. Plétzlich sind auch zwei Einbiir-
gerungsbeamte bei mir auf dem Schulhausplatz an einer Ecke aufgetaucht.
Und dann bei der Einbiirgerung an der Gemeindeversammlung war ich in ei-
nem abgesonderten Teil, weil ich nicht stimmberechtigt war, und da musstest
du dich erheben, damit dich alle anschauen konnten und es wurde gefragt, ob

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

jemand etwas gegen unsere Einbiirgerung habe. Da wird einem das alles [das
Auslinder-Sein] natiirlich mit voller Wucht bewusst.

Das Einbiirgerungsprozedere war eine minutiose, griindliche, fremdenpolizeiliche
Mafinahme, um die kulturelle Assimilation Aftabs und seiner Angehérigen zu prii-
fen und zu kontrollieren. Die Prisenz des institutionellen Misstrauens im Alltag
sowie die erlebte Willkiir und die Anrufung des Andersseins haben sich in Aftab
geradezu korperlich festgeschrieben. Die Erinnerung zeugt von der moralischen
Ambivalenz von Unterwerfung und Widerstand, wenn Aftab seine Erinnerung
mit der Beteuerung beginnt, wohlwollend behandelt worden zu sein, und damit
abschlieft, wie er mit ,,voller Wucht® sein ,,Auslander-Sein“ spiirte. Die paranoide
Skepsis gegeniiber Auslinder_innen und deren soziale und mentale Uberwachung
und Normierung war nicht nur Teil des behordlichen Einbiirgerungsprozesses.
Auch die Schweizer Bevolkerung achtete auf die alltigliche Lebensfiihrung von
als auslandisch markierten Menschen und sanktionierte die Abweichungen von
der imaginierten Norm im 6ffentlichen Raum. So erinnert sich Aftab: ,Ich weif3
noch, als ich einmal am Fenster zusah, wie mein Vater nach Hause kam und ein-
parkte, da offnete ein Nachbar auf der anderen Seite des Hofes, der hinter dem
Vorhang auch zugeschaut hatte, das Fenster und rief: ,Schrag eingeparkt!“ Trotz
der abgeklarten und reflektierten Rekonstruktion dieser Erlebnisse ldsst sich er-
ahnen, dass Aftab als Kind ein intensives Gefiihl des Andersseins entwickelte,
wobei er nicht explizit benennen konnte, warum er als ,,anders” galt. Durch die
Wahrnehmung des assimilatorischen Blicks wie zum Beispiel des Nachbarn oder
beim Einbiirgerungsprozedere erlernte und internalisierte Aftab die hegemonia-
le Differenz zwischen dem ,Eigenen“ und ,Anderen® als ordnende und sinnhafte
Kategorien der sozialen Wirklichkeit. Der afrokaribische Psychoanalytiker Frantz
Fanon hat die Macht einer ,,Urszene” fiir die Subjektivierung beschrieben, in der
ein weifles Kind in Paris beim Anblick von Fanon rief: “Mama, see the Negro! I'm
frightened!” (Fanon 1967:112). In Fanon l6ste dies einen innerlichen Sturm der
Wut und Verletzung hervor - doch duflerlich schwieg er. Sein Schweigen war in
dem Sinne doppelt, als ihm - neben dem eigentlichen Nichts-Sagen - keine an-
dere Sprache zur Verfiigung stand als die des dominanten Reprisentationsregi-
mes, die er grofitenteils internalisiert und durch die er sich als Subjekt konstituiert
hatte. Die Selbstreprisentation von ,Inder_innen der zweiten Generation® in der
Schweiz dieser Zeit basierte auch auf einer zumindest partiellen Internalisierung
eines dominanten Blicks von Aufen. Es ist gerade Teil des Assimilationsprozesses,
diesen Blick in der eigenen Subjektivierung immer wieder fortzusetzen und auf
sich selbst anzuwenden. Als Rationalisierung dieses Gefiihls des Andersseins dien-
te Aftab das Bild des ,,Lebens zwischen den Welten®, das die assimilationistische
Reprisentationspolitik sozialraumlich und lebensweltlich erfahrbar macht.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

103


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Kosmopolitische Pioniere

Ich habelange noch gesagt, in unserer Wohnung sind wir in Indien, und wenn
ich aus der Wohnung rausgehe, bin ich in der Schweiz. Und es ist eigentlich
noch interessant gewesen, dass unsere Wohnungstiir von der Innenseite weify
gestrichen war und auflen rot (lacht). Also draufien bin ich dann wirklich in
der Schweiz gewesen; es ist halbe-halbe gewesen, das war so eine Sache, und
ich habe das lange so empfunden, es sind zwei verschiedene Welten gewesen.

Dieses Deutungsmuster eines ,,Lebens zwischen den Welten“ erlaubte ihm, die
ambivalente Subjektivierung zwischen dem ,,Eigenen“ und dem ,,Anderen sinn-
haft zu organisieren. Die assimilatorische Subjektivierungslogik forderte in der
Offentlichkeit, die unmarkiert ,,normalen“ Verhaltensweisen, Praktiken und Nar-
rative zu verkérpern und ethnische Selbstreprisentationen in der Offentlichkeit
zu unterlassen. Stattdessen wurde ,,Ethnizitdt in die Privatsphire der Familie, in
Migrantenvereine oder religiose Stitten projiziert. Im Rahmen dieser sozialraum-
lichen und diskursiven Segregation versuchte Aftab aber auch einen 6ffentlichen
Raum fiir Selbstrepréasentation von Differenz zu schaffen. Die folgenden Worte zei-
gen sowohl die konstitutive Macht der assimilatorischen Subjektivierungslogik als
auch die biografisch-diskursiven Spielrdume ihrer Reinterpretation:

Wie gesagt, es sind zwei verschiedene Welten gewesen, und die Welten haben
sich erst dann angefangen zu 6ffnen, als vor allem ich - im Gegensatz zu mei-
nen Briidern - oft Kollegen von der Schule nach Hause brachte. Das hat die
Grenze, die Abgrenzung durchlissiger gemacht, und meine Eltern haben das
auch nie abgeklemmt. Dann sind diese Freunde gekommen und dann haben
sie natiirlich gefragt, warum riecht es bei euch anders, und deine Mutter, wa-
rum zieht sie an bestimmten Feiertagen komische, andere Kleider an, und ich
habe diese Frage nie als Beleidigung oder Kritik oder Ahnliches empfunden,
sondern als Interesse, also habe ich den Drang entwickelt, das irgendwie zu
erklaren.

Um sich selbst reprasentieren zu konnen und um verstanden zu werden, begann
sich Aftab religioses, historisches und politisches Wissen iiber Islam, Stidasien und
auch die Schweiz anzueignen. So hatte er intensiv seine Familienbiografie recher-
chiert, um sein Anderssein genealogisch moglichst genau zu verstehen und ver-
mitteln zu konnen.

Meine Vorfahren stammen alle aus dem heutigen Bundesstaat Gujarat in
Nordwestindien. Wie ich in Erfahrung gebracht habe, sind meine Vorfahren
vor etwa drei, vielleicht vier Generationen vom Hinduismus zum Islam kon-
vertiert. Es gibt verschiedene Theorien dazu. Zum Teil waren es erzwungene
Konversionen durch muslimische Eroberer und so weiter. Zum Teil waren es
aber auch freiwillige Konversionen vom Hinduismus zum Islam, zum Bud-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

dhismus oder zum Sikhismus, um dem Kastensystem zu entkommen. Auch
da gibt es verschiedene Betrachtungsweisen, dass es vor allem niedrigkastige
Hindus gewesen waren, aber es gab auch héherkastige Hindus, die konver-
tiert sind. Meine Vorfahren gehorten der zweitobersten Kaste der ksyhatriya,
der Kriegerkaste, an. Unser Familienname war urspriinglich K., ein sehr,
sehr alter Name, der vor allem in Gujarat und Stidrajasthan verbreitet war.
Viterlicherseits waren diese Vorfahren vor allem geschiftstiichtige Leute.
Miitterlicherseits waren einige Vorfahren Anwilte und Richter, der Vater
meiner Mutter war Politaktivist und Journalist.

Durch Gespriche mit Eltern und Verwandten sowie durch die Konsultation von
wissenschaftlicher Literatur hat Aftab seinen genealogischen Ursprung festge-
macht. Die intellektuelle Auseinandersetzung mit seinem als diffus erlebten An-
derssein ermdglichte ihm, gegeniiber seinen Peers die legitime Aushandlungspo-
sition einer rationalen Expertise einzunehmen und eine eigene Sprache und ein
eigenes Ethos zu entwickeln. In Erinnerung blieb Aftab das Unverstindnis seiner
Peers, dass er an Weihnachten keine Geschenke kriegte, worauf er konterte und
ihnen den muslimischen Feiertagskalender rezitierte.

Ich habe immer versucht, es in etwas Anderes umzukehren und zu sagen,
ich habe etwas, das mindestens genau so gut ist wie eures, vielleicht ist es
sogar erhabener, denn ich muss zuerst fasten, bevor ich etwas kriege, und ich
werde auch nicht iiberhéuft. Thr misst nichts machen und kriegt Berge von
Geschenken. Das ist doch verlogen.

Wie in diesem Beispiel konnte Aftab durch trotzige Entgegnungen seinen unwis-
senden Peers Paroli und Antworten bieten. Er konnte dadurch eine kritische und
oft auch ironische Position gegeniiber seinen Peers einnehmen und Liicken und
Widerspriiche im hegemonialen Diskurs besetzen. Im Riickblick erscheint diese
Strategie aber auch von einer aktiven Kompensation von Erfahrungen paternalis-
tischer Stigmatisierung durchzogen, die er immer wieder zu spiiren bekam.

Es hat natiirlich auch Nachbarn gegeben, die sich meiner erbarmt hatten
[lacht], und mich dann zwei, drei Mal an einem Heiligabend eingeladen ha-
ben und bei der Bescherung war dann auch etwas fiir mich dabei. Und ich bin
ihnen heute dankbar dafiir und es ist mir heute egal, ob sie einfach das arme
»Negerkindli“ bemitleideten oder was ihre Beweggriinde waren. Sie haben
mir geholfen zu erfahren, wie wird da iiberhaupt Weihnachten gefeiert im
privaten Rahmen und sie haben mir geholfen meine interkulturelle Kompe-
tenz zu steigern. Fiir jemand anderen wire das so eine Albert-Schweitzer-Ge-
schichte gewesen. Ich habe das nie so empfunden.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

105


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Kosmopolitische Pioniere

Aftab ist sich heute der Spannung von Exotisierung und Paternalismus bewusst,
die ihm als Kind muslimischer Eltern entgegengebracht wurde - vielleicht war
sie ihm auch schon als Kind auf diffuse Art bewusst gewesen. Er reagierte dar-
auf, sich durch Wissen, Ironie und Rhetorik in der Dominanzgesellschaft sowohl
Anerkennung - und auch ein erhabenes Gefiihl der Uberlegenheit - zu erkdmp-
fen. Diese fragile Position als intellektueller Aufklédrer, ironischer Kritiker und
interkultureller Ubersetzer prigte nicht nur Aftabs Subjektivierung im Kontext
des Assimilationismus, sondern schreibt sich als Strategie in sein Leben ein - wie
ich in Kapitel 5 weiter erldutern werde: Nach dem Abschluss der Handelsschule
und nach mehreren Jahren in unterschiedlichen kaufmannischen und technischen
Jobs arbeitete Aftab als unabhéingiger Journalist zu Siidasien und konnte so eine
eigene Perspektive auf die Heimatregion seiner Eltern entwickeln. Heute ist Aftab
selbststandig als interkultureller Unternehmensberater, der schweizerischen Kli-
enten beim Einstieg in die wachsenden Mirkte der neuen Supermacht Indien hilft.
Mit dem Selbstverstindnis des Selfmademans, der es trotz widriger Umstdnde zu
etwas gebracht hat, meinte er im Gesprach stolz: ,Ich mache immer noch das Glei-
che, nur habe ich daraus ein Geschiftsmodell gemacht.”

Die Fallanalyse zeigt, wie sich ambivalente Erfahrungen eines ,,Lebens zwi-
schen den Welten“ als Machteffekt des Assimilationsregimes in Aftabs Subjekti-
vitdt einschrieben. Darin wurde die Familie zum Hort von ethnischem und ras-
sialisiertem Anderssein gegeniiber der unmarkierten Normalitit im 6ffentlichen
Raum. Als Reaktion auf assimilatorische Anrufungen entwickelte Aftab eine Form
der offentlichen Entgegnung. Durch Wissensakkumulation und eine Rhetorik der
Aufkldrung konnte er eine fiir sich moralisch iiberlegene Sprechposition gegen-
uber einer nur zu oft ignoranten Dominanzgesellschaft einnehmen. Damit konnte
er sich eine legitime Gegenposition im 6ffentlichen Diskurs ausbedingen, ohne die
ethnische und religiése Zugehorigkeit seiner Familie zu leugnen.

3.2 MAYA: WIDER DEN ,, KULTURKONFLIKT”

Maya, eine 42-jahrige Yoga-Lehrerin, wurde in der Schweiz geboren und wuchs in
einer mittelstindischen Deutschschweizer Agglomeration auf. Ihre Eltern stam-
men beide aus der indischen Beamtenschicht und migrierten in den spéten 1960er
Jahren mit der finanziellen Hilfe ihrer Verwandten in die Schweiz. Vor Mayas Ge-
burt arbeitete ihr Vater als Elektromechaniker und bildete sich iiber die Jahre zum
Informatikfachmann weiter. Ihre Mutter hatte in Indien einen Bachelor-Studien-
gang abgeschlossen und begann, als Maya in die Schule kam, als Englischlehrerin
zu arbeiten. Eine priagende Erinnerung aus Mayas Kindheit zeigt die biografische
Bedeutung der Familie als semantischer Topos und soziale Arena:

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

Ich habe in der ersten oder zweiten Klasse einmal eine Party gemacht bei mir
zu Hause. Da war wirklich eine grofe Diskrepanz. Es sind so ein paar Mad-
chen zu mir gekommen und die sind dann alle so in Minirocken aufgetaucht,
ganz cool angezogen und haben sich ganz anders bewegt und ich bin so in
meinem Prinzessinnenkleidli gewesen - so vollig in einem Traum.

Die Erzdhlung von den in Minirdcken gekleideten Peers, die in Mayas Welt ,,bei
sich zu Hause“ auftauchten, kann als klassisch Fanon’sche Urszene verstanden
werden. Im geschlechterperformativen Kontrast ihres ,,Prinzessinnenkleids“ und
der coolen Minirocke der Schweizer Méddchen, die ,,sich ganz anders bewegten®,
reflektiert Maya die plotzliche Erfahrung von Andersartigkeit. Durch die Uber-
nahme des Blicks der anderen Médchen sieht sie sich als vertrdumte ,indische
Prinzessin®. Thre Subjektivitit konstituiert sich von diesem Moment an im Span-
nungsfeld zwischen ihrer ,weltfremden indischen Familie“ und ihren ,coolen
Schweizer Peers“.** Maya schildert ihre Jugend als neugierige, sehnsiichtige Suche
nach diesem nicht-familidren, das heisst dem nicht-indischen Anderen. Sie freun-
det sich in der dritten Klasse mit zwei Madchen an, die sie ,dann aufgeklart [ha-
ben] beziiglich der Schweizer Kultur [...], dariiber, wer Michael Jackson war und
iiber alles, was cool war®. Mit dem Eintritt in das Gymnasium nach der sechsten
Klasse ldsst Maya aus ihrer Sicht einen Lebensabschnitt hinter sich. Wieder erzéhlt
Maya diese biografische Wende anhand des kulturellen Codes der ,,indischen Fa-
milie“. So meint Maya mit ironischer Distanz: ,,Bei mir war ja schon im Kindergar-
ten klar, dass ich mal studieren wiirde, und ich war aber gar nicht so gut, aber sie
haben es, sie haben wirklich gepusht“ — womit sie die starke soziale Aufstiegsorien-
tierung ihrer Eltern andeutet. Im Gymnasium versucht Maya sich zunehmend aus
der gefiithlten Abschottung und Auflenseiterposition zu befreien.

Ich durfte zum Beispiel in langen Mittagspausen nicht in der Schule bleiben.
Ich musste heimgehen. Ich durfte nie auf Parties gehen. Dann hat wirklich
eine ganz schwierige Zeit mit meinen Eltern angefangen. Wir haben Dauer-
krach gehabt, und ich habe mich dort einfach rebellisch verhalten miissen,
um einigermaflen Anschluss zu finden an diese Kultur da.

40 | Bezeichnenderweise hat auch Marc Virot in seinem Assimilationsratgeber von
1968 (s. Kapitel 2.2) die Kinderkleidung als assimilationsrelevant indiziert: ,Bei der
Kindermode bestehen gewisse Unterschiede. Unsere Kleinkinder sind meistens funk-
tionell gekleidet, ohne viel Riischen, Spitzen und Haarbander.” (Virot 1968: 60) Wenn
Virot auch die italienische Méddchenmode im Blick hatte und nicht die indische und die
1980er Jahre noch in weiter Ferne lagen, so ist doch die Ahnlichkeit seiner assimilatori-
schen Forderung mit Mayas Urszene der Subjektivierung verbluffend.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

107


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Kosmopolitische Pioniere

Mehrmals ist Maya von zu Hause abgehauen, weil sie dem dauernden Konflikt
mit den Eltern ausweichen wollte. Im Nachhinein nimmt Maya eine distanzierte,
psychologische Sicht auf das Verhalten der Eltern ein, das sie als Teenager jedoch
nur als unverstindlich und ungerecht erlebte. ,,Fiir meine Eltern ist das wirklich
jenseits von Gut und Bose gewesen und sie haben extrem Angst gehabt, dass sich
alles nur um Sex, Drogen und Rock ’n’ Roll dreht“. Damals fiihlte sich Maya je-
doch in einem riesigen moralischen Dilemma, weil sie sich gegeniiber den Eltern
verpflichtet fiihlte, von ihnen verstanden werden wollte und gleichzeitig den ,,An-
schluss an diese Kultur da“ suchte. Die Peers und deren Eltern, bei denen sie in
dieser Zeit wohnte, wurden wichtige Ansprechpersonen in Bezug auf diesen Kon-
flikt. Gemafl Maya fanden diese das ,konservative Verhalten ihrer Eltern“ auch
»jenseits von Gut und Bose®. Wiahrend Maya in diesen Beziehungen Geborgenheit
und Verstdndnis fand, bestdrkten und legitimierten sie auch ihren Widerstand ge-
gen ihre ,indische Familie®. Nach weiteren Konflikten zog Maya schliefSlich nach
dem Gymnasium von zu Hause aus und grenzte sich voriibergehend sozial von
den Eltern ab.

Ohne die Handlungen und Werte Mayas, ihrer Eltern oder ihrer Peers beur-
teilen zu wollen, stellt sich die Frage, welche institutionellen und diskursiven Be-
dingungen Mayas biografische Erzahlung tiberhaupt méglich machten. Ich argu-
mentiere, dass die Dichotomie zwischen der schweizerischen Offentlichkeit und
der ,Migrationsfamilie“ und das daraus folgende Narrativ des ,,Kulturkonflikts®,
das Maya verwendet, eingebettet waren in den hegemonialen Kontext des schwei-
zerischen Assimilationsregimes dieser Zeit. Die ,,Migrationsfamilie“ oszillierte
darin zwischen Potenzial der Assimilation und Gefahr der Uberfremdung. Die
Volksschule wurde dagegen zum Bollwerk von Fremdenabwehr und nationaler Er-
ziehung der ,,zweiten Generation®, wie etwa der wegweisende Bericht der Studien-
kommission von 1964 festhielt: ,In der gemeinsamen Erziehung und Bildung der
ausldndischen Kinder auf allen Schulstufen mit den einheimischen liegt die beste
Gewihr fiir eine echte Assimilation.“ (Studienkommission 1964:147) Im techno-
kratischen Eifer brachte der Bundesrat in seiner Botschaft zur zweiten Uberfrem-
dungsinitiative das assimilatorische Dilemma in Bezug auf die ,,zweite Generati-
on“ noch konkreter auf den Punkt:

Eine Assimilation der auslindischen Kinder durch die Schule setzt jedoch
voraus, dass sich die Eltern ihrerseits unseren Verhéltnissen anpassen, damit
die Kinder nach Beendigung des Schulunterrichts nicht stets wieder in die
andersartige und fiir uns fremde Umgebung ihrer Eltern zuriickkehren und
sich damit die fiir die Einbiirgerung erforderliche Assimilation erst in der
dritten Generation vollzieht. (Bundesrat 1967:103)

In der assimilatorischen Subjektivierungslogik wurden die Grenzen zwischen
Familie/Schule, privat/6ffentlich und indisch/schweizerisch gebiindelt und als

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

gefihrliche Grenzzone im Kampf um die ,,zweite Generation® - und damit fiir
Wohlstand und Identitét der Nation - konstruiert. Diese Grenzzone markierte zu-
dem eine zivilisatorische Schwelle zwischen (westlicher) Moderne und Tradition,
die sich konstitutiv in der Imagination der ,,patriarchalen Familie® verdichtete. So
schrieb der Ziircher Soziologe Oliver Himmig im Jahr 2000:

Kulturkonflikte entstehen und begleiten die Einwanderer und deren Kin-
der, die Zweite Generation, mitunter auch im spéteren Migrationsverlauf,
nur dass sie sich dann als ,,innerfamilidrer Kulturkonflikt“ zeigen. Zu dieser
Kluft zwischen der ersten Generation (Eltern) und der Zweiten Generation
(Kinder) kommt es nicht zuletzt aufgrund der durch den Kulturwechsel in
Frage gestellten patriarchalen Familienstruktur und autoritaren Erziehungs-
praxis, d. h. infolge der fehlenden oder mangelnden Unter- bzw. Einordnung
der Kinder in das familidre Autoritatsgefiige. (Himmig 2000:147)

Dieses in Migrationspolitik und -forschung der 1980er und frithen 1990er Jahre
vorherrschende paternalistische Argument, das die moralischen Dilemmata des
angeblichen ,,Kulturkonflikts“ in die Migrationsfamilie projiziert, war angesichts
des hegemonialen Assimilationsdiskurses in der Offentlichkeit weit verbreitet.
Der Beststeller ,,Nicht ohne meine Tochter” von Betty Mahmoody, der 1988 in
deutscher Ubersetzung erschien war, popularisierte auch in der Schweiz, wie in
anderen westlichen Industrielindern, das Narrativ der ,patriarchalen orientali-
schen Familie“. Im Zusammenspiel staatlicher Autoritat, wissenschaftlicher Ob-
jektivierung und populirkultureller Evidenz entstand eine kulturessenzialistische
Hegemonie, in der sich intergenerationeller ,,Kulturkonflikt“ in der ,patriarcha-
len Migrationsfamilie® als dominante, paternalistische Narration etablierte. Es
kann mit Fug angenommen werden, dass dieses Deutungsmuster zu dieser Zeit
so vorherrschend und selbstverstindlich war, dass es auch Mayas Erfahrung und
Selbstreprasentation zu strukturieren vermochte.

Maya iibernahm aber trotz des starken biografischen Deutungsmusters des
»Kulturkonflikts“ keineswegs eine vollstindig assimilatorische Subjektposition,
wonach sie etwa Indien und ihre Familie als traditionell und gréfitenteils unzivi-
lisiert abgelehnt hétte oder wonach sie damit nichts zu tun hatte. Ein ehemaliger
Schweizer Schiiler der gleichen Kantonsschule konnte sich noch gut an die um
einige Jahre dltere Maya erinnern. Er erzahlte mir, dass sie mit den ,,Coolen® rum-
gehangen habe, den Graffiti-Sprayern und den Rappern und selbst ein ,,Hippie®
war. Maya kleidete sich dezent in indische Kleider und Schmuck und erschien als
exotische Schonheit, deren ,Indianness® ein orientalisches Flair in die provinzi-
elle, biirgerliche Kleinstadt brachte. Maya empfand die beschriebene Jugendszene
im Riickblick als Gruppe von ,,Freaks®, von auflergewohnlichen und non-konfor-
men Personlichkeiten, die von biirgerlichen Normen der Dominanzgesellschaft
abwichen und alternative Lebensweisen pflegten. Diese gegenkulturelle Jugends-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

109


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110

Kosmopolitische Pioniere

zene erdffnete Maya einen teil6ffentlichen Raum, in dem sie mit einem Ethos des
Andersseins und einer expressiven weiblichen Koérperlichkeit experimentieren
und das Bediirfnis und den Willen nach einem individuellen und autonomen
Lebensentwurf entwickeln konnte. Diese gegenkulturelle Aushandlung des An-
dersseins war eng verflochten mit einer alternativen Reprasentation von ,,Indian-
ness“, die im romantisch-orientalistischen Gegendiskurs der europdischen Mo-
derne nicht als patriarchale, unzivilisierte Gesellschaft, sondern als das exotische
»Andere“ einer rationalen, biirgerlichen Gesellschaft galt. In der Rolle als ,exoti-
scher Hippie“ konnte Maya sich einerseits von der aus ihrer Sicht strengen Erzie-
hung und den rigiden Geschlechternormen ihrer ,indischen Familie* abgrenzen.
Andererseits konnte sie gegen die biirgerlichen Normen des Assimilationismus
aufbegehren und gleichzeitig - im Kontrast zu einer modernistischen Kritik - eine
positive Identifikation mit Indien aufrechterhalten. Neben der kritischen Sicht auf
die konservativen Werten ihrer Eltern erinnert sich Maya nostalgisch an die far-
benfrohen, religiosen Feste des indischen Vereins, an die verspielte Ausgelassen-
heit des indischen Tanzes — und an das wunderbare Essen aus den Hénden ihrer
oft so strengen Mutter. Die Rolle als ,,exotischer Hippie“ eroffnete Maya zwar eine
gestalterische Autonomie in ihrer Biografie, eine gegenkulturelle Position des Wi-
derstandes und eine positive Selbstreprisentation von ,Indianness®. Gleichzeitig
blieb sie einem dominanten, exotisierenden Blick in einem romantisch-orientalis-
tischen Indiendiskurs unterworfen - der Kehrseite des Assimilationismus.

Auf einer Indienreise nach dem Gymnasium Mitte der 1990er Jahre entdeckte
Maya Yoga als Korperpraxis und Lebensphilosophie und begann es wihrend ih-
res Universitatsstudiums der Psychologie, Padagogik und Ethnologie intensiv zu
praktizieren. Die Entdeckung von Yoga war ein Schliisselerlebnis in ihrer Biogra-
fie. Das korperliche, mentale und spirituelle System des Yoga lieferte Maya einen
legitimen und sinnhaften Rahmen, um einen autonomen, individualistischen Le-
bensentwurf umzusetzen und ihre expressive Kérperpraxis weiterzuentwickeln.
Sie bildete sich nach dem Studium zur Yogalehrerin aus, vertiefte ihre personliche
Praxis und bereiste das Land, aus dem ihre Eltern stammten. Sie praktizierte Yoga
am Fufle des Himalaya und an den Kiisten Goas, reiste mit der Eisenbahn, redete
mit den chaiwallahs (Teeverkaufern) und kreierte so - als Touristin, Yogini und
Auslandsinderin - eine neue Perspektive auf Indien und auf sich selbst, wie ich in
Kapitel 5 weiter erldutern werde. Im Laufe ihrer biografischen Erfahrungen, ih-
res Psychologie- und Padagogikstudiums und der Yoga-Ausbildung hatte Maya
schliefllich eine neue, individuelle Sprache und Praxis der Selbstreprisentation
entwickelt, die ihre biografische Reflexion strukturiert. Sie zitierte auf ihrer Yo-
ga-Website den US-Autor Neale Donald Walsch: ,,Das Leben ist ein niemals en-
dender, fortlaufender Prozess der Kreation. Du kreierst Dich selbst immer und
immer wieder nach dem hochsten Bild Deiner Selbst.“ Diese neue Sprache der
Selbstverwirklichung erlaubte es Maya, das assimilatorische Kraftefeld zwischen
»dieser Kultur da“ und ihrer ,,indischen Familie® zu verlassen und ihren personli-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

chen Entwicklungsprozess zu reevaluieren. Vor diesem Hintergrund haben sie und
ihre Eltern sich wieder angendhert und die moralischen Dilemmata zu bewiltigen
begonnen, die Mayas Jugend und Adoleszenz pragten. Der Fall von Maya verweist
jedoch auf die gewaltvolle Paradoxie der assimilatorischen Subjektivierungslogik,
dass anhand von kulturalistischen Geschlechternormen moralische Dilemmata
in der ,Migrationsfamilie® verankert werden und dann die betroffenen Subjekte
damit allein gelassen werden, diese intergenerationellen moralischen Konflikte zu
16sen.

3.3 SONIA: VERHANDELN VON SPIELRAUMEN
IM FAMILIENIDIOM

Die Aushandlung der Konstruktion der ,Migrationsfamilie“ und die sozialmora-
lischen Beziehungen innerhalb der familidren Arena zeigen keinesfalls eine ein-
heitliche Dynamik. Aftab nutzte die Widerspriiche im assimilationistischen Alltag
- so etwa die Ignoranz seiner Peers —, um durch Wissen, Ironie und Rhetorik eine
iiberlegene, aufklarerische Haltung und eine offentliche Position der Selbstrepra-
sentation einzunehmen. Maya hatte die assimilatorische Anrufung internalisiert
und ihre Jugend im Narrativ des ,intergenerationellen Kulturkonflikts“ erfahren.
Gleichzeitig hatte sie in einer jugendlichen Subkultur eine alternative Subjektivitat
entwickelt, in der sie ihre Erfahrung des Andersseins in einem radikal-individua-
listischen Lebensentwurf aushandelte. Im Folgenden mochte ich eine weitere Dy-
namik schildern, in der Erfahrungen des Andersseins stirker im Familienidiom
ausgehandelt werden.

Sonia, eine 39-jahrige Investmentbankerin, ist in Indien geboren. Ihre Familie
immigrierte in die Schweiz, als sie sieben Jahre alt war, weil ihr Vater eine Stelle als
Elektroingenieur bei einer Schweizer Firma antrat. Mit der Aufgabe konfrontiert,
ihre Lebensgeschichte zu erzédhlen, sieht sich Sonia mit ihrer Unsicherheit sowohl
beziiglich der Struktur wie des Subjekts dieser Narration konfrontiert.

Ok, gut ... [atmet ein] ... ich beginne mal chronologisch, als Bankerin musst
du vielleicht mit Zahlen beginnen, ich weify nicht. Also, ich bin auf die Welt
gekommen in Mumbai, Indien, das war 1978, im November, ehm, wir sind
damals, ehm, ich bin dort aufgewachsen, dort in die Schule, bis in die zweite
Klasse, und bin mit sieben in die Schweiz gekommen, ehm, mein Vater hatte
hier ein gutes Angebot bekommen. Und dann sind wir, ehm, zu viert in die
Schweiz gekommen. Da habe ich angefangen in der Primarschule, und dann
Sekundarschule, Gymnasium, Uni, alles hier dann abgeschlossen.

Sonia l6st das Interaktionsproblem, ihre Lebensgeschichte zu erzahlen, indem sie
aufihre Rolle als Bankerin Bezug nimmt und eine Zahlensemantik verwendet, die

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

111


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112

Kosmopolitische Pioniere

ihr Sicherheit und Eindeutigkeit verspricht. Aber auch als die Struktur der Narra-
tion geklart ist, bleibt die Frage nach dem Subjekt der Erzdhlung unbeantwortet.
Sonia oszilliert zwischen einer individuellen ,, Ich“-Perspektive und einer familien-
biografischen ,Wir“-Perspektive: Im Versuch, die kindliche Migrationserfahrung
in ihrer Biografie zu erzéhlen, identifiziert sich Sonia unwiderruflich mit dem ge-
meinsamen familidren Migrationsprojekt. Sie liefert eigentlich zwei Versionen der
Migration: Es ist sowohl ihre Geschichte als auch die ihrer Familie. Wie ldsst sich
diese stark oszillierende Subjektposition biografietheoretisch verstehen?

Wie Mecheril und Dausien argumentieren, stellt die familidre Migrationsepi-
sode angesichts der hiesigen biografischen Normerzidhlungen ein konstitutives
Problem dar, das gelost werden muss (Dausien/Mecheril 2006). Die Erfahrung
der Andersartigkeit, die im Alltag, in der Schule, in 6ffentlichen Diskursen und
staatlichen Praktiken durch rassialisierte Markierungen (z. B. Name, nicht-weis-
se Hautfarbe) stattfindet, schreibt Migration als konstitutive Abweichung in die
Subjektivitat der ,,zweiten Generation® ein. Die narrative und identifikatorische
Verflechtung der eigenen Biografie mit der Familie ist so gesehen ein Effekt der
assimilatorischen Subjektivierungslogik, die Migration als anormale und erkla-
rungsbediirftige Zugehorigkeit markiert. Zudem wird die Wichtigkeit der Familie
in der migrationsbiografischen Erzédhlung dadurch verstirkt, dass der Migration
in den meisten Féllen ein transnationales Projekt der sozialen Mobilitét zugrun-
deliegt, innerhalb dessen gewisse Normen, Handlungskompetenzen und Ressour-
cen intergenerationell tradiert werden (Juhasz/Mey 2003:313 f.). Angehorige der
»zweiten Generation® versuchen aus Verpflichtungsgefiihl, Dankbarkeit oder Ins-
piration die Aufstiegsaspirationen der Eltern, die in der Migration eingeschrieben
sind, zu erfiillen. Innerhalb dieses familidren Migrations- und Aufstiegsprojektes
ist die Familienbiografie fiir Migrant_innen und ihre Nachkommen oft eine sinn-
hafte Ressource und ein Idiom, um Wandel und Kontinuitit zu imaginieren und
zu steuern, um innerfamilidare Normen, Solidaritit und Zugehorigkeit zu sichern
oder/und infrage zu stellen (Lutz 2000; Olwig 2007). Aber nicht nur der Inhalt
und die Struktur der unterschiedlichen Versionen der Familienbiografie, sondern
tiberhaupt deren soziale Verfiigbarkeit und Performanz driicken den Umgang ei-
ner Familie mit sozialem Wandel und kultureller Kontinuitit, Zusammenhalt und
Auseinandersetzung aus. Dies zeigt sich pragnant im Vergleich der Verkniipfung
der individuellen Biografie mit der Familienbiografie bei Maya, Aftab und Sonia.
Maya versucht sich in ihrer Erzahlung von dem Familienprojekt und dem Fami-
lienidiom abzugrenzen und erzédhlt stattdessen eine individualistische Biografie.
Es ist symptomatisch, dass sie sowohl in ihrer sehr detaillierten biografischen Er-
zdhlung als auch in den unzahligen Gesprachen und auf Nachfrage nur sehr wenig
uber ihre Familienbiografie zu erzihlen wusste. Nichtsdestotrotz kommt sie nicht
umhin, die migrationsbiografische Relevanz der Familie - indirekt - durch das
pragende Narrativ des ,,Kulturkonflikts“ einzubeziehen. Aftab hatte seine biogra-
fische Erzahlung mit einem langen und detaillierten Exkurs {iber die Familienge-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

schichte begonnen, die er im Laufe seines Lebens ,recherchiert” hatte. Darin ist
eine gewisse Identifikation mit dem familidren Projekt eingeschrieben, die jedoch
durch die rationale und distanzierte Haltung der intellektuellen Expertise gebro-
chen wird. Sonia handelte ihre Biografie und Subjektivitit viel stirker innerhalb
des familidren Idioms aus als etwa Maya oder Aftab und identifiziert sich grofi3-
tenteils mit dem familidren Projekt der Mobilitit. In den Gesprachen mit Sonia
zeigte sich, wie detailliert sie ihre Familienbiografie aus Erzdhlungen ihrer Eltern
und Verwandten kennt und wie diese ihr als wichtige biografische Ressource und
subjektive Orientierungshilfe dient:

Sonias Grofleltern sowohl miitterlicher- als auch véterlicherseits lebten bis
zur Teilung Britisch-Indiens 1947 in einer Provinz im heutigen Pakistan. Sonias
Grofivater viterlicherseits war Akademiker im staatlichen Dienst, die Vorfahren
miitterlicherseits waren Grof3grundbesitzer. Im Zuge der Teilung von Indien und
Pakistan flohen sie - wie ein grofSer Teil der hinduistischen Minderheit - ins neu
gegriindete Indien. Beide Familien mussten wegen der Flucht ihr Vermdgen, ihre
sozialen Netzwerke und ihre kulturelle Verankerung aufgeben. Als Sonias Grof3-
vater vaterlicherseits verstarb, musste Sonias damals 20-jahriger Vater, als élterer
zweier Briider, die Rolle des Familienoberhauptes tibernehmen und wihlte eine
berufsorientierte Ausbildung zum Ingenieur. Mit 28 Jahren heiratete er eine von
Bekannten vermittelte Frau aus der gleichen Gemeinschaft und konnte dadurch
seinen Status als erwachsener Mann konsolidieren. Die Familie von Sonias Mut-
ter hatte seit der Flucht durch Unternehmergeist und gute soziale Netzwerke ein
lukratives Industrieunternehmen aufbauen kénnen. Das junge Paar wohnte mit
der Grofimutter Sonias und ihrem Onkel, der in der Zwischenzeit ein Medizinstu-
dium begonnen hatte, in einem Mittelstandsquartier einer indischen Metropole.
In diese Phase der sozialen, 6konomischen und familidren Statuskonsolidierung
fiel im Jahr 1978 die Geburt Sonias. Als Sonia sieben war, entschieden sich die
Eltern in die Schweiz zu ziehen, da der Vater ein gutes Jobangebot einer Schweizer
Partnerfirma seines Arbeitgebers erhalten hatte. In der Familienbiografie verweist
Migration auf den schmerzhaften Verlust von Wohlstand, Status und kultureller
Sicherheit nach der Flucht aus Pakistan. Gleichzeitig verheifit sie aber auch die
Moglichkeit, durch individuellen Fleiss und Disziplin sowie durch die Solidaritéit
in der Familie den verlorenen Status zu rehabilitieren. Wahrend Sonias Grof3el-
tern als Fliichtlinge tiber wenig Handlungsmacht verfiigten, konnte Sonias Vater
mit der Migration in die Schweiz eine rationale, wenn auch emotional schwierige
Entscheidung treffen, um das transnationale familidre Projekt der Statusrehabili-
tation weiterzufithren. Die Familie zog in eine Hochhaussiedlung am Rande ei-
ner mittellindischen Schweizer Stadt, wo wegen der niedrigen Mieten vor allem
ausldndische Arbeitsmigrantinnen und -migranten wohnten. Die Migration in die
Schweiz wurde fiir Sonia dadurch erleichtert, dass die Familie jedes Jahr in den
Sommerferien nach Indien fuhr, wo Sonia die enge Beziehung zu ihrer Grofmutter
und auch Freundschaften zu ihren Peers aufrechterhalten konnte. Dieses Gefiihl

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

113


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Kosmopolitische Pioniere

der Geborgenheit wurde jedoch getriibt, da sie wihrend dieser Aufenthalte immer
wieder erfuhr, dass sie in den Augen ihrer Peers als ,,Swiss girl“ galt. Diese Erfah-
rung der Nicht-Zugehdorigkeit zwang Sonia, ihr nostalgisches Heimweh zu kont-
rollieren und sich stiarker mit ihrer Migrationssituation zu identifizieren.

Gemaif} der schon in Indien begonnenen Bildungsstrategie legten die Eltern
groflen Wert auf Sonias schulische Ausbildung. Nach dem achten Schuljahr schaft-
te sie den Ubertritt ins Gymnasium, der - im Unterschied zum iiblichen Vorgehen
nach der neunten Klasse — nur nach einer strengen Priifung moglich war. Bis zu
dieser Zeit war Sonia, wie sie selbst sagt, den Werten und Interessen der Eltern
gefolgt, ohne eine Alternative zu kennen oder in Betracht zu ziehen. Im Gymna-
sium traf sie nun auf Lehrpersonen, die aus Sonias Sicht im Gegensatz zu ihren
Eltern liberale und geschlechteremanzipatorische Konzepte vertraten. Gleichzeitig
freundete sie sich mit Peers an, die im Gegensatz zu ihr mehr Freiheiten in Aus-
bildungsentscheidungen, Freizeitgestaltung und Geschlechterperformanz hatten.
Wie Maya konstruierte Sonia die Erfahrungen dieser neuen Subjektivititen an-
hand des Topos der ,,indischen Familie® - im Einklang mit dem Narrativ des ,,Le-
bens zwischen den Welten®.

Also, meine Eltern sind immer recht streng gewesen im Vergleich zu Eltern
hier. Sie haben immer gesagt, dann sind deadlines, dann musst du zuriick
sein, dann darfst du etwas machen. Ich war vielleicht fiinfzehn oder sechzehn
gewesen, als ich zum ersten Mal mit meinen Freundinnen in die Ferien nach
Spanien durfte. Es ist ein Riesenerlebnis gewesen. Du hast dich natiirlich das
erste Mal betrunken, das erste Mal — wirklich zum ersten Mal - richtig Spaf3
gehabt, hast die Eltern nicht immer dabei gehabt.”

Sonia kontrastierte in ihrer Erzahlung dieses Teenager-Trips ihre strengen Eltern
mit Individualismus, expressiver, weiblicher Korperlichkeit sowie Freiheit als Re-
prasentationen des Nicht-Indischen. Diese Semantik der ,,Strenge® zeigt sich auch
in den Erinnerungen an die innerfamilidre Aushandlung ihrer Ausbildung und
Erziehung.

Gymnasium, da habe ich gar keine Wahl gehabt, fiir meine Eltern ist klar
gewesen, du wirst studieren, das ist wie vorgegeben gewesen. Und ich bin
auch froh gewesen, weil wenn die Kinder jung sind, muss man sie férdern
und ihnen gleichzeitig ein bisschen den Weg zeigen, das ist halt auch etwas
sehr Indisches. Ich habe schon das Gefiihl, dass man die Kinder ein bisschen
pushen muss, weil viele gar nicht wissen, was sie wollen. Ich werde zu meinen
Kindern sicher strenger sein als Schweizer Eltern.

Wie Maya konstruierte auch Sonia Kontrolle von Geschlechterperformanz und
schulische Disziplinierung als intergenerationelle Aushandlung von ,Indianness®

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

in einem ,Leben zwischen den Welten“ - wenn auch die Bewertung sich unter-
scheiden mag. Die Eltern hatten strenge Geschlechternormen, ,deadlines” in der
Freizeitgestaltung, und sie ,,pushten” in der Ausbildung, insbesondere beim Uber-
tritt ins Gymnasium.

Exkurs: ,Emigrationsfamilie”, Gender und Nation
in transnationalen Diskursen der indischen Mittelschicht

Sonia und Maya deuteten innerfamilidre Idiome der sozialen Mobilitit und Ge-
schlechternormen auffillig oft als Ausdruck von ,Indianness®. Diese Naturalisie-
rung der ,indischen Migrationsfamilie® ist, so argumentiere ich hier, einerseits auf
diese assimilatorischen Subjektivierungslogik eines ,Lebens zwischen den Wel-
ten“ zurtickzufithren. Anderseits kann sie nicht unabhingig von spezifischen Kon-
struktionen von Gender, Familie und Emigration in der indischen Mittelschicht
aus der Zeit nach der Unabhangigkeit verstanden werden, in denen die sozialmo-
ralischen Aushandlungen der transnationalen Familie stattfanden.

In der politischen Arena des Kolonialismus, der hinduistischen Reformbe-
wegung und des frithen indischen Nationalismus im 19. Jahrhundert waren Ge-
schlechterverhiltnisse zu einem umkémpften Terrain unter transnationalen pat-
riarchalen Vorzeichen geworden (Mani 1987; Chatterjee 1989; McClintock 1995).
Ausschlag dafiir gaben Kampagnen der britischen Kolonialadministration und
reformhinduistischer Bewegungen gegen sogenannte Wittwenverbrennungen
(sati). Mit dieser kulturpolitischen Reformbestrebungen verschob sich die koloni-
ale Herrschaft zunehmend von einem Mittel zur 6konomischen Ausbeutung in ein
Projekt der Zivilisierung, was den antikolonialen Widerstand in den aufstreben-
den Mittelschichten antrieb. Wahrend - wie Gayatri Spivak pragnant, aber verein-
facht formulierte - weifle Ménner braune Frauen vor braunen Ménnern schiitzen
wollten, versuchten wiederum braune Manner braune Frauen vor weiflen Mén-
nern zu schiitzen (Spivak 1987). Mit der Verscharfung des Kolonialrassismus nach
dem ersten Unabhangigkeitskrieg 1857 gewann die antikoloniale Imagination der
indischen Nation als kulturelles Projekt einer neuen Mittelschicht zunehmend
an Gestalt (Joshi 2001). Nach Partha Chatterjee basierte dieses Projekt auf der
Aneignung des europdischen Konzepts der Nation unter kolonialen Vorzeichen
(Chatterjee 1989, 1993). Angesichts der technologischen, 6konomischen und mili-
tarischen Stirke des Westens sollten diese Errungenschaften in einer sogenannten
dufleren Sphire angeeignet werden, um die Unabhéngigkeit zu erreichen. Gleich-
zeitig erforderte der antikoloniale Nationalismus die identitire Abgrenzung von
westlichen Werten. Dies wurde in der sogenannten symbolischen und sozialen
inneren Sphire der Familie geleistet, in der die moralische und religiose Uberle-
genheit einer antiken, indischen Zivilisation und spirituelle Wiege der Menschheit
gepflegt werden sollte.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

115


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Kosmopolitische Pioniere

The colonial state in other words, is kept out of the “inner” domain of natio-
nal culture; but it is not as though this so-called spiritual domain is left un-
changed. In fact, here nationalism launches its most powerful, creative, and
historically significant project: to fashion a “modern” national culture, that is
nevertheless not Western. (Chatterjee 1993:6)

Diese spirituelle Domadne wurde geméf3 Chatterjee verkorpert durch eine ,,weibli-
che Respektabilitat®, die sich durch Selbstdisziplin und hochkastige religiose Wer-
te sowohl von niederkastigen, indischen Frauen als auch von einer als dekadent
geltenden, viktorianischen Weiblichkeit unterschied.

Mit der Unabhéngigkeit Indiens 1947 wurde dieser antikoloniale Nationalis-
mus — verkorpert durch die staatstragende obere Mittelschicht — zum Kern des
Nehruvianischen Modernisierungsmodells. Westliche Standards in Industrialisie-
rung, Forschung und Ausbildung sollten in einem teilsozialistischen Model iiber-
nommen werden, wogegen koloniale und kapitalistische Kultur, markiert durch
dekadente Geschlechternormen und Konsumismus, weiterhin als das ,,Andere®
abgelehnt wurde. Innerhalb dieser Imagination von Nation, Familie und Gender
nahmen Emigrantinnen und Emigranten, sogenannte Non-resident Indians (NRI)
aus der Mittelschicht, die im Zuge des sogenannten Braindrains in den Westen
auswanderten, eine zwiespiltige Rolle ein. Die oft gut ausgebildeten Fachkrifte
und Akademiker aus der Mittelschicht galten einerseits als ,,Fahnenfliichtige®, die
sich aus eigenntitzigen Interessen der Aufgabe des Wiederautbaus Indiens entzo-
gen. NRIlie8en sich von Konsum, fehlenden Familienwerten und sexueller Freizii-
gigkeit im Westen korrumpieren und wiirden deshalb das kulturelle und religiose
Erbe und die Bindung zum Mutterland verlieren, so das Klischee. Gleichzeitig ver-
figten diese Auslandsinder iiber einen hohen sozialen Status, weil sie 6konomi-
schen Erfolg und Reichtum im Westen représentierten. Paradigmatisch war die
Narration der ,indischen Emigrationsfamilie” im Hindi-Kino bis in die 1980er
Jahre von der dichotomen Gegeniiberstellung des dekadenten, materialistischen
Westens und des spirituell {iberlegenen und bescheidenen Indien gepragt. NRI
erschienen in dieser narrativen Ordnung als moralisch orientierungslose ,,Ab-
trinnige“ oder als tibermenschliche Verkorperungen von ,Indianness® (Thomas
1995; Brosius/Yazgi 2007). Exemplarisch dafiir steht der Film ,,Purab aur Paschim®
(»Ost und West®, 1970) von Manoj Kumar, in dem der Protagonist Bharat, Sohn
eines indischen Widerstandskdmpfers, nach London reist, um zu studieren. Dort
wird er von Sharma empfangen, einem Freund seines Vaters, der sich um ihn kiim-
mern soll. In der dominanten Lesart erscheinen Sharma und die Angehorigen von
dessen Familie als national-moralische Grenzginger, die von materiellen Aspira-
tionen getrieben werden und jegliche kulturellen Werte verloren haben: Wahrend
sein Sohn als halbschlauer, clownesker Pseudo-Hippie dargestellt wird, erscheinen
seine Tochter Preeti und seine britisch-indische Gattin als zigarettenrauchende
Frauen in Minirécken. Sharma selbst ist ein melancholischer Nostalgiker - ein

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

verwestlichter indischer Mann in der Tradition der antikolonialen Satire des babu
(z. B. Sartori 2009). Wahrend Preeti und ihre Mutter die kulturellen, religiosen
und familidren Werte und Praktiken der Nation verkorpern sollten, hat es Sharma
versaumt, deren Ehre zu beschiitzen, so die dominante Lesart. Das geradezu my-
thische Dilemma zwischen ,, Indien“ und dem ,Westen® wird auf die Spitze getrie-
ben, als Bharat sich in Preeti verliebt. Die Spannung wird aufgelést, als Bharat die
Aufgabe von Sharma iibernimmt, die Ehre von dessen Tochter Preeti wiederher-
zustellen, indem er sie nach Indien bringt, wo sie ihre westlichen Laster ablegt und
sie einander heiraten. In der Narration des Kassenschlagers ,,Purab aur Paschim®
wurde also die moralische Ambivalenz des Indiens der 1970er Jahre gegeniiber
dem Westen unauflosbar in die ,indische Emigrationsfamilie“ eingeschrieben.

MANOU KUMARS

Y

! QUHAB'[‘:‘K&HHIM

Abbildung 10: Postkoloniales, mythisches Drama zwischen ,Indien” und dem
~Westen” an der Grenze von Gender, Klasse und Emigration. Cover Video-CD
von ,Purab Aur Paschim” aus dem Jahr 1970 (Quelle: Autor)

National-moralische Narrative um Migration, Familie und Gender - wie sie in
»Purab Aur Paschim® verhandelt wurden -, bieten Einsichten dariiber, mit wel-
chen Aspirationen und innerhalb welcher Dilemmata indische Migrant_innen aus
der Mittelschicht in dieser Zeit ihre familidren Mobilititsprojekte verhandelten.
Es ist in diesem Zusammenhang interessant, dass bei den grof3tenteils hochquali-
fizierten Migrant_innen, die ab 1965 in die USA reisten, schon von Anfang an die
Fragen der kulturellen Kontinuitit und der sozialen Mobilitit im Zusammenhang

14.02.2026, 19:06:09. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=TT

117


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118

Kosmopolitische Pioniere

mit der ,zweiten Generation“ verhandelt wurde. Die Imagination des dekadenten,
moralisch korrumpierten Westens war im Bewusstsein der NRI verankert und
wurde schon friith von hindunationalistischen Organisationen befoérdert. In Rat-
gebern thematisierten sie den richtigen Umgang mit der ,,zweiten Generation“ und
tiberlagerten dazu den Mythos der moralischen Reinheit der hinduistischen Fami-
lie mit dem US-amerikanischen Narrativ des ,,Lebens zwischen den Welten® (Raja-
gopal 2001). In den indischen Mittelschichtsfamilien in den USA entwickelte sich
eine culture of achievement, die gleichzeitig den individualistischen Leistungspri-
mat reprisentierte (,,du kannst es schaffen, wenn du hart arbeitest®) und ethnisch
begriindet wurde (,wir Inder_innen arbeiten hart®) (Purkayastha 2005:97 ff.).
Diese culture of achievement ist einerseits darauf zuriickzufithren, dass Bildung
historisch die fundamentale Strategie der indischen Mittelschichten war und ist,
um sich sozio6konomisch zu positionieren und soziokulturell zu definieren (Joshi
2001). Andererseits war im indischen Narrativ tiber die ,,Emigrationsfamilie” der
Erfolg der transnationalen Mobilitatsstrategie die einzige Kompensation fiir die
kulturelle Korruption im dekadenten Westen. Die indische community gewann
mit diesem Bildungsstreben im Umfeld struktureller Diskriminierung in den
USA zudem eine spezifische Konnotation als model minority, mit der sich indische
Migrant_innen von anderen, weniger erfolgreichen Minderheiten abzugrenzen
vermochten.” Die wenigen Forschungen iiber die Diskurse und Lebenswelten von
Emigrationsfamilien dieser Zeit deuten an, dass innerhalb transnationaler Netz-
werke ab den 1960er Jahren wirkungsmachtige, wenn auch lose Normen sozialer
Mobilitit, sowie Angste beziiglich der Erziehung der ,zweiten Generation®, der
Dekadenz des Westens und eines damit verbundenen ,,Kulturkonflikts® existier-
ten. Diese waren aber nicht ethnischen oder religiosen Ursprungs, sondern entwi-
ckelten sich in der Aushandlung einer schichtspezifische Statuslogik im Kontext
einer postkolonialen Emigration unter den lokalen sozialstrukturellen, politischen
und diskursiven Bedingungen der Inkorporation von Migration und ,Rasse” in
den ehemaligen imperialen Zentren.

Indische Familien in der Schweiz stammten grofitenteils auch aus der Mittel-
schicht und waren international stark vernetzt. Es ist daher wahrscheinlich, dass

41| Die culture of achievement (Purkayastha 2005:89ff.) in den indischen Mittel-
schichtsfamilien in den USA basiert auf der Ubernahme des meritokratischen Ethos
des liberalen Diskurses. Dies erlaubte ihnen, sich von den Migrant_innengruppen der
Latinos sowie von afroamerikanischen und indigenen Gemeinschaften abzugrenzen,
die schlechter ausgebildet sind und die im hegemonialen US-Diskurs anhand von
Stereotypen fehlender Leistungsbereitschaft, Kriminalitdt oder gar mangelnder Intel-
ligenz stigmatisiert werden. Dadurch wurde die indische Gemeinschaft als model min-
ority konstruiert, die die liberale Ideologie der Meritokratie bestatigt und strukturelle
Erklarungen der Diskriminierung disqualifiziert. Innerhalb der community wird diese
Zuschreibung wiederum als culture of achievement ethnisiert.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

transnationale Narrative der ,,indischen Migrationsfamilie“ in ihrer Aushandlung
von Kontinuitdt und Wandel, Zugehérigkeit und Abgrenzung eine Rolle spielten.
Jedoch wurden sie angesichts der individuellen Migrationsbiografien, der so-
ziostrukturellen und historischen Bedingungen der indischen Migration in die
Schweiz und angesichts der strikten soziordumlichen und diskursiven Konstrukti-
on der ,,Migrationsfamilie spezifisch gerahmt und beférdert.

Vor diesem Hintergrund lédsst sich verstehen, warum Maya und Sonia, ge-
rade im provinziell-assimilatorischen Kontext der Schweiz die Erziehung ihrer
Eltern beziiglich Geschlechternormen und Ausbildung als Spannung zwischen
der schweizerischen Offentlichkeit und der ,indischen Migrationsfamilie“ wahr-
nahmen. Trotz der dhnlichen sozialen Lagerung haben sie jedoch sehr unter-
schiedliche Strategien im Umgang damit entwickelt. Da Sonia die Erfahrung des
Andersseins innerhalb des familidren Idioms interpretierte und die elterlichen Er-
wartungen grofitenteils internalisiert hatte, nahm Sonia im Gegensatz zu Maya
kaum einen ,Kulturkonflikt“ wahr. Stattdessen konnte sie sich im Rahmen des
familidren Idioms einen Freiraum erarbeiten, ohne sich dem Willen der Eltern zu
widersetzen. Diese Aushandlungsdynamik, die sich zum ersten Mal im Urlaub mit
ihren Freundinnen gezeigt hatte, erlaubte ihr zunehmend, eine eigene Position im
Rahmen des familidren Projektes der Mobilitit einzunehmen: Wéhrend des Gym-
nasiums begann der Vater Sonia hartnickig zu drangen, Informatik zu studieren,
weil diese Branche wihrend der 1990er Jahre in Indien als prestigereich und zu-
kunftstrachtig galt. Sonia setzte sich jedoch durch, spezialisierte sich in Banking,
da sie aus ihrer Sicht tiber eine Begabung fiir Zahlen verfiigte. Trotz der Weigerung
gegeniiber dem Vater, Informatik zu studieren, wurde Sonia also der familidren
Statusorientierung gerecht, ja, konnte diese angesichts des zunehmenden Glanzes
der Bankenwelt ab den 1990er Jahren sogar dem Wandel der Zeit anpassen. Sie
war dabei keinesfalls den elterlichen Direktiven ausgeliefert, sondern verschaftte
sich innerhalb des familidren Projekts zunehmend Freirdume und eine eigene Po-
sition. Gleichzeitig hatte Sonia das intergenerationelle Projekt der Mobilitat einer
subtilen geschlechterspezifischen Reinterpretation unterzogen. So bedeutete ihre
Karriere als Investmentbankerin aus ihrer Sicht nicht nur eine Reproduktion fa-
milidrer Statusorientierung, sondern auch eine Ankniipfung an einen Emanzipa-
tionsdiskurs, den sie sich im Gymnasium angeeignet hatte:

Also ich denke, in der Schweiz wirst du wirklich dazu erzogen fiir dich selbst
zu schauen, also, ich weify auch mit fiinfzig, wenn irgendetwas ist, kann ich
selbst zu mir schauen, also das, das konnen vielleicht nicht viele Inder von
sich behaupten oder viele Cousinen oder Cousins von mir, also, sie sind so
nicht selbststindig zum Teil, miissen eine Dienerin haben, die kocht und
putzt, miissen einen Mann haben, der verdient, miissen ein Auto haben mit
Chaufteur, sonst konnen sie nicht auf die Strafle, also weift du, aber das sind
auch ein bisschen Probleme vom Geld, das sind auch ein bisschen die oberen

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

119


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Kosmopolitische Pioniere

Schichten, die ich da erwdhne [...] ich denke, in der Schweiz wirst du viel
tougher, wirst du viel mehr dazu trainiert, fiir dich selbst zu schauen.

Sonia konnte sich aus ihrer Sicht in der Schweiz - im Kontrast zu ihren nicht be-
rufstitigen Cousinen in Indien - als selbststindige und ,,moderne indische Frau“
entwickeln, wie ich in Kapitel 5 und 6 weiter erldutern werde (Radhakrishnan
2008; Thapan 2004). Wahrend zwar Sonias Eltern die Arbeitstitigkeit von Sonia
forderten, sieht sie selbst in ihrer Karriere auch eine spezifische Eigenheit ihrer
Migrationsbiografie. Gegeniiber ihren indischen Peers geht ihr zwar eine gewisse
indische Authentizitdt ab. Stattdessen kann sie sich dank der Migration als erfolg-
reiche, selbststindige Bankerin abgrenzen und behaupten.

Eine dhnliche Dynamik zeichnete sich bei Sonia in der Frage der familidren
Reproduktion und der Aushandlung von Ehe, Liebe und Sexualitdt ab. Wihrend
des Gymnasiums hatte Sonia eine Liebesbeziehung zu einem Schweizer Klassen-
kameraden. Nach einem Jahr brach jedoch Sonia diese Beziehung ab, weil sie den
Kontakt zu Rahul, einem indischen Kindheitsfreund, intensiviert hatte. Nach
mehrjahrigem E-Mail-Kontakt und einer mehrjihrigen Fernbeziehung heirateten
Sonia und Rahul noch wihrend ihres Studiums. Damit entsprach Sonia zweifellos
dem Wunsch ihrer Eltern nach einer standesgemifen, endogamen Heirat, zumal
sich die Familien kannten und Rahul der gleichen ethnischen Gemeinschaft an-
gehorte. Dies vergrofierte Sonias Spielraum in der Aushandlung vorehelicher Mo-
bilitat. So durfte sie ihren zukiinftigen Ehemann vor der Verlobung und vor der
Hochzeit jeweils mehrere Wochen in den USA besuchen, bevor er eine Stelle als
private banker in der Schweiz erhielt.

Und dann habe ich extrem Miihe gehabt mit meinen Eltern, das zuerst durch-
zubringen. Oh nein, du bist nicht einmal verlobt, bist nicht einmal verheira-
tet, jetzt gehst du einfach zu deinem Freund, ibernachtest zwei, drei Wochen
dort. Oh nein, da kann ja vieles passieren. Es hat ziemlich Uberzeugung ge-
braucht, aber dann haben sie auch gefunden: Geh und geniefle das Leben, du
bist ja sicher.

Sonias Aushandlung von Beruf und Heirat innerhalb des familidren Idioms be-
wirkt, dass die Mutter die sexuelle Norm der Monogamie (,,Du bist ja sicher®)
gegeniiber derjenigen vorehelicher Jungfraulichkeit hoher gewichtete. Die Auf-
rechterhaltung der moralischen Beziehungen und die Kontinuitét des transnati-
onalen Familienprojektes der Statusrehabilitation erforderte aus der Sicht der El-
tern diese Anpassung der kulturellen Normen. Fiir Sonia wiederum erlaubte dieser
innerfamilidre Deal sowohl die Erfiillung der elterlichen Erwartungen als auch
die Gestaltung eines emanzipatorischen Spielraums. Darin deutet sich bei ihr eine
Subjektposition an, mit der sie sich Ende der 1990er Jahre als ,moderne indische
Frau“ reprasentieren kann, die geschickt im , Leben zwischen den Welten“ navi-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

giert, indem sie einerseits Karriere macht und gleichzeitig Familienwerte pflegt (s.
Kapitel 5 und 6).

Trotz dieses subtilen Balanceakts vermochte sie die Widerspriiche des Assi-
milationismus nicht vollstindig aufzuheben, wie ich im Folgenden diskutieren
mochte.

3.4 ,,ARRANGIERTE HEIRAT” UND DER ASSIMILATORISCHE
WILLE zum WISSEN

Unter ihren Schweizer Peers galt Sonia wihrend des Gymnasiums als emanzipierte
Seconda, die stets versuchte, gegeniiber ihren strengen Eltern Urlaubsreise, Club-
bing und anderes iibliches Freizeitverhalten durchzusetzen. Die Heirat mit Rahul
stiefd deshalb auf Unverstindnis bei vielen ehemaligen Schweizer Schulkollegin-
nen und -kollegen. Viele sahen in Sonias Heirat eine ,,arrangierten Ehe®, die sie
selbst nicht wollte. Diese Gertichte hielten sich, obwohl Sonia ihre Partnerwahl
stets als romantische, schicksalshafte Liebesgeschichte erzahlte:

Seine Schwester ist mit mir in die Schule, und wir haben uns jedes Jahr ge-
sehen in den Ferien, im Sommer, und es ist irgendwie immer eine Chemie
dagewesen zwischen uns. Aber wir haben nie irgendetwas gesagt, der andere
hat das Gefiihl gehabt, oh, sie liebt mich sowieso nicht, und ich habe auch
das Gefiihl gehabt, er will nichts von mir. Und dann ist irgendwie nichts da-
raus geworden, er hat damals eine Beziehung gehabt, er ist damals in London
gewesen, er hat eine oder zwei Beziehungen gehabt und ich habe da eine Be-
ziehung gehabt und da haben wir gefunden - dann war es irgendwie aus den
Augen aus dem Sinn gewesen. Dann sind wir in Siideuropa an einer Hochzeit
von einem gemeinsamen Freund gewesen, und dort hat es gefunkt. Also wir
haben schon immer wieder ein bisschen gechattet und gemailt und so. Und
ich habe schon das Gefiihl gehabt, es konnte etwas sein. Dort hat er mich ein-
geladen gehabt zum Essen, und dort ist es dann passiert, dass er mich gefragt
habe, ob ich ihn heiraten méchte. Das werde ich nie vergessen, das ist ein
extrem schoner Moment gewesen.

Dieses romantische Narrativ wurde sowohl von Schweizer Peers als auch in der
lokalen indischen Gemeinschaft, von anderen schweizerisch-indischen Second@s,
infrage gestellt. Und auch ich war nach dem biografischen Interview mit Sonia mit
der Frage beschiftigt, ob Sonia mir die Wahrheit erzihlt hatte oder ob ihre Hei-
rat nicht doch arrangiert war. Eine ethnografische Begegnung warf schliefSlich ein
neues Licht auf diese (In-)Fragestellung:

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

121


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Kosmopolitische Pioniere

Einige Monate nach dem Interview mit Sonia traf ich mich mit der 37-jdhrigen Po-
litologin Sushma in einer Bar. Wir sprachen iiber die Forschung, tiber ihre Familie,
itber ihre Jobsuche. Als wir nach zwei Stunden nach draufSen gingen und uns ver-
abschieden wollten, brachte Sushma plétzlich das Thema der arrangierten Heirat in
der indischen Gemeinschaft auf. Sie war sich sicher, dass Sonia, die sie auch kannte,
wverheiratet worden sei. Ihre Eltern hdtten doch ,jemanden fiir sie gesucht®. Sie
habe ja noch einen Schweizer Freund gehabt, den sie dann habe verlassen miissen.
Sushma betonte vehement, dass sie sich nie wiirde ,verheiraten lassen®. Sie konne
sich nicht vorstellen, dass jemand, die oder der hier aufgewachsen sei, sich freiwillig
auf eine ,Verheiratung“ einlasse. Natiirlich konne man etwas den Eltern zuliebe ma-
chen, aber heiraten sei doch fiir das ganze Leben. Es erstaunte mich langsam, dass
Sushma eine so normative dichotome Position in Bezug auf die Unterscheidung ,, Lie-
besheirat“ oder ,,arrangierte Heirat“ einnahm, um sich so stark von Sonia abzugren-
zen. Denn auch sie kannte die intergenerationellen Aushandlungen von Liebe und
Sexualitit als Tochter in der ,indischen Migrationsfamilie“. Hatte sie doch selbst aus
Unsicherheit dariiber, wie ihre Mutter reagieren wiirde, die Liebesbeziehung zu ei-
nem Schweizer Arbeitskollegen einige Monate verschwiegen. Und als sie einige Jahre
danach zu ihrem Freund ziehen wollte, musste sie mit der Mutter lange diskutieren,
um deren Einverstdndnis zu erlangen. SchliefSlich stellte auch Sushmas Mutter - wie
Sonias Mutter — die Monogamie iiber die voreheliche Jungfriulichkeit und liefs ihre
Tochter (aus-)ziehen.

Das moralisierende Gesprich mit Sushma und die performative Positionierung
darin offenbarten, dass das Misstrauen gegeniiber Sonias Heiratserzahlung und
die Gespriche anderer dariiber fiir meine Forschung vielleicht aussagekriftiger
waren als die Beantwortung der Frage, ob Sonia nun eine arrangierte Heirat hat-
te oder nicht. Was bedeutete es denn, dass unter Schweizer Peers und innerhalb
der lokalen indischen Gemeinschaft eine solche Geriichtekiiche dariiber existierte,
wie ,Inder_innen der zweiten Generation heirateten? Was bedeutete es, dass diese
Frage sowohl in der Schweizer Offentlichkeit als auch von Angehérigen der ,,zwei-
ten Generation“ mit der dichotomen, moralisch aufgeladenen Kategorisierung
»Liebesheirat“ und ,arrangierte Heirat“ ausgehandelt wurde? Und was bedeutete
es, dass nie jemand zugeben wiirde, ,verheiratet® worden zu sein, respektive dies
zu tolerieren?

Einen Ansatzpunkt zum Verstdndnis dieser neuen Fragen lieferte ein Inter-
view mit einer anderen Gesprichspartnerin, die vor etwa zehn Jahren explizit eine
»arrangierte Heirat“ einging, in der ihre Eltern mogliche Kandidaten vorschlu-
gen, aus denen sie dann einen auswiéhlte. Sie erzdhlte mir, dass sich viele ihrer
Schweizer Freundinnen aus Enttduschung von ihr abwandten, als sie davon erfuh-
ren. Besonders verletzend fiir sie war, dass dieser Kontaktabbruch geschah, ohne
dass sie selbst ihre Perspektive erkldren konnte. Das Narrativ der ,,arrangierten
Heirat®, das die Migrationsfamilie in Kontrast zum schweizerischen Individualis-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

mus und das ,,orientalische Patriarchat“ als Gegensatz zur emanzipierten Schweiz
darstellte, schloss den affektiven und ethischen Raum des freundschaftlichen Di-
alogs aus.*? Durch die ,arrangierte Heirat* wurde sie in den Augen ihrer Freun-
dinnen zu einem anderen Menschen, zu einer inkommensurablen ,, Fremden®.
Diese krasse Sanktionierung deutet die Macht an, die dem Topos der ,arrangier-
ten Heirat“ in der moralischen Ordnung des Assimilationismus innewohnt. Die
Gertichte tiber die angeblich ,arrangierte Heirat“ Sonias dienten demnach vielen
Akteuren als Plattform, damit sie sich selbst im Spektrum des ,,Eigenen® und des
»Anderen® positionieren konnten: Sushma positionierte sich eindeutig innerhalb
der Dichotomie von ,,Liebesheirat® und ,arrangierte Heirat® die der lokale assimi-
latorische Diskurs zur Verfiigung stellt. Ihre Selbstreprasentation, sie wiirde sich
nie ,,verheiraten® lassen, ermoglicht ihr eine Subjektposition, die sie innerhalb des
schweizerischen Kontexts als assimiliert, modern und selbststindig erscheinen
liess. Die Schweizer Offentlichkeit und Sonias ehemalige Schulkolleginnen und
-kollegen wiederum deuteten Sonias Heirat in einem Narrativ, das die emanzi-
pierte, individualistische Schweiz gegentiiber der ,patriarchalen Migrationsfami-
lie“ als fortschrittlich und moralisch {iberlegen darstellte. In diesem geschlossenen
Diskursraum spielten alternative Selbstreprasentationen keine Rolle. Positionen
jenseits der Dichotomie waren kaum vorstellbar und die hegemoniale moralische
Ordnung blieb intakt.

Die dichotome Imagination zwischen , Liebesheirat“ und ,arrangierter Heirat*
einerseits und die moralische Entriistung gegeniiber einer méglichen ,arrangier-
ten Heirat“ waren im Rahmen des assimilationistischen Diskurses bis in die 1990er
Jahre unhinterfragt und wirken gerade im Zusammenhang mit muslimischen und
tamilischen Angehoérigen der ,,zweiten Generation® bis heute weiter. In der assi-
milatorischen Subjektivierungslogik war es fiir ,Inder_innen der zweiten Genera-
tion“ kaum mdoglich, diese Dichotomie grundlegend infrage zu stellen. Wahrend
Sushma die ,,Kulturkonfliktthese“ iibernommen hatte und sich 6ffentlich als mo-
dern positionierte, verwendete Sonia ein romantisches Narrativ der Liebesheirat.
Beide bestitigten damit das hegemoniale, ethnisierende Erklarungsschema und
mussten die moralischen Dilemmata austragen, die in die intergenerationelle As-

42 | Zur hegemonialen Konstruktion von ,arrangierten Hochzeiten” in den USA sie-
he Shah (2004). Zur Aushandlung von elterlichen und hegemonialen Erwartungen an
Partnerschaften siehe Purkayastha (2005:101 ff.) und Shankar (2008:157 ff.). Die Topoi
und Aushandlungsweisen sind mit den hier beschriebenen vergleichbar. Jedoch struk-
turiert die GréBe der stdasiatischen Diaspora die ganze Thematik um Sexualitat und
Partnerschaft auf eine andere Weise. Einerseits existiert eine gréBere soziale Kontrol-
le, insbesondere von mannlichen Angehérigen der ,zweiten Generation” gegeniiber
Frauen. Andererseits existieren grofere Auswahl auf dem Partnerschaftsmarkt und
groBere Aushandlungsmoglichkeiten, um Ideale und Normen von Kindern, Eltern und
der Dominanzgesellschaft in Bezug auf Partnerwahl zu verbinden.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

123


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Kosmopolitische Pioniere

similationsforderung eingeschrieben sind. Erst in den letzten Jahren eigneten sich
schweizerisch-indische Second@s 6ffentlich Reprasentationsweisen an, um dicho-
tome Kategorisierungen, Moralisierungen und Ethnisierungen in Bezug auf Heirat
und Ehe zu kritisieren. Nicht nur hatten sie durch ihre indischen Verwandten neue
Perspektiven und Einblicke auf zeitgendssische Heiratsverhandlungen gewonnen,
sondern auch die Prisenz von Partnerschaftsvermittlungen und insbesondere
von Internet-Beziehungsbérsen in der Schweiz hatten die eindeutige Uberlegen-
heit westlicher Liebesheiraten versus indischer arrangierten Heiraten ins Wan-
ken gebracht (Illouz 1997). So reflektierte Sunil, ein 39-jdhriger Eigentiimer eines
Musiklabels, der als Kind eines indischen Psychologen und einer schweizerischen
Pflegerin aufwuchs, iiber die Heiratspraktiken seiner Cousins und Cousinen in
der Schweiz und in Indien. Aus seiner Sicht existiere ein breites Kontinuum an
Zwischen- und Mischformen von ,arrangierten und ,,Liebesheiraten®, innerhalb
dem die sozialen und emotionalen Bediirfnisse der Heiratenden und ihrer Eltern
intergenerationell ausbalanciert wiirden. Innerhalb der innerfamilidren morali-
schen Verflechtung versuchten Eltern wie Kinder trotz asymmetrischer Macht-
beziehungen die unterschiedlichen Erwartungen gegenseitig zu erfiillen. Diese
nicht-dichotome Perspektive auf sogenannte ,,arranged love marriages, die gerade
in der indischen urbanen Mittelschicht verbreitet sind, wirft ein anderes Licht auf
Sonias Partnerwahl.

The inspired indigenous solution to the dilemmas of romance and mate-selec-
tion - the contradiction between the impetuousness of youth and the wisdom
of age, modernity and tradition, freedom of choice and social conformity - is
the institution of “arranged love marriage”, in one of its two well-recognized
forms. Either a marriage is parentally arranged, and the engaged couple are
thereafter allowed to go out together in a well-supervised approximation of
romantic courtship; or else a young man and woman (appropriately matched
by all the useful criteria) first fall in love, and then bring their parents into the
picture to conduct the marriage as for a proper “arranged marriage”. (Uberoi
2006:36)

Jenseits der Dichotomie ,Liebesheirat® versus ,arrangierte Heirat“ hat Sonias
Heiratsentscheidung wahrscheinlich in einem langjihrigen Prozess stattgefun-
den, der elterliche Erwartungen und individuelle Entscheidungen, sowie familidre
Statuskriterien und romantische Liebesvorstellungen verband. Dies wiirde auch
erkldren, warum Sonia in ihrer Narration gleichzeitig eine Liebesheirat und eine
standesgemafle Heirat beschreiben kann — weil es fiir sie trotz moglicher Wider-
spriiche und Bedenken allenfalls tatsichlich beides war. In einer assimilationis-
tischen Logik lieflen sich diese transnationalen subjektiven Erfahrungen jedoch
kaum legitim duflern. Stattdessen generierten die 6ffentliche Geriichtekiiche, der
politische Diskurs wie auch das wissenschaftliche Interview einen ,Willen zum

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena 125

Wissen®, fiir den die reproduktive Grenze zwischen der ,Migrationsfamilie“ und
der Offentlichkeit in bester fremdenpolizeilicher Manier zu einer gefihrlichen
nationalmoralischen Grenze zwischen ,arrangierter Heirat“ und ,Liebesheirat®,
»Eigenem® und ,,Fremden®, zwischen Wahrheit und Liige wurde.

3.5 RAJ: DER ABWESENDE VATER UND DIE ,,SUCHE NACH
DEN WURZELN"”

In den Subjektivierungsprozessen von Maya, Sonia und Aftab hat die assimilatori-
sche Subjektivierungslogik die ,indische Familie® als pragenden Topos und als so-
ziale Arena hervorgebracht. Die soziomoralischen Aushandlungen in der Familie
gewannen ihre Bedeutung und Relevanz zu einem betrichtlichen Teil im Narrativ
eines ,Lebens zwischen den Welten®“. Gleichzeitig habe ich gezeigt, wie Maya, So-
nia und Aftab darin Raume, Liicken und Widerspriiche nutzten, um alternative
Subjektivierungsprozesse anzustoflen.

Der folgende Fall von Raj, einem 49-jahrigen Pflegefachmann, unterscheidet
sich dahingehend von Mayas, Sonias und Aftabs, als er seine Biografie nicht im
Narrativ des ,,Lebens zwischen den Welten“ aushandelte. Trotzdem hat die assi-
milatorische Subjektivierungslogik seine Biografie gepragt. Rajs indischer Vater
und seine Schweizer Mutter lieflen sich frith scheiden und er wuchs unter prekiren
sozio6konomischen Bedingungen auf. In seiner Familiensituation wurden kaum
kulturelle Praktiken vermittelt, weshalb er auf assimilatorische Anrufungen kaum
intrinsische Erfahrungen oder Identifikationen aus der ,indischen Migrationsfa-
milie“ entgegenhalten konnte. Stattdessen verkniipften sich fiir Raj Rassismuser-
fahrungen, Prekaritit und die Abwesenheit des Vaters zu einer fluiden Erfahrung
des Andersseins.

Raj wurde als zweites von drei Kindern einer Schweizer Hausfrau und eines
indischen Maschinenmechanikers geboren. Rajs Vater stammt aus der unteren
Mittelschicht aus einem drmlichen Quartier in Kolkata, seine Mutter aus einer
kleinbiirgerlichen Schweizer Beamtenfamilie. Der Vater kam in den 1960er Jah-
ren als junger Mann mit 23 Jahren aus Indien in die Schweiz, weil er mit einigen
indischen Freunden zusammen von einer Schweizer Firma in der Maschinenin-
dustrie rekrutiert worden war. In Rajs familienbiografischer Interpretation war
sein Vater fiir seine Mutter der ,,indische Marchenprinz®, der ihr dazu verhalf, aus
dem kleinbiirgerlichen Leben auszubrechen. Binationale Beziehungen waren da-
mals sehr verpont und auch politisch sanktioniert, was sich etwa darin zeigt, dass
Schweizer Frauen, die Auslinder heirateten, angesichts der patriarchalen Staats-
biirgerschaftstradition der Schweiz noch bis 1953 ausgebiirgert wurden (Studer et
al. 2008). Und wie die damalige Verachtung fiir flirtende Italiener - etwa auch im
Assimilationsratgeber Marc Virots (s. Kapitel 2) — andeuten mag, iiberschritten
Frauen, die Beziehungen mit siidlandischen oder orientalischen Mannern fithrten

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Kosmopolitische Pioniere

oder fithren wollten, eine nationalmoralische Grenze. Gleichzeitig kiindigten sich
jedoch auch 1968 und der Aufbruch der europiischen Jugend an, der eng verkniipft
war mit neuen Sexualitdts- und Geschlechternormen sowie mit einer orientalisti-
schen Faszination fiir indische Weisheit und Spiritualitét. Jedoch, so Raj, folgte auf
die binationale Romanze der harte Alltag einer fiinfkopfigen Familie. Seine Mutter
hatte als Familienfrau kaum Zeit fiir ihre eigene Selbstverwirklichung. Rajs Vater
arbeitete oft im Ausland auf Montage, um geniigend Geld fiir den Lebensunterhalt
zu verdienen. Er musste sich nach seinen regelméfligen Abwesenheiten immer
wieder in die Familie ,.einklinken, wie Raj es nennt. Dies war stets ein krisenhaf-
ter Moment fiir die Familie und klappte oft nicht. Vermehrt kehrte der Vater, auch
wenn er in der lokalen Fabrik arbeitete, wegen seiner zunehmenden Alkoholsucht
am Abend nicht nach Hause zuriick. Raj erinnert sich noch sehr plastisch an den
leeren Stuhl am allabendlichen Esstisch und an seine Scham und Uberforderung,
als er den Vater in dessen Stammkneipen abholen musste. Obgleich der Vater zwar
auch oft mit indischen Freunden verkehrte und die ganze Familie mehrmals nach
Indien reiste, erinnert sich Raj an seinen Vater nicht primér anhand von als ,,in-
disch“ markierten Praktiken oder Eigenschaften, sondern durch seine Abwesen-
heit und den regelmifligen Streit der Eltern. In den frithen 1980er Jahren, als Raj
zwolf Jahre alt war, lielen sich die Eltern scheiden und der Vater zog aus. In dieser
schwierigen Zeit erlebten Raj und seine Geschwister in der Offentlichkeit immer
wieder rassistische Ausgrenzungen. Neben Beschimpfungen in der Nachbarschaft
waren es pragende Erlebnisse in Institutionen wie der Schule oder bei Spielen des
Fuflballclubs. Die Mischung aus Rassismuserfahrung und Prekaritdt steigerten
Rajs Wunsch, bei seinen Peers anerkannt zu werden. Mit Bubenstreichen, Schlige-
reien und als Leistungstridger im Fuflballclub konnte er sich ,,natiirliches Kapital
aneignen und sich in der maskulinen Teenager-Hierarchie in seinem Quartier und
seiner Szene positionieren (Juhasz/Mey 2003:318). Durch die Solidaritdt in dieser
subkulturellen Gemeinschaft konnte Raj — im Gegensatz etwa zu seiner Schwester
- die Ausgrenzungen bewiltigen. Obwohl ihm seine Familie kaum kulturelle, 6ko-
nomische oder soziale Ressourcen vermittelt hatte, schaffte es Raj schliefllich Mitte
der 1990er Jahre durch Bildung, Willen, Kreativitit und dank seines subkulturel-
len Sozialkapitals das Milieu seiner Familie zu verlassen und soziale Anerkennung
zu gewinnen: Er schloss eine Ausbildung zum Pflegefachmann ab, war in der link-
salternativen Szene verankert und lebte in einer Beziehung mit der Pflegefachfrau
Rosa. Nach dem Millenniumswechsel kriegte das junge Paar einen Sohn und eine
Tochter. Obwohl sich die Beziehung zum Vater gebessert hatte, war Raj froh, nach
den zerriitteten Familienverhdltnissen, in denen er aufgewachsen war, nun eine
»eigene Familie“ zu haben. In seiner Rolle als Vater war ihm umso wichtiger, dass
er seinen Kindern mehr Geborgenheit, Anleitung und Unterstiitzung bieten woll-
te, als seine Eltern ihm und seinen Geschwistern gegeben hatten.

Die soziookonomische Prekaritit, die Scheidung der binationalen Eltern und
die Rassismuserfahrungen hatten sich in Rajs Erinnerungen von Jugend und Kind-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

heit zu einer diffusen Erfahrung des Andersseins und einer damit verbundenen
Orientierungslosigkeit verbunden. Maya - im Vergleich - rationalisierte die Er-
fahrung des Andersseins in der Urszene des Kindergeburtstages bei sich zu Hause
und spéter durch die Konflikte beziiglich Besuch von Parties und Schulleistungen
eindeutig in Bezug auf ihre ,indische Migrationsfamilie®. Thr Anderssein beruhte
aus ihrer Sicht auf der ,realen® kulturellen Differenz ihrer Familie von angebli-
chen Schweizer Werten in Bezug auf Erziehung und Geschlechternormen. Wenn
auch Rajs Name, seine dunkle Hautfarbe und die schwarzen Locken assimilatio-
nistische Anrufungen provozierten, lieff Rajs Familienleben keine Aneignung des
hegemonialen Deutungsmusters des ,,Lebens zwischen den Welten“ zu, um seine
subjektiven Erfahrungen des Andersseins sinnhaft zu rahmen. Denn in seiner Fa-
milie fand kaum ein Transfer kultureller Praktiken oder kulturellen Wissens statt,
das in der offentlichen Wahrnehmung oder in der Familie als ,,indisch“ konno-
tiert war. Nicht nur konnte er auf stereotypen Fragen zu Indien kaum antworten
geschweige, denn intrinsische Erfahrungen entgegenhalten. Auch gegeniiber den
indischen Gemeinschaften nahm er nur eine illegitime Zugehorigkeit ein. Wie vie-
le Kinder binationaler Paare, mit einem Elternteil aus Indien, bezeichnete er sich
als ,Halbinder” - in Abgrenzung zu ,Ganzindern®. Wie eine Gespréchspartnerin,
selbst Tochter aus einer binationalen Partnerschaft, mir gegeniiber betonte, sollte
ich ,,Halbinder_innen“ und ,Ganzinder_innen“ keinesfalls gemeinsam in einer
Forschung untersuchen. Diese seien wie Apfel und Birnen, nicht zu vergleichen.
In dieser verbreiteten naturalisierten Semantik, die auf die rassenanthropologi-
sche Angst vor Hybriditat zuriickgeht, ist eine tief verankerte Erfahrung illegiti-
mer Zugehorigkeit von ,Halbinder_innen“ in der lokalen indischen Gemeinschaft
zu spiiren, weil sie nicht tiber sprachliche Kompetenzen und Netzwerke verfiigten
oder Anforderungen an kulturelles Wissen oder Einhaltung von Normen nicht
erfillten. Vor dem Hintergrund dieser illegitimen und ,,prekiren Zugehorigkeit®
(Mecheril 2003) kristallisierte sich bei Raj im Verlauf seiner Jugend angesichts des
omniprasenten Ritsels seiner Herkunft die Sehnsucht nach dem ,anderen Teil
in ihm“ heraus, wie er es nennt. Und er begann seine diffusen Erfahrungen des
Andersseins — neben der Suche nach einem guten Leben und einer ,eigenen Fa-
milie“ - auch durch die Auseinandersetzung mit der Herkunft seines Vaters aus-
zuhandeln. In ihrer Arbeit iiber koptische Kinder von binationalen Paaren in der
Schweiz hat Cordula Wei8képpel argumentiert, dass Nicht-Schweizer Viter oft als
innerfamilidre ,Andere” konstruiert werden und also solche dann anhand spezi-
fischer Neutralisierungsstrategien in die Familiendynamik eingebunden werden
konnen (Wei8koppel 2011). Da Rajs Vater aber kaum anwesend war und kaum kul-
turelle Praktiken vermittelte, die als ,,indisch“ gedeutet werden konnten, blieben
fiir Raj der abwesende indische Vater und auch Indien ein Mysterium. Wéahrend
sich also fiir Maya, Aftab und Sonia die assimilatorische Anrufung einer Ethni-
sierung der ,,Migrationsfamilie* affirmativ einschrieb, hinterlief3 sie bei Raj das
Bedauern, gerade ,,keine indische Familie“ zu haben, ja das Gefiihl eines ,,Mangels

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Kosmopolitische Pioniere

an Kultur, das sich in der Figur des abwesenden indischen Vaters verdichtete.*
Durch die existenzielle Unféhigkeit, die duflere Anrufung des Andersseins zu er-
widern, entstand eine nostalgische Sehnsucht nach dem ,,Anderen®, als das er im
hegemonialen Diskurs galt.

Zwei Indienreisen, die Raj mit seinen Eltern und Geschwistern gemacht hatte,
waren ein konstitutiver Anker seiner transnationalen Lebenswelt. Dadurch erhielt
seine Erfahrung des Andersseins in der Schweiz ein sinnliches und emotionales
Fundament, in dem sich ein nostalgisches Begehren entwickeln konnte. Fiir ihn
baute sich die indische Familie - wie das Mysterium des ,,indischen Vaters“ - als
faszinierende und vertraute Welt auf, zu der er jedoch keinen kognitiven und kul-
turellen Zugang hatte. Die faszinierenden Reisen zu seinen Verwandten véterli-
cherseits waren geprégt von der ambivalenten Erfahrung, in Indien vertraut zu
sein und gleichzeitig aulen vor zu bleiben. Als einzigen konkreten kulturellen
Bezug von ,Indianness” nennt Raj die Erinnerung an seine Grofimutter, die ihm
einen taweez, einen Talisman, geschenkt hat, den er bis heute stolz am Oberarm
tragt und nie abnimmt. Der taweez an seinem Korper markiert die imaginare
Spur der ,Indianness®, die sich durch die Erfahrungen des Andersseins in seine
Subjektivierungsprozesse eingeschrieben hat. Genauso wie ein Ton oder ein Lied,
das in ihm bei der Assoziation mit Indien ,,anklinge“, manifestiert der taweez das
Unfassbare, Emotionale und Imaginére seiner ,Indianness“ In lingeren Ruck-
sack-Reisen als junger Tourist fand Raj eine legitime Form des Zugangs zu Indien.
Im jungen Erwachsenenalter zwischen 1987 und 1998 reiste er drei Mal nach Indi-
en - einmal sogar 10 Monate mit seiner damaligen Freundin und heutigen Ehefrau
Rosa. Auf diesen individuellen Indienreisen, aber auch durch Biicher, Filme und
Gespriche eignete sich Raj viel Wissen iiber Indien an und konnte durch diese
subjektiven Erfahrungen den ,Mangel an kultureller Authentizitat“ auffillen. In
diesem nostalgischen und auch exotisierenden Bildungsprojekt konnte Raj auf le-
gitime Weise seiner biografischen Aushandlung des Andersseins eine soziale Form
geben und diese ausdifferenzieren. Obwohl er die ,,Suche nach den Wurzeln® mit
seinen Freunden und seiner Freundin teilen konnte, blieb Raj weitgehend allein
in seiner Aushandlung des Andersseins. Fiir ihn blieb ,,Indianness“ das Andere,
das ihn ausschloss, das ihn im Kontext des Assimilationismus aber gleichzeitig als
Subjekt konstituierte.

Das Fallbeispiel von Raj offenbart die Macht des Imaginéren in der assimi-
lationistischen Ordnung des ,Eigenen® und des ,,Anderen. Ohne explizite Ver-
mittlung kultureller Praktiken, nur durch Anrufungen des Andersseins, schreibt
sich ,Indianness® als imagindre Spur in seine Subjektivierungsprozesse ein. Dabei

43 | Dieser Topos ist auch im Roman ,Meine Véter” des Schweizer Autors Martin Dean
aus dem Jahr 2003 zentral. Der Roman handelt von der Suche des Erzdhlers nach
seinem biologischen Vater, einem Inder aus Trinidad. Auch Bruno Ziauddins Buch
»Curry-Connection” kann als Suche nach dem unbekannten Vater gelesen werden.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

war Rajs eigentlich prigende Erfahrung eine diffuse Form des Ausschlusses, die
seine Familie und ihn auf vielfaltige Weise von der hegemonialen Norm der na-
tional-biirgerlichen Dominanzgesellschaft unterschied. In seinen Erinnerungen
an Kindheit und Adoleszenz unterscheidet Raj nicht, ob dieses Anderssein von
der soziookonomischen Prekaritit, der elterlichen Trennung, der binationalen Ehe
der Eltern, der Rassismuserfahrung oder der indischen Herkunft des Vaters her-
rithrte. Die kulturalistischen, assimilatorischen Anrufungen produzierten bei Raj
nichtsdestotrotz eine lebenslange ,,Suche nach den Wurzeln®

Auch der Journalist Bruno Ziauddin hatte in seiner schweizerisch-indischen
Familie keine Vermittlung kultureller Praktiken und Symbole erfahren, und ent-
wickelte durch Rassismuserfahrungen vielschichte Erfahrungen des Andersseins.
Wie ich in der Einleitung dargelegt habe, widersetzte sich Bruno zwar Anrufungen
des Andersseins. Auf die Frage ,Wo sind deine Wurzeln?“ antwortete er trotzig:
»Sehe ich aus wie ein Mangobaum?“ Mit seinem Widerstand gegen die Anrufun-
gen versucht Bruno, seine subjektive Identifikation als ,waschechter Schweizer®
in der binationalen Familie 6ffentlich zu reprisentieren. Angesichts des monolit-
hischen Verstindnisses des ,,Eigenen“ und des ,Anderen“ konnte die vielschich-
tige Biografie Brunos jedoch kaum legitim abgebildet werden. Wie das Buch
»Curry-Connection“ und die darin geschilderte Suche nach den ,eigenen Wur-
zeln“ zeigen, sind in Brunos Anspruch auf wirkliche Assimilation Widerspriiche
eingeschrieben, die sich in der hiesigen rassialisierten Logik des ,,Eigenen® und des
»Anderen® nicht auflésen lassen.

Es ldsst sich festhalten, dass assimilatorische Anrufungen auch bei allen Sub-
jekten, die nicht der rassialisierten und ethnisierten Norm entsprechen, Erfahrun-
gen des Anderseins und einen moralischen Rechtfertigungsdruck produzieren, auf
die sie reagieren miissen — ob sie wollen oder nicht und ob diese Anrufungen mit
ihrem Leben zu tun haben oder nicht. Jedoch kénnen die Bewiltigungsstrategien
variieren. Wahrend Bruno versuchte, eine legitime Zugehoérigkeit als Schweizer zu
beanspruchen, schrieb sich die Projektion des Andersseins bei Raj seit der Jugend
als nostalgische ,,Suche nach seinen Wurzeln®“ ein. Diese empirische Feststellung
macht deutlich, dass Erfahrungen des Andersseins weniger von ,,Kulturkonflik-
ten” herrithren, als von einem machtvollen Assimilationsregime, das die ,,Ande-
ren” zwar definiert, aber ihnen nicht die notwendigen kulturellen Ressourcen und
offentlichen Raume bietet, um fiir ihre Erfahrungen der Mehrfachzugehorigkeit
Anerkennung zu gewinnen.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Kosmopolitische Pioniere

3.6 FAZIT: BIOGRAFISCH-ETHISCHE PROJEKTE
DES ANDERSSEINS

Die vier Fallbeispiele in diesem Kapitel zeigen die vielfaltigen Machteffekte und
Aushandlungen einer assimilatorischen Subjektivierungslogik, die ,,Inder_innen
der zweiten Generation in ihrer Kindheit und Jugend in der Schweiz erfahren
haben.

Im Zusammenspiel von Assimilationspolitik und fremdenpolizeilicher Kon-
trolle, zivilgesellschaftlicher Disziplinierung und nationaler Erziehung in der
Schule entstand eine relativ stabile soziordaumliche und diskursive Grenze zwi-
schen nationaler Offentlichkeit und ,Migrationsfamilie. In dieser Konstellation
aufzuwachsen beforderte das Narrativ des ,,Lebens zwischen den Welten® als einen
sinnhaften Rahmen fiir die Subjektivierung von vielen ,Inder_innen der zweiten
Generation® in der Schweiz. Da kaum Netzwerke innerhalb der ,,zweiten Genera-
tion“ sowie kaum diasporische und antirassistische Offentlichkeiten existierten,
konnten ,,Inder_innen der zweiten Generation® subjektive Erfahrungen nicht ver-
gleichen und ausdifferenzieren und die eigene Familie wurde — aufler bei Raj - zur
Projektionsfliche von ,Indianness®. Als ,Pionier_innen“ standen sie vor der bio-
grafischen Aufgabe, eine Sprache und Lebensfithrung zu entwickeln, um die ei-
genen Erfahrungen des ,,postkolonialen Andersseins® sinnhaft zu bearbeiten. Die
Liicken und Widerspriiche innerhalb der assimilationistischen Subjektivierungs-
logik sowie ihre transnationalen Lebenswelten boten ihnen Handlungsspielrdume
fiir unterschiedliche Aushandlungsstrategien.

Aftab hatte angesichts von Ausschlusserfahrungen angefangen, sich als ironischer
und intellektueller Vermittler ,,zwischen den Welten“ zu inszenieren. Dadurch
konnte er auf die 6ffentliche Ignoranz aufmerksam machen und eine legitime Po-
sition der Selbstreprasentation einnehmen. Als Selfmademan hat er seine Biografie
zum Beruf gemacht und konnte sich zum Journalisten mit Siidasienfokus und spa-
ter zum Unternehmensberater weiterentwickeln.

Maya hatte das vergeschlechtlichte Narrativ des ,,Kulturkonflikts“ zwischen kon-
servativer Familie und Assimilationsforderungen biografisch stark internalisiert.
Thre Jugend schilderte sie als Suche nach einem Freiraum jenseits der Enge der
indischen Familie und der biirgerlichen Assimilationsforderung. Mit der Aus-
bildung zur Yoga-Lehrerin fand sie schliefilich eine Sprache und eine Praxis, um
einen individualistischen Lebensentwurf jenseits des Kulturkonflikts zu rahmen.

Wie Maya hatte auch Sonia die elterlichen Erwartungen von Bildungserfolg und re-
spektabler Geschlechterperformanz im Narrativ eines ,,Lebens zwischen den Wel-
ten® erfahren. Indem sie jedoch diese Forderungen im transnationalen Projekt der
Statusrehabilitierung aushandelte, nahm sie kaum einen , Kulturkonflikt* wahr.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

Stattdessen entwickelte sich Sonia durch eine Ausbildung zur Investmentbankerin
und durch eine standesgeméfle Heirat zu einer ,modernen indischen Frau“

Raj ist Sohn eines indischen Vaters und einer Schweizer Mutter und unter pre-
kéren sozio6konomischen Bedingungen aufgewachsen. Seine vielschichtigen Er-
fahrungen des Andersseins, die sich durch Prekaritét, Rassismuserfahrungen und
die Scheidung der Eltern ergaben, lielen sich nicht in einem Narrativ des ,,Lebens
zwischen den Welten“ rahmen. Nichtsdestotrotz begann Raj als Jugendlicher vor
dem Hintergrund seines ,,abwesenden Vaters® eine nostalgische ,,Suche nach sei-
nen Wurzeln®. Er eignete sich Wissen iiber Indien an und entwickelte in mehreren
Rucksack-Reisen einen eigenen Zugang zum Herkunftsland seines Vaters, das er
mit seinen Freunden und seiner Familie teilen kann. Nichtsdestotrotz erlebt Raj
die Zugehorigkeit zu Indien weiterhin als illegitim, was sich in seiner Bezeichnung
als ,Halbinder” niederschligt.

Die beschriebenen Aushandlungen der ,Migrationsfamilie® als semantischer To-
pos und soziale Arena waren in vielfaltige transnationale Familienkonstellationen
eingebettet. Im unabhéngigen Indien wurde die Emigration in den postkolonialen
Westen als ambivalente Praxis erlebt, die einerseits die Verbesserung von familia-
rem Status und Lebensstandard versprach, aber gleichzeitig die Gefahr bedeutete,
die Bindung zur nationalen Gemeinschaft zu verlieren. Die moralische Last, Sta-
tus, Kultur und Religion zu bewahren, war in der antikolonialen Konstruktion
der Mittelschicht stark mit einem Ideal der ,weiblichen Respektabilitit“ verbun-
den. Das mag erkldren, warum ,Inderinnen der zweiten Generation“ wie Maya
und Sonia in einem besonderen Mafle mit der moralischen Last der Eltern oder
eines Elternteils konfrontiert wurden, Indien verlassen zu haben. Im Kontext der
Schweiz mussten sie versuchen, die komplexen innerfamilidren Aushandlungen
von Migration und Geschlechternormen vor dem Hintergrund der dichotomen
eurozentrischen Narrative von ,modern“ und ,traditionell“ und von ,Liebeshei-
rat“ und ,arrangierter Heirat“ gerecht zu werden. Die assimilationistische Logik
konfrontierte sie jedoch, pointiert formuliert, im Namen von Frauenrechten und
Liberalismus mit einer kolonial-patriarchalen Logik, die auch auf die ersten bri-
tischen Interventionen gegen Witwenverbrennungen (sati) in Indien im 19. Jahr-
hundert zuriickgeht (Mohanty 1986; Spivak 1987; Mohanty 2003). ,Inder_innen
der zweiten Generation“ wie Sonia und Maya - aber auch Aftab und Raj - hatten
diese normativen Narrative von ,moderner Liebesheirat® und ,traditioneller ar-
rangierter Heirat“ zu einem grofien Teil internalisiert, weil es keine 6ffentlichen
Debatten oder Rdume gab, in denen die komplexen Fragen patriarchaler Ge-
schlechternomen im postkolonialen Zusammenhang diskutiert und in denen ihre
transnationalen Erfahrungen abgebildet werden konnten. Ohne 6ffentliche und
institutionelle Raume einer vielschichten Aushandlung mussten sie sich nur zu oft
zwischen den Schweizer Normen ihrer Peers und ihren Eltern entscheiden, eine

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

131


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Kosmopolitische Pioniere

Entscheidung, die fiir Kinder und Jugendliche ein unzumutbares moralisches Di-
lemma darstellt und Familienbeziehungen nachhaltig belastet. Die von Marc Virot
geforderte ,,psychologisch geschickte® Assimilationspolitik stellte so gesehen eine
gleichermaflen systematische wie subtile Form der Gewalt dar, mit der die Domi-
nanzgesellschaft die moralisch-politische Verantwortung abwilzte, pluralistische
offentliche Raume und Institutionen zu bereitzustellen, in denen die Anliegen und
Lebenswirklichkeiten der gesamten Bevolkerung hitten anerkannt und ausgehan-
delt werden konnen.

Vor dem Hintergrund vielschichtiger transnationaler Aushandlungen von
Zugehorigkeit, Klasse und Geschlecht erscheint das — implizit oder explizit — viel
beschworene ,,Leben zwischen den Welten® nicht als Ausdruck einer universellen
condition migratoire, sondern als Effekt einer Assimilationsgesellschaft. Nedim
Karakayali stellt in seiner Untersuchung von Autobiografien von Angehorigen der
»Zweiten Generation“ in den USA und Kanada lapidar fest: “Children of immi-
grants do not literally live in two worlds, but they live in a world where the belief
that there are only two worlds is omnipresent.” (Karakayali 2005:327) Die natio-
nale Normalitat wurde sozialraumlich und diskursiv als so bindend und homogen
konstruiert, dass legitime alternative Subjektpositionen kaum zugianglich waren
und die fragilen, verwirrenden sowie leidvollen Erfahrungen des Andersseins bei
»Inder_innen der zweiten Generation“ keinen Ausdruck fanden. Thr Schweigen
war, wie Frantz Fanon beschrieb, doppelt: Einerseits existierten kaum Kategori-
en und Worte jenseits des hegemonialen Diskurses, um die eigenen Erfahrungen
auszudriicken. Andererseits existierten keine 6ffentlichen Rdume, um sich selbst
in einer eigenen Sprache zu duflern. Es war geradezu auflergewohnlich, dass Aftab
sich an rassistische Erfahrungen wie etwa beim Einbiirgerungsprozedere explizit
erinnerte und sie intensiv diskutierte. Die meisten meiner Gespriachspartner und
-partnerinnen sprachen nicht aus eigener Motivation iiber Ausschlusserfahrungen
aufgrund ihrer Herkunft und ihrer Hautfarbe. Nach intensivem Nachfragen erin-
nerten sich jedoch fast alle an — zum Teil sehr extreme — Rassismuserfahrungen,
auch wenn sie diese nie als solche bezeichneten und sie zu relativieren versuchten.
In den Gesprichen wurde ein Mechanismus sichtbar, der zwischen Verleugnung
und Bewaltigung oszilliert und der die existenzielle Wirkungsweise von Assimi-
lation reflektiert: Die intuitiven moralischen Anstrengungen, in der Kindheit und
der Jugend als ,normal“ zu gelten, waren in Fleisch und Blut tibergegangen und
schlugen sich grosstenteils auch in einer Identifikation als Schweizerinnen und
Schweizer nieder. Die 6ffentliche Anerkennung von Rassismuserfahrung (oder ex-
plizite ethnische oder nicht-weisse Selbstreprasentationen) wiirden einen Wider-
spruch zu dieser ,erfolgreichen® assimilatorischen Subjektivierung bedeuten. Die
Erinnerung an Ausgrenzungserfahrungen wiirde auf schmerzhafte Weise die dif-
fusen Erfahrungen des Andersseins in der Kindheit und der Jugend oder sogar die
symbolische Gewalt der Assimilation als konstitutives Moment der eigenen Sub-

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»+Migrationsfamilie” als semantischer Topos und soziale Arena

jektivierung bewusst machen - und eine existenzielle, biografische Reevaluation
erfordern.**

Wenn auch die Erfahrung der Assimilationsforderungen oft nicht in Worte
gefasst oder gar nicht mehr erinnert werden kann, konnte der ethnografische Zu-
gang aufzeigen, wie sich die biopolitische Herstellung einer homogenen Nation
sich in einer gewaltvollen Beziehung mit denjenigen Subjekten niederschlagt, die
assimiliert werden sollen. Da im Assimilationssystem das eigentliche politische
Projekt der Fremdenabwehr als ,Kulturkonflikt® naturalisiert wurden, trugen
Migrant_innen und ihre Nachkommen die Biirde, die gewaltvollen Widerspriiche
dieses Regimes innerhalb der Familie auszuhandeln. Ich argumentiere, dass ,,In-
der_innen der zweiten Generation“ solche postkolonialen Widerspriiche als inti-
me und biografische Auseinandersetzung mit ihrem Anderssein aushandelten. Es
war konstitutiv fiir die assimilatorische Subjektivierungslogik, dass ,,Inder_innen
der zweiten Generation“ das angeworfene Anderssein nie ganz verstehen, erkla-
ren, attribuieren oder daulern konnten. Aber gerade weil es weder Kategorien noch
offentliche Anerkennung fiir dieses diffuse Gefithl des Andersseins gab, verschob
und repetierte sich die Problematisierung des Selbst immer wieder und schrieb
sich wihrend der Kindheit und der Jugend in ihre Subjektivierungsprozesse ein.
Die Fallbeispiele von Maya, Aftab, Raj und Sonia beschreiben paradigmatisch die
Urszenen der Subjektivierung in eine moralische Ordnung des ,,Eigenen® und des
»Anderen“ sowie auch ihre Suche nach Worten, nach Sprechpositionen und nach
ethischen Rdumen, um das ihnen angeworfene Anderssein zu verstehen und legi-
tim zu duflern, eine Suche die ich als biografisch-ethische Projekte des Andersseins
bezeichnen méchte.

Auf eine existenzielle Weise hat sich im Kontext des Assimilationismus die
Erfahrung des Andersseins durch die Aushandlung von Mehrfachzugehdérigkeit,
Geschlechterperformanz und sozialer Mobilitét in die biografischen Verlaufe und
die Lebensfithrung eingeschrieben, die nolens volens behandelt werden (miissen).
Die meisten ,,Inder_innen der zweiten Generation® haben versucht, diesen inti-
men, biografischen Aushandlungen des Andersseins eine (fragil bleibende) sozia-
le Form innerhalb der legitimen Diskurse zu geben. Wihrend der Feldforschung
war ich verbliifft, wie viele meiner Informantinnen und Informanten entweder
groflere Rucksack-Reisen in Indien unternommen hatten, indische Hobbys wie
klassischen Tanz, Gesang oder Yoga praktizierten, in der Schule oder im Beruf
Projekte iiber Indien, Globalisierung oder Rassismus verfolgten, sich systematisch
Wissen iiber Geschichte, Politik und Kultur Siidasiens aneigneten, ihre Familien-
geschichte aufarbeiteten oder sich in religiose Texte vertieften — und dies alles aus
der Motivation, die diffuse Erfahrung des Andersseins verstehen und duflern zu

44 | Velho (2010) hat im Zusammenhang mit Subjektivierungsprozessen im Kontext
von Assimilationismus und Rassismus auch von der Mdglichkeit eines ,kumulativen
Traumas” gesprochen.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -

133


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Kosmopolitische Pioniere

kénnen und Anerkennung dafiir zu finden. Es erscheint die paradoxe Essenz des
grof} angelegte Projekt der Assimilation zu sein, dass es ethnische und rassialisier-
te Differenz als spezifisches sinnhaftes und legitimes Raster des Andersseins auf
existenzielle Weise verankert hat, statt diese aufzuheben. Gleichzeitig verweisen
diese biografischen Projekte des Andersseins auf eine Suche nach ethischen Réau-
men des Zusammenlebens, in denen jenseits assimilatorischer Normen neue und
widerspenstige Reprisentation von Mehrfachzugehérigkeiten und neue transnati-
onale Aspirationen entwickelt werden konnen.

14.02.2026, 19:08:00. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

