
5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 323

entzieht sich das vorgeschlagene Religiositätsverständnis dem Zugriff realistischer Re-

ligionskritik. Damit ist aber selbstverständlich nicht einfach jeder kritische Einwand

abgeräumt. Auch müssten über die zwei angeführten Referenzautoren hinaus sicher

weitere Überlegungen angestellt werden. Für den argumentativen Gang dieser Unter-

suchung dürften die wenigen Hinweise dieses Unterkapitels aber dennoch genügen.

5.1.1.7 Einordnung und Abgrenzung: Religiöser Antirealismus?

In dieser Untersuchung wurde bereits mehrfach darauf hingewiesen, dass es im Zuge

einer Beschäftigung mit dem radikalkonstruktivistischen Denken schlicht nicht mög-

lich ist, alle Verbindungslinien aufzurufen, die sich in theoretischer Hinsicht ergeben.

In Kapitel 2.6. wurden dazu einige Anmerkungen gesetzt und gleichsam der Versuch

unternommen, zumindest einige Labels abzugrenzen. Zum Ende der ersten Replik zu

den radikalkonstruktivistischen Perspektiven auf Religion und Religiosität möchte ich

erneut zu einem solchen Versuch ansetzen –wenngleich es diesmal nur um ein anderes

Label geht. Das in dieser ersten Replik bislang diskutierte Verständnis von Religiosität

teilt nämlich Motive des sog. religiösen Antirealismus, wie er vor allem vom englischen

Religionsphilosophen Don Cupitt vertreten wird.573 In diesem Kapitel werde ich Cu-

pitts Konzept kurz vorstellen und anschließend von meinen bisherigen Überlegungen

abgrenzen.574

Cupitt geht von der Beobachtung aus, dass die meisten westlichen Religionen einen

realistischen Anspruch formulieren, der sich philosophiegeschichtlich vor allem aus der

Tradition des platonischen Denkens speist.575 Für Cupitt gilt deswegen: »Der Gott des

realistischen philosophischen Theismus, der metaphysische Gott, das Überwesen da

oben, wurde durch Platon ermöglicht und stirbt mit ihm.«576 Die Rede vom Tod Gottes

involviert hier zwei Aussageebenen. Zum einen wird damit eine zeitdiagnostische Be-

schreibung vorgenommen, zum anderen aber wird auch eine Bewertung vorgelegt. Es

geht Cupitt nicht nur darum, »daß heute alle unsere großen religiösen Überlieferungen

dem Ende entgegengehen, so wie die einst sehr großen Religionen des antiken Meso-

potamien, Ägyptens und Griechenlands in der Antike ein Ende gefunden haben.«577

Es geht ihm auch darum, dass diese Entwicklung denkrichtig und begrüßenswert ist:

573 Cupitt kann als prominentester Vertreter dieser Strömung gelten. Um ihn herum hat sich aber

eine ganze Bewegung formiert, die als Sea of FaithNetworkbesonders im englischsprachigen Raum

einige Aufmerksamkeit generiert hat. Zugunsten der Übersichtlichkeit und Prägnanz werde ich

mich in diesem Unterkapitel ausschließlich auf Cupitt beziehen.

574 Damit docke ich die Überlegungen auch an »die vor kurzem inDeutschland heftig geführteDebat-

te umeinen theologischen Realismus« an. Christian Tapp,Was heißt eigentlich »christlicherWahr-

heitsanspruch«? In: Relativismus und christlicherWahrheitsanspruch. Philosophische und theolo-

gische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/München 2020. S. 139-157,

hier: S. 142. Diese Debatte ordnet sich gewissermaßen in die Auseinandersetzungen umWissen-

schaftlichkeit und Freiheitsstatus der Theologie ein. Die von Tapp angeführten Beiträge von Be-

nedikt Kranemann, Magnus Striet und einigen anderen stehen zumindest in diesem Zusammen-

hang. Vgl. ebd. S. 142.

575 Vgl. Don Cupitt, Nach Gott. Die Zukunft der Religionen. Übers. v. Hans-Joachim Maass. München

2004. S. 66. [= Cupitt, Gott.]

576 Ebd. S. 93.

577 Ebd. S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Konstruktion von Verbindlichkeit

»Religiöser Fortschritt läßt sich nur erreichen, indemman alle binären Gegensätze nie-

derreißt, mit denen die realistische Lehre von Gott erst erschaffen wurde.«578 So sei es

geradezu anachronistisch, dass etwa die christlichen Kirchen noch immer an einem

realistischen Gotteskonzept festhielten.579 Aber wie begründet Cupitt seine Kritik des

Realismus? Er tut dies vor allem dadurch, dass er die realistische Wahrheitsvorstellung

infrage zieht. Seines Erachtens könne man erkennen,

daßwir die Vorstellung aufgebenmüssen, als warte da draußen eine stabile, vomGeist

unabhängige Weltordnung darauf, in einem gleichermaßen stabilen und adäquaten

Vokabular korrekt beschrieben zu werden […]. Das Höchste, das wir jetzt zu erreichen

hoffen können, ist eine Form von Pragmatismus, welche die Idee objektiver Wahrheit

aufgegeben hat und sich in jeder Lebenslage mit Ausdrucksformen begnügt, mit de-

nen man einigermaßen zurechtkommt – bis auf weiteres.580

Schließlich sehe man »immer nur und ausschließlich eine Welt-Sicht, eine Konstrukti-

on von Dingen, die wir selbst im Lauf der vergangenen Jahrhunderte und Jahrtausende

entwickelt haben.«581 Cupitt konzipiert diese Weltsicht kollektiv. Die Verwendung der

ersten Person Plural spricht ebenso dafür wie der Hinweis, die Konstruktion habe sich

über Jahrhunderte hinweg entwickelt. Aus der Beobachtung, dass das Verständnis der

Welt abhängig von kollektiven Voreinstellungen ist, resultiert für Cupitt die Unmög-

lichkeit eines unverfälschten Blicks auf die Realität an sich. Er verbindet dies mit einer

Handlungsoption: »Es gibt keine einzige große Wahrheit mehr, und es wird so etwas

auch nie mehr geben. Jetzt ist es besser, ein kleines persönliches Repertoire verschiede-

ner Wahrheiten, Wege und Ziele zu bewahren, die man nach Belieben für sich nutzbar

machen kann.«582

Bei Cupitt treten zwei weitere Elemente hinzu. Erstens wird der Realismus nicht

nur als falsche Position ausgewiesen, ihm wird zudem auch ein Gefährdungspotential

attestiert. Gäb spricht hier von einem Schädlichkeitsargument583 als dem Versuch, den

Realismus dadurch zu entkräften, dass seine Schädlichkeit nachgewiesenwird. Konkret

heißt es bei Cupitt u.a.:

Der Grund, weshalb ein Autor wie Augustinus eine autoritäre Gottesphilosophie so-

wohl aufbaut als auch demontiert, hat wiederum etwasmit Realismus zu tun. Als Erbe

der Tradition der griechischen Philosophie, als großer Kirchenmann und als Mitglied

der herrschenden Klasse weiß Augustinus, daß er Gottes objektive und vom Geist un-

abhängige Existenz lehren muß. In höchst unruhigen Zeiten ist es vor allem notwen-

dig, daß das Volk von der objektivenWahrheit des kirchlichen Glaubens überzeugt ist,

578 Ebd. S. 84.

579 Vgl. ebd. S. 63.

580 Ebd. S. 103.

581 Ebd. S. 141.

582 Ebd. S. 115.

583 Vgl. Sebastian Gäb, Wahrheit, Bedeutung und Glaube. Zum Problem des religiösen Realismus.

Münster 2014. S. 194. [= Gäb, Wahrheit.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 325

von der disziplinarischen Autorität der Kirche und den schrecklichen Sanktionen, die

sie für den Notfall bereithält. Dem Volk muß Realismus beigebracht werden.584

Es darf fraglich bleiben, ob es argumentativ wirklich angezeigt ist, Augustinus ein poli-

tisches Kalkül zu unterstellen, auch ist es angesichts der durchaus plausiblen Rede vom

Alltagsrealismus überaus diskutabel, ob dem Volk eine realistische Sicht wirklich eigens

beigebracht werden muss oder diese nicht vielmehr als Standardauffassung voraus-

gesetzt werden kann.585 Entscheidend ist an dieser Stelle, dass Cupitt das Unterdrü-

ckungspotential des Religiösen zu einem Subphänomen seiner realistischen Begrün-

dungsmöglichkeiten macht. Realistische Denkfiguren begünstigen in dieser Lesart Un-

terdrückung, Gewalt und Co. – und dies eben auch im Namen der Religion. Der Dia-

gnose korrespondiert eine scharfe Rhetorik:

unsere alten Religionen […] sind sämtlich Haßmaschinen. Sie einen nur, indem sie tei-

len, und machen Menschen nur dann zu Gefährten, wenn sie deren Aggression nach

außen lenken, gegendendämonisiertenAnderen.Der Ketzer, der Abtrünnige, derHei-

de, der Ungläubige, der Gottesfeind, der schmutzige Ausländer […].586

Auch hier taugt aber die Anmerkung, dass es sich um eine Denkfigur der Ableitung

handelt. Religionen verhalten sich nach Cupitt in der beschriebenen Weise, weil sie auf

realistischen Voraussetzungen aufbauen. Dieser Gedanke deckt sich weitgehend mit

entsprechenden Kritiken aus dem Raum des radikalen Konstruktivismus, die an frühe-

rer Stelle bereits thematisiert wurden. Zur Erinnerung zitiere ich erneut eine beson-

ders eindrückliche Aussage Maturanas: »Die mögliche Folge einer solchen Auffassung

besteht darin, dass Menschen anderen Menschen Gewalt antun. Sie rechtfertigen sich,

indem sie behaupten, sie besäßen einen privilegierten Zugang zu der Wahrheit oder

kämpften für ein bestimmtes Ideal.«587

Zweitens lässt sich bei Cupitt ein positivistisches Moment beobachten. Er bleibt

nämlich nicht bei einer skeptischen Relecture der realistischen Anteile des Religiösen

stehen, sondern wendet die zuvor abgelehnte Wahrheitskategorie selbst an. Denn:

Eines wissen wir genau: daß es keinen rational geordneten Plan in der Welt gibt, kei-

nen zu den groß-angelegten Erzählungen passenden vorgefertigtem Sinn des Lebens,

dem sich unser Leben mühelos anpassen kann. Ebenso sicher wissen wir, daß es im

buchstäblichen Sinn keine übernatürliche Ordnung gibt und auch kein Leben | nach

dem Tod. Dieses Leben ist alles, was wir haben.588

584 Cupitt, Gott S. 84.

585 Auch Stavers These lautet in diesemZusammenhang »thatmost, if not all, of us grow up as realists

in the Western world.« Staver, Skepticism S. 33.

586 Cupitt, Gott S. 134. Die rhetorische Eskalation ist freilich nicht nur auf diese Passage beschränkt. So

spricht er bspw. von »kosmologische[m] Terrorismus« und »religiöse[m] Terrorismus« (ebd. S. 144)

oder thematisiert eine »terroristische religiöse Ideologie« (ebd. S. 145) ohne sich bei alldem auf

Extreme wie den Islamischen Staat o.ä. zu beziehen. Es geht Cupitt nicht um gemeinhin als solche

angesehene Extreme, sondern eher darum, das Extreme im Alltäglichen aufzudecken.

587 Maturana/Pörksen, Tun S. 45.

588 Cupitt, Gott S. 140f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Konstruktion von Verbindlichkeit

Cupitt schaltet dieser Aussage weder eine maßgebliche Relativierung vor noch nach.

Er muss sich deshalb den Vorwurf gefallen lassen, eine Sonderstellung für sich in An-

spruch zu nehmen, die vom ansonsten behaupteten Wahrheitszweifel ausgenommen

bleibt.589 Gerade in diesem letzten Aspekt deutet sich dabei eine zentrale Differenz

zwischen Cupitts religiösem Antirealismus und dem in dieser Arbeit vorgeschlagenen

Konzept an. Um aber eine saubere Differenzierung durchführen zu können, bedarf es

einiger weiterer theoretischer Anmerkungen zum religiösen Antirealismus, die auch

auf Cupitt Rücksicht nehmen, gleichsam aber über ihn hinausgehen. Ich beziehe mich

im Folgenden auf eine religionsphilosophische Studie von Sebastian Gäb590, an deren

Beginn eine nähere Beschäftigung mit dem Realismus steht, für den in Anlehnung an

Michael Dummett die folgende (analytische) Definition vorgeschlagen wird:

(1) Aussagen der strittigen Klasse sollten aufgrund einer auf Wahrheitsbedingungen

beruhenden Bedeutungstheorie verstanden werden.

(2) Der angemesseneWahrheitsbegriff ist streng objektiv: Alle Aussagen der strittigen

Klasse haben einen definiten Wahrheitswert.

(3) Der angemessene Wahrheitsbegriff ist evidenztranszendent: Der Wahrheitswert

einer Aussage ist völlig unabhängig von den Gründen des Für-Wahr-Haltens.

(4) Der angemessene Wahrheitsbegriff baut auf einer Konzeption von Referenz auf:

Wahrheit besteht in der referentiellen Beziehung zwischen Sprache undWirklichkeit.

(5) Für alle Aussagen der strittigen Klasse (über einen Gegenstandsbereich B) gilt: Alle

Sätze der Form ›t referiert auf G‹ sind wahr (oder falsch), wobei für t alle Terme einge-

setzt werden können, die Gegenstände aus B bezeichnen.591

589 Diesen Punkt stellt – wenngleich in anderer Akzentuierung – auch Gäb heraus: »Außerdem muß

man Cupitt vorwerfen, daß sein Argument letztlich inkohärent ist, denn es verwirft den Realismus

aus Gründen, die genauso gegen seinen Antirealismus sprechen. So spricht Cupitt der Autonomie

selbst einen Wert zu, der größer ist als der der Heteronomie, doch wie ließe sich eine solche Be-

vorzugung begründen, wenn nicht durch objektiveWerte?« Gäb,Wahrheit S. 196. Noch deutlicher

hebt Gäb diesen Aspekt aber in der Auseinandersetzung mit Dewi Z. Phillips, einem weiteren re-

ligiösen Antirealisten, hervor: »Würde Phillips seine eigene Theorie ernst nehmen, so könnte er

niemals in dieser Plattheit behaupten, bestimmte religiöse Ideen seien falsch oder abergläubisch,

setzt doch eine solche Behauptung gerade die externen Standards der Bewertung voraus, die es

gemäßdemAutonomie-Argument gar nicht geben kann.« Ebd. S. 170. EineÜbertragung auf Cupitt

bietet sich an.

590 Auch hier beschränke ich mich also auf eine zentrale systematische Studie und flechte daneben

nur einige weitere Beiträge ein – wohlwissend, dass die Diskussion des religiösen Antirealismus

durchaus weitläufiger ausfällt. Exemplarisch sei hierzu auf den folgenden Band hingewiesen: Eli-

sabeth Heinrich/Dieter Schönecker (Hg.),Wirklichkeit undWahrnehmung des Heiligen, Schönen,

Guten. Neue Beiträge zur Realismusdebatte. Paderborn 2011.

591 Gäb, Wahrheit S. 109f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 327

Aus dieser Definition, die den Realismus als semantische Theorie versteht (4)592, lässt

sich wiederum ableiten, was als Antirealismus gelten kann.593 Dabei tun sich verschie-

dene Möglichkeiten auf. Gäb unterscheidet vor allem zwischen einem starken und ei-

nem schwachen Antirealismus. Der Unterschied zwischen beiden ergebe sich dabei aus

der Frage, »ob die relevante semantische Theorie einen Wahrheitsbegriff enthält oder

nicht.«594Während der schwache Antirealismus lediglich einer Verschiebung derWahr-

heit vornehme, verabschiede sich ein starker Antirealismus gänzlich von dieser Katego-

rie. Als Vertreter letzterer Position wird im religiösen Kontext auch Cupitt angeführt.595

Schwache religiöse Antirealismen verortet Gäb demgegenüber vor allem in der Witt-

gensteinschen Philosophie und ihren Adaptionsversuchen.596 Statt einer Totalabsage

an die Wahrheit werde hier in der Regel versucht, von den Eigenheiten verschiedener

Sprachspiele auf die Unvergleichbarkeit von Aussagen zu schließen, die verschiedenen

Sprachspielen angehören. Gäb verdeutlicht diese Position:

Der Gläubige und der Nicht-Gläubige verfügen […] nicht über diesen gemeinsamen

Maßstab, so daß ihre Aussagen ›Ich glaube, daß | es einen Gott gibt‹ und ›Ich glaube

nicht, daß es einen Gott gibt‹, so nahe sie sich auch zu sein scheinen, in Wirklichkeit

völlig verschieden sind […].597

Kurzum: »Religiöse Sprache, das religiöse Sprachspiel, ist also selbst an eine bestimmte

Lebensform, ein bestimmtes Weltbild gebunden, und kann nur aus der Innenperspek-

tive bewertet oder kritisiert werden.«598 Damit aber geht nach Auffassung Gäbs die

Gefahr einer Immunisierung einher.599

In seiner Untersuchung nimmt er nun eine Prüfung verschiedener Argumente vor,

von denen aus antirealistische Positionen erreicht werden können. Als erstes nennt er

das Autonomie-Argument, das er wie folgt nachzeichnet:

(1) Verschiedene Formen der Sprache (Sprachspiele) besitzen eine unterschiedliche

Grammatik.

(2) Die Grammatik religiöser Sprache ist nicht identisch mit der Grammatik anderer

Sprachformen, z.B. wissenschaftlicher Sprache.

592 Dazu: »Es ist eine wichtige Konsequenz des semantischen Realismus, daß der Gegenstand einer

Realismusdebatte nicht mehr die Existenz und die Existenzweise bestimmter Gegenstände ist,

sondern die Wahrheit von Aussagen in einem bestimmten Bereich. Während beispielsweise ein

mittelalterlicher Universalienrealist die These vertreten würde, daß abstrakte Entitäten tatsäch-

lich in einer gewissenWeise existieren, würde seinmoderner semantisch-realistischer Nachfolger

behaupten, daß unsere Aussagen über abstrakte Gegenstände streng wahr oder falsch sind und

daß ihre Wahrheitsbedingungen nach einem evidenztranszendenten Wahrheitsbegriff gegeben

sind.« Ebd. S. 71.

593 Vgl. ebd. S. 110.

594 Ebd. S. 98.

595 Vgl. ebd. S. 142-144.

596 Vgl. ebd. S. 149.

597 Ebd. 151f.

598 Ebd. S. 152.

599 »Denn was sich positiv als Autonomie der religiösen Sprache bezeichnen läßt, kann man auch

negativ eine Immunisierungsstrategie nennen.« Ebd. S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Konstruktion von Verbindlichkeit

(3) Also bildet religiöse Sprache eine eigene Sprachform, d.h. religiöse Sprache ist au-

tonom.600

Weiterhin geht er auf das religiöse Argument ein:

(1) Wenn religiöse Sprache realistisch interpretiert wird, dann muß der Begriff F auf

eine bestimmte Weise verstanden werden.

(2) Diese Art, den Begriff F zu verstehen ist falsch (religiös inadäquat).

(3) Also darf religiöse Sprache nicht realistisch interpretiert werden.601

Im Gegensatz zum Autonomie-Argument hebt dieses Argument auf spezifisch religiöse

Gründe ab. Konkret könne dies dann so ausschauen: »Wenn Gottes Existenz eine Tatsa-

che ist, wie der Realist behauptet, dann muß Gottes Existenz kontingent sein; das aber

ist mit einem religiösen Gottesbegriff nicht vereinbar, denn Gott existiert notwendig.

Also ist der Realismus falsch.«602 Verschärft wird diese Denkfigur in Gäbs Auffassung

durch das epistemische Argument:

(1) Gott ist kein Gegenstand der Erfahrung.

(2) Wenn Gott kein Gegenstand der Erfahrung ist, dann bezieht sich der Term ›Gott‹

auf nichts (i.e. nichts Reales).

(3) Wenn der Term ›Gott‹ sich auf nichts (Reales) bezieht, dann ist Gott eine Konstruk-

tion.

(4) Wenn Gott eine Konstruktion ist, dann sind Aussagen über Gott nicht objektiv

wahr.603

In der Diskussion dieses Arguments geht Gäb auch auf Positionen ein, die dem radika-

len Konstruktivismus häufig unterstellt werden:

Alle Gegenstände sind uns immer nur in einer perspektivischen Abschattung gegeben,

doch daraus folgt nicht, daß wir diese Gegenstände nicht erfahren können. Im Gegen-

teil, die perspektivische Abschattung ist gerade ein signifikantes Merkmal von Erfah-

rung. Zu verlangen, daß ein Gegenstand nur erfahrbar sein soll, wenn er vollständig

erfahrbar ist, hieße, die Möglichkeit von Erfahrung überhaupt bestreiten.604

Gäb versucht in dieser Weise ein Argument für einen religiösen Antirealismus zu be-

seitigen. Er lässt dabei aber außer Acht, dass es – zumindest radikalkonstruktivistisch

– überhaupt nicht auf den Schluss ankommt, man könne definitiv keine reine Erfah-

rung von Gegenständen erlangen. Vielmehr liegt hier ein metatheoretisches Problem

vor: Aus der Einsicht, dass man weder positiv noch negativ eine abschließende Aussage

über Gegenstände, Tatsachen etc. treffen kann, wird gefolgert, dass man auf Aussagen

mit diesem Ziel lieber verzichten sollte. Konkret also wird die Forderung artikuliert,

ontologische Kategorien fallen zu lassen.

600 Ebd. S. 169.

601 Ebd. S. 174.

602 Ebd. S. 179.

603 Ebd. S. 185.

604 Ebd. S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 329

Gäb nennt zwei weitere Argumente, die (vermeintlich) für einen religiösen Antirea-

lismus sprechen.605 Beide Argumente sind für den Gang dieser Untersuchung letzt-

lich unerheblich. Auf der Grundlage der bisherigen Differenzierungen ist es schon jetzt

möglich, das in dieser ersten Replik vorgeschlagene Religionsverständnis einzuordnen.

Dieses fußt auf radikalkonstruktivistischen Überlegungen, die zwar teils kritisch ange-

fragt werden, insgesamt aber doch als Grundlage der Überlegungen dienen.Dazu zählt,

dass sich die ontologische Neutralität des radikalen Konstruktivismus auch in einem

entsprechenden Religiositätsverständnis und auch in einer daran orientierten Theolo-

gie fortsetzt. Diese Absage an die Ontologie ist es aber, die mit dem Realismus konfli-

giert und dafür sorgt, dass es – gemessen an Gäbs Kriterien – zu einer antirealistischen

Position kommt. Zunächst also ist hier die grundsätzliche und weniger die religions-

spezifische Perspektive von Interesse. Es geht um einen allgemeinen Antirealismus,

nicht um seine Begrenzung auf den Bereich des Religiösen. Diese Differenzierung ist

entscheidend, weil sie auf die Möglichkeit aufmerksam macht, lediglich einen religiö-

sen Antirealismus zu vertreten, während ansonsten realistisch argumentiert wird: »You

can thus be an irrealist about unicorns but a realist with regard to superstrings at the

lowest micro-level of the universe.«606 Folglich besteht

[z]um einen […] die Möglichkeit, Argumente aus dem religiösen Antirealismus selbst

zu entwickeln, die zeigen sollen, daß ein Realismus nicht mit bestimmten Aspekten

der Religion vereinbar ist oder daß bestimmte Aspekte nur aus einer antirealistischen

Perspektive angemessen erfaßt werden können. Zum anderen könnteman versuchen,

den religiösen Antirealismus aus einem globalen Antirealismus abzuleiten und zu be-

haupten, was für die Welt als ganze gelte, müsse a fortiori auch für religiöse Sachver-

halte gelten.607

Hinsichtlich des hier diskutierten Religiositätsverständnisses trifft also klar die zweite

Möglichkeit zu. Aus dem globalen Antirealismus des radikalen Konstruktivismus wird

ein religiöser Antirealismus abgeleitet – zumindest auf der Beobachtungsebene zweiter

605 Zumeinen das bereits erwähnte Schädlichkeitsargument (vgl. ebd. S. 194-197) und zumanderen das

existenzielle Argument (vgl. ebd. S. 191-194).

606 Schärtl, Antirealism S. 136. Das Beispiel funktioniert trotz der leichten semantischen Abweichung

(irrealist statt antirealist). Als prominentes Beispiel einer solchen Positionierung ließe sich Eugen

Drewermanns Haltung zu gewissen Glaubenssätzen wie der Auferstehung oder der Jungfrauen-

geburt anführen, weil hier der realistische Status einzelner religiöser Aspekte in Zweifel gezogen

wird, ohne dass ein grundsätzlich antirealistischer Zug zu erkennen wäre. Anstatt die Frage nach

dem Realitätsgehalt nämlich auszuklammern, beantwortet er sie: »Alle Versuche, die Erzählung

von der Geburt des Herrn in der sogenannten Wirklichkeit der äußeren Tatsachen heimisch zu

machen, führen im Grunde zu nichts. Ob der Stern von Bethlehem der Halleysche Komet war, ob

eine Konjunktion von Jupiter und Saturn im Sternbild der Fische eine Rolle für die mesopotami-

sche Astrologie spielte oder nicht, mag für eine bestimmte äußere Neugier von Belang sein – ein

Stern, der an dem Ort eines Königskindes wacht, ist nicht ein Gegenstand im Raum, sondern eine

Vision des Herzens. Desgleichen ist die ›jungfräuliche Geburt‹, alsmystisches Symbol, einWunder

der Seele, nicht des Leibes, eine | Wandlung und Verjüngung des Bewußtseins, keine äußere Be-

gebenheit.« Eugen Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese. Bd 1: Die Wahrheit der Formen.

Traum, Mythos, Märchen, Sage und Legende. Olten 1984. S. 503f.

607 Gäb, Wahrheit S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Konstruktion von Verbindlichkeit

Ordnung. Im Rahmen funktionaler Religionsdefinitionen wird auf substantielle Fest-

legungen verzichtet und eine rein operationale Beschreibung vorgelegt. Insofern die-

ser Beschreibung aber die Relativierung als ein zentrales Kennzeichen beigefügt wird,

wird auch die reine Operationalität noch einmal kritisch reflektiert. Ganz im Sinne

des radikalen Konstruktivismus kann auch eine funktionale Religionsdefinition näm-

lich nicht einfach dazu übergehen, substantielle Bezugsgrößen zu leugnen, weil da-

mit die ontologische Neutralität aufgegeben würde. Auf der Ebene zweiter Ordnung

– auf der sich auch die Theologie als Wissenschaft bewegen sollte608 – wird schlicht

angemerkt, dass über diese Substanzen nichts gesagt werden kann ohne nicht wie-

der unter die Bedingungen von Operation und Funktion zu fallen. Darin aber liegt ja

keineswegs eine Eigentümlichkeit der Religiosität. Vielmehr trifft der radikale Kon-

struktivismus in seiner Auseinandersetzung mit Religion und Religiosität hier selbst

den entscheidenden Punkt, indem Realität und Gott parallelisiert werden (s.o.). Durch

diese Parallelisierung beider Größen soll die Unzugänglichkeit der Realität illustriert

werden, zugleich aber kann damit (ob nun beabsichtigt oder nicht) auch die Möglich-

keit einer Rede von Gott rehabilitiert werden. So wie es hinsichtlich der Realität näm-

lich nur auf der Ebene der Beobachtung erster Ordnung einen Alltagsrealismus gibt, so

kann es dort doch ebenso zu einer (viablen) Alltagsreligiosität kommen, die durchaus

substantielle Vorstellungen verarbeitet. Erst im reflexiven Nachhinein wird die epis-

temologische Unterbestimmtheit dieser Einstellung problematisiert, dies aber eben in

einer umfassenden Perspektive: als globaler Antirealismus. In der zugewandten theo-

logischen Rezeption des radikalen Konstruktivismus ist vielfach erkannt worden, dass

gerade damit ein Potential für Theologie und Religiosität einhergeht, weil eine derarti-

ge Relativierung eben keine Exkludierung des Religiösenmehr erlaubt.609 Kurzum: Die

ontologische Neutralität gilt für einen personalen Gott, die Engel und den Teufel ebenso

wie für Gummibärchen, Baumstämme und Biergläser. In der Auseinandersetzung mit

ausgewählten religiösen Paradoxien konnte dabei zudem gezeigt werden, dass religiö-

se Traditionen selbst an zentralen Stellen ihrer Systematik durch die Einsetzung von

Paradoxien auf die menschliche Kontingenz in erkenntnistheoretischer Hinsicht hin-

weisen.610 Die christliche Theologie ist etwa zentral auf die Erkenntnis verwiesen, dass

sich Gott nicht einfach fassen lässt – sie inkludiert in dieser Weise von sich aus ein

Moment, das antirealistisch interpretiert werden könnte. Dem grundständigen Anti-

realismus des radikalen Konstruktivismus wird folglich ein spezifisch religiöses Motiv

hinzugefügt. Entspricht dies aber dem von Gäb vorgestellten religiösen oder epistemi-

schen Argument? Zutreffend weist Gäb nach, dass beide Argumente an entscheidenden

Stellen vorschnelle Generalisierungen vornehmen. Im religiösen Argument ist es die Re-

de von der Falschheit, im epistemischen Argument der Bezug auf die Unmöglichkeit, Gott

608 Zu diesem Selbstverständnis heißt es etwa bei Wallich: »Eine Theologie, die sich auf einer dem

Radikalen Konstruktivismus parallelen Metaebene ansiedelt, muß sich als second order theology

verstehen, um den religiösen Diskurs beschreiben zu können. Indem sie selber Teil der Beschrei-

bung ist, kommen die Probleme der Selbstreferentialität des Radikalen Konstruktivismus direkt

auf sie zu.« Wallich, Autopoiesis S. 356.

609 Vgl. dazu noch einmal Kap. 4.3.1.

610 Zum Versuch, über einen Antirealismus mit religiösen Paradoxien umgehen zu können, vgl. An-

derson, Paradox S. 111-113.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 331

erfahren zu können. Nur weil es nicht nötig sei, Religiosität realistisch zu erklären, fol-

ge daraus nicht, dass es gleichsam falsch sein müsse, dies zu tun.611 Weiterhin geht

es ihm darum, zu zeigen, dass es nicht zwangsläufig widersprüchlich sei, Gottes Exis-

tenz in Notwendigkeit zu denken.612 Hinsichtlich des epistemischen Arguments fügt er

hinzu, dass es vielmehr zu Widersprüchen führe, die Transzendenz Gottes als völli-

ge Entzogenheit zu denken: »Die Annahme, daß ein Wesen unendlich und damit auch

unendlich mächtig sei, aber gleichzeitig nicht in der Lage, sich mitzuteilen, erscheint

widersprüchlich.«613 Gäb wendet sich mit diesen Anfragen letztlich gegen einen posi-

tivistischen Zug antirealistischer Religionskonzeptionen, insofern er nur zeigen will,

dass ein realistischer Zugang durch die beiden Argumente nicht ausgeschlossen wer-

den kann. So hält er grundsätzlich fest: »Denn allein daraus, daß ich nicht in der Lage

bin, zu erkennen, ob meine gegenwärtige Erfahrung, von der ich meine, sie sei von X,

auch tatsächlich eine Erfahrung von X ist, folgt ja nicht, daß ich niemals eine Erfahrung

von X haben könnte.«614 Die spezifisch religiösen Versuche, den Realismus zu erledi-

gen, scheitern nach Gäbs Diagnose daran, dass sie die im letzten Teilsatz des Zitats

ausgesagte Offenheit in eine Notwendigkeit verkehren und entsprechend davon aus-

gehen, die Falschheit des Realismus damit bewiesen zu haben. Gerade dies aber deckt

sich mit einer zentralen Einsicht meiner bisherigen Überlegungen, insofern es in mei-

nem Verständnis des radikalen Konstruktivismus gerade darauf ankommt, aus dieser

positivistischen Beweisspirale auszusteigen, weil die ontologische Neutralität ansons-

ten zu einem Solipsismus verkäme. Angesichts des Gäb-Zitats erinnere ich deshalb er-

neut daran, dass die radikalkonstruktivistische Option eine andere ist. Aber auch die

theologische Ergänzung dieses Programms wird von Gäbs Kritik nicht berührt, sofern

auch hier eine grundsätzliche Offenheit beibehalten wird, die etwa von Cupitts posi-

tivistischen Festlegungen abzugrenzen ist. In diesem Sinne werden meine bisherigen

Überlegungen von dem, was Gäb an den Konzeptionen von Cupitt und Co. kritisiert,

nicht entscheidend tangiert.

Als Ergebnis dieses Unterkapitels bleibt deshalb festzuhalten, dass das Religionsver-

ständnis der ersten Replik nur dann als antirealistisch aufgefasst werden sollte, wenn

darunter kein letztgewisser Anspruch auf vollständigeWiderlegung des Realismus sub-

sumiert wird.

5.1.2 Zweite Replik: Mystik

Neben den radikalkonstruktivistischen Aussagen zu Religiosität und Religion stehen

Bemerkungen zur Mystik. Beide Themenbereiche werden dabei unterschiedlich eng

miteinander verknüpft. So wird die Religiosität bei Ernst von Glasersfeld etwa unter

die Mystik subsumiert. Bei anderen Autor*innen lässt sich diese Zuordnung hingegen

611 Gäb illustriert dies an einemBeispiel: »EinMärchenmußnicht wahr sein, um etwas ausdrücken zu

können, aber die Tatsache, daß eine guteAnekdote tatsächlichwahr ist, vermindert auchnicht ihre

Bedeutung. Religiöser Glaube verliert also auch vor diesemHintergrundnichts, wenn er realistisch

verstanden wird.« Gäb, Wahrheit S. 177.

612 Vgl. ebd. S. 180.

613 Ebd. S. 187. Gäb bezieht sich hier auf ÜberlegungenAlvin Plantingas.

614 Ebd. S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

