5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

entzieht sich das vorgeschlagene Religiosititsverstindnis dem Zugriff realistischer Re-
ligionskritik. Damit ist aber selbstverstindlich nicht einfach jeder kritische Einwand
abgerdumt. Auch miissten iiber die zwei angefithrten Referenzautoren hinaus sicher
weitere Uberlegungen angestellt werden. Fiir den argumentativen Gang dieser Unter-
suchung diirften die wenigen Hinweise dieses Unterkapitels aber dennoch gentigen.

5.1.1.7 Einordnung und Abgrenzung: Religidser Antirealismus?
In dieser Untersuchung wurde bereits mehrfach darauf hingewiesen, dass es im Zuge
einer Beschiftigung mit dem radikalkonstruktivistischen Denken schlicht nicht még-
lich ist, alle Verbindungslinien aufzurufen, die sich in theoretischer Hinsicht ergeben.
In Kapitel 2.6. wurden dazu einige Anmerkungen gesetzt und gleichsam der Versuch
unternommen, zumindest einige Labels abzugrenzen. Zum Ende der ersten Replik zu
den radikalkonstruktivistischen Perspektiven auf Religion und Religiositit mdchte ich
erneut zu einem solchen Versuch ansetzen — wenngleich es diesmal nur um ein anderes
Label geht. Das in dieser ersten Replik bislang diskutierte Verstindnis von Religiositit
teilt nimlich Motive des sog. religidsen Antirealismus, wie er vor allem vom englischen
Religionsphilosophen Don Cupitt vertreten wird.5’> In diesem Kapitel werde ich Cu-
pitts Konzept kurz vorstellen und anschliefend von meinen bisherigen Uberlegungen
abgrenzen.>74

Cupitt geht von der Beobachtung aus, dass die meisten westlichen Religionen einen
realistischen Anspruch formulieren, der sich philosophiegeschichtlich vor allem aus der
Tradition des platonischen Denkens speist.>”> Fiir Cupitt gilt deswegen: »Der Gott des
realistischen philosophischen Theismus, der metaphysische Gott, das Uberwesen da
oben, wurde durch Platon erméglicht und stirbt mit ihm.«*7® Die Rede vom Tod Gottes
involviert hier zwei Aussageebenen. Zum einen wird damit eine zeitdiagnostische Be-
schreibung vorgenommen, zum anderen aber wird auch eine Bewertung vorgelegt. Es
geht Cupitt nicht nur darum, »dafd heute alle unsere grofen religiésen Uberlieferungen
dem Ende entgegengehen, so wie die einst sehr grofRen Religionen des antiken Meso-
potamien, Agyptens und Griechenlands in der Antike ein Ende gefunden haben.<57”
Es geht ihm auch darum, dass diese Entwicklung denkrichtig und begriiflenswert ist:

573 Cupitt kann als prominentester Vertreter dieser Stromung gelten. Um ihn herum hat sich aber
eine ganze Bewegung formiert, die als Sea of Faith Network besonders im englischsprachigen Raum
einige Aufmerksambkeit generiert hat. Zugunsten der Ubersichtlichkeit und Pragnanz werde ich
mich in diesem Unterkapitel ausschliefilich auf Cupitt beziehen.

574 Damitdocke ich die Uberlegungen auch an»die vor kurzem in Deutschland heftig gefiihrte Debat-
te um einen theologischen Realismus«an. Christian Tapp, Was heifst eigentlich »christlicher Wahr-
heitsanspruch«? In: Relativismus und christlicher Wahrheitsanspruch. Philosophische und theolo-
gische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/Miinchen 2020. S.139-157,
hier: S.142. Diese Debatte ordnet sich gewissermafen in die Auseinandersetzungen um Wissen-
schaftlichkeit und Freiheitsstatus der Theologie ein. Die von Tapp angefiihrten Beitrige von Be-
nedikt Kranemann, Magnus Striet und einigen anderen stehen zumindest in diesem Zusammen-
hang. Vgl. ebd. S.142.

575 Vgl. Don Cupitt, Nach Gott. Die Zukunft der Religionen. Ubers. v. Hans-Joachim Maass. Miinchen
2004. S. 66. [= Cupitt, Gott.]

576 Ebd.S.93.

577 Ebd.S.113.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access

323


https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Konstruktion von Verbindlichkeit

»Religiser Fortschritt laf3t sich nur erreichen, indem man alle biniren Gegensitze nie-

578 So sei es

derreifdt, mit denen die realistische Lehre von Gott erst erschaffen wurde.«
geradezu anachronistisch, dass etwa die christlichen Kirchen noch immer an einem
realistischen Gotteskonzept festhielten.>” Aber wie begriindet Cupitt seine Kritik des
Realismus? Er tut dies vor allem dadurch, dass er die realistische Wahrheitsvorstellung

infrage zieht. Seines Erachtens konne man erkennen,

dafd wir die Vorstellung aufgeben miissen, als warte da draufien eine stabile, vom Geist
unabhingige Weltordnung darauf, in einem gleichermafien stabilen und adaquaten
Vokabular korrekt beschrieben zu werden [..]. Das Hochste, das wir jetzt zu erreichen
hoffen kénnen, ist eine Form von Pragmatismus, welche die Idee objektiver Wahrheit
aufgegeben hat und sich in jeder Lebenslage mit Ausdrucksformen begniigt, mit de-

nen man einigermafen zurechtkommt — bis auf weiteres 58°

Schliefllich sehe man »immer nur und ausschliefdlich eine Welt-Sicht, eine Konstrukti-
on von Dingen, die wir selbst im Lauf der vergangenen Jahrhunderte und Jahrtausende
entwickelt haben.«*8! Cupitt konzipiert diese Weltsicht kollektiv. Die Verwendung der
ersten Person Plural spricht ebenso dafiir wie der Hinweis, die Konstruktion habe sich
tiber Jahrhunderte hinweg entwickelt. Aus der Beobachtung, dass das Verstindnis der
Welt abhingig von kollektiven Voreinstellungen ist, resultiert fiir Cupitt die Unmog-
lichkeit eines unverfilschten Blicks auf die Realitit an sich. Er verbindet dies mit einer
Handlungsoption: »Es gibt keine einzige grofde Wahrheit mehr, und es wird so etwas
auch nie mehr geben. Jetzt ist es besser, ein kleines personliches Repertoire verschiede-
ner Wahrheiten, Wege und Ziele zu bewahren, die man nach Belieben fiir sich nutzbar
machen kann.«5%?

Bei Cupitt treten zwei weitere Elemente hinzu. Erstens wird der Realismus nicht
nur als falsche Position ausgewiesen, ihm wird zudem auch ein Gefihrdungspotential
attestiert. Gib spricht hier von einem Schédlichkeitsargument®®? als dem Versuch, den
Realismus dadurch zu entkriften, dass seine Schidlichkeit nachgewiesen wird. Konkret
heifdt es bei Cupitt u.a.:

Der Grund, weshalb ein Autor wie Augustinus eine autoritare Gottesphilosophie so-
wohl aufbaut als auch demontiert, hat wiederum etwas mit Realismus zu tun. Als Erbe
der Tradition der griechischen Philosophie, als grofSer Kirchenmann und als Mitglied
der herrschenden Klasse weif Augustinus, dafk er Gottes objektive und vom Geist un-
abhingige Existenz lehren muR. In hochst unruhigen Zeiten ist es vor allem notwen-
dig, dafd das Volk von der objektiven Wahrheit des kirchlichen Glaubens iiberzeugt ist,

578 Ebd.S.84.

579 Vgl.ebd.S.63.

580 Ebd.S.103.

581 Ebd. S.141.

582 Ebd.S.115.

583 Vgl. Sebastian Gib, Wahrheit, Bedeutung und Glaube. Zum Problem des religiésen Realismus.
Miinster 2014. S.194. [= Gidb, Wahrheit.]

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

von der disziplinarischen Autoritdt der Kirche und den schrecklichen Sanktionen, die
sie fiir den Notfall bereithalt. Dem Volk muR Realismus beigebracht werden 584

Es darf fraglich bleiben, ob es argumentativ wirklich angezeigt ist, Augustinus ein poli-
tisches Kalkiil zu unterstellen, auch ist es angesichts der durchaus plausiblen Rede vom
Alltagsrealismus tiberaus diskutabel, ob dem Volk eine realistische Sicht wirklich eigens
beigebracht werden muss oder diese nicht vielmehr als Standardauffassung voraus-
gesetzt werden kann.*% Entscheidend ist an dieser Stelle, dass Cupitt das Unterdrii-
ckungspotential des Religidsen zu einem Subphinomen seiner realistischen Begriin-
dungsmoglichkeiten macht. Realistische Denkfiguren begiinstigen in dieser Lesart Un-
terdriickung, Gewalt und Co. — und dies eben auch im Namen der Religion. Der Dia-
gnose korrespondiert eine scharfe Rhetorik:

unsere alten Religionen [...] sind simtlich Hafimaschinen. Sie einen nur, indem sie tei-
len, und machen Menschen nur dann zu Gefdhrten, wenn sie deren Aggression nach
aufienlenken, gegen den dimonisierten Anderen. Der Ketzer, der Abtriinnige, der Hei-

de, der Ungliubige, der Gottesfeind, der schmutzige Auslinder [..].586

Auch hier taugt aber die Anmerkung, dass es sich um eine Denkfigur der Ableitung
handelt. Religionen verhalten sich nach Cupitt in der beschriebenen Weise, weil sie auf
realistischen Voraussetzungen aufbauen. Dieser Gedanke deckt sich weitgehend mit
entsprechenden Kritiken aus dem Raum des radikalen Konstruktivismus, die an frithe-
rer Stelle bereits thematisiert wurden. Zur Erinnerung zitiere ich erneut eine beson-
ders eindriickliche Aussage Maturanas: »Die mogliche Folge einer solchen Auffassung
besteht darin, dass Menschen anderen Menschen Gewalt antun. Sie rechtfertigen sich,
indem sie behaupten, sie besiflen einen privilegierten Zugang zu der Wahrheit oder
kimpften fiir ein bestimmtes Ideal.«>%

Zweitens lasst sich bei Cupitt ein positivistisches Moment beobachten. Er bleibt
nimlich nicht bei einer skeptischen Relecture der realistischen Anteile des Religiosen

stehen, sondern wendet die zuvor abgelehnte Wahrheitskategorie selbst an. Denn:

Eines wissen wir genau: dafd es keinen rational geordneten Plan in der Welt gibt, kei-
nen zu den grof3-angelegten Erzihlungen passenden vorgefertigtem Sinn des Lebens,
dem sich unser Leben miihelos anpassen kann. Ebenso sicher wissen wir, da es im
buchstiblichen Sinn keine iibernatiirliche Ordnung gibt und auch kein Leben | nach

dem Tod. Dieses Leben ist alles, was wir haben.>%8

584 Cupitt, Gott S. 84.

585 Auch Stavers These lautet in diesem Zusammenhang»that most, if not all, of us grow up as realists
in the Western world.« Staver, Skepticism S. 33.

586 Cupitt, Gott S.134. Die rhetorische Eskalation ist freilich nicht nur auf diese Passage beschrankt. So
spricht er bspw. von »kosmologische[m] Terrorismus« und »religiése[m] Terrorismus« (ebd. S. 144)
oder thematisiert eine »terroristische religiose Ideologie« (ebd. S.145) ohne sich bei alldem auf
Extreme wie den Islamischen Staat 0.4. zu beziehen. Es geht Cupitt nicht um gemeinhin als solche
angesehene Extreme, sondern eher darum, das Extreme im Alltiglichen aufzudecken.

587 Maturana/Porksen, Tun S. 45.

588 Cupitt, Gott S.140f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access

325


https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Konstruktion von Verbindlichkeit

Cupitt schaltet dieser Aussage weder eine mafigebliche Relativierung vor noch nach.

Er muss sich deshalb den Vorwurf gefallen lassen, eine Sonderstellung fiir sich in An-

spruch zu nehmen, die vom ansonsten behaupteten Wahrheitszweifel ausgenommen

bleibt.>®® Gerade in diesem letzten Aspekt deutet sich dabei eine zentrale Differenz

zwischen Cupitts religiésem Antirealismus und dem in dieser Arbeit vorgeschlagenen

Konzept an. Um aber eine saubere Differenzierung durchfithren zu kénnen, bedarf es

einiger weiterer theoretischer Anmerkungen zum religiésen Antirealismus, die auch

auf Cupitt Ricksicht nehmen, gleichsam aber iiber ihn hinausgehen. Ich beziehe mich

im Folgenden auf eine religionsphilosophische Studie von Sebastian Gib**°, an deren

Beginn eine nihere Beschiftigung mit dem Realismus steht, fiir den in Anlehnung an

Michael Dummett die folgende (analytische) Definition vorgeschlagen wird:

(1) Aussagen der strittigen Klasse sollten aufgrund einer auf Wahrheitsbedingungen
beruhenden Bedeutungstheorie verstanden werden.

(2) Der angemessene Wahrheitsbegriff ist streng objektiv: Alle Aussagen der strittigen
Klasse haben einen definiten Wahrheitswert.

(3) Der angemessene Wahrheitsbegriff ist evidenztranszendent: Der Wahrheitswert
einer Aussage ist vollig unabhingig von den Griinden des Fiir-Wahr-Haltens.

(4) Der angemessene Wahrheitsbegriff baut auf einer Konzeption von Referenz auf:
Wabhrheit besteht in der referentiellen Beziehung zwischen Sprache und Wirklichkeit.
(5) Fiir alle Aussagen der strittigen Klasse (iiber einen Gegenstandsbereich B) gilt: Alle
Satze der Form st referiert auf Gcsind wahr (oder falsch), wobei fir t alle Terme einge-

setzt werden konnen, die Gegenstinde aus B bezeichnen.®’

589

590

Diesen Punkt stellt —wenngleich in anderer Akzentuierung — auch Gab heraus: »Aufierdem mufd
man Cupitt vorwerfen, dafd sein Argument letztlich inkohérent ist, denn es verwirft den Realismus
aus Griinden, die genauso gegen seinen Antirealismus sprechen. So spricht Cupitt der Autonomie
selbst einen Wert zu, der grofier ist als der der Heteronomie, doch wie liefle sich eine solche Be-
vorzugung begriinden, wenn nicht durch objektive Werte?« Gab, Wahrheit S.196. Noch deutlicher
hebt Gab diesen Aspekt aber in der Auseinandersetzung mit Dewi Z. Phillips, einem weiteren re-
ligiésen Antirealisten, hervor: »Wiirde Phillips seine eigene Theorie ernst nehmen, so kénnte er
niemals in dieser Plattheit behaupten, bestimmte religiose Ideen seien falsch oder abergldubisch,
setzt doch eine solche Behauptung gerade die externen Standards der Bewertung voraus, die es
gemif dem Autonomie-Argument gar nicht geben kann.«Ebd. S. 170. Eine Ubertragung auf Cupitt
bietet sich an.

Auch hier beschranke ich mich also auf eine zentrale systematische Studie und flechte daneben
nur einige weitere Beitrage ein — wohlwissend, dass die Diskussion des religiosen Antirealismus
durchaus weitlaufiger ausfallt. Exemplarisch sei hierzu auf den folgenden Band hingewiesen: Eli-
sabeth Heinrich/Dieter Schonecker (Hg.), Wirklichkeit und Wahrnehmung des Heiligen, Schénen,
Guten. Neue Beitrage zur Realismusdebatte. Paderborn 2011.

Gab, Wahrheit S. 109f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Aus dieser Definition, die den Realismus als semantische Theorie versteht (4)°°2, lasst
sich wiederum ableiten, was als Antirealismus gelten kann.>® Dabei tun sich verschie-
dene Moglichkeiten auf. Gib unterscheidet vor allem zwischen einem starken und ei-
nem schwachen Antirealismus. Der Unterschied zwischen beiden ergebe sich dabei aus
der Frage, »ob die relevante semantische Theorie einen Wahrheitsbegriff enthilt oder
nicht.«*** Wihrend der schwache Antirealismus lediglich einer Verschiebung der Wahr-
heit vornehme, verabschiede sich ein starker Antirealismus ginzlich von dieser Katego-
rie. Als Vertreter letzterer Position wird im religiésen Kontext auch Cupitt angefiihrt.5%
Schwache religiése Antirealismen verortet Gib demgegeniiber vor allem in der Witt-

gensteinschen Philosophie und ihren Adaptionsversuchen.>%

Statt einer Totalabsage
an die Wahrheit werde hier in der Regel versucht, von den Eigenheiten verschiedener
Sprachspiele auf die Unvergleichbarkeit von Aussagen zu schliefRen, die verschiedenen

Sprachspielen angehoren. Gib verdeutlicht diese Position:

Der Glaubige und der Nicht-Glaubige verfiigen [..] nicht iber diesen gemeinsamen
Mafistab, so daft ihre Aussagen slch glaube, daR | es einen Cott gibtc und sch glaube
nicht, dafd es einen Gott gibts, so nahe sie sich auch zu sein scheinen, in Wirklichkeit
vollig verschieden sind [..].>%7

Kurzum: »Religiése Sprache, das religiése Sprachspiel, ist also selbst an eine bestimmte
Lebensform, ein bestimmtes Weltbild gebunden, und kann nur aus der Innenperspek-
tive bewertet oder kritisiert werden.«**® Damit aber geht nach Auffassung Gibs die
Gefahr einer Immunisierung einher.>

In seiner Untersuchung nimmt er nun eine Priifung verschiedener Argumente vor,
von denen aus antirealistische Positionen erreicht werden kénnen. Als erstes nennt er

das Autonomie-Argument, das er wie folgt nachzeichnet:

(1) Verschiedene Formen der Sprache (Sprachspiele) besitzen eine unterschiedliche
Grammatik.

(2) Die Grammatik religioser Sprache ist nicht identisch mit der Grammatik anderer
Sprachformen, z.B. wissenschaftlicher Sprache.

592 Dazu: »Es ist eine wichtige Konsequenz des semantischen Realismus, daf} der Gegenstand einer
Realismusdebatte nicht mehr die Existenz und die Existenzweise bestimmter Gegenstande ist,
sondern die Wahrheit von Aussagen in einem bestimmten Bereich. Wahrend beispielsweise ein
mittelalterlicher Universalienrealist die These vertreten wiirde, dafd abstrakte Entitdten tatsdch-
lichin einer gewissen Weise existieren, wiirde sein moderner semantisch-realistischer Nachfolger
behaupten, daf unsere Aussagen iiber abstrakte Gegenstinde streng wahr oder falsch sind und
dafd ihre Wahrheitsbedingungen nach einem evidenztranszendenten Wahrheitsbegriff gegeben
sind.«Ebd. S. 71.

593 Vgl.ebd. S.110.

594 Ebd.S.98.

595 Vgl. ebd. S.142-144.

596 Vgl.ebd.S.149.

597 Ebd.151f.

598 Ebd.S.152.

599 »Denn was sich positiv als Autonomie der religiésen Sprache bezeichnen at, kann man auch
negativ eine Immunisierungsstrategie nennen.« Ebd. S.172.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access

327


https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Konstruktion von Verbindlichkeit

(3) Also bildet religiose Sprache eine eigene Sprachform, d.h. religidse Sprache ist au-

tonom.®°°

Weiterhin geht er auf das religiése Argument ein:

(1) Wenn religiése Sprache realistisch interpretiert wird, dann mufd der Begriff F auf
eine bestimmte Weise verstanden werden.

(2) Diese Art, den Begriff F zu verstehen ist falsch (religiés inadidquat).

(3) Also darf religiose Sprache nicht realistisch interpretiert werden %!

Im Gegensatz zum Autonomie-Argument hebt dieses Argument auf spezifisch religise
Griinde ab. Konkret konne dies dann so ausschauen: »Wenn Gottes Existenz eine Tatsa-
che ist, wie der Realist behauptet, dann muf3 Gottes Existenz kontingent sein; das aber
ist mit einem religiosen Gottesbegriff nicht vereinbar, denn Gott existiert notwendig.
Also ist der Realismus falsch.«®°* Verschirft wird diese Denkfigur in Gibs Auffassung
durch das epistemische Argument:

(1) Gott ist kein Gegenstand der Erfahrung.

(2) Wenn Cott kein Gegenstand der Erfahrung ist, dann bezieht sich der Term >Gott<
auf nichts (i.e. nichts Reales).

(3) Wenn der Term >Gottcsich auf nichts (Reales) bezieht, dann ist Gott eine Konstruk-
tion.

(4) Wenn Cott eine Konstruktion ist, dann sind Aussagen (iber Cott nicht objektiv

wahr.603

In der Diskussion dieses Arguments geht Gib auch auf Positionen ein, die dem radika-
len Konstruktivismus hiufig unterstellt werden:

Alle Gegenstinde sind unsimmer nurin einer perspektivischen Abschattung gegeben,
doch daraus folgt nicht, dafd wir diese Gegenstdnde nicht erfahren kénnen. Im Gegen-
teil, die perspektivische Abschattung ist gerade ein signifikantes Merkmal von Erfah-
rung. Zu verlangen, daf ein Gegenstand nur erfahrbar sein soll, wenn er vollstindig
erfahrbar ist, hieRe, die Méglichkeit von Erfahrung iiberhaupt bestreiten.®%4

Gib versucht in dieser Weise ein Argument fiir einen religiésen Antirealismus zu be-
seitigen. Er ldsst dabei aber aufer Acht, dass es — zumindest radikalkonstruktivistisch
— tiberhaupt nicht auf den Schluss ankommt, man kénne definitiv keine reine Erfah-
rung von Gegenstinden erlangen. Vielmehr liegt hier ein metatheoretisches Problem
vor: Aus der Einsicht, dass man weder positiv noch negativ eine abschlieffende Aussage
iiber Gegenstinde, Tatsachen etc. treffen kann, wird gefolgert, dass man auf Aussagen
mit diesem Ziel lieber verzichten sollte. Konkret also wird die Forderung artikuliert,
ontologische Kategorien fallen zu lassen.

600 Ebd.S.169.
601 Ebd.S.174.
602 Ebd. S.179.
603 Ebd.S.185.
604 Ebd.S.188.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Gib nennt zwei weitere Argumente, die (vermeintlich) fiir einen religiésen Antirea-
lismus sprechen.®® Beide Argumente sind fiir den Gang dieser Untersuchung letzt-
lich unerheblich. Auf der Grundlage der bisherigen Differenzierungen ist es schon jetzt
moglich, das in dieser ersten Replik vorgeschlagene Religionsverstindnis einzuordnen.
Dieses fufit auf radikalkonstruktivistischen Uberlegungen, die zwar teils kritisch ange-
fragt werden, insgesamt aber doch als Grundlage der Uberlegungen dienen. Dazu zihlt,
dass sich die ontologische Neutralitit des radikalen Konstruktivismus auch in einem
entsprechenden Religiosititsverstindnis und auch in einer daran orientierten Theolo-
gie fortsetzt. Diese Absage an die Ontologie ist es aber, die mit dem Realismus konfli-
giert und dafir sorgt, dass es — gemessen an Gibs Kriterien — zu einer antirealistischen
Position kommt. Zunichst also ist hier die grundsitzliche und weniger die religions-
spezifische Perspektive von Interesse. Es geht um einen allgemeinen Antirealismus,
nicht um seine Begrenzung auf den Bereich des Religisen. Diese Differenzierung ist
entscheidend, weil sie auf die Moglichkeit aufmerksam macht, lediglich einen religi6-
sen Antirealismus zu vertreten, wihrend ansonsten realistisch argumentiert wird: »You
can thus be an irrealist about unicorns but a realist with regard to superstrings at the
lowest micro-level of the universe.«®®® Folglich besteht

[z]um einen [..] die Moglichkeit, Argumente aus dem religiésen Antirealismus selbst
zu entwickeln, die zeigen sollen, daf ein Realismus nicht mit bestimmten Aspekten
der Religion vereinbar ist oder daf bestimmte Aspekte nur aus einer antirealistischen
Perspektive angemessen erfafit werden konnen. Zum anderen konnte man versuchen,
den religiosen Antirealismus aus einem globalen Antirealismus abzuleiten und zu be-
haupten, was fiir die Welt als ganze gelte, miisse a fortiori auch fiir religise Sachver-
halte gelten.®®7

Hinsichtlich des hier diskutierten Religiosititsverstindnisses trifft also klar die zweite
Moglichkeit zu. Aus dem globalen Antirealismus des radikalen Konstruktivismus wird
ein religioser Antirealismus abgeleitet — zumindest auf der Beobachtungsebene zweiter

605 Zum einen das bereits erwahnte Schidlichkeitsargument (vgl. ebd. S. 194-197) und zum anderen das
existenzielle Argument (vgl. ebd. S.191-194).

606 Schirtl, Antirealism S.136. Das Beispiel funktioniert trotz der leichten semantischen Abweichung
(irrealist statt antirealist). Als prominentes Beispiel einer solchen Positionierung liefle sich Eugen
Drewermanns Haltung zu gewissen Glaubenssitzen wie der Auferstehung oder der Jungfrauen-
geburt anfiihren, weil hier der realistische Status einzelner religioser Aspekte in Zweifel gezogen
wird, ohne dass ein grundsatzlich antirealistischer Zug zu erkennen ware. Anstatt die Frage nach
dem Realitdtsgehalt nimlich auszuklammern, beantwortet er sie: »Alle Versuche, die Erzdhlung
von der Geburt des Herrn in der sogenannten Wirklichkeit der dufieren Tatsachen heimisch zu
machen, fithren im Grunde zu nichts. Ob der Stern von Bethlehem der Halleysche Komet war, ob
eine Konjunktion von Jupiter und Saturn im Sternbild der Fische eine Rolle fiir die mesopotami-
sche Astrologie spielte oder nicht, mag fir eine bestimmte duflere Neugier von Belang sein —ein
Stern, der an dem Ort eines Konigskindes wacht, ist nicht ein Gegenstand im Raum, sondern eine
Vision des Herzens. Desgleichen ist die>jungfrauliche Geburt, als mystisches Symbol, ein Wunder
der Seele, nicht des Leibes, eine | Wandlung und Verjiingung des Bewuftseins, keine dufRere Be-
gebenheit.« Eugen Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese. Bd 1: Die Wahrheit der Formen.
Traum, Mythos, Marchen, Sage und Legende. Olten 1984. S. 503f.

607 Gab, Wahrheit S.167.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access

329


https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Konstruktion von Verbindlichkeit

Ordnung. Im Rahmen funktionaler Religionsdefinitionen wird auf substantielle Fest-
legungen verzichtet und eine rein operationale Beschreibung vorgelegt. Insofern die-
ser Beschreibung aber die Relativierung als ein zentrales Kennzeichen beigefiigt wird,
wird auch die reine Operationalitit noch einmal kritisch reflektiert. Ganz im Sinne
des radikalen Konstruktivismus kann auch eine funktionale Religionsdefinition nim-
lich nicht einfach dazu iibergehen, substantielle Bezugsgrofien zu leugnen, weil da-
mit die ontologische Neutralitit aufgegeben wiirde. Auf der Ebene zweiter Ordnung
698 _ wird schlicht

angemerkt, dass iiber diese Substanzen nichts gesagt werden kann ohne nicht wie-

— auf der sich auch die Theologie als Wissenschaft bewegen sollte

der unter die Bedingungen von Operation und Funktion zu fallen. Darin aber liegt ja
keineswegs eine Eigentiimlichkeit der Religiositit. Vielmehr trifft der radikale Kon-
struktivismus in seiner Auseinandersetzung mit Religion und Religiositit hier selbst
den entscheidenden Punkt, indem Realitit und Gott parallelisiert werden (s.o.). Durch
diese Parallelisierung beider GréfRen soll die Unzuginglichkeit der Realitit illustriert
werden, zugleich aber kann damit (ob nun beabsichtigt oder nicht) auch die Maéglich-
keit einer Rede von Gott rehabilitiert werden. So wie es hinsichtlich der Realitit nim-
lich nur auf der Ebene der Beobachtung erster Ordnung einen Alltagsrealismus gibt, so
kann es dort doch ebenso zu einer (viablen) Alltagsreligiositit kommen, die durchaus
substantielle Vorstellungen verarbeitet. Erst im reflexiven Nachhinein wird die epis-
temologische Unterbestimmtheit dieser Einstellung problematisiert, dies aber eben in
einer umfassenden Perspektive: als globaler Antirealismus. In der zugewandten theo-
logischen Rezeption des radikalen Konstruktivismus ist vielfach erkannt worden, dass
gerade damit ein Potential fiir Theologie und Religiositit einhergeht, weil eine derarti-
ge Relativierung eben keine Exkludierung des Religiosen mehr erlaubt.®®® Kurzum: Die
ontologische Neutralitit gilt fiir einen personalen Gott, die Engel und den Teufel ebenso
wie fiir Gummibarchen, Baumstimme und Biergliser. In der Auseinandersetzung mit
ausgewihlten religiésen Paradoxien konnte dabei zudem gezeigt werden, dass religio-
se Traditionen selbst an zentralen Stellen ihrer Systematik durch die Einsetzung von
Paradoxien auf die menschliche Kontingenz in erkenntnistheoretischer Hinsicht hin-
weisen.®™© Die christliche Theologie ist etwa zentral auf die Erkenntnis verwiesen, dass
sich Gott nicht einfach fassen lisst — sie inkludiert in dieser Weise von sich aus ein
Moment, das antirealistisch interpretiert werden konnte. Dem grundstindigen Anti-
realismus des radikalen Konstruktivismus wird folglich ein spezifisch religiéses Motiv
hinzugefiigt. Entspricht dies aber dem von Gib vorgestellten religidsen oder epistemi-
schen Argument? Zutreffend weist Gib nach, dass beide Argumente an entscheidenden
Stellen vorschnelle Generalisierungen vornehmen. Im religidsen Argument ist es die Re-
de von der Falschheit, im epistemischen Argument der Bezug auf die Unmoglichkeit, Gott

608 Zu diesem Selbstverstindnis heiflt es etwa bei Wallich: »Eine Theologie, die sich auf einer dem
Radikalen Konstruktivismus parallelen Metaebene ansiedelt, muf sich als second order theology
verstehen, um den religiésen Diskurs beschreiben zu kdnnen. Indem sie selber Teil der Beschrei-
bung ist, kommen die Probleme der Selbstreferentialitit des Radikalen Konstruktivismus direkt
auf sie zu.« Wallich, Autopoiesis S. 356.

609 Vgl. dazu noch einmal Kap. 4.3.1.

610 Zum Versuch, iiber einen Antirealismus mit religiosen Paradoxien umgehen zu kénnen, vgl. An-
derson, Paradox S. 111-113.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

erfahren zu kénnen. Nur weil es nicht nétig sei, Religiositit realistisch zu erkliren, fol-
ge daraus nicht, dass es gleichsam falsch sein miisse, dies zu tun.®"! Weiterhin geht
es ihm darum, zu zeigen, dass es nicht zwangsliufig widerspriichlich sei, Gottes Exis-
tenz in Notwendigkeit zu denken.®'* Hinsichtlich des epistemischen Arguments fiigt er
hinzu, dass es vielmehr zu Widerspriichen fithre, die Transzendenz Gottes als volli-
ge Entzogenheit zu denken: »Die Annahme, daf} ein Wesen unendlich und damit auch
unendlich michtig sei, aber gleichzeitig nicht in der Lage, sich mitzuteilen, erscheint
widerspriichlich.«® Gib wendet sich mit diesen Anfragen letztlich gegen einen posi-
tivistischen Zug antirealistischer Religionskonzeptionen, insofern er nur zeigen will,
dass ein realistischer Zugang durch die beiden Argumente nicht ausgeschlossen wer-
den kann. So hilt er grundsitzlich fest: »Denn allein daraus, daf3 ich nicht in der Lage
bin, zu erkennen, ob meine gegenwirtige Erfahrung, von der ich meine, sie sei von X,
auch tatsichlich eine Erfahrung von X ist, folgt ja nicht, daf} ich niemals eine Erfahrung
von X haben kénnte.«®™ Die spezifisch religiésen Versuche, den Realismus zu erledi-
gen, scheitern nach Gibs Diagnose daran, dass sie die im letzten Teilsatz des Zitats
ausgesagte Offenheit in eine Notwendigkeit verkehren und entsprechend davon aus-
gehen, die Falschheit des Realismus damit bewiesen zu haben. Gerade dies aber deckt
sich mit einer zentralen Einsicht meiner bisherigen Uberlegungen, insofern es in mei-
nem Verstindnis des radikalen Konstruktivismus gerade darauf ankommt, aus dieser
positivistischen Beweisspirale auszusteigen, weil die ontologische Neutralitit ansons-
ten zu einem Solipsismus verkidme. Angesichts des Gib-Zitats erinnere ich deshalb er-
neut daran, dass die radikalkonstruktivistische Option eine andere ist. Aber auch die
theologische Erginzung dieses Programms wird von Gibs Kritik nicht berithrt, sofern
auch hier eine grundsitzliche Offenheit beibehalten wird, die etwa von Cupitts posi-
tivistischen Festlegungen abzugrenzen ist. In diesem Sinne werden meine bisherigen
Uberlegungen von dem, was Gib an den Konzeptionen von Cupitt und Co. kritisiert,
nicht entscheidend tangiert.

Als Ergebnis dieses Unterkapitels bleibt deshalb festzuhalten, dass das Religionsver-
stindnis der ersten Replik nur dann als antirealistisch aufgefasst werden sollte, wenn
darunter kein letztgewisser Anspruch aufvollstindige Widerlegung des Realismus sub-
sumiert wird.

5.1.2 Zweite Replik: Mystik

Neben den radikalkonstruktivistischen Aussagen zu Religiositit und Religion stehen
Bemerkungen zur Mystik. Beide Themenbereiche werden dabei unterschiedlich eng
miteinander verkniipft. So wird die Religiositit bei Ernst von Glasersfeld etwa unter
die Mystik subsumiert. Bei anderen Autor*innen lisst sich diese Zuordnung hingegen

611 Gabillustriert dies an einem Beispiel: »Ein Marchen mufs nicht wahr sein, um etwas ausdriicken zu
konnen, aber die Tatsache, daf eine gute Anekdote tatsachlich wahrist, vermindert auch nichtihre
Bedeutung. Religidser Glaube verliertalso auch vor diesem Hintergrund nichts, wenn er realistisch
verstanden wird.« Gidb, Wahrheit S.177.

612 Vgl.ebd. S.180.

613  Ebd.S.187. Gib bezieht sich hier auf UberlegungenAlvin Plantingas.

614 Ebd.S.188.

hittps://dol.org/10.14361/9783839462171-025 - am 14.02.2026, 16:57:10. /dele Access

331


https://doi.org/10.14361/9783839462171-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

