AUFSATZE

Paul Tiedemann

»Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« in der Debatte
zum Flichtlingsschutz

Zur Dechiffrierung des machiavellistischen Codes

1. Einleitung

Seit Bundeskanzlerin Angela Merkel am 14. September 2015 die Grenzen 6ffnen lief}, um
bis einschlieflich Mirz 2016 insgesamt 857.066 Fliichtlinge, die auf der Balkanroute ste-
ckengeblieben und mit deren Versorgung Ungarn und Osterreich iiberfordert waren,
nach Deutschland einreisen zu lassen,? ist unter Juristen ebenso wie unter Philosophen
eine heftige Debatte tiber die Frage entflammt, ob diese Entscheidung richtig war oder
falsch. Von den Kritikern werden dabei nicht nur staatsrechtliche’ und im engeren Sinne
flichtlingsrechtliche* Griinde vorgetragen, sondern auch solche, die weniger dem Recht
als vielmehr der Ethik zuzuordnen sind. Insbesondere greifen auch Juristen — moglicher-
weise in Ermangelung wirklich {iberzeugender rechtlicher Argumente — auf ethische Er-
wagungen zuriick. Dabei fillt auf, dass sich Kritiker der Politik Merkels in ithren Argu-
mentationen gern der Topoi »Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« bedienen.
In diesem Aufsatz soll es darum gehen, anhand exemplarischer Texte aus der Flucht-
lingsdebatte, die sich dieser Topoi bedienen, die Funktionsweise und Bedeutung von
»Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« aufzukliren. Dabei werde ich zunichst

1 Die Balkanroute war faktisch am 9. Mirz 2016 geschlossen. Statistische Zahlen tiber die Zahl der
Registrierungen nach dem EASY-System (§ 41 AsylG) liegen aber nur fiir ganze Monate vor.

2 Zu den Zahlen vgl. Bundeszentrale fur politische Bildung, Zahlen zu Asyl in Deutschland
v. 14.3.2018, Abschnitt ,EASY-Zahlen: Registrierte Asylsuchende (2014-2016) — https://www.bpb.
de/politik/innenpolitik/flucht/218788/zahlen-zu-asyl-in-deutschland#Registrierungen. Die Zahlen
sind nicht zuverlissig und liegen wahrscheinlich niedriger, weil Mehrfachmeldungen und spitere
Weiter- und Riickreisen nicht alle erfasst worden sind.

3 Udo Di Fabio, Migrationskrise als foderales Verfassungsproblem, Bonn 2016 — http://www.bayern.
de/wpcontent/uploads/2016/01/Gutachten_Bay_DiFabio_formatiert.pdf; vgl auch die Erwiderung
von Jiirgen Bast/Christoph Moeller, Dem Freistaat zu gefallen: Uber Udo Di Fabios Gutachten zur
staatsrechtlichen Beurteilung der Fliichtlingskrise, VerfBlog 2016/1/16 — verfassungsblog.de/dem-fr
eistaat-zum-gefallen-ueber-udo-di-fabios-gutachten-zur-staatsrechtlichenbeurteilung-der-fluechtlin
gskrise/.

4 Vgl. dazu zahlreiche Beitrige in Otto Depenheuer/Christoph Grabenwarter (Hrsg.), Der Staat in
der Fluchtlingskrise. Zwischen gutem Willen und geltendem Recht, 2. Aufl., Paderborn (Ferdinand
Schoningh), 2017.

DOI: 10.5771/0023-4834-2018-4-402

.72.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. @ Inhalt.
Erlaubnis untersagt, T ‘mit. far oder In '



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

Paul Tiedemann - »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Fliichtlingsschutz 403

offen lassen, ob diese beiden Ausdriicke tiberhaupt Begriffe bezeichnen. Ich werde also
auf jede semantische Interpretation verzichten und mich auf die Untersuchung der Prag-
matik beschrinken (II.). Erst in einem zweiten Schritt werde ich dann anhand der Be-
griffsgeschichte die Semantik aufzukliren versuchen (IIL.). Es wird sich zeigen, dass die
eigentliche Funktion und Relevanz der genannten Ausdriicke allein auf der pragmati-
schen Ebene liegen, wihrend der semantische Befund eher diirftig ist.

II. Die Pragmatik von »Gesinnungsethik« und » Verantwortungsethik«

Zu jenen juristischen Kritikern der Merkelschen Fliichtlingspolitik, die mit den Begriffen
»Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« operieren, gehoren der Gottinger Vol-
ker- und Europarechtler Frank Schorkopf,’ der Kolner Staatsrechtslehrer und Rechtsphi-
losoph Otto Depenheuer® und der Bonner Staatsrechtler und Rechtsphilosoph Josef
Isensee.’

Bei Schorkopf steht »Gesinnungsethik« in einem Zusammenhang mit »Romantik« und
»deutscher Sondermoral«. Der Gegenbegriff ist hier nicht »Verantwortungsethik«, son-
dern »normativer Realismus«. Romantik und Gesinnungsethik stehen fir ein falsches
Denken, das sich irrationalen Geftuhlen verdankt. Diese Gefiihle verlangen danach,
,Deutschland zum sicheren Hafen fiir Menschen zu machen, die dem fraglos bestehen-
den, weltweiten Leid entkommen wollen“. Dabei handele es sich um eine ,,Sondermo-
ral“, die Deutschland den anderen europiischen Staaten in einer autoritiren Weise auf-
zwingen wolle. Den Ausdruck »normativer Realismus« erldutert Schorkopf nicht niher.
Gewohnlich versteht man unter Realismus eine Geisteshaltung, die niichtern zur Kennt-
nis nimmt, was der Fall ist. Zu dem, was niichtern betrachtet der Fall ist, gehort nach
Schorkopfs eigener Einschitzung auch das ,fraglos bestehende weltweite Leid*. Indessen
soll diese Wahrnehmung nicht handlungsleitend werden. Das ist mit »normativ« gemeint.
»Gesinnungsethik« ist die (falsche) Gegenposition zu dieser Art »normativem Realis-
mus«. Gesinnungsethiker sind danach also Leute, fiir die das fraglos bestehende weltwei-
te Leid handlungsrelevant ist und irgendwie dazu auffordert, etwas dagegen zu tun, in-
dem man etwa das Leiden jener, die vor diesem Leid geflohen sind, mildert und den Be-
troffenen Schutz gewihrt. Man konnte geneigt sein zu vermuten, dass »Gesinnungs-
ethik« eine moralische Haltung bezeichnet, wihrend ihr Gegenteil, der »normative Rea-
lismus«, eher die Haltung der Amoralitit bezeichnet. Aus Schorkopfs Diktion wird aber
deutlich, dass er genau diese Gegentiberstellung vermeiden will. Einerseits kritisiert er
zwar die gesinnungsethische Moralisierung des politischen Handelns, andererseits klassi-
fiziert er die Moral der Gesinnungsethiker als autoritire Sondermoral. Was eine Sonder-
moral ist, erldutert er leider nicht, aber es ist klar, dass dieses Wort eine Abwertung ent-
halt. Man ist geneigt, an die ,Sondermoral der Mafia zu denken. Jedenfalls wirft Schor-
kopf der Gesinnungsethik einerseits die Orientierung an moralischen Standards vor,
spricht ihr aber andererseits echte Moralitit ab. Auf diese Weise gelingt es ihm, den amo-

5 Frank Schorkopf, Das Romantische und die Notwendigkeit eines normativen Realismus, in: Depen-
heuer/Grabenwarter (Fn. 4), 13 (14 ff.).

6 Otto Depenheuer, Fliichtlingskrise als Ernstfall des menschenrechtlichen Universalismus, in: De-
penheuer/Grabenwarter (Fn. 4), 20 (32).

7 Josef Isensee, Menschenwiirde: Rettungsinsel in der Fluchtlingsflut? Zur Leistungsfahigkeit des
Art. 1 Abs. 1 GG fiir die Rechtspraxis, in: Depenheuer/Grabenwarter (Fn. 4), 233 (244).

.72.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. @ Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

404 K] 51(2018) Heft 4

ralischen ,,normativen Realismus“ im Verhaltnis zur Gesinnungsethik aufzuwerten: Weil
auch die Gesinnungsethik moralisch defizitir ist, fillt es nicht ins Gewicht, dass der nor-
mative Realismus explizit amoralisch ist. »Gesinnungsethik« steht also fiir eine scheinbar
moralische Haltung, die in Wirklichkeit nicht moralisch ist, sondern Moralitit nur vor-
tauscht und daher keinen Einwand gegen den »normativen Realismus« darstellt.

Fiir Depenheuer vertreten Gesinnungsethiker nicht eine Sondermoral, sondern die
,reine Moral“. Von der ,reinen Moral® wird zugleich mitgeteilt, dass sie ,moralisch un-
zulinglich® sei, also unmoralisch. Ahnlich wie bei Schorkopf wird der Gesinnungsethik
ein Standpunkt zugeordnet, der sowohl der Standpunkt der Moral ist als auch zugleich
der Standpunkt der Unmoral. Gesinnungsethik ist also eine unmoralische Moral. Auch
hier kommt man tber diesen offensichtlichen Widerspruch nur dadurch hinweg, dass
man statt von einer unmoralischen Moral von einer vorgetiuschten Moral oder einer
Scheinmoral spricht. Der ,Riickzug® auf diese Scheinmoral besteht nach Depenheuer in
der Verweigerung von Verantwortung fiir die Folgen des eigenen Handelns. Eine solche
Haltung diirfte in der Tat als unmoralisch zu qualifizieren sein. Gesinnungsethiker sind
danach also Menschen, die keine Verantwortung fiir die Folgen ihrer Handlungen tiber-
nehmen, aber gleichzeitig so tun, als handelten sie aus moralischen Griinden.

Ein weiteres Element von Gesinnungsethik ist nach Depenheuer der Unwille oder die
Unfahigkeit, Entscheidungen zu treffen. Gesinnungsethik zeichnet sich danach offenbar
dadurch aus, dass notwendige Entscheidungen entweder aufgeschoben (Prokrastination)
oder aus Angst Uberhaupt nicht getroffen werden (Decidophobie). Gesinnungsethik
scheint also etwas mit psychischen Storungen zu tun zu haben.

Schliefllich zeichnen sich Gesinnungsethiker nach Depenheuer auch noch dadurch aus,
dass sie der ,reinen Gesinnung® folgen und das ,geltende Recht” ignorieren. Die ,reine
Gesinnung“ ist offenbar eine emotionale Stimmung, die nicht unter der Kontrolle der
Betroffenen steht und deshalb zwischen ,Hosianna“ und , Kreuzigt ihn“ schwankt. Ge-
sinnungsethiker sind danach also Leute, die sich nicht an das geltende Recht halten, son-
dern stattdessen von blinden Emotionen fremdgesteuert werden. Diese irrationale
Fremdsteuerung ist zugleich dadurch bestimmt, dass angesichts einer gegebenen Pro-
blemlage keine Entscheidungen getroffen werden.

Die Assoziation von Gesinnungsethik mit rational nicht kontrollierter Emotionalitit
zeigt sich auch bei Josef Isensee. Die Ursache dieses Kontrollverlustes sieht er darin, dass
der Gesinnungsethiker ,im Massenphinomen des Menschenzustroms das Gesicht des
einzelnen Flichtlings [sieht], das Mitleid heischt.“ Dieser Haltung setzt er die des von
Vernunft gesteuerten und nur an Wahrheit interessierten Verantwortungsethikers entge-
gen, der ,,die Massen mit ihrem Bedarf [sicht], mit den Chancen und den Risiken, die sie
dem Land bringen®. Gesinnungsethiker haben also den einzelnen Menschen im Blick, al-
so die individuelle Person mit ihren subjektiven Rechten und ihrem personalen Wert.
Diese Blickrichtung gilt als irrational. Der Verantwortungsethiker sieht dagegen nur die
Masse und in der Masse nur Objekte, die keine eigenen Anspriiche haben. Wie mit diesen
Massen umzugehen ist, hingt von einer Kosten/Nutzen-Kalkulation ab, bei der aus-
schliefllich die Interessen des Landes eine Rolle spielen, die mit den Schutzersuchen der
Massen konfrontiert ist. Diese Sichtweise gilt als rational.

Der Kieler Philosophieprofessor Konrad Ott fithrt den Ausdruck »Gesinnungsethik«
ebenfalls als Gegensatz von »Verantwortungsethik« ein. Deutlicher als Isensee handelt es

.72.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. @ Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

Paul Tiedemann - »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Fliichtlingsschutz 405

sich bei ihm um miteinander konkurrierende Moraltheorien.® Eine Moraltheorie ist eine
Theorie dartiber, was Inhalt der Moral ist. Eine Moraltheorie antwortet auf die Frage,
was wir tun sollen, wenn wir moralisch handeln wollen. Moraltheorien liefern gewisser-
maflen die Axiome einer ethischen Argumentation und unterscheiden sich voneinander
durch die Verschiedenheit der Axiome, von denen sie ausgehen. Obwohl zwischen den
Zeilen mehr als deutlich wird, dass Otts eigene Sympathien eher dem gehort, was er Ver-
antwortungsethik nennt, trifft er keine explizit ausgewiesene und begrindete Entschei-
dung, sondern versucht auszubuchstabieren, was fiir den Umgang mit Flichtlingen her-
auskommt, wenn man der einen oder der anderen Moraltheorie folgt.

Nach dem, was Ott unter Gesinnungsethik versteht, seien Staaten moralisch verpflich-
tet, alle Flichtlinge aufzunehmen, soweit sie es bei Aufbietung aller Krifte vermogen.’
Die Gesinnungsethik fordere insoweit ein ,moralisches Heldentum®.!1® Jedem miisse
Schutz gewihrt werden, der irgendwie in Not sei. Das betreffe nicht nur politische Ver-
folgung, sondern jede Art von Stigmatisierung, Armut, prekiren Lebensumstinden, Per-
spektivlosigkeit, Suizidgefihrdung etc.!!

Verantwortungsethik bestimmt Ott als ,nicht gesinnungslos, aber stiarker konsequen-
tialistisch“.!2 Das deckt sich mit Isensees Hinweis darauf, dass fiir den Verantwortungs-
ethiker nicht das einzelne Individuum zihlt, sondern nur die Massen, also statistische
Groflen. Allerdings verkennt Ott offensichtlich den konsequentialistischen Ansatz inso-
fern, als er bestimmte Interessen (die des eigenen Staates) als privilegiert ansieht und nicht
die Interessen aller Betroffenen in gleicher Weise berticksichtigt. Nur so kann er zu dem
Ergebnis kommen, nur eine eher enge Auslegung der anerkennenswerten Fluchtgriinde
sei mit Verantwortungsethik kompatibel.!> Aber auch eine enge Auslegung gerechtfertig-
ter Asylgrinde fithre nicht zu einem Schutzanspruch. Vielmehr miisse es im Ermessen
des Aufnahmestaates liegen, ob er Asyl gewihrt oder nicht.!* Vor allem seien Staaten
nicht verpflichtet, Feriensiedlungen, Hotels, Jugendherbergen, Zweitwohnungen oder
Tagungszentren fir Flichtlinge zur Verfigung zu stellen. Vielmehr sei es verantwor-
tungsethisch unvertretbar, Unterktnfte fir Fliichtlinge bereitzustellen, wenn dadurch die
Nachbargrundstiicke einen Wertverlust erleiden.!®

Diese Inhaltsbestimmungen von Gesinnungsethik und Verantwortungsethik sind in-
dessen einigermaflen verwirrend. Die Gesinnungsethik wird so dargestellt, als ginge es
ithr um die Beseitigung allen Leidens und damit um die Maximierung des Guten in der
Welt. Das aber sind gemeinhin eigentlich die Charakteristika einer konsequentialistischen
Ethik, von der die Gesinnungsethik doch gerade das Gegenteil sein soll.!® Die Verant-
wortungsethik beschreibt Ott demgegeniiber als eine solche, nach der das Eigeninteresse

8 Konrad Ott, Zuwanderung und Moral, Stuttgart (Reclam) 2016.
9 Ott (Fn. 8), 20.

10 Ott (Fn. 8), 23.

11 Ott (Fn. 8), 26f.

12 Ott (Fn. 8), 52.

13 Ott (Fn. 8), 53.

14 Ott (Fn. 8), 61.

15 Ott (Fn. 8), 63.

16 Rainer W. Trapp, Systematische Klassifikation und vergleichende Betrachtung der wichtigsten
Ethiktypen unter dem Gesichtspunkt ihrer Eignung als allgemein akzeptable Handlungsrichtlini-
en, Grazer Philosophische Studien 35/1 (1989), 123 {f.; Peter Singer, Die drinnen und die draufien,
in: Frank Dietrich (Hrsg.), Ethik der Migration. Philosophische Schliisseltexte, Berlin (Suhrkamp)
2017, 60ff.

.72.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. @ Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

406 K] 51(2018) Heft 4

der Akteure die dominante Rolle spielt. Verantwortungsethik im Sinne von Ott scheint
also eher eine moralkritische Position oder eine die Moral negierende Haltung zu sein.
Das aber ist eine Haltung, die Schorkopf und Depenheuer eher der Gesinnungsethik zu-
ordnen, indem sie diese Haltung als eine solche beschreiben, die jegliche moralische Ver-
antwortlichkeit negiert und die nur ihren spontanen Gefithlen und Stimmungen folgt.

Konrad Otts Verwendung der Ausdriicke »Gesinnungsethik« und »Verantwortungs-
ethik« ist also zum einen in sich widerspriichlich und zum anderen steht sie in einem Ge-
gensatz zu der Verwendungsweise bei den zitierten Juristen. Das zeigt, dass es unter den
Verwendern der besagten Ausdriicke keine Einigkeit tiber die Semantik ihrer Ausdriicke
gibt, wohl aber Einigkeit tiber die Pragmatik. »Gesinnungsethik« fungiert pragmatisch
als abwertender Ausdruck fir eine Haltung, die man nicht teilt. »Gesinnungsethik« ist
immer schon etwas Falsches. »Verantwortungsethik« ist dagegen ein Ausdruck, mit dem
man sich selbst eine positiv konnotierte Haltung zuschreibt, die durch ein ausgeprigtes
Verantwortungsbewusstsein gekennzeichnet ist. Wem gegentiber diese Verantwortlich-
keit besteht und wofir sie besteht, wird von Verantwortungsethikern eher selten deutlich
ausgesprochen. Bei Isensee und Ott wird es aber schon deutlich: Verantwortungsethiker
sind verantwortlich fir die Wahrung der eigenen individuellen oder kollektiven Interes-
sen des Aufnahmestaates und seiner Biirger und nicht fir die Interessen von schutzsu-
chenden Flichtlingen.

Indessen lasst sich eine Haltung, die ausschliefflich die eigenen Interessen fiir relevant
halt und die die diesen entgegengesetzten Interessen anderer von vornherein fiir irrele-
vant erklirt, schwerlich als eine moralische Haltung klassifizieren. Es handelt sich viel-
mehr um eine amoralische Haltung. Das weckt den Verdacht, dass es sich bei der Amora-
litdt, die Verantwortungsethiker ihren gesinnungsethischen Gegnern unterstellen, mogli-
cherweise um eine Art Projektion handelt: Nicht die Gesinnungsethiker sind es, denen
Amoralitit zum Vorwurf gemacht werden kann, sondern die so genannten Verantwor-
tungsethiker selber. Verantwortungsethik wire dann also gar keine Ethik, sondern das
Gegenteil davon.

Diese Vermutung wird durch einige andere Auferungen Konrad Otts bestitigt. So be-
hauptet er etwa, eine Flichtlingspolitik halte schon dann verantwortungsethischen Erfor-
dernissen stand, wenn sie mit dem gerade geltenden positiven Volkerrecht vereinbar sei.'”
Nach Ortt ist es also ein Merkmal von Verantwortungsethik, dass die Moral am Mafistab
des positiven Rechts evaluiert wird, und nicht, wie es sonst allgemein ublich ist, das
Recht am Mafistab der Moral. Da das positive Recht das Ergebnis von friedlich ausgetra-
genen Interessenkonflikten auf der Basis von Kompromissen ist, wobei die Ergebnisse
letztlich von den in der Welt herrschenden realpolitischen Machtverhiltnisse abhingen,
ist nach diesem Verstindnis die Moral Ausdruck der zu Normen geronnenen faktischen
Machtverhiltnisse. Damit verliert die Moral zugleich ihre Funktion als Mafistab der Kri-
tik dieser Verhiltnisse.'$

17 Ott (Fn. 8), 61. Ott iibersicht, dass es gerade nicht dem geltenden Volkerrecht entspricht, dass nur
der Staat als Verfolgungsakteur in Betracht kommt, Das mag ihm als Nichtjuristen verziehen sein.
Vgl. aber UNHCR, Handbuch tiber Verfahren und Kriterien zur Feststellung der Fliichtlingsei-
genschaft, Wien (Neudruck) 2003, Rn. 65.

18 Recht und Moral sind voneinander unabhingige autonome Systeme. Dem steht nicht entgegen, der
Moral die Funktion der Kritik bestehender Machtverhiltnisse und des herrschenden Rechts zuzu-
sprechen. Das bestreitet auch und insbesondere der Rechtspositivismus nicht. Er betont allerdings,
dass moralische Argumente nicht schon dadurch, dass sie sich auf das Recht beziehen, zu juridi-

.72.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. @ Inhalt.
r mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

Paul Tiedemann - »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Fliichtlingsschutz 407

Der Gedanke, dass Moral nicht der Maf3stab der Kritik an Recht und Politik ist, son-
dern von Recht und Politik iiberhaupt erst erzeugt wird, wird auch an der AufSerung
Otts deutlich, wonach bei der Frage, ob Flichtlingen Schutz gewihrt werden sollte, die
faktisch vorhandene Xenophobie der Bevolkerung zu beriicksichtigen sei. Xenophobie
sel zwar an sich unmoralisch, aber Moral geniefle bei der Abwigung aller Griinde des
Fiir und Wider von Flichtlingsschutz keinen Vorrang.!” Es sei eben nur ein Gesichts-
punkt unter anderen. Fiir Ott liegt darin gerade der Unterschied zwischen »Gesinnungs-
ethik« und »Verantwortungsethik«. Erstere zeichne sich dadurch aus, dass moralische
Gesichtspunkte stets Vorrang vor anderen Griinden hitten wie z.B. vor Grinden der
kulturellen Tradition, des isthetischen Geschmacks oder der 6konomischen Kosten.Z
Fir die Verantwortungsethik gelte das hingegen nicht. Danach liefere Moral keinen
obersten und letzten Handlungsmafistab, sondern nur gewisse Handlungsvorschlage,
tiber deren Annahme oder Verwerfung eine Abwigung mit anderen, auflermoralischen
Gesichtspunkten zu entscheiden habe. Dass wir {iberhaupt moralische Gesichtspunkte
mit ins Kalkil ziehen, scheint fir Ott dem Umstand geschuldet zu sein, dass wir auf-
grund von Gefiihlen dazu neigen, uns von der Moral leiten zu lassen, auch wenn das un-
verniinftig oder eben auch unverantwortlich ist. Deshalb appelliert Ott an die ,morali-
sche Grofle“, die der Verantwortungsethiker dadurch zeige, dass er tapfer ,iber die
Schatten der eigenen moralischen Impulse® springe ,und sich in der schwierigen Kunst
des Nein-Sagens® {ibe.2! Hier gibt es offensichtliche Uberschneidungen mit Depenheuers
Rede von der ,moralisch unzulinglichen“ reinen Moral (Gesinnungsethik), der eine
Nicht-Moral (Verantwortungsethik) entgegengesetzt wird, und Isensees Verantwor-
tungsethik der Vermassung des Individuums, durch die das moralische Subjekt ver-
schwindet und mit ihm auch die moralische Verantwortung.

Dieser Begriff von »Verantwortungsethik« bezeichnet also eine ,Ethik der Anti-
Ethik®, bzw. eine Ethik, die sich selbst verneint. Das macht nur Sinn, wenn man den
Ausdruck »Ethik« in »Verantwortungsethik« als Mittel der Verschleierung deutet. Ver-
schleiert werden soll der Umstand, dass hier iiberhaupt keine Ethik vorliegt, sondern rei-
ner Machiavellismus. Das bestitigt die These von Kurt Bayertz, dass die Position der
Amoralitit sich nicht offentlich vertreten lasse (und daher im offentlichen philosophi-
schen Diskurs auch nicht widerlegt werden miisse).?? Sie kann sich nur behaupten, wenn
sie verschleiert und inkognito auftritt. Allein diesem Zweck dienen die Topoi »Gesin-
nungsethik« und »Verantwortungsethik«.

Von diesem Gesichtspunkt aus erhellt auch, was Konrad Ott meint, wenn er die Ver-
antwortungsethik als ,stirker konsequentialistisch® bezeichnet.?> Das Wort »Konse-
quentialismus« ist eine Sammelbezeichnung fur die verschiedenen Varianten des Utilita-
rismus.?* Zu diesen Varianten gehort auch die des britischen Philosophen Henry Sidg-

schen Argumenten, also zu Bestandteilen der Rechtsordnung werden, vgl. etwa Hans Kelsen, Rei-
ne Rechtslehre. Studienausgabe der 2. Auflage 1960, hrsg. v. Matthias Jestaedt, Tiibingen (Mohr
Siebeck) 2017, 751.

19 Ott (Fn. 8), 65.

20 Ott (Fn.8), 32.

21 Ott (Fn. 8), 89.

22 Kurt Bayertz, Warum tiberhaupt moralisch sein, 2. Aufl., Miinchen (C. H. Beck) 2014, 253 ff.

23 Ott (Fn. 8), 52.

24 Der Ausdruck wurde von Elisabeth Anscombe geprigt, die damit eher abwertend die verschiede-
nen Varianten des Utilitarismus bezeichnen wollte, vgl. Elisabeth Anscombe, Moderne Moralphi-
losophie, in: G. Grewendorf/G. Meggle (Hrsg.), Seminar: Sprache und Ethik, Frankfurt/M. (Suhr-
kamp)1974, Anm. 7 zu S. 228.

4 .73216.36, am 18.012026, 111608, © Inhalt.
Erlaubnis untersagt, mt, for oder In \,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

408 K] 51(2018) Heft 4

wick, der neben Jeremy Bentham und John Stuart Mill zu dem Dreigestirn der utilitaris-
tischen Griinderviter zahlt.?> Sidgwick vertrat die Auffassung, dass der Utilitarismus kei-
ne Moral fir die Massen darstelle. Es handele sich vielmehr um eine Moral der politi-
schen Eliten, die nur dann funktioniere, wenn sie geheim ausgeiibt werde. So sei es nétig,
offentlich die Regel zu vertreten, dass Folter verboten sei. In der politischen Praxis konne
es aber durchaus richtig sein, jemanden zu foltern, sofern dies geheim gehalten werden
konne.2® Bernard Williams hat diese Lehre als , Gouverneurs-Utilitarismus® bezeichnet.?”
Es handelt sich um eine Art zu denken, die ihren literarischen Ursprung bei Niccolo Ma-
chiavelli hat.

Machiavellistischem Denken entspricht es, Moral nur fiir Privatleute gelten zu lassen,
die sich in ihren privaten Beziehungen von moralischen Gefiihlen steuern lassen mogen.
Menschen in politischen Machtpositionen diirfen sich dagegen nicht von ihren Gefiihlen
bestimmen lassen, sondern allein von ihrem an Eigeninteressen orientierten Verstand.?
Politische Machthaber miissen sich selbst zu der Fahigkeit erziehen, nicht allein nach
moralischen Gesetzen zu handeln, sondern davon nur in den Fillen selektiven Gebrauch
zu machen, in denen dies niitzlich ist. Der Machiavellismus ist gewissermafien eine Son-
dermoral fiir Politiker, die sie von allen moralischen Restriktionen befreit. Die Selbstzu-
schreibung von »Verantwortungsethik« ermoglicht es ihnen, diesen Umstand zu ver-
schleiern. Der Ausdruck »Gesinnungsethik« erlaubt es thnen zugleich, von sich ablen-
kend ihren Gegnern die Haltung gefihlsduseliger Amoralitit zu unterstellen, um sie zu
diskreditieren.

Die Topoi »Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« gehoren zur Sprache der
Macht. Diese Sprache wird von Zynikern gesprochen, die politische Macht erringen oder
sichern wollen, sowie von jenen, die sich den Michtigen als juristische oder philosophi-
sche Spezialisten dienstbar machen wollen. An der Benutzung der beiden Topoi (ohne
Anfihrungszeichen) kann man erkennen, dass die Sprecher einer dieser beiden Kategori-
en zuzurechnen sind. Beide Topoi gehoren nicht zum aktiven Sprachschatz von Angela
Merkel. Was Schorkopf, Depenheuer, Isensee und Ott der Bundeskanzlerin letztlich vor-
werfen, ist, dass sie im Herbst 2015 diesen machiavellistischen Anforderungen nicht ge-
recht geworden und als zynischer Machtmensch versagt hat.

Indessen lasst sich der Machiavellismus unter den Vorzeichen von Volkssouverinitit
und Demokratie kaum noch als Sondermoral der Michtigen rechtfertigen. In die Rah-
menbedingungen vertretbarer heutiger Sozialethik lassen sich Ideen nicht einfligen, nach
denen Herrscher entweder als bindungslose Subjekte im Naturzustand vorgestellt wer-
den oder als Eigentlimer ihrer Untertanen, die diesen gegentiber ein eher sachenrechtlich
zu verstehendes Verhiltnis haben. Solche Vorstellungen passen nicht zu zeitgendssischen
Vorstellungen von Legitimitit und Herrschaft. Otts Appell an die ,moralische Grofle®,
die der Verantwortungsethiker aufbringen musse, indem er tapfer ,iber die Schatten der
eigenen moralischen Impulse® springt ,und sich in der schwierigen Kunst des Nein-Sa-
gens® Ubt, lasst sich also nicht als eine Art Moral besonderer Art rechtfertigen. Es han-
delt sich schlicht um die Absage an jegliche Form von Moral und damit nicht um eine
bestimmte Art von Ethik, sondern um die Negation von Ethik.

25 Anton Hiigli/Byung-Cul Han, Utilitarismus, in: J. Ritter/K. Griinder/G. Gabriel (Hrsg.), Histori-
sches Handbuch der Philosophie, Bd. 11, Darmstadt (WBG) 2001, Sp. 503 (505).

26 Henry Sidgwick, The Methods of Ethics, 7. Aufl., London (Macmillan) 1907 (Nachdruck 1962),
490.

27 Bernard Williams, Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg (Rotbuch) 1999, 155.

28 Niccolo Machiavelli, Il Principe (1513), Kap. XV.

.72.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. @ Inhalt.
Erlaubnis untersagt, T ‘mit. far oder In '



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

Paul Tiedemann - »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Fliichtlingsschutz 409

Was dies in letzter Konsequenz bedeutet, zeigt sich an der erschreckenden Parallele,
die Otts Appell zu einer Rede Heinrich Himmlers aufweist, die dieser 1943 in Posen ge-
halten hat. Darin stellte er seine SS-Gruppenfiihrer ebenfalls vor die Aufgabe, ihre mora-
lischen Impulse heroisch zu tiberwinden und tapfer und aufopferungsvoll den Massen-
mord an den europiischen Juden zu vollziehen.?’

Wenn »Verantwortungsethik« fiir Amoralitat steht, dann erschliefit sich zwanglos die
Bedeutung von »Gesinnungsethik«. Der Ausdruck bezieht sich dann nimlich auf eine
Ethik, die fur Moralitat steht. Allerdings: Der Ausdruck ,Ethik, die fiir Moralitat“ steht,
ist ein Pleonasmus, und als solcher kann er kaum erhellen, ob und inwieweit der Aus-
druck »Gesinnungsethik« einen echten Inhalt hat, ob es sich also um einen Begriff han-
delt, dem eine hinreichend klare Bedeutung zukommt, ob er also zu mehr taugt als zur
Abwertung des Gegners in der Sprache des politischen Zynismus.

I1I. Die Semantik von »Gesinnungsethik«

Anhand der Begriffsgeschichte des Ausdrucks »Gesinnungsethik« lisst sich zeigen, dass
der Ausdruck tatsichlich keinen Begriff bezeichnet. Es handelt sich vielmehr um ein vol-
lig sinnfreies Wort.

Die idealtypische Unterscheidung von Gesinnungsethik und Verantwortungsethik
geht auf Max Weber zuriick. Weber hat dieses Begriffspaar in einem Vortrag eingefiihre,
den er im Jahre 1919 auf Einladung des Freistudentischen Bundes in Bayern gehalten
hat.’*® Der Gesinnungsethiker ist nach Weber ein Mensch, der sich an moralische Normen
deshalb hilt, weil sie moralisch gut sind, und nicht deshalb, weil sein Handeln nach die-
sen Normen gute Folgen hat: ,Der Christ tut recht und stellt den Erfolg Gott anheim.“
Nun bedeutet Recht tun und den Erfolg Gott anheimstellen keineswegs Gleichgultigkeit
gegentliber den Folgen einer Handlung. Es gibt vielmehr in der ganzen Philosophiege-
schichte kein einziges ethisches Konzept, das die Folgen von Handlungen fiir irrelevant
erklart hitte.’! Deshalb gibt es auch niemanden, der den Ausdruck »Gesinnungsethik«
zur Selbstbezeichnung verwendet. Die verschiedenen Moraltheorien unterscheiden sich
nur darin, welche Art von Folgen sie fiir relevant halten. Im Falle des Utilitarismus sind
das die Folgen fiir den Zustand der (leidensfahigen) Welt. Es geht also um Folgen, die im
Hinblick auf diesen Zustand statistische Bedeutung haben. Fiir die deontologische Mo-
raltheorie geht es dagegen um die Folgen fiir jene, denen gegeniiber ein besonderes
Pflichtenverhaltnis besteht, und fiir den Eudimonismus (Tugendethik) geht es um die
Folgen fiir das Gelingen des guten Lebens des handelnden Akteurs.

Webers Ansicht, dass es eine Ethik gibe, fiir die die Handlungsfolgen irrelevant sind,
geht mit hoher Wahrscheinlichkeit auf den Einfluss Max Schelers zuriick, der sich in sei-
nem drei Jahre vor Webers Vortrag veroffentlichten Hauptwerk sehr kritisch mit der Mo-

29 Heinrich Himmler, Rede bei der SS-Gruppenfithrertagung in Posen am 4. Oktober 1943, in: Se-
kretariat des Internationalen Militargerichtshofs (Hrsg.), Der Prozess gegen die Hauptkriegsver-
brecher vor dem Internationalen Militirgerichtshof, Niirnberg 1948, Bd XXIX, Dokument 1919-
PS, S. 110ff.

30 Max Weber, ,Politik als Beruf (1919), in: ders, Gesammelte politische Schriften, hrsg. v. Johannes
Winckelmann, 5. Aufl., Ttibingen (Mohr Siebeck) 1988, 505 ff. (550) — http://www.zeno.org/Soziol
ogie/M/Weber,+Max/Schriften+zur+Politik/Politik-+als+Beruf.

31 Jorg Schroth, Deontologie und die moralische Relevanz der Handlungskonsequenzen, Zphil-
Forsch 63/1 (2009), 55 ff. (62); s.a. Andreas Funke, Das Flichtlingsrecht zwischen Menschenrecht,
Hilfspflicht und Verantwortung, JZ 2017, 533 (536).

.72.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. @ Inhalt.
Erlaubnis untersagt, T ‘mit. far oder In '



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

410 K] 51(2018) Heft 4

raltheorie Immanuel Kants auseinandergesetzt hat. Scheler war es, der in seiner Polemik
gegen Kant den Ausdruck »Gesinnungsethik« gepragt hat. Er verwendete ihn von An-
fang an mit dem Wertattribut ,falsch“.’> Max Scheler schreibt:

» Eine vollige Verkebrung der Wahrheit wird aber von der falschen Gesinnungsethik
dann erreicht, wenn es ihr zum blofSen Zielinhalte des Wollens wird, in der Handlung
die Gesinnung zur Aufweisung zu bringen, anstatt dass das Handeln unmittelbar auf
die Verwirklichung eines bestimmten Wertes gerichtet ist und nur aus der Gesinnung
herausfliefSt und von ibr innerlich regiert wird. An diese Grenze scheint uns Kant mit
seinem Satze gelangt zu sein: der wahrhaft Gute sei derjenige, dem z.B. bei einer Hilfe-
leistung es nur darauf ankomme, seine Pflicht zu tun, nicht aber so, ,als ob ihm an der
Wirklichkeir des fremden Wobles etwas gelegen waire‘. In diesem Satze ist die falsche
Gesinnungsethik fast bis zur Absurditit gesteigert. Das Wollen von etwas, an dessen
Wirklichkeir uns nichts gelegen ist, ist, [...] ein Wille, ,der das nicht will, was er will".
Das von Kant geforderte Verbalten ist also iiberhaupt unmaoglich. “3

In der Literatur ist wiederholt festgestellt worden, dass Scheler hier einem grundlegenden
und, wie Schmidhauser schreibt, ,grob leichtfertigen Missverstindnis der Ethik Kants
aufgesessen ist.>* Anlass zu diesem Missverstindnis bieten verschiedene Stellen aus Kants
Werken. Am deutlichsten belegt dies vielleicht ein Zitat aus seiner Grundlegung zur Me-
taphyszk der Sitten : ,[...] das Wesentlich-Gute [...] besteht in der Gesinnung, der Erfolg
mag sein, welcher er wolle.“%

Indessen geht Schelers Kritik vollstindig an dem vorbei, was Kant hier mit Gesinnung
gemeint hat. Hintergrund der Kantischen Auflerung ist die Idee, dass das Wesen der Mo-
ral darin besteht, nur solchen Handlungsmaximen zu folgen, die man zu einem allgemei-
nen Gesetz machen, also universalisieren kann (,kategorischer Imperativ®). Es spielt fir
Kant keine Rolle, ob und warum jemand welche Folgen anstrebt oder zu vermeiden
sucht. Entscheidend ist allein, ob die Handlungsmaxime, der er folgt, sich nach Mafigabe
des Kategorischen Imperativs rechtfertigen lisst. Darauf muss die moralische Gesinnung
gerichtet sein. Im Sinne dieser Gesinnung mag der Erfolg dann sein, welcher er wolle, so-
lange die Achtung vor dem Universalisierungsprinzip das Motiv der Handlung ist. Kant
ignoriert also keineswegs die Folgen einer Handlung. Es geht ihm vielmehr um die Kla-
rung der Frage, was eine Handlung zu einer moralischen Handlung macht. Das aber ist
das Motiv, aus dem heraus die Handlung erfolgt. Moralisch handelt, wer aus Pflicht han-
delt, und nicht schon, wer nur pflichtgemdf! handelt.>® Aus Pflicht handelt, wer von der
Achtung fiir das Universalisierungsprinzip motiviert wird und daher aus einer ethischen
Gesinnung heraus handelt. Erfolgt eine mit der Moral kompatible Handlung dagegen aus
anderen Motiven, so ist sie gleichwohl nicht wertlos, denn sie ist ja immer noch pflichtge-

32 Hans Reiner, Gesinnungsethik, in: Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Worterbuch der Philoso-
phie Bd. 3, Darmstadt (WBG) 1974, Sp. 5391.

33 Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle (Niemeyer) 1916,
120. Die ohne Quellenangabe als Kant-Zitat gekennzeichnete Textstelle habe ich in den Werken
Kants nicht finden konnen.

34 Eberhard Schmidhiuser, Gesinnungsethik und Gesinnungsstrafrecht, in: Karl Lackner u.a. (Hrsg.),
FS Wilhelm Gallas zum 70. Geburtstag, Berlin (de Gruyter) 1973, 81 (83); s.a. Inga Romer, Das
Begehren der reinen praktischen Vernunft. Kants Ethik in phinomenologischer Sicht, Hamburg
(Meiner) 2018, 215.

35 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 2. Aufl., Riga (Hartknoch) 1786, 43.

36 Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Riga (Hartknoch) 1788, 144.

.73216.36, am 18.012026, 111608, © Inhalt.
Erlaubnis untersagt, mt, for oder In \,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

Paul Tiedemann - »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Fliichtlingsschutz 411

mafS. Es handelt sich aber eben nicht um eine moralische Handlung, sondern vielmehr
um eine, die durch Prinzipien bestimmt wird, die Kant der Rechtslehre zuordnet. Das
sind jene Prinzipien, ,unter denen die Willkiir des einen mit der Willkiir des Anderen
nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden kann“.3” Ob
man eine bestimmte Handlungsmaxime als allgemeines Gesetz wollen kann, hingt natiir-
lich von nichts anderem als den Folgen ab, die ein solches Gesetz hitte. Das gilt nicht nur
fiir Gesetze im Sinne des Rechts (Rechtslehre), sondern natiirlich auch fiir solche im Sin-
ne der Moral (Tugendlehre).

In einem allgemeineren Sinne, also losgelost von der Ethik Kants, hat Ernst Troeltsch
im Jahre 1902 den Begriff der Gesinnung (nicht der Gesinnungsethik!) verwendet.*®
Troeltsch geht der Frage nach, worin das Wesen der christlichen Ethik zu sehen sei. Da-
bei unterscheidet er zwischen dem Inhalt der Moral und dem Motiv zum moralischen
Handeln. Was den Inhalt angeht, so sieht er nichts, was das Christentum dazu Besonde-
res beitragen konnte, weil die Inhalte der Moral traditionell tiberliefert seien. Das Chris-
tentum liefere aber die entscheidende Gesinnung, nimlich das Motiv der Gottesliebe, aus
dem heraus allein die Frage zu beantworten sei, warum man tiberhaupt moralisch han-
deln solle. Gesinnung bezieht sich nach Troeltsch also ganz losgelost von Kant auf die
Motive moralischen Handelns und nicht auf die Moraltheorien, die angeben, was der In-
halt der Moral ist. Es geht nicht um Gesinnungsethik als Moraltheorie, sondern um ethi-
sche Gesinnung, nicht um die Frage, was wir tun sollen, sondern um die Frage, warum
wir es tun sollen. Die ethische Gesinnung antwortet auf die Warum-Frage, und zwar da-
hingehend, dass wir aus Pflicht handeln sollen, also wegen der Moral und nicht nur
pflichtgemaf, also in blof} duflerlicher Uberelnstlmmung mit moralischen Normen.

Es war wohl Leonhard Nelson, der ein Jahr, nachdem Max Scheler den Begriff gepragt
hatte, und zwei Jahre vor Max Webers Vortrag von Gesinnungsethik sprach und dabei im
Unterschied zu Schelers spiterer Deutung keine Moraltheorie, sondern die ethische Ge-
sinnung meinte:

» Pflichterfiillung ist nur méglich auf Grund eigener Einsicht des Handelnden in seine
Pflicht. Dies ist das Prinzip der sittlichen Autonomie. Es folgt unmittelbar aus dem Be-
griff der Pflicht. Gehorsam aber besteht ans der Befolgung von Befehlen ohne Riick-
sicht daranf, was der Handelnde als seine Pflicht erkennt. Anleitung zum Gehorsam ist
daber Anleitung zum nicht-sittlichen Handeln. [...] Nicht besser steht es mit dem Ver-
such, durch Verbeiffung von Lohn und Androbung von Strafe die Menschen erziehen
zu wollen. Die Moralitit einer Handlung hingt von der Gesinnung des Handelnden
ab, d.h. davon, ob sein Wille auf das gerichtet ist, was er als seine Pflicht erkannt hat.
Dies ist das Prinzip der Gesinnungsethik. “%

Nelson spricht hier also von Gesinnungsethik, wo eigentlich von ethischer Gesinnung die
Rede sein sollte. Das Wort »Gesinnungsethik« lsst eher an eine bestimmte Art von Mo-

37 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten — Rechtslehre, 2. Aufl., Konigsberg (Nicolovius) 1798, 33.

38 Ernst Troeltsch, Grundprobleme der Ethik. Erortert aus Anlaf von Hermanns Ethik, ZThK 12/2
(1902), 44.

39 Leonhard Nelson, Erziechung zum Knechtsgeist (1917), in: ders., Gesammelte Schriften in neun
Binden, hrsg. v. Paul Bernays u.a., Bd. VIII, Hamburg (Meiner) 1971, 453. In diesem Sinne ver-
wendet den Ausdruck auch: Jorg Schroth, Der voreilige Schluss auf den Nonkonsequentialismus
in der Nelson- und Kant-Interpretation, in: Uwe Meixner/Albert Newen (Hrsg.), Philosophiege-
schichte und logische Analyse/Logical Analysis and History of Philosophy Bd. 6: Geschichte der
Ethik, Paderborn (mentis) 2003, 123 ff.

.73216.36, am 18.012026, 111608, © Inhalt.
Erlaubnis untersagt, mt, for oder In \,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

412 K] 51(2018) Heft 4

raltheorie denken, die sich von anderen Ethiken durch ihren Inhalt unterscheidet. Ethi-
sche Gesinnung aber bezieht sich auf Moral schlechthin und nicht auf bestimmte Inhalte.
Deshalb ist der Ausdruck »Gesinnungsethik« irrefithrend. Er provoziert irrigerweise die
Frage danach, was denn der Inhalt einer Ethik sei, die nicht Gesinnungsethik ist. Diese
Frage ist aber unsinnig.

IV. Schluss

Die vorstehenden Uberlegungen sollten gezeigt haben, dass es so etwas wie eine Moral-
theorie namens Gesinnungsethik nicht gibt. Deshalb ist es sinnlos, nach dem Inhalt der
Moral im Geiste einer solchen Gesinnungsethik zu fragen. Ebenso sinnlos ist es, nach
dem Inhalt einer Moraltheorie zu fragen, die eine Alternative zur Gesinnungsethik dar-
stellen wiirde. Wenn wir uns nicht tiber den Inhalt der Moral verstindigen wollen, son-
dern die Frage stellen, warum wir moralisch handeln sollen, dann sollten wir tiber die
ethische Gesinnung sprechen, aber nicht tiber Gesinnungsethik. Die Frage, warum wir
eine ethische Gesinnung haben sollten, wird durch keine Lehre beantwortet, die als Ge-
sinnungsethik firmieren konnte. Denn die Frage, warum wir moralisch handeln sollten,
liegt logischerweise jenseits der Moral. Es kann keinen moralischen Grund geben, mora-
lisch zu handeln. Der Ausdruck »Gesinnungsethik« referiert also nicht nur nicht auf eine
Moraltheorie, sondern auch nicht auf eine Theorie moralischer Motivation. Er ist inhalt-
lich leer. Er hat keine Semantik und ist daher keine Bezeichnung fiir einen Begriff.

Bei Nelson ist Gesinnungsethik keine Moraltheorie, sondern Ausdruck der Zustim-
mung zu der Forderung, aus ethischer Gesinnung zu handeln und nicht nur aus legalisti-
schen Griinden. Diese Verwendungsweise hat sich jedoch zu Recht nicht durchgesetzt.
Befiirworter einer ethischen Einstellung sprechen von ethischer Gesinnung, aber nicht
von »Gesinnungsethik«. So wird dieser Ausdruck heute nur noch von Autoren verwen-
det, die sich polemisch gegen die ethische Gesinnung aussprechen. Die Verwendung der
Vokabel »Gesinnungsethik« gilt der Abwertung der ethischen Gesinnung und damit je-
ner Menschen, die sich davon in threm Handeln bestimmen lassen wollen. Diese pejorati-
ve Wertung gilt nicht einer bestimmten Moraltheorie, sondern der Moral tiberhaupt. Wer
in seiner Rede den Ausdruck »Gesinnungsethik« verwendet, gibt damit zu erkennen,
dass er der Amoralitit das Wort redet, obwohl seine Ausdrucksweise gerade dies zu ver-
schleiern sucht, indem er sich selbst als »Verantwortungserhiker« bezeichnet. »Gesin-
nungsethik« und »Verantwortungsethik« sind Vokabeln aus der Sprache des Machiavel-
lismus. Diese Sprache wird von Zynikern gesprochen, die andere auf der Grundlage von
Manipulation, nicht von Legitimation beherrschen wollen. Vor Menschen, die diese To-
pot in ihrer Rhetorik verwenden, sollte man auf der Hut sein.

4 .73216.36, am 18.012026, 111608, © Inhalt.
Erlaubnis untersagt, mt, for oder In \,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

