
AUFSÄTZE

Paul Tiedemann

»Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« in der Debatte
zum Flüchtlingsschutz

Zur Dechiffrierung des machiavellistischen Codes

Einleitung

Seit Bundeskanzlerin Angela Merkel am 14. September 2015 die Grenzen öffnen ließ, um
bis einschließlich März 20161 insgesamt 857.066 Flüchtlinge, die auf der Balkanroute ste-
ckengeblieben und mit deren Versorgung Ungarn und Österreich überfordert waren,
nach Deutschland einreisen zu lassen,2 ist unter Juristen ebenso wie unter Philosophen
eine heftige Debatte über die Frage entflammt, ob diese Entscheidung richtig war oder
falsch. Von den Kritikern werden dabei nicht nur staatsrechtliche3 und im engeren Sinne
flüchtlingsrechtliche4 Gründe vorgetragen, sondern auch solche, die weniger dem Recht
als vielmehr der Ethik zuzuordnen sind. Insbesondere greifen auch Juristen – möglicher-
weise in Ermangelung wirklich überzeugender rechtlicher Argumente – auf ethische Er-
wägungen zurück. Dabei fällt auf, dass sich Kritiker der Politik Merkels in ihren Argu-
mentationen gern der Topoi »Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« bedienen.

In diesem Aufsatz soll es darum gehen, anhand exemplarischer Texte aus der Flücht-
lingsdebatte, die sich dieser Topoi bedienen, die Funktionsweise und Bedeutung von
»Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« aufzuklären. Dabei werde ich zunächst

I.

1 Die Balkanroute war faktisch am 9. März 2016 geschlossen. Statistische Zahlen über die Zahl der
Registrierungen nach dem EASY-System (§ 41 AsylG) liegen aber nur für ganze Monate vor.

2 Zu den Zahlen vgl. Bundeszentrale für politische Bildung, Zahlen zu Asyl in Deutschland
v. 14.3.2018, Abschnitt „EASY-Zahlen: Registrierte Asylsuchende (2014-2016)“ – https://www.bpb.
de/politik/innenpolitik/flucht/218788/zahlen-zu-asyl-in-deutschland#Registrierungen. Die Zahlen
sind nicht zuverlässig und liegen wahrscheinlich niedriger, weil Mehrfachmeldungen und spätere
Weiter- und Rückreisen nicht alle erfasst worden sind.

3 Udo Di Fabio, Migrationskrise als föderales Verfassungsproblem, Bonn 2016 – http://www.bayern.
de/wpcontent/uploads/2016/01/Gutachten_Bay_DiFabio_formatiert.pdf; vgl auch die Erwiderung
von Jürgen Bast/Christoph Moeller, Dem Freistaat zu gefallen: Über Udo Di Fabios Gutachten zur
staatsrechtlichen Beurteilung der Flüchtlingskrise, VerfBlog 2016/1/16 – verfassungsblog.de/dem-fr
eistaat-zum-gefallen-ueber-udo-di-fabios-gutachten-zur-staatsrechtlichenbeurteilung-der-fluechtlin
gskrise/.

4 Vgl. dazu zahlreiche Beiträge in Otto Depenheuer/Christoph Grabenwarter (Hrsg.), Der Staat in
der Flüchtlingskrise. Zwischen gutem Willen und geltendem Recht, 2. Aufl., Paderborn (Ferdinand
Schöningh), 2017.

DOI: 10.5771/0023-4834-2018-4-402

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


offen lassen, ob diese beiden Ausdrücke überhaupt Begriffe bezeichnen. Ich werde also
auf jede semantische Interpretation verzichten und mich auf die Untersuchung der Prag-
matik beschränken (II.). Erst in einem zweiten Schritt werde ich dann anhand der Be-
griffsgeschichte die Semantik aufzuklären versuchen (III.). Es wird sich zeigen, dass die
eigentliche Funktion und Relevanz der genannten Ausdrücke allein auf der pragmati-
schen Ebene liegen, während der semantische Befund eher dürftig ist.

Die Pragmatik von »Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik«

Zu jenen juristischen Kritikern der Merkelschen Flüchtlingspolitik, die mit den Begriffen
»Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« operieren, gehören der Göttinger Völ-
ker- und Europarechtler Frank Schorkopf,5 der Kölner Staatsrechtslehrer und Rechtsphi-
losoph Otto Depenheuer6 und der Bonner Staatsrechtler und Rechtsphilosoph Josef
Isensee.7

Bei Schorkopf steht »Gesinnungsethik« in einem Zusammenhang mit »Romantik« und
»deutscher Sondermoral«. Der Gegenbegriff ist hier nicht »Verantwortungsethik«, son-
dern »normativer Realismus«. Romantik und Gesinnungsethik stehen für ein falsches
Denken, das sich irrationalen Gefühlen verdankt. Diese Gefühle verlangen danach,
„Deutschland zum sicheren Hafen für Menschen zu machen, die dem fraglos bestehen-
den, weltweiten Leid entkommen wollen“. Dabei handele es sich um eine „Sondermo-
ral“, die Deutschland den anderen europäischen Staaten in einer autoritären Weise auf-
zwingen wolle. Den Ausdruck »normativer Realismus« erläutert Schorkopf nicht näher.
Gewöhnlich versteht man unter Realismus eine Geisteshaltung, die nüchtern zur Kennt-
nis nimmt, was der Fall ist. Zu dem, was nüchtern betrachtet der Fall ist, gehört nach
Schorkopfs eigener Einschätzung auch das „fraglos bestehende weltweite Leid“. Indessen
soll diese Wahrnehmung nicht handlungsleitend werden. Das ist mit »normativ« gemeint.
»Gesinnungsethik« ist die (falsche) Gegenposition zu dieser Art »normativem Realis-
mus«. Gesinnungsethiker sind danach also Leute, für die das fraglos bestehende weltwei-
te Leid handlungsrelevant ist und irgendwie dazu auffordert, etwas dagegen zu tun, in-
dem man etwa das Leiden jener, die vor diesem Leid geflohen sind, mildert und den Be-
troffenen Schutz gewährt. Man könnte geneigt sein zu vermuten, dass »Gesinnungs-
ethik« eine moralische Haltung bezeichnet, während ihr Gegenteil, der »normative Rea-
lismus«, eher die Haltung der Amoralität bezeichnet. Aus Schorkopfs Diktion wird aber
deutlich, dass er genau diese Gegenüberstellung vermeiden will. Einerseits kritisiert er
zwar die gesinnungsethische Moralisierung des politischen Handelns, andererseits klassi-
fiziert er die Moral der Gesinnungsethiker als autoritäre Sondermoral. Was eine Sonder-
moral ist, erläutert er leider nicht, aber es ist klar, dass dieses Wort eine Abwertung ent-
hält. Man ist geneigt, an die „Sondermoral“ der Mafia zu denken. Jedenfalls wirft Schor-
kopf der Gesinnungsethik einerseits die Orientierung an moralischen Standards vor,
spricht ihr aber andererseits echte Moralität ab. Auf diese Weise gelingt es ihm, den amo-

II.

5 Frank Schorkopf, Das Romantische und die Notwendigkeit eines normativen Realismus, in: Depen-
heuer/Grabenwarter (Fn. 4), 13 (14 ff.).

6 Otto Depenheuer, Flüchtlingskrise als Ernstfall des menschenrechtlichen Universalismus, in: De-
penheuer/Grabenwarter (Fn. 4), 20 (32).

7 Josef Isensee, Menschenwürde: Rettungsinsel in der Flüchtlingsflut? Zur Leistungsfähigkeit des
Art. 1 Abs. 1 GG für die Rechtspraxis, in: Depenheuer/Grabenwarter (Fn. 4), 233 (244).

403 Paul Tiedemann · »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Flüchtlingsschutz 403

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


ralischen „normativen Realismus“ im Verhältnis zur Gesinnungsethik aufzuwerten: Weil
auch die Gesinnungsethik moralisch defizitär ist, fällt es nicht ins Gewicht, dass der nor-
mative Realismus explizit amoralisch ist. »Gesinnungsethik« steht also für eine scheinbar
moralische Haltung, die in Wirklichkeit nicht moralisch ist, sondern Moralität nur vor-
täuscht und daher keinen Einwand gegen den »normativen Realismus« darstellt.

Für Depenheuer vertreten Gesinnungsethiker nicht eine Sondermoral, sondern die
„reine Moral“. Von der „reinen Moral“ wird zugleich mitgeteilt, dass sie „moralisch un-
zulänglich“ sei, also unmoralisch. Ähnlich wie bei Schorkopf wird der Gesinnungsethik
ein Standpunkt zugeordnet, der sowohl der Standpunkt der Moral ist als auch zugleich
der Standpunkt der Unmoral. Gesinnungsethik ist also eine unmoralische Moral. Auch
hier kommt man über diesen offensichtlichen Widerspruch nur dadurch hinweg, dass
man statt von einer unmoralischen Moral von einer vorgetäuschten Moral oder einer
Scheinmoral spricht. Der „Rückzug“ auf diese Scheinmoral besteht nach Depenheuer in
der Verweigerung von Verantwortung für die Folgen des eigenen Handelns. Eine solche
Haltung dürfte in der Tat als unmoralisch zu qualifizieren sein. Gesinnungsethiker sind
danach also Menschen, die keine Verantwortung für die Folgen ihrer Handlungen über-
nehmen, aber gleichzeitig so tun, als handelten sie aus moralischen Gründen.

Ein weiteres Element von Gesinnungsethik ist nach Depenheuer der Unwille oder die
Unfähigkeit, Entscheidungen zu treffen. Gesinnungsethik zeichnet sich danach offenbar
dadurch aus, dass notwendige Entscheidungen entweder aufgeschoben (Prokrastination)
oder aus Angst überhaupt nicht getroffen werden (Decidophobie). Gesinnungsethik
scheint also etwas mit psychischen Störungen zu tun zu haben.

Schließlich zeichnen sich Gesinnungsethiker nach Depenheuer auch noch dadurch aus,
dass sie der „reinen Gesinnung“ folgen und das „geltende Recht“ ignorieren. Die „reine
Gesinnung“ ist offenbar eine emotionale Stimmung, die nicht unter der Kontrolle der
Betroffenen steht und deshalb zwischen „Hosianna“ und „Kreuzigt ihn“ schwankt. Ge-
sinnungsethiker sind danach also Leute, die sich nicht an das geltende Recht halten, son-
dern stattdessen von blinden Emotionen fremdgesteuert werden. Diese irrationale
Fremdsteuerung ist zugleich dadurch bestimmt, dass angesichts einer gegebenen Pro-
blemlage keine Entscheidungen getroffen werden.

Die Assoziation von Gesinnungsethik mit rational nicht kontrollierter Emotionalität
zeigt sich auch bei Josef Isensee. Die Ursache dieses Kontrollverlustes sieht er darin, dass
der Gesinnungsethiker „im Massenphänomen des Menschenzustroms das Gesicht des
einzelnen Flüchtlings [sieht], das Mitleid heischt.“ Dieser Haltung setzt er die des von
Vernunft gesteuerten und nur an Wahrheit interessierten Verantwortungsethikers entge-
gen, der „die Massen mit ihrem Bedarf [sieht], mit den Chancen und den Risiken, die sie
dem Land bringen“. Gesinnungsethiker haben also den einzelnen Menschen im Blick, al-
so die individuelle Person mit ihren subjektiven Rechten und ihrem personalen Wert.
Diese Blickrichtung gilt als irrational. Der Verantwortungsethiker sieht dagegen nur die
Masse und in der Masse nur Objekte, die keine eigenen Ansprüche haben. Wie mit diesen
Massen umzugehen ist, hängt von einer Kosten/Nutzen-Kalkulation ab, bei der aus-
schließlich die Interessen des Landes eine Rolle spielen, die mit den Schutzersuchen der
Massen konfrontiert ist. Diese Sichtweise gilt als rational.

Der Kieler Philosophieprofessor Konrad Ott führt den Ausdruck »Gesinnungsethik«
ebenfalls als Gegensatz von »Verantwortungsethik« ein. Deutlicher als Isensee handelt es

404 KJ 51 (2018) Heft 4 404

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


sich bei ihm um miteinander konkurrierende Moraltheorien.8 Eine Moraltheorie ist eine
Theorie darüber, was Inhalt der Moral ist. Eine Moraltheorie antwortet auf die Frage,
was wir tun sollen, wenn wir moralisch handeln wollen. Moraltheorien liefern gewisser-
maßen die Axiome einer ethischen Argumentation und unterscheiden sich voneinander
durch die Verschiedenheit der Axiome, von denen sie ausgehen. Obwohl zwischen den
Zeilen mehr als deutlich wird, dass Otts eigene Sympathien eher dem gehört, was er Ver-
antwortungsethik nennt, trifft er keine explizit ausgewiesene und begründete Entschei-
dung, sondern versucht auszubuchstabieren, was für den Umgang mit Flüchtlingen her-
auskommt, wenn man der einen oder der anderen Moraltheorie folgt.

Nach dem, was Ott unter Gesinnungsethik versteht, seien Staaten moralisch verpflich-
tet, alle Flüchtlinge aufzunehmen, soweit sie es bei Aufbietung aller Kräfte vermögen.9
Die Gesinnungsethik fordere insoweit ein „moralisches Heldentum“.10 Jedem müsse
Schutz gewährt werden, der irgendwie in Not sei. Das betreffe nicht nur politische Ver-
folgung, sondern jede Art von Stigmatisierung, Armut, prekären Lebensumständen, Per-
spektivlosigkeit, Suizidgefährdung etc.11

Verantwortungsethik bestimmt Ott als „nicht gesinnungslos, aber stärker konsequen-
tialistisch“.12 Das deckt sich mit Isensees Hinweis darauf, dass für den Verantwortungs-
ethiker nicht das einzelne Individuum zählt, sondern nur die Massen, also statistische
Größen. Allerdings verkennt Ott offensichtlich den konsequentialistischen Ansatz inso-
fern, als er bestimmte Interessen (die des eigenen Staates) als privilegiert ansieht und nicht
die Interessen aller Betroffenen in gleicher Weise berücksichtigt. Nur so kann er zu dem
Ergebnis kommen, nur eine eher enge Auslegung der anerkennenswerten Fluchtgründe
sei mit Verantwortungsethik kompatibel.13 Aber auch eine enge Auslegung gerechtfertig-
ter Asylgründe führe nicht zu einem Schutzanspruch. Vielmehr müsse es im Ermessen
des Aufnahmestaates liegen, ob er Asyl gewährt oder nicht.14 Vor allem seien Staaten
nicht verpflichtet, Feriensiedlungen, Hotels, Jugendherbergen, Zweitwohnungen oder
Tagungszentren für Flüchtlinge zur Verfügung zu stellen. Vielmehr sei es verantwor-
tungsethisch unvertretbar, Unterkünfte für Flüchtlinge bereitzustellen, wenn dadurch die
Nachbargrundstücke einen Wertverlust erleiden.15

Diese Inhaltsbestimmungen von Gesinnungsethik und Verantwortungsethik sind in-
dessen einigermaßen verwirrend. Die Gesinnungsethik wird so dargestellt, als ginge es
ihr um die Beseitigung allen Leidens und damit um die Maximierung des Guten in der
Welt. Das aber sind gemeinhin eigentlich die Charakteristika einer konsequentialistischen
Ethik, von der die Gesinnungsethik doch gerade das Gegenteil sein soll.16 Die Verant-
wortungsethik beschreibt Ott demgegenüber als eine solche, nach der das Eigeninteresse

8 Konrad Ott, Zuwanderung und Moral, Stuttgart (Reclam) 2016.
9 Ott (Fn. 8), 20.

10 Ott (Fn. 8), 23.
11 Ott (Fn. 8), 26f.
12 Ott (Fn. 8), 52.
13 Ott (Fn. 8), 53.
14 Ott (Fn. 8), 61.
15 Ott (Fn. 8), 63.
16 Rainer W. Trapp, Systematische Klassifikation und vergleichende Betrachtung der wichtigsten

Ethiktypen unter dem Gesichtspunkt ihrer Eignung als allgemein akzeptable Handlungsrichtlini-
en, Grazer Philosophische Studien 35/1 (1989), 123 ff.; Peter Singer, Die drinnen und die draußen,
in: Frank Dietrich (Hrsg.), Ethik der Migration. Philosophische Schlüsseltexte, Berlin (Suhrkamp)
2017, 60 ff.

405 Paul Tiedemann · »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Flüchtlingsschutz 405

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


der Akteure die dominante Rolle spielt. Verantwortungsethik im Sinne von Ott scheint
also eher eine moralkritische Position oder eine die Moral negierende Haltung zu sein.
Das aber ist eine Haltung, die Schorkopf und Depenheuer eher der Gesinnungsethik zu-
ordnen, indem sie diese Haltung als eine solche beschreiben, die jegliche moralische Ver-
antwortlichkeit negiert und die nur ihren spontanen Gefühlen und Stimmungen folgt.

Konrad Otts Verwendung der Ausdrücke »Gesinnungsethik« und »Verantwortungs-
ethik« ist also zum einen in sich widersprüchlich und zum anderen steht sie in einem Ge-
gensatz zu der Verwendungsweise bei den zitierten Juristen. Das zeigt, dass es unter den
Verwendern der besagten Ausdrücke keine Einigkeit über die Semantik ihrer Ausdrücke
gibt, wohl aber Einigkeit über die Pragmatik. »Gesinnungsethik« fungiert pragmatisch
als abwertender Ausdruck für eine Haltung, die man nicht teilt. »Gesinnungsethik« ist
immer schon etwas Falsches. »Verantwortungsethik« ist dagegen ein Ausdruck, mit dem
man sich selbst eine positiv konnotierte Haltung zuschreibt, die durch ein ausgeprägtes
Verantwortungsbewusstsein gekennzeichnet ist. Wem gegenüber diese Verantwortlich-
keit besteht und wofür sie besteht, wird von Verantwortungsethikern eher selten deutlich
ausgesprochen. Bei Isensee und Ott wird es aber schon deutlich: Verantwortungsethiker
sind verantwortlich für die Wahrung der eigenen individuellen oder kollektiven Interes-
sen des Aufnahmestaates und seiner Bürger und nicht für die Interessen von schutzsu-
chenden Flüchtlingen.

Indessen lässt sich eine Haltung, die ausschließlich die eigenen Interessen für relevant
hält und die die diesen entgegengesetzten Interessen anderer von vornherein für irrele-
vant erklärt, schwerlich als eine moralische Haltung klassifizieren. Es handelt sich viel-
mehr um eine amoralische Haltung. Das weckt den Verdacht, dass es sich bei der Amora-
lität, die Verantwortungsethiker ihren gesinnungsethischen Gegnern unterstellen, mögli-
cherweise um eine Art Projektion handelt: Nicht die Gesinnungsethiker sind es, denen
Amoralität zum Vorwurf gemacht werden kann, sondern die so genannten Verantwor-
tungsethiker selber. Verantwortungsethik wäre dann also gar keine Ethik, sondern das
Gegenteil davon.

Diese Vermutung wird durch einige andere Äußerungen Konrad Otts bestätigt. So be-
hauptet er etwa, eine Flüchtlingspolitik halte schon dann verantwortungsethischen Erfor-
dernissen stand, wenn sie mit dem gerade geltenden positiven Völkerrecht vereinbar sei.17

Nach Ott ist es also ein Merkmal von Verantwortungsethik, dass die Moral am Maßstab
des positiven Rechts evaluiert wird, und nicht, wie es sonst allgemein üblich ist, das
Recht am Maßstab der Moral. Da das positive Recht das Ergebnis von friedlich ausgetra-
genen Interessenkonflikten auf der Basis von Kompromissen ist, wobei die Ergebnisse
letztlich von den in der Welt herrschenden realpolitischen Machtverhältnisse abhängen,
ist nach diesem Verständnis die Moral Ausdruck der zu Normen geronnenen faktischen
Machtverhältnisse. Damit verliert die Moral zugleich ihre Funktion als Maßstab der Kri-
tik dieser Verhältnisse.18

17 Ott (Fn. 8), 61. Ott übersieht, dass es gerade nicht dem geltenden Völkerrecht entspricht, dass nur
der Staat als Verfolgungsakteur in Betracht kommt, Das mag ihm als Nichtjuristen verziehen sein.
Vgl. aber UNHCR, Handbuch über Verfahren und Kriterien zur Feststellung der Flüchtlingsei-
genschaft, Wien (Neudruck) 2003, Rn. 65.

18 Recht und Moral sind voneinander unabhängige autonome Systeme. Dem steht nicht entgegen, der
Moral die Funktion der Kritik bestehender Machtverhältnisse und des herrschenden Rechts zuzu-
sprechen. Das bestreitet auch und insbesondere der Rechtspositivismus nicht. Er betont allerdings,
dass moralische Argumente nicht schon dadurch, dass sie sich auf das Recht beziehen, zu juridi-

406 KJ 51 (2018) Heft 4 406

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


Der Gedanke, dass Moral nicht der Maßstab der Kritik an Recht und Politik ist, son-
dern von Recht und Politik überhaupt erst erzeugt wird, wird auch an der Äußerung
Otts deutlich, wonach bei der Frage, ob Flüchtlingen Schutz gewährt werden sollte, die
faktisch vorhandene Xenophobie der Bevölkerung zu berücksichtigen sei. Xenophobie
sei zwar an sich unmoralisch, aber Moral genieße bei der Abwägung aller Gründe des
Für und Wider von Flüchtlingsschutz keinen Vorrang.19 Es sei eben nur ein Gesichts-
punkt unter anderen. Für Ott liegt darin gerade der Unterschied zwischen »Gesinnungs-
ethik« und »Verantwortungsethik«. Erstere zeichne sich dadurch aus, dass moralische
Gesichtspunkte stets Vorrang vor anderen Gründen hätten wie z.B. vor Gründen der
kulturellen Tradition, des ästhetischen Geschmacks oder der ökonomischen Kosten.20

Für die Verantwortungsethik gelte das hingegen nicht. Danach liefere Moral keinen
obersten und letzten Handlungsmaßstab, sondern nur gewisse Handlungsvorschläge,
über deren Annahme oder Verwerfung eine Abwägung mit anderen, außermoralischen
Gesichtspunkten zu entscheiden habe. Dass wir überhaupt moralische Gesichtspunkte
mit ins Kalkül ziehen, scheint für Ott dem Umstand geschuldet zu sein, dass wir auf-
grund von Gefühlen dazu neigen, uns von der Moral leiten zu lassen, auch wenn das un-
vernünftig oder eben auch unverantwortlich ist. Deshalb appelliert Ott an die „morali-
sche Größe“, die der Verantwortungsethiker dadurch zeige, dass er tapfer „über die
Schatten der eigenen moralischen Impulse“ springe „und sich in der schwierigen Kunst
des Nein-Sagens“ übe.21 Hier gibt es offensichtliche Überschneidungen mit Depenheuers
Rede von der „moralisch unzulänglichen“ reinen Moral (Gesinnungsethik), der eine
Nicht-Moral (Verantwortungsethik) entgegengesetzt wird, und Isensees Verantwor-
tungsethik der Vermassung des Individuums, durch die das moralische Subjekt ver-
schwindet und mit ihm auch die moralische Verantwortung.

Dieser Begriff von »Verantwortungsethik« bezeichnet also eine „Ethik der Anti-
Ethik“, bzw. eine Ethik, die sich selbst verneint. Das macht nur Sinn, wenn man den
Ausdruck »Ethik« in »Verantwortungsethik« als Mittel der Verschleierung deutet. Ver-
schleiert werden soll der Umstand, dass hier überhaupt keine Ethik vorliegt, sondern rei-
ner Machiavellismus. Das bestätigt die These von Kurt Bayertz, dass die Position der
Amoralität sich nicht öffentlich vertreten lasse (und daher im öffentlichen philosophi-
schen Diskurs auch nicht widerlegt werden müsse).22 Sie kann sich nur behaupten, wenn
sie verschleiert und inkognito auftritt. Allein diesem Zweck dienen die Topoi »Gesin-
nungsethik« und »Verantwortungsethik«.

Von diesem Gesichtspunkt aus erhellt auch, was Konrad Ott meint, wenn er die Ver-
antwortungsethik als „stärker konsequentialistisch“ bezeichnet.23 Das Wort »Konse-
quentialismus« ist eine Sammelbezeichnung für die verschiedenen Varianten des Utilita-
rismus.24 Zu diesen Varianten gehört auch die des britischen Philosophen Henry Sidg-

schen Argumenten, also zu Bestandteilen der Rechtsordnung werden, vgl. etwa Hans Kelsen, Rei-
ne Rechtslehre. Studienausgabe der 2. Auflage 1960, hrsg. v. Matthias Jestaedt, Tübingen (Mohr
Siebeck) 2017, 751.

19 Ott (Fn. 8), 65.
20 Ott (Fn. 8), 32.
21 Ott (Fn. 8), 89.
22 Kurt Bayertz, Warum überhaupt moralisch sein, 2. Aufl., München (C. H. Beck) 2014, 253 ff.
23 Ott (Fn. 8), 52.
24 Der Ausdruck wurde von Elisabeth Anscombe geprägt, die damit eher abwertend die verschiede-

nen Varianten des Utilitarismus bezeichnen wollte, vgl. Elisabeth Anscombe, Moderne Moralphi-
losophie, in: G. Grewendorf/G. Meggle (Hrsg.), Seminar: Sprache und Ethik, Frankfurt/M. (Suhr-
kamp)1974, Anm. 7 zu S. 228.

407 Paul Tiedemann · »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Flüchtlingsschutz 407

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


wick, der neben Jeremy Bentham und John Stuart Mill zu dem Dreigestirn der utilitaris-
tischen Gründerväter zählt.25 Sidgwick vertrat die Auffassung, dass der Utilitarismus kei-
ne Moral für die Massen darstelle. Es handele sich vielmehr um eine Moral der politi-
schen Eliten, die nur dann funktioniere, wenn sie geheim ausgeübt werde. So sei es nötig,
öffentlich die Regel zu vertreten, dass Folter verboten sei. In der politischen Praxis könne
es aber durchaus richtig sein, jemanden zu foltern, sofern dies geheim gehalten werden
könne.26 Bernard Williams hat diese Lehre als „Gouverneurs-Utilitarismus“ bezeichnet.27

Es handelt sich um eine Art zu denken, die ihren literarischen Ursprung bei Niccolo Ma-
chiavelli hat.

Machiavellistischem Denken entspricht es, Moral nur für Privatleute gelten zu lassen,
die sich in ihren privaten Beziehungen von moralischen Gefühlen steuern lassen mögen.
Menschen in politischen Machtpositionen dürfen sich dagegen nicht von ihren Gefühlen
bestimmen lassen, sondern allein von ihrem an Eigeninteressen orientierten Verstand.28

Politische Machthaber müssen sich selbst zu der Fähigkeit erziehen, nicht allein nach
moralischen Gesetzen zu handeln, sondern davon nur in den Fällen selektiven Gebrauch
zu machen, in denen dies nützlich ist. Der Machiavellismus ist gewissermaßen eine Son-
dermoral für Politiker, die sie von allen moralischen Restriktionen befreit. Die Selbstzu-
schreibung von »Verantwortungsethik« ermöglicht es ihnen, diesen Umstand zu ver-
schleiern. Der Ausdruck »Gesinnungsethik« erlaubt es ihnen zugleich, von sich ablen-
kend ihren Gegnern die Haltung gefühlsduseliger Amoralität zu unterstellen, um sie zu
diskreditieren.

Die Topoi »Gesinnungsethik« und »Verantwortungsethik« gehören zur Sprache der
Macht. Diese Sprache wird von Zynikern gesprochen, die politische Macht erringen oder
sichern wollen, sowie von jenen, die sich den Mächtigen als juristische oder philosophi-
sche Spezialisten dienstbar machen wollen. An der Benutzung der beiden Topoi (ohne
Anführungszeichen) kann man erkennen, dass die Sprecher einer dieser beiden Kategori-
en zuzurechnen sind. Beide Topoi gehören nicht zum aktiven Sprachschatz von Angela
Merkel. Was Schorkopf, Depenheuer, Isensee und Ott der Bundeskanzlerin letztlich vor-
werfen, ist, dass sie im Herbst 2015 diesen machiavellistischen Anforderungen nicht ge-
recht geworden und als zynischer Machtmensch versagt hat.

Indessen lässt sich der Machiavellismus unter den Vorzeichen von Volkssouveränität
und Demokratie kaum noch als Sondermoral der Mächtigen rechtfertigen. In die Rah-
menbedingungen vertretbarer heutiger Sozialethik lassen sich Ideen nicht einfügen, nach
denen Herrscher entweder als bindungslose Subjekte im Naturzustand vorgestellt wer-
den oder als Eigentümer ihrer Untertanen, die diesen gegenüber ein eher sachenrechtlich
zu verstehendes Verhältnis haben. Solche Vorstellungen passen nicht zu zeitgenössischen
Vorstellungen von Legitimität und Herrschaft. Otts Appell an die „moralische Größe“,
die der Verantwortungsethiker aufbringen müsse, indem er tapfer „über die Schatten der
eigenen moralischen Impulse“ springt „und sich in der schwierigen Kunst des Nein-Sa-
gens“ übt, lässt sich also nicht als eine Art Moral besonderer Art rechtfertigen. Es han-
delt sich schlicht um die Absage an jegliche Form von Moral und damit nicht um eine
bestimmte Art von Ethik, sondern um die Negation von Ethik.

25 Anton Hügli/Byung-Cul Han, Utilitarismus, in: J. Ritter/K. Gründer/G. Gabriel (Hrsg.), Histori-
sches Handbuch der Philosophie, Bd. 11, Darmstadt (WBG) 2001, Sp. 503 (505).

26 Henry Sidgwick, The Methods of Ethics, 7. Aufl., London (Macmillan) 1907 (Nachdruck 1962),
490.

27 Bernard Williams, Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg (Rotbuch) 1999, 155.
28 Niccolo Machiavelli, Il Principe (1513), Kap. XV.

408 KJ 51 (2018) Heft 4 408

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


Was dies in letzter Konsequenz bedeutet, zeigt sich an der erschreckenden Parallele,
die Otts Appell zu einer Rede Heinrich Himmlers aufweist, die dieser 1943 in Posen ge-
halten hat. Darin stellte er seine SS-Gruppenführer ebenfalls vor die Aufgabe, ihre mora-
lischen Impulse heroisch zu überwinden und tapfer und aufopferungsvoll den Massen-
mord an den europäischen Juden zu vollziehen.29

Wenn »Verantwortungsethik« für Amoralität steht, dann erschließt sich zwanglos die
Bedeutung von »Gesinnungsethik«. Der Ausdruck bezieht sich dann nämlich auf eine
Ethik, die für Moralität steht. Allerdings: Der Ausdruck „Ethik, die für Moralität“ steht,
ist ein Pleonasmus, und als solcher kann er kaum erhellen, ob und inwieweit der Aus-
druck »Gesinnungsethik« einen echten Inhalt hat, ob es sich also um einen Begriff han-
delt, dem eine hinreichend klare Bedeutung zukommt, ob er also zu mehr taugt als zur
Abwertung des Gegners in der Sprache des politischen Zynismus.

Die Semantik von »Gesinnungsethik«

Anhand der Begriffsgeschichte des Ausdrucks »Gesinnungsethik« lässt sich zeigen, dass
der Ausdruck tatsächlich keinen Begriff bezeichnet. Es handelt sich vielmehr um ein völ-
lig sinnfreies Wort.

Die idealtypische Unterscheidung von Gesinnungsethik und Verantwortungsethik
geht auf Max Weber zurück. Weber hat dieses Begriffspaar in einem Vortrag eingeführt,
den er im Jahre 1919 auf Einladung des Freistudentischen Bundes in Bayern gehalten
hat.30 Der Gesinnungsethiker ist nach Weber ein Mensch, der sich an moralische Normen
deshalb hält, weil sie moralisch gut sind, und nicht deshalb, weil sein Handeln nach die-
sen Normen gute Folgen hat: „Der Christ tut recht und stellt den Erfolg Gott anheim.“
Nun bedeutet Recht tun und den Erfolg Gott anheimstellen keineswegs Gleichgültigkeit
gegenüber den Folgen einer Handlung. Es gibt vielmehr in der ganzen Philosophiege-
schichte kein einziges ethisches Konzept, das die Folgen von Handlungen für irrelevant
erklärt hätte.31 Deshalb gibt es auch niemanden, der den Ausdruck »Gesinnungsethik«
zur Selbstbezeichnung verwendet. Die verschiedenen Moraltheorien unterscheiden sich
nur darin, welche Art von Folgen sie für relevant halten. Im Falle des Utilitarismus sind
das die Folgen für den Zustand der (leidensfähigen) Welt. Es geht also um Folgen, die im
Hinblick auf diesen Zustand statistische Bedeutung haben. Für die deontologische Mo-
raltheorie geht es dagegen um die Folgen für jene, denen gegenüber ein besonderes
Pflichtenverhältnis besteht, und für den Eudämonismus (Tugendethik) geht es um die
Folgen für das Gelingen des guten Lebens des handelnden Akteurs.

Webers Ansicht, dass es eine Ethik gäbe, für die die Handlungsfolgen irrelevant sind,
geht mit hoher Wahrscheinlichkeit auf den Einfluss Max Schelers zurück, der sich in sei-
nem drei Jahre vor Webers Vortrag veröffentlichten Hauptwerk sehr kritisch mit der Mo-

III.

29 Heinrich Himmler, Rede bei der SS-Gruppenführertagung in Posen am 4. Oktober 1943, in: Se-
kretariat des Internationalen Militärgerichtshofs (Hrsg.), Der Prozess gegen die Hauptkriegsver-
brecher vor dem Internationalen Militärgerichtshof, Nürnberg 1948, Bd XXIX, Dokument 1919-
PS, S. 110ff.

30 Max Weber, „Politik als Beruf“ (1919), in: ders, Gesammelte politische Schriften, hrsg. v. Johannes
Winckelmann, 5. Aufl., Tübingen (Mohr Siebeck) 1988, 505 ff. (550) – http://www.zeno.org/Soziol
ogie/M/Weber,+Max/Schriften+zur+Politik/Politik+als+Beruf.

31 Jörg Schroth, Deontologie und die moralische Relevanz der Handlungskonsequenzen, Zphil-
Forsch 63/1 (2009), 55 ff. (62); s.a. Andreas Funke, Das Flüchtlingsrecht zwischen Menschenrecht,
Hilfspflicht und Verantwortung, JZ 2017, 533 (536).

409 Paul Tiedemann · »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Flüchtlingsschutz 409

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


raltheorie Immanuel Kants auseinandergesetzt hat. Scheler war es, der in seiner Polemik
gegen Kant den Ausdruck »Gesinnungsethik« geprägt hat. Er verwendete ihn von An-
fang an mit dem Wertattribut „falsch“.32 Max Scheler schreibt:

„Eine völlige Verkehrung der Wahrheit wird aber von der falschen Gesinnungsethik
dann erreicht, wenn es ihr zum bloßen Zielinhalte des Wollens wird, in der Handlung
die Gesinnung zur Aufweisung zu bringen, anstatt dass das Handeln unmittelbar auf
die Verwirklichung eines bestimmten Wertes gerichtet ist und nur aus der Gesinnung
herausfließt und von ihr innerlich regiert wird. An diese Grenze scheint uns Kant mit
seinem Satze gelangt zu sein: der wahrhaft Gute sei derjenige, dem z.B. bei einer Hilfe-
leistung es nur darauf ankomme, seine Pflicht zu tun, nicht aber so, ‚als ob ihm an der
Wirklichkeit des fremden Wohles etwas gelegen wäre‘. In diesem Satze ist die falsche
Gesinnungsethik fast bis zur Absurdität gesteigert. Das Wollen von etwas, an dessen
Wirklichkeit uns nichts gelegen ist, ist, […] ein Wille, ‚der das nicht will, was er will‘.
Das von Kant geforderte Verhalten ist also überhaupt unmöglich.“33

In der Literatur ist wiederholt festgestellt worden, dass Scheler hier einem grundlegenden
und, wie Schmidhäuser schreibt, „grob leichtfertigen“ Missverständnis der Ethik Kants
aufgesessen ist.34 Anlass zu diesem Missverständnis bieten verschiedene Stellen aus Kants
Werken. Am deutlichsten belegt dies vielleicht ein Zitat aus seiner Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten : „[…] das Wesentlich-Gute […] besteht in der Gesinnung, der Erfolg
mag sein, welcher er wolle.“35

Indessen geht Schelers Kritik vollständig an dem vorbei, was Kant hier mit Gesinnung
gemeint hat. Hintergrund der Kantischen Äußerung ist die Idee, dass das Wesen der Mo-
ral darin besteht, nur solchen Handlungsmaximen zu folgen, die man zu einem allgemei-
nen Gesetz machen, also universalisieren kann („kategorischer Imperativ“). Es spielt für
Kant keine Rolle, ob und warum jemand welche Folgen anstrebt oder zu vermeiden
sucht. Entscheidend ist allein, ob die Handlungsmaxime, der er folgt, sich nach Maßgabe
des Kategorischen Imperativs rechtfertigen lässt. Darauf muss die moralische Gesinnung
gerichtet sein. Im Sinne dieser Gesinnung mag der Erfolg dann sein, welcher er wolle, so-
lange die Achtung vor dem Universalisierungsprinzip das Motiv der Handlung ist. Kant
ignoriert also keineswegs die Folgen einer Handlung. Es geht ihm vielmehr um die Klä-
rung der Frage, was eine Handlung zu einer moralischen Handlung macht. Das aber ist
das Motiv, aus dem heraus die Handlung erfolgt. Moralisch handelt, wer aus Pflicht han-
delt, und nicht schon, wer nur pflichtgemäß handelt.36 Aus Pflicht handelt, wer von der
Achtung für das Universalisierungsprinzip motiviert wird und daher aus einer ethischen
Gesinnung heraus handelt. Erfolgt eine mit der Moral kompatible Handlung dagegen aus
anderen Motiven, so ist sie gleichwohl nicht wertlos, denn sie ist ja immer noch pflichtge-

32 Hans Reiner, Gesinnungsethik, in: Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philoso-
phie Bd. 3, Darmstadt (WBG) 1974, Sp. 539 f.

33 Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle (Niemeyer) 1916,
120. Die ohne Quellenangabe als Kant-Zitat gekennzeichnete Textstelle habe ich in den Werken
Kants nicht finden können.

34 Eberhard Schmidhäuser, Gesinnungsethik und Gesinnungsstrafrecht, in: Karl Lackner u.a. (Hrsg.),
FS Wilhelm Gallas zum 70. Geburtstag, Berlin (de Gruyter) 1973, 81 (83); s.a. Inga Römer, Das
Begehren der reinen praktischen Vernunft. Kants Ethik in phänomenologischer Sicht, Hamburg
(Meiner) 2018, 215.

35 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 2. Aufl., Riga (Hartknoch) 1786, 43.
36 Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Riga (Hartknoch) 1788, 144.

410 KJ 51 (2018) Heft 4 410

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


mäß. Es handelt sich aber eben nicht um eine moralische Handlung, sondern vielmehr
um eine, die durch Prinzipien bestimmt wird, die Kant der Rechtslehre zuordnet. Das
sind jene Prinzipien, „unter denen die Willkür des einen mit der Willkür des Anderen
nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden kann“.37 Ob
man eine bestimmte Handlungsmaxime als allgemeines Gesetz wollen kann, hängt natür-
lich von nichts anderem als den Folgen ab, die ein solches Gesetz hätte. Das gilt nicht nur
für Gesetze im Sinne des Rechts (Rechtslehre), sondern natürlich auch für solche im Sin-
ne der Moral (Tugendlehre).

In einem allgemeineren Sinne, also losgelöst von der Ethik Kants, hat Ernst Troeltsch
im Jahre 1902 den Begriff der Gesinnung (nicht der Gesinnungsethik!) verwendet.38

Troeltsch geht der Frage nach, worin das Wesen der christlichen Ethik zu sehen sei. Da-
bei unterscheidet er zwischen dem Inhalt der Moral und dem Motiv zum moralischen
Handeln. Was den Inhalt angeht, so sieht er nichts, was das Christentum dazu Besonde-
res beitragen könnte, weil die Inhalte der Moral traditionell überliefert seien. Das Chris-
tentum liefere aber die entscheidende Gesinnung, nämlich das Motiv der Gottesliebe, aus
dem heraus allein die Frage zu beantworten sei, warum man überhaupt moralisch han-
deln solle. Gesinnung bezieht sich nach Troeltsch also ganz losgelöst von Kant auf die
Motive moralischen Handelns und nicht auf die Moraltheorien, die angeben, was der In-
halt der Moral ist. Es geht nicht um Gesinnungsethik als Moraltheorie, sondern um ethi-
sche Gesinnung, nicht um die Frage, was wir tun sollen, sondern um die Frage, warum
wir es tun sollen. Die ethische Gesinnung antwortet auf die Warum-Frage, und zwar da-
hingehend, dass wir aus Pflicht handeln sollen, also wegen der Moral und nicht nur
pflichtgemäß, also in bloß äußerlicher Übereinstimmung mit moralischen Normen.

Es war wohl Leonhard Nelson, der ein Jahr, nachdem Max Scheler den Begriff geprägt
hatte, und zwei Jahre vor Max Webers Vortrag von Gesinnungsethik sprach und dabei im
Unterschied zu Schelers späterer Deutung keine Moraltheorie, sondern die ethische Ge-
sinnung meinte:

„Pflichterfüllung ist nur möglich auf Grund eigener Einsicht des Handelnden in seine
Pflicht. Dies ist das Prinzip der sittlichen Autonomie. Es folgt unmittelbar aus dem Be-
griff der Pflicht. Gehorsam aber besteht aus der Befolgung von Befehlen ohne Rück-
sicht darauf, was der Handelnde als seine Pflicht erkennt. Anleitung zum Gehorsam ist
daher Anleitung zum nicht-sittlichen Handeln. […] Nicht besser steht es mit dem Ver-
such, durch Verheißung von Lohn und Androhung von Strafe die Menschen erziehen
zu wollen. Die Moralität einer Handlung hängt von der Gesinnung des Handelnden
ab, d.h. davon, ob sein Wille auf das gerichtet ist, was er als seine Pflicht erkannt hat.
Dies ist das Prinzip der Gesinnungsethik.“39

Nelson spricht hier also von Gesinnungsethik, wo eigentlich von ethischer Gesinnung die
Rede sein sollte. Das Wort »Gesinnungsethik« lässt eher an eine bestimmte Art von Mo-

37 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten – Rechtslehre, 2. Aufl., Königsberg (Nicolovius) 1798, 33.
38 Ernst Troeltsch, Grundprobleme der Ethik. Erörtert aus Anlaß von Hermanns Ethik, ZThK 12/2

(1902), 44.
39 Leonhard Nelson, Erziehung zum Knechtsgeist (1917), in: ders., Gesammelte Schriften in neun

Bänden, hrsg. v. Paul Bernays u.a., Bd. VIII, Hamburg (Meiner) 1971, 453. In diesem Sinne ver-
wendet den Ausdruck auch: Jörg Schroth, Der voreilige Schluss auf den Nonkonsequentialismus
in der Nelson- und Kant-Interpretation, in: Uwe Meixner/Albert Newen (Hrsg.), Philosophiege-
schichte und logische Analyse/Logical Analysis and History of Philosophy Bd. 6: Geschichte der
Ethik, Paderborn (mentis) 2003, 123 ff.

411 Paul Tiedemann · »Gesinnungsethik« in der Debatte zum Flüchtlingsschutz 411

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402


raltheorie denken, die sich von anderen Ethiken durch ihren Inhalt unterscheidet. Ethi-
sche Gesinnung aber bezieht sich auf Moral schlechthin und nicht auf bestimmte Inhalte.
Deshalb ist der Ausdruck »Gesinnungsethik« irreführend. Er provoziert irrigerweise die
Frage danach, was denn der Inhalt einer Ethik sei, die nicht Gesinnungsethik ist. Diese
Frage ist aber unsinnig.

Schluss

Die vorstehenden Überlegungen sollten gezeigt haben, dass es so etwas wie eine Moral-
theorie namens Gesinnungsethik nicht gibt. Deshalb ist es sinnlos, nach dem Inhalt der
Moral im Geiste einer solchen Gesinnungsethik zu fragen. Ebenso sinnlos ist es, nach
dem Inhalt einer Moraltheorie zu fragen, die eine Alternative zur Gesinnungsethik dar-
stellen würde. Wenn wir uns nicht über den Inhalt der Moral verständigen wollen, son-
dern die Frage stellen, warum wir moralisch handeln sollen, dann sollten wir über die
ethische Gesinnung sprechen, aber nicht über Gesinnungsethik. Die Frage, warum wir
eine ethische Gesinnung haben sollten, wird durch keine Lehre beantwortet, die als Ge-
sinnungsethik firmieren könnte. Denn die Frage, warum wir moralisch handeln sollten,
liegt logischerweise jenseits der Moral. Es kann keinen moralischen Grund geben, mora-
lisch zu handeln. Der Ausdruck »Gesinnungsethik« referiert also nicht nur nicht auf eine
Moraltheorie, sondern auch nicht auf eine Theorie moralischer Motivation. Er ist inhalt-
lich leer. Er hat keine Semantik und ist daher keine Bezeichnung für einen Begriff.

Bei Nelson ist Gesinnungsethik keine Moraltheorie, sondern Ausdruck der Zustim-
mung zu der Forderung, aus ethischer Gesinnung zu handeln und nicht nur aus legalisti-
schen Gründen. Diese Verwendungsweise hat sich jedoch zu Recht nicht durchgesetzt.
Befürworter einer ethischen Einstellung sprechen von ethischer Gesinnung, aber nicht
von »Gesinnungsethik«. So wird dieser Ausdruck heute nur noch von Autoren verwen-
det, die sich polemisch gegen die ethische Gesinnung aussprechen. Die Verwendung der
Vokabel »Gesinnungsethik« gilt der Abwertung der ethischen Gesinnung und damit je-
ner Menschen, die sich davon in ihrem Handeln bestimmen lassen wollen. Diese pejorati-
ve Wertung gilt nicht einer bestimmten Moraltheorie, sondern der Moral überhaupt. Wer
in seiner Rede den Ausdruck »Gesinnungsethik« verwendet, gibt damit zu erkennen,
dass er der Amoralität das Wort redet, obwohl seine Ausdrucksweise gerade dies zu ver-
schleiern sucht, indem er sich selbst als »Verantwortungsethiker« bezeichnet. »Gesin-
nungsethik« und »Verantwortungsethik« sind Vokabeln aus der Sprache des Machiavel-
lismus. Diese Sprache wird von Zynikern gesprochen, die andere auf der Grundlage von
Manipulation, nicht von Legitimation beherrschen wollen. Vor Menschen, die diese To-
poi in ihrer Rhetorik verwenden, sollte man auf der Hut sein.

IV.

412 KJ 51 (2018) Heft 4 412

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-4-402

