Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Gareth Stedman Jones

»Wie Darwin das Gesetz der Entwicklung der organischen Natur, so ent-
deckte Marx das Entwicklungsgesetz der menschlichen Geschichte« (Engels
1883/1962, S. 335). Bereits 1883 hatte Friedrich Engels mit seiner Aussage an-
lisslich von Karl Marx’ Begribnis einen Zusammenhang zwischen dem Werk
seines Freundes und dem von Charles Darwin postuliert. Die Annahme wurde
im Laufe des 20. Jahrhunderts durch einen 1931 veroffentlichten Brief Dar-
wins verfestigt, in welchem dieser, augenscheinlich an Marx gerichtet, den
Vorschlag, ihm die zweite Auflage des Kapitals zu widmen, hoflich ablehnte.
Obwohl selbst unter zeitgendssischen Kommentatoren Unklarheit herrschte,
aus welchen Griinden 1880, und damit sieben Jahre nach Erscheinen des Bu-
ches im Jahr 1873, ein solcher Vorschlag hitte zustande kommen sollen, wurde
der Legende von der Zueignung seit Isaiah Berlin und nachfolgend Glauben
geschenkt. Erst in den 1980er Jahren konnte durch die sorgfiltige Forschung
von Margaret Fay der Mythos, Marx hitte Darwin eine Widmung vorgeschla-
gen, endgiiltig widerlegt werden. Wie sich herausstellte, war der Brief von
1880 nicht an Marx, sondern an Edward Aveling, den Lebensgefihrten von
dessen Tochter Eleanor, adressiert. Er hatte Darwin darum gebeten, ihm
sein eigenes, kurz zuvor fertiggestelltes Buch The Student’s Darwin widmen zu
diirfen.!

In diesem Beitrag wird dargelegt, dass Marx’ Theorie der Geschichte in
geradezu unvereinbarem Widerspruch zu Darwins Konzept von Natur steht.
Daraus ergibt sich erstens die Frage, warum Marx in den 1870er Jahren allem
Anschein nach Engels’ Uberzeugung, beide Theorien Zhnelten einander in
ihrer Ausrichtung, zustimmte. Und zweitens, wieso wurde eine Ahnlichkeit
zwischen Darwin und Marx so rasch allgemein anerkannt? Diese Fragen

1 Eine zusammenfassende Darstellung zur vermeintlichen Widmung ist bei Wheen
(2001) zu finden.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Verortung

sind bedeutender, als es zunichst scheinen mag, denn der Gedanke eines
Zusammenhangs zwischen beiden Theorien bot im ausgehenden 19. Jahr-
hundert die Grundlage, um iiberzeugend eine Verbindung zwischen Marx
und einer zunehmend stirker betonten Form von Determinismus oder, wie
Engels es nannte, »[d]ie materialistische Anschauung der Geschichte« (Engels
1880-1891/1962, S. 210) zu ziehen.

Engels’ Begeisterung fiir Darwin war stets eindeutig. Bereits in Die Entwick-
lung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft pries er Darwin dafiir, »der
metaphysischen Naturauffassung [...] durch seinen Nachweis, daf} die ganze
heutige organische Natur, Pflanzen und Tiere und damit auch der Mensch,
das Produkt eines [...] Entwicklungsprozesses ist«, den »gewaltigsten Stof3 ver-
setzt« zu haben (Engels 1880-1891/1962, S. 205). Dies stellte eine Weiterfiih-
rung der These dar, die er bereits im Anti-Diihring angefithrt hatte: »dafl in der
Natur dieselben dialektischen Bewegungsgesetze im Gewirr der zahllosen Ver-
anderungen sich durchsetzen, die auch in der Geschichte die scheinbare Zu-
falligkeit der Ereignisse beherrschen; dieselben Gesetze, die, ebenfalls in der
Entwicklungsgeschichte des menschlichen Denkens den durchlaufenden Fa-
denbildend, allmihlich den denkenden Menschen zum Bewuf3tsein kommenc«
(Engels 1885a/1962, S. 11).

In Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft rechtfertig-
te er dariiber hinaus die Ausweitung quasi-darwinistischer Konzepte auf das
Verstindnis von moderner Industrie und Weltmarkt, indem er erklart: »Es ist
der Darwinsche Kampfums Einzeldasein, aus der Natur mit potenzierter Wut
ibertragen in die Gesellschaft« (Engels 1880-1891/1962, S. 216).

Es wird gemeinhin behauptet, Engels hitte Marx’ Denken in spateren Jah-
ren verzerrt dargestellt, wobei diese Behauptungen in der Regel nur vage und
mithilfe ungenauer Begrifflichkeiten formuliert sind. So konstatierte Georg
Lichtheim, allerdings ohne tiefergehende Ausfithrungen, die Philosophie des
spaten Engels sei sehr stark vom Positivismus geprigt (vgl. Lichtheim 1961,
S. 234-258), wihrend Shlomo Avineri behauptete, Engels’ Urspriinge seien »in
einer vereinfachten Version von Darwinismus und Biologie, mit Hegeliani-
scher Terminologie als notdiirftiger Fassade« (Avineri 1968, S. 70) zu finden.
Meines Erachtens konnen die Unterschiede zwischen den Auffassungen von
Marx und Engels jedoch nicht allein durch Verweise auf Darwin oder den Posi-
tivismus zufriedenstellend erklirt werden. Diese Unterschiede hatten bereits
Mitte der 1840er Jahre bestanden, als Marx und Engels einander begegneten
- und manifestierten sich somit eindeutig, bevor jegliche Wirkung Darwins

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

oder des positivistischen Philosophen Auguste Comte sich in Deutschland
und Europa entfaltete.

Fir Engels waren die Affinitit zu Darwin und seine Bestrebungen, ihn mit
Marx in Einklang zu bringen, naheliegend. Zwischen 1842 und Sommer 1844,
also wihrend der zwei pragenden Jahre, in denen er fiir den Textilbetrieb sei-
ner Familie in Manchester titig war und auch Marx kennenlernte, hatte En-
gels mit seiner Hinwendung zum Owenismus auch dessen Vorstellung vom
Menschen als »natiirliches Lebewesen« itbernommen. Obwohl er noch 1842 in
Berlin mit Bruno Bauer und anderen Junghegelianern verkehrt hatte, war sein
Hegelianismus eher oberflichlich geblieben. So meldete Engels sich nicht et-
wa aus den Berliner junghegelianischen Kreisen zu Wort, sondern aus Man-
chester. Er nahm dort regelmifiig an Debatten der Owenisten teil, was dazu
fithrte, dass er vertrauter im Umgang mit owenistischen philosophischen An-
schauungen aus der Manchester Hall of Science wurde als mit der philosophi-
schen Tradition des Deutschen Idealismus. Seine Nihe zu den Owenisten —
den »englischen Sozialisten« — erklirte Engels 1843 ausdriicklich; er verwies
darauf, dass er mit einigen von ihnen »fast in jeder Frage iibereinstimme« (En-
gels 1843/1956, S. 496).

Die Ablehnung von Konkurrenz, insbesondere innerhalb der Wirtschaft,
war es, die Engels zu den Owenisten hinzog. Das charakteristische Merkmal
von Konkurrenz ist der Interessengegensatz. Im Handel sei es das erklirte
Ziel, billig zu kaufen und teuer zu verkaufen, wodurch in jedem geschiftlichen
Austausch diametrale Interessengegensitze geschaffen wiirden. Durch den
freien Handel wiirde dieses System allgemeine Giiltigkeit erlangen. Dieser
»schindliche Konkurrenzkampf« hatte bereits zur Aufldsung von Nationaliti-
ten und zur Universalisierung von Feindschaften gefiihrt und die Menschheit
in eine Horde gefrifliger Bestien verwandelt. Er wiirde kiinftig auch die
Auflgsung der Familie durch das Fabriksystem mit sich bringen.

Die owenistische Kritik an der Konkurrenz und der Konsumgesellschaft
beruhte auf geltenden Primissen eines anglo-franzésischen Sensationalis-
mus und Materialismus des 18. und frithen 19. Jahrhunderts, denen zufolge
der Mensch ein Tier sei, ein natiirliches Lebewesen, das nach Freude strebe
und Leid zu vermeiden suche. Sein oder ihr Wesen wiirde von dem Umfeld
geformt, in dem er oder sie aufgewachsen ist. Wie Robert Owen in A New
View of Society (1813-1816) formuliert hat, sei dem Menschen das Streben nach
Glick angeboren und er sei dariiber hinaus mit Fihigkeiten ausgestattet,
die es ihm erméglichen, »Ideen zu empfangen, zu vermitteln und zu verglei-
chen«. Die Ideen selbst kimen von auflen, denn »jegliches Wissen, das der

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

27


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Verortung

Mensch empfingt, ist von den ihn umgebenden Objekten und insbesondere
vom Beispiel und der Anleitung durch seine unmittelbaren Vorginger ab-
geleitet« (Owen 1813-1816/1993, S. 70). Owen war davon iiberzeugt, dass der
Charakter eines Menschen fiir ihn geformt wiirde und nicht vorn ihm selbst
(vgl. Claeys 1991, S. 43). Fortschritt konne durch die Beseitigung schidigender
religiéser Vorstellungen, durch bessere Bildungsmethoden und wachsende
wissenschaftliche Erkenntnisse erreicht werden. Auf diese Weise wiirden
Verinderungen der Umwelt zu einem Wandel der menschlichen Natur und
zur Steigerung der Gliickseligkeit des Menschen fithren.

Engels ging noch tiber die Owen’sche Kritik an der Konkurrenz in zweifa-
cher Hinsicht hinaus: Erstens sah er, dem franzésischen Sozialisten Proudhon
folgend, die zersetzende Logik des Privateigentums als verantwortlich fiir
die Widerspriichlichkeit der Politischen Okonomie an. Zweitens stellte er,
auf Feuerbach verweisend, einen Zusammenhang von der Entwicklung des
Privateigentums und der Konkurrenz mit dem »Zustand der Unbewusstheit
der Menschheit« her. Was den Menschen Feuerbachs Theorie zufolge vom Tier
unterscheide, ist nicht sein Bewusstsein, sondern sein »Gattungsbewusstsein«.
Das Fehlen dieses »Gattungsbewusstseins« beim Menschen, sein Verlust von
Menschlichkeit, wurde mit einer auf Feuerbachs Theorie der »Abstraktion«
zuriickgehenden »Umkehrung« in Verbindung gebracht, oder - in radikal-
kommunistischen Lesarten von Hegelianern wie Engels und Moses Hess — auf
die Einfithrung von Geld und Privateigentum.?

Engels wies in seiner 1843 fiir die Deutsch-Franzdsischen Jahrbiicher geschrie-
benen Kritik der Nationalokonomie, die Marx erstmalig auf diese Thematik
aufmerksam werden lief3, darauf hin, dass infolge dieser Konkurrenz »Han-
delskrisen [...] seit achtzig Jahren ebenso regelmifiig gekommen [sind] wie
frither die groflen Seuchen - und haben mehr Elend, mehr Unsittlichkeit mit
sich gebracht als diese«. Die »stete Abwechslung von Irritation und Erschlaf-
fung«, so Engels weiter, sei »ein ewiges Schwanken, ohne je zum Ziel zu kom-
men.« Es lige auf der Hand, »daf} dies Gesetz ein reines Naturgesetz, kein
Gesetz des Geistes ist, [...] eben ein Naturgesetz, das auf der Bewuf3tlosigkeit
der Beteiligten beruht« (Engels 1844/1956, S. 514—515). Es wiirde jedoch schlief3-
lich »eine soziale Revolution herbeifiithren, wie sie sich die Schulweisheit der

2 Engels’ Verweis auf Feuerbach im Wortlaut: »[D]er Wert, der das Urspriingliche, die
Quelle des Preises ist, wird von diesem, seinem eigenen Produkt, abhdngig gemacht.
Bekanntlich ist diese Umkehrung das Wesen der Abstraktion, woriiber Feuerbach zu
vergleichen« (Engels 1844/1956, S. 508).

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Okonomen nicht triumen lift«(ebd., S. 515). Ein Prozess der Selbstzerstérung
wiirde eine neue Welt einleiten: »den grofen Umschwung, dem das Jahrhun-
dertentgegengeht, der Vershnung der Menschheit mit der Natur und mit sich
selbst« (ebd., S. 505).

Die Grundlage von Engels’ Enthusiasmus fiir Darwin ist in seinem frii-
hen, owenistisch geprigten Konzept vom Menschen, der sich als natiirliches
Lebewesen aufgrund natiirlicher Antriebe entwickele, zu finden. Wodurch
lsst sich aber Marx’ wesentlich zuriickhaltendere Anerkennung von Darwin
erkliren? Dass Marx Darwin — vermutlich auf Engels’ Veranlassung hin — im
Jahre 1873 ein Exemplar der zweiten Ausgabe des Kapitals zukommen lief3, ist
bekannt. Zweifellos gefielen ihm und seiner Familie auch das Unbehagen, das
Darwin unter den konservativen Christen der viktorianischen Gesellschaft
ausgeldst hatte. Eine tiefergehende intellektuelle Verbundenheit der beiden
anzunehmen, wirkt jedoch erzwungen. Wahrend es gute Griinde gibt, davon
auszugehen, dass Engels’ Schriften iiber Geschichte und Natur von Anfang
an in Zusammenhang mit Darwins spiterem Konzept der Naturgeschichte
gestanden haben, ldsst sich dergleichen keineswegs tiber Marx sagen. Das
Beste, was Marx iiber Die Entstehung der Arten zu sagen hatte, war, ihm passe
dies »als naturwissenschaftliche Unterlage des geschichtlichen Klassen-
kampfes« (Marx 1861/1964, S. 578). Nachdem er Darwins Buch, durch Engels’
Begeisterung angeregt, »wieder angesehen« hatte, wirkte seine Anerkennung
allerdings eher zweideutig und sein Tonfall ironisch: »Es ist merkwiirdig, wie
Darwin unter Bestien und Pflanzen seine englische Gesellschaft mit ihrer
Teilung der Arbeit, Konkurrenz, Aufschlufd neuer Mirkte, >Erfindungen< und
Malthusschem >Kampf ums Dasein« wiedererkennt« (Marx 1862/1964, S. 249).

Dagegen brachte Marx wesentlich mehr Begeisterung fiir das 1865 erschie-
nene Werk Origine et Transformations de 'Homme et des autves Etres von Pierre Tré-
maux auf, welches seines Erachtens »ein sehr bedeutender Fortschritt iiber Dar-
win« war. Trémaux habe »[f]iir gewisse Fragen, wie Nationalitit etc., hier allein
Naturbasis gefunden« und sei daher »[i]n der geschichtlichen und politischen
Anwendung viel bedeutender und reichhaltiger als Darwin.« Trémaux zufolge
sei erstens die Differenzierung der Arten auf die »Erdformation« und die »Ent-
wicklungsperioden des Erdkérpers« zuriickzufithren, und zweitens sei »das so
rasche Erléschen bloRRer Ubergangsformen [..] hier notwendig«, um schluss-
endlich zu der »Fixitit« einer einmal konstituierten Spezies zu gelangen (Marx
1866a/1965, S. 248).

Im Oktober 1866 antwortete Engels abschitzig, dass an Trémaux’ »gan-
ze[r] Theorie schon deswegen nichts ist, weil er weder Geologie versteht noch

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

29


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Verortung

der ordindrsten literarisch-historischen Kritik fihig ist. Die Geschichten von
dem Nigger Santa Maria® und von der Verwandlung der WeifRen in Neger sind
zum Kranklachen« (Engels 1866/1965). Marx aber hielt an seiner Einschitzung
fest: »Trémaux’ Grundidee iiber den Einfluf3 des Bodens [...] ist nach meiner An-
sicht eine Idee, die nur ausgesprochen zu werden braucht, um sich ein fir alle-
mal Biirgerrecht in der Wissenschaft zu erwerben, und dies ganz unabhingig
von Trémaux’ Darstellung« (Marx 1866b/1965, S. 258). Eine Woche spiter be-
tonte Marx auch seinem Verehrer Dr. Kugelmann gegeniiber, dass das Buch,
obwohl er von Engels angebrachte Kritikpunkte, etwa Trémaux’ »geologischle]
Schnitzer« und »viel Mangel an literarisch-historischer Kritik« durchaus ein-
gestehe, »with all that and all that - einen Fortschritt itber Darwin« enthalte
(Marx 1866¢/1965, S. 530).

Von Marx’ Begeisterung iiber Trémaux’ Ansichten zum Einfluss der Be-
schaffenheit des Bodens abgesehen, ist seine ausdriickliche Distanzierung von
Darwin erklirungsbediirftig. Marx’ Haltung hatte, genau wie die von Engels,
tiefreichende Wurzeln. Seine Kritik war keineswegs en passant geduflert wor-
den; vielmehr bekriftigte er damit philosophische und politische Positionen,
die er seit den 1840er Jahren vertreten hat — es handelte sich hierbei also um ei-
ne erneute Formulierung der seit 1844 in seinem Werk nachweisbaren, grund-
legenden Unterscheidung zwischen Natur und Geschichte.

Marx’ Ansatz steht in scharfem Gegensatz zu jener naturalistischen Ver-
sion des Materialismus, wie sie Mitte der 1840er Jahre von den grofiten radi-
kalen und sozialistischen Gruppierungen, von den Owenisten in England, zu
denen auch Engels zihlte, bis zu den Anhéingern von Etienne Cabet in Frank-
reich, vertreten wurde. Deren Ausgangspunkt — allgemein giiltig in England
von Lockes bis Benthams Zeiten, vorherrschend unter den Philosophen und
Ideologen Frankreichs, wie auch den Anhingern Spinozas in Deutschland —
war das Konzept des Menschen als natiirliches Lebewesen: ein Gegensatz vor
allem zur orthodoxen christlichen Betonung der Erbstinde. Diesem Ansatz zu-
folge ist der Mensch ein Produkt seiner Umwelt, ein von seinen Geliisten und
Bediirfnissen gesteuerter Konsument. Indem diese Umwelt durch bessere Bil-
dung und eine aufgeklirtere Haltung gegeniiber Belohnung und Strafe verbes-
sert wiirde, sei es moglich, die menschliche Natur umzuformen und dadurch
das menschliche Gliick zu steigern.

3 Um seine Theorie zu untermauern, verwandte Pierre Trémaux in seinem Buch die The-
se, Schwarze wiirden von den WeifRen abstammen.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Marx’ Gegenentwurf, den er in den sogenannten Okonomisch-philosophi-
schen Manuskripten von 1844 ausgearbeitet hatte, zielte darauf ab, die Erkennt-
nisse des deutschen Idealismus auf das Verstindnis von Arbeit anzuwenden,
um so menschliches Handeln und die Stellung des Menschen als Produzent
in den Fokus zu riicken. Am eindrucksvollsten ist jedoch der durch diese
Schriften hergestellte Bezug zwischen zwei Diskursen, die bis dahin nicht
miteinander in Zusammenhang gebracht worden waren: die in den 1830er
Jahren entstandene Diskussion um die soziale Frage und die Misere der Arbei-
terklasse auf der einen Seite und auf der anderen Seite die der Arbeit in Hegels
Phinomenologie des Geistes zugeschriebene, weltverindernde Bedeutung. In-
dem Marx diesen Zusammenhang herstellte, setzte er den Sozialismus mit
der jener Selbsttitigkeit des Menschen gleich, die sich in der idealistischen
Tradition seit Kants philosophischer Revolution Geltung verschaffte.*

Kant hat diesen Punkt in seinem Essay MutmafSlicher Anfang der Menschen-
geschichte (1786) sorgfiltig ausgearbeitet, indem er den Siindenfall als Parabel
fir den Ausbruch des Menschen aus seinem natiirlichen Zustand interpretier-
te. Aber trotz des Verlangens des Menschen, dem »Elend seines Zustandes« zu
entkommen, »lagert sich zwischen ihm und jenem eingebildeten Sitz der Won-
ne die rastlose und zur Entwickelung der in ihn gelegten Fihigkeiten unwider-
stehlich treibende Vernunft. [...] Sie treibt ihn an, die Miihe, die er haf3t, den-
noch geduldig iiber sich zu nehmen, dem Flitterwerk, das er verachtet, nach-
zulaufen«. Es »ergiebt sich: daf der Ausgang des Menschen aus dem [..] Pa-
radiese nicht anders, als der Ubergang aus der Rohigkeit eines blof tierischen
Geschopfes in die Menschheit, aus dem Gingelwagen des Instinkts zur Lei-
tung der Vernunft, mit einem Worte: aus der Vormundschaft der Natur in den
Stand der Freiheit gewesen sei« (Kant 1786/1977, S. 92).

Hatten Kant und Fichte bereits die Passivitit kritisiert, die mit der Vor-
stellung vom Menschen als natiirliches Lebewesen einherging, so konnte
Hegel mit Phinomenologie des Geistes (1807) an dieses idealistische Erbe an-
kniipfen und es zu einer Geschichtsvorstellung umwandeln. Marx zufolge
fasste Hegel »die Selbsterzeugung des Menschen als einen Prozef3« auf und
verstand damit einhergehend das Wesen der Arbeit, die Schépfung des Men-
schen selbst »als Resultat seiner eignen Arbeit« (Marx 1844/1968, S. 574). Der

4 Der Verweis auf Marx’ Verhaltnis zur Tradition des Idealismus stiitzt sich vor allem auf
die Erkenntnisse von Douglas Moggach und dessen Konzept des »postkantianischen
Perfektionismus«, vgl. Moggach (2011). Zu Marx’ Verbindung mit dieser Tradition s.a.
Moggach (2013).

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

3


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Verortung

Mensch, so schrieb Marx 1844, sei nicht nur ein natiirliches Wesen, son-
dern ein menschliches natiirliches Wesen. Sein Ursprung liege nicht in der
Natur, sondern in der Geschichte. Anders als das Tier mache der »Mensch
[...] seine Lebenstitigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens und seines
Bewuf3tseins« und konne Gegenstinde nach den »Gesetzen der Schénheit«
formen. Geschichte kénne demnach gleichermafien als die Vermenschlichung
der Natur durch die »bewuflte Lebenstitigkeit« des Menschen und als die
Vermenschlichung des Menschen selbst durch die Ausbildung seiner Sin-
ne aufgefasst werden. Geschichte bezeichne jenen Prozess, durch den der
Mensch zum »Gattungswesen« geworden ist; sie bilde die Grundlage dafiir,
sich selbst als ein »universelle[s], darum freie[s] Wesen« zu betrachten (Marx
1844/1968, S. 515—-517).

Um die Fihigkeit des Menschen, seinem natiirlichen Verlangen und seinen
Bediirfnissen zu widerstehen oder sich iiber sie hinwegzusetzen und diese
Impulse stattdessen mittels der Vernunft zu iiberpriifen, zentral setzen zu
kénnen, war die Tradition des Idealismus wesentlich. So bezeichnete der Be-
griff der »Spontanitit, also der inneren Selbstbestimmtheit, nichts anderes
im Idealismus — ein Konzept, das es in der deutschen Philosophie bereits
Anfang des 18. Jahrhunderts, seit Leibniz gab und das an seinem Ende zum
zentralen Kern von Kants Konzept der praktischen Vernunft wurde (vgl. Mog-
gach 2013). Dessen wesentliche politische Bedeutung war die Ansicht, dass
Individuen ihr Handeln nicht unbedingt an ihrem Streben nach Reichtum und
Gliickseligkeit ausrichten, sondern darauf, Recht und Moral zu etablieren. Ei-
nes von Hegels wesentlichen Verdiensten in der Phinomenologie des Geistes war
es, aufzuzeigen, dass das Konzept von Recht iiber das individuelle Gewissen
hinausgehen, durch Institutionen und zwischenmenschliche Beziehungen
zum Ausdruck gebracht werden und damit die Grundlage fir seinen Begriff
von »Sittlichkeit« schaffen kénne.”

Die in den Manuskripten von 1844 beschworene Selbsterzeugung des Men-
schen durch Arbeit enthilt Marx’ Auslegung von Spontanitit und Freiheit als
essentielle menschliche Eigenschaften, was fiir das Gesamtbild von Kraft,

5 Im englischen Original wird darauf hingewiesen, dass das dort verwendete »ethical
life« das deutsche Wort »Sittlichkeit« nur unzureichend ersetzt, da der Begriff sich so-
wohl auf die Moral, aber gleichzeitig auf Gewohnheiten und Brauch (von »Sitte«) be-
zieht. »Sittlichkeit« bezeichnet also den gewohnheitsmifigen Verhaltenskodex einer
sozialen Gruppe, z.B. einer Nation, Klasse, Familie, und gilt als die Norm des Anstandes
(vgl. Inwood 1992, S. 91-93).

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Dynamik und Vorandrangen der Produktivkrafte im Kommunistischen Manifest
(1848) eine wichtige Rolle spielte. Arbeit, als eine Form der Tatigkeit, sei ein
fortwihrender, jedoch nicht lediglich von Bediirfnissen angetriebener Prozess
der Interaktion mit der Natur. Denn, so wird im Manifest betont, er kénne
auch mit Freiheit in Verbindung gebracht werden, da der Mensch Gegenstin-
de nach den Gesetzen der Schénheit formen konne — eine These, die Marx in
den 1850er Jahren in den Grundrissen vertrat. Arbeit als Titigkeit von selbst-
bestimmten Individuen sei zielgerichtet und teleologisch. Die Widerstinde,
die bei jedem Arbeitsprozess zu iberwinden sind, seien entweder natiirlichen
Ursprungs — das Wirken von Kausalmechanismen in der physischen Welt
— oder historischen Ursprungs — wie Konflikte, die sich aus bestehenden
sozialen Beziehungen zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern ergeben.
So gesehen kann die Menschheitsgeschichte als kontinuierlicher und kumu-
lativer Prozess von Wechselwirkungen zwischen Teleologie und Kausalitit
verstanden werden.

Aufgrund dieser Uberlegungen wurde die Darstellung des Menschen als
passives Wesen und Verbraucher, der, um seine Bediirfnisse zu erfiillen, von
der Natur abhingig ist, zu Marx’ Hauptkritikpunkt am zeitgendssischen So-
zialismus. Aus diesem Grund sind seine Anfang 1845 formulierten sogenann-
ten Thesen iiber Feuerbach ebenso eine Kritik am damaligen Sozialismus wie an
Feuerbach selbst. Der Mensch sei eben nicht nur ein mit Sinnen ausgestattetes
Wesen, sondern erschaffe sich durch die praktische Anwendung seiner Sin-
ne auch selbst. Die sinnliche Welt, wie sie der Mensch erfihrt, sei wiederum
die Folge von menschlicher Industrie und gesellschaftlichen Zustinden. Marx
wiederholte dies in der dritten Feuerbach-These, in der es heif$t: »Die materia-
listische Lehre von der Verinderung der Umstinde und der Erziehung vergifit,
dafd die Umstinde von den Menschen verindert und der Erzieher selbst erzo-
gen werden mufd« (Marx 1845/1958, S. 5—6). Damit lassen sich auch Marx’ Ein-
winde dem franzosischen Sozialisten Proudhon gegeniiber erkliren. Es ging
bei der Arbeiterfrage nicht lediglich um Konsum oder Léhne. Das Streben der
organisierten Arbeiter richtete sich nichtlediglich darauf, »mehr Gliick« durch
mehr materielle Giiter zu erlangen, sondern darauf, die Produktionsverhilt-
nisse zu verindern. Echter Kommunismus sei die positive Aufhebung des Pri-
vateigentums als menschlicher Entfremdung.

Die Erkenntnis, dass Selbsttatigkeit gleichbedeutend mit Freiheit und die
Fihigkeit zum Erschaffen die wesentlichste Eigenschaft des Menschen sei,
lief Marx 1844 zu der Schlussfolgerung kommen, entfremdete Arbeit wire
die Grundlage fur simtliche weiteren Arten der Entfremdung. Demzufolge

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

33


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Verortung

sei »die ganze menschliche Knechtschaft in dem Verhiltnis des Arbeiters
zur Produktion involviert« (Marx 1844/1968, S. 521). Die entfremdete Arbeit
als Umkehr der »bewufiten Lebenstitigkeit« fithre dazu, dass »der Mensch
[...] sein Wesen nur zu einem Mittel fiir seine Existenz macht« (ebd., S. 516).
In Kant'schen Begriffen wiirde das bedeuten, Lohnarbeit als eine Form der
Fremdbestimmung anzusehen, eine Umkehrung der Freiheit, die als Selbst-
tatigkeit des Produzenten wahrgenommen wird.

Eingedenk der deutlichen Trennung von Geschichte und Natur, beson-
ders deutlich in den Schriften von 1844, ist Marx’ philosophische Distanz zu
Darwin in den 1860er Jahren nicht linger verwunderlich. Wenn Darwin 1871
in Die Abstammung des Menschen schrieb, er glaube nicht an ein festes Gesetz
der Entwicklung, dann glaubte er auch nicht, dass Geschichte eine unilineare
Bedeutung oder Richtung habe. Marx erhob den Einwand, Darwin wiirde den
Fortschritt fiir »reinen Zufall« halten und sein Werk fiir »in der geschichtli-
chen und politischen Anwendung« vergleichsweise unbedeutend (vgl. Marx
1860/1964 und 1866a/1965).

Esistklarersichtlich, dass die unterschiedlichen Haltungen, die Marx und
Engels in den 1860er Jahren Darwin gegeniiber einnahmen, am ehesten als
Fortfithrung einer wichtigen, bereits aus den 1840er Jahren stammenden Spal-
tung in ihrer Auffassung verstanden werden miissen — auch wenn keiner von
beiden diese jemals explizierte. Den Kern der damaligen Differenzen bildete
die Interpretation von Thomas Malthus, bei dem dhnliche Fragen zum Ver-
hiltnis von Natur und Geschichte aufgeworfen wurden wie bei Darwin. Wich-
tig sind diese divergierenden Standpunkte nicht zuletzt deswegen, weil sie im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts von zentraler Bedeutung bei der Definition
von »Marxismus« waren. Dieser Prozess fithrte dazu, dass sowohl Marx’ poli-
tische Ansichten als auch die von ihm zugrunde gelegte Philosophie dem eher
naturorientierten Standpunkt von Engels untergeordnet wurden.

Bislang sind weder das Ausmaf3 noch die Bedeutung der zwischen Marx
und Engels herrschenden Diskrepanz hinsichtlich dieser Fragen umfassend
diskutiert worden. Historiker haben die in den Schriften von Marx und Engels
belegte Auseinandersetzung mit Malthus zumeist als Teil einer gemeinsamen
Kritik gedeutet. Auch Ronald Meeks Standardwerk Marx and Engels on Malthus
(1953), in dem sowohl Malthus’ vermeintliche Ungeheuerlichkeit als auch seine
Rolle als Verteidiger bourgeoiser Klasseninteressen betont werden, legte den
Schwerpunkt auf diese Interpretation. Die relevanten Texte weisen bei niherer
Betrachtung jedoch auf wichtige Unterschiede zwischen den Herangehens-
weisen von Marx und Engels hin. Anfangs begniigte Marx sich damit, die von

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Engels 1843 in den Umrissen ausgearbeiteten Angriffe auf Malthus zu wiederho-
len und sie dadurch zu bekriftigen. In einem Essay von 1844 beispielsweise, der
sich gegen Arnold Ruges Standpunkt zur sozialen Reform richtete, verhéhn-
te Marx die Anerkennung, die das Englische Parlament Malthus’ »menschen-
freundliche[r]« Theorie entgegenbrachte. Dieser zufolge sei »Pauperismus im
allgemeinen« nicht nur ein »ewiges Naturgesetz«, sondern ein »selbstverschulde-
te[s] Elend der Arbeiter«. Dementsprechend sei der Pauperismus kein Ungliick,
dem man zuvorkommen miisse, sondern etwas, das man »vielmehr als ein Ver-
brechen zu unterdriicken, zu bestrafen habe« (Marx 1844/1956, S. 398).

Die Einigkeit, mit der Marx und Engels das Malthus’sche Gedankengut als
reaktiondr charakterisierten, verdeckte allerdings ihre Divergenzen hinsicht-
lich philosophischer Begriffs- und Theoriebildung sowie die Verschiedenheit
in thren Anschauungen, insbesondere in Bezug auf die Frage nach dem Ver-
hiltnis von Geschichte und Natur. In dieser Frage befanden sich Owen, Engels
und Malthus auf der einen und Marx auf der anderen Seite in einem funda-
mentalen Widerspruch zueinander. Man muss beriicksichtigen, dass Malthus,
ebenso wie Owen und spiter auch Engels, davon iiberzeugt war, der Mensch
sei ein passives, von der Natur geformtes Wesen. In Malthus’ Essay, der in der
Tradition der Natiirlichen Theologie stand, werden die Menschen mit Klum-
pen von Lehm verglichen, von denen zwar ein jeder einzigartig geformt sei,
die jedoch die Art und Weise, wie sie geformt wiirden, nicht selbst festlegten.
Die Natur, auf die er sich bezog, sei eine gezielt von Gott geschaffene, und so-
mit sei der Fortschritt von der Barbarei zur Zivilisation keine Errungenschaft
des Menschen, sondern das Ergebnis eines michtigen von Gott ausgehenden
Prozesses — eines Prozesses, der vonnoten sei, um lebloser chaotischer Materie
Lebensgeist einzuhauchen (vgl. Malthus 1798, S. 375-376). Owens Denken zu-
folge ist die Bestimmtheit des Menschen von der dufieren, wiederum von Kon-
kurrenz beherrschten Umwelt die Folge seiner Unwissenheit und kénne dem-
nach durch Wissenschaft und Bildung aufgehoben werden. Bei Engels hin-
gegen war diese Bestimmtheit das Produkt des »unbewussten Zustandes der
Menschheit« in Ermangelung eines »Gattungsbewusstseins«. Der Mensch sei
als sinnliches Wesen von der duferen Umwelt bestimmt, was der »materialis-
tischen Anschauung der Geschichte« entsprach, wie es Engels spiter nannte.
Wegen ihres Mangels an Gattungsbewusstsein seien Menschen nicht anders
als Tiere; der »unbewusste« Zustand der Menschheit sei aufjene Verwerfungen
zuriickzuftihren, die durch Religion und Privateigentum hervorgebracht wur-
den. Der Mensch sei also aufgrund des fehlenden »Gattungsbewusstseinsc,
wie jedes andere Tier auch, ein vollends von der Natur bestimmtes Geschopf.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

35


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Verortung

Marx hingegen grenzte die Menschheitsgeschichte klar von der Naturge-
schichte ab, vollig ungeachtet dessen, ob der Mensch Gattungsbewusstsein
besitzt oder nicht. Der Mensch sei nicht blof$ das »sinnliche Wesen, als das
er von Feuerbach dargestellt wurde, denn die sinnliche Welt sei das Ergebnis
menschlicher Industrie und gesellschaftlicher Zustinde. Der Mensch wiir-
de nicht von der Natur, sondern von der Geschichte bestimmt, selbst wenn
diese pervertierte Formen annehme. Fiir Marx hatten Konkurrenz und die
kapitalistischen Produktionsverhiltnisse nichts mit Natur zu tun.

Wie 1844 beharrte Marx auch in seinen nachfolgenden Schriften der 1850er
und 1860er Jahre auf dem Standpunkt, dass Natur und Geschichte auseinan-
dergehalten werden miissen. In den Grundrissen, dem ersten, in den 1850er Jah-
ren verfassten Entwurf des Kapitals, zielte seine hauptsichliche Kritik gegen-
iiber der Bevolkerungstheorie auf Malthus’ Versuch ab, Geschichte und Natur
zusammenzufassen. Nicht genug damit, dass er die

»Uberpopulation in den verschiednen historischen Phasen der 6konomischen
Entwicklung als gleichartig betrachtet; ihren spezifischen Unterschied nicht
versteht und diese sehr komplizierten und wechselnden Verhiltnisse daher
stupid auf ein Verhiltnis reduziert, wo einerseits die natiirliche Fortpflan-
zung des Menschen, andrerseits die natirliche Fortpflanzung der Vegetabi-
lien (oder means of subsistence) sich als zwei nattrliche Reihen, von denen
die eine geometrisch, die andre arithmetisch fortschreitet, gegeniiberstehn.
So verwandelt er die historisch verschiednen Verhdltnisse in ein abstraktes
Zahlenverhiltnis, das rein aus der Luft gefischt ist und weder auf Naturge-
setzen noch auf historischen beruht. [..] Der Affe unterstellt dabei, dafd die
Vermehrung des Menschen reiner Naturprozef ist, der duflerer restraints, checks
bedarf, um nicht nach einer geometrischen Proportion vorzugehn« (Marx
1857-1858/1983, S. 506-507).

Marx wiederholte seine Ansicht tiber die Verschmelzung von Geschichte und
Natur im Kapital, fugt ihr an dieser Stelle allerdings einen schirferen politi-
schen Akzent hinzu:

»Es war natirlich weit bequemer und den Interessen der herrschenden
Klassen, die Malthus echt pfaffisch idolatrisiert, viel entsprechender, diese
>Ubervélkerung< aus den ewigen Gesetzen der Natur als aus den nur histo-
rischen Naturgesetzen der kapitalistischen Produktion zu erklaren« (Marx
1867/1962 S. 551).

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Im Gegensatz dazu behielt Engels seine von Feuerbach iibernommene Auffas-
sung bei. Im Zustand der Unbewusstheit wird dhnlich wie bei Malthus, jedoch
aus anderen Griinden die Geschichte des Menschen und die der Natur zusam-
mengefasst. Im Anti-Dithring ist die menschliche Gesellschaft, ebenso wie
die natiirliche Welt, dem Darwin’schen Kampf ums Dasein unterworfen, was
nur durch die Auflgsung der Klassengesellschaft aufgehoben werden kénne.
Engels schreibt: »Der Kampf ums Einzeldasein hort auf. Damit erst scheidet
der Mensch, in gewissem Sinn, endgiiltig aus dem Tierreich, tritt aus tieri-
schen Daseinsbedingungen in wirklich menschliche« (Engels 1877-1878/1962,
S. 264). In den Jahren unmittelbar nach Marx’ Tod bemiihte sich Engels, jegli-
che wahrnehmbare Differenzen zwischen seinen eigenen Uberlegungen und
denen von Marx zu tilgen. Es sei nochmals erwihnt, dass Marx selbst nie-
mals von einer »materialistischen Anschauung der Geschichte« gesprochen
hat. Ungeachtet dessen prisentierte sie Engels als Teil ihrer gemeinsamen
Arbeit. Im Essay Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten von 1885 erinnerte
sich Engels an sein erstes lingeres Treffen mit Marx im Jahr 1844 in Paris:
»Als ich Marx im Sommer 1844 in Paris besuchte, stellte sich unsere vollstin-
dige Ubereinstimmung auf allen theoretischen Gebieten heraus, und von
da an datiert unsre gemeinsame Arbeit.« Und weiter: »Als wir im Frithjahr
1845 [...] wieder zusammenkamen, hatte Marx [...] schon seine materialisti-
sche Geschichtstheorie in den Hauptziigen fertig herausentwickelt« (Engels
1885b/1962, S. 212).

Diese Behauptungen waren irrefithrend. Marx und Engels standen sich
damals in einigen Standpunkten nahe: im Bekenntnis zu Feuerbach (obgleich
aus unterschiedlichen Griinden), in der Hinwendung zur sozialistischen statt
der republikanischen Programmatik und ganz besonders in ihrer Uberzeu-
gung von der zentralen Bedeutung der politischen Okonomie. Marx lehnte
jedoch den von den Darwinisten vertretenen fundamentalen Zusammenhang
zwischen Menschheits- und Naturgeschichte ab. Darwins Theorie war mit
Marx’ Uberzeugung, dass dem Privateigentum, dem Patriarchat und somit
auch dem Klassenkampf eine erste Form der menschlichen Gesellschaft -
die dorfliche Gemeinschaft — vorausgegangen war, nicht in Einklang zu brin-
gen. Klassenkonflikte und Konkurrenz seien nicht das Ergebnis natirlicher
Notwendigkeit, sondern die Konsequenzen daraus, dass die Geschichte des
Menschen unter dem Eindruck der duleren Verhiltnisse geschrieben wiirde.
Marx blieb dabei, dass der Mensch nicht einfach ein »natiirliches«, sondern
ein »menschliches natiirliches Wesen« sei, das sich aufgrund eigens men-
schengemachter sozialer und kultureller Institutionen in gesellschaftlichen

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

37


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Verortung

Kimpfen befinde. Daher seien Klassenkampf und Konkurrenz nicht aus
der dem Menschen inhirenten Tiernatur hervorgegangen, sondern aus der
Fremdbestimmung, der Prigung des Verhaltens durch duflere Krifte. Der
Mensch sei durch Privateigentum und Patriarchat, wiederum gestiitzt von
Religion, auf einen mutmaflich tierischen Zustand reduziert worden, der
sich in Klassenkampf und Konkurrenz ausdriicke.

Anstatt den Tendenzen des spiten 19. und 20. Jahrhunderts weiter zu fol-
gen, die versuchten, Marx in eine Reihe mit Darwin zu stellen, sollte Marx —
wenigstens spekulativ — wieder in den originiren historischen und intellektu-
ellen Kontext gestellt werden, von dem er geprigt wurde. Es ist insofern wich-
tig, Marx nicht nur im 19. Jahrhundert, sondern exakt in der Generation zu
verorten, zu der er gehorte. Es handelte sich um eine Generation von Autoren,
deren Schriften iiber den Wandel von der antiken zur modernen Gesellschaft
Darwins Ruhm vorausgingen. Dazu gehérten Henry Maine, Johann Bachofen,
John McLennan und Lewis Henry Morgan, die alle zwischen 1818 und 1827 ge-
boren wurden. Sie alle waren Juristen, fiir die das Studium frither oder primi-
tiver Gesellschaften nicht zum Bereich der Naturgeschichte gehorte, sondern
zu dem der Rechtswissenschaften — zu denen im 19. Jahrhundert auch die po-
litische Okonomie zihlte. Die Institutionen, die sie untersuchten — Privatei-
gentum, der Staat, Ehe und Familie —, waren ebenfalls in erster Linie rechtli-
cher Natur. Weder waren sie Reiseschriftsteller noch Ethnologen im modernen

6 Henry Maine (1822-1888) war komparativer Jurist, der in seinem bekanntesten Werk
Ancient Law (1861) die Entwicklung des Rechts als eine Bewegung vom »Status zum
Vertrag« interpretierte. Allerdings wurde seine Ansicht, dass die sogenannten primi-
tiven Cesellschaften patriarchisch gewesen seien, weitestgehend abgelehnt. Bedeu-
tender waren die Werke des Schweizer Juristen und Anthropologen Johann Bachofen
(1815—1887), insbesondere Das Mutterrecht (1861), in dem die Ansicht vertreten wird,
prahistorische Gemeinschaften seien nach der miitterlichen Linie regiert und von ma-
triarchalischer Religion bestimmt worden. Von noch grofierer Bedeutung im engli-
schen Sprachraum waren die Schriften von John McLennan (1827—-1881), der in seinem
Buch Primitive Marriage (1865) den freiziigigen Austausch von Frauen und Waren in pra-
historischen Gesellschaften beschreibt und die Behauptung aufstellt, dass die hiaufige
Totung weiblicher Kinder zu einer Form von »Exogamie« fiihrte, die auf der Entfiih-
rung von Frauen und einer rauen Praxis der Polyandrie beruhte. Lewis Henry Morgan
(1818-1881) berief sich auf McLennans Arbeiten. Der New Yorker Anwalt fiir Eisenbahn-
recht war bekannt fir seine Studie tiber die Iroquois, deren politische Institutionen er
mit denen der Stimme im antiken Griechenland verglich. Sein Werk Ancient Society
(1877) stiefd bei Marx auf grofRes Interesse.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Sinn, wenngleich z.B. Morgan Kontakte mit den Iroquois aufnahm und Maine
Mitglied der Regierung in Indien war (vgl. Kuper 1988).

Sie nutzten hauptsichlich klassische und biblische Quellen; insbesondere
zogen sie den Pentateuch, das Romische Recht und die griechische Mytholo-
gie heran — vom despotischen Patriarchen Abraham iiber die Zehn Gebote und
das Zwolftafelgesetz bis hin zu Prometheus und den Ubeltaten der Gotter des
Olymp, vom Raub der Sabinerinnen bis zu den Kaudinischen Pissen. Im We-
sentlichen ging es ihnen um die Gleichsetzung von Geschichte mit Entwick-
lung und Fortschritt, sei es von »Status« zu »Vertrag«, von Privateigentum zum
Ende der Frithgeschichte oder von societas zu civitas. Sie alle waren auf eine ge-
wisse Weise davon itberzeugt, dass der Fortschritt, als progressive Bewegung
von einem niedrigen zu einem héheren Entwicklungsstand, mittels Geschich-
te vermessen werden konne, sei es anhand von Eigentumsformen, Produkti-
onsweisen, Typen von verwandtschaftlichen Beziehungen oder Eheschlief3un-
gen, Brauchtum oder Recht. Im Idealfall konne, wie Marx es ausdriickte, der
Mensch mittels der Geschichte die vollstindige Riickkehr zu sich selbst als so-
ziales (also als menschliches) Wesen vollziehen — und diese Riickkehr wiirde
bewusst und unter Einschluss der gesamten vorangegangenen Entwicklung
erfolgen.

Marx wiederholte die scharfe Unterscheidung zwischen dem Natiirli-
chen und dem Historischen in seinen Schriften und Notizen von den spaten
1860er Jahren bis zu seinem Tod. Besonders beeindruckt war er von den seiner
Ansicht nach tiberzeugenden Beweisen fiir die Existenz antiker Dorfgemein-
schaften, die von lokalen Biirgerversammlungen regiert wurden und sowohl
auf Individual- oder Stammesbesitz der Felder als auch auf der kollekti-
ven Nutzung von »Gemeindeeigentum« oder »Marken« in den umliegenden
Wialdern und Weideflichen beruhten. Urspriinglich war dieses Konzept, im
Zusammenhang mit Justus Moser und der Geschichtsschreibung Westfalens,
als germanisch verstanden worden. Nach 1815 wurde es zunichst auf den
russischen »Mir« und schlieflich auf das indische Dorf ausgeweitet und galt
fortan als Bestandteil einer »indoeuropiischen Zivilisation«. In diesem Sinne
argumentierte eine ganze Reihe von Autoren - von Karl Eichhorn, August
von Haxthausen, Josef Grimm und Georg von Maurer bis hin zu John Kemble,
Henry Maine und Lewis Henry Morgan. Die Thesen von Nikolai Tscherny-
schewski und seinen Anhingern zur Frithgeschichte und zum Fortbestehen
der biuerlichen Gemeinde in Russland beeindruckten Marx ebenfalls tief. In
Reaktion auf eine Anfrage von Wera Sassulitsch und der Gruppe Befreiung der
Arbeit setzte er sich ab 1881 fiir die Verteidigung der russischen Bauernge-

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

39


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Verortung

meinde und den Widerstand gegen die kapitalistische Entwicklung Russlands
ein.

Diese Reihe von Uberzeugungen galt jedoch bereits wihrend der 1880er
Jahre zunehmend als iiberholt (vgl. Stedman Jones 2016, S. 535-589). Die his-
torischen Beweise, die die Annahme solcher »Mark«-Dorfgemeinden stiitzen
sollten, wurden u.a. von dem franzésischen Historiker Fustel de Coulanges auf
verheerende Weise angegriffen. Auch der russlindische Sozialdemokrat Ge-
orgi Tschitscherin wies darauf hin, dass der russische »Mir« 1592 als »despo-
tischer Regierungsakt« auf Geheif3 des Zaren Fjodor Iwanowitsch (Fjodor 1.)
eingefithrt worden war — und daher weit entfernt von einer auf prifeudale Zei-
ten zuriickgehenden Form des Gemeindeeigentums. Engels bewegte sich 1894
daher auf sicherem Boden, als er Nikolai Tschernyschewski beschuldigte, den
Glauben an die wundersame Macht der biuerlichen Gemeinschaft, eine sozia-
le Renaissance hervorzurufen, zu bestirken.

Alternativ hierzu setzten Engels und viele andere enttiuschte Revolutio-
nire von 1848, weiterhin auf Fortschritt hoffend, auf eine Art von »Materialis-
mus, der sich mutmafilich im Einklang mit den Erkenntnissen der Naturwis-
senschaften befand. Es iiberrascht daher kaum, dass die neue Generation von
Sozialisten der 1870er und 1880er Jahre Engels’ Behauptung — »Als ich Marx im
Sommer 1844 in Paris besuchte, stellte sich unsere vollstindige Ubereinstim-
mung auf allen theoretischen Gebieten heraus, und von da an datiert unsre
gemeinsame Arbeit« (Engels 1885b/1962, S. 212) — bereitwillig akzeptierte.

Engels’ Vorgehen ebnete der nachfolgenden Generation den Weg zu einer
ginzlich Darwin'schen Lesart dessen, was sie unter einer marxistischen Ge-
schichtsauffassung verstanden. Dem angesehenen »Vater des russischen Mar-
xismus« Georgi Plechanow zufolge waren Politik und Produktionsverhiltnisse
nur von untergeordneter Bedeutung. Sowohl »Okonomie« als auch »Psycholo-
gie«resultierten in Plechanows Definition aus dem »gegebenen Stand der Pro-
duktivkrifte«, nun gleichgesetzt mit dem »Existenzkampf«. »Der Existenz-
kampf erzeugt ihre Okonomie; auf dem gleichen Boden wichst auch ihre Psy-
chologie« (Plechanow 1895/1975, S. 102). Karl Kautsky, Herausgeber der Neuen
Zeit und bedeutender marxistischer Theoretiker der Zweiten Internationale,
stellte einen noch gewagteren Zusammenhang zwischen Natur- und Mensch-
heitsgeschichte her. Ihm ging es insbesondere darum, die Allgemeingiiltigkeit
von »sozialen Instinkten in der Pflanzen-, Tier- und Menschenwelt« zu bewei-
sen und zu verorten. Jene organischen Instinkte und Triebe, so glaubte Kaut-
sky, seien die Grundlage dessen, was die Philosophen als Ethik definiert hat-
ten.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Die Annahme einer gemeinsamen Theorie wurde im Laufe des 20. Jahr-
hunderts zum kanonischen Kern orthodoxer Kommunisten, die die nahtlo-
se Einheit des »Marxismus« entschlossen verteidigten. Man blieb dabei, auch
nachdem Belege zum Vorschein kamen, die darauf hinwiesen, dass Marx’ An-
satz ein anderer war. Als der Marx-Gelehrte David Rjazanov 1911 den Nachlass
von Marx’ Schwiegersohns Paul Lafargue durchsah, stief? er auf mehrere Ent-
wiirfe von Marx’ Brief an Wera Sassulitsch, in denen er das befiirwortete, was
spiter als populistische Verteidigung der Lebensfihigkeit der biuerlichen Ge-
meinschaft durch die Narodniki bekannt werden sollte. Der eigentliche Brief
wurde 1923 aufgefunden. Allerdings war Engels’ »materialistische« und darwi-
nistische Lesart von Marx so umfassend erfolgreich gewesen, dass keines der
noch lebenden Mitglieder der Genfer Gruppe Befreiung der Arbeit von 1883 sich
daran erinnern konnte, je einen solchen Brief erhalten zu haben.

Aus dem Englischen iibersetzt von Anja Jungfer”

Literaturverzeichnis

Avineri, Shlomo (1968): The Social & Political Thought of Karl Marx. Cambridge:
Cambridge University Press.

Claeys, Gregory (Hg.) (1991): Robert Owen. A New View of Society and Other
Writings. London: Penguin.

Engels, Friedrich (1843/1956): Fortschritte der Sozialreform auf dem Konti-
nent. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Werke (MEW). Bd. 1. Berlin: Dietz,
S. 480-496.

Engels, Friedrich (1844/1956): Umrisse zu einer Kritik der Nationalékonomie.
In: MEW. Bd. 1, S. 499—524.

Engels, Friedrich (1866/1965): Brief an Karl Marx, Manchester, 2. Oktober 1866.
In: MEW. Bd. 31, S. 256.

Engels, Friedrich (1877-1878/1962): Herrn Eugen Dithrings Umwilzung der
Wissenschaft (»Anti-Dithring«). In: MEW. Bd. 20, S. 1-303.

7 Bei diesem Aufsatz handelt es sich um eine Ubersetzung von: Stedman Jones, Gareth
(2018): History and Nature: Marx, Engels and Darwin. In: Sozialwissenschaftliche Lite-
ratur Rundschau (SLR), H.1, S.116—125. Wir danken der SLR und Heinz Siinker fir die
Abdruckgenehmigung.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

4


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Verortung

Engels, Friedrich (1880-1891/1962): Die Entwicklung des Sozialismus von der
Utopie zur Wissenschaft. In: MEW. Bd. 19, S. 177-228.

Engels, Friedrich (1883/1962): Das Begrabnis von Karl Marx. In: MEW. Bd. 19,
S. 335-339.

Engels, Friedrich (1885a/1962): Zweites Vorwort zu »Herrn Eugen Dithring’s
Umwilzung der Wissenschaft«. In: MEW. Bd. 20, S. 8-14.

Engels, Friedrich (1885b/1962): Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten.
In: MEW. Bd. 21, S. 206—224.

Inwood, Michael (1992): A Hegel Dictionary. Oxford: Blackwell.

Kant, Immanuel (1786/1977): Mutmafilicher Anfang der Menschengeschich-
te. In: Kant, Immanuel: Werkausgabe. Bd. 11. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 85-102..

Kuper, Adam (1988): The Invention of Primitive Society. Transformations of an
Hlusion. London: Routledge.

Lichtheim, George (1961): Marxism. An Historical and Critical Study. London:
Routledge & Kegan Paul Ltd.

Malthus, Thomas (1798): An Essay on the Principle of Population. London:
Printed for J. Johnson, in St. Paul’s Church-Yard.

Marx, Karl (1844/1956): Kritische Randglossen zu dem Artikel »Der Konig von
Preuflen und die Sozialreform. Von einem Preuflen«. In: MEW. Bd. 1,
S. 392—409.

Marx, Karl (1844/1968): Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem
Jahre 1844. In: MEW. Bd. 40, S. 465-588.

Marx, Karl (1845/1958): Thesen iiber Feuerbach. In: MEW. Bd. 3, S. 5-7.

Marx, Karl (1857-1858/1983): Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie.
In: MEW. Bd. 42, S. 47-768.

Marx, Karl (1860/1964): Brief an Friedrich Engels, London, 19. Dezember 1860.
In: MEW. Bd. 30, S. 130-131.

Marx, Karl (1861/1964): Brief an Ferdinand Lassalle, London, 16. Januar 1861. In:
MEW. Bd. 30, S. 577-579.

Marx, Karl (1862/1964): Brief an Friedrich Engels, London, 18. Juni 1862. In:
MEW. Bd. 30, S. 248-249.

Marx, Karl (1866a/1965): Brief an Friedrich Engels, London, 7. August 1866. In:
MEW. Bd. 31, S. 247-249.

Marx, Karl (1866b/1965): Brief an Friedrich Engels, London, 3. Oktober 1866. In:
MEW. Bd. 31, S. 257—-258.

Marx, Karl (1866¢/1965): Brief an Louis Kugelmann, London, 9. Oktober 1866.
In: MEW. Bd. 31, S. 529-531.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin

Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Erster Band. In: MEW. Bd. 23.

Moggach, Douglas (2011): »Post-Kantian Perfectionism«. In: Moggach, Dou-
glas (Hg.): Politics, Religion and Art: Hegelian Debates. Evanston: North-
western University Press, S. 179-203.

Moggach, Douglas (2013): German Idealism and Marx. In: Boyle, Nicholas/
Disley, Liz/Walker, John (Hg.): The Impact of Idealism: The Legacy of
Post-Kantian German Thought. Cambridge: Cambridge University Press,
S. 82-107.

Owen, Robert (1813-1816/1993): A New View of Society, or, Essays on the Prin-
ciple of the Formation of the Human Character, and the Application of the
Principle to Practice. In: Claeys, Gregory (Hg.): Selected Works of Robert
Owen. Bd. 1. London: Pickering & Chatto, S. 23-100.

Plechanow, Georgi Walentino (1895/1975): Zur Frage der Entwicklung der
monistischen Geschichtsauffassung. Berlin: Dietz.

Stedman Jones, Gareth (2016): Karl Marx. Greatness and Illusion. Cambridge:
Belknap Press.

Wheen, Francis (2001): Karl Marx. Miinchen: Bertelsmann Stiftung.

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. Access

43


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dolorg/10:14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:



https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

