
Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 

Gareth Stedman Jones 

»Wie Darwin das Gesetz der Entwicklung der organischen Natur, so ent
deckte Marx das Entwicklungsgesetz der menschlichen Geschichte« (Engels 
1883/1962, S. 335). Bereits 1883 hatte Friedrich Engels mit seiner Aussage an
lässlich von Karl Marx’ Begräbnis einen Zusammenhang zwischen dem Werk 
seines Freundes und dem von Charles Darwin postuliert. Die Annahme wurde 
im Laufe des 20. Jahrhunderts durch einen 1931 veröffentlichten Brief Dar
wins verfestigt, in welchem dieser, augenscheinlich an Marx gerichtet, den 
Vorschlag, ihm die zweite Auflage des Kapitals zu widmen, höflich ablehnte. 
Obwohl selbst unter zeitgenössischen Kommentatoren Unklarheit herrschte, 
aus welchen Gründen 1880, und damit sieben Jahre nach Erscheinen des Bu
ches im Jahr 1873, ein solcher Vorschlag hätte zustande kommen sollen, wurde 
der Legende von der Zueignung seit Isaiah Berlin und nachfolgend Glauben 
geschenkt. Erst in den 1980er Jahren konnte durch die sorgfältige Forschung 
von Margaret Fay der Mythos, Marx hätte Darwin eine Widmung vorgeschla
gen, endgültig widerlegt werden. Wie sich herausstellte, war der Brief von 
1880 nicht an Marx, sondern an Edward Aveling, den Lebensgefährten von 
dessen Tochter Eleanor, adressiert. Er hatte Darwin darum gebeten, ihm 
sein eigenes, kurz zuvor fertiggestelltes Buch The Student’s Darwin widmen zu 
dürfen.1 

In diesem Beitrag wird dargelegt, dass Marx’ Theorie der Geschichte in 
geradezu unvereinbarem Widerspruch zu Darwins Konzept von Natur steht. 
Daraus ergibt sich erstens die Frage, warum Marx in den 1870er Jahren allem 
Anschein nach Engels’ Überzeugung, beide Theorien ähnelten einander in 
ihrer Ausrichtung, zustimmte. Und zweitens, wieso wurde eine Ähnlichkeit 
zwischen Darwin und Marx so rasch allgemein anerkannt? Diese Fragen 

1 Eine zusammenfassende Darstellung zur vermeintlichen Widmung ist bei Wheen 
(2001) zu finden. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Verortung 

sind bedeutender, als es zunächst scheinen mag, denn der Gedanke eines 
Zusammenhangs zwischen beiden Theorien bot im ausgehenden 19. Jahr
hundert die Grundlage, um überzeugend eine Verbindung zwischen Marx 
und einer zunehmend stärker betonten Form von Determinismus oder, wie 
Engels es nannte, »[d]ie materialistische Anschauung der Geschichte« (Engels 
1880–1891/1962, S. 210) zu ziehen. 

Engels’ Begeisterung für Darwin war stets eindeutig. Bereits in Die Entwick
lung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft pries er Darwin dafür, »der 
metaphysischen Naturauffassung […] durch seinen Nachweis, daß die ganze 
heutige organische Natur, Pflanzen und Tiere und damit auch der Mensch, 
das Produkt eines […] Entwicklungsprozesses ist«, den »gewaltigsten Stoß ver
setzt« zu haben (Engels 1880–1891/1962, S. 205). Dies stellte eine Weiterfüh
rung der These dar, die er bereits im Anti-Dühring angeführt hatte: »daß in der 
Natur dieselben dialektischen Bewegungsgesetze im Gewirr der zahllosen Ver
änderungen sich durchsetzen, die auch in der Geschichte die scheinbare Zu
fälligkeit der Ereignisse beherrschen; dieselben Gesetze, die, ebenfalls in der 
Entwicklungsgeschichte des menschlichen Denkens den durchlaufenden Fa
den bildend, allmählich den denkenden Menschen zum Bewußtsein kommen« 
(Engels 1885a/1962, S. 11). 

In Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft rechtfertig
te er darüber hinaus die Ausweitung quasi-darwinistischer Konzepte auf das 
Verständnis von moderner Industrie und Weltmarkt, indem er erklärt: »Es ist 
der Darwinsche Kampf ums Einzeldasein, aus der Natur mit potenzierter Wut 
übertragen in die Gesellschaft« (Engels 1880–1891/1962, S. 216). 

Es wird gemeinhin behauptet, Engels hätte Marx’ Denken in späteren Jah
ren verzerrt dargestellt, wobei diese Behauptungen in der Regel nur vage und 
mithilfe ungenauer Begrifflichkeiten formuliert sind. So konstatierte Georg 
Lichtheim, allerdings ohne tiefergehende Ausführungen, die Philosophie des 
späten Engels sei sehr stark vom Positivismus geprägt (vgl. Lichtheim 1961, 
S. 234–258), während Shlomo Avineri behauptete, Engels’ Ursprünge seien »in 
einer vereinfachten Version von Darwinismus und Biologie, mit Hegeliani
scher Terminologie als notdürftiger Fassade« (Avineri 1968, S. 70) zu finden. 
Meines Erachtens können die Unterschiede zwischen den Auffassungen von 
Marx und Engels jedoch nicht allein durch Verweise auf Darwin oder den Posi
tivismus zufriedenstellend erklärt werden. Diese Unterschiede hatten bereits 
Mitte der 1840er Jahre bestanden, als Marx und Engels einander begegneten 
– und manifestierten sich somit eindeutig, bevor jegliche Wirkung Darwins 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 27 

oder des positivistischen Philosophen Auguste Comte sich in Deutschland 
und Europa entfaltete. 

Für Engels waren die Affinität zu Darwin und seine Bestrebungen, ihn mit 
Marx in Einklang zu bringen, naheliegend. Zwischen 1842 und Sommer 1844, 
also während der zwei prägenden Jahre, in denen er für den Textilbetrieb sei
ner Familie in Manchester tätig war und auch Marx kennenlernte, hatte En
gels mit seiner Hinwendung zum Owenismus auch dessen Vorstellung vom 
Menschen als »natürliches Lebewesen« übernommen. Obwohl er noch 1842 in 
Berlin mit Bruno Bauer und anderen Junghegelianern verkehrt hatte, war sein 
Hegelianismus eher oberflächlich geblieben. So meldete Engels sich nicht et
wa aus den Berliner junghegelianischen Kreisen zu Wort, sondern aus Man
chester. Er nahm dort regelmäßig an Debatten der Owenisten teil, was dazu 
führte, dass er vertrauter im Umgang mit owenistischen philosophischen An
schauungen aus der Manchester Hall of Science wurde als mit der philosophi
schen Tradition des Deutschen Idealismus. Seine Nähe zu den Owenisten – 
den »englischen Sozialisten« – erklärte Engels 1843 ausdrücklich; er verwies 
darauf, dass er mit einigen von ihnen »fast in jeder Frage übereinstimme« (En
gels 1843/1956, S. 496). 

Die Ablehnung von Konkurrenz, insbesondere innerhalb der Wirtschaft, 
war es, die Engels zu den Owenisten hinzog. Das charakteristische Merkmal 
von Konkurrenz ist der Interessengegensatz. Im Handel sei es das erklärte 
Ziel, billig zu kaufen und teuer zu verkaufen, wodurch in jedem geschäftlichen 
Austausch diametrale Interessengegensätze geschaffen würden. Durch den 
freien Handel würde dieses System allgemeine Gültigkeit erlangen. Dieser 
»schändliche Konkurrenzkampf« hatte bereits zur Auflösung von Nationalitä
ten und zur Universalisierung von Feindschaften geführt und die Menschheit 
in eine Horde gefräßiger Bestien verwandelt. Er würde künftig auch die 
Auflösung der Familie durch das Fabriksystem mit sich bringen. 

Die owenistische Kritik an der Konkurrenz und der Konsumgesellschaft 
beruhte auf geltenden Prämissen eines anglo-französischen Sensationalis
mus und Materialismus des 18. und frühen 19. Jahrhunderts, denen zufolge 
der Mensch ein Tier sei, ein natürliches Lebewesen, das nach Freude strebe 
und Leid zu vermeiden suche. Sein oder ihr Wesen würde von dem Umfeld 
geformt, in dem er oder sie aufgewachsen ist. Wie Robert Owen in A New 
View of Society (1813–1816) formuliert hat, sei dem Menschen das Streben nach 
Glück angeboren und er sei darüber hinaus mit Fähigkeiten ausgestattet, 
die es ihm ermöglichen, »Ideen zu empfangen, zu vermitteln und zu verglei
chen«. Die Ideen selbst kämen von außen, denn »jegliches Wissen, das der 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Verortung 

Mensch empfängt, ist von den ihn umgebenden Objekten und insbesondere 
vom Beispiel und der Anleitung durch seine unmittelbaren Vorgänger ab
geleitet« (Owen 1813–1816/1993, S. 70). Owen war davon überzeugt, dass der 
Charakter eines Menschen für ihn geformt würde und nicht von ihm selbst 
(vgl. Claeys 1991, S. 43). Fortschritt könne durch die Beseitigung schädigender 
religiöser Vorstellungen, durch bessere Bildungsmethoden und wachsende 
wissenschaftliche Erkenntnisse erreicht werden. Auf diese Weise würden 
Veränderungen der Umwelt zu einem Wandel der menschlichen Natur und 
zur Steigerung der Glückseligkeit des Menschen führen. 

Engels ging noch über die Owen’sche Kritik an der Konkurrenz in zweifa
cher Hinsicht hinaus: Erstens sah er, dem französischen Sozialisten Proudhon 
folgend, die zersetzende Logik des Privateigentums als verantwortlich für 
die Widersprüchlichkeit der Politischen Ökonomie an. Zweitens stellte er, 
auf Feuerbach verweisend, einen Zusammenhang von der Entwicklung des 
Privateigentums und der Konkurrenz mit dem »Zustand der Unbewusstheit 
der Menschheit« her. Was den Menschen Feuerbachs Theorie zufolge vom Tier 
unterscheide, ist nicht sein Bewusstsein, sondern sein »Gattungsbewusstsein«. 
Das Fehlen dieses »Gattungsbewusstseins« beim Menschen, sein Verlust von 
Menschlichkeit, wurde mit einer auf Feuerbachs Theorie der »Abstraktion« 
zurückgehenden »Umkehrung« in Verbindung gebracht, oder – in radikal
kommunistischen Lesarten von Hegelianern wie Engels und Moses Hess – auf 
die Einführung von Geld und Privateigentum.2 

Engels wies in seiner 1843 für die Deutsch-Französischen Jahrbücher geschrie
benen Kritik der Nationalökonomie, die Marx erstmalig auf diese Thematik 
aufmerksam werden ließ, darauf hin, dass infolge dieser Konkurrenz »Han
delskrisen […] seit achtzig Jahren ebenso regelmäßig gekommen [sind] wie 
früher die großen Seuchen – und haben mehr Elend, mehr Unsittlichkeit mit 
sich gebracht als diese«. Die »stete Abwechslung von Irritation und Erschlaf
fung«, so Engels weiter, sei »ein ewiges Schwanken, ohne je zum Ziel zu kom
men.« Es läge auf der Hand, »daß dies Gesetz ein reines Naturgesetz, kein 
Gesetz des Geistes ist, […] eben ein Naturgesetz, das auf der Bewußtlosigkeit 
der Beteiligten beruht« (Engels 1844/1956, S. 514–515). Es würde jedoch schließ
lich »eine soziale Revolution herbeiführen, wie sie sich die Schulweisheit der 

2 Engels’ Verweis auf Feuerbach im Wortlaut: »[D]er Wert, der das Ursprüngliche, die 
Quelle des Preises ist, wird von diesem, seinem eigenen Produkt, abhängig gemacht. 
Bekanntlich ist diese Umkehrung das Wesen der Abstraktion, worüber Feuerbach zu 
vergleichen« (Engels 1844/1956, S. 508). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 29 

Ökonomen nicht träumen läßt« (ebd., S. 515). Ein Prozess der Selbstzerstörung 
würde eine neue Welt einleiten: »den großen Umschwung, dem das Jahrhun
dert entgegengeht, der Versöhnung der Menschheit mit der Natur und mit sich 
selbst« (ebd., S. 505). 

Die Grundlage von Engels’ Enthusiasmus für Darwin ist in seinem frü
hen, owenistisch geprägten Konzept vom Menschen, der sich als natürliches 
Lebewesen aufgrund natürlicher Antriebe entwickele, zu finden. Wodurch 
lässt sich aber Marx’ wesentlich zurückhaltendere Anerkennung von Darwin 
erklären? Dass Marx Darwin – vermutlich auf Engels’ Veranlassung hin – im 
Jahre 1873 ein Exemplar der zweiten Ausgabe des Kapitals zukommen ließ, ist 
bekannt. Zweifellos gefielen ihm und seiner Familie auch das Unbehagen, das 
Darwin unter den konservativen Christen der viktorianischen Gesellschaft 
ausgelöst hatte. Eine tiefergehende intellektuelle Verbundenheit der beiden 
anzunehmen, wirkt jedoch erzwungen. Während es gute Gründe gibt, davon 
auszugehen, dass Engels’ Schriften über Geschichte und Natur von Anfang 
an in Zusammenhang mit Darwins späterem Konzept der Naturgeschichte 
gestanden haben, lässt sich dergleichen keineswegs über Marx sagen. Das 
Beste, was Marx über Die Entstehung der Arten zu sagen hatte, war, ihm passe 
dies »als naturwissenschaftliche Unterlage des geschichtlichen Klassen
kampfes« (Marx 1861/1964, S. 578). Nachdem er Darwins Buch, durch Engels’ 
Begeisterung angeregt, »wieder angesehen« hatte, wirkte seine Anerkennung 
allerdings eher zweideutig und sein Tonfall ironisch: »Es ist merkwürdig, wie 
Darwin unter Bestien und Pflanzen seine englische Gesellschaft mit ihrer 
Teilung der Arbeit, Konkurrenz, Aufschluß neuer Märkte, ›Erfindungen‹ und 
Malthusschem ›Kampf ums Dasein‹ wiedererkennt« (Marx 1862/1964, S. 249). 

Dagegen brachte Marx wesentlich mehr Begeisterung für das 1865 erschie
nene Werk Origine et Transformations de l’Homme et des autres Êtres von Pierre Tré
maux auf, welches seines Erachtens »ein sehr bedeutender Fortschritt über Dar
win« war. Trémaux habe »[f]ür gewisse Fragen, wie Nationalität etc., hier allein 
Naturbasis gefunden« und sei daher »[i]n der geschichtlichen und politischen 
Anwendung viel bedeutender und reichhaltiger als Darwin.« Trémaux zufolge 
sei erstens die Differenzierung der Arten auf die »Erdformation« und die »Ent
wicklungsperioden des Erdkörpers« zurückzuführen, und zweitens sei »das so 
rasche Erlöschen bloßer Übergangsformen […] hier notwendig«, um schluss
endlich zu der »Fixität« einer einmal konstituierten Spezies zu gelangen (Marx 
1866a/1965, S. 248). 

Im Oktober 1866 antwortete Engels abschätzig, dass an Trémaux’ »gan
ze[r] Theorie schon deswegen nichts ist, weil er weder Geologie versteht noch 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Verortung 

der ordinärsten literarisch-historischen Kritik fähig ist. Die Geschichten von 
dem Nigger Santa Maria3 und von der Verwandlung der Weißen in Neger sind 
zum Kranklachen« (Engels 1866/1965). Marx aber hielt an seiner Einschätzung 
fest: »Trémaux’ Grundidee über den Einfluß des Bodens […] ist nach meiner An
sicht eine Idee, die nur ausgesprochen zu werden braucht, um sich ein für alle
mal Bürgerrecht in der Wissenschaft zu erwerben, und dies ganz unabhängig 
von Trémaux’ Darstellung« (Marx 1866b/1965, S. 258). Eine Woche später be
tonte Marx auch seinem Verehrer Dr. Kugelmann gegenüber, dass das Buch, 
obwohl er von Engels angebrachte Kritikpunkte, etwa Trémaux’ »geologisch[e] 
Schnitzer« und »viel Mangel an literarisch-historischer Kritik« durchaus ein
gestehe, »with all that and all that – einen Fortschritt über Darwin« enthalte 
(Marx 1866c/1965, S. 530). 

Von Marx’ Begeisterung über Trémaux’ Ansichten zum Einfluss der Be
schaffenheit des Bodens abgesehen, ist seine ausdrückliche Distanzierung von 
Darwin erklärungsbedürftig. Marx’ Haltung hatte, genau wie die von Engels, 
tiefreichende Wurzeln. Seine Kritik war keineswegs en passant geäußert wor
den; vielmehr bekräftigte er damit philosophische und politische Positionen, 
die er seit den 1840er Jahren vertreten hat – es handelte sich hierbei also um ei
ne erneute Formulierung der seit 1844 in seinem Werk nachweisbaren, grund
legenden Unterscheidung zwischen Natur und Geschichte. 

Marx’ Ansatz steht in scharfem Gegensatz zu jener naturalistischen Ver
sion des Materialismus, wie sie Mitte der 1840er Jahre von den größten radi
kalen und sozialistischen Gruppierungen, von den Owenisten in England, zu 
denen auch Engels zählte, bis zu den Anhängern von Étienne Cabet in Frank
reich, vertreten wurde. Deren Ausgangspunkt – allgemein gültig in England 
von Lockes bis Benthams Zeiten, vorherrschend unter den Philosophen und 
Ideologen Frankreichs, wie auch den Anhängern Spinozas in Deutschland – 
war das Konzept des Menschen als natürliches Lebewesen: ein Gegensatz vor 
allem zur orthodoxen christlichen Betonung der Erbsünde. Diesem Ansatz zu
folge ist der Mensch ein Produkt seiner Umwelt, ein von seinen Gelüsten und 
Bedürfnissen gesteuerter Konsument. Indem diese Umwelt durch bessere Bil
dung und eine aufgeklärtere Haltung gegenüber Belohnung und Strafe verbes
sert würde, sei es möglich, die menschliche Natur umzuformen und dadurch 
das menschliche Glück zu steigern. 

3 Um seine Theorie zu untermauern, verwandte Pierre Trémaux in seinem Buch die The
se, Schwarze würden von den Weißen abstammen. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 31 

Marx’ Gegenentwurf, den er in den sogenannten Ökonomisch-philosophi
schen Manuskripten von 1844 ausgearbeitet hatte, zielte darauf ab, die Erkennt
nisse des deutschen Idealismus auf das Verständnis von Arbeit anzuwenden, 
um so menschliches Handeln und die Stellung des Menschen als Produzent 
in den Fokus zu rücken. Am eindrucksvollsten ist jedoch der durch diese 
Schriften hergestellte Bezug zwischen zwei Diskursen, die bis dahin nicht 
miteinander in Zusammenhang gebracht worden waren: die in den 1830er 
Jahren entstandene Diskussion um die soziale Frage und die Misere der Arbei
terklasse auf der einen Seite und auf der anderen Seite die der Arbeit in Hegels 
Phänomenologie des Geistes zugeschriebene, weltverändernde Bedeutung. In
dem Marx diesen Zusammenhang herstellte, setzte er den Sozialismus mit 
der jener Selbsttätigkeit des Menschen gleich, die sich in der idealistischen 
Tradition seit Kants philosophischer Revolution Geltung verschaffte.4 

Kant hat diesen Punkt in seinem Essay Mutmaßlicher Anfang der Menschen
geschichte (1786) sorgfältig ausgearbeitet, indem er den Sündenfall als Parabel 
für den Ausbruch des Menschen aus seinem natürlichen Zustand interpretier
te. Aber trotz des Verlangens des Menschen, dem »Elend seines Zustandes« zu 
entkommen, »lagert sich zwischen ihm und jenem eingebildeten Sitz der Won
ne die rastlose und zur Entwickelung der in ihn gelegten Fähigkeiten unwider
stehlich treibende Vernunft. […] Sie treibt ihn an, die Mühe, die er haßt, den
noch geduldig über sich zu nehmen, dem Flitterwerk, das er verachtet, nach
zulaufen«. Es »ergiebt sich: daß der Ausgang des Menschen aus dem […] Pa
radiese nicht anders, als der Übergang aus der Rohigkeit eines bloß tierischen 
Geschöpfes in die Menschheit, aus dem Gängelwagen des Instinkts zur Lei
tung der Vernunft, mit einem Worte: aus der Vormundschaft der Natur in den 
Stand der Freiheit gewesen sei« (Kant 1786/1977, S. 92). 

Hatten Kant und Fichte bereits die Passivität kritisiert, die mit der Vor
stellung vom Menschen als natürliches Lebewesen einherging, so konnte 
Hegel mit Phänomenologie des Geistes (1807) an dieses idealistische Erbe an
knüpfen und es zu einer Geschichtsvorstellung umwandeln. Marx zufolge 
fasste Hegel »die Selbsterzeugung des Menschen als einen Prozeß« auf und 
verstand damit einhergehend das Wesen der Arbeit, die Schöpfung des Men
schen selbst »als Resultat seiner eignen Arbeit« (Marx 1844/1968, S. 574). Der 

4 Der Verweis auf Marx’ Verhältnis zur Tradition des Idealismus stützt sich vor allem auf 
die Erkenntnisse von Douglas Moggach und dessen Konzept des »postkantianischen 
Perfektionismus«, vgl. Moggach (2011). Zu Marx’ Verbindung mit dieser Tradition s.a. 
Moggach (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Verortung 

Mensch, so schrieb Marx 1844, sei nicht nur ein natürliches Wesen, son
dern ein menschliches natürliches Wesen. Sein Ursprung liege nicht in der 
Natur, sondern in der Geschichte. Anders als das Tier mache der »Mensch 
[…] seine Lebenstätigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens und seines 
Bewußtseins« und könne Gegenstände nach den »Gesetzen der Schönheit« 
formen. Geschichte könne demnach gleichermaßen als die Vermenschlichung 
der Natur durch die »bewußte Lebenstätigkeit« des Menschen und als die 
Vermenschlichung des Menschen selbst durch die Ausbildung seiner Sin
ne aufgefasst werden. Geschichte bezeichne jenen Prozess, durch den der 
Mensch zum »Gattungswesen« geworden ist; sie bilde die Grundlage dafür, 
sich selbst als ein »universelle[s], darum freie[s] Wesen« zu betrachten (Marx 
1844/1968, S. 515–517). 

Um die Fähigkeit des Menschen, seinem natürlichen Verlangen und seinen 
Bedürfnissen zu widerstehen oder sich über sie hinwegzusetzen und diese 
Impulse stattdessen mittels der Vernunft zu überprüfen, zentral setzen zu 
können, war die Tradition des Idealismus wesentlich. So bezeichnete der Be
griff der »Spontanität«, also der inneren Selbstbestimmtheit, nichts anderes 
im Idealismus – ein Konzept, das es in der deutschen Philosophie bereits 
Anfang des 18. Jahrhunderts, seit Leibniz gab und das an seinem Ende zum 
zentralen Kern von Kants Konzept der praktischen Vernunft wurde (vgl. Mog
gach 2013). Dessen wesentliche politische Bedeutung war die Ansicht, dass 
Individuen ihr Handeln nicht unbedingt an ihrem Streben nach Reichtum und 
Glückseligkeit ausrichten, sondern darauf, Recht und Moral zu etablieren. Ei
nes von Hegels wesentlichen Verdiensten in der Phänomenologie des Geistes war 
es, aufzuzeigen, dass das Konzept von Recht über das individuelle Gewissen 
hinausgehen, durch Institutionen und zwischenmenschliche Beziehungen 
zum Ausdruck gebracht werden und damit die Grundlage für seinen Begriff 
von »Sittlichkeit« schaffen könne.5 

Die in den Manuskripten von 1844 beschworene Selbsterzeugung des Men
schen durch Arbeit enthält Marx’ Auslegung von Spontanität und Freiheit als 
essentielle menschliche Eigenschaften, was für das Gesamtbild von Kraft, 

5 Im englischen Original wird darauf hingewiesen, dass das dort verwendete »ethical 
life« das deutsche Wort »Sittlichkeit« nur unzureichend ersetzt, da der Begriff sich so
wohl auf die Moral, aber gleichzeitig auf Gewohnheiten und Brauch (von »Sitte«) be
zieht. »Sittlichkeit« bezeichnet also den gewohnheitsmäßigen Verhaltenskodex einer 
sozialen Gruppe, z.B. einer Nation, Klasse, Familie, und gilt als die Norm des Anstandes 
(vgl. Inwood 1992, S. 91–93). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 33 

Dynamik und Vorandrängen der Produktivkräfte im Kommunistischen Manifest 
(1848) eine wichtige Rolle spielte. Arbeit, als eine Form der Tätigkeit, sei ein 
fortwährender, jedoch nicht lediglich von Bedürfnissen angetriebener Prozess 
der Interaktion mit der Natur. Denn, so wird im Manifest betont, er könne 
auch mit Freiheit in Verbindung gebracht werden, da der Mensch Gegenstän
de nach den Gesetzen der Schönheit formen könne – eine These, die Marx in 
den 1850er Jahren in den Grundrissen vertrat. Arbeit als Tätigkeit von selbst
bestimmten Individuen sei zielgerichtet und teleologisch. Die Widerstände, 
die bei jedem Arbeitsprozess zu überwinden sind, seien entweder natürlichen 
Ursprungs – das Wirken von Kausalmechanismen in der physischen Welt 
– oder historischen Ursprungs – wie Konflikte, die sich aus bestehenden 
sozialen Beziehungen zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern ergeben. 
So gesehen kann die Menschheitsgeschichte als kontinuierlicher und kumu
lativer Prozess von Wechselwirkungen zwischen Teleologie und Kausalität 
verstanden werden. 

Aufgrund dieser Überlegungen wurde die Darstellung des Menschen als 
passives Wesen und Verbraucher, der, um seine Bedürfnisse zu erfüllen, von 
der Natur abhängig ist, zu Marx’ Hauptkritikpunkt am zeitgenössischen So
zialismus. Aus diesem Grund sind seine Anfang 1845 formulierten sogenann
ten Thesen über Feuerbach ebenso eine Kritik am damaligen Sozialismus wie an 
Feuerbach selbst. Der Mensch sei eben nicht nur ein mit Sinnen ausgestattetes 
Wesen, sondern erschaffe sich durch die praktische Anwendung seiner Sin
ne auch selbst. Die sinnliche Welt, wie sie der Mensch erfährt, sei wiederum 
die Folge von menschlicher Industrie und gesellschaftlichen Zuständen. Marx 
wiederholte dies in der dritten Feuerbach-These, in der es heißt: »Die materia
listische Lehre von der Veränderung der Umstände und der Erziehung vergißt, 
daß die Umstände von den Menschen verändert und der Erzieher selbst erzo
gen werden muß« (Marx 1845/1958, S. 5–6). Damit lassen sich auch Marx’ Ein
wände dem französischen Sozialisten Proudhon gegenüber erklären. Es ging 
bei der Arbeiterfrage nicht lediglich um Konsum oder Löhne. Das Streben der 
organisierten Arbeiter richtete sich nicht lediglich darauf, »mehr Glück« durch 
mehr materielle Güter zu erlangen, sondern darauf, die Produktionsverhält
nisse zu verändern. Echter Kommunismus sei die positive Aufhebung des Pri
vateigentums als menschlicher Entfremdung. 

Die Erkenntnis, dass Selbsttätigkeit gleichbedeutend mit Freiheit und die 
Fähigkeit zum Erschaffen die wesentlichste Eigenschaft des Menschen sei, 
ließ Marx 1844 zu der Schlussfolgerung kommen, entfremdete Arbeit wäre 
die Grundlage für sämtliche weiteren Arten der Entfremdung. Demzufolge 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Verortung 

sei »die ganze menschliche Knechtschaft in dem Verhältnis des Arbeiters 
zur Produktion involviert« (Marx 1844/1968, S. 521). Die entfremdete Arbeit 
als Umkehr der »bewußten Lebenstätigkeit« führe dazu, dass »der Mensch 
[…] sein Wesen nur zu einem Mittel für seine Existenz macht« (ebd., S. 516). 
In Kant’schen Begriffen würde das bedeuten, Lohnarbeit als eine Form der 
Fremdbestimmung anzusehen, eine Umkehrung der Freiheit, die als Selbst
tätigkeit des Produzenten wahrgenommen wird. 

Eingedenk der deutlichen Trennung von Geschichte und Natur, beson
ders deutlich in den Schriften von 1844, ist Marx’ philosophische Distanz zu 
Darwin in den 1860er Jahren nicht länger verwunderlich. Wenn Darwin 1871 
in Die Abstammung des Menschen schrieb, er glaube nicht an ein festes Gesetz 
der Entwicklung, dann glaubte er auch nicht, dass Geschichte eine unilineare 
Bedeutung oder Richtung habe. Marx erhob den Einwand, Darwin würde den 
Fortschritt für »reinen Zufall« halten und sein Werk für »in der geschichtli
chen und politischen Anwendung« vergleichsweise unbedeutend (vgl. Marx 
1860/1964 und 1866a/1965). 

Es ist klar ersichtlich, dass die unterschiedlichen Haltungen, die Marx und 
Engels in den 1860er Jahren Darwin gegenüber einnahmen, am ehesten als 
Fortführung einer wichtigen, bereits aus den 1840er Jahren stammenden Spal
tung in ihrer Auffassung verstanden werden müssen – auch wenn keiner von 
beiden diese jemals explizierte. Den Kern der damaligen Differenzen bildete 
die Interpretation von Thomas Malthus, bei dem ähnliche Fragen zum Ver
hältnis von Natur und Geschichte aufgeworfen wurden wie bei Darwin. Wich
tig sind diese divergierenden Standpunkte nicht zuletzt deswegen, weil sie im 
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts von zentraler Bedeutung bei der Definition 
von »Marxismus« waren. Dieser Prozess führte dazu, dass sowohl Marx’ poli
tische Ansichten als auch die von ihm zugrunde gelegte Philosophie dem eher 
naturorientierten Standpunkt von Engels untergeordnet wurden. 

Bislang sind weder das Ausmaß noch die Bedeutung der zwischen Marx 
und Engels herrschenden Diskrepanz hinsichtlich dieser Fragen umfassend 
diskutiert worden. Historiker haben die in den Schriften von Marx und Engels 
belegte Auseinandersetzung mit Malthus zumeist als Teil einer gemeinsamen 
Kritik gedeutet. Auch Ronald Meeks Standardwerk Marx and Engels on Malthus 
(1953), in dem sowohl Malthus’ vermeintliche Ungeheuerlichkeit als auch seine 
Rolle als Verteidiger bourgeoiser Klasseninteressen betont werden, legte den 
Schwerpunkt auf diese Interpretation. Die relevanten Texte weisen bei näherer 
Betrachtung jedoch auf wichtige Unterschiede zwischen den Herangehens
weisen von Marx und Engels hin. Anfangs begnügte Marx sich damit, die von 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 35 

Engels 1843 in den Umrissen ausgearbeiteten Angriffe auf Malthus zu wiederho
len und sie dadurch zu bekräftigen. In einem Essay von 1844 beispielsweise, der 
sich gegen Arnold Ruges Standpunkt zur sozialen Reform richtete, verhöhn
te Marx die Anerkennung, die das Englische Parlament Malthus’ »menschen
freundliche[r]« Theorie entgegenbrachte. Dieser zufolge sei »Pauperismus im 
allgemeinen« nicht nur ein »ewiges Naturgesetz«, sondern ein »selbstverschulde
te[s] Elend der Arbeiter«. Dementsprechend sei der Pauperismus kein Unglück, 
dem man zuvorkommen müsse, sondern etwas, das man »vielmehr als ein Ver
brechen zu unterdrücken, zu bestrafen habe« (Marx 1844/1956, S. 398). 

Die Einigkeit, mit der Marx und Engels das Malthus’sche Gedankengut als 
reaktionär charakterisierten, verdeckte allerdings ihre Divergenzen hinsicht
lich philosophischer Begriffs- und Theoriebildung sowie die Verschiedenheit 
in ihren Anschauungen, insbesondere in Bezug auf die Frage nach dem Ver
hältnis von Geschichte und Natur. In dieser Frage befanden sich Owen, Engels 
und Malthus auf der einen und Marx auf der anderen Seite in einem funda
mentalen Widerspruch zueinander. Man muss berücksichtigen, dass Malthus, 
ebenso wie Owen und später auch Engels, davon überzeugt war, der Mensch 
sei ein passives, von der Natur geformtes Wesen. In Malthus’ Essay, der in der 
Tradition der Natürlichen Theologie stand, werden die Menschen mit Klum
pen von Lehm verglichen, von denen zwar ein jeder einzigartig geformt sei, 
die jedoch die Art und Weise, wie sie geformt würden, nicht selbst festlegten. 
Die Natur, auf die er sich bezog, sei eine gezielt von Gott geschaffene, und so
mit sei der Fortschritt von der Barbarei zur Zivilisation keine Errungenschaft 
des Menschen, sondern das Ergebnis eines mächtigen von Gott ausgehenden 
Prozesses – eines Prozesses, der vonnöten sei, um lebloser chaotischer Materie 
Lebensgeist einzuhauchen (vgl. Malthus 1798, S. 375–376). Owens Denken zu
folge ist die Bestimmtheit des Menschen von der äußeren, wiederum von Kon
kurrenz beherrschten Umwelt die Folge seiner Unwissenheit und könne dem
nach durch Wissenschaft und Bildung aufgehoben werden. Bei Engels hin
gegen war diese Bestimmtheit das Produkt des »unbewussten Zustandes der 
Menschheit« in Ermangelung eines »Gattungsbewusstseins«. Der Mensch sei 
als sinnliches Wesen von der äußeren Umwelt bestimmt, was der »materialis
tischen Anschauung der Geschichte« entsprach, wie es Engels später nannte. 
Wegen ihres Mangels an Gattungsbewusstsein seien Menschen nicht anders 
als Tiere; der »unbewusste« Zustand der Menschheit sei auf jene Verwerfungen 
zurückzuführen, die durch Religion und Privateigentum hervorgebracht wur
den. Der Mensch sei also aufgrund des fehlenden »Gattungsbewusstseins«, 
wie jedes andere Tier auch, ein vollends von der Natur bestimmtes Geschöpf. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Verortung 

Marx hingegen grenzte die Menschheitsgeschichte klar von der Naturge
schichte ab, völlig ungeachtet dessen, ob der Mensch Gattungsbewusstsein 
besitzt oder nicht. Der Mensch sei nicht bloß das »sinnliche Wesen«, als das 
er von Feuerbach dargestellt wurde, denn die sinnliche Welt sei das Ergebnis 
menschlicher Industrie und gesellschaftlicher Zustände. Der Mensch wür
de nicht von der Natur, sondern von der Geschichte bestimmt, selbst wenn 
diese pervertierte Formen annehme. Für Marx hatten Konkurrenz und die 
kapitalistischen Produktionsverhältnisse nichts mit Natur zu tun. 

Wie 1844 beharrte Marx auch in seinen nachfolgenden Schriften der 1850er 
und 1860er Jahre auf dem Standpunkt, dass Natur und Geschichte auseinan
dergehalten werden müssen. In den Grundrissen, dem ersten, in den 1850er Jah
ren verfassten Entwurf des Kapitals, zielte seine hauptsächliche Kritik gegen
über der Bevölkerungstheorie auf Malthus’ Versuch ab, Geschichte und Natur 
zusammenzufassen. Nicht genug damit, dass er die 

»Überpopulation in den verschiednen historischen Phasen der ökonomischen 
Entwicklung als gleichartig betrachtet; ihren spezifischen Unterschied nicht 
versteht und diese sehr komplizierten und wechselnden Verhältnisse daher 
stupid auf ein Verhältnis reduziert, wo einerseits die natürliche Fortpflan
zung des Menschen, andrerseits die natürliche Fortpflanzung der Vegetabi
lien (oder means of subsistence) sich als zwei natürliche Reihen, von denen 
die eine geometrisch, die andre arithmetisch fortschreitet, gegenüberstehn. 
So verwandelt er die historisch verschiednen Verhältnisse in ein abstraktes 
Zahlenverhältnis, das rein aus der Luft gefischt ist und weder auf Naturge
setzen noch auf historischen beruht. […] Der Affe unterstellt dabei, daß die 
Vermehrung des Menschen reiner Naturprozeß ist, der äußerer restraints, checks 
bedarf, um nicht nach einer geometrischen Proportion vorzugehn« (Marx 
1857–1858/1983, S. 506–507). 

Marx wiederholte seine Ansicht über die Verschmelzung von Geschichte und 
Natur im Kapital, fügt ihr an dieser Stelle allerdings einen schärferen politi
schen Akzent hinzu: 

»Es war natürlich weit bequemer und den Interessen der herrschenden 
Klassen, die Malthus echt pfäffisch idolatrisiert, viel entsprechender, diese 
›Übervölkerung‹ aus den ewigen Gesetzen der Natur als aus den nur histo
rischen Naturgesetzen der kapitalistischen Produktion zu erklären« (Marx 
1867/1962 S. 551). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 37 

Im Gegensatz dazu behielt Engels seine von Feuerbach übernommene Auffas
sung bei. Im Zustand der Unbewusstheit wird ähnlich wie bei Malthus, jedoch 
aus anderen Gründen die Geschichte des Menschen und die der Natur zusam
mengefasst. Im Anti-Dühring ist die menschliche Gesellschaft, ebenso wie 
die natürliche Welt, dem Darwin’schen Kampf ums Dasein unterworfen, was 
nur durch die Auflösung der Klassengesellschaft aufgehoben werden könne. 
Engels schreibt: »Der Kampf ums Einzeldasein hört auf. Damit erst scheidet 
der Mensch, in gewissem Sinn, endgültig aus dem Tierreich, tritt aus tieri
schen Daseinsbedingungen in wirklich menschliche« (Engels 1877–1878/1962, 
S. 264). In den Jahren unmittelbar nach Marx’ Tod bemühte sich Engels, jegli
che wahrnehmbare Differenzen zwischen seinen eigenen Überlegungen und 
denen von Marx zu tilgen. Es sei nochmals erwähnt, dass Marx selbst nie
mals von einer »materialistischen Anschauung der Geschichte« gesprochen 
hat. Ungeachtet dessen präsentierte sie Engels als Teil ihrer gemeinsamen 
Arbeit. Im Essay Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten von 1885 erinnerte 
sich Engels an sein erstes längeres Treffen mit Marx im Jahr 1844 in Paris: 
»Als ich Marx im Sommer 1844 in Paris besuchte, stellte sich unsere vollstän
dige Übereinstimmung auf allen theoretischen Gebieten heraus, und von 
da an datiert unsre gemeinsame Arbeit.« Und weiter: »Als wir im Frühjahr 
1845 […] wieder zusammenkamen, hatte Marx […] schon seine materialisti
sche Geschichtstheorie in den Hauptzügen fertig herausentwickelt« (Engels 
1885b/1962, S. 212). 

Diese Behauptungen waren irreführend. Marx und Engels standen sich 
damals in einigen Standpunkten nahe: im Bekenntnis zu Feuerbach (obgleich 
aus unterschiedlichen Gründen), in der Hinwendung zur sozialistischen statt 
der republikanischen Programmatik und ganz besonders in ihrer Überzeu
gung von der zentralen Bedeutung der politischen Ökonomie. Marx lehnte 
jedoch den von den Darwinisten vertretenen fundamentalen Zusammenhang 
zwischen Menschheits- und Naturgeschichte ab. Darwins Theorie war mit 
Marx’ Überzeugung, dass dem Privateigentum, dem Patriarchat und somit 
auch dem Klassenkampf eine erste Form der menschlichen Gesellschaft – 
die dörfliche Gemeinschaft – vorausgegangen war, nicht in Einklang zu brin
gen. Klassenkonflikte und Konkurrenz seien nicht das Ergebnis natürlicher 
Notwendigkeit, sondern die Konsequenzen daraus, dass die Geschichte des 
Menschen unter dem Eindruck der äußeren Verhältnisse geschrieben würde. 
Marx blieb dabei, dass der Mensch nicht einfach ein »natürliches«, sondern 
ein »menschliches natürliches Wesen« sei, das sich aufgrund eigens men
schengemachter sozialer und kultureller Institutionen in gesellschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Verortung 

Kämpfen befände. Daher seien Klassenkampf und Konkurrenz nicht aus 
der dem Menschen inhärenten Tiernatur hervorgegangen, sondern aus der 
Fremdbestimmung, der Prägung des Verhaltens durch äußere Kräfte. Der 
Mensch sei durch Privateigentum und Patriarchat, wiederum gestützt von 
Religion, auf einen mutmaßlich tierischen Zustand reduziert worden, der 
sich in Klassenkampf und Konkurrenz ausdrücke. 

Anstatt den Tendenzen des späten 19. und 20. Jahrhunderts weiter zu fol
gen, die versuchten, Marx in eine Reihe mit Darwin zu stellen, sollte Marx – 
wenigstens spekulativ – wieder in den originären historischen und intellektu
ellen Kontext gestellt werden, von dem er geprägt wurde. Es ist insofern wich
tig, Marx nicht nur im 19. Jahrhundert, sondern exakt in der Generation zu 
verorten, zu der er gehörte. Es handelte sich um eine Generation von Autoren, 
deren Schriften über den Wandel von der antiken zur modernen Gesellschaft 
Darwins Ruhm vorausgingen. Dazu gehörten Henry Maine, Johann Bachofen, 
John McLennan und Lewis Henry Morgan, die alle zwischen 1818 und 1827 ge
boren wurden.6 Sie alle waren Juristen, für die das Studium früher oder primi
tiver Gesellschaften nicht zum Bereich der Naturgeschichte gehörte, sondern 
zu dem der Rechtswissenschaften – zu denen im 19. Jahrhundert auch die po
litische Ökonomie zählte. Die Institutionen, die sie untersuchten – Privatei
gentum, der Staat, Ehe und Familie –, waren ebenfalls in erster Linie rechtli
cher Natur. Weder waren sie Reiseschriftsteller noch Ethnologen im modernen 

6 Henry Maine (1822–1888) war komparativer Jurist, der in seinem bekanntesten Werk 
Ancient Law (1861) die Entwicklung des Rechts als eine Bewegung vom »Status zum 
Vertrag« interpretierte. Allerdings wurde seine Ansicht, dass die sogenannten primi

tiven Gesellschaften patriarchisch gewesen seien, weitestgehend abgelehnt. Bedeu
tender waren die Werke des Schweizer Juristen und Anthropologen Johann Bachofen 
(1815–1887), insbesondere Das Mutterrecht (1861), in dem die Ansicht vertreten wird, 
prähistorische Gemeinschaften seien nach der mütterlichen Linie regiert und von ma

triarchalischer Religion bestimmt worden. Von noch größerer Bedeutung im engli
schen Sprachraum waren die Schriften von John McLennan (1827–1881), der in seinem 
Buch Primitive Marriage (1865) den freizügigen Austausch von Frauen und Waren in prä
historischen Gesellschaften beschreibt und die Behauptung aufstellt, dass die häufige 
Tötung weiblicher Kinder zu einer Form von »Exogamie« führte, die auf der Entfüh
rung von Frauen und einer rauen Praxis der Polyandrie beruhte. Lewis Henry Morgan 
(1818–1881) berief sich auf McLennans Arbeiten. Der New Yorker Anwalt für Eisenbahn
recht war bekannt für seine Studie über die Iroquois, deren politische Institutionen er 
mit denen der Stämme im antiken Griechenland verglich. Sein Werk Ancient Society 
(1877) stieß bei Marx auf großes Interesse. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 39 

Sinn, wenngleich z.B. Morgan Kontakte mit den Iroquois aufnahm und Maine 
Mitglied der Regierung in Indien war (vgl. Kuper 1988). 

Sie nutzten hauptsächlich klassische und biblische Quellen; insbesondere 
zogen sie den Pentateuch, das Römische Recht und die griechische Mytholo
gie heran – vom despotischen Patriarchen Abraham über die Zehn Gebote und 
das Zwölftafelgesetz bis hin zu Prometheus und den Übeltaten der Götter des 
Olymp, vom Raub der Sabinerinnen bis zu den Kaudinischen Pässen. Im We
sentlichen ging es ihnen um die Gleichsetzung von Geschichte mit Entwick
lung und Fortschritt, sei es von »Status« zu »Vertrag«, von Privateigentum zum 
Ende der Frühgeschichte oder von societas zu civitas. Sie alle waren auf eine ge
wisse Weise davon überzeugt, dass der Fortschritt, als progressive Bewegung 
von einem niedrigen zu einem höheren Entwicklungsstand, mittels Geschich
te vermessen werden könne, sei es anhand von Eigentumsformen, Produkti
onsweisen, Typen von verwandtschaftlichen Beziehungen oder Eheschließun
gen, Brauchtum oder Recht. Im Idealfall könne, wie Marx es ausdrückte, der 
Mensch mittels der Geschichte die vollständige Rückkehr zu sich selbst als so
ziales (also als menschliches) Wesen vollziehen – und diese Rückkehr würde 
bewusst und unter Einschluss der gesamten vorangegangenen Entwicklung 
erfolgen. 

Marx wiederholte die scharfe Unterscheidung zwischen dem Natürli
chen und dem Historischen in seinen Schriften und Notizen von den späten 
1860er Jahren bis zu seinem Tod. Besonders beeindruckt war er von den seiner 
Ansicht nach überzeugenden Beweisen für die Existenz antiker Dorfgemein
schaften, die von lokalen Bürgerversammlungen regiert wurden und sowohl 
auf Individual- oder Stammesbesitz der Felder als auch auf der kollekti
ven Nutzung von »Gemeindeeigentum« oder »Marken« in den umliegenden 
Wäldern und Weideflächen beruhten. Ursprünglich war dieses Konzept, im 
Zusammenhang mit Justus Möser und der Geschichtsschreibung Westfalens, 
als germanisch verstanden worden. Nach 1815 wurde es zunächst auf den 
russischen »Mir« und schließlich auf das indische Dorf ausgeweitet und galt 
fortan als Bestandteil einer »indoeuropäischen Zivilisation«. In diesem Sinne 
argumentierte eine ganze Reihe von Autoren – von Karl Eichhorn, August 
von Haxthausen, Josef Grimm und Georg von Maurer bis hin zu John Kemble, 
Henry Maine und Lewis Henry Morgan. Die Thesen von Nikolai Tscherny
schewski und seinen Anhängern zur Frühgeschichte und zum Fortbestehen 
der bäuerlichen Gemeinde in Russland beeindruckten Marx ebenfalls tief. In 
Reaktion auf eine Anfrage von Wera Sassulitsch und der Gruppe Befreiung der 
Arbeit setzte er sich ab 1881 für die Verteidigung der russischen Bauernge

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Verortung 

meinde und den Widerstand gegen die kapitalistische Entwicklung Russlands 
ein. 

Diese Reihe von Überzeugungen galt jedoch bereits während der 1880er 
Jahre zunehmend als überholt (vgl. Stedman Jones 2016, S. 535–589). Die his
torischen Beweise, die die Annahme solcher »Mark«-Dorfgemeinden stützen 
sollten, wurden u.a. von dem französischen Historiker Fustel de Coulanges auf 
verheerende Weise angegriffen. Auch der russländische Sozialdemokrat Ge
orgi Tschitscherin wies darauf hin, dass der russische »Mir« 1592 als »despo
tischer Regierungsakt« auf Geheiß des Zaren Fjodor Iwanowitsch (Fjodor I.) 
eingeführt worden war – und daher weit entfernt von einer auf präfeudale Zei
ten zurückgehenden Form des Gemeindeeigentums. Engels bewegte sich 1894 
daher auf sicherem Boden, als er Nikolai Tschernyschewski beschuldigte, den 
Glauben an die wundersame Macht der bäuerlichen Gemeinschaft, eine sozia
le Renaissance hervorzurufen, zu bestärken. 

Alternativ hierzu setzten Engels und viele andere enttäuschte Revolutio
näre von 1848, weiterhin auf Fortschritt hoffend, auf eine Art von »Materialis
mus«, der sich mutmaßlich im Einklang mit den Erkenntnissen der Naturwis
senschaften befand. Es überrascht daher kaum, dass die neue Generation von 
Sozialisten der 1870er und 1880er Jahre Engels’ Behauptung – »Als ich Marx im 
Sommer 1844 in Paris besuchte, stellte sich unsere vollständige Übereinstim
mung auf allen theoretischen Gebieten heraus, und von da an datiert unsre 
gemeinsame Arbeit« (Engels 1885b/1962, S. 212) – bereitwillig akzeptierte. 

Engels’ Vorgehen ebnete der nachfolgenden Generation den Weg zu einer 
gänzlich Darwin’schen Lesart dessen, was sie unter einer marxistischen Ge
schichtsauffassung verstanden. Dem angesehenen »Vater des russischen Mar
xismus« Georgi Plechanow zufolge waren Politik und Produktionsverhältnisse 
nur von untergeordneter Bedeutung. Sowohl »Ökonomie« als auch »Psycholo
gie« resultierten in Plechanows Definition aus dem »gegebenen Stand der Pro
duktivkräfte«, nun gleichgesetzt mit dem »Existenzkampf«. »Der Existenz
kampf erzeugt ihre Ökonomie; auf dem gleichen Boden wächst auch ihre Psy
chologie« (Plechanow 1895/1975, S. 102). Karl Kautsky, Herausgeber der Neuen 
Zeit und bedeutender marxistischer Theoretiker der Zweiten Internationale, 
stellte einen noch gewagteren Zusammenhang zwischen Natur- und Mensch
heitsgeschichte her. Ihm ging es insbesondere darum, die Allgemeingültigkeit 
von »sozialen Instinkten in der Pflanzen-, Tier- und Menschenwelt« zu bewei
sen und zu verorten. Jene organischen Instinkte und Triebe, so glaubte Kaut
sky, seien die Grundlage dessen, was die Philosophen als Ethik definiert hat
ten. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 41 

Die Annahme einer gemeinsamen Theorie wurde im Laufe des 20. Jahr
hunderts zum kanonischen Kern orthodoxer Kommunisten, die die nahtlo
se Einheit des »Marxismus« entschlossen verteidigten. Man blieb dabei, auch 
nachdem Belege zum Vorschein kamen, die darauf hinwiesen, dass Marx’ An
satz ein anderer war. Als der Marx-Gelehrte David Rjazanov 1911 den Nachlass 
von Marx’ Schwiegersohns Paul Lafargue durchsah, stieß er auf mehrere Ent
würfe von Marx’ Brief an Wera Sassulitsch, in denen er das befürwortete, was 
später als populistische Verteidigung der Lebensfähigkeit der bäuerlichen Ge
meinschaft durch die Narodniki bekannt werden sollte. Der eigentliche Brief 
wurde 1923 aufgefunden. Allerdings war Engels’ »materialistische« und darwi
nistische Lesart von Marx so umfassend erfolgreich gewesen, dass keines der 
noch lebenden Mitglieder der Genfer Gruppe Befreiung der Arbeit von 1883 sich 
daran erinnern konnte, je einen solchen Brief erhalten zu haben. 

Aus dem Englischen übersetzt von Anja Jungfer7 

Literaturverzeichnis 

Avineri, Shlomo (1968): The Social & Political Thought of Karl Marx. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Claeys, Gregory (Hg.) (1991): Robert Owen. A New View of Society and Other 
Writings. London: Penguin. 

Engels, Friedrich (1843/1956): Fortschritte der Sozialreform auf dem Konti
nent. In: Marx, Karl/Engels, Friedrich: Werke (MEW). Bd. 1. Berlin: Dietz, 
S. 480–496. 

Engels, Friedrich (1844/1956): Umrisse zu einer Kritik der Nationalökonomie. 
In: MEW. Bd. 1, S. 499–524. 

Engels, Friedrich (1866/1965): Brief an Karl Marx, Manchester, 2. Oktober 1866. 
In: MEW. Bd. 31, S. 256. 

Engels, Friedrich (1877–1878/1962): Herrn Eugen Dührings Umwälzung der 
Wissenschaft (»Anti-Dühring«). In: MEW. Bd. 20, S. 1–303. 

7 Bei diesem Aufsatz handelt es sich um eine Übersetzung von: Stedman Jones, Gareth 
(2018): History and Nature: Marx, Engels and Darwin. In: Sozialwissenschaftliche Lite
ratur Rundschau (SLR), H. 1, S. 116–125. Wir danken der SLR und Heinz Sünker für die 
Abdruckgenehmigung. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Verortung 

Engels, Friedrich (1880–1891/1962): Die Entwicklung des Sozialismus von der 
Utopie zur Wissenschaft. In: MEW. Bd. 19, S. 177–228. 

Engels, Friedrich (1883/1962): Das Begräbnis von Karl Marx. In: MEW. Bd. 19, 
S. 335–339. 

Engels, Friedrich (1885a/1962): Zweites Vorwort zu »Herrn Eugen Dühring’s 
Umwälzung der Wissenschaft«. In: MEW. Bd. 20, S. 8–14. 

Engels, Friedrich (1885b/1962): Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten. 
In: MEW. Bd. 21, S. 206–224. 

Inwood, Michael (1992): A Hegel Dictionary. Oxford: Blackwell. 
Kant, Immanuel (1786/1977): Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschich

te. In: Kant, Immanuel: Werkausgabe. Bd. 11. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 85–102. 

Kuper, Adam (1988): The Invention of Primitive Society. Transformations of an 
Illusion. London: Routledge. 

Lichtheim, George (1961): Marxism. An Historical and Critical Study. London: 
Routledge & Kegan Paul Ltd. 

Malthus, Thomas (1798): An Essay on the Principle of Population. London: 
Printed for J. Johnson, in St. Paul’s Church-Yard. 

Marx, Karl (1844/1956): Kritische Randglossen zu dem Artikel »Der König von 
Preußen und die Sozialreform. Von einem Preußen«. In: MEW. Bd. 1, 
S. 392–409. 

Marx, Karl (1844/1968): Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 
Jahre 1844. In: MEW. Bd. 40, S. 465–588. 

Marx, Karl (1845/1958): Thesen über Feuerbach. In: MEW. Bd. 3, S. 5–7. 
Marx, Karl (1857–1858/1983): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. 

In: MEW. Bd. 42, S. 47–768. 
Marx, Karl (1860/1964): Brief an Friedrich Engels, London, 19. Dezember 1860. 

In: MEW. Bd. 30, S. 130–131. 
Marx, Karl (1861/1964): Brief an Ferdinand Lassalle, London, 16. Januar 1861. In: 

MEW. Bd. 30, S. 577–579. 
Marx, Karl (1862/1964): Brief an Friedrich Engels, London, 18. Juni 1862. In: 

MEW. Bd. 30, S. 248–249. 
Marx, Karl (1866a/1965): Brief an Friedrich Engels, London, 7. August 1866. In: 

MEW. Bd. 31, S. 247–249. 
Marx, Karl (1866b/1965): Brief an Friedrich Engels, London, 3. Oktober 1866. In: 

MEW. Bd. 31, S. 257–258. 
Marx, Karl (1866c/1965): Brief an Louis Kugelmann, London, 9. Oktober 1866. 

In: MEW. Bd. 31, S. 529–531. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gareth Stedman Jones: Geschichte und Natur: Marx, Engels, Darwin 43 

Marx, Karl (1867/1962): Das Kapital. Erster Band. In: MEW. Bd. 23. 
Moggach, Douglas (2011): »Post-Kantian Perfectionism«. In: Moggach, Dou

glas (Hg.): Politics, Religion and Art: Hegelian Debates. Evanston: North
western University Press, S. 179–203. 

Moggach, Douglas (2013): German Idealism and Marx. In: Boyle, Nicholas/ 
Disley, Liz/Walker, John (Hg.): The Impact of Idealism: The Legacy of 
Post-Kantian German Thought. Cambridge: Cambridge University Press, 
S. 82–107. 

Owen, Robert (1813–1816/1993): A New View of Society, or, Essays on the Prin
ciple of the Formation of the Human Character, and the Application of the 
Principle to Practice. In: Claeys, Gregory (Hg.): Selected Works of Robert 
Owen. Bd. 1. London: Pickering & Chatto, S. 23–100. 

Plechanow, Georgi Walentino (1895/1975): Zur Frage der Entwicklung der 
monistischen Geschichtsauffassung. Berlin: Dietz. 

Stedman Jones, Gareth (2016): Karl Marx. Greatness and Illusion. Cambridge: 
Belknap Press. 

Wheen, Francis (2001): Karl Marx. München: Bertelsmann Stiftung. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832-003 - am 13.02.2026, 17:03:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

