
Uwe Volkmann

Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft*

Bilder und Fragen

Die Frage nach dem angemessenen Umgang mit den Flüchtlingen wird bei uns mehr und
mehr in Bildern und Geschichten entschieden, die ihrerseits bereits ihre eigene Geschich-
te entwickeln. Am Anfang waren es die Bilder von Krieg und Zerstörung, von einem
endlosen Treck in Regen und Kälte, vom toten Kind am Strand; dazu kamen die Erzäh-
lungen der Flüchtenden, die über die Medien den Weg zu uns fanden. Sie formten sich zu
einem Hilferuf, der niemanden, der ein Herz hatte, kaltlassen konnte. Heute sind es die
Bilder der Protestzüge in unseren Städten, zuletzt die Bilder von „Köln“ oder einem na-
menlosen Terror, der auf eine unbestimmte Weise mit den Flüchtlingen zusammenhängen
mag. Sie formen sich zu bedrohlichen Zeichen, die auch nüchterne Köpfe oft auf nur eine
Weise lesen können. Beides zusammen hat zuletzt zu einem Umschlag der öffentlichen
Meinung geführt, dem in den letzten Jahren, vielleicht Jahrzehnten wenig Vergleichbares
an die Seite zu stellen ist. Zugleich hat es die Gesellschaft in einer Weise gespalten und
polarisiert, wie man es sich in den gepflegten Verhältnissen hierzulande und unter den
Bedingungen bundesrepublikanischer Konsensdemokratie lange nicht vorstellen mochte.
Längst sind die Debatten überhitzt, nur die Standpunkte an den äußeren Enden sind
noch zu hören: „Wir schaffen das“ und „Willkommenskultur“ sagen unverdrossen die
einen, für die jede Abschiebung auch nur eines einzigen Flüchtlings ein schweres Un-
recht ist, während sich in dunkleren Teilen des Landes immer mehr Leute zu abendlichen
Märschen gegen alles Fremde versammeln und enthemmte Wutbürger vor den provisori-
schen Unterbringungen pöbeln. Nur aus der Mitte ist wenig zu hören; dort sind die, die
nicht in die rechte Ecke gestellt werden wollen und dort auch nicht hingehören, aber sich
still ihre Sorgen machen, es sind Leute, die sich einen Blick für die Nöte der Ankommen-
den bewahrt haben, aber sich doch fragen, wer es ist, der da zu uns kommt, ob dies alles
überhaupt zu bewältigen ist und wohin es die Gesellschaft am Ende führt.1 Und mögli-
cherweise ist das alles nur der Vorbote eines noch Kommenden: Schon bald könnten,
warnte jüngst der Hamburger Rechtsphilosoph Reinhard Merkel mit dem ihm eigenen
Hang zur Dramatisierung, die Klimaflüchtlinge vor der Tür stehen, der Generalsekretär
der Vereinten Nationen soll dafür in den nächsten dreißig, vierzig Jahren eine Zahl zwi-
schen 50 und 350 Mio. prophezeit haben, Menschen also, die auf der Flucht vor den Fol-

I.

* Schriftliche und ergänzte Fassung eines Vortrags, den der Verfasser am 8. Dezember 2015 auf den
Frankfurter Tagen der Rechtspolitik gehalten hat. Eine gekürzte Vorabversion erschien in der FAZ
Nr. 50 vom 29. Februar 2016, 6.

1 Zutreffende Einschätzung: G. di Lorenzo, Die sprachlose Mitte, Die Zeit Nr. 7 vom 11. Februar
2016, 1.

DOI: 10.5771/0023-4834-2016-2-180

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


gen der Erderwärmung auf dem ganzen Globus nach neuer Heimat suchen, und dann
hilft noch nicht einmal die einfache Parole, man müsse die Fluchtursachen bekämpfen;
dann wäre auch für den Letzten zu sehen, wie hilflos das ist.2

Das Schweigen der Verfassung

Woher kommt uns in dieser Lage Rat und Orientierung? Wenig ist, wie sich gezeigt hat,
in dieser Hinsicht von der Europäischen Union zu erwarten; man ruft zwar allenthalben
nach der europäischen Lösung, aber der Ruf verhallt im Rest Europas ganz ungehört,
und was hierzulande als sinnvolle oder auch nur mögliche Lösung der Krise erscheinen
mag, nämlich eine solidarische Aufteilung aller Flüchtlinge unter den verschiedenen Mit-
gliedstaaten, hat ganz offenbar keinerlei Chance auf Realisierung. Gerade in Deutschland
ist es dann ein beliebtes Muster, die Quellen gemeinsamen Sinnes in der Verfassung zu
suchen: Wird ein bestimmtes Problem zu kompliziert, um es politisch entscheiden zu
können, richten sich alle Blicke auf sie in der Hoffnung, dass sich möglicherweise dort
schon die Antwort findet, die uns allen weiteren Nachdenkens enthebt.3 Aber die Verfas-
sung ist in allen Fragen, um die es hier geht, längst aus dem Spiel. Das Asylrecht etwa,
einst ein in einem einzigen Satz zusammengefasstes feierliches Versprechen, ist nach quä-
lenden Diskussionen schon vor Jahrzehnten zurückgenommen auf eine halbherzige Ge-
währleistung im schlechtesten Kanzleistil, im Grundrechtsteil wirkt es nun schon äußer-
lich wie ein Fremdkörper und ihm durch seine Benennung, als Artikel mit einem kleinen
„a“, bloß noch irgendwie angeklebt, und es greift eben von vornherein für diejenigen
nicht, die aus einem Mitgliedsland der Europäischen Union oder einem sicheren Dritt-
staat ins Land gekommen sind: praktisch also für niemanden. Tatsächlich ist der Status
der allermeisten Flüchtlinge längst außerhalb und unabhängig von der Verfassung gere-
gelt, im einfachen Recht, dort aber maßgeblich unter dem Einfluss des internationalen,
vor allem des europäischen Rechts, das seine eigene Kategorien ausgebildet hat, den „in-
ternationalen“ etwa oder den „subsidiären Schutz“, deren Rechtsfolgen denen des Asyls
weitgehend angeglichen sind, die in ihren Voraussetzungen aber weiter gefasst und des-
halb auch leichter zu erlangen sind.4 Aber auch von der anderen Seite her, im Sinne einer
möglichen Pflicht zur Begrenzung des Zuzugs, ist der Verfassung wenig zu entnehmen;
wo man dies – wie jüngst in einem Gutachten für die bayerische Landesregierung – ver-
sucht, wirkt es wie der halbherzige Versuch einer politischen Instrumentalisierung von
Recht, der von allen Kundigen sofort als solcher durchschaut wird.5

II.

2 R. Merkel, Das Leben der anderen – armselig und kurz, FAZ Nr. 220 vom 22. September 2015, 9.
3 Die bekannte ironische Stilisierung der Verfassung bei E. Forsthoff, Der Staat der Industriegesell-

schaft, 1971, 144: „juristisches Weltenei“, s. heute etwa H. Dreier, Gilt die Verfassung ewig?, 2009,
98 ff. (Verfassung als „Bibel“, „Religionsersatz“ etc.), dort auch eine Reihe ähnlicher Charakterisie-
rungen m.w.N.

4 S. §§ 3 und 4 AsylG; auf europäischer Ebene grundlegend die Richtlinie 2011/95/EU des Europä-
ischen Parlaments und des Rates vom 13. Dezember 2011 über Normen für die Anerkennung von
Drittstaatsangehörigen oder Staatenlosen als Personen mit Anspruch auf internationalen Schutz, für
einen einheitlichen Status für Flüchtlinge oder für Personen mit Anrecht auf subsidiären Schutz und
für den Inhalt des zu gewährenden Schutzes, ABl. L 337 vom 20.12.2011, S. 9 ff.; s. die zusammen-
fassenden Feststellung bei P. Tiedemann, Flüchtlingsrecht, 2015, 27 ff.

5 S. U. Di Fabio, Migrationskrise als föderales Verfassungsproblem, abrufbar unter http://www.bayer
n.de/wp-content/uploads/2016/01/Gutachten_Bay_DiFabio_formatiert.pdf, dort etwa gestützt auf

181 Uwe Volkmann · Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft 181

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


Wer es aber dann ins Land geschafft hat, über den schüttet die Verfassung nach wie vor
ihr Füllhorn aus: Das Grundgesetz gewährleiste, hat das Bundesverfassungsgericht in sei-
ner Entscheidung zum Asylbewerberleistungsgesetz formuliert, das Recht auf ein men-
schenwürdiges Existenzminimum als ein Menschenrecht, als ein solches umfasse es nicht
nur die physische Existenz des Menschen, sondern auch ein Mindestmaß an Teilhabe am
gesellschaftlichen und kulturellen Leben, und dies alles auf der Grundlage des bei uns ak-
tuell vorhandenen Lebensstandards, nämlich „orientiert an dem jeweiligen Entwick-
lungsstand des Gemeinwesens und den bestehenden Lebensbedingungen“.6 Damit ist
umgekehrt auch allen Überlegungen, durch Kürzungen der entsprechenden Leistungen
Migrationsanreize zu reduzieren, ein Riegel vorgeschoben; im Gegenteil darf in diesem
menschenrechtlichen Kern, wie das Bundesverfassungsgericht in einem bemerkenswerten
Zusatz ausgesprochen hat, die Bemessung nicht abhängig gemacht werden von irgend-
welchen „migrationspolitischen Überlegungen“.7 Aber in den Genuss dieses vermeintli-
chen Rechts aller Menschen kommen, wie man sehen muss, am Ende doch nur diejeni-
gen, die es irgendwie geschafft haben, die Meere, Gebirge oder auch die neuen Zäune zu
überwinden und sich zu uns durchzuschlagen, während alle anderen weiter ihr armseli-
ges Dasein in den Flüchtlingslagern im Libanon oder der Türkei führen müssen.

Das könnte auf ein prinzipielles Dilemma verweisen, auf das kürzlich der Oxforder
Migrationsforscher Martin Ruhs in einem aufsehenerregenden Buch aufmerksam ge-
macht hat.8 Ruhs zeigt aufgrund einer Analyse der Einwanderungssteuerung in über 40
Staaten, dass man offenbar nicht beides haben kann, ein hohes Maß an Rechten für Zu-
wanderer und gleichzeitig eine hohe Zuwanderung; im Gegenteil belegt die Erfahrung,
dass überall dort, wo Einwanderern weitgehende Rechte – insbesondere soziale Rechte –
eingeräumt werden, die Zuwanderung typischerweise stark begrenzt wird: „The implica-
tion is that insisting on greater equality of rights for migrant workers can come at the
price of more restrictive admission policies.”9 Gerade hier haben viele menschenrechtsba-
sierte Ansätze dementsprechend ihren blinden Fleck: Sie konzentrieren sich oft auf dieje-
nigen, die schon hier sind, ohne an die Folgen zu denken, die das für künftige Zuwande-
rungswillige haben könnte; diese lässt man im Zweifel einfach weiter vor den Toren ste-
hen. Ruhs′ Thesen sind vor allem auf die Arbeitsmigration bezogen, aber sie könnten in
einem veränderten Sinne durchaus auch auf die Entscheidung des Bundesverfassungsge-
richts zutreffen, mit der dieses den Versuch des Gesetzgebers, Leistungen an Asylbewer-
ber zu kürzen, aus ganz grundsätzlichen Erwägungen zurückgewiesen hat. Das war si-
cherlich eine noble Geste. Aber es war auch ersichtlich auf eine Lage zugeschnitten, in
der sich die Zahlen in einigermaßen überschaubaren Grenzen halten und aufs Ganze ge-
sehen nur wenige zu uns kommen. Bei einer Million Flüchtlingen pro Jahr ist eigentlich
leicht zu erkennen, dass sich das nicht halten lässt.

eine Gefährdung der „Staatlichkeit“, 45 ff.; die Kritik etwa bei J. Bast/C. Möllers, Dem Freistaat
zum Gefallen: Über Udo Di Fabios Gutachten zur staatsrechtlichen Beurteilung der Flüchtlingskri-
se, www.verfassungsblog.de vom 16. Januar 2016.

6 BVerfGE 132, 134 (159 ff.).
7 BVerfGE 132, 134 (173).
8 M. Ruhs, The Price of Rights, 2013, dort vor allem 53 ff., zu den ethischen und politischen Konse-

quenzen ebd., 154 ff., 187 ff.
9 So das zusammenfassende Zitat von Ruhs aus einem Interview mit dem Center for Migration, Poli-

cy & Society, abrufbar unter http://priceofrights.com/thebook.php.

182 KJ 49 (2016) Heft 2 182

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


Die Frage des Flüchtlings

Löst also die Verfassung das Problem nicht, sondern trägt sie möglicherweise umgekehrt
dazu bei, dass ihre Lösung schwieriger wird oder jedenfalls mögliche Lösungen, über die
man sonst vielleicht nachdenken würde, eher versperrt werden, ist es nur folgerichtig,
dass sich bei der Suche nach Orientierung der Blick weiter nach oben lenkt und dann un-
weigerlich auf die Philosophie fällt, sei es als politische Philosophie, sei es Moralphiloso-
phie, sei es als Rechtsphilosophie. Hilft uns die Philosophie? Auch sie ist, nicht anders als
wir, in dieser Frage zerstritten und im Ergebnis so ratlos wie alle. Immerhin hat die Phi-
losophie eine Reihe von Gründen dafür vorgebracht, unsere Grenzen grundsätzlich zu
öffnen, Gründe also, warum das „Wir schaffen das“ trotz aller Einwände, die dagegen
aufgetürmt werden, weiterhin die richtige Antwort sein könnte, ebenso wie sie auch
Gründe dagegen vorgebracht hat.10 Sie lassen sich zu zwei gegensätzlichen Linien zusam-
menziehen, deren Betrachtung möglicherweise gerade in einer sich immer weiter aufhei-
zenden Stimmung hilfreich sein kann. Die eine argumentiert ganz vom Standpunkt einer
politischen Gemeinschaft her, die andere, individualistische oder menschenrechtliche, aus
der Perspektive dessen, der vor unseren Toren steht und um Aufnahme bittet. Welche
Gründe wären es, die uns nach wie vor dazu motivieren müssten, dieser Bitte zu entspre-
chen?

Das Argument der Universalität

Der erste und einfachste Grund lässt sich das Argument der Universalität nennen. Es
wird oft zurückgeführt auf Kant, also gleich die größte Autorität, die sich hier aufbieten
lässt, und zwar auf dessen Forderung nach allgemeiner „Hospitalität“, wie er sie in seiner
Schrift „Zum Ewigen Frieden“ erhoben hat: „Niemand“, heißt es dort, hat ursprünglich
„an einem Orte der Erde zu sein mehr Recht als ein anderer“, und daraus ergebe sich ein
„Weltbürgerrecht“ auf zumindest diese „Hospitalität“.11 Das liest sich ja in der Tat so, als
dürfe jeder Mensch sich Aufenthalt und Wohnsitz frei wählen, ganz unabhängig von be-
stehenden Staats- und Landesgrenzen. Aber so war es dann bei näherer Lektüre doch
nicht gemeint; was Kant vor Augen hatte, war keineswegs ein Recht zum Aufenthalt
oder gar Daueraufenthalt im Sinne der heutigen Willkommenskultur, sondern nur ein –
kurzfristiges – Besuchs-, nicht ein längeres Gastrecht; ein solches könne zwar, schreibt er,

III.

1.

10 Eine instruktive und ausführlichere Gegenüberstellung, als sie hier geleistet werden kann, findet
sich bei C. W. Wellman, Immigration, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2015
Ed.), http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/immigration, dort auch mit zusätzlichen
Gesichtspunkten. Eine Unterteilung nach gesinnungsethischen und verantwortungsethischen Ar-
gumenten nunmehr bei K. Ott, Zuwanderung und Moral, 2016.

11 I. Kant, Vom Ewigen Frieden, in: Theorie-Werkausgabe Immanuel Kant, hrsgg. von W. Weische-
del, 1968, Bd. XI, 193 (213 f.). Daran anknüpfend heute wieder Byung-Chul Han, Vor der kalten
Hauswand. Gastfreundschaft als kategorischer Imperativ, Die Welt vom 8. September 2015. Eine
ausführlichere Explikation des Weltbürgerrechts nach Kant als „Maßstab der Gerechtigkeit gelten-
den Aufenthalts-, Einwanderungs- und Flüchtlingsrechts“ bei R. Keil, Freizügigkeit, Gerechtig-
keit, demokratische Autonomie, 2009, dort auch unter Einbeziehung weiterer Gehalte der Kanti-
schen Rechtsphilosophie, 27 ff., 59 ff.

183 Uwe Volkmann · Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft 183

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


im Wege eines „wohlthätigen Vertrags“ eingeräumt werden, doch das sei eben keine
Pflicht und schon gar keine Rechtspflicht.12

Indessen muss das Argument als solches nicht schon deshalb unrichtig sein, nur weil es
sich bei Kant noch nicht findet. In der Sache ist es vor allem die Idee universaler Men-
schenrechte selbst, die für ein entsprechendes Recht des Flüchtlings streitet, und zwar in
ihren ganz elementaren Prämissen, die heute zum eisernen Grundbestand neuzeitlichen
Staatsdenkens gehören: dass alle Menschen frei und gleich an Rechten geboren werden,
dass jeder Einzelne ein Recht auf gleiche Beachtung und Respekt hat, dass dieses Recht in
seinem prinzipienhaften Kern keinen Einschränkungen zugänglich ist, so wie es eben bei
uns im Grundversprechen unserer Verfassung, der Menschenwürde, zum Ausdruck
kommt.13 Gerade neuere Ethiken wie die Diskursethik basieren deshalb sehr stark auf
Grundprinzipien universeller moralischer Achtung und egalitärer Gegenseitigkeit. Aus
dieser Gleichheit heraus lassen sich dann auch exklusive Besitzrechte ganzer Gemein-
schaften an einem bestimmten Teil des Erdbodens bestreiten. Der Schweizer Rechtsphi-
losoph und Strafrechtler Martino Mona hat deshalb vor einigen Jahren versucht, aus sol-
chen und anderen Versatzstücken neuzeitlicher Philosophie ein allgemeines Menschen-
recht auf Einwanderung abzuleiten und gegen eine Politik der Abschottung in Stellung
zu bringen.14 In der Schweiz selbst scheint es nicht sonderlich rezipiert worden zu sein,
jedenfalls merkt man nicht viel davon, aber was immer sich dagegen sagen ließe: Von den
ideellen Wurzeln gerade unserer Rechtsordnungen her wäre ein solches Recht durchaus
konsequent. Auch das Grundgesetz verspricht die Menschenwürde allen, die mit der
deutschen Staatsgewalt in Berührung kommen, und was wäre davon zu halten, wenn
man sie ausgerechnet denjenigen vorenthielte, die am dringendsten darauf angewiesen
wären?

Das Argument ausgleichender Gerechtigkeit

Oft verbindet sich das Argument noch mit einem zweiten Argument, das man ein Argu-
ment der Gerechtigkeit oder einfach ein Argument des historischen Zufalls nennen
könnte. Es verweist darauf, dass das, was wir auf dem momentan von uns bewohnten Teil
des Erdbodens haben, im letzten Grund unverdient ist; wir verdanken es einem lotterie-
haften Schicksal, dass wir hier geboren sind, auf einer Insel des Glücks und – noch – der
Sicherheit, in vielleicht auch nicht wirklich gerecht verteiltem, aber eben doch relativem
Wohlstand, mit einer funktionierenden Verwaltung und dazu bei allem, was man gegen
die Politik bei uns vorbringen kann, im Großen und Ganzen auch ordentlich regiert.
Man müsste ja nur diejenigen, die unsere Politiker derzeit wieder mit Hohn und ihrer
ganzen Verachtung übergießen, einmal fragen, wo auf der Welt es eigentlich besser aus-
sieht als bei uns und wo sie selbst hinwandern würden, wenn sie die freie Auswahl hät-
ten. Man wird da im Zweifel wenig finden. Aber wenn dieses unser Glück nicht verdient
ist, weil es uns selber auch nur zugefallen ist: Wären wir dann nicht verpflichtet, es zu
teilen? Gelegentlich werden sogar noch weitere Gründe angeführt, um das Gewicht die-
ser Verpflichtung zu erhöhen, Gründe, die etwa auf eine ältere historische Schuld (aus

2.

12 Kant (Fn. 11), 214.
13 Recht auf gleiche Beachtung und Respekt: R. Dworkin, Taking Rights Seriously, 1977, dt. Bürger-

rechte ernstgenommen, 1984, 298 ff.
14 M. Mona, Das Recht auf Immigration, 2007.

184 KJ 49 (2016) Heft 2 184

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


einer kolonialen Vergangenheit, den Folgen eines Krieges) oder eine jüngere politische
Verstrickung (in die Destabilisierung des arabischen Raumes, Waffenlieferungen an
Kriegsparteien) der potentiellen Aufnahmegesellschaft verweisen, im vorliegenden Zu-
sammenhang also auf eine Verstrickung der Bundesrepublik, der Europäischen Union
oder überhaupt des „Westens“. Aber über alle diese Gründe kann man streiten, die Kau-
salitäten sind umstritten und schwer nachweisbar, die Verstrickungen liegen möglicher-
weise lange zurück, und gerade das macht es den Gegnern relativ leicht, das Argument zu
entkräften, es als ideologisch zu entlarven oder auf die eigene Verantwortung der betref-
fenden politischen Gemeinschaften zu verweisen: Nicht an allen Übeln dieser Welt sind
möglicherweise der Kolonialismus oder der Westen schuld. Aber es bleibt eben aus einer
individuellen Perspektive der in nahezu jeder Hinsicht – Sicherheit, Wohlstand, politi-
sche Stabilität – privilegierte Status der Bürger einer westlichen Gesellschaft, das schlichte
Faktum des Bessergestelltseins, das unter Gesichtspunkten gerechter Verteilung eine mo-
ralische Verpflichtung zum Teilen begründen könnte.15

Das Argument der Solidarität

Diese Verpflichtung führt zugleich hinüber in das dritte Argument, das auf die Gebote
menschlicher Solidarität verweist. Dies ist, lässt sich unschwer sagen, ein anerkanntes
und als solches auch gar nicht weiter begründungsbedürftiges moralisches Prinzip, das zu
den ältesten solcher Prinzipien zählt: Es findet sich in fast allen Weltreligionen, es fehlt in
kaum einer Ethik von der Antike bis heute, und gerade für das Christentum, in dem viele
doch immer noch die geheime Grundlage unseres Staatswesens sehen möchten, ist es in
vielen wunderschönen Gleichnissen und Geschichten ausbuchstabiert. Inwiefern und vor
allem bis wohin trägt es hier? Das ist nicht ganz einfach zu bestimmen, weil Solidarität
im Ursprung eine Tugend innerhalb bestimmter Gemeinschaften und als solche typi-
scherweise nach Nah- und Fernbereich abgestuft ist: Es gibt eine Solidarität in der Part-
nerschaft und der Familie, es gibt die Solidarität unter Freunden, unter Nachbarn oder in
einem Verein, am Ende vielleicht auch eine Solidarität unter Staatsbürgern.16 Aber schon
auf der Ebene der Europäischen Union ist davon wenig zu sehen, obwohl diese Solidari-
tät in ihren zentralen Texten ausdrücklich zu ihren wichtigsten Grundwerten zählt.17

Und je weiter man hier von unten nach oben hinaufsteigt, desto mehr dünnt sie inhaltlich
aus, desto schwächer wird ihre Verpflichtungskraft, so dass es am Ende eine durchaus of-

3.

15 Die Grundstrukturen des Arguments bei J. H. Carens, The Ethics of Immigration, 2013, 19 ff.,
225 ff.; als klassischer Beitrag s. auch schon ders., Aliens and Citizens. The Case for Open Borders,
Review of Politics 49 (1987), 251 (252): „Citizenship in Western liberal democracies is the modern
equivalent of feudal privilege – an inherited status that greatly enhances one's life chances. Like
feudal birthright privileges, restrictive citizenship is hard to justify when one thinks about it close-
ly.”

16 Zu den entsprechenden Begründungsmöglichkeiten, auf die ich hier nicht eingehen kann: G. Fran-
kenberg, Die Verfassung der Republik. Autorität und Solidarität in der Zivilgesellschaft, 1997,
185 ff., zum Pluralismus sozialer Solidaritäten 204 ff.

17 Als Wert, der allen Mitgliedstaaten gemeinsam ist: Art. 2 EUV, daneben noch an weiteren verschie-
denen Stellen, s. etwa Art. 3 Abs. 3 und 4 EUV, Art. 222 Abs. 1 AEUV; in der Präambel des EUV
ist ausdrücklich auch von der Solidarität „zwischen ihren Völkern“ die Rede. Daran anknüpfend
für das hier interessierende Problem nunmehr J. Bast, Solidarität im europäischen Einwanderungs-
und Asylrecht, in: M. Knodt/A. Tews (Hrsg.), Solidarität in der Europäischen Union, 2014, 143 ff.

185 Uwe Volkmann · Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft 185

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


fene Frage ist, ob es auch eine Solidarität gibt mit allem, was Menschenantlitz trägt – und
vor allem: wozu sie dann konkret noch verpflichtet.18

Andererseits ist sie, könnte der Flüchtling einwenden, stets relational zum Ausmaß der
Bedrohung und zu dem Grade, in dem jemand auf Hilfe angewiesen ist. Im Falle einer
existenziellen Bedrohung würde Solidarität als ein moralisches Prinzip dann auch gegen-
über dem Fremden verpflichten, gerade wenn er vor unserer Türe steht. Deshalb ver-
pflichtet unser Recht denjenigen zur Hilfeleistung, der auf seinem Weg das Opfer eines
Unfalls sieht, auch wenn er den Betreffenden vorher nie gesehen hat oder er ihm ganz
unsympathisch ist. Im Umgang mit Flüchtlingen entspricht dem das Gebot des Non-Re-
foulement, so wie es erstmals in der Genfer Flüchtlingskonvention grundgelegt wurde,
also der Grundsatz, dass niemand in andere Staaten zurückgeführt werden darf, in denen
ihm Folter oder anderes schweres Unrecht drohen: als ein Meilenstein des humanitären
Völkerrechts, an dem niemand ernsthaft rütteln will. Man kann darin aber eben auch den
Ausdruck einer prinzipiellen Solidarität unter Fremden sehen, auf die sich gerade das
Flüchtlingsrecht im Laufe seiner Entwicklung hinbewegt hat; dieses findet seinen bestim-
menden Grund, wie es in einem entsprechenden Lehrbuch heißt, heute nicht mehr in der
bloßen „Solidarität unter Gleichgesinnten“, sondern im „unbedingten Respekt vor der in
den grundlegenden Menschenrechten zum Ausdruck kommenden Würde der menschli-
chen Person“.19

Verpflichtet dieses Prinzip der Solidarität dann nicht auch in der gegenwärtigen Situa-
tion? Dagegen ließe sich weiter einwenden, dass es seine Grenze schon im Fall der unter-
lassenen Hilfeleistung in den Anforderungen der Zumutbarkeit findet; zu etwas Unzu-
mutbarem oder gar Unmöglichen kann niemand moralisch verpflichtet sein. Aber wären
dann diese Grenzen hier schon erreicht? Gibt es bei uns nicht so vieles, was überflüssig
ist, was wir für unser halbwegs ordentliches Weiter-Leben nicht brauchen, angesichts der
schieren Not, mit der wir konfrontiert sind, auch entbehren oder jedenfalls teilen kön-
nen? So führen am Ende alle Fragen auf denselben Kern zurück, es ist, wie der amerika-
nische Philosoph Michael Walzer schreibt, eine Forderung, die die Flüchtlinge gegen uns
erheben und die absolut zwingend ist: „Wenn ihr mich nicht aufnehmt, so sagen sie, dann
werde ich von denen, die in meinem eigenen Land herrschen, getötet, verfolgt oder brutal
unterdrückt.“ Was, so fragt er, haben wir dem entgegenzusetzen?20

Die Antwort der Gemeinschaft

Was die Gemeinschaft dagegensetzt, ist zunächst die triviale, aber nicht ganz unwichtige
Frage nach den Tatsachen: also die Frage, ob die Geschichte stimmt, die der Betreffende
erzählt, oder ob die Notlage wirklich von der Art oder so groß ist, dass sie die Aufnahme
erfordert; in der derzeitigen Situation mit ihren endlosen Wartesälen dürfte es gute Grün-
de geben, sie so früh wie möglich, am besten schon an der Grenze zu stellen. Wenn aber
auch die letzte dieser Fragen beantwortet ist und nur noch die eine existentielle Frage des
Flüchtlings zurückbleibt, bleibt der Gemeinschaft als entscheidender Gegengrund immer
noch: sie selbst. Es sind dann wesentlich ihre eigenen Entwicklungs- und Entfaltungsbe-

III.

18 Eine entsprechende Lesart von Solidarität etwa bei R. Rorty, Contingency, Irony and Solidarity,
1989, 192.

19 Tiedemann (Fn. 4), 95.
20 M. Walzer, Spheres of Justice, 1983, dt. Sphären der Gerechtigkeit, 1992, 88 f.

186 KJ 49 (2016) Heft 2 186

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


dingungen, von denen aus sie ihre Verteidigung aufbaut, Schutzwälle, die nicht aus Stei-
nen oder Zäunen bestehen, sondern ganz am Anfang immer erst aus Argumenten. Die
drei wichtigsten und wiederum in sich zusammenhängenden sind die folgenden.

Das Argument der Kultur

Das erste und zugleich älteste ist ein Argument der Kultur, wie es in seiner Reinform
noch heute von religiös oder ethnisch stark homogenen Gesellschaften eingesetzt wird.21

Ein anschauliches Beispiel dafür ist Israel, das für Juden aus aller Welt nahezu unbe-
schränkt offen ist, aber kaum Einwanderung aus anderen Gründen zulässt. Das Argu-
ment spielt aber auch bei uns eine nicht unerhebliche Rolle, wie sich daran ablesen lässt,
dass wir an diejenigen, die zu uns kommen, die allgemeine Erwartung der Integration
herantragen: Sie sollen unsere Sprache erlernen, was dann auch testweise abgefragt wer-
den kann, man bietet Kurse für diese Integration an, und die ersten haben bereits ein In-
tegrationsgesetz gefordert, das allen, die sich nicht integrieren wollen, mit Kürzungen bei
Sozialleistungen droht.22 Die Flüchtlinge sind aus dieser Perspektive zunächst die „An-
deren“, die die autochthone Kultur bedrohen oder von ihr jedenfalls als Bedrohung emp-
funden werden, einfach weil sie „anders“ sind.23 Gerade in dieser vollständigen Allge-
meinheit wird das Argument aber auch angreifbar, weil es nichts darüber sagt, welcher
Art die Kultur ist, die man schützen will und ob eine Kultur als solche schon ein Recht
hat, unter Artenschutz gestellt zu werden.24 Michael Walzer, dem wir die bis heute maß-
gebliche Auseinandersetzung mit dieser Frage verdanken, hat ein solches Recht irritie-
renderweise verteidigt am Beispiel der Politik des „Weißen Australien“, also an einem
Fall, in dem der Abschottung ein offen rassistisches Motiv zugrunde lag, ohne dies auch
nur ansatzweise in Frage zu stellen.25 Kulturen aber verändern sich ständig, unsere eigene
Kultur heute ist viel offener als es die Kultur der fünfziger und sechziger Jahre war, mit
selbst noch weithin patriarchalischen Strukturen und Rechtfertigungszwang für den, der
am Sonntag nicht in der Kirche war: Wen von uns zöge es dahin ernsthaft zurück? Und

1.

21 Umfassend dazu nunmehr L. Orgad, The Cultural Defense of Nations, 2015, dort mit dem Ver-
such, einerseits kulturelle Eigenrechte von Mehrheiten bzw. einer Mehrheitsgesellschaft grundsätz-
lich zu verteidigen, 19 ff., diese andererseits auch an liberalen Prinzipien zu messen und mit ihnen
in Einklang zu bringen, 135 ff. Eine klassische Fassung des Arguments demgegenüber etwa bei D.
Miller, Immigrants, Nations, and Citizenship, The Journal of Political Philosophy 16 (2008), 371
(374 ff.).

22 In Bayern könnte ein entsprechendes Gesetz demnächst bereits in Kraft treten, s. den Gesetzent-
wurf der Landesregierung, abrufbar unter http://www.bayern.de/wp-content/uploads/2016/02/16
0223_BayIntG_FassungMinisterrat.pdf.

23 Zu dieser „kulturellen Perspektive“ auf Flüchtlinge/Zuwanderer instruktiv J. Bast, Aufenthalts-
recht und Migrationssteuerung, 2011, 93 ff., dort als eines von mehreren „Archiven sozialer Kon-
struktion von Migration“, denen jeweils bestimmte „charakteristische Bauformen“ zugeordnet
sind, der kulturellen Perspektive vor allem der Sprachtest. Die anderen vier dort aufgelisteten Per-
spektiven sind: die gefahrenabwehrrechtliche (Bauform: Ausweisung), die zwischenstaatliche
(Bauform: Niederlassungsabkommen), die ökonomische (Bauform: Beschäftigungserlaubnis) und
die individualrechtliche Perspektive (Bauform: Refoulementverbot); s. zu letzterer bereits oben III
3.

24 Vgl. die Frage von J. Habermas, Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechtsstaat, in: C. Tay-
lor, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, 1993, 147 (153 f.).

25 Walzer (Fn. 20), 85 ff.

187 Uwe Volkmann · Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft 187

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


es kann ja andererseits heute nicht dazugehören, dass man textilfrei in der Ostsee badet,
Mitglied in einem Schützenverein wird oder sich jedes Jahr auf dem Oktoberfest be-
trinkt. Dies alles scheidet also offensichtlich aus. Aber es könnte am Ende und eine Ebe-
ne höher natürlich die Kultur der Liberalität selber sein, um die wir uns Sorgen machen
müssten, um ein gesellschaftliches Klima, das heute gerade nicht mehr patriarchalisch
oder schlechthin intolerant ist, aber nun von Einwanderern aus Kulturkreisen mit gegen-
läufigen Werthaltungen wieder in Frage gestellt wird.26

Das Argument der Selbsterhaltung

In dieser Lesart führt das Argument aber schon hinüber zum zweiten Argument, das
ganz allgemein eines der Selbsterhaltung ist. Gemeinschaften, so sagt es, kommen und ge-
hen, und jede Gemeinschaft, erst recht jede politische Gemeinschaft, ist angewiesen auf
bestimmte Grundlagen und Voraussetzungen, die vor Beschädigung geschützt werden
müssen, wenn sie, die Gemeinschaft, auch künftig noch Bestand haben will.27 Von ver-
stärkter Zuwanderung kann dann etwa eine Erosion der inneren Sicherheit befürchtet
werden, von der Ereignisse wie die von Köln möglicherweise nur einen ersten Schatten
werfen; vom möglichen Anstieg der terroristischen Bedrohung ganz zu schweigen. Oder
man sieht den wirtschaftlichen Wohlstand in Gefahr, weil etwa der Arbeitsmarkt die Zu-
wanderer nicht alle aufnehmen kann, diese nach ihrer Qualifikation zu weiterem wirt-
schaftlichen Wohlstand nichts beitragen oder die sozialen Sicherungssysteme die Last ir-
gendwann nicht mehr tragen können. Allerdings sind die meisten dieser Folgen schon
empirisch umstritten: Risiken für die innere Sicherheit gehen möglicherweise doch nur
von einer kleinen Zahl von Zuwanderern aus, und gerade was die langfristigen ökonomi-
schen Effekte von Zuwanderung anbelangt, sind gerade die Experten heute uneins; es
gibt ja durchaus auch solche, die uns hier für die Zukunft wieder blühende Landschaften
prophezeien.

Das Argument kann aber auch noch in einer subtileren Variante vertreten werden, die
gerade auf die besondere Lage freiheitlicher Gesellschaften verweist. Da diese nicht ein-
fach durch Zwang stabilisiert werden können, müssen sie stärker als andere darauf bauen,
von ihren Bürgern aus eigener Überzeugung angenommen zu werden. In diesem Sinne
sind sie notwendig besonders riskante Ordnungen.28 Für die Demokratie etwa lässt sich
bei Ernst-Wolfgang Böckenförde nachlesen, wie sehr sie von bestimmten entgegenkom-
menden Voraussetzungen lebt, die nicht einfach unterstellt werden können: allgemeinen
soziokulturellen Voraussetzungen, der Wirksamkeit eines demokratischen Ethos, über-
haupt einem Bestand elementarer Grundwerte, die von allen geteilt werden und Bürger
über ihre unterschiedlichen Interessen und Werthaltungen miteinander verbinden.29 In

2.

26 S. bereits B. Ackerman, Social Justice in the Liberal State, 1979, 95: Der einzige Grund für Zu-
gangsbeschränkungen ist, die Bedingungen und den Prozess eines liberalen Diskurses zu schützen;
ähnlich in einer berühmten Fußnote J. Rawls, The Law of Peoples, 1999, 39 Fn. 48.

27 Gerade hier setzt auch die Argumentation von Orgad (Fn. 21) an, dort auch mit weiteren Ge-
sichtspunkten wie etwa der Befürchtung der aktuellen Mehrheitsgesellschaft, langfristig in die
Minderheit zu geraten („demographic anxiety“), s. 19 ff., 51 ff.

28 H. Dreier, Der freiheitliche Verfassungsstaat als riskante Ordnung, RW 2010, 11 ff.
29 E.-W. Böckenförde, Demokratie als Verfassungsprinzip, in: J. Isensee/P. Kirchhof (Hrsg.), Hand-

buch des Staatsrechts für die Bundesrepublik Deutschland, Bd. II, 3. Aufl. 2004, § 24 Rn. 58 ff.

188 KJ 49 (2016) Heft 2 188

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


dieser Sicht ist es kein Zufall, dass sich die Demokratie eben nur in bestimmten Weltge-
genden und Kulturkreisen durchgesetzt hat, in anderen dagegen nicht. Vor allem Zuwan-
derer aus der islamischen Welt werden dann leicht als Risiko gesehen, wie sich unschwer
daran erkennen lässt, dass die Bundesregierung vorsorglich schon einmal das Grundge-
setz auf Arabisch drucken und publikumswirksam unter Flüchtlingen verteilen ließ.30

Die Gefährdung kann aber umgekehrt auch mit denen begründet werden, die schon in
der jeweiligen politischen Ordnung leben, also mit den eigenen Mitgliedern dieser Ord-
nung selbst. In dieser Form, die meist in die höflichere Wendung gekleidet wird, man
dürfe die Gesellschaft nicht überfordern, verweist das Argument auf die hohen internen
Spannungen, die die Lösung der Einwanderungsfrage regelmäßig auslöst. Das ist, wie
leicht zu sehen ist, ungerecht gegen die Flüchtlinge, weil man sie dafür an sich schlecht
verantwortlich machen kann; sie werden hier in eine Art Störerhaftung für Folgen ge-
nommen, die sie selber nicht wollen. Aber der illusionslose Befund ist einfach, dass über-
all dort, wo Migranten in großer Zahl einströmen, sich fremdenfeindliche Bewegungen
ausbreiten und Rechtspopulisten Zulauf erhalten, diese in Frankreich vielleicht dem-
nächst sogar den Präsidenten – oder die Präsidentin – stellen könnten. Das stellt der De-
mokratie selbst möglicherweise nicht das beste Zeugnis aus. Aber wäre das dann nicht
doch ein Argument für eine Begrenzung des Zustroms?

Das Argument demokratischer Selbstbestimmung

Dies führt zwangsläufig zu der Frage, wer darüber letztlich entscheiden soll. Sie lässt sich
ihrerseits ummünzen in ein Argument demokratischer Selbstbestimmung, wie es wiede-
rum schon fast klassisch von Michael Walzer in der Entfaltung seiner Gerechtigkeits-
theorie formuliert worden ist. Gerechtigkeit, meint Walzer, ist keine absolute oder uni-
versale, sondern eine kontextabhängige Kategorie; sie verwirklicht und entfaltet sich in
diesem Sinne immer nur innerhalb konkreter politischer Gemeinschaften, die verschiede-
ne Güter in verschiedenen „Sphären“ nach je eigenen Kriterien verteilen. Der entschei-
dende Gedankengang ist dann, dass auch die Zugehörigkeit zu einer solchen Gemein-
schaft ein Gut ist, das ebenso wie andere Güter – Zugang zu Bildungseinrichtungen, öf-
fentliche Ämter, wohlfahrtsstaatliche Leistungen – von dieser Gemeinschaft vergeben
wird; unter ihnen ist es sogar das zentrale und wichtigste Gut, weil alle anderen darauf
erst aufsetzen. Walzer folgert daraus, dass jede politische Gemeinschaft das Recht hat,
über die Zugehörigkeit und die Frage der Aufnahme zu sich grundsätzlich frei zu ent-
scheiden, und dass sie darin keinen anderen Bindungen unterliegt als denjenigen, die sie
sich selbst auferlegt.31 Das war seinerzeit vor allem gegen die Gerechtigkeitstheorie von
John Rawls gewendet, aber gerade Rawls hat diesem Teil später ausdrücklich zugestimmt

3.

30 S. nunmehr das entsprechende Angebot der Bundeszentrale für politische Bildung unter http://ww
w.bpb.de/212966/grundgesetz-der-bundesrepublik-deutschland.

31 Walzer (Fn. 20), 61 f.; die gesamte Argumentation, die u.a. noch Analogien zu Nachbarschaften,
Vereinen und Familien zieht, um die staatliche Gemeinschaft angemessen einzuordnen, dann ab
65 ff. Anschauliche, gerade auf Flüchtlinge bezogene Zusammenfassung dann auf 92: „Die Auffor-
derung ‚Schickt mir … eure bedrängten Massen, die danach dürsten, frei atmen zu können, ist
hochherzig und vornehm; und häufig ist es moralisch einfach unumgänglich, auch große Zahlen
von Flüchtlingen aufzunehmen, und dennoch bleibt das Recht, dem Strom Einhalt zu gebieten, ein
Konstituens von gemeinschaftlicher Selbstbestimmung.“

189 Uwe Volkmann · Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft 189

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


und klargestellt, seine Theorie bezöge sich nur auf die je vorhandenen Mitglieder einer
politischen Gemeinschaft.32 Diese kann und muss daher für sich klären, wem sie Aufnah-
me gewähren will, ob ihr Land ohne irgendwelche Aufnahmebeschränkungen jedem of-
fen steht oder ob sie unter den Bewerbern nach bestimmten Kriterien auswählen soll.
Aber wie immer sie sich entscheidet, sie nimmt die Auswahl nach ihrem Verständnis da-
von vor, was Mitgliedschaft in dieser Gemeinschaft bedeutet und welche Art von Ge-
meinschaft sie zu sein wünscht.33

Ist das richtig so? Man ist geneigt einzuwenden, dass es bei den Flüchtlingen zunächst
einmal nur um Rettung aus unmittelbarer Not und damit überhaupt nur um eine vor-
übergehende Aufnahme geht. Aber das wäre nach der Konzeption unseres Flüchtlings-
rechts nicht zutreffend. Es hat sich in der Vergangenheit als unrealistisch erwiesen zu
glauben, man könne Flüchtlinge einfach ausweisen oder sie würden von selber wieder ge-
hen, wenn der Grund ihrer Flucht – eine diktatorische Herrschaft, ein Bürgerkrieg oder
sonstige Not – nach Jahren des Hierseins weggefallen ist. Und unser Recht selbst erkennt
ihnen nach bestimmter Aufenthaltsdauer ein Bleiberecht zu, das sich nach weiterem Zeit-
ablauf zu einer praktisch nicht mehr entziehbaren Niederlassungserlaubnis verfestigen
kann.34 Flüchtlinge sind deshalb immer auch „Einwanderer im Wartestand“ und müssen
als solche gesehen werden.35 Aus diesem Grund helfen auch die Anforderungen der Soli-
darität hier nur bedingt weiter: Diese verpflichten zur Hilfe in gegenwärtiger Not, aber
nicht dazu, sich mit jemanden für den Rest unseres Lebens zusammenzutun. Aber kann
oder darf die Gemeinschaft dann wirklich frei entscheiden? Die Gegenfrage wäre: Wer
sonst? Wenn die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft und damit die Gemeinschaft selbst ein
Gut ist, wer wenn nicht sie könnte es vergeben? Oder umgekehrt: Wer könnte ihr dieses
Recht nehmen? Selbst eine universale Theorie wie die Diskursethik, die die Rechtferti-
gung moralischer Normen davon abhängig macht, ob ihr alle Betroffenen als Teilnehmer
eines rationalen Diskurses zustimmen könnten, muss einräumen, dass sie hier ein Prob-
lem hat: Normen über Zugehörigkeit zeichnen sich gerade dadurch aus, dass diejenigen,
die nicht dazugehören, per definitionem nicht an ihrer Formulierung beteiligt sein kön-
nen.36

Mit alledem kehrt die Gemeinschaft die Frage des Flüchtlings am Ende um und wen-
det sie gegen ihn: Wenn wir dich und alle, die mit dir kommen, aufnehmen, sagt die Ge-
meinschaft, ist das bedroht, was wir uns selbst aufgebaut haben und was uns ausmacht.
Wer bist du, dass du uns dies zumutest? Und in der Masse derer, die kommen, geraten ihr
der Einzelne und sein Schicksal ganz aus dem Blick; stattdessen sieht sie überhaupt nur
noch diese Masse, in ihren eigenen Sprachbildern also den „Strom“, der sich auf sie zube-
wegt, oder die „Lawine“, die über sie hineinbricht und gegen die sie sich zur Wehr setzen
muss.

32 Rawls (Fn. 26), 39 (Fn. 48).
33 Walzer (Fn. 20), 66.
34 S. § 26 Abs. 1 und 3 AufenthG; zu fortbestehenden Differenzierungen nach dem jeweiligen Status

des Flüchtlings und den Gründen dafür Tiedemann (Fn. 4), 104 f.
35 Bast (Fn. 23), 222 ff., dort in Anknüpfung an H. Motomura, Americans in Waiting, 2006, 140 („ci-

tizens in waiting“); Bast selbst will mit Blick auf das neuere und auch von ihm favorisierte Kon-
zept einer „denizenship“ als Vorstufe/Minderform gegenüber der vollen Staatsbürgerschaft aber
eher von „denizens in waiting“ sprechen.

36 S. Benhabib, The Rights of Others, 2004, dt. Die Rechte der Anderen, 2007, 26.

190 KJ 49 (2016) Heft 2 190

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


Moralische und politische Dilemmata

Stellt man die Standpunkte und die Argumente, die zu ihrer Begründung angeführt wer-
den, einander in dieser Form gegenüber, so erscheinen sie je für sich gleichermaßen schla-
gend: Der eine behauptet und verteidigt das Existenz- und Selbstbehauptungsrecht des
Individuums, der andere das Existenz- und Selbstbehauptungsrecht einer menschlichen
Gemeinschaft, und es ist schwer zu sehen, wie man sie vom je entgegensetzten Stand-
punkt aus vernünftigerweise erschüttern kann. Natürlich lässt sich dann nach Kompro-
misslinien suchen, wie es auch tatsächlich in vielen Ländern – aber eben auch nicht allen
– geschieht. Und natürlich wäre es eine Möglichkeit zu sagen, dass gerade in einer libera-
len Gesellschaft das Individuum grundsätzlich den Vorrang vor der Gemeinschaft hat,
dass eine solche Gesellschaft geradezu auf dem Prinzip eines normativen Individualismus
beruht und deshalb auch jede Argumentation aus den Rechten des Individuums ein
Trumpf ist, der andere Argumente prima facie aussticht.37 Aber dies gilt eben nur inner-
halb dieser Gesellschaft und kraft der Selbstverpflichtung, die sie sich etwa in ihrer Ver-
fassung auferlegt hat. In ihrem inneren Kern ist die Spannung auch nicht auflösbar, es ist
die Spannung zwischen dem universalen Anspruch der Menschenrechte, nach dem diese
Rechte jedem Menschen als Menschen zustehen müssen, und der Daseinsberechtigung
der politischen Gemeinschaft, in der solche Rechte überhaupt nur wirksam werden kön-
nen.38 Man kann diesen Gegensatz auch in andere Begriffe oder von anderen Seiten fas-
sen, etwa als Gegensatz von Kosmopolitismus und Souveränität, vielleicht auch von
Recht und Macht, von Idealität und Realität, aber was immer die Begriffe sind, der Ge-
gensatz als solcher ist dadurch nicht aus der Welt.

Immerhin tritt in der Gegenüberstellung der beiden Seiten das Dilemma, vor dem wir
stehen, in aller Klarheit hervor: dass nämlich eine politische Gemeinschaft, die sich selbst
dem Prinzip der gleichen Würde aller verschreibt und es in ihrem ersten Verfassungsarti-
kel festhält, sich unglaubwürdig macht, wenn sie Flüchtlinge ganz von sich abweist;
schon die Bilder davon kann sie auch nur schwer ertragen. Zugleich müsste es ihr doch
darum gehen, gerade in der gegenwärtigen Situation einen Steuerungsanspruch über die
Entwicklung zurückzugewinnen und durchzusetzen, um so demokratische Selbstbestim-
mung überhaupt erst zu ermöglichen. Von dieser aus ist es jedenfalls eine schwer erträgli-
che Vorstellung, die weitgehend ungesteuerte Zuwanderung, wie sich aus der faktischen
Öffnung der Außengrenzen ergibt, als Ersatz für ein Einwanderungsgesetz zu nehmen,
das ohne vorherige politische Debatte von allen hingenommen werden muss. Darüber hi-
naus könnte man auch die weitere und ebenfalls ziemlich grundsätzliche Fragen stellen,
ob sich die Verkoppelung der Aufnahme mit einer langfristigen Bleibeperspektive, wie sie
in unserem Recht derzeit noch angelegt ist, unter dem aktuellen Massenandrang und für
die Besonderheiten dieser Situation noch aufrechterhalten lässt. Blickt man dazu noch
einmal zurück auf die Argumente des Flüchtlings wie die der Gemeinschaft, lässt sich ja
nicht übersehen, dass sie in einem entscheidenden Punkt auch aneinander vorbeilaufen:
Die Solidarität, an die der Flüchtling appelliert, bezieht sich erst einmal auf die Hilfe in

IV.

37 Zu diesem Grundprinzip eines „normativen Individualismus“ D. von der Pfordten, Normativer
Individualismus und das Recht, JZ 2005, 1069 ff.

38 In diesem Sinne bezeichnen sie zunächst einfach eine Legitimitätsanforderung an diese Gemein-
schaft, vgl. E. Tugendhat, Die Kontroverse um die Menschenrechte, Analyse und Kritik 15 (1993),
101 ff.

191 Uwe Volkmann · Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft 191

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


gegenwärtiger Not, während die Befürchtungen der Gemeinschaft eher aus den Folgen
einer künftigen und dauernden Einwanderung resultieren. Umgekehrt müsste man gera-
de unter den Bedingungen einer solchen Verkoppelung weitergehend fragen, ob nicht ge-
rade die langfristige Aufnahme die Aufstellung darauf bezogener Kriterien voraussetzte,
wie sie gerade von klassischen Einwanderungsländern seit jeher zugrunde gelegt werden.
Und ganz generell wäre nach der Gerechtigkeit eines Aufnahmesystems zu fragen, das
wie derzeit die Flüchtlinge in der Sache nicht nach ihrer Not oder Bedürftigkeit erfasst,
sondern letztlich die Stärksten oder die Hartnäckigsten unter ihnen prämiert, nämlich
diejenigen, die es irgendwie geschafft haben, sich zu uns durchzuschlagen.39

Blinde Flecken

Aus der Beobachterperspektive aufschlussreich wird die gegenwärtige Diskussion aber
nicht nur durch das, was alles in ihr vorkommt, sondern in nicht geringerem Maße durch
das, was sie ausblendet. Dies beträfe etwa den von mancher Seite geradezu reflexhaft ab-
gelehnten Vorschlag, den Katalog sicherer Herkunftsländer angesichts notorisch geringer
Anerkennungsquoten für Flüchtlinge aus den entsprechenden Ländern auszuweiten, wie
es vielleicht auch deshalb erforderlich wäre, um ein derzeit ganz offensichtlich kollabie-
rendes Aufnahmesystem überhaupt wieder funktionsfähig zu machen und auch für die
Zukunft funktionsfähig zu halten. Oder ob es nicht auf lange Sicht doch humaner wäre,
durch Kürzungen von Sozialleistungen Fluchtanreize in die Bundesrepublik zu reduzie-
ren, anstatt Menschen auf den gefahrvollen Weg zu uns zu locken oder sie gegebenenfalls
nach Jahren des Hierseins wieder in ihre Heimatländer abzuschieben; auch dieser Weg ist
ja durch die in dieser Hinsicht durchaus fatale Entscheidung des Bundesverfassungsge-
richts auf Dauer versperrt.40 Und am Ende wäre dann doch über eine Grenze der Auf-
nahme zu reden, von der an jede Gemeinschaft überfordert wäre, mag es die buchstäbli-
che Grenze des Territoriums und des Platzes darauf sein, die Menge des verfügbaren
Wohnraums, eine Grenze der wirtschaftlichen Belastbarkeit oder am Ende die Grenze
dessen, was man der vorhandenen Wohnbevölkerung in welchem Sinne auch immer zu-
muten kann.41 Dabei kommt es nicht darauf an, wie man diese Grenze bezeichnet oder in
welcher Gestalt man sie umsetzt; dass das Asylrecht keine Obergrenze kennt, ist unter

V.

39 Auch diese Frage bereits bei Walzer (Fn. 20), 92. Es käme dann wesentlich darauf an, für diese Be-
troffenen legale Zugangswege zum Asyl zu schaffen, wie es als Forderung schon lange erhoben
wird, vgl. etwa J. Bast, „Es gibt kein solidarisches Asylsystem in Europa“, auf www.verfassungsbl
og.de vom 21. Oktober 2013. Das würde freilich in der gegenwärtigen Situation auch einschließen,
dass man auf der anderen Seite Einschränkungen vornimmt und sich dazu auch bekennt, s. dazu
sogleich im Text.

40 S. oben II; das Problem ist eben auch, dass die entsprechenden Feststellungen vom Bundesverfas-
sungsgericht unmittelbar in Art. 1 Abs. 1 GG angesiedelt und damit der politischen Diskussion auf
Dauer entzogen sind. Dabei ginge es auch gar nicht darum, Asylbewerbern jenen Mindestschutz
vorzuenthalten, der für jeden zivilisierten Staat eine Selbstverständlichkeit ist oder sein sollte (Er-
nährung, Unterbringung, Heizung, Gesundheitsversorgung etc.), insoweit richtig Ott (Fn. 10),
81 f. Aber zwischen solchen Selbstverständlichkeiten und einem Asylverfahren, das gerade für
Asylbewerber aus unter- oder schlechter entwickelten Ländern aus sich heraus „monetär lukrativ“
ist, vgl. Ott (ebd.), gäbe es vielleicht doch noch Abstufungen und vermittelnde Lösungen, über die
man sonst vielleicht nachdenken könnte.

41 Diese Fragen bei Merkel (Fn. 2).

192 KJ 49 (2016) Heft 2 192

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180


dem rechtlichen Gesichtspunkt so richtig wie es in der Sache nicht weiterhilft.42 Je höher
die Zahl der Flüchtlinge wird, je mehr Länder dann um uns herum ihre Grenzen schlie-
ßen oder je mehr sich von ihrer liberalen Aufnahmepraxis verabschieden, desto weniger
wird sich die Diskussion darüber aufhalten oder beenden lassen, mag man das Ganze am
Ende dann Obergrenze, Aufnahmekapazität, Kontingent oder sonstwie nennen.

Es kennzeichnet allerdings gerade die Situation hierzulande, dass man der Frage da-
nach lieber ausweicht und nicht selten schon die Begriffe tabuisiert, mit denen man ihr zu
nahe kommt. Während die einen die Forderung nach einer Obergrenze deshalb reflexhaft
in die Diskussion einführen, löst das auf der anderen Seite ebenso reflexhaft einen Auf-
schrei der Empörung aus. Aber die praktisch zu beobachtende Folge ist einfach, dass
man das Problem invisibilisiert, indem man es nach anderswo verlagert: an die Außen-
grenzen der Union oder am besten an Orte noch weit vor den Außengrenzen, in Aufnah-
melager in der Türkei oder im Libanon, dorthin also, wo wir nicht täglich hinschauen
müssen. Auf diese Weise behelligt es uns wenigstens nicht mehr, wir verdrängen es aus
unserem geographischen Umfeld, danach aus unseren Medien, danach aus unseren Köp-
fen. So lassen sich die grundlegenden Werte des Gemeinwesens – Menschenwürde!
Gleichheit! Humanität! – hochhalten, während gleichzeitig auf eine verschwiegene Weise
dafür gesorgt ist, dass sie nicht praktisch werden müssen. Auch die entschiedenen Geg-
ner jeder Art von Obergrenze oder auch nur der Diskussion darüber richten sich mit
einer solchen Lösung offenbar ganz gut ein. Nimmt man die in ihrer Heftigkeit ganz ir-
rationalen Ausschläge des Stimmungspendels hinzu, wäre es eine interessante und letzte
Frage, was dies alles über uns selbst verrät. Der Europäischen Union etwa wirft man im
Angesicht der Flüchtlingswelle gern vor, dass sie keine Wertegemeinschaft bildet, dass sie
innerlich zerrissen, unfähig zur Solidarität ist und im Grunde nicht weiß, wer und was sie
sein möchte. Aber wissen wir dies besser? Wollen wir, um nur einige der Fragen aufzu-
greifen, die sich in diesem Zusammenhang stellen könnten, in einer Gesellschaft leben,
die ethnisch, religiös und kulturell noch stärker pluralisiert, vielleicht auch segmentiert
ist, als sie es heute schon ist? Wären wir bereit, die daraus resultierenden Konflikte aus-
zuhalten? Können wir umgekehrt die Anbindung an eine autochthone oder traditionale
Kultur, wie auch immer sie zu bestimmen sein mag, noch weiter hinter uns lassen, als wir
es derzeit schon tun? Vertrauen wir ganz auf die Integrations- und Bindekraft solcher
universaler Werte wie Freiheit, Gleichheit und Demokratie, wohl wissend, dass sie
schwächer sind als die früheren Bindungsenergien des Religiösen oder auch des Nationa-
len? Oder brauchen wir diese ganzen Werte vielleicht gar nicht und geht es auch ganz oh-
ne sie?

Vielleicht ist dies ja die eigentliche Herausforderung, vor die der Flüchtling uns stellt:
dass er uns dazu nötigt, eine Antwort darauf zu geben, was wir unserem Land zutrauen
und wie wir es uns künftig vorstellen.

42 S. die instruktiven Differenzierungen von A. Funke, Obergrenze ist nicht gleich Obergrenze – und
warum es derzeit trotzdem keine gibt, www.verfassungsblog.de vom 4. Februar 2016. Von fakti-
schen Obergrenzen, die auf andere Weise oder stillschweigend gezogen werden, ist dabei noch gar
keine Rede, s. dazu sogleich im Text.

193 Uwe Volkmann · Der Flüchtling vor den Toren der Gemeinschaft 193

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:26:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-180

