
II.

Der Entdecker Fritz Kern

Bald kehrte Kern der Mittelalterwissenschaft den Rücken und richtete sich auf 

andere Fragen. Sie hatten ihn seit Anbeginn beschäftigt, und sie wurden zum 

Lebensprojekt Fritz Kerns; auch sein mediävistischer Vorstoß, zeitlebens der 

größte Erfolg, war von ihnen her angetrieben worden. Wenn wir nun die 

Diskursgeschichte über Verfassung und Denken des Mittelalters verlassen und 

stattdessen diesenThemen und ihren Hintergründen nachgehen, lassen sich also 

eine Reihe von Einflüssen auffinden, die nicht allein in biographischer Hinsicht 

interessant sind, weil sie zum Kompaß für Kerns Weg durch die aufgewühlte 

Zwischenkriegszeit wurden. Es tritt vielmehr auch jene Kulisse hervor, die schon 

um 1914 auf Ausrichtung und Tragweite seiner geisteshistoriographischen 

Erneuerung eingewirkt hat und in ihr gleichsam gespeichert vorliegt. Wie er 

diese im Weiteren fortentwickelt hat, ist ebenso aufschlußreich wie Kerns 

ungewöhnliche Gelehrtenbiographie insgesamt, es gewährt charakteristische 

Einblicke in einen historiographischen Problem-Horizont, der sich auf große 

Teile der deutschsprachigen Mediävistik im früheren 20. Jahrhundert übertrug. 

Es lohnt sich, auszuholen und einige, mindestens die für Fritz Kern besonders 

bedeutsamen Themen hieraus wie ein ideengeschichtliches Leporello aufzu-

blättern, denn erst auf diese Weise rückt das Kernsche Anliegen in seinen 

eigentlichen Entdeckungskontext hinein.

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins

Offenkundig befand sich Fritz Kern, wie gesehen, an einem Scheideweg und 

versuchte entschlossen, als Glied einer neuen Epoche andere Pfade einzuschla-

gen als seine Lehrer. Dabei ging es für ihn um alles andere, als der Wissenschaft 

nun die Geistesgeschichte im Sinne einer zweckfreien Erneuerung schmackhaft 

zu machen. In seinem Projekt der Wissenschaft, das er von jetzt an verfolgen 

sollte, zielte er vielmehr darauf ab, einer akuten Verunsicherung Rechnung zu 

tragen, die ihn und viele jüngere Historiker belastete, manchem gar ein heute 

recht befremdliches Leiden an der Gegenwart verursachte. Eine Mehrzahl an 

Faktoren war dafür verantwortlich gewesen. Sie markieren die viel beschriebene 

Umwälzungsphase der Humanwissenschaften in den Jahren von etwa 1880 bis 

1930, die insbesondere in Deutschland geradezu um sich gegriffen und die 

historischen Wissenschaften in ihrer Zielausrichtung als Ganzes erfaßt hatte. Im 

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 41

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Zuge der Erschütterungen, die das verwissenschaftlichte historische Bewußtsein 

hier durchlaufen mußte, ergaben sich tiefgreifende und bis heute wirksame 

Neuordnungen und -ausrichtungen der Wissensgebiete. Sie umgaben Kern, und 

sie boten den breiteren Rahmen für seine mediävistischen Impulse.1

a) Die Industrialisierung als Rahmen für die Geschichtswissenschaft

Längst vor der Jahrhundertwende war die Belastbarkeit des überkommenen 

Paradigmas der professionellen Geschichtsschreibung an ihre Grenze geraten. 

Der historischen Weltdeutung, die über ein Jahrhundert hinweg selbstbewußt 

Leit- und Orientierungsfunktionen eingenommen hatte, war insbesondere im 

letzten Drittel des 19. Jahrhunderts ein Siegeszug des naturwissenschaftlichen 

Denkens an die Seite getreten, und das geschichtsfixierte Bildungsbürgertum 

befürchtete einen empfindlichenVerlust seiner Deutungskraft. Daß neue Fächer, 

etwa die Ingenieurausbildung, akademischen Rang zu beanspruchen begannen 

und sich in den Technischen Hochschulen als ebenrangige Institutionen 

etablierten, wirkte auf die bislang tonangebenden Geisteswissenschaften als 

Bedrohung ihres Wissenskanons, ja als Gefahr geistigen Verfalls. »Wir Kinder 

der achtziger Jahre des neunzehnten Jahrhunderts sind unter dem Zeichen der 

materialistischen Weltansicht geboren. Die gewaltigen Erfolge der Naturwissen-

schaften und die frisch voranschreitende Aufklärung alter Wahnvorstellungen 

überwältigten den philosophischen Geist«, erinnerte sich Kern an diese Atmo-

sphäre,2 stattdessen dominierten Darwinismus und Biologismus und fuhren die 

Naturwissenschaften rasant zu immer neuen Entdeckungen und Erfindungen 

fort. Dabei schien die menschliche Subjektqualität nicht allein in einem natur-

haften Evolutionsfluß zu zerrinnen. Andere, außerwissenschaftliche Umstände 

trugen zur Krisenanfälligkeit in den geschichtlichen Wissenschaften ebenso bei. 

Ihr an historischer Individualität, Staat, Nation, Heldengestalten und leise 

1 Ihre einzelnen Aspekte können nicht selbst zum Thema gemacht werden, auch 
wird die insb. seit O. G. Oexle, Geschichtswissenschaft im Zeichen des Histo-
rismus [1996], explosionsartig angestiegene Fachliteratur hierzu nur in Aus-
schnitten herangezogen; es geht eher um eine Veranschaulichung des relevanten 
historiographischen Wandels im Bezug auf Fritz Kern. Für den allgemeineren 
Zusammenhang H. Schnädelbach, Philosophie in Deutschland [1983], S. 79ff.; 
K. Nowak, Die ›antihistoristische Revolution‹ [1987]; und vgl. W. Hardtwig,
Die Krise des Geschichtsbewusstseins [2002]; A. Doering-Manteuffel, Mensch, 
Maschine, Zeit [2004]; oder O. G. Oexle, Krise des Historismus – Krise der 
Wirklichkeit [2007], ders., Macht und Grenzen [2014], S. 32–41.

2 Notiz v. 1929 (NL Kern, Autobiogr. / Nr. 27, s. bei L. Kern, Fritz Kern [1980], 
S. 139).

42 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


waltenden Ideenkräften orientiertes Leitbild wurde zeitgleich von gesellschaft-

lichen Wirklichkeiten erschüttert, die sich überschlagend wandelten: Das Kaiser-

reich war seit seinem Abschied vom Agrarstaat und den bereits explosionsgleich 

verlaufenen Gründerjahren nun irreversibel in die Epoche seiner Hochindus-

trialisierung eingetreten, die sich in atemberaubendem, revolutionsgleichem 

Tempo vollzog. Die Werteordnung der dem älteren Liberalismus entstam-

menden Bürgerkultur wurde mit unbekannten Lebensgewohnheiten und 

Herausforderungen konfrontiert – ungeahnte Konjunkturfluktuationen, scharfe 

Klassenkonflikte, die Auflösung vertrauter Weltbilder und das Auftauchen neuer 

und irritierender politischer Deutungssysteme warenTeile dieses Umbruchs. Die 

schmerzhaften Modernisierungserfahrungen begünstigten neue Modetrends 

gerade unter den Gebildeten, ihre starkenVorbehalte gegenüber der naturwissen-

schaftlichen Bemächtigung der Welt drückten dabei ein tiefes Unbehagen am 

scheinbar entseelten Leben in einer technischen Zivilisation aus.3 Suche nach 

Substanz in einer verflachten Gegenwart, Rückzug auf alte Idealismen unter 

diesen Vorzeichen, ja Reinigung des Geistes gehörten zu den populären Topoi, 

die epigonales Selbstgefühl und düstere Weltanschauung hervorbrachten und 

leicht zur sehnsüchtigen Rückschau auf eine gute alte Zeit verleiten konnten. 

Wenn der bekennende Rankeaner Hans Delbrück über diese wachsende Ver-

gangenheitssehnsucht eine noch heute unterhaltsame Glosse verfaßte,4 sahen 

andere weniger humoristisch auf ihre Gegenwart. Rudolf Eucken war hier der 

herausragende Intellektuelle, der angesichts des bedrohlichen Übergangs in eine 

technische Epoche die Wendung zur Innerlichkeit predigte und zunehmend das 

Lob von Kultur gegenüber bloßer Zivilisation pflegte.5 Zugleich formten sich 

3 Zum Kontext, der natürlich kein bloß deutscher war, neben anderen N. Stone,
Europe transformed 1878–1919 [1984]; A. Nitschke u. a., Jahrhundertwende 
[1990]; auch B. Besslich, Wege in den ›Kulturkrieg‹ [2000].

4 »Wir leben in einer bösen Zeit. Das ist gewiß. Mißmuth, Unzufriedenheit, 
Verfall, Auflösung allenthalben. (…) Die Zustände, das ist klar, sind allenthalben 
morsch, unbefriedigend, faul, gehen ihrem Untergang entgegen, oder sind 
wenigstens werth, ihm entgegenzugehen«, klagt er fröhlich (H. Delbrück, Die 
gute alte Zeit [1893], S. 1 f.) und macht genüßlich die Büchse der Geschichte auf: 
»Wenden wir, um einigen Trost zu finden, den Blick nach rückwärts und suchen 
uns ein Bild der guten, alten Zeit heraufzubeschwören, um aus der bösen 
Gegenwart zu flüchten (…) Wann war sie, die gute alte Zeit?« (S. 2) Munter 
quält er den Leser durch die Publizistik der vorangegangenen Jahrzehnte, um 
daraufhin immer weiter zurückzugehen, weil er das gute Alte nicht zu finden 
vermag, nur auf Klagen über eine bessere vorvergangene Zeit und dort auf die 
bessere noch frühere stößt. Hämisch resigniert er, es sei ihm »die gute alte Zeit 
nicht erschienen«, und fragt ketzerisch: »Sollten etwa unsere Nachkommen im 
20. Jahrhundert sie einmal im 19. suchen?« (S. 28).

5 R. Eucken, Die moralischen Triebkräfte im Leben der Gegenwart [1898], zu ihm 
B. Besslich, Wege in den ›Kulturkrieg‹ [2000], S. 64–79.

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 43

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


radikalisierende Deutungsmuster, die der kulturellen Entwurzelung eine völki-

sche Ur-Heimat gegenüberstellten und späterhin fatale Folgen zeitigten.6 Eine 

beängstigende Abwertung drohte insbesondere durch sich mechanisierende, ja 

verlierende Sozialbezüge in der neuen Welt: Das enorme Wachstum der alten 

Stadtstrukturen während der hochlaufenden Urbanisierung seit 1870, ihre 

Bevölkerung mit Menschen der industriellen Welt und die schichtspezifische 

Segregation ihrer Wohnviertel fungierten hier als symbolträchtige Bedrohungen 

überschaubarer Ordnung. Die Großstadt wurde zum Sammelbegriff einer 

Lebenswelt, in der Atomisierungs- und Rationalisierungsprozesse eine grenzen-

lose soziale Kategorie hervorgebracht hatten: die Masse.7 Die Implikationen, die 

die Vermassung des gesellschaftlichen Lebens auf das Individuum habe, wurden 

im späten Kaiserreich viel und erregt diskutiert, auch von deutschen Histori-

kern, sofern diese sich solchen Fragen öffneten;8 der bereits eingesessene Horror 

vor dem schon im 19. Jahrhundert gefürchteten Dilettantismus gewann hier-

durch eine erneuerte, schärfere Kontur.9 Wenn Fritz Kern an mehr als einer 

Stelle über das »geschichtslose Vordergrundsgewühl heutiger Großstadtdeut-

scher« klagt,10 zeigt auch er diese generationentypische Fixierung. Die neuartige 

6 F. Stern, Kulturpessimismus als politische Gefahr [1963], oder M. Ferrari 
Zumbini, Die Wurzeln des Bösen [2003].

7 Insb. G. Le Bon, Psychologie des foules [1895], und später T. Geiger, Die Masse 
und ihre Aktion [1926], oder J. Ortega y Gasset, La rebelión de las Masas 
[1930].

8 E. Bernheim, Persönlichkeit und Masse [1910], Sp. 964 f.: »Wie war es vor einem 
Jahrhundert (…) so ganz anders persönlich als heute! Da spannen und webten die 
Frauen noch im Hause und für das Haus«, nun hingegen schenke man »der 
Einzelproduktion gar kein Vertrauen mehr; es erscheint als Empfehlung, es dient 
zur Reklame, daß die Dinge massenhaft produziert und dargeboten werden. 
2000 Sonnenüberzieher, 5000 Strohhüte bietet uns die hauptstädtische Firma 
an«, stöhnt Bernheim beunruhigt und bleibt nicht bei Konsumgütern: auch 
»Monsterkonzerte werden angezeigt, 10.000 Schulkinder singen vor dem Kaiser« 
– sogar die Wissenschaft werde davon befallen: »Dutzende von Gelehrten und 
Künstlern verbinden sich zur Abfassung von Sammelwerken, Handbüchern, 
Enzyklopädien«; kurzum: »eines der größten Probleme der Gegenwart tritt uns 
darin entgegen«. Die Fixierung auf das Problem der Masse läßt sich bei zahl-
reichen Historikern bis in die Bundesrepublik hinein feststellen, dazu W. 
Schulze, Deutsche Geschichtswissenschaft nach 1945 [1989], S. 77–80.

9 W. Hardtwig, Die Krise des Geschichtsbewusstseins [2002].
10 Die »großen weltgeschichtlichen Lehren scheint das geschichtslose Vorder-

grundsgewühl heutiger Großstadtdeutscher verlernt zu haben. Sie wissen nicht 
mehr, daß von Luther und Schiller unsere Zukunft abhängt, sie denken, der 
Export nach Amerika und Rußland wird es schon machen«, klagte er nach dem 
Krieg in einem seiner vielen tagespolitischen Aufsätze über Geschichts- und 
Substanzverfall (F. Kern, Die unbußfertige Nation [1921], S. 195, s. auch 
B. Faulenbach, Die Historiker und die »Massengesellschaft« der Weimarer 
Republik [1988], S. 236); derartige Äußerungen Kerns sind zahllos.

44 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Problematisierung des Verhältnisses zwischen Individuum und Kollektiv führte 

auf der Ebene akademischer Verfachlichung insbesondere zum Ausbau der 

soziologischen Wissenschaft.11 Von ihren früheren Vertretern wurde für Kern 

vor allem Ferdinand Tönnies bedeutsam. In seinem Hauptwerk Gemeinschaft 
und Gesellschaft, unter dem Eindruck der Hochindustrialisierung verfaßt, 

beschreibt Tönnies die Entstehung der Moderne als einen Zersetzungsprozeß 

gemeinschaftlicher Bindungen:12 Menschliche Verhältnisse in der Gemeinschaft
würden, soTönnies, von Eintracht und Sitte gehalten, in denen der Mensch »mit 

seinem ganzen Gemüte« aufgehoben sei und sich stets als ein Ganzes erfahre.13

Der eingetretene Bedeutungsverlust organisch-normativer Bindungen habe 

jedoch zu den sozialpathologischen Fremdstrukturen einer Gesellschaft geführt. 

In ihr gebe es keine Sitte mehr, nur noch Konventionen, und eine Öffentlichkeit 

konstituiere Individuen, die in Isolation von-, ja Furcht voreinander stünden und 

verhüllte Feindschaft pflegten.14 Zwar dienen Tönnies beide Kategorien als 

analytische Kategorien, die sich nie ausschließlich verwirklichen, doch verfolgt 

er unmißverständlich den Wechsel zweier Zeitalter und hegt die leise Hoffnung 

auf eine Erneuerung gemeinschaftlicher Ideen. Auch Tönnies wurde das zweifel-

hafte Privileg zuteil, seine größte Popularität erst durch die eingebungsbegeis-

terten Übergriffe späterer Jahre zu erreichen.15 Er drückt aber, durchaus 

repräsentativ für die Gegenwartsdiagnosen aus den Entwicklungsjahren Fritz 

Kerns, eine Resignation aus, die sich stets aus der Rückschau auf eine viel 

vertrautere, doch verlorene Vergangenheit speist, in der Spezialisierung, Aus-

differenzierung und Dynamik noch Fremdworte gewesen sein mußten.

11 H.-J. Dahme, Der Verlust des Fortschrittsglaubens und die Verwissenschaftli-
chung der Soziologie [1988].

12 F. Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft [1912, Erstaufl. 1887], S. 5: »Gemein-
schaft ist das dauernde und echte Zusammenleben, Gesellschaft nur ein vorüber-
gehendes und scheinbares. Und dem ist es gemäß, daß Gemeinschaft selber als 
ein lebendiger Organismus, Gesellschaft als ein mechanisches Aggregat und 
Artefact verstanden werden soll«; vgl. insg. bei C. Bickel, Ferdinand Tönnies 
[1991].

13 F. Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft [1912], S. 304 – ihr Muster seien die 
Familienbande, besonders ausgeprägt finde man sie im Landleben vor.

14 Auf die Lebensform der Gesellschaft trifft der Nordfriese Tönnies im Moloch der 
Großstadt: »So ist Großstadt und gesellschaftlicher Zustand überhaupt das Ver-
derben und der Tod des Volkes« (ebd., S. 303).

15 Dazu D. Käsler, Erfolg eines Mißverständnisses? [1991], oder O. G. Oexle, Die 
Moderne und ihr Mittelalter [1997], 340–343.

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 45

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


b) Die Provokation der Kulturgeschichte

Den Kategorien der Historikerzunft kündigte sich in diesen Erschütterungen 

gleichsam ihr Ende an, noch während der fachwissenschaftliche und editorische 

Betrieb in seiner größten Blüte stand. Freilich führte dies nicht zu fertigen Neu-

Entwürfen. Von unterschiedlichen Seiten her wurden aber neuartige Modelle 

einer historiographischen Wissenschaft propagiert, die den Entwicklungen 

unübersehbar Tribut zu zollen versuchten, allerdings in der fehdegeneigten 

Kultur der damaligen Universitätswelt häufig aufs Heftigste bekämpft wurden. 

So war von mehreren Spielarten der frühen, teils außeruniversitären Kultur-

historie bereits seit 1850 der Kultur-Begriff als geschichtliche Ordnungskategorie 

propagiert und als den herkömmlichen Leitbegriffen ebenbürtig aufgeworfen 

worden.16 Dies wurde nicht allein von einer sich nun wissenschaftlich formie-

renden, zumeist geisteshistorisch ausgerichteten Kulturhistoriographie umzu-

setzen versucht.17 Es fand auch die vehemente Gegenwehr von Kerns Lehrer 

Dietrich Schäfer, der eine Abwertung der traditionellen politischen Geschichte, 

ja Ansätze einer demokratischen Gefahr witterte und kämpferisch für das 

historische Kontinuum des Staates focht – da »ohne staatliches Leben kein 

entwickeltes geschichtliches Bewußtsein und keine geschichtliche Arbeit« denk-

bar seien.18 In der damit losbrechenden Auseinandersetzung klangen erstmals 

die künftigen Spannungslinien der historischen Wissenschaften an, wurden 

jedoch nicht voll entwickelt.19 Vor allem Eberhard Gothein setzte demgegen-

über auf eine Umorientierung der Historiographie hin zu einer Vielheit von 

Kultursystemen und deren Integration in einer übergreifenden Synthese.20 Die 

16 In Fixierung auf Hegel und unter vor allem geschichtsphilosophischen Vor-
zeichen seinerzeit etwa F. Jodl, Die Culturgeschichtsschreibung [1878], und vgl. 
bei H. Schleier, Kulturgeschichte im 19. Jahrhundert [1997], S. 430–435.

17 Zu ihr, einem der Nährböden für die Geistesgeschichte der Jahre Fritz Kerns, vgl. 
den Abriß von S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 40–185; kritisch 
zu ihm G. Hübinger, Konzepte und Typen der Kulturgeschichte [1997], S. 139, 
er enthält jedoch entscheidende Aspekte auch für Kerns Emanzipation von der 
vorherrschenden Geschichtsschreibung.

18 »Völker, die zu einer staatlichen Entwicklung nicht gelangt sind, spielen auch in 
der Geschichtsschreibung keine Rolle«, so D. Schäfer, Das eigentliche Arbeits-
gebiet der Geschichte [1888], S. 22, die Aufgabe des Historikers, der »klärend 
einwirke auf das politische Urteil«, erkannte Schäfer ausdrücklich in einer 
apologetischen Sicherung des nationalstaatlichen Hochgefühls (S. 35); näher 
J. Ackermann, Die Geburt des modernen Propagandakrieges [2004], S. 99–108.

19 G. Oestreich, Die Fachhistorie und die Anfänge der sozialgeschichtlichen 
Forschung [1969], S. 326ff.; und insb. S. Haas, Historische Kulturforschung 
[1994], S. 100–107.

20 E. Gothein, Die Aufgaben der Kulturgeschichte [1889]; über die Gelehrtenge-
stalt Gothein M. Maurer, Eberhard Gothein [2007] (vgl. insb. S. 339–345, zur 

46 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Kontroverse zwischen beiden war indes nur eine Facette des vielgestaltigen 

Aufbruchs in den Geschichtswissenschaften. Neben die frühe Kulturgeschichte 

war seit etwa 1870 ein erstaunlicher Zuwachs an wirtschaftsgeschichtlicher 

Forschung getreten, die insbesondere aus den Reihen der historischen Schule 

der Nationalökonomie, etwa von Gustav Schmoller oder Karl Bücher betrieben 

wurde: Die Geschichte gesellschaftlicher Strukturen oder Verbände und die 

Entwicklung wirtschaftlich-sozialer Zustände insgesamt gerieten hier in den 

Blick und wurden als blinde Flächen der von Ranke geprägten Fachwissenschaft 

erkannt.21 In Ansätzen konnten sich dabei die Konturen einer Gesellschafts- und 

Sozialgeschichte abzeichnen, mit der die großen Gestalten verlassen und 

kollektive Strukturen sich zum Thema gewählt wurden, eine Tendenz, die eine 

nachhaltige Stütze aus den Reihen germanistischer Rechtshistoriker, insb. 

Maurer, Arnold oder Gierke, erhielt.22 Auf lange Sicht beförderte dies auch 

seinerseits die Emanzipation von der herrschenden juristischen Rechtsgeschichte
der germanistischen Klassiker-Generation, wenngleich das von den Protagonis-

ten selten thematisiert, möglicherweise nicht als erheblich erkannt wurde.23

Die gleichsam symbolische Kulmination erlebten diese nebeneinander verlau-

fenden Alternativ-Visionen bekanntlich in der erbitterten Auseinandersetzung 

um das Geschichtskonzept Karl Lamprechts, in welcher Georg von Below, ein 

weiterer Lehrer Kerns, als maßgeblicher Frontkämpfer wider die falsche Wissen-

schaft auftrat. Lamprecht hatte kurz nach der Gothein-Kontroverse die etablierte 

Zunft erneut und eingehender verworfen und stattdessen eine sog. kollekti-

vistische Geschichtsforschung eingefordert, insbesondere scharf den Rankeanis-

mus angegriffen. In vielsprechender Weise setzte er die politische Geschichts-

schreibung in der Folge Rankes mit der dominierenden, staatsrechtsbegrifflich 

arbeitenden Verfassungshistorie gleich, um sie beide mit dem Verdikt der 

Unergiebigkeit zu bedenken. Gerade die letztere könne wirklich wissenschaft-

lichen Rang nicht beanspruchen; Lamprecht klagte die ahistorische Begrifflich-

keit der jüngeren juristischen Verfassungsgeschichte explizit an. Hiermit meinte 

Karl Lamprecht, deren lediglich beschreibenden Ansatz bloßzustellen, womit er 

nicht zum Problem vordrang: »Das formale Kleid der Institution, bisher der 

bevorzugte, ja fast der einzige Gegenstand der Forschung« müsse als Seiten-

aspekt erkannt werden, an seine Stelle habe die Darstellung eines »permanenten 

Kontroverse mit Schäfer S. 123–129; R. Chickering, Karl Lamprecht [1993], 
S. 152 f.).

21 R. vom Bruch, Gustav Schmoller [1988], S. 231ff.
22 Dazu O. G. Oexle, Gierkes ›Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschaft‹ 

[1988], S. 202–206.
23 J. Liebrecht, Brunners Wissenschaft [2014], S. 169–174, 177 f. m. N.

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 47

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Flusses wirtschaftlicher, sozialer, rechtlicher Umformungen zu treten, deren 

jeweiliges Nebeneinander den Verfassungszustand einer bestimmten Zeit aus-

macht«. Sein Plädoyer geht dagegen auf eine am Entwicklungsgedanken ausge-

richtete Forschung auch der Rechts- und Verfassungsgeschichte: »An Stelle der 

juristischen Methode gelangt die morphologische Methode der Wirtschafts- und 

Sozialwissenschaften zur Herrschaft«.24 In nuce war damit in der Tat statt der 

üblichen Verfassungsnormengeschichte die Idee einer sozialgeschichtlich aufge-

stellten Verfassungshistoriographie verkündet, wenngleich Lamprecht diesen 

Ansatz umgehend und selbstgewiß unter seinen stürmischen Alternativentwür-

fen einer Deutschen Geschichte und den eigenenVorstellungen von Wissenschafts-

theorie begrub. Im Versuch, die prosperierenden Naturwissenschaften in die 

Historiographie zu integrieren, verfolgte er einen epochentypisch biologisti-

schen Evolutionismus, der sich in eigenwillige Verbindung mit seinem Ziel-

kriterium der kollektiven Seelenzustände begab und zu einer sozialpsychischen 

Kulturgeschichte des deutschen Volkes aufschwang.25 Lamprechts Provokation 

24 Zitate K. Lamprecht, Besprechung v. Inama-Sternegg [1895], S. 294 f.; dazu G. 
Oestreich, Die Fachhistorie und die Anfänge der sozialgeschichtlichen For-
schung [1969], S. 348 f. Lamprechts Vergleich von rankeanischer politischer 
Geschichte mit der konstitutionell-modernistischen Verfassungshistorie bei 
Waitz, die in den rechtskonstruktiv verfahrenden juristischen Methoden der 
jüngsten Zeit nur umso schädlichere Auswüchse erfahren habe, illustriert die 
Vereinbarkeit der geschichtlichen und juristischen Erkenntnisansätze vor dem 
Hintergrund ihres zeitgenössischen Sinnhorizonts (J. Liebrecht, Brunners Wis-
senschaft [2014], S. 269–275). Seine Einstufung beider als deskriptiv und statisch
(und der eigenen Methode als evolutionistisch und dynamisch) offenbart eine 
heute befremdliche Analyse, eine ähnliche Wahrnehmung setzte sich freilich 
unabhängig von seiner Person durch und fand sich zwei Jahrzehnte später 
ähnlich auch unter jüngeren Rechtshistorikern (L. M. Keppeler, Oswald Speng-
ler und die Jurisprudenz [2014], S. 207–216). Ein Impetus für Lamprecht, die 
juristisch-konstruktive Methode zu kritisieren, mag gewesen sein, daß ihm zuvor 
gerade rechtshistorische Begriffspfuscherei vorgeworfen worden war (bei G. v. 
Below, Besprechung Lamprecht [1889], S. 295).

25 Die Deutsche Geschichte und sein späteres Werk insgesamt ist durchzogen von der 
Frage nach den Seelenzuständen, womit Lamprecht durchaus eine empirische 
Struktur vorschwebte (siehe schon eben S. 35 Fn. 114; R. Chickering, Ein 
schwieriges Heldenleben [1991], S. 114 f., 119f.; S. Haas, Historische Kultur-
forschung [1994], S. 213ff.). Wie Mitstreiter Bernheim wollte er die »social-
psychischen Bedingungen methodisch ins Auge« fassen und nicht die »blassen 
Abstraktionen des Idealismus«, sondern jene Ideen thematisieren, die keine 
»Gespenster sind, an die man nach Belieben glaubt oder nicht glaubt, sondern 
höchst reale social-psychische Elemente, die studiert und wohl beachtet sein 
wollen« (zit. E. Bernheim, Lehrbuch der Historischen Methode [1889], S. 457, 
459 f.; wirtschaftliche Errungenschaften, Rechtsbücher oder staatliche Institutio-
nen als »Niederschlag seelischer Vorgänge« auch bei K. Lamprecht, Alte und 

48 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


konnte enorme Breitenwirkung entfalten, sie warf jedoch eher richtige Fragen 

auf als taugliche Antworten zu geben.26 In ihr finden sich, bezeichnend für die 

frühe Kulturgeschichte, zwar bereits das Konzept einer Typologie der Kulturzeit-

alter ausgestaltet, womit auch sie in der Entstehungsphase des sozialwissen-

schaftlichen Typus-Begriffs steht,27 ebenso bemerkenswerte erkenntnistheoreti-

sche Erwägungen.28 Für seine Konzeption gewann dies freilich weniger Wucht 

als die Nähe zur soziologischen Perspektive oder die Detailferne und Unausge-

gorenheit seiner Darstellungen selbst.29 Gerade letztere machte es den sich über 

ihn ergehenden Kritikern leicht zu verbergen, daß es sich im folgenden 

Methoden-Streit um ideologische Positionen drehte, vor allem die Abwehr der 

neue Richtungen [1896], S. 12). Gerade die ihm damit so zentrale Kategorie des 
kollektiven Bewußtseins entlehnte Lamprecht nicht allein bei Wundt, sondern 
auch aus der rechtshistorischen Germanistik, in der er insb. bei Maurer und bei 
Gierkes Gemeinbewußtsein fündig wurde (L. Schorn-Schütte, Karl Lamprecht 
[1984], S. 50 f., 59 f.; S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 43–46).

26 R. Chickering, Ein schwieriges Heldenleben [1991], S. 121–123. Zur enormen 
und zu Lebzeiten im Inland mißtrauisch beäugten Wirkung Lamprechts im 
Ausland, seinen engen Kontakten zu Henri Pirenne und vielen weiteren, denen 
er als Überwindung der Tradition Rankes galt, bei L. Schorn-Schütte, Karl 
Lamprecht [1984], S. 287ff.; R. Chickering, Karl Lamprecht [1993], S. 344ff.

27 Über die wachsende Typenbildung in der zeitgenössischen kulturgeschichtlichen 
Literatur, zunächst weniger aus epistemologischen Vorbehalten hervorgehend, 
vielmehr gewählt als neuer Zugriff angesichts der massenhaften Zunahme des 
Quellenmaterials, bei S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 379ff. Sie 
knüpfte an bereits verbreitete Typenbildungen, etwa bei Dilthey, an und konnte 
später, wie auch das methodische Vorbild der rechtswissenschaftlichen Konstruk-
tion, in die dann neukantianisch geprägte Typus-Lehre Max Webers einfließen. 
Eine reichhaltige sowohl rechtliche als auch sozialgeschichtliche Typologie 
existierte dabei schon bei Gierke (dazu O. G. Oexle, Gierkes ›Rechtsgeschichte 
der deutschen Genossenschaft‹ [1988], S. 206–209); den typischen Zugriff zur 
Bändigung des unübersehbaren Quellenreichtums kannten gerade die juristisch-
konstruktiv verfahrenden Rechtshistoriker jener Epoche ohnehin, und sie stell-
ten sich durchaus nicht bloß naiv-pragmatisch dazu (J. Liebrecht, Brunners 
Wissenschaft [2014], S. 156–161).

28 Hoch verbucht wird das, und die Person Lamprechts insgesamt, von solchen, die 
im Zentrum der Historiographiegeschichte die schrittweise Kristallisation histo-
rischer Methodik erkennen möchten und als goldenen Faden ihrer Betrachtung 
den Fortschritt von Theoriebildung wählen (so H. W. Blanke, Historiographie-
geschichte als Historik [1991], S. 440–451). Gern wurde Lamprecht zu einem 
verfemten Außenseiter stilisiert, so oft man in ihm den Urahn der westdeutschen 
historischen Sozialwissenschaft zu entdecken meinte, da er, wie man selbst, die 
Rankeaner habe überwinden wollen.

29 L. Schorn-Schütte, Karl Lamprecht [1988], S. 184 f. m. N.; R. Chickering, Ein 
schwieriges Heldenleben [1991], S. 116 f.; ders., Karl Lamprecht [1993], 
S. 108ff.; die Literatur zum Lamprecht-Streit ist uferlos.

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 49

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


sozialistischen Gefahr, für die der phantasiefreudige Innovator als Stellvertreter 

diente.30 Georg von Below war der am stärksten berüchtigte Kämpfer in den 

erbitterten Anwürfen und herben Beschimpfungen, die im Duell zu enden 

drohten, und er verfocht den Primat des Staatlichen sowie der staatsrechtsdog-

matischen Methode mit der üblichen Besessenheit.31

Das Mittelalter selbst hatte nicht im Zentrum dieser Debatten gestanden. Im 

Jahre 1906 aber, als Fritz Kern in Berlin seine Promotion einreichte, erhob sich 

ebendort ein paralleler Streit zur verfassungsgeschichtlichen Mediävistik, als 

Paul Sander eine provokante Habilitationsschrift vorlegte. In ihr wurde eine 

überfällige methodologische Veränderung der zu einseitig dogmatisierenden 

Forschung angemahnt und, gezeichnet von einem ersichtlich moderneren, 

soziologisch beeinflußten Selbstverständnis, die Erfassung der sozialen, kultu-

rellen und geistigen Vorbedingungen gefordert.32 Daß er insbesondere für das 

Mittelalter den Staatsbegriff infragestellte, führte zu verbissenem Widerstand 

von Dietrich Schäfer, seine methodischen Prämissen darüber hinaus zur ableh-

nenden, doch weitaus verfeinerten Reaktion Otto Gierkes sowie zum beiden 

entgegengestellten Votum Otto Hintzes.33 Ob sich die Geschichtswissenschaft 

künftig nicht kulturellen, sozialen oder gar psychologischen Einflüssen umfas-

send öffnen müsse, war tatsächlich eine der sensibelsten Fragen, denen der 

Student Kern begegnete. Wenig später nur sollte gerade er sie weiter voran-

treiben. Ähnlich wie Lamprecht, welcher der üblichen politischen Geschichts-

30 W. Hardtwig, Geschichtsreligion – Wissenschaft als Arbeit – Objektivität 
[1991], S. 13; R. Chickering, Karl Lamprecht [1993], S. 122ff., 397; 
H. Cymorek, Georg von Below [1998], S. 202.

31 Insb. G. v. Below, Besprechung Lamprecht [1889]; ders., Besprechung Lamp-
recht [1893]; ders., Die neue historische Methode [1898]. Lamprecht, egozent-
risch und wissenschaftlich kriegslüstern, war dabei nicht minder aggressiv (H. 
Cymorek, Georg von Below [1998], S. 193–198).

32 P. Sander, Feudalstaat und Bürgerliche Verfassung [1906].
33 Dem hohen Durchdringungsniveau der Jahrhundertwende begegnet man hier 

eher als in manchen quälenden Lamprecht-Polemiken, s. bei O. Gierke, Be-
sprechung Sander [1907], die nicht nur dessen Stellung zur konstruktiven 
Methode, sondern auch wichtige Teile seiner Konzeption von Begriffsgeschichte
enthält (S. 613 f., 618 f.; vgl. E.-W. Böckenförde, Die deutsche verfassungsge-
schichtliche Forschung [1961], S. 175; O. G. Oexle, Gierkes ›Rechtsgeschichte 
der deutschen Genossenschaft‹ [1988], S. 205 f.), und O. Hintze, Besprechung 
Sander [1907]; zum Ganzen auch G. Oestreich, Otto Hintzes Stellung zur 
Politikwissenschaft und Soziologie [1964], S. 39 f.; H. Cymorek, Georg von 
Below [1998], S. 120–122; E. Grothe, Zwischen Geschichte und Recht [2005], 
S. 85 f.; W. Neugebauer, Otto Hintze [2015], S. 257–261.

50 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


schreibung ihren künftigen Platz als Enkelin der Sage vorausgesagt hatte,34 suchte 

dabei auch Kern von Beginn an nach Wegen zu einer auf neue Weise wissen-

schaftlichen Kulturgeschichte. Karl Lamprechts Vorschläge selbst allerdings 

erschienen ihm, seinen Lehrern Below und Schäfer gleich, als »Homunkulus-

wissenschaft«, wie er, wohl repräsentativ für die neue Geistesgeschichtswelle 

nach 1900, befand.35

c) Verlust des Fortschrittsglaubens

Grundsätzlicher und tiefer als die konzeptionellen Historikergefechte des späten 

Kaiserreichs dürfte in ihm indes ein anderer Antrieb gewirkt haben, eine Art 

Beben, das, beschleunigt von der zeitgenössischen Philosophie, die professiona-

lisierte Geschichtsschreibung im späten 19. Jahrhundert sukzessive erfaßt hatte 

und umzupflügen begann. Fritz Kern stand mitten in der Krise des Historismus, 
die seit den kulturpessimistischen Strömungen des Gründerzeitalters eingesetzt 

hatte und über Jahrzehnte hinweg ihre Wirkung entfaltete. Sie nimmt sich 

heute wie der An- und Aufbruch der humanwissenschaftlichen Moderne insge-

samt aus, denn durch sie wurde, im Gleichschritt mit den gesellschaftlichen 

Umwälzungen, das geisteswissenschaftliche Orientierungsdilemma schlechthin 

aufgeworfen. Wohin konnte die unermeßliche, ja endlose Erweiterung des 

geschichtlichen Wissens-Horizontes führen, wenn zugleich ein absolutes und 

lenkendes Ziel dafür in der Lebenswelt zu entschwinden drohte? Den Fach-

wissenschaften war diese Frage naturgemäß fremd, denn die Problematik des 

historischen Relativismus war eine generelle, in ihr spiegelte sich »die allge-

meine heutige Rebellion gegen die Wissenschaft überhaupt« und »die Ent-

täuschung einer leidenden, dem intellektuellen Fortschritt nicht mehr trau-

enden Menschheit«.36 Doch mit einiger Verzögerung lenkte sie auch die 

verfachlichte Geschichtsschreibung auf die Folgen ihrer »grundsätzlichen Histo-

risierung alles unseres Denkens über den Menschen, seine Kultur und seine 

Werte«; so brachte dies bekanntlich später Ernst Troeltsch unter Verzicht auf die 

bisherigen Polemiken auf den Punkt37 und rief in der aufgewühlten Zwischen-

34 K. Lamprecht, Deutsche Geschichte IV [1894], S. 134.
35 F. Kern, Zur neuesten Literatur [1913], S. 604. Auch deren Hauptrepräsentant 

Meinecke lehnte Lamprecht ab, denn das »Beste in dem bisher positivistisch 
gefärbten Betriebe unserer Wissenschaft durfte nie und nimmer geopfert wer-
den«, F. Meinecke, Erlebtes in Freiburg [1944], S. 193 f.

36 E. Troeltsch, Die Krisis des Historismus [1922], S. 572 f.
37 Ders., Der Historismus und seine Probleme [1922], S. 102; hierzu O. G. Oexle,

»Historismus« [1986], S. 57–62; H.-G. Drescher, Ernst Troeltsch [1991], 

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 51

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


kriegszeit eine Lawine an Stellungnahmen hervor.38 Am Ausgang der Krise des 

Historismus hatte Schopenhauers und Nietzsches Verdikt über die selbstver-

gessen sammelnde und sich objektiv dünkende Leitwissenschaft der Geschichte 

gestanden – ihre Warnung vor »dem geistigen Vorgange, der hierdurch in der 

Seele des modernen Menschen herbeigeführt wird«:39 Historische Bildung sei 

eine nurmehr lebensferne und entschlußlose »gleichgültige Convention, eine 

klägliche Nachahmung oder selbst eine rohe Fratze« geworden, spottete Nietz-

sche und prangerte die »Übersättigung einer Zeit an Historie« als gefährlich und 

feindlich an,40 was sich seit den Orientierungsjahren Fritz Kerns zu einer 

grundstürzenden Verunsicherung auszuwachsen begann. Der Gedanke der 

Unendlichkeit nicht allein der Geschichte selbst, sondern auch der möglichen 

Zugänge zu ihr, tauchte gleichsam als drohender Abgrund auf und rückte 

immer näher heran, wovor bisher schon der Glaube an einen organischen 

Entwicklungszusammenhang als ordnendes Prinzip bewahrt hatte.41 Die von 

Nietzsche nachdrücklich postulierte Macht des Lebens, bewußt in den histori-

schen Erkenntnisprozeß einzugreifen und ihn sich dienstbar zu machen, trat als 

eine wissenschaftsskeptische, teils -feindliche Antwort hervor.42 Auch sie hatte 

bereits ihren Ausgangspunkt bei Schopenhauer, der die Unfähigkeit des Histori-

kers, zum Wesen der Dinge selbst vorzustoßen, gegeißelt und ins Lächerliche 

gezogen hatte, stattdessen der fundamentalen Macht des menschlichen Willens 

und einem individualistischen Vitalismus die Bahn wies. Geschichte könne 

keine Wissenschaft sein, denn »nirgends erkennt sie das Einzelne mittelst des 

S. 487–514; A. Wittkau, Historismus [1992], S. 149, zu Troeltschs Ausgang von 
Eucken S. 215 f.; insg. F. W. Graf, Einleitung [2008], S. 1–32.

38 Nur die bekanntesten darunter sind die glänzende Abhandlung von O. Hintze,
Troeltsch und die Probleme des Historismus [1927]; K. Heussi, Die Krisis des 
Historismus [1932]; oder F. Meinecke, Entstehung des Historismus I [1936]; 
eher erkenntnistheoretisch ausgerichtet dagegen K. Mannheim, Historismus 
[1924]; s. auch A. Wittkau, Historismus [1992], insb. S. 161–196, R. Laube,
Karl Mannheim und die Krise des Historismus [2004], S. 258–299, oder 
O. G. Oexle, Krise des Historismus – Krise der Wirklichkeit [2007], S. 89–101 
m. N.

39 F. Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben [1874], 
S. 267 f.: »Das historische Wissen strömt aus unversieglichen Quellen immer von 
Neuem hinzu und hinein (…). Jetzt regiert nicht mehr allein das Leben und 
bändigt das Wissen um die Vergangenheit: sondern alle Grenzpfähle sind 
umgerissen und alles was einmal war, stürzt auf den Menschen zu«.

40 Ebd., S. 269, 275, denn der »historische Sinn, wenn er ungebändigt waltet und 
alle seine Consequenzen zieht, entwurzelt die Zukunft, weil er Illusionen 
zerstört« (S. 291).

41 O. G. Oexle, Von Nietzsche zu Weber [1990], S. 81–83; J. Rüsen, Konfiguratio-
nen des Historismus [1993], S. 27 f.

42 J. Heinssen, Historismus und Kulturkritik [2003], S. 510ff.

52 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Allgemeinen, sondern muß das Einzelne unmittelbar fassen und so gleichsam 

auf dem Boden der Erfahrung fortkriechen; während die wirklichen Wissen-

schaften darüber schweben«. Dem Bestreben der Historiker, »die Weltgeschichte 

als ein planmäßiges Ganzes zu fassen, oder, wie sie es nennen, ›organisch zu 

konstruieren‹«, liege vielmehr »ein roher und platter Realismus zugrunde, der die 

Erscheinung für das Wesen an sich der Welt hält und vermeint, auf sie, auf ihre 

Gestalten und Vorgänge käme es an«. Worauf es indes wirklich ankomme, »liegt 

allein im Individuo, als die Richtung seines Willens«.43 Im Fin de siècle wurden 

diese scharfen Abweisungen nicht nur in gebildeten Kreisen allgemein bespro-

chen, sondern auch von den jüngeren Historikern auf- und angenommen. Bei 

unterschiedlichen Autoren läßt sich dies, verschieden nuanciert, ausmachen 

– ihre wissenschaftliche Bemühung an sich stand von Grund auf in Frage und 

war rechtfertigungsbedürftig geworden. Das Echo hierauf legte eine neue 

Qualität wissenschaftshistorischer und erkenntnistheoretischer Reflexion frei; 

in Reaktion auf die radikalen Polarisierungen entstanden nicht zuletzt Max 

Webers bekannte Grundschriften zu einer modernen, relativistisch ausgeform-

ten Kulturwissenschaft.44 Die Tiefe der Irritation wurde von etablierten Fach-

gelehrten vor 1900 kaum wahrgenommen – sofern die Kritik am historischen 

Bewußtsein überhaupt registriert wurde. Von Seiten der damaligen rechtshisto-

rischen Koryphäen existiert immerhin ein obiter dictum dazu, nicht verwunder-

lich von Otto Gierke: Der »krankhafte Pessimismus der Modephilosophie«, der 

Darwinismus und zumal Nihilismus erschienen ihm keiner Vertiefung würdig – 

denn sie seien nicht Regionen im »Reich des Wissens«, gehörten allenfalls in die 

»Vorhallen des Glaubens«.45

43 A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II [1859], S. 510–520 
(S. 511, 514 f.).

44 Insb. M. Weber, Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis [1904], bei dem die Idee von wissenschaftlicher Geschichtsschrei-
bung als reflektierter Sinngebung einer an sich chaotischen Welt ausgeführt 
wird, die indessen unter vielen Historikern nicht auf Begeisterung stieß. Weitere 
Stimmen aus der Soziologie des beginnenden Jahrhunderts ließen sich nennen, 
wie G. Simmel, Die Probleme der Geschichtsphilosphie [1905], und man kann 
diese vom Neukantianismus geprägten Jahre plastisch gar als die Achsenzeit 
moderner Humanwissenschaften verstehen (O. G. Oexle, Geschichte als Histo-
rische Kulturwissenschaft [1996], S. 15).

45 Zit. O. Gierke, Jugend und Altern im Recht [1879], S. 232, über Gierke insofern 
ebenfalls in F. Lewald, Gefühltes und Gedachtes [1900], S. 168. Felix Dahn, von 
der literaturwissenschaftlichen Kritik weitgehend geschnitten, kommentierte die 
zeitgleiche Modernisierung des Kulturlebens um die Jahrhundertwende eben-
falls ohne Begeisterung: »Auf euer »fin de siècle« / Reimt sich »Ekel« / Und 
»mene Tekel«« (F. Dahn, Gedichte [1912], S. 684).

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 53

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Fritz Kern hingegen formte seinen Sinn für die Aufgaben historischer Wissen-

schaft unter dem Eindruck der kulturpessimistischen Strömungen seiner Gegen-

wart aus. Die zersetzenden Kritiken Nietzsches und Schopenhauers waren ihm 

bestens geläufig, doch noch in weiterer Hinsicht war Kern im Pessimismus 

verankert, denn dessen populärster Philosoph Eduard von Hartmann diente 

auch ihm als Kompaß. Hartmann meinte, Schopenhauers Kontrastierung der 

verstandesmäßigen Vorstellung mit dem blinden Willen als weltbestimmenden 

Daseinsdrang überwunden zu haben. In seinem schnell populären Frühwerk 

Philosophie des Unbewußten beschrieb er einen sich in der Natur entfaltenden 

unbewußten Willen, der eine – ebenfalls unbewußte – Erkenntnis verfolge. Die 

Natur werde demnach von einer geheimen Zielhaftigkeit geführt, und diese 

wird für Hartmann verkörpert durch den Instinkt als ein zweckmäßiges Handeln 
ohne Bewußtsein der Zwecke, was ihm als ontologische Basis für seine »Metaphysik 

des Unbewußten« dient.46 Hartmann gelangte zu höchster Beliebtheit, wenn-

gleich nicht bei jedem.47 Sein Widersacher ist dabei leicht auszumachen, mit 

dem um sich greifenden Darwinismus drohte die Möglichkeit eines ziellosen 

Verlaufs der Natur- und Menschheitsgeschichte, wie sie in Deutschland vor 

allem von Ernst Haeckels biogenetischem Grundgesetz spekulativ überhöht ver-

fochten wurde.48 Eduard von Hartmann gehörte in Fritz Kerns Leben: 1909 

46 In ihr trifft er Feststellungen nicht allein zu deren »letzten Principien«, sondern 
selbst über das Unbewußte in den »selbstständigen [sic] Rückenmarks- und 
Ganglienfunktionen« (E. v. Hartmann, Philosophie des Unbewußten [1869], 
S. 39 f., 64 ff). Sein pessimistisches Manifest gibt Hartmann in der auf ihre Weise 
spannenden Schrift E. v. Hartmann, Zur Geschichte und Begründung des 
Pessimismus [1880], in der von der Erkenntnis ausgehend, »dass die Lustbilance 
der Welt negativ sei«, zwischen »Entrüstungs-« und »quietistischem Pessimis-
mus« oder »Miserabilismus« unterschieden wird.

47 »Wie kann man nur glauben, zum Glück geboren zu sein?«, soll sich darüber 
etwa der deutlich heroischer konditionierte Otto von Bismarck gewundert haben 
(bei C. v. Tiedemann, Sechs Jahre Chef der Reichskanzlei [1909], S. 14), und 
beißenden Spott goß Nietzsche über Hartmann aus: »Schalk aller Schalke, du 
sprichst das Sehnen der jetzigen Menschheit aus«; Hartmanns »Philosophie der 
unbewußten Ironie«, »über welche das ganze zeitgemässe Bildungs-Hefethum in 
blindes Entzücken und entzückte Tobsucht gerathen ist, weil es in diesen Sätzen 
seine eigene Rechtfertigung, und zwar seine Rechtfertigung im apokalyptischen 
Lichte zu lesen glaubte«, war für Nietzsche von eher parodistischem Charakter; 
nicht so für Hartmanns zahlreiche Leser, für welche dessen Weltanschauung 
zum Fluchtpunkt wurde. Vgl. F. Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil der 
Historie für das Leben [1874], S. 311ff., die Pessimismus-Debatte referiert 
J. Heinssen, Historismus und Kulturkritik [2003], S. 216–233; zu Hartmann 
ebd., S. 129–153, auch J.-C. Wolf, Eduard von Hartmann [2006]).

48 Dessen Modell der Entsprechung von Onto- und Phylogenese lieferte seit den 
1860er Jahren mit Berufung auf Darwins Naturforschungen eine für Furore 

54 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


heiratete er dessen jüngste Tochter Bertha, und ihm widerfuhr durch sie »das 

Glück, den größten Hegelerben jener Zeit (…) persönlich kennen zu lernen«. 

Der »einsame Bekämpfer des triumphierenden Materialismus« sollte Kerns 

weltanschauliche Grundorientierung erheblich prägen.49 Auch für ihn wurde 

der Darwinismus zum fesselnden Bezugspunkt und Gegenspieler, wie dies in 

seinen gesamten Arbeiten immer wieder hervortritt und er nicht müde wurde 

zu betonen. Zweiter Gewährsmann war ihm der Neovitalist Hans Driesch, 

dessen »reifende Einsichten (…) fördernd den Weg des eigenen Denkens« 

begleiteten50 und dieses in dessen vorderster Weichenstellung bestätigten: der 

alles bestimmenden Dichotomie von Materialismus und Spiritualismus.51 Die 

Stärke dieser perspektivischen Ausrichtung geht aus den fachwissenschaftlichen 

Schriften seiner frühen Jahre wenig hervor, läßt sich jedoch bei näherem 

Hinsehen erkennen,52 und sie begleitete schon seinen Entschluß zu einer 

neuen Geistesgeschichte des Mittelalters. Wie direkt ihn die pessimistisch-besorgte 

Gegenwartsdiagnose auf das Konzept einer Geistesgeschichte stoßen konnte, 

zeigt sich beispielhaft an einem wichtigen historiographischen Vorbild Kerns, 

am außergewöhnlichen Werk Jacob Burckhardts, das ihm zeitlebens vor Augen 

stand. Gerade in den Spätschriften war es ebenfalls von einer durch und durch 

dunklen Geschichtsvision her entworfen. Burckhardt war davon durchdrungen, 

daß die Entstehung der modernen Welt seit 1789 zu einer tiefen und unum-

kehrbaren Stillegung des menschlichen Geistes geführt habe und jede künftige 

Menschlichkeit akut gefährdet sei. Vor allem die hereinbrechende Industriali-

sierung zeugte für Burckhardt von der Eskalation der Triebstruktur im Men-

schen und führte zu einer Umzingelung des menschlichen Geistes durch 

sorgende Geschichtsinterpretation, s. später E. Haeckel, Die Welträthsel [1900], 
S. 195–216; auch J. Heinssen, Historismus und Kulturkritik [2003], S. 116–121.

49 Zitate NL Kern, Autobiogr. / Nr. 27 (1929), s. bei L. Kern, Fritz Kern [1980], 
S. 140. Nach dem Weltkrieg gab Kern einige Werke Hartmanns in zweiter 
Auflage heraus (E. v. Hartmann, Kategorienlehre [1923], ders., Das Problem des 
Lebens [1925]).

50 NL Kern, Autobiogr. / Nr. 27 (1929), s. bei L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 141. 
Driesch löste sich von seinem Lehrer Haeckel und versuchte, der Biologie mit 
seinem, gleichwohl an ihr fixierten, ganzheitlichen Vitalismus zu begegnen, der 
die dem Organischen im Gegensatz zum Mechanischen innewohnende Entele-
chie beweisen wollte; vgl. H. Driesch, Der Vitalismus als Geschichte und als 
Lehre [1905], ders., Wirklichkeitslehre [1917/1930], sowie ders., Mein System 
und sein Werdegang [1923], S. 52 f.

51 Die »materialistisch-naturwissenschaftliche Strömung« in Darwins Nachfolge 
habe »die Historiker, soweit sie ein methodisches Gewissen und eine quellen-
kritische Schulung besaßen«, ohnehin nicht überzeugen können (F. Kern, Die 
Anfänge der Weltgeschichte [1933], S. 11).

52 Deutlich etwa bei dems., Zur neuesten Literatur [1913].

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 55

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


zweckrationalisierte Vernunft, welche kraftlos sei, »die innere Dürftigkeit des 

wesentlichen materiellen Ziels« selber zu erkennen.53 Die Gegenwartserfahrung 

eines revolutionär beschleunigten Welt- und Wertewandels verstand er indessen 

als Herausforderung zu einer theoretischen Neubesinnung des historischen 

Denkens: Da ihm die organologische Entwicklungs- und Fortschrittsaxiomatik 

der historischen Schule verschlossen war, ersetzte er diese durch das anthropo-

logische Modell einer Universalgeschichte.54 Bereits Burckhardt richtete diese 

auch als Geistesgeschichte aus: Denn der katastrophale Verlauf der Weltge-

schichte folgte gerade aus der Übermacht geistiger Verfallsprozesse, die weder 

mit idealistischen noch mit auf subjektiver Intentionalität begrenzten Geist-

Kategorien erfaßt werden konnten. Er gelangte so zur Vision einer Weltgeschichte 
geistiger Dispositionen, mithin nichtbegriffen-unbewußter Bedingungsstruktu-

ren, als deren Niederschlag der ihm augenfällige Prozeß von zivilisatorischer 

Entfremdung allein beschrieben werden konnte.55

d) Intuition als Schlüssel

Hält man sich Burckhardts gewaltiges kulturphilosophisches Panorama vor 

Augen und vergleicht man damit die verschiedenen, geradezu aufgewühlten 

Entwürfe aus den Jahren Kerns, so wird das Dilemma der um die Jahrhundert-

wende nachwachsenden jüngeren Generation deutlich. In welch verwickelt-

engem Verhältnis zu den objektivistischen und idealistischen Erbschaften des 

19. Jahrhunderts Fritz Kern, ungeachtet aller Verehrung für die Burckhardt-

schen Schriften, stand, läßt sich plastisch an seinem Verstehensideal erkennen, 

das gerade in den eigenen Orientierungsjahren erstaunliche Popularität erreich-

te und diese über Jahrzehnte behalten sollte, der Intuition. Aus ihr ergab sich 

53 J. Burckhardt, Historische Fragmente [1869/1929], S. 474 f.; dazu F. Jaeger,
Bürgerliche Modernisierungskrise und historische Sinnbildung [1994], 
S. 135–141. Zum pessimistisch beeinflußten Mittelalter-Bild in Burckhardts 
Spätwerk für unseren Kontext aufschlußreich schon R. Stadelmann, Jacob 
Burckhardt und das Mittelalter [1930], S. 503ff., und vgl. O. G. Oexle, Das 
entzweite Mittelalter [1992], S. 16 f.

54 Damit wandte er sich der Geschichte nicht allein als Vergangenem zu, sondern 
hob, wie er viel beachtet formulierte, »das sich Wiederholende, Konstante, 
Typische als ein in uns Anklingendes und Verständliches« hervor, so 
J. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen [1905], S. 4.

55 Für Burckhardt selbst eine »gewissermaßen pathologisch« begründete Historio-
graphie (ebd.); hierzu W. Hardtwig, Geschichtsschreibung zwischen Alteuropa 
und moderner Welt [1974], S. 142–146, oder F. Jaeger, Bürgerliche Moder-
nisierungskrise und historische Sinnbildung [1994], S. 171 f. Über Nietzsches 
Bewunderung für Burckhardt bei J. Rattner, Nietzsche [2000], S. 248ff.

56 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Kerns konkreter Zugriff auf eine Geistesgeschichte des Mittelalters, und sie 

stellte ihm die probate Technik dar, auch in den Folgejahren zu neuen historio-

graphischen Ufern aufzubrechen. Die Intuitions-Methode des frühen Jahrhun-

derts konnte dabei an eine Reihe von Erkenntnislehren anknüpfen, allen voran 

an Wilhelm Dilthey, den sie für sich als Vordenker zu beanspruchen pflegte. Für 

die junge Geistesgeschichte bot sich in seinem Denken insbesondere eine Größe 

als verheißungsvolles Fundament an: Dem elementaren Verstehen hatte Dilthey 

das sog. höhere Verstehen gegenübergestellt. Mit ihm gelinge es dem Verstehen-

den, das Eigentliche eines vergangenen Lebenszusammenhangs durch ein Sich-

Hineindenken und -versetzen zu erschließen, geradezu nachzuschöpfen.56 In 

dieser Figur konnte ein gezielt teleologisches, auf das Ganze des sich ausdrü-

ckenden Erlebten hingewendetes historisches Verstehen seine theoretische Ver-

ortung finden – jenesVorgehen, von dem auch Fritz Kern auf selbstverständliche 

Weise Gebrauch macht, wenn er nach den wesentlichen Geistesschöpfungen fragt 

und jegliches Teil aus dem Ganzen erklären möchte. Die eigentliche Schubkraft 

bezog dieses Methodenideal indes nicht aus einer Philosophie, an die sich bereits 

Gelehrte wie Gierke oder Gothein angelehnt hatten. Versatzstücke weiterer 

philosophischer Strömungen inspirierten Kern, und neben ihm viele, zu 

nurmehr geschichtsseherisch zu nennender Kühnheit: Vor allem die neue 
Metaphysik des Franzosen Henri Bergson schob sich mit Jahrhundertbeginn 

neben, manchem sogar in die Diltheysche Lebensphilosophie und entfaltete 

eine enorme, ihrem gedanklichen Gehalt nicht immer dienliche Popularität. In 

ihrem Mittelpunkt stand die Suche nach einem Begriff der Zeit, der sich von der 

physikalisch abstrahierten Zeitgröße absetzen konnte. Die wahre, für Bergson 

die bewußte Zeit sei tatsächlich unfixiert, mit ihr halte ein nie abbrechender 

Fluß je wachsender Lebensprozesse statt, dessen Dauer gerade nicht teilbar, 

sondern einfach sei. Bergsons durée steht damit für eine Art außerbegrifflich 

erfahrene Kontinuität der Wahrnehmung, und der Weg, sie zu erfassen, eröffnet 

56 Dilthey hatte in seiner vom Lebensbegriff ausgehenden, dezidiert unspekulativen 
Kritik der historischen Vernunft das Erlebnis als alleinigen Schlüssel zum Verstehen 
vergangener geistiger Zusammenhänge erkannt. Historisches Verstehen könne 
nur als Nachvollzug geistiger Ausdrücke zu dem in ihnen gespeicherten Erlebten 
gelangen. Dieses Verstehen, das Dilthey mit Wollen, Fühlen, Vorstellen vergleicht, 
sei tatsächlich produktiv-schöpferische Auslegung, in ihr objektiviere sich das 
Leben selber, s. W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften [1883], 
S. 119 f., und ders., Der Aufbau der geschichtlichen Welt [1910], S. 146–160, 
dessen breiteste Wirkung nun mit Anbruch der neuen Geistesgeschichtswelle 
einsetzte; vgl. auch H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode [1990], S. 222–246: 
Dilthey denke am Ende die Erforschung der geschichtlichen Vergangenheit als 
Entzifferung, nicht als ihrerseits geschichtliche Erfahrung (S. 245).

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 57

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


sich lediglich über die nur schwer mitteilbare Intuition.57 Seine lebensphiloso-

phische Denkweise verkörperte weithin die Befreiung von einem spröden, im 

Materialismus treibenden Wissenschaftsideal und wurde begeistert aufgenom-

men. Bei ihrem Transfer in die laienphilosophische Garküche des beginnenden 

Jahrhunderts blieben jedoch weder Diltheys zunächst unmetaphysischer Aus-

gang vom Geist als Objektivierung des Lebens noch die spezifische Richtung der 

in Bergsons Philosophie gestellten Fragen erhalten. Vielmehr brachten »gewisse 

Zentralbegriffe Bergsons« den Deutschen glücklicherweise wieder die vergesse-

nen Inhalte des deutschen Idealismus nahe. Dies befand der Geschichtsphilo-

soph Erich Rothacker, dessen viel gelesene Darstellung als theoretisches Credo 

auch der Erneuerung Fritz Kerns gelten darf;58 ähnliche Einschätzungen tauch-

ten zahlreich auf, ob beim genannten Driesch, der sich stark auf Hartmann oder 

Bergson bezog,59 oder bei Hermann Keyserling.60 Ohne Berührungsangst zeigte 

sich auch Oswald Spenglers seit 1911 entstandener, »alternder Geist faustischer 

Kultur«, mit dem dieser zum vielleicht breitenwirksamsten Verkünder der 

Intuition wurde und darin nicht allein dem tief bewunderten Goethe folgte: 

»Nachfühlen, Anschauen, Vergleichen, die unmittelbare Gewißheit, die exakte 

sinnliche Phantasie«, so heißt es bei ihm, »das sind die Mittel der Geschichts-

57 H. Bergson, Essai sur les données immédiates de la conscience [1889; dt. Übers. 
1911]. Einem solchen intuitiven Erfahren entgegengesetzt ist in Bergsons scharf 
zweigeteilter Theorie das analytische Erfahren, das abstrahierend und zerlegend 
nur das Räumliche, das Vielfache erreiche; von ihm ausgehend sei wirkliche Zeit 
nie erfahrbar.

58 Kern war mit Rothacker befreundet; Zitat E. Rothacker, Einleitung in die 
Geisteswissenschaften [1920], S. 71. Ähnlich T. L. Haering, Hauptprobleme der 
Geschichtsphilosophie [1925], S. 66ff., der Kern später ebenfalls als geschichts-
philosophische Orientierung diente. Die Gegenposition verkörperten insbeson-
dere M. Weber, Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis [1904], S. 173 f., oder H. Rickert, Die Grenzen der naturwissen-
schaftlichen Begriffsbildung [1902/1929] (»Mit dem bloß ›intuitiven‹ Erfassen 
des unmittelbaren ›Lebens‹ ist wissenschaftlich noch nichts getan«, S. XIII), und 
dementsprechend auch O. Hintze, Troeltsch und die Probleme des Historismus 
[1927], S. 337ff. Als damalige Stimmen vgl. auch V. Kraft, Intuitives Verstehen 
in der Geschichtswissenschaft [1929], oder W. Goetz, Intuition in der Ge-
schichtswissenschaft [1935]. Erich Rothacker propagierte sein bergsoninspiriertes 
geschichtliches Verstehen noch lange, s. E. Rothacker / J. Thyssen, Intuition und 
Begriff [1963], zu ihm R. Stöwer, Erich Rothacker [2012], S. 87–94.

59 Zur »Frage nach dem Einen Ganzen«, die bei ihm in allumfassenden Dualismen 
ausmündet, H. Driesch, Wirklichkeitslehre [1917/1930], S. 164–322, siehe auch 
ders., Philosophische Gegenwartsfragen [1933], S. 2–28 über die Frage der 
Intuition, S. 103–142 erneut zur Ganzheit.

60 H. Keyserling, Reisetagebuch eines Philosophen [1919], S. 314.

58 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


forschung überhaupt. Es gibt keine anderen«.61 Es hob die große Welle der 

sogenannt philosophischen Geschichtsschreibung an, die nach historischen Ganz-

heitskausalitäten, Weltgeschehen und Erhellung suchte und schon vor dem 

Weltkrieg mit einem neu verstärkten Interesse an kultur- und universalge-

schichtlicher Überschau einherging.62 Ihre der Fachwissenschaft zugeneigte 

Seite hatte sie in der neuen Geistesgeschichtsströmung, die Fritz Kern in der 

Mediävistik so effektiv vorantrieb. Wenn auch sein ideen- und verfassungs-

historisches Meisterwerk aus der unmittelbaren Vorkriegszeit es nicht direkt 

verrät, so war er doch schon hier auf der Suche nach einer weisenden Geschichts-

schreibung gewesen.63 Sie sollte den eigentlichen Reiz seines wissenschaftlichen 

Abenteuers darstellen, und so verlegte er sich bald darauf auf eine weltan-

schaulich-philosophische Historienkonzeption. »Die jetzigen Menschen«, 

notierte er, »wollen von der Geschichte – soweit sie ihrer und nicht nur als 

Anekdoten-Neugier-Kramquelle gedenken – wieder Philosophisches: Wesen, 
Aufgabe, Entwicklung des Menschen«.64

61 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes [1919], S. 35; ihm zustimmend 
auch Kerns vormaliger Lehrer E. Meyer, Spenglers Untergang des Abendlandes 
[1924], Sp. 1763ff. (dazu A. Demandt, Eduard Meyer und Oswald Spengler 
[1990], S. 170–177). Bei Spengler finden sich ebenfalls die schroffen Dualismen 
von Kausalität und Schicksal, Erkennen und Erleben, Welt und Seele, Natur und 
Geschichte, die ähnlich auch Fritz Kern beschäftigten, »weil wir eben Bürger 
zweier Welten sind, Existenz und Substanz« (bei L. Kern, Fritz Kern [1980], 
S. 69 Fn. 180).

62 O. Hintze, Troeltsch und die Probleme des Historismus [1927], S. 323. Zu den 
neuen Trends »Ideengeschichte, die sog. Wesensschau und ähnliche Methoden« 
damals auch K. Heussi, Die Krisis des Historismus [1932], S. 89–102, zit. 104.

63 »Heranwachsend empfange ich nach vielen Hin und Her die gemäßesten 
Einflüsse aus dem meine Zeit beherrschenden Neukantianer- und Neuhegel-
ianertum, unvermeidlich werde ich ein Glied dieser geschichtlichen Epoche«, 
Notiz um 1916; und als ein solches suchte er nach einer neuen Geschichtsbe-
trachtung: »Als wir Jünglinge um die Jahrhundertwende in das wissenschaftliche 
Denken hereinwuchsen, wurde von unsern Lehrern, soweit sie nicht aktive 
Materialisten waren, uns ein auffälliger Verzicht auf Weltanschauung vorgelebt. 
Die Jugend empfand doch, daß es hier keine Neutralität geben könne. Wir 
wollten Farbe bekennen«, Notiz v. 1929 (NL Kern, Autobiogr. / Nr. 13 u. 27, s. bei 
L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 137, 139).

64 Es gelte, »das ›Ewige‹ und das ›Typische‹ herauszuholen« und »das Unvergäng-
liche in neuer Gestalt in uns aufzunehmen«, womit er Burckhardt paraphrasiert 
(Zitate in L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 29, 31, 43). Der »Gegenstand der 
Geschichte selbst als Ganzes« hatte Kern erst dazu bewogen, das Fach der 
Jurisprudenz vorzuziehen, bei NL Kern, Autobiogr. / Nr. 32 (nach 1929), ebd., 
S. 142.

1. In der Krise des geschichtlichen Bewußtseins 59

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


2. Öffnung und Entspezialisierung

Eben weil Kerns außergewöhnlich experimentelle Suche nach neuen, zeit-

adäquaten Formen historischen Orientierungswissens zwar schon seinem 

bekannten fachwissenschaftlich-mediävistischen opus magnum zu Gottesgna-

dentum und Widerstandsrecht vorauslag, selbst jedoch erst später vom Autor 

ganz Besitz ergriff, ist es für unsere Zwecke erhellend, die Genese des Univer-

salhistorikers Kern noch an jenen Publikationen abzulesen, in denen er mit 

einem Kulturmodell sein nun radikal umkonzipiertes Bild anschließend aus-

führte. Heute weitgehend vergessen, zeigt es viele zeittypische Momente, die die 

eben umrissenen Tendenzen aufnehmen, aber es belegt nicht weniger als Kerns 

Mediävistik auch die Originalität und Blickweite seines Urhebers.

a) Universalgeschichte

Die nationalpolitische Perspektive spielt in Kerns Neuentwurf keine Rolle 

mehr: »Die Gegenwart hat uns in eine Menschheitskrise hineingestellt, die 

den Rahmen sprengt, worin behaglichere Generationen Geschichte sahen«.65

Weil Kern ebenso ein eurozentrisches Ansetzen überwinden wollte, bilden das 

Strukturmoment seiner Universalgeschichte stattdessen Kulturstufen, die sich als 

Typenschichten je neu ineinanderlegen und in unterschiedlichsten Kulturräumen 

realisieren, sich also verschieden aktualisieren können. Nadelöhr für die Erarbei-

tung dieser Typik war die Frage nach den jede Schicht bestimmenden Weltan-
schauungen und den ihr eignenden Kulturschöpfungen, und mit Hilfe dieses 

Aspekts erkannte Kern drei verschiedene Kulturtypen: Grundkultur, Tiefkultur
und Hochkultur, von denen der letzte wiederum in einen Dreischritt zerfalle – die 

Kernsche Hochkultur besteht aus einer Herrenkultur, Erlösungskultur und Auf-
klärungskultur.66 Im Groben stand dieses Panorama von Beginn an fest und 

65 F. Kern, Der Beginn der Weltgeschichte [1953], S. 9.
66 Die rohe Form der Hochkultur zeige sich in der Herrenkultur: Ihre Errungenschaft 

liege in der Hierarchisierung von Macht und Organisation von Interessensphä-
ren, womit sie zumeist zu Ausschluß und Unterdrückung schwächerer Gruppen 
geführt habe. Die Ausrichtung auf Glück sei dagegen Grundzug und Verdienst 
der Erlösungskultur. Sie habe sich etwa in Indien ausgebildet als protestloser 
Kontrast zu einer starken Herrenkultur; auch durch das Abendland ziehe sie sich 
in Form des christlichen Heilsgedankens. Selbstbeschränkung und mystisch-
zurückgezogene Ergebenheit seien ihre eigentlichen Ausdrucksformen, und 
sobald sie mit institutionalisierten Strukturen in Verbindung trete, gerate sie 
in Spannung mit materiellen Interessen. In der Emanzipation von ihr bilde sich 
schließlich die Aufklärungskultur aus: seit der griechischen Antike werde ihr 
methodisches Fragen und das Naturforschen nach Maßgabe der Vernunft 

60 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


wurde beibehalten, wenn auch die Kulturstufen je nach Ausarbeitungsstadium 

seiner Theorie schwankten. Über Jahre hinweg erschloß Fritz Kern aus weltge-

schichtlich gestreutem Material diese Schichten unermüdlich neu und gelangte 

zu einem sich komplettierenden Entwurf der Menschheitsgeschichte. Seit 

seinen frühen Jahren hegte er den Plan; ausschließliche Aufmerksamkeit ver-

mochte er ihm erst jetzt zu widmen. Der angesehene Mediävist konnte eine 

Marburger Berufung für mittelalterliche Geschichte ablehnen und sich für 

seinen Wechsel nach Bonn 1922 den ersten deutschen Lehrstuhl für Universal-

geschichte und Geschichtsphilosophie ausbedingen.67 Mit diesen Ambitionen 

entfernte er sich ebenfalls vom Zentrum der nun triumphierenden Woge der 

Geistesgeschichte, für die er gleichsam keine Zeit mehr entbehren konnte. 

Stattdessen arbeitete er in Bonn in Vorlesungen sowie dem sich fortsetzenden 

›Weltgeschichtlichen Kolleg‹ an der Konkretisierung seiner Vision; er entwickel-

te hier enorme Vielseitigkeit und einen geradezu ungehemmten Universalis-

mus.68 Auch ihn warf zudem das Erlebnis des Ersten Weltkriegs auf die neueste 

Geschichte Deutschlands, und er betätigte sich nicht nur in zahlreichen zeitge-

schichtlich-politischen Analysen, sondern betreute in den Zwischenkriegsjahren 

auch eine ganze Reihe von Arbeiten zur jüngsten deutschen Geschichte.69 Die 

historische Aufgabe, ja Mission Kerns wuchs sich in dieser Zeit zu einem 

atemraubenden, allumfassenden Programm aus und hatte zur Folge, daß der 

mediävistische Innovator kaum noch auf dem Gebiet seiner Ausbildung tätig 

praktiziert. Über viele Jahrhunderte hinweg durch die Erlösungskultur unter-
drückt, habe diese Kulturschicht in der Gegenwart zur Sachkultur einer ato-
misierten Gesellschaft geführt, gehe überdies unheilvolle Symbiosen mit der 
Herrenkultur ein.Vgl. insb. F. Kern, Kulturenfolge [1927]; auch bei L. Kern, Fritz 
Kern [1980], S. 11–40; O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], 
S. 106–111.

67 Dieser sollte über Kerns Emeritierung hinaus freilich nicht fortbestehen, vgl. bei 
P. E. Hübinger, Das Historische Seminar [1963], S. 126ff. Kern hatte sich für 
Bonn entschieden, nachdem seine Hoffnungen auf einen Ruf nach Berlin 
enttäuscht worden waren (dazu H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 360; 
O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 72–74); zuvor war er 
bereits 1915 als Nachfolger Lamprechts in Leipzig im Gespräch gewesen 
(M. Middell, Weltgeschichtsschreibung II [2005], S. 435ff., 444; III [2005], 
S. 845 f.).

68 Franz Valjavec traf das in seinem Nachruf – Kern verkörpere einen Typus des 
Wissenschaftlers, der die Voraussetzungen zur Verwissenschaftlichung des Fachs 
im 19. Jahrhundert geschaffen habe (F. Valjavec, Fritz Kern [1951], S. 492). Ein 
solches, gewissermaßen verspätetes Wissensideal ist gerade unter Kulturhistori-
kern aufzufinden; M. Maurer, Eberhard Gothein [2007], zeichnet den ähnlich 
universalen und überholten Bildungsanspruch nach, der schon zuvor den älteren 
Gothein anfeuerte.

69 Vgl. bei O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 296–299.

2. Öffnung und Entspezialisierung 61

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


werden konnte. Eine Ausnahme, sozusagen ein Zwischenstop in der alten 

Wissenschaft, war sein Aufsatz über die deutsche mittelalterliche Politik des 
Römerzuges, der gewiß nicht zur großen geistesgeschichtlichen »Untersuchung 

über die Politik des Mittelalters« wurde, die sich Friedrich Meinecke im Sinne 

seiner eigenen Vision von Kern noch erhofft hatte.70 Tatsächlich trieben seinen 

Autor längst andere, dringendere Probleme um und versuchte er, mit der 

unausweichlichen Grenzüberschreitung hin zu anderen Disziplinen Ernst zu 

machen. Vor allem wandte sich Fritz Kern der Vor- und Frühgeschichte zu und 

suchte die Öffnung zu Ethnologie und Anthropologie. In sein universales Bild 

inkorporierte er nicht allein die schriftlosen Völker als terra incognita der 

Geschichtswissenschaft, er forschte selbst zu ihnen und trat in den Dialog mit 

Fritz Gräbner, Arnold Toynbee und vor allem Oswald Menghin.71 Für diese von 

der Grundkultur bestimmte Epoche prägte er den Sammelbegriff des Wild-
beutertums, der bis heute herangezogen wird.72 Nicht als Ethnologe schrieb 

Kern hier, sondern als Teilnehmer eines Universalgeschichtsdiskurses, der in 

diesen Jahren von verschiedenen Seiten aus lebhaft betrieben, von der histori-

schen Fachwissenshaft hingegen zumeist irritiert belächelt wurde. Seine Arbeit 

stellte sich in den Kontext verschiedener Kulturlehren, von denen sie sich 

absetzte. In Deutschland war schon lange zuvor von Kurt Breysig ein Stufenbau 
der Weltgeschichte entwickelt, von seinen Kollegen freilich zumeist mit Spott 

70 F. Kern, Der deutsche Staat und die Politik des Römerzuges [1928], zit. 
F. Meinecke, Idee der Staatsräson [1925], S. 34. Kerns Aufsatz hält sich in den 
Bahnen der früheren Räsonnements Kerns über herrscherliches Können und 
Versagen und läßt, von einigen spitzen Bemerkungen zu den Defiziten der 
deutschen Mediävistik abgesehen (S. 43), selbst keine nennenswert neuen Pers-
pektiven erkennen, befindet sich vielmehr auf Augenhöhe mit den damaligen 
aktualisierenden Politikgeschichten des Mittelalters. Zu Ehren Belows hatte 
Kern sich noch einmal auf einem mediävistischen Feld geäußert, »sowenig ich 
auch zu den Sonderfragen des Mittelalters allein wieder zurückkehren darf« 
(Fritz Kern an Heinrich Mitteis, Brief vom 20.09.1933, NL Mitteis).

71 O. Menghin, Weltgeschichte der Steinzeit [1931]; in Reaktion hierauf F. Kern,
Die Anfänge der Weltgeschichte [1933]; hiervon die überarbeitete Neuauflage,
Der Beginn der Weltgeschichte [1953], und deren englische Übersetzung ders.,
The Wildbooters [1960].

72 Vgl. bei F. Kern, Die Anfänge der Weltgeschichte [1933], S. 28; ders., Der 
Beginn der Weltgeschichte [1953], S. 68; aufgegriffen schon von O. Menghin,
Weltgeschichte der Steinzeit [1931], S. 492, und augenscheinlich bei 
R. Thurnwald, Die menschliche Gesellschaft I [1931], S. 33ff.; nach 1945 
adaptiert mit K. J. Narr, Handbuch der Urgeschichte [1966], S. 85, 169–171 
(ebd. R. Schott, Lebensweise, Wirtschaft und Gesellschaft einfacher Wildbeuter 
[1966]; oder J. Haekel, Geistiges Leben einfacher Wildbeuter [1966]).

62 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


bedacht worden.73 Anders als Kern gelang Breysig nie ein in der Fachhistorie 

verfangendes Werk, mit dem er seinen Erneuerungsimpuls wirkungsvoll umge-

setzt hätte, seine Schriften waren vielmehr, denen Lamprechts ähnlich, von 

hastiger Arbeitsweise und unsauberer Thesenbildung gezeichnet, was ihm eine 

lebenslängliche Randstellung eintrug.74 Später hatte Oswald Spengler seine um 

ein Vielfaches publikumswirksamere Gestaltenlehre der Kulturen präsentiert 

und im Bann Nietzsches vorhergesagt, die abendländische Kultur werde sich in 

Zivilisation auflösen und untergehen müssen,75 oder in den Jahren der Kern-

schen Universalgeschichte entwickelten Leo Frobenius, der späterhin weltweit 

berühmte Arnold Toynbee und viele andere ebenfalls Großvisionen, in denen 

häufig die schriftlosen, sog. primitiven Völker besondere Beachtung fanden.76

73 Ähnlich wie Lamprecht hatte Breysig zunächst die herrschende Historiographie 
infragegestellt und programmatisch die Alternative einer Sozialgeschichte auf-
geworfen, der sich die Verfassungsgeschichte unterzuordnen habe (K. Breysig,
Kulturgeschichte der Neuzeit I [1900], S. 8–50; dazu G. Oestreich, Die Fach-
historie und die Anfänge der sozialgeschichtlichen Forschung [1969], S. 359; 
U. Daniel, »Kultur« und »Gesellschaft« [1993], S. 85 f., 97; insb. B. vom Brocke,
Kurt Breysig [1971], S. 49–53), womit er kaum aufgenommen wurde.

74 Früh schon schwenkte Breysig auf eine gleichsam totale Kulturenlehre aus 
(K. Breysig, Der Stufen-Bau und die Gesetze der Welt-Geschichte [1905]), dabei 
richtete auch er sich auf die Urgeschichte (ders., Die Völker ewiger Urzeit 
[1907]). Noch stärker als sodann Kern versuchte Breysig von nun an das Geniale 
in sich stürmisch hervorzuzwingen, war dabei gleichfalls jeder skeptischen 
Erkenntnistheorie abgeneigt und von Stefan George oder Hans Driesch tief 
beeindruckt (G. Breysig, Kurt Breysig [1967], S. 80 f., 149). Insgesamt verfolgte 
er freilich ein sehr unterschiedliches Konzept: er sah Kulturzyklen sich in einem 
gewagten, spiralförmigen Bahnengewinde abwechseln und wollte die Kinetik der 
Bahnläufe menschlichen Geschehens ergründen (insb. ders., Der Weg der Mensch-
heit [1928], hierzu H. Böhme, Universalhistorische Entgrenzungen [2010], 
S. 173–193).

75 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes [1919], S. 43ff. (und siehe eben 
S. 59 Fn. 61). Möglicherweise war Spengler von Breysig beeinflußt, jedenfalls 
reklamierte dieser, vergebens, den enormen Widerhall des suggestiven Unter-
gangs des Abendlandes als Ideenklau (K. Breysig, Der Prophet des Untergangs 
[1920/1921], S. 262 f., 267; G. Breysig, Kurt Breysig [1967], S. 93). Große Teile 
von Spenglers Blick auf das weltweite Blühen und Sterben der großen Kultur-
organismen wichen dennoch stark ab; allemal dessen Prophetie mußte Breysig 
als intellektuell ehrenlos ablehnen.

76 L. Frobenius, Schicksalskunde im Sinne des Kulturwerdens [1932]; A. Toynbee,
A Study of History [1934–1959]. Zum Kontext W. Hardtwig, Die Krise des 
Geschichtsbewusstseins [2002]; für einen Überblick über die zahlreichen weite-
ren Universalgeschichtsentwürfe s. E. Schulin, Traditionskritik [1979], S. 163ff., 
oder J. Osterhammel, Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats [2001], 
S. 170–177, auch zur Mißbilligung durch die Fachhistoriker: Niemandem hätten 
die »historiographischen Inquisitoren des 20. Jahrhunderts schlimmer mitge-

2. Öffnung und Entspezialisierung 63

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Die Kritik Kerns an Spenglers und Toynbees Unternehmen, Universalgeschichte 

als organisches Wachsen und Absterben zyklisch aufeinander folgender Kultu-

ren zu begreifen,77 zeigt das zentrale Anliegen seiner Kulturtypik: Es ging ihm 

darum, eine sinnhafte Ordnung im »einmaligen großen Verlauf« der Geschichte 

herauszuarbeiten – jene wahre »Historia perennis der menschlichen Sub-

stanz«,78 die Mittelalter wie Gegenwart, desgleichen Ur- oder Frühgeschichte 

in einer einheitlichen, einsichtigen geistigen Struktur auffangen konnte. Die 

Herausforderung war dabei dieselbe seiner Gegenüber: Wie konnten wenige 

triftige Gründe für den unermeßlich vielfältigen Kulturwandel gefunden und 

die Kulturtypen in eine überzeugende Anordnung gebracht werden, die am 

historischen Material bestand und nicht allein Niederschlag seiner Betrachter-

perspektive war? Gerade sein Bestreben, die Standortproblematik zu überwin-

den, führte Kern immer tiefer in allgemeine Durchdringungen des historischen 

Werdens überhaupt. Was diese geschichtsphilosophischenVersuche, lediglich in 

Fragmenten überliefert, kennzeichnet, ist eine holzschnittartige Plastizität, die 

in späteren Jahren, mit seiner Hinwendung zu einer Art Privatontologie, in 

emphatische Seinsannahmen und zahllose Dialektiken einbrechen sollte.79 Sein 

Denken weist starke Spuren der Schriften von Hans Driesch auf, war weniger 

neoidealistisch, als vielmehr einer Art Spiritualismus verpflichtet, der für die 

Bedingungen der Moderne ergründet und geschichtsphilosophisch versichert zu 

sein ansetzte. Offenbar aber führte dieser auch ihn selbst nicht zu einer, wie 

ersehnt, schlüssigen Welterklärung, und durchsetzt vom regelrechten Staub 

aufgewühlter Kategorien fand seine Sinnsuche keinen wirklichen Neuanstoß.

b) Rassegeschichte

Bei dieser Wachheit und Neigung zum Experimentellen verwundert es nicht, 

daß Kern sich in den späteren 20er Jahren auch der an Boden gewinnenden 

Rasseforschung zuwandte und eine Ergänzung ihrer bisherigen Darstellungen 

durch eine solidere rassengeschichtliche Perspektive anging, die vor verengtem 

Umgang mit der Thematik bewahren sollte. Mit einem Buch und mehreren 

Aufsätzen machte er sich hier bald einen Namen als Rassenkundler, mit denen 

spielt als den Universalhistorikern«, obgleich diese eine in den Jahren der 
Völkerbundepoche doch naheliegende Reflexionsform suchten.

77 F. Kern, Die Lehren der Kulturgeschichte [1952], S. 12 f.; vgl. auch bei 
A. Toynbee, Studie zur Weltgeschichte [1949], S. 265.

78 F. Kern, Die Lehren der Kulturgeschichte [1952], S. 12 f.
79 Kern suchte nach einem Systemplan des Seins und des Denkens, der vom 

Gegensatzpaar Geist und Stoff geprägt, dabei kaum mit dem Gespräch der 

64 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


er die junge und aufstrebende Disziplin in sein Panorama ebenfalls einzuver-

leiben suchte.80 Trotz umfangreicher Aufarbeitungen bestand seine Eigenleis-

tung hier, von einigen Neuzuordnungen abgesehen, eher in der Synthese und 

dem Versuch, endlich eine historische Anbindung des virulenten Rassediskurses 

durchzusetzen und die Rassegeschichte in die allgemeine Kulturkreislehre ein- 

und der Kulturgeschichte zuzuordnen.81 Es waren Neu- und Wißbegierde, die 

ihn in diese Debatte getrieben hatten, keine Anbiederung an den wachsenden 

Radikalismus, und sie blieben selbst lebendig, als sie von den politischen 

Ereignissen der Gegenwart überholt wurden. Schnittmengen zum völkischen 

Diskurs bestanden bereits in den zwanziger Jahren,82 und man muß ihm wie 

vielen vorwerfen, sich hier zu leicht dem Zeitgeist ausgeliefert zu haben,83

wenngleich ihm die Dimensionen der kommenden politischen Umsetzung des 

Rassedenkens kaum vorhersehbar waren. Ein Träger der rassistischen Aufhei-

zung jener Jahre war auch er, aber keineswegs ein Protagonist des national-

professionellen Philosophie verbunden war, vgl. bei bei L. Kern, Fritz Kern 
[1980], S. 55ff.

80 Es sei darüber hinaus »die allgemeine Aufmerksamkeit heute auf die rassischen 
Grundlagen des Volkstums hingelenkt und verlangt (…) auch von der Ge-
schichtsforschung eine Stellungnahme«; dabei locken Kern auch hier die Geistes-
haltungen: »Indes verfügt die Wissenschaft über keine Methoden, um die 
wechselseitige Bedingtheit seelischleiblicher Rassezüge genau und objektiv fest-
zustellen«, und er räumt ein: »Mit Zögern betritt der Historiker dieses Gebiet, 
dessen Anziehungskraft so groß ist wie seine Fehlerquellen« (F. Kern, Stamm-
baum und Artbild [1927], S. 2). Kern fackelt aber nicht und schildert dennoch 
eingehend die seelischen Züge und Qualitäten der Rassetypen. Er greift dabei, 
wie verbreitet, auf Abbildungen von Beispielen zurück, wobei er kurioser- doch 
nicht erstaunlicherweise auch hier sich gern auf je besonders berühmte Figuren 
bezieht, die ihm repräsentativ erscheinen. Das Werk ist um eine synthetische 
Verflechtung rassetypologischer Einordnungen mit seinem eigenen Kulturtypen-
bild bemüht, und es wurde wohlwollend angenommen, vgl. F. Schilling,
Besprechung Kern [1927], sehr angetan O. Menghin, Weltgeschichte der Stein-
zeit [1931], S. 580ff. Insbesondere vertieft er in ihm die Spezifika des dalischen 
Typus, den er als sechste deutsche »Unterrasse« etablieren will (F. Kern, Stamm-
baum und Artbild [1927], S. 57ff.); zu diesen Arbeiten vgl. S. Haas, Historische 
Kulturforschung [1994], S. 280–282; O. Schillings, Vom Bourgeois zum Cito-
yen [2001], S. 117–122.

81 F. Kern, Zur Entwicklung der Kulturgeschichte [1929], S. 6 f.
82 Ansätze dazu etwa bei dems., Vom deutschen Volkscharakter [1922], wenngleich 

sie bei Kern nie bestimmend wurden.
83 S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 282. Dazu gab Kern selbst 

Anlaß, wenn er die nordische Rasse in die Nähe der Herrenkultur setzte, die 
ostbaltische hingegen ihr gegenüberstellte und ähnliche weitere Zuordnungen 
traf. Kern habe hier »in verhängnisvoller Weise die empirische Quellenforschung 
und -interpretation« durchbrochen, urteilt darüber H. Schleier, Die bürgerliche 

2. Öffnung und Entspezialisierung 65

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


sozialistischen Rassenwahns. Seine Sicht widersprach tatsächlich den Vorgaben 

der nationalsozialistischen Ideologie, und so sah er sich nach der Machter-

greifung schnell angefochten wegen einer Auffassung, von der er nicht abwei-

chen wollte.84

c) Das Mittelalter und seine Erlösungskultur

Seit den frühen 20er Jahren stand der Mediävist so nicht allein weitab vom 

früheren Spezialgebiet, sondern befand sich auch zunehmend in der wissen-

schaftlichen Peripherie – ein bezeichnender Weg für viele der geistreichsten und 

besonders erneuerungsfreudigen Historiker seiner Generation. Dennoch blieb 

das Mittelalter für ihn die Seele und in seiner Konzeption die Herzkammer der 

Universalgeschichte. Die Einflüsse der sich erregt ablösenden intellektuellen 

Moden in der Zwischenkriegszeit begünstigten dies, insbesondere jene Zeit-

strömung, die nun als breit diskutierte Wiedergeburt des Mittelalters durch das 

Feuilleton geisterte. Sie ging einerseits auf Anregungen aus der Kunsthistorio-

graphie zurück, in der während des späteren 19. Jahrhunderts eine massive 

Fixierung auf die Renaissance verbreitet gewesen war, die jedoch seit etwa 1910 

verstärkt von einer Begeisterung für Werte und Vorzüge des einheitsverankerten 

mittelalterlichen Weltbildes abgelöst wurde.85 An dieser Tendenz hatte Kern 

selbst Anteil gehabt, indem er sowohl in seinen Dante-Schriften als auch im 

Verlauf von Gottesgnadentum und Widerstandsrecht oder in Recht und Verfassung 
im Mittelalter immer wieder nach dem eigentlich Mittelalterlichen fragte. Mit dem 

traumatisch erlebten Ausgang des Krieges und dem ungeliebten Eintritt in die 

Epoche der Wirklichkeit gewordenen Herrschaft der Massen trat dieses Interesse 

andererseits nach 1918 bei vielen, schärfer und noch akuter, hervor. Aus diesen 

Jahren stammen nachgerade sehnsüchtige Rückbesinnungen auf eine reine, ja 

deutsche Geschichtsschreibung der Weimarer Republik [1975], S. 251, wobei 
dies, wie gesehen, kein proprium seiner Rassegeschichte ist.

84 H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 369. Kern insistierte auf seinem rassege-
schichtlichen, nicht biologischen Weg: »Die reiche Vielfalt der geschichtsbil-
denden Kräfte verschwindet für den, der nur noch alles durch eine Rassenbrille 
sehen kann«, hier sei es unsinnig, nach ›reinen Rassenmenschen‹ zu suchen: 
»Was ist eigentlich der ungeheure Rest? Alles Bastarde, oder etwa Neues? 
Verpfuschte Menschen oder in der Mehrzahl gute Deutsche und wertvolle 
Erdenbürger?«, so in F. Kern, ›Die Deutschen Rassen. Gesichertes und Fragliches 
aus ihrer Geschichte‹, Vorlesungstyposkript von 1934 (NL Kern).

85 Über den Kontext, insb. zu W. Worringer, Formprobleme der Gotik [1912], 
sowie zum bereits vom Kriegsbeginn gezeichneten R. Benz, Die Renaissance, das 
Verhängnis der deutschen Kultur [1915], S. 36–40, näher bei B. Schlüter,
Explodierende Altertümlichkeit [2011], S. 38–47, 50–52.

66 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


innige Epoche, in der Maßstäbe und Leitung, teils Ordnung und Führung, im 

Einklang mit den ursprünglichsten Bedürfnissen des Menschen gestanden zu 

haben schienen.86 Diese Beschwörungen griffen die Standards des längst 

bestehenden Gegenwartsdiskurses auf, doch wurde jetzt »der besorgte Ruf nach 

einem neuen Mittelalter« immer lauter, denn die Macht von Aufklärung, 

Technik und Republik »hatte zwar das Individuum befreit, aber sie vergröberte 

die Persönlichkeit in ihrer atomisierten Gesellschaft und kapitalistischen Wirt-

schaft, in der weltanschaulichen Vormacht des wissenschaftlichen Positivismus 

und seiner gewaltigen Nutzanwendung«.87 Unübersehbar näherte man sich der 

mittelalterlichen Epoche nach 1918 »mit innerlicherem Verständnis« an als 

zuvor.88 Besonders prägnant und in diesem Sinne zweifelsohne innerlich wurde 

die Gedankenwelt des Mittelalters in einer 1922 erschienenen Schrift Paul 

Ludwig Landsbergs vorgetragen, die in kurzer Folge mehrere Auflagen erlebte; 

ihr Autor war der nur 21jährige Sohn des Rechtshistorikers Ernst Landsberg. 

Auch sie bezog sich »weniger auf einen bestimmten Zeitraum«,89 sondern auf 

ein gleichsam begriffliches Mittelalter, und es ist unvorstellbar, daß dem Dante-

Liebhaber Landsberg die souveräne Abhandlung Kerns zum mittelalterlichen 

Recht nicht als Impuls bei der Ausarbeitung seiner schwärmerischen Elegie 

gedient hat. Freilich stimmte er eine andere Tonart an, wenn er nun und mit 

großer Wirkung das »Liebeswort Mittelalter« beschwor und ein Panorama »des 

Ewigen im Mittelalter mit seiner Sinnbeziehung auf die geistigen Zustände der 

Gegenwart« entwarf.90 Landsberg war nicht der einzige Verehrer des pietät-

vollen Mittelalters. Zahlreiche Neuausgaben brachten mittelalterliche Quellen 

einem breiten Publikum nahe, vorzugsweise Editionen mystischer Texte, mittel-

86 Zum Folgenden insg. O. G. Oexle, Das Mittelalter und das Unbehagen an der 
Moderne [1992], auch ders., Die Moderne und ihr Mittelalter [1997], 339–348; 
über die parallele Strömung in der Literaturwissenschaft U. Wyss, Mediävistik als 
Krisenerfahrung [1992].

87 F. Kern, Kulturenfolge [1927], S. 15.
88 Es hatte »das Mittelalter nicht mehr unter den Vorurteilen zu leiden, denen es 

früher unterworfen war. Man naht ihm heute mit innerlicherem Verständnis« 
(W. Andreas, Deutschland vor der Reformation [1932], S. 3).

89 P. L. Landsberg, Die Welt des Mittelalters und wir [1922], S. 7.
90 Ebd., S. 11 f. Seine philosophische Schau dieses Ewigen, an das der mittelalter-

liche Mensch glühend gekettet gewesen sei und das »uns so bitter nottut«, setzte 
sich neben anderen von der unakzeptablen Geschichtsdiagnose Spenglers ab: 
»Die abgeschmackte Zeitdienerei eines Spengler etwa ist nur die Karikatur eines 
allgemeinen modernen Fehlers, des Denkens, das nach der Geschichte statt nach 
dem Sein primär fragt« (S. 16), wobei ihm eigentlich das nihilistische Moment 
in Spenglers Dekadenzprognose mißfiel. Hatte doch auch dieser gewußt: »Jede 
echte Geschichtsbetrachtung ist echte Philosophie – oder bloße Ameisenarbeit« 
(O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes [1919], S. 57).

2. Öffnung und Entspezialisierung 67

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


alterlicher Kunst oder Literatur »und andere ›menschliche Dokumente‹, die den 

Leser in der Phantasie unmittelbar in das Reich der Vergangenheit hinüber-

tragen«, und sie wurden ausgewertet durch rasch erscheinende Schriften, die 

ähnlich wie zuvor Kern »den sich dort dokumentierenden ›mittelalterlichen 

Geist‹ zu fassen, das Überpersönliche zu rekonstruieren« unternahmen.91 Aus 

dem Umfeld des George-Kreises gab es Schriften in diese Richtung,92 und in 

etlichen literarischen Werken dieser Epoche ist das Mittelalter als Leitbezug 

ebenfalls unübersehbar.93 Stets war man der Dichotomie von Gemeinschaft und 
Gesellschaft verpflichtet und auf der Suche nach philosophischer Schau. Ein 

Zentrum dieses Milieus war die Universität Köln, nahe der Wirkungsstätte 

Kerns, an der eine überragende Lehrerfigur, der Philosoph Max Scheler von 

großem Einfluß war. Daß ein so neugieriger Gelehrter wie Fritz Kern von dessen 

Umfeld angezogen wurde, kann nicht verwundern. Nicht ohne Grund vertiefte 

sich Kerns Sicht auf das eine begriffliche Mittelalter im Zeichen der von Scheler 

wieder erneuerten Realismus / Nominalismus-Alternative; mit Erich Rothacker 

und Josef Schumpeter etwa initiierte Kern eine gemeinsam, teils auch mit Ernst 

Robert Curtius geleitete ›Philosophisch-soziologische Arbeitsgemeinschaft‹,94

91 Zitate P. E. Schramm, Über unser Verhältnis zum Mittelalter [1923], S. 317; der 
Aufsatz, eine der ersten Arbeiten Schramms, ist ein interessantes Dokument 
hierzu (näher D. Thimme, Percy Ernst Schramm [2006], S. 145–158). Ganz auf 
das Religiöse im Mittelalter ausgerichtet und innig empfindend dagegen 
P.T. Hoffmann, Der mittelalterliche Mensch [1922], einen Eindruck zur to-
benden Mittelalter-Debatte gibt auch G. Salomon, Das Mittelalter [1922]. Zu 
H. Schmalenbach, Das Mittelalter [1926], und dem interessanten Beispiel Paul 
Honigheims (insb. dessen Beiträge in M. Scheler, Versuche zu einer Soziologie 
des Wissens [1924]) näher O. G. Oexle, Das Mittelalter und das Unbehagen an 
der Moderne [1992], S. 147–154, Hermann Hesse hatte Landsbergs Schrift 
begeistert empfohlen (ebd., S. 152).

92 W. von der Steinen, Vom heiligen Geist des Mittelalters [1926]. Freilich fand 
hier die Betrachtung eines Zeitalters und dessen Geistes im Grunde kein ge-
steigertes Interesse, vielmehr war das betont eigen-verfremdende Erlebnis histori-
scher Überlieferung im George-Geist das Ziel (W. C. Schneider, »Heilige und 
Helden des Mittelalters« [2004], insb. S. 200ff.). Das Heroische der großen Gestalt
an sich durchzieht demgemäß die berühmte Schrift von E. Kantorowicz, Kaiser 
Friedrich der Zweite [1927], und auch die vieldiskutierte Rede dess., Grenzen, 
Möglichkeiten und Aufgaben der Darstellung mittelalterlicher Geschichte 
[1930], geht nicht auf das Mittelalter oder dessen Denken selbst ein, sondern 
ist ganz um Mythos, Genius der Nation und die eigene erhebende Schülerschaft 
zum liebsten Meister zentriert (E. Grünewald, Ernst Kantorowicz und Stefan 
George [1982], S. 90–101, auch B. Schlüter, Explodierende Altertümlichkeit 
[2011], S. 285–307, J. Gudian, Ernst Kantorowicz [2014], S. 72–77; und vgl. den 
Rückblick von G. B. Ladner, Erinnerungen [1994], S. 29, 32ff.).

93 B. Schlüter, Explodierende Altertümlichkeit [2011].
94 H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 366.

68 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


und der junge Paul Ludwig Landsberg war einer der engagiertesten Teilnehmer 

an diesen öffentlichen Diskussionsrunden.95 Kerns eigene Haltung zu den 

aufgeregten Mittelalter-Debatten war hingegen ambivalent. Natürlich stand er 

der Retrospektive Landsbergs nicht ohne Anteilnahme gegenüber; das ewige 
Mittelalter als Leitbild spiritueller Vervollkommnung schwebte auch ihm vor,96

und ohne Frage zog er eine ähnliche Gegenwartsbilanz wie der jugendliche 

Landsberg.97 Doch bezog er trotz allem eine distanziertere Haltung und ver-

stand dies je länger desto weniger als einen Ruf nach neuer Herrschaft des 

Mittelalters. Er stellte sich eher einen Ort auf »jenem wundersamen Grenzgürtel 

zwischen Mittelalter und Moderne« vor, der »das edlere Dasein« ermöglichen 

könne, und hegte die Hoffnung auf ein ausgeglicheneres Ergänzungsverhältnis 

der Kulturschichten; an einer Diskreditierung der Aufklärungskultur war ihm 

nicht gelegen.98 Durchaus war sein Bild von der Erlösungskultur und Religio-

sität des Mittelalters tief getränkt von den Topoi seiner Epoche: Das Motiv der 

Erlösung war nicht allein im späteren 19. Jahrhundert allgegenwärtig, von 

Friedrich Nietzsche bis hin zu Eduard von Hartmann, bei welchem es einen 

herausragenden Stellenwert einnahm, es stand auch zu Kerns Lebzeiten hoch im 

95 E. Rothacker, Heitere Erinnerungen [1963], S. 95. Landsberg war seinerzeit in 
vieler Munde, sein philosophisches Hauptwerk verfaßte er jedoch erst später. 
1944 wurde er in Sachsenhausen ermordet, über ihn vgl. Gedächtnisschrift 
[1953], S. 7 f., 10 f., und bei O. G. Oexle, Das Mittelalter und das Unbehagen an 
der Moderne [1992], S. 139 m. N.

96 »So einfach und so kraftlos ist unsere Aufgabe nicht, und wenn wir wirklich, wie 
viele glauben, einem neuen Mittelalter entgegengehen, so kann es sich dabei 
nicht um ein Zurückschrauben in das historische Mittelalter handeln, sondern 
nur um die Erringung des ›Ewigen Mittelalters‹, das heißt um die Gestaltung 
eines neuen spiritualen Zeitalters in Ablösung des materialistischen, dessen 
Trümmer uns rings umgeben, unter dessen wenig wohnlichem Dach wir noch 
geboren sind« (F. Kern, Dantes Weltanschauung [1921], S. 300).

97 Dieser konstatierte u. a.: »Die Jagd der modernen Menschheit als Ganzes nach 
dem wirtschaftlichen Glück ist eine Jagd nach dem Schatten«; das Leben habe 
heute, in Vermassung und Verrohung, seinen tieferen »Sinn verloren und ist 
darum oft zur furchtbaren Last geworden, gerade den Besten am meisten!« 
Abhilfe schaffe allein echter Glaube: »Je religiöser ein Volk ist, desto weniger ist 
es der Verherdung ausgesetzt«, doch wenn »die entordneten Herzen in diese 
Ordnung nicht wieder einschwingen, so wird auch der edle Europäismus nur 
der furchtbarsten Gefahr der Amerikanisierung Europas wider Willen dienstbar 
sein, ohne Umkehr wird Europa in kurzer Zeit seiner transatlantischen Spott-
geburt gleichen«, wie ihm denn auch das wahre Gegenteil des mittelalterlichen 
Menschen der amerikanische Mensch war (P. L. Landsberg, Die Welt des Mittel-
alters und wir [1922], S. 25, 27 f., 91, 114).

98 F. Kern, Kulturenfolge [1927], S. 18.

2. Öffnung und Entspezialisierung 69

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Kurs.99 Fritz Kern erkannte in der Erlösungskultur einen Hort der Seelenruhe 

und religiösen Vertiefung, dessen man gegenwärtig bedurfte – im Sinne 

Burckhardts war er ein Freund des Mittelalters.100 Stärker als Landsberg, der sich 

für eine Umbewertung des Mittelalters einsetzte, beschäftigte ihn aber das 

Problem kultureller Beschleunigung in der Moderne, ein Unbehagen über die 

»pantechnische Zivilisation, die sich überschlägt und ins Leere rast«.101 Der 

mystisch-kollektivistischen Wiederbelebung durch »die neuen Romantiker« 

konnte er selbst nicht folgen. Diese wollten zwar die »mittelalterliche Weltan-

schauung nicht als reale Dogmen, sondern nur im mystischen Verstand wieder 

aufnehmen«, tatsächlich sah Kern jedoch dafür viele Grenzen gesetzt.102 Es ging 

ihm um etwas anderes: »Das Nachleben des Mittelalters ist eine der vornehm-

sten und produktivsten Aufgaben unserer Zeit, nicht in dem Sinne einer reuigen 

Rückkehr, sondern in dem Sinn, dass wir den Pendelschlag der Weltgeschichte 

besser zu vernehmen lernen«.103 Lauschte man ihm nach, so könne, meinte 

99 Bei Max Scheler etwa fungiert das Erlösungswissen als höchste der drei obersten 
Wissensformen, die in der abendländischen Welt jedoch an den Rand gedrängt 
worden sei (M. Scheler, Die Formen des Wissens und der Bildung [1925], 
S. 114 f., 119). Fritz Kern suchte und fand Erlösungsmotive überall, ob im 
Mittelalter oder im alten Persien (F. Kern, Die Erlösung der ›Perle‹ [1922]), er 
war unübersehbar gezeichnet vom zeittypischen Interesse für die Geschichte 
religiöser Weltanschauungen und Bewegungen, das in der neuen geistesge-
schichtlichen Fragerichtung insgesamt virulent war.

100 Vgl. oben S. 35 Fn. 111. Die gesamte »Hochkultur ist aber nicht sehr jung und 
hat noch kein Gleichgewicht«, am ehesten sei dies in der Erlösungskultur der 
Fall gewesen, so stehe diese »einigermaßen zeitlos« da, vgl. F. Kern, ›Weltge-
schichtliches Kolleg‹, Vorlagetyposkript zum 22.12.1932 (NL Kern).

101 Ders., Kulturenfolge [1927], S. 16 f.; ebd.: »Das beschleunigte Zeitmaß der 
Geschichte wälzt heute in Jahrhunderten und Jahrzehnten Kulturschichten 
übereinander, wo es früher zur verändernden Fortbewegung Jahrtausende und 
-zehntausende gebraucht hat. Saturn frißt seine Kinder. Dauerbildungen schei-
nen nicht mehr zu entstehen (…). Selbst das Klassische scheint unerbittlich zu 
veralten«.

102 Zit. ders., ›Die Sehnsucht nach dem Mittelalter‹, undat. Vorlesungstyposkript 
(NL Kern), S. 9: »Es ist schwer vorzustellen, daß dieser Weg zum Ziel führe«. 
Teile der schwärmerischen Mittelalter-Romantik der 20er Jahre konnten bruch-
los in der NS-Ideologie aufgehen (vgl. O. G. Oexle, Das Mittelalter und das 
Unbehagen an der Moderne [1992], S. 154 f.).

103 F. Kern, ›Die Sehnsucht nach dem Mittelalter‹, undat. Vorlesungstyposkript (NL 
Kern), S. 11. Das Motiv des Pendelschlags gehörte zu Kerns bevorzugten Ge-
schichtsmetaphern (auch ders., Kulturenfolge [1927], S. 17, u. ö.), damit stand 
er allerdings damals nicht allein. Ausführlich zur Idee von »Pendelschlag-
förmigen Wiederholungen in der Geschichte« und zu »Länge und Zeitmaß 
ihrer Schwingungen« bereits, einmal mehr, K. Breysig, Einzigartigkeit und 

70 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Kern, sich wieder leichter eine größere Fühlung zu seelischer Läuterung ein-

stellen. Innerhalb der zeitgenössischen Mittelalter-Debatte stand er so vermut-

lich der Position von Ernst Robert Curtius nahe, der 1932 seinen Appell gegen 

die überall erstarkenden Neigungen zu Destruktion und Zynismus richtete und 

die Bewahrung einer geistigen Ordnung im Zeichen des christlichen Humanis-

mus propagierte.104 Auch Fritz Kern verehrte aber das Mittelalter. Mit der so 

vehement hervorgehobenen Rolle der Religiosität und ihrer Maßstäblichkeit 

auch für das Heute betrieb seine Konzeption von Universalgeschichte gleichsam 

eine Wiederentfachung der alten eschatologischen Leuchtkraft von Geschichts-

deutung.105 Mit der typischen Signatur einer Neo-Appropriation nach 1900 war 

dies bei Kern kein Subtext, sondern offensiv gewähltes Motto, das er unverstellt 

für sein Ziel in Anspruch nahm. Wenn er vom schwingenden Pendel sprach, 

zweifelte er auch an einer Mitte des Pendels nicht.106 Die tiefe Gläubigkeit Kerns 

ist hierin wie vielerorts abzulesen, doch bildet sie nicht den eigentlichen 

Ausgang seiner Universalgeschichte. Erst in den dreißiger Jahren, mehr noch 

mit und nach dem Zweiten Weltkrieg wird sie das alles überschattende Anliegen 

seiner Kultursynthese.107

Wiederholungen geschichtlicher Tatsachen-Reihen [1904], S. 880–895, der ihnen 
seine Kreislaufbewegung zur Seite stellte.

104 E. R. Curtius, Deutscher Geist in Gefahr [1932], S. 31: Auch Curtius hatte 
gemeint, »daß der Humanismus einer totalen Erneuerung bedarf und daß diese 
sich sinnvoll nur in einer Wiederbegegnung mit dem Mittelalter vollziehen 
kann«, sich jedoch gegen die zahlreichen Verherrlichungen eines neuen Mittel-
alters gewandt. Dazu O. G. Oexle, Das Mittelalter und das Unbehagen an der 
Moderne [1992], S. 152, und U. Wyss, Mediävistik als Krisenerfahrung [1992], 
S. 135–138; zu dessen latenten Antisemitismus, den Kern nicht teilte, insb. 
F.-R. Hausmann, »Aus dem Reich der seelischen Hungersnot« [1993], S. 43ff.

105 Selbst in Burckhardts dunkler Sicht auf die Entfesselung des Menschen war sie 
an den Rand gedrängt (K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen [1953], 
S. 27–37), doch nie ganz versunken; zu den Resten eines heilsgeschichtlichen 
Bewußtseins bei Burckhardt F. Jaeger, Bürgerliche Modernisierungskrise und 
historische Sinnbildung [1994], S. 165.

106 Vgl. nur F. Kern, Kulturenfolge [1927], S. 17, 19. Am Überhandnehmen von 
Raum- und Volk-Kategorien in den späten 1920er Jahren läßt sich ablesen, wie die 
zuvor eher szientistischen Argumente der Kulturgeschichte zusehends transfor-
miert wurden (S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 459, zum 
Zusammenhang insb. W. Hardtwig, Die Krise des Geschichtsbewusstseins 
[2002], S. 78–92). Kern nahm daran zwar nicht durch Raum- oder Volks-
Rhetorik teil, durchaus aber mittels seiner häufigen Schicksals-Motive, etwa des 
vielberufenen Pendelschlags, die ebenfalls noch vor 1933 den Kulturgeschichts-
diskurs mehr und mehr zum Erliegen brachten.

107 Mit F. Kern, Die Anfänge der Weltgeschichte [1933], wird bereits die Harmo-
nisierung von Schöpfungs- und Entwicklungsprinzip auszuarbeiten versucht, in 
den düsteren Folgejahren wendet sich seine Kultursynthese in immer religiösere 

2. Öffnung und Entspezialisierung 71

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


3. Der entlaufene Historiker

Nicht nur in seiner Offenheit für die wissenschaftlichen Wellen seiner Gegen-

wart tritt Kerns unruhiges, ja rastloses Engagement hervor. Zur Veranschauli-

chung dessen sei noch ein Abschluß erlaubt, der die Ausgangsfrage nach dem 

guten alten Recht zwar restlos hinter sich zurückläßt, dessen Schöpfer, seiner 

Willenskraft und eigensinnigen Originalität jedoch noch stärker biographische 

Gerechtigkeit widerfahren läßt. Eindrucksvoll ist besonders ein Blick auf seine 

politisch-weltanschauliche Kehrtwende in der Zwischenkriegszeit, die mit den 

neuen wissenschaftlichen Aktivitäten eng verschmelzen konnte. Sie läßt sich an 

zahllosen tagespolitischen Interventionen und Kommentaren Kerns dokumen-

tieren, die er geradezu ungeduldig veröffentlichte.

a) Politisches Engagement

Auslöser auch für seinen Aktivismus war offensichtlich der Weltkrieg gewe-

sen:108 Der begeisterte Nationalist, der sich 1914 für die Kriegspublizistik des 

Auswärtigen Amts engagiert und sodann am Aufbau des Geheimdienstarchivs 

mitgewirkt hatte,109 war zunächst überwältigt von der Notwendigkeit, sein, wie 

ihm schien, schuldlos eingekreistes und in den Krieg gezogenes Vaterland zu 

vertreten. Auch nach Kriegsende blieb Kern vehementer Fürsprecher der 

nationalkonservativen Position und setzte sich leidenschaftlich mit der Kriegs-

schuldfrage auseinander.110 Insbesondere verfaßte er mit und für Flottenadmiral 

Formen, bis F. Kern, ›Die Geschichte der politischen Doktrinen im Mittelalter‹, 
Vorlesungstyposkript von 1947/48 (NL Kern), auffällig von Erlösungsgedanken 
bestritten wird. Kern steht damit in einer Reihe ähnlich motivierter Denker, 
allen voran Arnold Toynbee (zu dessen Dilemma K. Löwith, Weltgeschichte und 
Heilsgeschehen [1953], S. 21–25). Seit Kriegsende beschäftigte Kern sich vor-
wiegend mit Arbeiten zur Frömmigkeit; noch kurz vor seinem Tode konvertierte 
Fritz Kern zum Katholizismus (H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 375, vgl. 
noch F. Kern, Dantes Weltanschauung [1921], S. 300), eine bemerkenswerte 
Parallele zu seinem Schüler und Kollegen Hans Heinrich Schaeder (E. Schulin, 
Einleitung [1960], S. 20).

108 »Aus dem Weltkrieg wächst der politische Historiker per se heraus.Vorher war er 
eine angequälte Rankesche Manier« (bei L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 15), »die 
Einsamkeit, die für den Schaffenden notwendig ist, (…) ist heute nur erlaubt, 
wenn die in der Stille gewonnene Kraft sich wieder ausgibt für die Allgemein-
heit« (F. Kern, Solidarität als Grundlage des Wiederaufbaus [1921], S. 100).

109 Kern baute seit 1915 das Archiv der technisch-wissenschaftlichen Abteilung des 
militärischen Geheimdienstes zur Vorbereitung der zu entsendenden Agenten 
auf (H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 356; O. Schillings, Vom Bourgeois 
zum Citoyen [2001], S. 174–189).

110 Unter dem Eindruck der Fischer-Kontroverse wurde mit F. Kern, Skizzen zum 
Kriegsausbruch [1968], eine Auswahl dieser Schriften später neu herausgegeben.

72 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Alfred von Tirpitz dessen seinerzeit brisante Erinnerungen, die die Rolle des 

deutschen Militärs in ein genehmes Licht setzen, zugleich ein publizistischer 

Wall gegen bolschewistische Gefahren sein sollten.111 Treten hier, auch in 

seinen Korrespondenzen, gelegentlich scharfe Töne hervor,112 so hielt sich Kern 

in seinen Glossen und Stellungnahmen von der radikalen Rechten fern. Ein 

Befürworter der Republik war er nicht, er betrachtete in seinem sich präzisie-

renden kulturtypologischen Blick die überschleunigte Entstehung einer bloß 

haufenhaften Demokratie mit großen Vorbehalten und steckte tief in den politi-

schen Topoi der zeitgenössischen Kulturkritik.113 Gut erkennbar ist das etwa in 

einem schwungvollen Aufsatz zu Deutschlands Zukunft, in dem er für »mehr 

Willen zum Ganzen« ficht und sich wenig überzeugt zeigt von der neuen 

Regierungsform: »Man kann das Spezialistentum nicht dadurch überwinden, 

daß man die Universalität des Schwatzens an seiner Stelle setzt«, stattdessen 

müsse man »versuchen, wieder ein einfacher Organismus zu werden, einfach, 

d. h. mehr Ganzheit in jedem Teil«.114 Um die Mitte der 20er Jahre wandelte sich 

allerdings seine Haltung, offenbar unter dem Eindruck der Außenpolitik 

Stresemanns, und Kern rang sich zu einer gemäßigten Position durch. Der 

111 A. v. Tirpitz, Erinnerungen [1919]; ihre Kritiker fanden diese Memoiren in 
Friedrich Thimme oder Hans Delbrück, die zu dieser Zeit nicht nur energisch 
gegen die Dolchstoßlegende, sondern auch gegen Tirpitz auftraten und in dessen 
Memoiren nur eine Irreführung der Öffentlichkeit erkannten (s. H. Delbrück,
Die Tirpitz-Erinnerungen [1919], insb. S. 324; indirekt über ihren Ghostwriter 
auf S. 310: es zeige sich »die Fähigkeit, Sätze zu prägen, die daherfliegen wie die 
Pfeile. Ludendorff kann das nicht«). Kern war selbst von Machtpolitiker Tirpitz 
und der eigenen Mission beeindruckt: Es sei nicht schwer, pries er, »dem bitteren 
Werk eine gewisse Einseitigkeit nachzuweisen; schwerer ist es, ein Werk zu 
nennen seit Bismarcks ›Gedanken und Erinnerungen‹, das so in die Tiefe geht« 
(F. Kern, Wie Tirpitz Rechtspolitiker wurde [1925], S. 466); zu den Erinne-
rungen M. Epkenhans, »Clio«, Tirpitz und die Marine [2003], S. 473 f., und 
ausführlich O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 201–209, 
229–231.

112 Ebd., S. 208 f.
113 Darüber, daß »die rasche Entwicklung des letzten Jahrhundert bis zu der 

heutigen Demokratie nicht im gleichen Zeitmaß die Ausbildung jenes ver-
hältnismäßig gleichen Partnertums der Volksstände an staatsverantwortlichem 
Herrengefühl nachholen konnte, welche Voraussetzung einer echten, nicht 
haufenhaften, sondern organischen Demokratie ist«, bei F. Kern, Vom deutschen 
Volkscharakter [1922], S. 4 f. Zu Kerns Haltung bereits H. Schleier, Die bürger-
liche deutsche Geschichtsschreibung der Weimarer Republik [1975], S. 61; S. 
Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 272, 278; O. Schillings, Vom 
Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 213ff.

114 F. Kern, Solidarität als Grundlage des Wiederaufbaus [1921], S. 90 f.; »der 
Instinkt ist das Wesentliche« für diese Hinordnung zum Ganzen (S. 100 f., Vater 
dieses Gedankens war der Schwiegervater Kerns).

3. Der entlaufene Historiker 73

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


frühe wissenschaftliche Vorreiter über die französische Ausdehnungspolitik im 
Mittelalter fand, anders als die meisten seiner Historikerkollegen, zu einer 

überzeugt europäischen Auffassung, während sich parallel hierzu seine univer-

salgeschichtliche Arbeit vertiefte.115 Das deutsch-französische Verhältnis blieb 

dabei seine Hauptsorge, er war nun davon durchdrungen, daß man trotz 

Versailler Vertrags und erlittener Ruhrbesetzung zu einer dauerhaften Aus-

söhnung miteinander finden müsse. Seit etwa 1929 entfaltete Kern dazu eine 

rege schriftstellerische Energie; während sich die politischen Lager radikalisier-

ten, diagnostizierte er ein Klima der kollektiven Psychose, warnte vor Hitler und 

versuchte, publizistisch aufzuklären.116 1932 beteiligte er sich am Aufruf 

mehrerer Historiker, die vor der Wahl Hitlers zum Reichspräsidenten warnten 

und Hindenburg als das kleinere Übel empfahlen;117 zugleich strengte er sich 

an, nach Frankreich hin zu vermitteln und um Verständnis zu werben.118 Fritz 

115 L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 26 f.; vgl. insg. O. Schillings,Vom Bourgeois zum 
Citoyen [2001], S. 233ff.

116 Ebd., S. 236 f.
117 Kern irrte sich hierin ebenso wie die über 70 weiteren, teils strikt rechtsge-

richteten Unterzeichner, die Abhilfe vom senilen Hindenburg erhofften. Ver-
mutlich wurde der Aufruf von Friedrich Thimme initiiert, einem der 
wesentlichen Antipoden Tirpitz’, mit dem sich Kern noch 1924 eine heftige 
Auseinandersetzung geliefert hatte (ebd., S. 230 f.). Als »vollendeter Feigling« 
hatte er sich dem damals von Thimme geforderten Duell zu entziehen gewußt 
(darüber in Rage Friedrich Thimme an Fritz Kern, Brief vom 29.04.1925, in: 
A. Thimme, Friedrich Thimme [1994], S. 252–254, 300, zit. 260).

118 Kern reiste ins Nachbarland und konstatierte viel Unverständnis im »klein-
bürgerlich-konservativen Volk« Frankreichs, das die Gefährlichkeit der Lage 
nicht realisiere (zit. bei O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], 
S. 248 f.). Gegenüber der französischen Tageszeitung Le Temps gab er sein Bild der 
Lage: »Le mouvement hitlérien n’est que le geste confus d’un peuple qui 
jusqu’ici se refuse à reconnaître sa situation presque désespérée et qui se réfugie 
dans les illusions. Ne prenez pas l’esprit hitlérien comme l’expression d’une 
véritable politique, mais comme le symptôme d’une maladie grave qui va encore 
s’aggraver«. Deren Hauptursache sei, so Kern, die zu schnelle Industrialisierung 
und Desorientierung der Menschen gewesen: »Si la France souffre moins, ce 
n’est pas parce qu’elle a gagné la guerre, mais parce que, étant un pays 
conservateur, elle a gardé l’équilibre entre sa population et ses ressources. 
Beaucoup de Français, hypnotisés par le spectre du passé, n’ont pas toujours 
bien compris le danger de l’avenir représenté par une Allemagne qui s’appauv-
rirait trop rapidement (…). Pour la France, la vraie menace d’outre-Rhin, ce n’est 
pas la force, c’est bien la faiblesse de l’Allemagne«. Hierauf einzugehen sei die 
internationale Politik offenbar hilflos: »Malgré la crise meurtrière que nous 
éprouvons tous, malgré l’ébranlement de la prospérité et de notre civilisation, la 
haute diplomatie joue ses parties sur l’échiquier du vieux monde comme si rien 
ne pressait, comme si rien ne menaçait les bases mêmes du continent«, doch 
Europa bedürfe gerade jetzt nicht der Leitung »par des avocats habiles à plaider 

74 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Kern empfand sich hier offenbar als eine Art sehender Einzelgänger zwischen 

Völkern, Bürokratien und radikalisierten Massenbewegungen; kurz vor der 

Machtergreifung plante er eine Darstellung des Systems der Katastrophe, in der 

er die verheerend-destruktiven Entwicklungen der Gegenwart mithilfe seiner 

Kulturtypik analysieren wollte.119

b) Wissenschaftliche Aussöhnung

Es nimmt danach kein Wunder, daß Kern in dieser Epoche auch die französische 

und deutsche Geschichtswissenschaft selbst in einen über-, zunächst jedenfalls 

binationalen Dialog zu bringen versuchte. Neben die Universalisierung seines 

Geschichtsfeldes trat so der nicht minder eindrucksvolle Versuch einer Inter-

nationalisierung der Geschichtswissenschaft. Für den in der Retrospektive 

wichtigsten Vorstoß jener Jahre, die Bemühung Marc Blochs um eine europä-

ische Geschichtswissenschaft, wurde Kern gleichsam zu einem deutschen Pen-

dant, obschon seine Anstrengungen auch hier erfolglos blieben. Seinem Rezen-

senten gegenüber hatte er schon 1924 eingeräumt: »Ihre Auffassung von der 

Wissenschaft als neutralem Gebiet ist mir durchaus sympathisch«.120 Bloch hielt 

im Angesicht der europäischen Spannungen später, 1928 auf dem Historikertag 

in Oslo, eine flammende Rede für einen Meinungsaustausch zwischen den 

national befangenen wissenschaftlichen Geschichtsbildern.121 Und um einer 

solchen gegenseitigen Annäherung willen stieß Kern gegen Anfang der 1930er 

Jahre eine konzertierte Aktion mit seinem französischen Kollegen Jean de Pange 

an, die wie eine direkte Reaktion auf Blochs Rede erscheint: In dieser war vor 

allem die erzieherische Wirkung und Meinungsmacht historischer Handbücher 

herausgestrichen worden,122 und Kern und de Pange gingen nun ein harmoni-

unilatéralement, mais par des médecins qui connaissent la pathologie europé-
enne et les lois de la symbiose des peuples. L’Europe semble être entrée dans un 
stade où il faut vivre ensemble ou languir ensemble«, wobei, wie er düster 
schloß, wenig nach der ersten Alternative aussehe, vgl. Fritz Kern an den 
Herausgeber von Le Temps, Brief vom 19.04.1932 (im NL Haller, in 11); vgl. 
auch H. Müller, Der bewunderte Erbfeind [1991], S. 299.

119 L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 28
120 Fritz Kern an Marc Bloch, Brief vom 01.05.1924 (NL Bloch), womit er sich bereits 

vom Gros der deutschen Kollegen unterschied (zu diesem S. Kaudelka, Rezep-
tion im Zeitalter der Konfrontation [2003], S. 51–110).

121 M. Bloch, Pour une histoire comparée des sociétés européennes [1928], vgl. dazu 
M. Borgolte, Die Erfindung der europäischen Gesellschaft [1999] S. 171.

122 Bloch schlug die gemeinsame Anstrengung »d’une réconciliation de nos termi-
nologies et de nos questionnaires« vor: »Adressons-nous, avant tout, aux auteurs 
de manuels généraux; leur rôle comme informateurs et comme guides est 
primordial« (ebd., S. 49).

3. Der entlaufene Historiker 75

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


siertes Manuel franco-allemand d’histoire an. Die Liste seiner beabsichtigten 

Autoren umfaßte nicht allein Bloch, Pirenne, Huizinga, Aubin oder Dopsch, 

sondern einen Großteil der damals führenden Historiker und endete für die 

Gegenwart bei Gestalten wie Thomas Mann oder Paul Valéry; seitens der 

Rechtshistoriker waren Hermann Kantorowicz und Heinrich Mitteis mit Bei-

trägen angedacht.123 Nach längeren Vorarbeiten scheiterte das Projekt, weniger 

an den radikal eingestellten deutschen Kollegen, die ihre französischen Gegen-

über schnell verprellten,124 sondern vor allem am politischen Umschwung von 

1933, der es zum Versanden brachte.125

Den Vertretern der deutschen wie französischen Behörden galt der unstete Kern 

hier zwar als ein »liebenswürdiger und tatenlustiger Mensch«, doch auch als ein 

eher suspekter »déséquilibré«, der ungereimte Dinge vertrete.126 Anders war 

seine Wirkung unter Studierenden, die er in seinen Bann zog. Kern war ein 

überaus charismatischer Hochschullehrer. Zahlreiche von ihm betreute Arbei-

ten zur Zeitgeschichte belegen, daß er auf die orientierungsdurstige Jugend der 

1920er Jahre den größten Eindruck ausübte. Schüler, die später das Zentrum der 

wissenschaftlichen Welt besetzten, hatte er nicht. Doch es ist Niederschlag der 

Spannbreite Kerns, daß zwei seiner bekannteren Doktoranden schroff entge-

gengesetzte Ideologien pflegten und nachmals weit auseinander führende Wege 

in der akademischen Welt einschlugen: Der aktive Kommunist Walter Markov 

123 Die Skizze des Manuels, mit dem offenbar eine hochinteressante und einzig-
artige Darstellung hätte entstehen können, hat O. Schillings, Vom Bourgeois 
zum Citoyen [2001], S. 300–304, zum Abdruck gebracht; zum Plan auch ebd., 
S. 251–255; H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 367–369; sowie E. du Réau,
Jean de Pange [1993], S. 248 f., und I. Voss, Deutsche und französische Ge-
schichtswissenschaft [1993], S. 417–420. Er bildete eine erstaunliche Ausnahme 
im verkrampft-gestörten Verhältnis beider Seiten (ebd., S. 422); wer die Parole 
vom Kellog-Pakt der Wissenschaft schuf, ist nicht schwer zu erraten.

124 Das Projekt stellte Kern 1932 auf einer von französischer Seite initiierten 
Conférence internationale pour l’enseignement de l’histoire vor, die allerdings er-
gebnislos verlief. Über Brandis und Holtzmanns polemische Ablehnung bei 
H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 369, zu den allgemeinen deutschen Vorbe-
halten gegen eine zu pazifistische Gesinnung auch I. Voss, Deutsche und 
französische Geschichtswissenschaft [1993], S. 419. Im erst 2006 tatsächlich 
zustande gekommenen Gemeinsamen deutsch-französischen Schulbuch für Geschich-
te wirkt in gewisser Weise noch Kerns damaliger Vorstoß nach, dazu C. 
Defrance / U. Pfeil, Au service du rapprochement franco-allemand [2007], 
S. 97–101.

125 Noch bis November 1933 versuchte Kern die Weiterbelebung seines Plans, vgl. 
O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 254.

126 Nachw. ebd., S. 253.

76 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


wechselte im November 1933 zum Studium nach Bonn und geriet hier schnell 

in Kontakt mit dem »in allen Farben schillernden« Kern, der ihn wissenschaft-

lich zu betreuen bereit war und offenbar Sympathien für ihn hegte.127 Nach 

1945 übernahm Markov die Leitung des Lamprechtschen Instituts für Univer-

salgeschichte in Leipzig, da es »wir sind und nicht Epigonen der Spätbourgeoi-

sie, die das Vorwärtsweisende in Lamprecht weiterführen«, und trug wesentlich 

zum Aufbau der Geschichtswissenschaft der DDR bei.128 Ernst Anrich, ein 

anderer Schüler, hegte dagegen schon seit den späten 1920er Jahren eine starke 

Sympathie für die völkische Ideologie, in der er eine zweite deutsche Romantik
erkannte, und widmete ihr seine ersten Schriften.129 SeinVerhältnis zur NSDAP 

entbehrte nicht der Tragik, doch konnte er seit 1941 im besetzten Straßburg als 

Gründungsdekan die nationalsozialistische Kampfuniversität sowie eine 

geschichtswissenschaftliche NS-Kaderschmiede aufbauen und so seiner völki-

schen Berufung dienen.130 Nach 1945 gründete Anrich die Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft und lebte vor, wie harmonisch man in den akademischen 

Institutionen der BRD als völkisch-irrationaler Mythologe leben konnte, ohne 

sich weltanschaulich verbiegen zu müssen.131 Während Anrich umgehend nach 

127 Kern nötigte Markov insbesondere, binnen zweier Monate zu promovieren, da 
seine Zukunft ohnehin unsicher sei (hierzu u. zit. W. Markov, Zwiesprache mit 
dem Jahrhundert [1989], S. 38–41).

128 In den 50er Jahren überwarf sich Markov zunächst mit der SED, kehrte aber 
später in ihre Arme zurück; auf vielen Fernreisen und Gastprofessuren vertrat er 
die ostdeutsche Historiographie im Ausland, dadurch konnte er in Essais den 
Daheimzubleibenden vom Anderen des Auslands berichten, so in W. Markov,
Kognak und Königsmörder [1979] (eben zit. S. 220). Über Markov vgl. dens.,
Zwiesprache mit dem Jahrhundert [1989]; auch M. Neuhaus / H. Seidel, »Wenn 
jemand bewußt seinen Kopf hinhielt …« [1995], und M. Middell, Weltge-
schichtsschreibung III [2005], S. 843ff., 926ff.

129 E. Anrich, Drei Stücke über Nationalsozialistische Weltanschauung [1932], 
näher L. Kettenacker, Kontinuität im Denken Ernst Anrichs [1968], S. 142. 
Längst vor 1933 war, wie er später verzückt säuselte, der »inwendige und 
kulturmetaphysische Auftrag des Nationalsozialismus« ihm »schwingend klar« 
geworden (E. Anrich, Universitäten als geistige Grenzfestungen [1936], S. 9).

130 Gemeinsam mit Günther Franz wirkte er hier neben Ernst Rudolf Huber, Georg 
Dahm oder dem jungen Adalbert Erler, bis Anrichs geliebte Reichsuniversität 
statt mit einer geplanten Entthronung der Sorbonne in der Evakuierung nach 
Tübingen endete (dazu u. a. P. Schöttler, Die historische »Westforschung« 
[1997], S. 213 f.; J. Lerchenmüller, Die Reichsuniversität Straßburg [2004], 
S. 57–72; L. Kettenacker, Ernst Anrich und die Reichsuniversität [2005]; auch 
H. Schäfer, Juristische Lehre und Forschung [1999], S. 32ff.).

131 F.-R. Hausmann, »Deutsche Geisteswissenschaft« [2002], S. 238, vermutet, daß er 
die von ihm ins Leben gerufene Reihe ›Wege der Forschung‹ nach dem Vorbild 
der Arbeiten aus den früheren Gemeinschaftswerken der Geisteswissenschaften im

3. Der entlaufene Historiker 77

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


der Machtergreifung den eigenen Lehrer aus dem Amt zu entfernen empfahl,132

hielten Markov und Kern noch bis 1945 Kontakt.133 Für Fritz Kerns Wirken 

verengten sich unter der NS-Diktatur die Räume immer weiter. Sein europa-

freundliches Engagement bedeutete ein wachsendes Risiko, dem er zunächst 

noch trotzte. Nachdem er verschiedentlich gegen das Regime zu wirken unter-

nommen hatte, zog sich Fritz Kern ab etwa 1938 in die innere Emigration auf 

philosophische und religiöse Themen zurück.134 Noch einmal riskierte er viel, 

als er 1944 den Kontakt zu militärischen Widerstandskreisen in der Wehrmacht 

suchte, um Friedensverhandlungen mit den Alliierten zu erreichen.135 Der 

Versuch mißlang, mit Glück konnte er sich in die Schweiz absetzen, wo er 

das Kriegsende erlebte und überlebte.

c) Historia Mundi

Kern starb 1950, die Beruhigung der sich stabilisierenden neuen Republik und 

des Wiederaufbaus erfuhr er nicht mehr. Nach Ende des Terrorregimes öffnete 

sich jedoch endlich die Chance, das Projekt einer umfassend universalgeschicht-

lichen Synthese zu verwirklichen. Dabei durfte er sich nun in der Aura eines 

Kriegseinsatz konzipiert hat. Auch als Direktor der Wissenschaftlichen Buchge-
sellschaft hielt Anrich ehern am alten Bekenntnis fest und 1966 eine flammende 
Rede auf dem Parteitag der NPD, die von den meisten Hörern allerdings als 
befremdlich verbildet empfunden wurde. Zu Anrich insb. L. Kettenacker,
Kontinuität im Denken Ernst Anrichs [1968], sowie der Nachruf von P. 
Bahners, Wege der Forschung [2001].

132 Ernst Anrich hatte 1933 kurzerhand die »baldigste Entfernung« Kerns aus dem 
Professorenamt empfohlen, da dieser gegenüber dem Erbfeind Frankreich keine 
zeitgemäße Position vertrete. Kurz zuvor hatte Kern den offenbar nicht über-
zeugenden Kriegsschuldhistoriker Anrich, einen seiner Meinung nach nur »um 
sein verlorenes Elsaß trauernden Patrioten«, noch gegen Widerstände durch das 
kippende Habilitationsverfahren geschleust; hierzu H. Heiber, Universität un-
term Hakenkreuz I [1991], S. 417ff. (420); II/2 [1994], S. 664.

133 1935 aufgrund seiner Untergrundaktivitäten gefaßt, blieb Markov bis Kriegsende 
eingesperrt. Kern deckte Markov bereits 1934, als dieser seine Widerstands-
gruppe führte, er unterstützte ihn auch anschließend in der Haft und ließ ihm 
noch kurz vor Kriegsende finanzielle Hilfe zukommen (H. Hallmann, Fritz 
Kern [1968], S. 371; O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], 
S. 259–261).

134 Näher zu Kerns Haltung im Nationalsozialismus H. Hallmann, Fritz Kern 
[1968], S. 369 f.; W. Markov, Zwiesprache mit dem Jahrhundert [1989], S. 49; O. 
Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 243 f., 258ff.

135 Kern stand ein für das Ganze. Zu den Umständen seines riskanten Einsatzes 
näher H. Hallmann, Fritz Kern [1968], S. 371 f., und O. Schillings, Vom 
Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 261–265.

78 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Grandseigneurs sehen, schossen doch jetzt eine Vielzahl ähnlicher Versuche 

hervor.136 Die Geistesgeschichte war hierbei erneut die gebotene Darstellungs-

form,137 fast allen diesen Darstellungen unterlag die erschütterte Suche nach der 

fraglichen Substanz des Humanen.138 Unter den deutschen Projekten wurde das 

neue Kernsche Vorhaben Historia Mundi das wohl symbolträchtigste und am 

stärksten beachtete. Gesundheitlich schon stark geschwächt, trieb Kern in einem 

Kraftakt die Vorbereitungen voran: Nicht als Werk eines Gelehrten, sondern 

unter Beteiligung eines übernationalen Autorenkreis wollte er die Geschichte 

der Menschheit zur Darstellung bringen, in einer Summe der Vielen und vor 

allem durch eine beispiellose Zusammenarbeit spezialisierter Gelehrter unter-

schiedlicher Herkunft. In seiner Emphase von heute aus fern wirkend, ist das 

mehrbändige Opus ein charakteristisches Zeugnis der unmittelbaren Nach-

kriegsjahre, denn es wollte der von Desintegration gezeichneten Welt eine 

Vision zum Wiederaufbau geben. Im Call for Papers von 1948 heißt es dazu: 

»Histories of the World tend to be arbitrary, if the work of one man; incoherent, 

if the work of many«, deshalb sei eine geeinte Anstrengung aller endlich an der 

Zeit: »By tracing the present situation to its causes, we shall do our part towards 

the reconstruction of a society in which disintegration has already begun«, so 

nur könnten Leser von Historia Mundi »be comforted by a common effort on the 

part of scholars of different nations and creeds to attain, if not uniformity in 

136 Der bedeutendste war das große universalgeschichtliche Werk des befreundeten 
Arnold Toynbee, das dieser ebenfalls vor dem Krieg begonnen hatte und nun 
zuendeführte (A. Toynbee, A Study of History [1934–1959], daneben aber traten 
eine Reihe weiterer, teils weniger glänzender Unternehmungen hervor (vgl. bei 
E. Schulin, Universalgeschichte und abendländische Entwürfe [2002]).

137 Mit hinreichend Intuition ausgestattet und in Deutschland viel gelesen etwa A. 
Rüstow, Ortsbestimmung der Gegenwart [1950–1957], oder H.-J. Schoeps, Was 
ist und was will die Geistesgeschichte? [1959], die heute interessante Zeit-
zeugnisse sind. Während Schoeps die Vokabel des Überbaus sorgsam meidet, 
gewinnt bei ihm pikanterweise die Rede vom Oberbau Überhand (zum ihm F.-L. 
Kroll, Geistesgeschichte in interdisziplinärer Sicht [2000], S. 327–330); als 
Alpinist der Historiographie sieht sich Rüstow: »Wer nicht seefest ist, sollte sich 
nicht einschiffen, und wer sich nicht schwindelfrei fühlt, keine Hochtouren 
machen (…). Es gibt im Flachland höchst nützliche und nötige empirische 
Arbeit übergenug« (Bd. I, S. 31, Berufung auf Kerns Universalgeschichte ebd.).

138 E. Rothacker, Toynbee und Spengler [1950], S. 401 f.: »Es geht hier mehr als wir 
ahnen um unser Leben und um unsere Zukunft«, nicht lediglich um Geschichte, 
und diese Frage ziehe die »Idee einer vergleichenden Menschheitswissenschaft« 
schlechthin nach sich. Dazu E. Schulin, Traditionskritik [1979], S. 188–192, 
zum Kontext auch W. Schulze, Deutsche Geschichtswissenschaft nach 1945 
[1989], S. 207ff.

3. Der entlaufene Historiker 79

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


their views, at least harmony«.139 Kern gewann eine Vielzahl internationaler 

Gelehrter für die Idee, mehrere Übersetzungen waren geplant; die Beiträge 

sollten allgemeinverständlich gehalten bleiben, um ihrer eigentlichen Zielset-

zung zu entsprechen.140 Das Projekt war eine Fortsetzung der Vorkriegsideen 

und jahrelangen Bemühungen seines Herausgebers und trägt sowohl in seiner 

Monumentalität als auch in der starken Betonung von Ur- und Frühgeschichte 

die Kernsche Handschrift. Bis zu einem gewissen Grade wurde diese in den 

Folgebänden ausgewaschen, und das Großwerk verlor die für seinen geistigen 

Vater typische, kantige Schwerpunktsetzung. Erkennbar ist das noch heute am 

Zuschnitt jener Bände, die erst lange nach Kerns Ableben entstanden und zu 

denen aus seiner Hand lediglich eine Skizze über den Planverlauf existiert hatte. 

Einige Beiträge aus ihnen stellten sich beinahe quer zu Kerns Geschichtskon-

zept, und obgleich der neue Herausgeber des Urhebers frühere Kategorien für 

die Epoche des Mittelalters noch einmal andeutete, drang dessen Denkwelt im 

folgenden nicht mehr recht durch.141 Vielleicht wäre im Falle Kerns eigener 

Herausgeberschaft seine eigentliche Intention bis zum Ende deutlicher durch-

gehalten worden, möglicherweise hätten auch die nichteuropäischen Regionen 

ein größeres Gewicht erhalten. Eine Zielgerade war aber auch für ihn das 

Schicksal Europas gewesen:142 Im Angesicht des Kriegserlebnisses legte er 

Historia Mundi auf zehn Bände hin an, die im Schwerpunkt auf die westlich-

europäische Geschichte, nicht etwa auf eine Weltgeschichte schlechthin, hinaus-

laufen, deren letztere zudem Die politische Krisis der Moderne und Die kulturelle 

139 Anlage zum Brief Fritz Kerns an Heinrich Mitteis vom 24.12.1948, NL Mitteis.
140 Sehr skeptisch zu diesem Vorhaben war Gerhard Ritter: zu den ersten Aufgaben 

deutscher Historiker zähle es derzeit nicht, Darstellungen der allgemeinen 
Weltgeschichte zu geben (Gerhard Ritter an Fritz Kern, Brief vom 01.03.1948, 
zit. bei C. Cornelissen, Gerhard Ritter [2001], S. 485 Fn. 11).

141 F. Valjavec, Vorwort [1958], S. 7; kritisch schon H. Becher, Der Gedanke einer 
»Historia Mundi« [1960], S. 220–223. Ein besonders deutliches Beispiel bietet 
der hervorstechende Aufsatz von O. Brunner, Inneres Gefüge des Abendlandes 
[1958], der ganz im Gegensatz zu den übrigen Beiträgen strikt sozialgeschicht-
lich ausgerichtet ist und eine Art Muster des Denkens Otto Brunners abgibt, 
jedoch von Kerns Ansatz weit entfernt ist. Auch innerhalb Brunners Werk-
biographie ist er eine interessante Station, steht der Autor doch hier in seiner 
sukzessiven Wendung weg vom Leitbild des inneren Gefüges einer Volksgeschichte, 
das ihm nun als »ideologisch stark belastet« erschien, und hin zur aktuellen 
Strukturgeschichte im Sinne Conzes (u. a. M. Borgolte, Sozialgeschichte des 
Mittelalters [1996], S. 64 f., insb. 126–130; T. Etzemüller, Sozialgeschichte als 
politische Geschichte [2001], S. 164; die Brunner freilich zuvor schon ähnlich 
selbst im Blick gehabt hatte, dazu R. Blänkner, Nach der Volksgeschichte 
[2003], S. 340–351).

142 E. Schulin, Universalgeschichte und abendländische Entwürfe [2002], S. 58.

80 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Krisis der Moderne zum Thema haben sollten.143 Von seinem universalhistori-

schen Modellpanorama war Kern in diesen Jahren nicht abgerückt, doch stand 

die europäische Katastrophe nun im Vordergrund.144 Dank der französischen 

Administration in Rheinland-Pfalz tat sich für das Großprojekt überraschend 

eine institutionelle Verankerung auf: 1950 noch sollte Kern der Leiter des von 

ihm wesentlich mitangeregten Instituts für Europäische Geschichte in Mainz 

werden, dessen universalhistorische Ausrichtung, »die heute so schwer erklärbar 

erscheint«, ebenfalls auf ihn zurückging145 und für welches er eine Fokussierung 

auf die Geschichte des christlichen Abendlandes umsetzen wollte. Doch weder das 

Erscheinen des ersten Bandes von Historia Mundi noch die Institutseröffnung 

konnte er erleben.

d) Ein Außenseiter

Fritz Kern stand inmitten einer wuchernden Welt und wollte aus ihr zwei 

machen: eine geistige und eine stoffliche. So durfte er sich auf eine saubere 

143 So die geplanten Bände IX und X, vgl. Anlage zum Brief Fritz Kerns an Heinrich 
Mitteis vom 24.12.1948 (NL Mitteis). Zweck des Gesamtwerks war es, Orientie-
rung in der Gegenwart zu geben. Diese Zielgerade auf der Krisis der Moderne
verwusch sich in der Tat nach Kerns Ableben. Bd. IX erschien 1960 nüchtern als 
Aufklärung und Revolution, Bd. X erschien 1961 unter dem noch spröderen Titel 
Das 19. und 20. Jahrhundert.

144 Nach Kriegsende setzte unter deutschen Historikern geradezu eine Europa- und 
Abendland-Begeisterung ein, vgl. etwa E. Schulin, Universalgeschichte und 
abendländische Entwürfe [2002], S. 58, und insb. W. Schulze, Deutsche Ge-
schichtswissenschaft nach 1945 [1989], S. 211–222, über Hans Freyers Weltge-
schichte Europas von 1949 ebd., S. 283 f. m. N.; zum Beispiel Theodor Mayers S. 
Weinfurter, Standorte der Mediävistik [2005], S. 12–20. Seine unverändert 
wertend-typologische Sicht auf die Universalgeschichte konnte Kern in Historia 
Mundi demgemäß schon zu Beginn nicht voll durchsetzen, vgl. bei L. Kern, Fritz 
Kern [1980], S. 30–40.

145 Zu Kerns Rolle hierbei Winfried Schulze in W. Schulze / C. Defrance, Die 
Gründung des Instituts für Europäische Geschichte Mainz [1992], S. 24–27, 31 f. 
(Zitat S. 24), sowie ebd., S. 52 f. Das Institut, mit ihm das Charisma Kerns, 
wurde von der französischen Militärregierung als Gegengewicht zum VHD-Kreis 
um Gerhard Ritter platziert, vgl. Corine Defrance ebd., S. 59. Über Fritz Kerns 
Einfluß auf die Ausstattung des Instituts bis unmittelbar vor seinem Tode 
ausführlich auch W. Schulze, Deutsche Geschichtswissenschaft nach 1945 
[1989], S. 273–278, und wiederum ders., Zwischen Abendland und Westeuropa 
[2008]; sowie O. Schillings, Vom Bourgeois zum Citoyen [2001], S. 146–149. 
Zum Schicksal des Mainzer Instituts nach Kerns Ableben C. Defrance, Fritz 
Kerns Nachfolge [2005].

3. Der entlaufene Historiker 81

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Absonderung des Wertvollen vom Beliebigen verlassen – seine Geistesgeschichte 

und sein sich entwickelndes Konzept von Kulturgeschichte bewältigten einen 

ins schier Unermeßliche angewachsenen Orientierungsverlust. Dessen war sich 

Kern durchaus bewußt, er wollte »Farbe bekennen« gegen den Materialismus.146

Seine Palette hierbei war erstaunlich breit. Niemand wird unbeeindruckt 

bleiben von der Vielseitigkeit, mit der Kern die Töne seines Geschichtsbildes 

auftrug, weniger noch von der Entschlossenheit, mit der er nahezu allein sein 

Projekt vorantrieb. In Schattierungen durfte er sich dabei nicht verlieren, Kern 

wurde spätestens seit Bonn ein Historiker des großes Strichs, was ihm Mißver-

ständnis und Ablehnung eintrug – ein prominenter, hochgeachteter Mediävist 

und Außenseiter zugleich, der in notorischer Unruhe mit sich um das Ganze
rang und mit seiner Sonderstellung kämpfte: »Ich der entlaufene Historiker«, 

notierte er und erwartete »das Lächeln aller, die sich eine verständig begrenzte 

Aufgabe gewählt haben und bei ihrer glücklichen Wahl jenes quälende Gefühl 

der Uferlosigkeit der Interessen und des Gegenstandes losgeworden sind«.147

Dabei hatte er schon früh mehr erreicht als andere mit einem Lebenswerk. Er 

war zu einem der wichtigsten deutschen Initiatoren der Geistesgeschichte 

geworden, die er in der Mediävistik gewissermaßen salonfähig gemacht hatte. 

Es wirft ein Licht auf seine genialische Intuition, aber auch die kategoriale 

Bewegtheit und Fruchtbarkeit des ausgehenden Kaiserreichs, daß dazu im 

wesentlichen zwei, freilich glänzende, Veröffentlichungen hatten ausreichen 

können.

Das Erneuerungsideal, das ihm damals wie künftig vorschwebte, ist durchaus 

repräsentativ für den Verständniswandel in dieser Zeit. Ihm erschienen eher 

programmatisch und engagiert entworfene Panoramen denn theoriegesättigte 

Methodik sinnvoll, dem Orientierungsbedarf der turbulenten Gegenwart zu 

dienen. In der Folge dessen vollzogen sich freilich erhebliche, oft weit über den 

jeweiligen Darstellungsgegenstand hinausreichende und sich methodisch aus-

wirkende Erweiterungen.148 An seinem Beispiel läßt sich das gut veranschau-

146 Vgl. oben S. 59 Fn. 63.
147 »Obzwar es nicht an mir, sondern den Kollegen liegt, daß jeder nur einen Teil 

meines Arbeitsfeldes sieht und mich danach falsch beurteilt, habe ich doch das 
schlechte Gewissen ihnen gegenüber, ihre falsche Beurteilung durch Anormalität
verschuldet zu haben, und neige so eigentlich dazu, ihr (…) Urteil über mich 
doch als im höheren Sinn richtig zu unterschreiben«, zit. NL Kern, Autobiogr. /
Nr. 36, 4 und 53, s. bei L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 9, 136, 146.

148 Es läßt sich die zeitgenössische Alternative zwischen einer eher erkenntnis-
theoretischen Grundhaltung einerseits oder, demgegenüber, der betont kultur-
kritischen Instrumentalisierung historischen Wissens andererseits als eine Art 

82 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


lichen: Schon zu Beginn hatte Kern sich mit dem Neukantianismus auseinan-

dergesetzt und sich von ihm abgewandt,149 stattdessen seine methodische 

Sensibilität auf die mediävistischen Schriften konzentriert, in denen er so eine 

neue Perspektive präsentierte, gleichsam auf bloß mittlerer Abstraktionsebene. 

Seine Thesen traten ihren Siegeszug durch das Jahrhundert an, während sich 

zugleich Kerns Neigung zu Sehertum und Welterkenntnis vertiefte und er alles 

andere tat als den Geboten geschliffener Theorie zu folgen. Doch im Verlauf der 

20er Jahre drang auch bei ihm, wie durch die Hintertür, immer stärker ein 

ausdrücklich idealtypisches Verstehen durch, und es erstaunt beinahe die 

Leichtigkeit, mit der er die früheren Positionen zugleich aufrecht erhielt und 

konterkarierte. Überall sind Typologisierungen anzutreffen, ausdrückliche 

Abstraktionen, Schichtenmodelle und Stufenbilder, deren lediglich heuristi-

scher Wert ihm nicht nur selbst gewärtig war, sondern von ihm hervorgehoben 

wurde. Ein Votum für den konstruktivistischen Charakter historischer Erkennt-

nis schlechthin lag darin noch nicht; Kern sah sich ganz zwischen den zeitge-

nössischen Polen der sog. Formdenker einer- und Geistschauer andererseits und 

schlug sich stets zu den letzteren. Indes scheint sich bei ihm zunehmend eine 

erkenntnisskeptische Haltung Bahn gebreitet zu haben, freilich ohne direkte 

Konsequenzen: nicht als reflexive Theoriebildung, oft in einer Art wissenschaft-

lichen Mitbewußtseins oder der Aufgabe geschuldet, die historische Fülle bän-

digen zu müssen, welche er sich zumutete. Der wissenschaftliche Umbruch, den 

er mitvollzog, folgte eben nicht einer neuen erkenntnistheoretischen Einsicht, 

von der er sich hinabdeklinierte, sondern brachte sie erst seinerseits, schrittweise 

und verzögert, zutage. Von seiner begriffsrealistischen Grundhaltung her allein 

läßt sich dies nicht erfassen; Kern fällt in das Beschreibungsloch einer am 

Schlüssel vewenden, um den Modernisierungsprozeß der Humanwissenschaften 
zu erfassen (etwa J. Heinssen, Historismus und Kulturkritik [2003], S. 561ff.). 
Dieser war allerdings ein vielschichtiger und ungelenkterVorgang; nimmt man die 
verschriftlichte epistemologische Reflexion zum Maßstab, entstehen gerade für die 
hier fragliche Zwischenkriegszeit entsprechende Leerflächen. H. W. Blanke, His-
toriographiegeschichte als Historik [1991], S. 546ff., 561, stellt demgemäß in 
Ermangelung einer systematischen Historik deren »Verflachung« in den 20er 
Jahren fest; und auch S. Haas, Historische Kulturforschung [1994], S. 351, 
meint, in ihrer Abneigung gegen Erkenntnistheorie die Ursache dafür benennen 
zu können, daß die Geistesgeschichts-Welle der 20er Jahre sich nicht zu einer 
tragenden Zwischenform bei der Ablösung von der politischen Geschichts-
schreibung habe entwickeln können.

149 Denn die »Neukantianer hatten nur einen winzigen Ausschnitt der Erfahrung zu 
fassen bekommen« (vgl. bei L. Kern, Fritz Kern [1980], 42–44, zu den Jahren vor 
1914; Zitat v. 1938, ebd., S. 9).

3. Der entlaufene Historiker 83

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41


Maßstab erkenntnistheoretischer Durchdringung ausgerichteten Wissenschafts-

geschichte.

Sein Bild von Geschichte ist heute in vielem sperrig. Es wollte im Kontext des 

heillosen 20. Jahrhunderts die Spannungen der Moderne bewältigen und vor 

den Untiefen des Relativismus bewahren, am Maßstab wissenschaftlicher Kritik 

scheitert es. Auch Kerns Hinwendung zur Frühgeschichte der Menschheit, mit 

der er kein Einzelgänger war, läßt sich als Reflex auf den Aufschwung von 

Naturwissenschaft und Technik deuten;150 sie gab der Kulturgeschichte einen 

entscheidenden Impuls, konnte aber die Geschichtswissenschaft im übrigen 

kaum beeinflussen. Sperrig scheint ebenso sein weltanschaulicher Weg durch 

das Zeitalter der Radikalisierung zu sein, der gleichsam im Gegenverkehr verlief; 

auch hierin gibt er einen Kontrast, zumal zu den jüngeren und später erfolg-

reichen Größen der Historiographie – er war unabhängig, totalitarismusresis-

tent, mutig und hatte ein starkes Rückgrat. Das eigene Ziel, eine tragfähige 

Ordnung zu errichten, vermochte Friz Kern aber nie zu erreichen: »Aphorismen 

(d. h. durch keinen Zusammenhang Getragenes) sind mir was Gräßliches; aber 

aus Zusätzen zu Entwürfen besteht mein Leben«, schrieb er einmal,151 und so 

setzte er sich dem Dilemma einer Aufgabe aus, der er weder gerecht noch ledig 

werden konnte.

150 Vgl. schon J. Burckhardt, Historische Fragmente [1869/1929], S. 238: »Unser 
Geist aber, so unabhängig von allem Gewesenen er sich in Naturwissenschaft 
und Technik gebärden möge, findet seine höhere Weihe immer wieder in dem 
Bewußtsein seines Zusammenhanges mit dem Geist der entferntesten Zeiten 
und Zivilisationen. Ja er lernt sich selber nur kennen und seine hohe Natur 
schätzen durch die Vergleichung mit dem, was er, der ewig gleiche, in allen Zeiten 
gewesen ist«.

151 NL Kern, Autobiogr. / Nr. 33 a, s. bei L. Kern, Fritz Kern [1980], S. 143.

84 II. Der Entdecker Fritz Kern

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:53:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783465142881-41

	1. In der Krise des geschichtlichen Bewusstseins
	2. Öffnung und Entspezialisierung
	3. Der entlaufene Historiker

