,Und Nahrung labt das Herz der Menschen® (Ps 104,15)

Gastfreundschaft gegeniiber Jiidinnen und Juden

Netanel Olhoeft

Jidinnen und Juden zum Essen einzuladen, das ist keine einfache Aufgabe. Bereits
die vielen Speiseregularien der schriftlichen Tora, des Pentateuchs, erschweren
eine gastronomische Zusammenkunft von nichtjiidischen Menschen mit reli-
gionsgesetzlich observanten Kindern Israels - und die von den talmudischen
Weisen eingefithrten zusatzlichen essensrechtlichen Vorschriften scheinen eine
nationen- und religioneniibergreifende Freude an Speis und Trank letztlich fast in
Ginze zu verunmoglichen.

In Ubereinstimmung mit dem biblischen Prinzip des ,Siehe, ein Volk ist’s, das
alleine weilt und unter die Nationen wird es nicht gerechnet® (Num 23,9) haben
die Tannaiten, die frithen rabbinischen Gelehrten, um die Zeitenwende herum
etliche Abgrenzungsregeln im Bereich der kulinarischen Zusammenkunft ein-
gefiihrt (Verbot von durch nichtjiidische Personen gekochten Speisen, nichtjii-
dischem Wein und nichtjiidischem Brot). Durch Geserot, rabbinische Dekrete,
dieser Art sollte verhindert werden, dass Judinnen und Juden anderen Volkern zu
nahe kimen und mit ihnen Verbindungen eingingen, die sie letztlich vom Mono-
theismus wegfithren wiirden.

Bis heute ist es aufgrund dieser mannigfachen Einschrinkungen fiir streng
praktizierende Jiidinnen und Juden mit wesentlich weniger Miihe verbunden,
nichtjiidischen Géste zu sich einzuladen, als von diesen eingeladen zu werden.
Im Spektrum der jiidischen Denominationen der Jetztzeit jedoch gibt es selbst-
redend diverse Herangehensweisen an dieses religionsgesetzliche Feld, darunter
auch unterschiedlich gefasste liberale Verstindnisse. Viele progressive Jiidinnen
und Juden sehen in den traditionellen Regeln der Kaschrut, des koscheren Essens,
vor allem ethische Inspirationsquellen hin zu fairem Umgang mit Tieren und
Vegetarismus. In ihrem Umgang mit nichtjiidischen Mitmenschen lassen sie sich
von diesen daher weniger einschranken. Jiidinnen und Juden, die der Masorti-
Stromung angehoren, werden die klassischen Speisevorschriften zwar beachten,
sie allerdings in gewissen Punkten modernisieren, etwa, was das Verbot von nicht-
jidischem Wein und gekochte Speisen angeht, wodurch das Zusammenkommen
mit Menschen anderer religioser Traditionen ebenfalls erleichtert wird. Als nicht-
jidischer Gast in einem jiidischen Haushalt empfiehlt es sich daher, vorab Erkun-
digungen einzuholen, zu welcher jiidischen Denomination die Gastgeber sich
rechnen. In einem orthodoxen Haushalt konnte man als nichtjiidischer Gast sonst
unter Umstédnden den dortigen Wein schon durch Beriihrung unkoscher machen.
In einem liberaler gefithrten Haushalt kann man dagegen in deutlich weniger
Fettnédpfchen treten. In jedem Fall empfiehlt es sich aber, nur dann Speisen und

https://dol.org/10.5771/9783987400087-153 - am 22.01.2026, 22:12:54. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783987400087-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 NETANEL OLHOEFT

Getrinke als Gastgeschenke mitzubringen, wenn die einladende Familie dazu ihre
Zustimmung gegeben hat. Zusitzlich sollte beachtet werden, dass an jiidischen
Feiertagen — je nach Observanz und Brauchen der Familie - mitunter zusdtzliche
Einschrankungen gelten kénnten, die am besten vor dem Besuch in Erfahrung
gebracht werden sollten.

Man merkt schon, das mit dem Essen und Trinken ist in der jiidischen Tradition
nicht ganz unkompliziert. Dass sowohl die schriftliche Tora als auch die miindli-
che Tora, der rabbinische Literaturkanon, sich ausgiebigst mit der Nahrungsauf-
nahme befassen und diese auf vielféltige Weise regulieren, ist freilich kein Zufall.
Die talmudischen - und in ihrer Folge auch die mittelalterlich philosophisch-rati-
onalistischen nebst den vielfaltigen kabbalistisch-mystischen - Deutungstraditio-
nen des Judentums bejahen die religiose Grundnorm des ,,Auf all deinen Wegen
sollst du Thn erkennen“ (Spr 3,6). Aus diesem und verwandten biblischen Versen
wurde die Maxime abgeleitet, dass alle Taten des Menschen auf Gott ausgerichtet
sein sollen, der Ewige in allen Handlungen ins Bewusstsein zu bringen ist, ja, jeder
Moment des Lebens zu heiligen sei. Gerade die alltagliche Wirksphare des Men-
schen riickte dadurch in den Vordergrund der legislativen und ethischen Betrach-
tungen — und mit diesen sodann auch die Nahrungsaufnahme. Im neuzeitlichen
Chassidismus wurde diese Leitvorstellung schliefilich so weit ausgearbeitet, dass
man, nach einem Diktum der Gemara, einem Teil des Talmuds, im héuslichen
Tisch ein Abbild des Jerusalemer Tempelaltars und in der religios korrekt vollzo-
genen Nahrungsaufnahme einen Gottesdienst erblickte.

Doch mehren sich bereits in den éltesten Schichten der jiidischen Religions-
geschichte die Speisevorschriften unter der Uberschrift: ,Menschen der Heiligkeit
sollt ihr Mir sein“ (Ex 22,30). Und so enthalten die biblischen Gesetzessammlun-
gen nicht nur Verbote des Blutes, des unkoscheren Fleisches und der Prohibition,
Zicklein im Euterfluss ihrer Mutter zu kochen, sondern auch etliche mit der Natur,
der Landwirtschaft und dem Land Israel zusammenhéngende Speiseeinschran-
kungen (Tewel, Schewi‘it, Orla, Chadasch usf.). In der Epoche des Zweiten Tem-
pels sowie der aus dieser erwachsenen talmudischen Zeit wurden weitere rituelle
Anordnungen erginzt, die das Essen und Trinken vieler Jiidinnen und Juden
begleiten. Zu diesen gehoren etwa die ,,Birkot Hanehenin®, die Segensspriiche, die
vor und nach dem Verzehr einer jeden Speise zu sprechen sind und je nach Art und
religioser Bedeutung der vorliegenden Nahrung variieren. Der Konsum von Wein
etwa, der auch ansonsten grofe kultische Bedeutung hat, ist von anderen ,Bera-
chot“ begleitet als der Verzehr von Erdprodukten oder Baumfriichten.

Doch nicht nur der Wein, sondern auch Fiille und Reichtum an Speisen und
Gisten dienen dazu, Festfreude und Feierlichkeit auszudriicken. Daher sind nach
der Halacha am Schabbat drei Mahlzeiten vorgeschrieben, die je mindestens zwei
gekochte Speisen beinhalten miissen. Dies kontrastiert mit den profanen Tagen
der Woche und des Jahreskreises, an denen es in talmudischer Zeit tiblich war,
blof zwei Mahlzeiten mit je einer gekochten Speise zu sich zu nehmen. Aber
auch das Brot, das seit dem Auszug der Urmenschheit aus dem Garten Eden als

https://dol.org/10.5771/9783987400087-153 - am 22.01.2026, 22:12:54. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783987400087-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L,UND NAHRUNG LABT DAS HERZ DER MENSCHEN* (PSALM 104,15) 155

Grundnahrungsmittel gilt (,Im Schweifle deines Angesichts sollst du Brot essen®,
Gen 3,19), wird eines besonders ritualisierten Umgangs bedacht. Er zeigt sich
nicht nur im Geséuerten-Ungesduerten-Kontrast der Feste Pessach und Scha-
wuot, sondern ebenfalls in der Rolle des Brotes als Mahlzeitenerdffner wie auch
in elongierten Segensspriichen, zweimaligem Handewaschen (,majim rischonim®
und ,,majim acharonim®) und dem Verbot, Brotkrumen unbedacht wegzuwerfen,
auflert.

Doch will die Halacha nicht nur Brotkrumen geehrt wissen, sondern Nah-
rungsmittel im Allgemeinen. Bereits in der schriftlichen Tora finden wir das Ver-
bot, fruchttragende Baume abzuholzen (Dtn 20,19). Die rabbinischen Gelehrten
haben tiber die Generationen in Werken wie den spattalmudischen ,,Massechtot
Derech Eretz“ oder Rabbenu Bachja ben Aschers mittelalterlichem ,Schulchan
schel Arba“ dazu einen respektvollen Umgang mit Speisen insgesamt empfohlen,
insbesondere mit den ,sieben Fruchtarten® des Heiligen Landes (vgl. Dtn 8,8).

Aber auch die kurzzeitige Abstinenz von Nahrung, also das Fasten, spielt in
der Tradition eine Rolle. Neben dem von der schriftlichen Tora vorgeschriebenen
Versohnungstag Jom Kippur werden traditionell vier Fasttage aufgrund der Tem-
pelzerstorung und des Exils des jiidischen Volkes nebst verschiedenen kleineren
Fasten beachtet. Allerdings haben die talmudischen Weisen im Anschluss an eine
Weissagung des Propheten Secharja (8,19) die Zuversicht gehabt, dass die vier
Fasttage der Trauer dereinst in der messianischen Zukunft in frohliche Festtage
umgewandelt werden, die sich durch viel Essen und Trinken auszeichneten. Uber-
haupt wird nach traditionellem Verstindnis die Ankunft des Messias durch eine
grofle, alle rechtschaffenen Menschen einschlieflende Mahlzeit geziert werden,
zu welcher der in den verborgensten Bereichen des Ozeans hausende Leviathan
sowie der urzeitliche Auerochse geschlachtet wiirden und alle Speisenden gemein-
sam in Laubhiitten wie zum Sukkot-Fest sifen. Durch diese zweite Manifestation
des Garten Edens wird eine volkeriibergreifende Eintracht und Gastfreundschaft
gestiftet — durch gemeinschaftliches Essen und Trinken.

Wein, Gekochtes, Brot

Wein, Gekochtes
Tierische Produkte

Veganes, das nicht verarbeitet wurde (Obst, Gemiise, Niisse)

https://dol.org/10.5771/9783987400087-153 - am 22.01.2026, 22:12:54. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783987400087-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987400087-153 - am 22.01.2026, 22:12:54. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783987400087-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

