lll Der freie Gebrauch von Zeichenpraktiken

Wir fragen danach, inwiefern sich Weltinterpretation reflexiv kontrolliert voll-
zieht und ein zurechenbares, zu verantwortendes Tun ist. Die Perspektive der
ersten Person Singular ist dabei maBgeblich. Die Leitfrage lautet: »Inwiefern ist
es eine Sache von Freiheit, wie ich die Welt interpretiere?« Dabei soll jetzt das
Prinzip gelten, dass viele richtige Interpretationen moglich sind. Es kann nicht
die Realitéit geben, die mich dazu zwingt, soundso zu interpretieren. Die Welt
interpretiert sich nicht selbst; sondern ich interpretiere die Welt, indem ich Zei-
chen und bestimmte Darstellungsformen bilde.

Nun geschieht dies nicht innerhalb meines individuellen Verhéltnisses zur
Welt, sondern im Rahmen einer intersubjektiv geteilten Praxis. Erst innerhalb
dieser konnen sich, wie wir schon sahen, Restriktionen ergeben. Die Kldrung der
aus dieser Praxis erwachsenden Auflagen hat sich damit als vordringlich er-
wiesen. Interpretationsfreiheit ist, so konnte man sagen, nicht »Freiheit gegen-
tiber der Realitit«, sondern im Kontext von gegebenem Interpretieren.' Dieses
Interpretieren ldsst sich in mindestens dreierlei Hinsicht thematisieren: Es sind
Zeichenpraktiken gegeben, die durch Regeln angegeben und als »konventionell«
charakterisiert werden; es sind Weltverstindnisse gegeben, das zusammenhin-
gende Ganze von Uberzeugungen und akzeptierten Interpretationsweisen; und es
sind jeweils Zeichen gegeben, konkrete Darstellungsformen, an die der Interpret
ankniipfen kann. — Kurz: Eine Person, die ihre Welt interpretiert, macht erstens
Gebrauch von sprachlichen und symbolischen Praktiken, hat zweitens bereits ein
theoretisches Verhiltnis zur Welt und bezieht sich drittens auf ein besonderes
Thema.

1 Vgl. die Fortsetzung des bereits zitierten Passus in Simon, Philosophie des Zeichens,
S. 94: »Denken erlebt sich als Freiheit der Interpretation nicht gegeniiber >der< Natur,

sondern gegeniiber friiheren Interpretationsansdtzen« (Hervorhebung Verf.).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Ich werde mich zunidchst mit ersterem befassen und den interpretierenden
Zeichengebrauch allein insofern betrachten, als er an Praktiken anschlieft oder
in irgendeiner Weise von »Regeln« abhiingt.” Zu denken ist also zuerst nur an
die Sprachen und Symbolsysteme, die der Praxis des Zeichengebrauchs, von der
jeweils ausgegangen wird, eingeschrieben sind. Die inhaltliche Richtigkeit tritt
damit fiir den Moment in den Hintergrund. Wir behandeln den verstehenden
Weltbezug nicht im Ausgang von (subjektiven) Vorstellungen, sondern von (6f-
fentlichen) Zeichen, und diese unterliegen als solche schon den Auflagen der je-
weiligen Praxis, was Beliebigkeit augenscheinlich ausschlie3t. Es wird sich folg-
lich bereits unabhingig von der Frage der Richtigkeit des Interpretierens ein
Darstellungsspielraum beschreiben lassen.’ Dieser wird sich in seiner konkreten
Form fiir jeden individuellen Interpreten gesondert konstituieren, aber es be-
stehen gute Aussichten, dass seine Struktur allgemein behandelbar ist: Jeder
Weltinterpret steht in einer Zeichen- und Lebenspraxis; und es ist offensichtlich,
dass dies die Art und Weise seiner Interpretation vorkonstituiert. »Meine Welt«
findet ihre erste Form in einer intersubjektiven Praxis; und das Verhiltnis zwi-
schen dem damit gesetzten Verstindnis und den Weltausschnitten, die ich mir
durch individuell eigenen Zeichengebrauch geistig aneigne, ist denkbar asymme-
trisch. Zum Ganzen der vorausgesetzten Praktiken und den darin gegebenen
»Interpretationswelten« schlieflich kann ich mich gar nicht mehr interpretierend
verhalten.' Die Grenzen meiner Interpretationsfreiheit werden mithin wesentlich
durch die Zeichenpraktiken bestimmt sein, die mir zur zweiten Natur geworden
sind.

2 Die beiden anderen Fille werden in Kap. IV und V behandelt. — Es versteht sich, dass
die drei Aspekte miteinander zusammenhéngen und nur analytisch getrennt werden.

3 Simon hat dies fiir die Satzbildung so beschrieben: »Das >Ich« ist nicht frei, sich »alles
Mogliche« vorzustellen und dann zu fragen, ob >so etwas< der Fall sei oder nicht. Es
muss sich der Grammatik und der Worter einer Sprache in ihrem besonderen, einzel-
sprachlich geregelten Bezug aufeinander bedienen« (»Ethik und Asthetik des Zei-
chens«, S. 272). Denn »niemand bildet Sitze nur >von sich aus<. Er folgt dabei immer
auch einem Schema, nach dem iiberhaupt >Sitze« gebildet werden konnen, ob sie nun
wahr oder falsch sind« (ebd., S.267). — Dass Sinn und Richtigkeit dennoch aufein-
ander bezogen sind, vgl. Kap. IV 1.1

4 Abel zufolge lésst sich eine »logische Kluft« zwischen kategorialisierenden Interpre-
tationen und den damit festgelegten Welten nicht explizieren. Die Bildung von Welt
ist »nicht etwas in der Welt«, sondern »erst in ihrem Zusammenspiel bilden logische,
asthetische und ethische Form« der Interpretationspraxis »eine Welt und individuell

meine Welt« (Interpretationswelten, S. 501).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 99

Die Thematik wird ausgehend von Wittgensteins Uberlegungen zum Regel-
folgen erortert (III 1). Dies dient dazu, ein Fundament zu schaffen, aber auch
dazu, die Moglichkeit von Zwang wiederum auszuschlieBen. Durch die Betrach-
tung wird die Rede von »Regeln« indes in den Hintergrund und der Vorausset-
zungscharakter von Zeichenpraktiken in den Vordergrund treten: Interpreten
gehen nicht nach gegebenen Regeln vor, sondern nehmen Zeichenpraktiken in
zurechenbarer Weise in Gebrauch. Auf dieser Basis wird untersucht, welche
Grenzen Zeichenpraktiken der Zeichenbildung setzen (III 2). Schlieflich wird
der positiv freien Zeichenbildung als einer Art des sinnvollen und zurechenbaren
Gebrauchs von Zeichenpraktiken erste Kontur verliehen (III 3).

1 Regelfolgen als Praxis

Es wird gern fiir offensichtlich gehalten, dass unser Sprach- und Zeichenge-
brauch an Regeln gebunden ist. Vor allem die Unterschiedlichkeit der Zeichen-
systeme legt dieses Bild nahe. Wollen wir eine neue Sprache lernen, so miissen
wir ihre Regeln lernen; und dass die englische Sprache nicht physei existiert,
wird deutlich, wenn wir an die chinesische Sprache denken. Fiir diese Seite des
Zeichengebrauchs scheinen Begriffe wie »konventionell«, »arbitrir« oder auch
»regelgeleitet« passend. Greifen wir diese Begriffe im Zusammenhang unserer
Problematik auf, so stellt sich die Frage, wie die Regeln des Zeichengebrauchs
unsere Interpretationsfreiheit berithren. Dabei konnen wir uns auf solche Regeln
konzentrieren, die zum festen Repertoire des Zeichenverwenders gehdren; man
konnte sagen: auf Grundregeln, welche fiir klar und selbstverstindlich gehalten
werden und iiber die vollige Einigkeit besteht. Als typische Beispiele sollen
Pradikate wie >Tisch< oder >blau< gelten, aber ebenso Zeichen wie T oder ©. Fiir
den Gebrauch solcher Zeichen, so mochte man sagen, muss es Verwendungs-
regeln geben, ohne die sie nicht wiren, was sie sind.” So wiire es z. B. nicht kor-
rekt, das Pradikat >Tisch< auf ein Nilpferd zu applizieren; und ein Zeichen wie

5 Man konnte von konstitutiven Regeln sprechen, die ein Verhalten nicht einfach regu-
lieren, sondern erst moglich und beschreibbar machen (vgl. Searle, Speech Acts, S. 33-
36). Es geht jedoch nicht um Regelsysteme, die zu einem bestimmten Zeitpunkt ein-
gefiihrt wurden (zur Kritik vgl. exemplarisch Schneider, »Beruht das Sprechenkonnen
auf einem Sprachwissen?«, S. 142-149). Der Begriff der Grundregel wird sich hier
ausschlieBlich auf Verfahrensweisen beziehen, die als bekannt vorausgesetzt werden,
da sie zu einem Grundverstindnis gehoren. (Ausgeklammert bleiben regulative oder

logisch nachtrigliche Regeln, etwa strategische oder rhetorische Regeln.)

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | ZEICHEN UND FREIHEIT

»André ¥ Julia« bedeutet einfach nicht »André sieht mit Julia fern«. Von sol-
chen einfachen und klaren Fillen werde ich ausgehen.

Um eine Vorstellung von der Bindung des Zeichengebrauchs an die jewei-
ligen Grundregeln zu entwickeln, greife ich die Diskussion um das Regelfolgen
auf, wie sie im Ausgang von Wittgenstein gefiihrt wurde.® Dabei ist kein Beitrag
zur Wittgenstein-Exegese oder zur Losung des Regelproblems angestrebt. Ins-
besondere soll nicht gefragt werden, wie es mdglich ist, Regeln zu folgen. Ich
werde davon ausgehen, dass es falliibergreifend einheitliche Praktiken — und da-
mit sprachliche Bedeutung, Begriffsbildung und allgemeine Verstindnisweisen —
gibt, und versuchen, ein hinreichend plausibles Bild davon zu gewinnen, wie
dies zu denken ist. Die Bemiihungen richten sich also darauf, das lebensweltliche
Verstindnis plausibel zu formulieren.’

Ich mochte zundchst zwei nicht tragfihige Konzepte ausschlieBen: erstens
die Deutungsauffassung der Regel und zweitens den Versuch der Reduktion von
Regeln auf bloBe Regularitit. Die Unhaltbarkeit dieser Auffassungen ist in der

6 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, bes. §§ 185-242 und Bemerkun-
gen iiber die Grundlagen der Mathematik, bes. S. 303-353.

7 In der von Kripkes Erorterung geprigten Regel-Diskussion liegt der Akzent darauf,
dass die Moglichkeit von Bedeutung und Begriffsbildung ohne geeignete Theorie der
Regel als solche unerkldrlich bleibt (vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private
Language, etwa S. 62; zur Debatte die Beitrdge in Miller/Wright (Hrsg.), Rule-Fol-
lowing and Meaning, bes. Boghossian, »The Rule-Following Considerations«, sowie
Wright, Rails to Infinity, bes. Kap. II). Dieses Problem werde ich nicht diskutieren.
Kripke spitzt Wittgensteins Analyse bekanntlich auf eine Form des Skeptizismus zu.
Demzufolge bestehe die Schwierigkeit, verkiirzt gesagt, darin, dass die Normativitit
einer Regel durch keine nicht-semantische Tatsache gesichert ist (vgl. Kripke, Witz-
genstein on Rules and Private Language, S. 21-22). Dass diese Lesart an Wittgenstein
vorbeigeht, ist vielfach bemerkt worden (vgl. z. B. Baker/Hacker, Scepticism, Rules
and Language, S. 1-26) und kann fiir die systematische Behandlung ausgeklammert
werden. Dennoch liefert Wittgenstein fiir die hier bevorzugte Strategie Argumente:
Vorgreifend sei erwihnt, dass noch im selben Paragraphen, den Kripke zugrunde legt,
das »Paradox« des Regelfolgens als Symptom einer irrefithrenden Regelauffassung
und als »MiBverstindnis« klassifiziert wird (Wittgenstein, Philosophische Unter-
suchungen, § 201). Ich nehme dies als Hinweis, dass es darauf ankommt, ein Bild zu
entwickeln, wie das Regelfolgen verstanden werden kann, ohne sich in logische Apo-
rien zu verstricken. Kripkes Uberlegungen werden allein herangezogen, um Kritiken

an falschen Regelauffassungen zu untermauern.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 101

Literatur vielfach bemerkt worden.® Es muss daher nicht darauf ankommen, die
bekannten Befunde noch einmal zu erneuern. Auch wird es nicht darum gehen,
eine Versohnung oder Kombination dieser Auffassungen zu erreichen. Sie stel-
len zwei Sackgassen dar, und das Ziel muss es sein, das falsche Bild aufzuldsen,
in dem diese Sackgassen entstehen.” Entsprechend gilt wiederum, dass die Eror-
terung anfangs nicht unmittelbar etwas iiber den Freiraum aussagt, den wir im
Zeichengebrauch haben. Die Auflosung der Deutungsauffassung ist nicht etwa
eine Einschrinkung eines zu groflen Interpretationsspielraums und die Auflo-
sung der Regularitdtsauffassung keine Befreiung von Regeldeterminismen. Der
Wert der Kritik liegt fiir uns noch einmal darin, einen Blickwinkel zu finden, von
dem aus die Frage nach der Freiheit im theoretischen Denken angemessen be-
handelt werden kann. Dabei ist insbesondere zu betonen, dass der Gedanke der
»gegebenen Regel« als solcher unplausibel ist — und dies nicht nur, weil in der
gewohnlichen Zeichenpraxis gerade nicht feststeht, welchen Regeln »gefolgt«
werden soll. Vielmehr wird sich ergeben, dass die Idee vorab festgeschriebener
Korrektheitsstandards auf der basalen Ebene von semantischen Praktiken bzw.
semantischen Grundregeln mit ganz prinzipiellen Schwierigkeiten behaftet ist.

Im Laufe der Uberlegungen wird sich die Bedeutung des Begriffs »Regel«
daher depotenzieren. Ins Blickfeld riicken stattdessen die gemeinsam geteilten
und individuell beherrschten Zeichenpraktiken als Voraussetzungen des jewei-
ligen Zeichengebrauchs. Diese schrinken den Raum der Darstellungsmoglich-
keiten nicht ein, sondern konstituieren iiberhaupt erst einen Zurechenbarkeits-
bereich. Die Hauptaufgabe dieses Kapitels ist es dann, die Grenzen, die sich von
den vorausgesetzten Zeichenpraktiken her ergeben — und damit die Grenzen der
Zurechenbarkeit der Zeichenbildung —, zu beschreiben.

1.1 Erste Sackgasse: Deutungsauffassung

Die Annahme der »gegebenen Regel« ist vor allem fiir die Position prigend, die
in Anlehnung an Wittgenstein Deutungsauffassung der Regel genannt werden
kann.'” Gedacht ist dabei an Situationen, in denen die Regel, der gefolgt werden
soll, als vorgegeben gilt. Dabei kann man sich diese Regel als Regelausdruck, als
Bedeutungstatsache, als Handlungsanweisung, als abstrakte Entitit oder auch als

8 Vgl. etwa Brandom, Making It Explicit, S. 18ff.

9 Fiir die sinnkritische Auflosung der Problematik argumentieren etwa Baker/Hacker,
Scepticism, Rules and Language.

10 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, bes. §§ 85, 198, 201, 213, 506.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Bewusstseinstatsache vorstellen. Doch all diese Varianten zeichnen sich durch
die Annahme aus, die Regel miisse, was immer sie genau sei, der Handlung als
Korrektheitsstandard unabhéngig vorhergehen. Die allgemeine Regel habe dem-
zufolge eine eigenstindige Existenz gegeniiber den einzelnen Fillen des Regel-
folgens.

Daraus aber ergibt sich eine Notwendigkeit: Damit verstidndlich wird, wie
der Regel gefolgt werden kann, muss zwischen die Regel und das Regelfolgen
wieder ein Drittes treten. Die Regelentitdt muss (in der rechten Weise) »geistig
erfasst« werden, damit eine Befolgung moglich ist. Und daraus erklirt sich das
Charakteristikum der Deutungsauffassung: die Idee ndmlich, dass man der Regel
dann gerecht wird, wenn man sie richtig interpretiert, oder eben deutet. Wenn ich
beispielsweise die Aufgabe >3+2< vor mir habe und die Zahl >5< als Losung
nenne, so ist dies u. a. darauf zuriickzufiihren, dass ich den Regelausdruck >+«
richtig gedeutet habe. Und wenn ich einem Wegweiser, der nach rechts zeigt, da-
durch Folge leiste, dass ich nach rechts gehe, so habe ich den Wegweiser richtig
gedeutet.'" Diese Annahme, dass Regelbefolgungen wesentlich auf Deutungs-
leistungen beruhen, macht den Kern der Deutungsauffassung aus.

Das Problem dieser Sichtweise ist hinldnglich bekannt: Wenn wir die Befol-
gung der Regel von einer richtigen Regeldeutung abhingig machen, so geraten
wir bei der Erkldarung, wie die Regel die Handlung bestimmt, in einen Regress.
Denn ein dem Regelfolgen unabhidngig gegeniiberstehendes Interpretandum
lieBe Raum fiir die unterschiedlichsten Deutungen; es konnte letztlich jede
Handlung als korrektes Regelfolgen gelten, wenn man nur eine geeignete Deu-
tung liefert.'” Man kann sich daher keine Vorstellung davon machen, wie eine
gegebene »Regeltatsache« eine Handlung so bestimmen konnte, dass die Regel
befolgt wird. In diesem falschen Bild ergibt sich der von Wittgenstein als »para-
dox« gekennzeichnete Eindruck: »eine Regel konnte keine Handlungsweise be-
stimmen, da jede Handlungsweise mit der Regel in Ubereinstimmung zu bringen
sei«.” Will man nimlich nicht sagen, dass die Regel das entsprechende Handeln
veranlasst, indem sie dem Aktor auf mysteriose Weise »einfliistert« oder »ein-
gibt«'*, wie zu verfahren ist, so kann die korrekte Regelbefolgung nur dadurch
gesichert werden, dass wir eine weitere Regel einfiihren, »die die Anwendung

11 So eins von Wittgensteins Beispielen: ebd., § 84.

12 Ob die Ubereinstimmung durch eine Deutung der Regel, der Handlung oder der Art
Ubereinstimmung hergestellt wird, kann dabei offen bleiben: vgl. dazu Baker/Hacker,
Wittgenstein: Rules, Grammar and Necessity, S. 134f.

13 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 201.

14 Vgl. ebd., §§ 222f. und 230-237.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 103

der Regel regelt«", oder so, dass wir »Deutung hinter Deutung setzen; als be-
ruhigte uns eine jede wenigstens fiir einen Augenblick, bis wir an eine Deutung
denken, die wieder hinter dieser liegt«.'® Um die Regel als Korrektheitsstandard
zu sichern, wiren ad infinitum weitere Standards notig. Daran aber zeigt sich
nur, dass wir die Regelbefolgung auf diese Weise gar nicht verstindlich machen
konnen.

Die Schwierigkeit wird vor allem an Fillen deutlich, fiir die wir gewohnlich
eine ideale Regelidentifikation voraussetzen, etwa bei mathematischen Regeln.
Die Moglichkeit, dass nachtridglich durch eine passende Deutung Regelkonfor-
mitét hergestellt wird, bleibt auch hier offen. Es ist etwa, wie Kripkes gut be-
kanntes Beispiel zeigt, immer denkmdglich, dass das, was jemand in der Vergan-
genheit als Addition praktizierte, tatsdchlich auf der Regel der Quaddition be-
ruhte, welche sich von der Additionsregel darin unterscheidet, dass sie fiir Sum-
manden ab einer bestimmten Grofe (welche bisher zufillig noch nie vorkamen)
pauschal das Ergebnis »5< vorsieht.'” Darin zeigt sich freilich nichts anderes als
die prinzipielle Moglichkeit, dass jedes Vorgehen denkbar und mit der Regel in
Ubereinstimmung zu bringen wire, wenn wir die Regelbefolgung von einer
Deutung abhéngig machen. Nimmt man diese Moglichkeit ernst, so konnte man
die Grundvoraussetzungen aller Verstindigung erschiittert sehen. So fasst Kripke
die ungesicherte Interpretation der Regel als Einfallstor fiir einen Skeptizismus
auf. Dabei gilt die Pramisse, dass die Regel auf gewisse Entitédten zuriickgefiihrt
werden muss, die ihre unabhéngige Existenz gegeniiber den einzelnen Anwen-
dungsfillen sichern und sie so als Korrektheitsstandard fixieren. Da hier aber
weder Gefiihle eines »inneren Meinens« noch »platonische Ideen«'® in Frage
kommen, bleibt die Stabilitit der Regel ein Mysterium.

Es ist fiir unsere Erorterung wichtig, dass die Schwierigkeit letztlich nicht
epistemischer, sondern logischer Natur ist. Dies kann Wittgensteins Beispiel des
Schiilers, der eine Reihe bilden soll, veranschaulichen: Fasst dieser die Regel,
die durch die Anweisung »Addiere 2!« ausgedriickt wird, so auf, dass er ab der
Zahl 1000 anfingt, das zu tun, was wir gewohnlich »4 addieren« nennen, und die
entsprechenden Einwinde nicht versteht, so ist es prinzipiell aussichtslos, den
Schiiler auf die (»Bedeutung« der) Regel hinzuweisen: denn das Problem besteht

15 Ebd., § 84.

16 Ebd., § 201.

17 Zu den Einzelheiten vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 9.

18 Zum ersten vgl. ebd., S. 41-51; zum zweiten ebd., S. 53-54. Eine weitere Moglichkeit
der Objektivierung — der Rekurs auf natiirliche Tatsachen — wird in Abschnitt III 1.2

besprochen.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ja gerade darin, dass ein abweichendes Regelverstindnis vorliegt: »Dieser Fall,
so Wittgenstein, »hitte Ahnlichkeit mit dem, als reagierte ein Mensch auf eine
zeigende Gebirde der Hand von Natur damit, dass er in der Richtung von der
Fingerspitze zur Handwurzel blickt, statt in der Richtung zur Fingerspitze.«'® In
so einer Situation wire, wie es andernorts heilt, die »Mdoglichkeit der Verstdin-
digung<«*™ erschiittert.

Wollen wir aber unser Selbstverstindnis, dass wir iiber Begriffe verfiigen
und uns verstindigen konnen, nicht aufgeben, miissen wir voraussetzen, dass
solche Fille gewohnlich nicht vorkommen. Es mag uns einen Schwindel ver-
ursachen, dass wir die Objektivitit von Regeln nicht theoretisch zu unterfiittern
vermogen, aber wir verlieren dadurch selbstverstidndlich nicht unsere normativen
Standards; die Begriffsbildung und die mathematischen Gewissheiten bleiben
unangetastet.”’ Das tiefere Problem liegt deshalb darin, dass das ganze Bild noch
falsch ist: Bevor wir die lebenspraktische Gewissheit, dass Praktiken des Regel-
folgens moglich sind, in Frage stellen, sollten wir unser Verstiandnis des Regel-
begriffs modifizieren. Darin, dass hier logische Probleme entstehen, zeigt sich,
dass unsere Anschauungsweise einen grundlegenden Fehler enthilt. Jedes Bild,
das die Regel als unabhdiingige und anwendungsexterne Entitdt konzipiert — sei
es als Universalie, als platonische Idee, als unabhéngige semantische Tatsache
oder als Bewusstseinstatsache — muss notwendigerweise in die Irre fiihren.

Worin genau liegt der Fehler? Die Idee, dass die Korrektheit einer Handlung
nach einer unabhingig existierenden Regel beurteilt werden konnte, zerreif3it das
Regelfolgen in zwei einander duBerliche Komponenten: die »Regel selbst« auf
der einen und Fille der Regelbefolgung auf der anderen Seite.”” Es lisst sich
aber gar keine klare Vorstellung einer vorpraktischen oder anwendungsunab-
hingigen Regel entwickeln, denn die Anwendung bleibt immer Kriterium des
Regelverstehens.” Daher kann eine handlungsexterne, unabhiingig bestehende
Entitdt unmoglich als Regel Bestand haben. Die Annahme, dass eine Regel im
Einzelfall so gegeben sein konnte, dass sie den Zeichengebrauch bestimmt, ist
immer schon auf die weitere Annahme angewiesen, dass die praktische Um-
setzung der Regel gewihrleistet ist — und dies hat den Regress zur Folge. Auf

19 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 185.

20 Ebd., § 143.

21 Vgl., im Ausgang von Cavell: McDowell, »Non-Cognitivism and Rule-Following,
S. 207-210.

22 Vgl. Baker/Hacker, Scepticism, Rules and Language, S. 98-132.

23 Dass die Anwendung nicht iibersprungen werden kann, ist eine zentrale Einsicht von

Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen: vgl. ebd., § 146 oder § 380.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 105

diese Weise lédsst die Deutungsauffassung die Moglichkeit regelgeleiteten Ver-
haltens unverstindlich werden.”*

Das folgende Resultat ist festzuhalten: Es gibt keine Regeln im Sinne von
abstrakten Festlegungen oder Konventionen im praxisleeren Raum. Der Regel-
begriff muss vielmehr von der konkreten Praxis der Regelanwendung her mit
Inhalt gefiillt werden — und zwar so, dass die Moglichkeit eines direkt sich voll-
ziehenden regelentsprechenden Verhaltens in Rechnung gestellt bleibt. Wenn
regelgeleitetes Handeln iiberhaupt konzipierbar sein soll, konnen die Regel und
ihre Befolgung keine einander duflerlichen Komponenten sein. Beide sind intern
miteinander verkniipft.

Wie wir indes sehen werden, miindet dies darin, dass der Begriff der Regel
insgesamt an Erklarungskraft einbiit. Die philosophische Reflexion entfernt

24 Die Idee, dass die Regel praxisunabhingig existiert und durch den Geist erfasst wird,
darf als charakteristisch fiir mentalistische Regelkonzeptionen betrachtet werden,
seien sie platonistischer oder auch psychologistischer Pragung. In diesen Konzep-
tionen ist es geradezu unausweichlich, das korrekte Regelfolgen iiber einen geistigen
Zugang zur Regel zu erkldren. Demzufolge sei jemand, der die Regel erfasst hat, in
einem zweiten Schritt fahig, sie in einer unendlichen Zahl von Fillen zu befolgen. Wir
haben zuerst ein richtiges Verstiandnis und dadurch eine bestimmte Féhigkeit: Einen
sprachlichen Ausdruck konne der regelgerecht anwenden, der seine »Bedeutung« ver-
innerlicht hat. Die falliibergreifende Norm wird in diesem Bild so erklirt, dass Regeln
ein unabhéngiges Dasein gegeniiber den einzelnen Fillen haben. — Wie ein vorprakti-
sches Regelverstiandnis genau formuliert werden konnte, bleibt hier undiskutiert; die
Regelthematik wird in diesem Rahmen gar nicht eigens aufgenommen. Da die Grund-
pramisse darin besteht, dass es geistige Entitidten gibt, die der Geist auffassen kann,
eriibrigt sich diese Problematisierung. Universalia machen hier nicht den Gegenstand
der Fragestellung, sondern den Kern des Erkldarungsmodells aus (vgl. auch Kripke,
Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 54). Die Kritik an der Deutungsauf-
fassung zeigt jedoch, dass die Riickfithrung von regelgeleitetem Verhalten auf geistige
Entitdten keine Erkldrung ist, sondern »eine Art Scheingesims, das nichts tragt« (Witt-
genstein, Philosophische Untersuchungen, § 217). Tatsdchlich hat der Mentalist, wie
immer er vorgeht, ein konstantes Verstidndnis stets schon vorausgesetzt. Dabei ist
diese Voraussetzung als solche nicht zu beméngeln. Doch der Verweis auf mentale
Entititen macht es unmoglich, sich einen Begriff vom Regelfolgen zu machen. Der
Mentalist sagt im Grunde nur: Die Verwendungsregeln eines Ausdrucks liegen in der
Bedeutung, die der Ausdruck hat. Dass dies nichts sagt, zeigt sich daran, dass der
bloBe Verweis auf eine »Bedeutung«, ohne Rekurs auf Anwendungsbeispiele, nicht

weiterhilft, wenn jemand einen Ausdruck nicht zu verwenden weil3.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [N


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sich, indem sie Regeln thematisiert, vom Normalfall der »Regelanwendungx, fiir
den es gerade charakteristisch ist, dass von Regeln nicht die Rede ist. Damit
werden wir auf die Spur dessen gesetzt, was Wittgenstein »blindes Regelfolgen«
genannt hat.”® Ich werde die folgende Lesart dieser Denkfigur vorschlagen: Wir
gebrauchen Zeichen nicht »nach Regeln«, sondern direkt und in zweckmiBiger
Weise, im Rahmen der jeweils aktuellen Sinnzusammenhinge. Wo wir wirklich
auf »Konventionen« zu sprechen kommen (etwa wenn wir uns unserer Sprach-
kompetenz nicht sicher sind), geht es nicht um normative Einschrinkungen,
sondern um Grenzen des Zeichengebrauchs. Indem wir uns iiber Regeln verstéin-
digen, verstidndigen wir uns iiber Spielrdume.

Bevor wir jedoch diesen Weg einschlagen, sei noch eine weitere Auffassung
skizziert, die ebenfalls in charakteristische Schwierigkeiten fiihrt, welche es zu
vermeiden gilt: Denn trotz des eben Gesagten darf die Dimension der Norma-
tivitdt offenbar nicht unterschlagen werden.

1.2 Zweite Sackgasse: Reduktion auf Regularitaten

Die Aporien der Deutungsauffassung deuten darauf hin, dass wir die Aufmerk-
samkeit auf die konkreten Fille verlagern sollten, die jeweils unter die »Regel«
fallen. Dies konnte zu folgender Vermutung veranlassen: Wenn die Regel als
unabhingige Entitit keine handlungsleitende Funktion entfalten kann, muss sie
in irgendeiner Weise in den Anwendungsfillen enthalten sein.

Nun ist es nach dem Gesagten in der Tat plausibel, dass die Grundregeln
eines Zeichensystems in den Regularititen einer bestehenden Praxis liegen. Aber
dennoch birgt diese Strategie eine Gefahr: Die Zeichenpraxis konnte auf tatsich-
liche Geschehnisse, etwa einzelne Ereignisse oder mechanische Prozesse redu-
ziert werden. Eine Regel — etwa die Verwendungsregel des Ausdrucks >Tisch< —,
wiirde einfach mit der Tatsache gleichgesetzt, dass es ein bestimmtes Verhalten
gibt, und der regelentsprechende Zeichengebrauch wire nichts weiter als ein Ge-
schehen, das sich einer Regularitit zuordnen ldsst. Wiederum sind unterschied-
liche Varianten denkbar: ein wiederholbares, dispositional festgelegtes Verhalten
(z. B. ein Sprachverhalten) oder ein mechanischer, programmierter Ablauf. Doch

25 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 219: »Wenn ich der Regel folge,
wihle ich nicht. Ich folge der Regel blind.« An anderer Stelle ist von einem »mecha-
nischen« Regelfolgen die Rede: »Mechanischs, das heiflt: ohne zu denken. Aber ganz
ohne zu denken? Ohne nachzudenken« (ders., Bemerkungen iiber die Grundlagen der
Mathematik, S. 422).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 107

auch eine Anschauungsweise, die solche Prozesse zum Modell macht, erlaubt
keine angemessene Konzeption.

Natiirlich zeichnet sich die Sprach- und Zeichenpraxis durch Regularitéten
aus, die beobachtet und beschrieben werden konnen. So kann eine Sprache als
empirisches Phidnomen aufgefasst und auf &duBerliche Regelmifligkeiten hin
untersucht werden. Doch etwas als regelgeleitete Praxis zu verstehen, beinhaltet
mehr. Wenn Personen z. B. Schnupfen haben und gelegentlich niesen miissen, so
werden wir nicht sagen, dass sie diesbeziiglich Regeln folgen oder dass es eine
Grammatik der Erkidltung gebe. Es handelt sich nicht um ein regelgeleitetes
Handeln, sondern um kausal verursachte Vorginge, die sich mit einer gewissen
Regelmifigkeit wiederholen.

Dies stellt vor allem behavioristische Erklarungsmodelle vor Probleme: so
den Dispositionalismus, gegen den sich Kripke richtet.”® Dabei geht es um den
Versuch, das Regelfolgen auf Verhaltensdispositionen zuriickzufiihren und die
Objektivitit von Regeln tiber bestimmte, im Organismus etablierte Reiz-Reak-
tions-Schemata zu sichern. Auf diesem Wege aber erfahren wir zwar etwas iiber
faktische VerhaltensregelméBigkeiten, jedoch nichts dariiber, ob und inwiefern
das Verhalten ein regelfolgendes Handeln ist. Reduziert man das Regelfolgen
auf faktische Regelmifigkeit oder Konformitit — sie sei kausaler Natur oder
welcher Art auch immer —, so eliminiert man jeden Korrektheitsstandard.

Dies sei am Beispiel von Rechenmaschinen verdeutlicht.”” Man kénnte glau-
ben, dass ein kybernetisch gesteuerter Prozess ein geeignetes Modell fiir das
Regelfolgen abgebe. Das Programm, nach dem der Mechanismus funktioniert,
wire eine Art Regelverzeichnis, und die einzelnen, im Programm festgelegten
Operationen als Regelbefolgungen zu betrachten. Dass die Sache jedoch so ein-
fach nicht ist, zeigt sich sofort, wenn wir fragen, wie ein solcher Prozess Kor-
rektheitsmafstibe enthalten kann. Wenn es tatsidchlich das Programm wire, das
tiber die Korrektheit der Operationen befindet, dann wire jede faktisch vollzo-
gene Operation als korrektes Regelfolgen zu werten. Ein unabhéngiger Standard
wire wiederum nicht gegeben. Denn der programmierte Prozess lduft so ab, wie
er eben ablduft. Eine Rechenmaschine, die fiir die Aufgabe >1+1< das Ergebnis
>3« ausgibt, hitte nicht falsch gerechnet, sondern nach anderen Regeln. Die ni-

26 Vgl. Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 22-37.

27 Das Beispiel ist angelehnt an: ebd., S. 32-36. — Den Versuch, Regeln nach dem Vor-
bild von Programmen zu erklédren, versteht Kripke als eine Variante des Dispositio-
nalismus: »The dispositional theory views the subject himself as a kind of machine,
whose potential actions embody the function. So in this sense the dispositional theory

and die idea of the machine-as-embodying-the-function are really one« (ebd., S. 35).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | ZEICHEN UND FREIHEIT

here Betrachtung ergibt also, dass nicht die Maschine oder das Programm
daritiber entscheidet, wie richtig gerechnet wird, sondern dass Personen dariiber
entscheiden, ob die Maschine korrekt rechnet bzw. richtig programmiert ist.”®

Man sieht: Insofern ein Regelfolgen Korrektheitsstandards impliziert, ist es
nicht einfach ein mechanischer, soundso programmierter Prozess; denn damit
wiirden faktische Geschehnisse und korrektes Regelfolgen kurzerhand identisch
gesetzt.” Wir konnten fiir das Regelfolgen im Einzelfall keinerlei Einschriinkung
mehr geltend machen und miissten jedes Geschehen als korrekt ansehen. Dass
eine Person einer Regel R; entsprechend verfihrt, wiirde nicht mehr besagen, als
dass sich ihr Tun in Konformitit mit einer Regularitit befindet, die wir als R,
bezeichnen. Aber damit ist unser Verstindnis davon, was es heift, einer Regel zu
folgen, noch nicht getroffen. Dieses beinhaltet nimlich, dass die Ubereinstim-
mung des Tuns mit der entsprechenden Regularitit kein Zufall ist, dass sich eine
Person in eine Ubereinstimmung zum Bisherigen begeben hat und die Regel
dabei leitend war. Eine Handlung, die als korrekte Befolgung einer Regel R; gilt,
ist nicht nur regelkonform, sondern in irgendeiner Weise durch die Regel kon-
trolliert.

So hat uns die Abkehr von der Deutungsauffassung in eine entgegengesetzte
Problemlage gefiihrt: Wihrend sich die Regel, als unabhéngige Entitit, im ersten
Fall in keiner Weise mehr mit der Regelbefolgung vermitteln lie$, ist sie, wenn
wir uns ganz auf Regularititen zuriickziehen, vollig mit der Handlung ver-
schmolzen. Im ersten Fall ging die Regel der Handlung vorher, wie sie diese be-
stimmen kann, musste sodann offen bleiben. Nun aber, so konnte man sagen,
folgt die Regel der Handlung nach, denn sie wird aus den vorgefundenen Regel-
miBigkeiten rekonstruiert, was das jeweilige Tun als ein Ereignis erscheinen
lasst, das einfach gewisse Regularitdten aufweist.

An dieser Stelle kommt in der Regelfolgen-Diskussion zumeist der Begriff
der Normativitdt ins Spiel. Ein Handeln nach Regeln ist, so die Idee, nicht ein-
fach eine mechanische Folge aus vorhergehenden Ereignissen, sondern ein neuer
Schritt, der einer Kontrolle durch Korrektheitsstandards unterliegt. Daraus wird
gewohnlich die Aufgabenstellung hergeleitet, dass dem normativen Charakter
Rechnung zu tragen ist, den Regeln gegeniiber Zeichenhandlungen haben. Die

28 »How is it determined, when a malfunction occurs? By reference to the program of
the machine, as intended by its designer, not simply by reference to the machine
itself.« (ebd., S. 34; Hervorhebung Verf.).

29 Kripke spricht von einer »equation of performance and correctness« (ebd., S. 24).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 109

Normativitidt wird damit an der Relation von Regel und Regelbefolgung fest-
gemacht.” Fragen wir, ob diese Sichtweise plausibel ist.

1.3 Inwiefern Normativitat?

Kripke schreibt an einer zentralen Stelle: »The relation of meaning and intention
to future action is normative, not descriptive.«31 Es lasst sich denken, dass so-
undso gehandelt werden soll — ganz unabhingig davon, wie faktisch gehandelt
wird. Dies aber wird von der Regularitits- oder Konformitétsauffassung nicht
erfasst. Und damit liegt die Vermutung nahe, dass sich regelgeleitetes Handeln
vom regelméfBigen Geschehen dadurch unterscheidet, dass es normativ motiviert
ist. Ich mochte dies zunédchst einmal wortlich nehmen, indem ich die Begriffe
Normativitit und Sollen eng gekoppelt verstehe: Dass die Relation von Regel
(oder Bedeutung) und Zeichengebrauch normativ ist, miisste dann so iibersetzt
werden konnen, dass die Regeln in irgendeiner Art angeben, wie Zeichen ge-
braucht werden sollen.

Dieser Punkt ist fiir unser Thema von grotem Interesse, denn Normativitét
und Freiheit sind eng miteinander verbunden. Dabei ist insbesondere daran zu
denken, dass Normen Einschrinkungen sind, gegen die verstofien werden kann:
Ein Sollen zwingt mich nicht; wo Normen handlungswirksam werden, dort ge-
schieht dies aus Freiheit, nicht aus Zwang.” Doch einige einfache Uberlegungen
geniigen, um sichtbar zu machen, dass in dieser Sache, was den Fall des regelge-
leiteten Zeichengebrauchs betrifft, dennoch Vorsicht geboten ist: Denn eine
falsche Akzentuierung der Normativitdtsproblematik kdme einem Riickfall in die
Deutungsauffassung gleich. Wenn wir die mit der Regel verbundene normative
Signifikanz namlich mangels eines anderen soliden Regelkonzepts kurzerhand
als ein Sollen begreifen, unterstellen wir damit wieder Normen, die der Zeichen-
bildung unabhingig gegeniiberstehen. So wiirden wir erneut in ein Szenario
schliddern, das dem von der unabhéngigen Regeltatsache zum Verwechseln dhn-
lich sieht. Die Betrachtung wiirde dann moglicherweise auf die Frage verengt,

30 Dies ist meistens der Ausgangspunkt in Untersuchungen zum Problem des Regel-
folgens, so etwa bei Brandom, Making It Explicit, S. 15; vgl. auch Liptow, Regel und
Interpretation, S. 89ff. Kritik wird im Anschluss an Davidson formuliert, so z. B. bei
Gliier, Sprache und Regeln, S. 160ff. Eine vermittelnde Position bezieht Bertram, Die
Sprache und das Ganze, S. 1241f.

31 Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 37.

32 Vgl. Kap.11.2.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | ZEICHEN UND FREIHEIT

wie die Normen ihre Befolgung bestimmen koénnen — und ein solches Problem
deutet, wie gesehen, auf eine grundlegend falsche Optik hin.”

An der Regularititsauffassung zeigte sich, dass die Dimension der Normati-
vitdt nicht unterschlagen werden darf. Man darf sogar annehmen: Dass wir iiber-
haupt noch von »Regeln« sprechen, hat darin — nach der Destruktion der Deu-
tungsauffassung — eines seiner stirksten verbleibenden Motive. Doch dies darf
nicht dazu veranlassen, Regel und Normativitit kurzzuschlieBen und direkt eine
Regelnormativitit zu veranschlagen. Dass der sprachliche und nichtsprachliche
Zeichengebrauch durch Regeln kontrolliert ist, dass sich regelhafte Praktiken
konstant erhalten und beschreiben lassen, kann nicht bedeuten, dass jede Regel-
befolgung einem Sollen nachgibt. Intuitiv ldsst sich dies wie folgt einsichtig
machen: Wenn ich einem Freund wahrheitsgemifl mitteile, dass der Himmel
blau ist, so verwende ich das Prédikat >blau< nicht deswegen regelgerecht, weil
ich es so verwenden soll. Im Normalfall verwende ich den Ausdruck >blauc viel-
mehr einfach so, wie man ihn eben verwendet, oder weil ich das und das sagen
will. Und dass ich der Additionsregel folge, wenn ich vor dem Einkaufen die
voraussichtlichen Kosten berechne, bedeutet nicht, dass ich von einer mathema-
tischen Norm dazu bestimmt wurde, dies zu tun; vielmehr kann ich eben rechnen
und wende diese Kompetenz an.

Diese einfachen Beispiele machen sichtbar, dass die Kontrolle, die an Regeln
festgemacht wird, nicht darin liegt, dass meine Handlungen normativ motiviert
werden. Es ist ein Irrtum, die Normativititsdimension des Zeichengebrauchs
darin zu sehen, dass wir in irgendeiner Weise so darstellen, wie wir darstellen
sollen. Und natiirlich konnte man nun einwenden, dass ein solch starker Sinn
von Normativitdt ohnehin nicht der ist, der gemeint war. So mochte man viel-
leicht sagen, dass es hier gar nicht um Akte geht, die auf explizite Priaskriptionen
reagieren, sondern um implizite normative Praktiken. Diese Idee hat in Robert
Brandoms Entwurf einer normativen Pragmatik markante Gestalt angenommen.
»Norms that are explicit in the form of rules«, so der Gedanke, »presuppose
norms implicit in practices.«* Demzufolge kann eine Regel bzw. eine Norm ver-
schiedene Formen annehmen — sie kann implizit oder explizit sein.” Ist der Ver-
such, die Normativitidtsdimension des Zeichengebrauchs auf dieser Grundlage zu
explizieren, aussichtsreich?

33 So enthilt also schon die Frage nach der natiirlichen Tatsache, die die Normativitit
bewahren kann, das entscheidende Missverstdndnis. Dieser Einwand ist gegen Kripke
vorzubringen: vgl. Niesen, »Gemeinschaft, Normativitat, Praxis«, S. 104.

34 Brandom, Making It Explicit, S. 20.

35 Vgl. ausdriicklich ebd., S. 30.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 111

Auch Brandom entwickelt sein Bild von den beiden extremen Auffassungen
der Deutung und der Regularitit her — er selbst spricht von Regulismus und
Regularismus. Der Fehler des Regulismus liegt darin, dass er Regeln stets als
explizite Regeln denkt; ob eine Performanz richtig oder falsch ist, entscheidet
sich danach, in welcher Relation sie zur ausformulierten Norm steht. Vor diesem
Hintergrund entsteht dann das Problem, dass diese Relation selbst wieder richtig
oder falsch beurteilt werden kann.” Da es auf der anderen Seite auch dem Regu-
larismus zu entgehen gilt, der Normen auf Regelméfigkeiten oder Verhaltens-
muster reduziert37, ergibt sich die uns bereits bekannte Aufgabe, die Praktiken
»both as not having to involve explicit rules and as distinct from mere regula-
rities«*® zu explizieren. Brandom meint nun, dass sich dieses Problem l6sen
ldsst, indem man einrdumt, dass es in Praktiken implizite Normen gibt, die allen
in Regeln expliziten Normen vorhergehen. Wittgensteins Regressargument ver-
weise demzufolge auf »some more primitive sort of practical propriety«’’ und
darauf, dass es so etwas geben muss wie eine »primitive correctness of perfor-
mance implicit in practice that precede and are presupposed by their explicit
formulation in rules and principles«.*

Lassen wir die Frage, wie Brandom diese elementare praktische Korrektheit
oder Richtigkeit genau plausibel machen will, fiir den Moment beiseite*' und
fragen vorerst einmal, wie standfest die Idee von impliziten Normen iiberhaupt
ist. Dazu sollten wir uns ausmalen, was es bedeuten wiirde, bestimmten Normen
zu unterliegen bzw. Regeln zu folgen, ohne dass diese Normen oder Regeln
formuliert werden. Nehmen wir an, eine Person, die einen Satz wie »Das Essen
ist fertig« duBert, verfahrt nach impliziten Normen. Dies hieBe offenbar so etwas
wie: Sie bildet ihr Zeichen so, wie man es soll, nur dass dies an keiner Stelle
thematisch wird. Sie verwendet z. B. den Begriff >Essen< entsprechend einer
Norm, auch wenn diese Norm fiir den Moment implizit bleibt oder wenn sie —
nehmen wir Brandom beim Wort — ihre »implizite Form« beibehilt.

Nun kommt eine solche Beschreibung offenbar nicht ohne die Priamisse aus,
dass die implizite Norm in irgendeiner Weise dieselbe bleibt, wenn man sie ex-
plizit macht. Doch dieser Gedanke verliert sofort alle Uberzeugungskraft, wenn

36 Vgl. ebd., S. 18ff.

37 Vgl. ebd., S. 26ff.

38 Ebd, S. 29.

39 Ebd, S. 20.

40 Ebd., S.22.

41 Brandom rekurriert in dieser Sache auf praktische bzw. implizite normative Einstel-
lungen (vgl. ebd., S. 30ff.) und auf Praktiken des Sanktionierens (ebd., S. 34ff.).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | ZEICHEN UND FREIHEIT

man ihn zu konkretisieren versucht. So sticht erstens ins Auge, dass sich die im-
plizite und die explizite Gestalt der Regel deutlich in der Form unterscheiden
miissten — genauer: dass es unmdglich ist, hier iiberhaupt verschiedene Formen
von etwas aufeinander zu beziehen: Die implizite Norm hat charakteristischer-
weise gar keine Gestalt, und explizite Regeln, also Regelausdriicke, konnen wir
uns stets unbegrenzt viele denken. Die Regel fiir die Verwendung eines Aus-
drucks ldsst sich nicht angeben. Wollten wir z. B. explizit machen, welcher
Regel der Sprecher des obigen Satzes gefolgt ist, als er den Ausdruck >Essenc¢
gebrauchte, wiirden uns sogleich eine ganze Menge Erkldrungen einfallen (»Mit
>Essen< meint man das, was man zu sich nimmt«; »Essen< bezieht sich auf
Mahlzeiten«, eine Geste der Nahrungszufuhr etc.). Ist aber die implizite Norm
derart vielfiltig explizierbar, so miissen wir am Ende sagen, dass sie, sofern sie
in der expliziten Fassung ihre Gestalt gewinnt, iiberhaupt keine klar umgrenzte
Form hat.

Zu diesem offensichtlichen Unterschied in der Form kommt ein noch wich-
tigerer Unterschied in der Funktion. Welche Funktion wiirde eine Norm in ihren
zwei Erscheinungsweisen jeweils iibernehmen? Lassen wir uns auf Brandoms
Optik ein, kommen wir nicht umhin zu sagen, dass die Norm in ihrer impliziten
Form in der Verstindigungssituation gar nicht zum Vorschein kdme. Thre Funk-
tion miisste sie, so wire dies zu deuten, folglich in irgend einer Weise unbemerkt
erfiillen. Wo eine Norm hingegen zum Vorschein kidme, hitten wir es immer
schon mit der expliziten Form zu tun, und in dieser Form (der »Regelform«)
hitte die Norm sogleich eine spezifische Signifikanz: Sie trite direkt als regulie-
rende oder normierende Instanz auf, und wir sihen uns veranlasst, der Norm zu
gehorchen oder gegen sie zu verstof3en.

Diese Differenz kann man nicht einfach mit dem Hinweis abtun, dass die
Norm eben solange implizit bleibt, als die Dinge korrekt ablaufen, wihrend sie
dort, wo ein Verstof} vorliegt, als Regel explizit werden muss. Die Differenz ist
als Differenz in der Funktion grundlegend und zeigt eine strikte Disjunktion an:
Es ist einer impliziten Norm nidmlich offenbar unmaglich, die normierende Rolle
zu spielen, die die explizite Regel spielt. Um in die Praxis eingreifen zu konnen,
miisste die implizite Norm — wenn wir iiberhaupt noch so sprechen wollen —
notwendig explizit werden. Damit aber ergibt sich die Frage, was iiberhaupt
noch die Normativitit einer solchen Norm ausmacht: Niemand kann jemals mit
der normierenden Kraft oder normativen Signifikanz einer »impliziten Norm«
konfrontiert werden. Der Begriff der Normativitit verliert in diesem Zusammen-
hang seinen Sinn.

Da sich die Idee der proteushaften Norm, die implizite oder explizite Gestalt
annehmen kann, schon im Lichte dieser zwei Erwigungen weitgehend auflost,

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 113

mochte ich den Brandom’schen Ansatz ganz zuriickweisen.”> Es stimmt zwar,
dass wir Regeln formulieren, wo Gebrauchsweisen problematisch werden, es
fiihrt aber in die Irre, diesen Punkt vor dem Hintergrund der implizit/explizit-
Unterscheidung auszutragen. Die Norm ist keine stille Kraft, die den Zeichenge-
brauch unmerklich leitet und sich nur dann bemerkbar macht, wenn eine Abwei-
chung droht. Und es leuchtet bei ndherer Betrachtung auch nicht ein, was es
bedeuten sollte, dass sich der normative Druck von Grundregeln im normalen
Zeichengebrauch eben einfach so weit abgeschwicht habe, dass er nicht mehr
spiirbar ist.”’ Es gibt eine fundamentale qualitative Differenz zwischen gewohn-
lichen (korrekten) Zeichenverwendungen und Fillen, in denen der Zeichenge-
brauch iiber Regelausdriicke reguliert werden muss. Fiir den ersten Fall, wie er
fur konstitutive Regeln als exemplarisch gelten muss, ldsst sich nicht angeben,
worin die Normativitéit aulerhalb der Lernsituation liegen sollte. Wo korrekt ver-
fahren wird, kann nichts mehr normiert werden. Das Sollen hat nicht deswegen
keinen Ort, weil es sich bis zur Unsichtbarkeit reduziert hat; es hat aus prinzi-
piellen Griinden keine Einsatzstelle: Es wire einfach sinnleer zu sagen, dass
nach einer Regel R verfahren werden soll, wenn ohnehin schon nach R verfahren
wird. Halten wir die Rede von Normativitit auch noch fiir solche Fille aufrecht,
kann der normative Anspruch unmaoglich jemals erfiillt werden. Wo wir vertraute
Darstellungsweisen von uns aus (korrekt) anwenden, dort lduft die Rede von
einer Normativitit im Sinne eines Sollens leer.

Ich werde deswegen einen anderen Weg einschlagen. Der Gehalt des Norma-
tivititsbegriffs, so scheint mir, schrumpft in Fillen wie den genannten auf den
Umstand zusammen, dass die ausgeiibten Praktiken einmal gelernt wurden und
im Einzelfall misslingen konnen. In dieser Verwendung aber ist der Begriff der
Normativitit fiir unser Thema uninteressant. Menschen lernen auch Schwimm-
techniken; aber man sagt deswegen nicht, dass das Schwimmen eine normative
Tatigkeit sei. Ein Sollen tritt erst dort auf, wo es Griinde gibt, die Schwimm-
techniken in bestimmter Weise anzuwenden — etwa wo es darum geht, jemanden
vor dem Ertrinken zu retten. Ich mochte diese Einbettung des Normativitits-
komplexes in die Handlungslogik beibehalten und die Normativitit des Zeichen-
gebrauchs in den weiteren Abschnitten auf andere Weise fassen. Diese Normati-
vitdt steckt ebenso wenig in der Relation von Regel und Handlung, wie sich

42 Zu einer anders gelagerten, aber ebenfalls grundsitzlichen Kritik vgl. Deines/Liptow,
»Explizit-Machen explizit gemacht«.

43 Diesen Vorschlag macht Hans Julius Schneider in »Konstitutive Regeln und Norma-
tivitit, S. 95-97.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Freiheit auf den Umstand reduzieren lisst, dass Regeln befolgt werden.* Viel-
mehr ist sie darin zu suchen, dass die Bildung von Zeichen ein Tun ist, das aus
einer semantischen Kompetenz — aus einem Verstindnis — heraus erfolgt und
infolgedessen zurechenbar ist. Die normative Dimension der Zeichenbildung
liegt nicht darin, dass sich diese »nach Regeln« vollzieht, sondern darin, dass
normatives Vokabular auf sie anwendbar ist.

Man kann dies — dem Satz ultra posse nemo obligatur entsprechend — auch
wie folgt zuspitzen: Damit ich soundso verfahren sollen kann, muss ich zunéchst
einmal iiberhaupt soundso verfahren kénnen.* Fiir den Zeichengebrauch gilt dies
in besonderer Weise, denn wo jemand das notige semantische Konnen nicht hat,
dort wird die Forderung nach einer regelentsprechenden oder korrekten Verwen-
dung von Zeichen fiir ihn gar nichts bedeuten: Dieses Konnen ist ein Verstehen-
konnen; denn tiber semantische Kompetenz verfiigen, heiflt, iiber Verstéindnis zu
verfiigen. Dies ist die Lesart, die in den néchsten Abschnitten verfolgt wird.

1.4 Zwei Voraussetzungen der Zurechnung

Kehren wir zu unserem Ausgangspunkt zuriick: Nachdem wir uns erinnerten,
dass die Regel keine unabhingig gegebene Entitit sein kann, sahen wir uns ver-
anlasst, unser Augenmerk auf die Praxis der Regelbefolgungen zu verlegen.
Dies, so sahen wir weiter, darf nicht so geschehen, dass der Unterschied zu blof
regelméfBigen Naturprozessen verwischt wird. Damit etwas ein Regelfolgen ist,
muss den Regeln auch in irgendeiner Weise eine Kontrollfunktion zugesprochen
werden. Kurzum: Das Auffassen der Regel muss so konzipiert werden, dass es
snicht eine Deutung<* ist; der regelfolgende Akt darf jedoch auch nicht auf eine
Regularitit reduziert werden.

44 Dieses Bild von Freiheit suggeriert Brandom in »Freedom and Constraint by Normsx,
wo er sprachliches Handeln als ein durch Normen, nicht aber Ursachen kontrolliertes
Verhalten akzentuiert. In Making It Explicit verliert sich das Freiheitsmotiv indes
weitgehend zugunsten der Frage der Normgeltung. Wo es zur Sprache kommt, bleibt
der Zusammenhang von Normativitidt und Freiheit unausgefiihrt (vgl. ders., Making It
Explicit, S. 50ft.).

45 In eine dhnliche Richtung geht auch: Abel, Zeichen der Wirklichkeit, S. 184: »Um
aber die normierende Kraft einer Regel iiberhaupt als normierend ansehen zu konnen,
mul zuvor bereits die Regularitdt der Regel erfalit worden sein.«

46 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 201.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 115

Aus diesem Grunde mochte ich nun sehen, welches Bild sich ergibt, wenn
wir davon ausgehen, dass der besondere Akt des Zeichengebrauchs in dem Sinne
unter der Kontrolle von Regeln steht, dass er jederzeit zum Gegenstand norma-
tiver Bewertung werden kann. Dabei sei angenommen, dass nicht nach (gege-
benen) Regeln verfahren wird oder der Zeichengebrauch normativ motiviert ist,
sondern im ersten Schritt nur zugrunde gelegt, dass es Praktiken gibt, die von
Personen kontrolliert ausgefiihrt werden. Normatives Vokabular ist sodann an-
wendbar, doch die dabei veranschlagte Normativitit bezieht sich nicht, wie wir
noch deutlicher sehen werden, auf den korrekten, sondern auf den sinnvollen
Gebrauch von Zeichenpraktiken. Diese Dimension wird entsprechend nicht von
Regeln zur Geltung gebracht, sondern durch Regelbeherrschung und voraus-
gesetzte Zeichenpraktiken erst erdffnet.”” Dies sei nun priizisiert. Dazu wiire es,
wie gesagt, wenig erfolgversprechend, die beschriebenen Auffassungen zu einer
neuen zu kombinieren. Es bedarf eines Blickwinkels, in dem sich die Aporien
auf natiirliche Weise auflosen. Wir verstoBen grundsitzlich gegen unser Ver-
standnis, wenn wir Zeichenpraktiken auf Regeldeutung zuriickfiithren oder sie als
bloBe Regularititen erscheinen lassen. Aber genau an dieser Stelle konnen wir
ansetzen: Wir konnen die Voraussetzungen, die die behandelten Auffassungen
auller Acht lassen, zum festen Element der Regelkonzeption machen, indem wir
von dem Umstand ausgehen, dass wir im Zeichengebrauch bestimmte Voraus-
setzungen machen. Leitend kann der folgende Gedanke sein: Etwas als Regel-
folgen anzusehen, bedeutet, bestimmte Voraussetzungen zu machen. Es bedeutet
insbesondere, die Voraussetzung zu machen, dass von einer Zeichenpraktik ein
zurechenbarer Gebrauch gemacht wurde. Es wird sich zeigen, dass dieser Zu-
gang zu einem hinreichend tragfihigen Bild fiihrt.

Wittgensteins Hinweis, dass das »>der Regel folgen« eine Praxis«*® ist, kann
dabei als Orientierungspunkt dienen. Fiir diese Uberlegung ist der Umstand aus-
schlaggebend, dass die Geltung der Regel als falliibergreifender Standard und
das Regelfolgen selbst nicht mit Rekurs auf Sachverhalte verstindlich gemacht
werden konnen, die zu einem aktuellen Zeitpunkt bestehen. Der Blick muss sich
stattdessen auf eine Vielzahl von Fillen richten: »Um das Phinomen der Sprache

47 So nehme ich auch nicht an, dass eine Regeltheorie sowohl die Objektivitdit der Regel
als auch ihr Rechtfertigungspotential betreffen muss, wie Kripke es in Wittgenstein on
Rules and Private Language (vgl. ebd., S. 11) zugrunde legt. Dass sich beide Dimen-
sionen gedanklich trennen lassen, wird durch die Konzentration auf mathematische
Beispiele oft verdeckt: Hier hat man es aber mit dem Sonderfall zu tun, dass formale
Korrektheit fiir Richtigkeit steht: vgl. dazu Legg, » This is Simply What I Do« S. 70.

48 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 202.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | ZEICHEN UND FREIHEIT

zu beschreiben, muss man eine Praxis beschreiben, nicht einen einmaligen Vor-
gang, welcher Art er immer sei.<* Es ist der Begriff der Praxis, in dem sich die
Voraussetzungen artikulieren, auf die die Rede vom Regelfolgen hindeutet. Legt
man dies zugrunde, schwicht sich die Bedeutung von Regeln als Korrektheits-
standards insgesamt ab, und die Darstellungsgewohnheiten werden — als Voraus-
setzungen des Verstehens und der Verstindigung — zum Ausgangspunkt. Im ein-
zelnen kann man zwei Seiten unterscheiden: erstens, was die Seite der »Regel«
betrifft: die allgemeinen Gepflogenheiten™ oder Zeichenpraktiken (a); zweitens,
was den individuellen Zeichenverwender und dessen »Regelfolgen« betrifft: die
Fertigkeit, diese Praktiken anzuwenden — die semantische Kompetenz (b).

(a) Nehmen wir zuerst die Seite der Regel: Was heifit es, Grundregeln des Zei-
chengebrauchs auf eine Praxis zuriickzufiihren? Der Kerngedanke wurde in der
Kritik der Deutungsauffassung bereits sichtbar: Eine Regel kann keine unabhén-
gige Entitit sein, sondern allein in einer allgemeinen Handlungsweise Bestand
haben. Diese kann sich nur durch die Zeit, in einem o6ffentlich zugéinglichen
Anwendungsschema zeigen und ldsst sich nicht von der Praxis des Regelfolgens
abtrennen und isoliert hinstellen. Folglich muss es zu Verwirrung fithren, wenn
die Analyse von der Regel her aufgezaumt wird, so als konnte diese im Einzel-
fall als beschreibbares Faktum gegeben sein. Diese sinnkritische Einsicht jedoch
muss nicht in eine Regularititsauffassung miinden. Der relevante Punkt ist, dass
die Rede von Regeln schon das Bestehen einer Handlungsweise voraussetzt. Es
»kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel gefolgt sein.<’’ Wer
von Regeln spricht, priasupponiert notwendig eine iiber einzelne Individuen und
Situationen hinaus verbreitete Institution.

Fiir das konventionelle Moment des Zeichengebrauchs ist deshalb nicht die
Regel, sondern die Voraussetzung gemeinsamer Zeichenpraktiken das Primire.
Es konnen nicht zuerst abstrakte Konventionen da sein und erst sekundir der
entsprechende Gebrauch. Die wirklichen Zeichenpraktiken sind der Ausgangs-
punkt; fiir sie konnen Regeln sodann formuliert werden — und tatsédchlich setzen

49 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 334. — Vgl. auch
ders., Philosophische Untersuchungen, § 20: »Freilich, du beherrschst diese Sprache
[...] aber ist dieses Beherrschen etwas, was >geschieht<, wihrend du den Satz aus-
sprichst?« Ein weiteres Beispiel: ebd., § 148.

50 Zum Begriff der Gepflogenheit: vgl. ebd, §§ 198f. — Im Pragmatismus firmiert dieser
Aspekt als Gewohnheit (habit): vgl. Peirce, »Pragmatisme, S. 412ff. — Peirce’ Begriff
von habit lasst Beziige zu Aristoteles‘ héxis- bzw. habitus-Begriff erkennen.

51 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 199 (Hervorhebung Verf.).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 117

wir solche Praktiken auch dort voraus, wo wir keine Regeln formulieren konnen.
Dass wir gemeinsame Verwendungsweisen von so alltdglichen Ausdriicken wie
>Tisch< oder »blau« priasupponieren, bedeutet nicht, dass wir tiber exakt um-
grenzte Normen verfiigen. Gewohnlich konnen wir, wie Wittgenstein des Ofte-
ren bemerkt, nicht mehr tun, als Verwendungsfille bzw. Beispicle anzugeben.”
Wir bilden dann, so beschreibt es Pettit, Zeichen, die die Regel exemplifizieren.”
Und wenn wir dies tun, kann sich auch zeigen, dass es sich um Begriffe mit
»verschwommenen Rindern« handelt.’* Hinzu kommt, dass die Objektivitit
solcher grundlegenden Praktiken in keiner Weise zusitzlich gesichert werden
kann. Nichts garantiert, dass sich die Voraussetzung der gemeinsamen Praxis in
jedem Fall praktisch einlosen ldsst. Wo immer wir jedoch aus der Teilnehmer-
perspektive von einem einheitlichen Gebrauch sprechen wollen, miissen wir hin-
reichende Bestimmtheit fiir den Moment als unproblematisch unterstellen. Im
Begriff der Regel schlédgt sich die Voraussetzung nieder, sich auf eine gemein-
same Praxis — und ein gemeinsames Verstindnis — bereits stiitzen zu konnen: auf
eine Zeichen- und Lebenspraxis, der wir uns nicht gegeniiberstellen konnen, da
wir in ihr stehen.

Wir miissen uns diese Zeichenpraktiken als komplexes Netzwerk von einge-
spielten Darstellungsgewohnheiten vorstellen. Die géngigen Darstellungsweisen
sind keine isolierten Zeichenfiguren, sondern vielfiltig miteinander vernetzt; und
die Funktion der Begriffe, Priadikate oder Etiketten, die das Wie der Darstellung
konstituieren, hidngt wesentlich davon ab. So ist die Bedeutung des Pridikats
>blau< etwa wesentlich dadurch konstituiert, dass es Teil des Systems von Farb-
pradikaten ist und Beziehungen zu Pridikaten wie srot< oder »griin< unterhélt.
Ahnlich kann das Zeichen © in eine bestimmte Beziehung zum Zeichen ® ge-
setzt werden. Es sind also Schemata im Spiel, die implizit Alternativen vorsehen
und fiir die sich bestimmte Verhéltnisse — etwa der Kompatibilitdt und Inkom-
patibilitit — formulieren lassen.” Zeichen gemiB bestimmten »Regeln« zu ge-
brauchen, wird in der einen oder anderen Weise immer heiBen, sie in Uberein-
stimmung mit einem Schema zu gebrauchen. Dieses Thema wird uns spéter noch
beschiftigen.

52 Vgl. ebd., §§ 69-71.

53 Vgl. Pettit, »The Reality of Rule-Following«, S. 36.

54 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 71.

55 Vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences,
Kap. 1.3.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | ZEICHEN UND FREIHEIT

(b) Betrachten wir nun die Seite des Regelfolgens. Die Voraussetzung einer ge-
meinsamen Zeichenpraxis spielt hier eine ganz dhnliche Rolle: Die Beschrei-
bung, dass jemand einer Regel folgt, kann von ihrem Sinn her nie auf einen hier
und jetzt stattfindenden Akt allein bezogen sein. Der Bezug zu einer allgemeinen
Handlungsweise muss hinzukommen. Dies ldsst sich so verstehen, dass zum
Regelfolgen die Ubereinstimmung mit einer Praktik oder Gepflogenheit gehort.™
Wenn wir etwa sagen, dass ein Zeichenverwender den Verwendungsregeln des
Ausdrucks >blau« »folgt«, so beinhaltet dies, dass er den Ausdruck in Uberein-
stimmung mit dem iiblichen deutschen Sprachgebrauch verwendet. »Er folgt den
Regeln« bedeutet dann: »Er verwendet den Ausdruck so, wie es gingige Praxis
ist; er verwendet ihn korrekt.«

Doch dazu geniigt es nicht, dass ein Tun einer Regularitit zugeordnet wird
und mit géngigen Praktiken konform geht. Um als Regelbefolgung zu gelten,
muss es, wie wir sagten, auch der Kontrolle der Regel unterstehen. Diesem Er-
fordernis kann durch die zweite wichtige Voraussetzung der semantischen Kom-
petenz Rechnung getragen werden: Wo immer wir sagen, dass eine Person im
Einzelfall einer Regel folgt bzw. eine Handlungsweise kontrolliert ausfiihrt, ist
mitgedacht, dass sie die Handlungsweise beherrscht. Sie tut nicht nur hier und
jetzt das und das, sondern iibt eine Praktik aus, die sie auch in anderen Fillen
ausiiben konnte. Und damit ist nun natiirlich nicht gemeint, dass die Person die
Regel richtig deutet. Semantische Kompetenz ist das praktische Konnen, Dar-
stellungsweisen in diversen Fillen anzuwenden.’’ In diesen Zusammenhang
kann man Wittgensteins Figur des blinden Regelfolgens stellen: Dass wir einer
Regel blind folgen, bedeutet dann, dass die Ausfithrung einer gingigen Praxis
immer schon in den jeweiligen Sinn der besonderen Handlung aufgehoben ist.
Will man tiberhaupt von »Regelbefolgung« sprechen, so spricht man von einem
Akt, der diese besondere Handlung erméglicht. Dies sei nun erldutert.

Schreiben wir zunéchst die folgende Bedingung fest: Wir konnen etwas nur
als Anwendung einer Praxis verstehen, wenn wir eine entsprechende Kompetenz

56 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 224: »Das Wort >Ubereinstim-
mung< und das Wort >Regel« sind miteinander verwandt; sie sind Vettern.« An anderer
Stelle schreibt Wittgenstein: »Das Phinomen des Ubereinstimmens und des Handelns
nach einer Regel hingen zusammen« (Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathe-
matik, S. 344).

57 Die Deutung ist in diesem Sinne noch »Teil der Sprachlehre« (Wittgenstein, Philoso-
phische Grammatik, S. 88).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 119

(»Regelkompetenz«) voraussetzen.” Da es um Zeichenkompetenzen geht, kon-
nen wir dies auch so beschreiben, dass wir ein Verstdindnis voraussetzen. Wenn
wir sagen, dass eine Person Grundregeln des Zeichengebrauchs folgt, schreiben
wir ihr das Verstindnis der Darstellungsweisen zu, fiir die sich Regeln — etwa
typische Anwendungsfille oder auch Schemata — formulieren lassen. Die An-
nahme, dass eine Person diesen Regeln folgen kann, entspricht der Annahme,
dass sie sich auf diese Praktiken versteht und sie sinnvoll anwenden kann.” Sie
hat das notige semantische Konnen, das entsprechende Verstindnis.

Das Fehlen dieser Voraussetzung ist das entscheidende Manko der Regulari-
tatsauffassung. Wir entgehen ihr, indem wir diese Voraussetzung hinzunehmen.
Die Regelkompetenz ist dabei nicht als Fahigkeit verstanden, normativen Vor-
gaben zu folgen, sondern als praktische Fertigkeit, gingige Darstellungsweisen
im Einzelfall sinnvoll einzusetzen. Wir kommen ohne eine theoretische Kenntnis
von Regeln aus. Entscheidend ist allein, dass der zeichenverwendenden Person
ein Verstidndnis zugeschrieben werden kann und ihre Symbolisierungen als ange-
messene Anwendungen von Praktiken (fiir die sich Regeln formulieren lieBen)
bei besonderen Gelegenheiten aufgefasst werden.” Die Normativititsdimension
liegt dann darin, dass die Zuschreibung von semantischer Kompetenz eine Be-
dingung fiir die Anwendung von normativem Vokabular ist: Nur wenn das ent-
sprechende Konnen unterstellt wird, kann eine besondere Symbolisierung plausi-
blerweise als zurechenbare und infolgedessen bewertbare Zeichenbildung ange-
sehen werden.

Wenn jemand etwa den Satz »Der Himmel ist blau« bildet, so gehen wir
davon aus, dass die AuBerung nicht nur zufillig in Konformitit mit den Regeln

58 Hier wurde also keine »Erklidrung« fiir das Regelfolgen gegeben, wie es bei der Rede
von Fiahigkeiten (capacities) mitunter beansprucht wurde, etwa bei McGinn, Wittgen-
stein on Meaning, bes. S. 168-175.

59 Dass wir jetzt nicht mehr ohne den Begriff der Person auskommen, verdient Beach-
tung; denn darin liegt, dass nur Personen Regeln befolgen konnen, dass das Regel-
folgen »eine menschliche Tétigkeit« ist (Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grund-
lagen der Mathematik, S. 331). Eine Antwort auf Dummetts Frage: »A machine can
follow this rule; whence does a human being gain a freedom of choice in this matter
which a machine does not possess?« (»Wittgenstein’s Philosophy of Mathematics«,
S. 331; vgl. auch Kripke, Wittgenstein on Rules and Private Language, S. 32) scheint
dann zu sein, dass es keinen Sinn hat zu sagen, dass eine Maschine »Regeln folgt«.
Wir sprechen der Maschine keine praktische Regelkompetenz (kein Verstdindnis) zu.

60 Den Vorschlag, das Regelfolgen als Sache von Zuschreibungen zu betrachten, macht

auch Shogenji, »The Problem of Criterion in Rule-Following«, vgl. bes. S. 520f.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | ZEICHEN UND FREIHEIT

der deutschen Sprache steht, sondern nehmen dariiber hinaus auch an, dass die
Person den Satz auf Basis ihrer Kompetenz gebildet hat, das zugehorige Schema
kennt und die Darstellungsweisen — z. B. den Ausdruck »>blau< — auch in anderen
Fillen anwenden konnte. Dies kann sich nicht am Einzelfall erweisen, bleibt
aber jederzeit eine notwendige Prasupposition. Es wire wenig iiberzeugend, zu
sagen, dass jemand eine gidngige Darstellungsweise anwendet, die ihm gar nicht
zueigen ist. Wenn jemand das Wort >blau« duflern wiirde, ohne den Gebrauch des
Ausdrucks zu beherrschen, so hitte man gutes Recht zu sagen, dass er den Aus-
druck gar nicht verwendet hat. Dazu ndmlich muss er das Wort nicht nur in
seiner Lautgestalt reproduzieren, sondern als allgemeines Pradikat oder Typus
verwenden. Nur wo dies der Fall ist, kann die besondere sinnvolle Anwendung
einer Darstellungsweise vorliegen. Semantische Kompetenz ist Kompetenz der
Anwendung in diversen Fillen." Wo jemand nur in einer Situation eine Praktik
heranzieht und sie in anderen Fillen nicht verwenden kann, oder wo jemand das
Wort >blau« duBert, sich aber auf das Schema der Farbpridikate nicht versteht,
dort miissten wir sagen, dass er diese Praktik gar nicht kennt, dass er nicht ver-
steht, was es mit ihr auf sich hat.®?

Riickt man dies ins Licht, so wird der Begriff der Regel fiir viele Fille ver-
zichtbar. Denn wir miissen annehmen, dass die Personen, die an der Sprach- und
Zeichenpraxis teilnehmen, primir iiber praktische Fertigkeiten bzw. Zeichen-
kompetenz verfiigen. Als geiibte Zeichenverwender sind sie in der Lage, Zeichen
sinnvoll zu bilden; und wenn man iiberhaupt das Vokabular des Regelfolgens
beibehalten mochte, so muss man sagen, dass der Gebrauch von konventionellen
Darstellungsweisen »blind« oder »mechanisch« geschieht, mit der besonderen
Zeichenbildung. Tatsdchlich steht so nicht die Regelbefolgung (gemifl einem
Standardfall), sondern der sinnvolle Gebrauch von beherrschten Praktiken (in
immer wieder neuen Fillen) an erster Stelle: Eine Zeichenbildung als Fall eines

61 Mit Gareth Evans konnte man auch von einem »Generality Constraint« sprechen, vgl.
The Varieties of Reference, S. 100-104.

62 Man konnte einwenden, dass damit Probleme fiir Theorien des Spracherwerbs ent-
stehen, da nicht mehr plausibel gemacht werden konne, wie jemand einer Regel zum
ersten Mal folgt. Ich werde derlei Probleme aufien vor lassen und Regelkompetenz als
gegeben betrachten. Doch einige Uberlegungen Wittgensteins fiihren vor Augen, dass
die genannte Voraussetzung mit dem alltdglichen Verstindnis des Regelerwerbs iiber-
einstimmt: So kann in einer Lernsituation charakteristischerweise keine scharfe Gren-
ze zwischen der bloen Reproduktion und der echten Regelbefolgung gezogen werden
(vgl. Philosophische Untersuchungen, §§ 156-158). Ob wir etwas als Regelfolgen ver-

stehen, hat damit zu tun, ob wir der Person Regelkompetenz zutrauen.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 121

Regelfolgens zu klassifizieren, bedeutet, sie als Vollzug einer Person anzusehen,
die von gegebenen Darstellungsweisen eigenen Gebrauch macht.

Analog dazu ist die Dimension der Normativitit nicht im Begriff der Regel,
sondern in der normativen Ansprechbarkeit von Personen anzusiedeln. In dem
Malle, in dem wir das Bestehen von Praktiken und semantischen Kompetenzen
als Voraussetzungen des Zeichengebrauchs starkmachen, verlieren normative
Vorgaben an Relevanz. Diese haben dort ihren Ort, wo eine Praxis noch nicht
beherrscht wird. Wo sie aber beherrscht wird, sind die Zeichenpraktiken Voraus-
setzungen der besonderen Zeichenbildung: Eine Person muss sich im Einzelfall
auf das Bestehen gemeinsamer Praktiken schon stiitzen; sie nimmt diese ja als
Sinnbedingungen in Anspruch. Der Regelbegriff verweist deshalb nicht auf nor-
mative Auflagen, sondern auf einheitliche Gebriuche als Basis der sinnvollen
Zeichenbildung. Diese lassen sich in der Tat nicht problematisieren, ohne dass
Begriffsbildung unverstidndlich wird. Sprach- und Zeichenkompetenz ist nur
denkbar, wenn man gingige Praktiken unterstellt, die kontrolliert in Anspruch
genommen werden konnen — von denen ein zurechenbarer Gebrauch gemacht
werden kann.”

Vergewissern wir uns nun, dass nach dem Gesagten ausgeschlossen werden
kann, dass der Zeichengebrauch in irgend einer Weise durch Regeln erzwungen
oder fremdbestimmt sein konnte: Wenn ich die Welt in Zeichen interpretiere,
kann ich dabei nicht durch Regeln determiniert sein; denn es sind keine Regeln
gegeben.

1.5 Zeichenbildung ohne Regelvorgaben
Konnen Regeln mich zu einem bestimmten Darstellen zwingen? Oder priziser

gefragt: Kann ich durch o6ffentliche Zeichenpraktiken oder meine eigene Regel-
kompetenz auf nicht-natiirliche Weise dazu bestimmt werden, etwas soundso

63 Es ist wiederum zu beachten, dass nichts am Einzelfall eine Garantie gewihrt, dass die
Voraussetzung der Regelkompetenz auch erfiillt ist. Da sich letztlich nur in einer
Mehrzahl von Anwendungsfillen zeigen kann, ob jemand eine Darstellungsweise be-
herrscht, kann es immer sein, dass sich diese Voraussetzung in einem zukiinftigen Fall
als falsch erweist. So konnte jemand, von dem wir glaubten, dass er den Ausdruck
>Tisch« kennt, schlieBlich doch einmal einen Stuhl hartnickig >Tisch< nennen wollen.
Unsere Annahme hitte sich als ungerechtfertigt herausgestellt, und wir wiirden nicht
mehr sagen wollen, dass er die Regeln fiir das Priadikat >Tisch< beherrscht. Da Regel-

kompetenz letztlich Anwendungskompetenz ist, bleibt diese Moglichkeit offen.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | ZEICHEN UND FREIHEIT

darzustellen? Zumindest die erste Moglichkeit scheint nicht ganz unplausibel zu
sein. So merkt Wittgenstein einmal an, der Ausdruck »Die Regeln zwingen mich
zu etwas« sei in gewisser Weise sinnvoll — »weil, was mit der Regel iibereinzu-
stimmen scheint, ja nicht von meiner Willkiir abhingt«.** Die Offentlichkeit hat
die Autoritit dariiber, was regelgemil bzw. korrekt ist und was nicht.

Aus dem Bisherigen geht aber hervor, dass eines nicht konzipierbar ist: Ich
kann nicht buchstiblich gegebenen Regeln heteronom gegeniiberstehen. Denn
die Idee der »gegebenen Regel« hilt der Sinnkritik nicht Stand. Es war das we-
sentliche Ergebnis der Kritik an der Deutungsauffassung, dass die Regel nicht
als unabhingige Tatsache, gleich welcher Art, gedacht werden kann. Zudem
hatten wir gesehen, dass die Idee von impliziten Normen, von der Brandom aus-
geht, nicht trdgt. Wenn wir uns darauf besinnen, dass die Zeichenpraktiken das
Primire sind, wird dies umso deutlicher: Eine Praxis kann mir in einer aktuellen
Situation nicht vorgegeben sein.”” Wenn hier iiberhaupt noch von Vorgaben die
Rede ist, so miissen damit Regelausdriicke gemeint sein.®® Wihrend die vielen
Handlungen, die eine Praxis ausmachen, in einer besonderen Situation keinen
Ort haben, konnte doch ein Zeichen vorliegen, das die Regel ausdriickt bzw. die
Praxis bezeichnet. Ist es denkbar, dass ein solcher Regelausdruck mich auf eine
Darstellungsweise festlegt?

Fangen wir mit einer einfachen Beobachtung an: Die aktuelle Situation der
Zeichenverwendung enthélt gewohnlich keine Regelvorgaben. Wenn ich den
Himmel als blau beschreibe, dann nicht, weil ich zufillig auf Hinweise zur Ver-
wendung des Pridikats »>blau« traf. Und wenn ich meine Monatsausgaben auf-
summiere, dann nicht, weil ich dem Additionszeichen >+< begegnete. Ich wende
vielmehr Zeichentechniken von mir aus an. Der Blick auf den Normalfall der
Zeichenverwendung zeigt, dass das Regelfolgen gewohnlich, wie Wittgenstein
es formuliert, »ohne Fiihrung«®’ erfolgen muss.

Die Uberlegungen hatten gezeigt, dass dies fiir ein Verstindnis, welches als
praktische Kompetenz zu denken ist, als wesentlich gelten muss. Konnte eine
Person eine gingige Darstellungsweise nicht ohne Anleitung ausfiihren, so hétte
sie das notige semantische Konnen gar nicht — und zwar selbst dann nicht, wenn

64 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 394. — Das hier
angesprochene Thema wird uns in Kap. II 2.2 beschiftigen.

65 Diese Einsicht ergéinzt die Erinnerung von Kap. II, dass »die Realitéit« nichts dariiber
verrit, auf welche Weise (bzw. nach welchen Regeln) interpretiert werden soll.

66 Vgl. Wittgenstein, >The Big Typescript<, S. 132: »Eine Regel kann ich nicht anders
geben als durch ihren Ausdruck [...].«

67 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 292.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 123

sie passende Regelausdriicke angeben konnte. Diese Unabhingigkeit von Regel-
vorgaben ist eine Bedingung dafiir, dass etwas als kontrollierter Gebrauch einer
Praktik betrachtet werden kann. Ob in der aktuellen Situation eine Regelvorgabe
vorlag oder nicht, darf fiir den sinnvollen Gebrauch keine Rolle spielen. Regel-
kompetenz zeigt sich letztlich genau darin, dass eine Zeichenpraktik unabhéngig
von einer Vorgabe oder Anweisung angewendet werden kann. Und tatséchlich
sagt uns das Zeichen >+« so wenig dariiber, wie man addiert, wie uns das Zei-
chen » — < etwas dariiber verrit, wie wir unsere Beine benutzen miissen, um in
eine bestimmte Richtung zu gehen. Es muss vorausgesetzt werden, dass der Zei-
chenverwender die entsprechenden Praktiken auch in Abwesenheit solcher Vor-
gaben selbststandig applizieren kann. Andernfalls geschieht der Vollzug nicht
aus einem Verstindnis heraus und ist keine sinnvolle Zeichenbildung.”®

Aus diesem Grunde sollten wir von Zeichenbildungen ohne Regelvorgaben
ausgehen, die aus dem Verstindnis von Personen heraus erfolgen. Wenn iiber-
haupt etwas gegeben ist, dann ein Regelausdruck, ein Zeichen also, und inwie-
fern das Ankniipfen von Zeichen an Zeichen eine Sache von Freiheit ist, werden
wir erst spiter untersuchen.” Dass ich ein Additionszeichen erkenne, eine gram-
matische Regel oder Hinweise zur Bildung von Gesten in einem fremden Kultur-
raum nachschlage, bedeutet noch nicht, dass es sinnvoll ist, die indizierten Dar-
stellungsweisen auszufiihren. Ein Regelausdruck, sofern gegeben, zwingt uns
nicht zu bestimmten Zeichenbildungen; man darf ihn sich nicht »als Zauber-
spruch, der uns im Bann hilt«" denken. Regelzwang ist ebenso wenig konzipier-
bar wie Regelnormativitit.

Ich fiige noch hinzu, dass damit gleichzeitig die Idee, die Verwendung von
Zeichen sei mit der Befolgung eines Kalkiils vergleichbar, aus dem Spiel ist.
Dieser Idee zufolge — sie war fiir Projekte der Sprachanalyse teilweise leitend’' —
miisse sich die Sprache auf formale Regeln, auf eine Syntax reduzieren lassen,
die sich prinzipiell automatisieren und mechanisieren lasse. Solchen Kalkiilisie-
rungsbestrebungen gegeniiber muss mit Wittgenstein geltend gemacht werden,
dass man zwar »in der Philosophie den Gebrauch der Worter oft mit Spielen,
Kalkiilen nach festen Regeln, vergleichen« kann, es aber ein Missverstdndnis ist,

68 Es kann Teil bestimmter Techniken sein, mit Regelausdriicken (z. B. Tabellen) umzu-
gehen. Aber in diesem Fall muss wieder dieser Umgang direkt erfolgen kénnen und
ein Repertoire an beherrschten Praktiken vorausgesetzt werden (vgl. ebd., § 86).

69 Spiter wird sich noch zeigen, dass auch gegebene Zeichen kein bestimmtes Verstehen
erzwingen konnen: vgl. Kap. IV 2.1.

70 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 395.

71 Vgl. dazu Schneider, Phantasie und Kalkiil, S. 16-29.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | ZEICHEN UND FREIHEIT

»zu denken, dass, wer einen Satz ausspricht und ihn meint, oder versteht, damit
einen Kalkiil betreibt nach bestimmten Regeln.«’> Ein solches Bild lisst sich
nicht mehr plausibel machen, wenn man bedenkt, dass das Regelfolgen — selbst
wenn Regelvorgaben im Spiel sind — keine bloe Regelableitung sein kann. Ich
verfahre nicht nach gegebenen Schemata, wenn ich Symbolisierungen vollziehe;
es findet keine exakt wiederholbare Erzeugung von Zeichenfiguren statt. Auch
wenn klare Operationsregeln vorliegen, erschopft sich die Regelbefolgung nicht
in einem mechanischen Prozess. Es sind stets Personen, die von den Techniken
sinnvollen Gebrauch machen. Und dass sie dies tun, bedeutet nicht, dass sie sich
dem Diktat eines festgelegten Programms unterwerfen. Sie gehen iiberhaupt
nicht »nach Rege]n«73 vor, sondern sie bedienen sich in besonderen Fillen all-
gemeiner Verfahren, auf die sie sich verstehen.

1.6 Zwischenbilanz

Wie weit sind wir nun mit der Beantwortung unserer Frage, inwiefern es eine
Sache von Freiheit ist, wie wir die Welt interpretieren? Bisher haben sich zwei
wesentliche Aspekte herauskristallisiert.

Erstens hatten wir uns vergewissert, dass es nicht konzipierbar ist, wie eine
Realitit-an-sich das Denken, Auffassen oder Verstehen bestimmen konnte. Inter-
pretationsfreiheit kann nicht als Freiheit gegeniiber der Realitit ausbuchstabiert
werden. Aus diesem Grunde schien es ratsam, die Freiheit der Interpretation von
den Zeichen- und Interpretationspraktiken her zu explizieren, die einer Zeichen-
bildung jeweils zugrunde liegen. Welche Freiheit wir haben, wenn wir interpre-
tieren, bestimmt sich primér aus »gegebenem« Interpretieren.

Nun hat sich zweitens herausgestellt, dass das gegebene Interpretieren nicht
so gegeben sein kann, dass vorgegebene Regeln bestimmte Regelanwendungen
generieren. Die eingespielten Zeichenpraktiken zwingen nicht dazu, soundso zu

72 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 81. — In der Philosophischen Gram-
matik benutzt Wittgenstein selbst noch den Begriff »Kalkiil«, wenn es um die Sprache
als System von Regeln geht (vgl. exemplarisch S. 50f., S. 67 oder S. 104). Doch schon
in diesem fritheren Text ist davon die Rede, dass »Sprachspiele oder Kalkiile« nur
beschrieben werden konnen (ebd., S. 62) und die Sprache mit einem Vorgang nach
Regeln nur verglichen wird (ebd., S. 63).

73 Vgl. die Kritik des Ausdrucks »Regel, nach der er vorgeht« in Wittgenstein, Philo-
sophische Untersuchungen, § 82. Hier kommt zum Tragen, dass vermeintlich befolgte

Regeln gewohnlich gar nicht angegeben werden konnen.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 125

verfahren; und es gibt im besonderen Fall keine normativen Vorgaben. Vielmehr
ist davon auszugehen, dass eine Person Darstellungsformen bildet, indem sie
Darstellungsweisen aus ihrem Verstindnis heraus selbst in Gebrauch nimmt. Ich
bin nicht heteronom Konventionen unterworfen, sondern bringe jeweils selbst
Zeichenpraktiken zum Einsatz. Die Annahme, dass eine Person in der Zeichen-
bildung Regeln folgt, kommt der Voraussetzung gleich, dass diese Person in der
Zeichenbildung intersubjektiv geteilte Praktiken in zurechenbarer Weise bean-
sprucht.

Damit ist ein Standpunkt erreicht, auf dem man sich in der Sprach- und Zei-
chenpraxis immer schon befindet. Fiir Personen mit einem Verstindnis steht es
gar nicht in Frage, dass sie von offentlichen Zeichenpraktiken Gebrauch machen
konnen. Jeder von uns nimmt an, dass er iiber ein Repertoire von Darstellungs-
weisen verfiigt und diese in verschiedenen Einzelfillen anwenden kann. Dariiber
hinaus schreibt er diese Fertigkeit auch Anderen zu. Unter diesen Vorausset-
zungen sind wir unweigerlich in Normativitit verstrickt, denn wenn eine Person
Zeichenpraktiken selbst in Gebrauch nimmt, muss sie fiir diesen Gebrauch ein-
stehen konnen. Aber diese Normativitit entspringt nicht externen Vorschriften;
sie ist keine Regelnormativitit. Sie entspringt der Annahme, dass eine Person
ihre Zeichen mit Verstdndnis gebraucht und infolgedessen normativ auf diesen
Gebrauch hin ansprechbar ist. Verpflichtungen beziehen sich somit immer auf
den Gebrauch von Zeichenpraktiken auf Basis der entsprechenden Kompeten-
zen, wie er in der besonderen Zeichenbildung erfolgt. Der Raum der Moglich-
keiten dieser Zeichenbildung griindet auf jenen Zeichenpraktiken. Aber gerade
deswegen haben die Grundregeln, die den Raum der Moglichkeiten beschreiben,
in diesem Raum keinen normativen Sinn.

Dies schlie3t eine normative Relevanz des Begriffs »Regel« in der Zeichen-
praxis nicht aus. So konnten wir uns in manchen Situationen (z. B. bei einem
offentlichen Vortrag) dem normativen Druck ausgesetzt sehen, moglichst korrekt
zu sprechen. Bei solchen Gelegenheiten konnten wir gewissen Verpflichtungen
dadurch Ausdruck verleihen, dass wir Regelausdriicke heranziehen; und dies
konnte den Eindruck erwecken, dass unabhingig gegebene Regeln von sich her
normativ wirksam wiren. Doch tatsidchlich bezogen wir uns in so einem Fall gar
nicht auf die Grundregeln des Zeichengebrauchs, sondern auf soziale Normen
fur das fehlerfreie Sprechen, auf Standards, die in besonderen Handlungskon-
texten eigens zur Geltung gebracht werden. Zwar verstot jemand, der das Pri-
dikat >Tisch< verwendet, um sich auf einen Stuhl zu beziehen, gegen Korrekt-
heitsstandards; und es wére sicherlich nicht falsch, von einem Normverstofl zu
sprechen. Aber wenn es tatsdchlich eine Grundregel ist, gegen die verstofSen
wird, so handelt es sich um einen Lapsus, wie er in einzelnen Zeichenbildungen

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | ZEICHEN UND FREIHEIT

gelegentlich passiert. Ein Lapsus aber vollzieht sich gerade nicht aus einem Ver-
standnis heraus; bei der Zurechnung und Bewertung der Zeichenbildung wird
man sinnvollerweise von ihm absehen.”* Einen Zeichenverwender normativ auf
Korrektheit zu verpflichten, beinhaltet geradezu, ihm ein eigenes Verstindnis
abzusprechen. Es ist allgemein anzunehmen, dass die Korrektheit eines Zeichens
fiir den sinnvollen Zeichengebrauch untergeordnete Bedeutung hat.” Regelver-
stole kann man korrigieren. Die konventionsgemifle Gestalt einer Darstellungs-
form ist fiir deren Sinn bestenfalls im Einzelfall relevant — und wird nur z. B.
dort thematisch werden, wo man sich iiber eine Unklarheit verstindigt.

Dies ldsst sich auch mit Blick auf die Schemata deutlich machen, die sich aus
der Zeichenpraxis herauslesen lassen. Wie erwihnt, sind die Darstellungsweisen,
die in Gebrauch genommen werden, keine isolierten Zeichenverfahren, sondern
Teil eines Netzwerks von Darstellungsweisen. Indem ich ein Priadikat verwende
(etwa >blau<), nehme ich ein Schema in Anspruch (etwa das der Farbpridikate);
das entsprechende Verstidndnis setze ich voraus. Schemata sind so Sinnbedin-
gungen; und man konnte meinen, dass dies normativ ausgedeutet werden muss:
Die Idee konnte sein, dass ein Geflecht von Verstindnisweisen dem besonderen
Zeichengebrauch normative Verpflichtungen auferlegt.”

Dieser Punkt ist insbesondere dort von Interesse, wo ein Weltverstindnis
durch die Bildung von richtigen Interpretationen fortgebildet werden soll; er ist
daher fiir unsere Fragestellung von grofiter Wichtigkeit. Ich mochte den Begriff
des Schemas dennoch — analog zu dem der Regel — fiir die Beschreibung von
Voraussetzungen reservieren, welche keine normative Kraft haben, da sie als
Bedingungen des Verstehens fungieren. Es scheint angemessen, Schemata bis zu
dem Grad, als wir die Verstindlichkeit der Zeichen von ihnen abhédngig machen,
als Teil der Verstehensvoraussetzungen zu betrachten, gegen die im sinnvollen
Zeichengebrauch nicht verstolen werden kann. So wire die Klassifikation von
etwas als Hund und als Katze schlicht unverstiandlich. Wer wirklich Zeichen so
verwendet, kennt den korrekten Gebrauch nicht, verfiigt nicht iiber das Schema
und damit auch nicht iiber die Pridikate >Hund< oder >Katze< — zumindest nicht
iiber die uns gelaufigen. Und wo iiber den korrekten Gebrauch eines Schemas
oder die Ordnung von Pradikaten gestritten wird, ist kein Schema mehr voraus-
gesetzt; es steht dann gerade in Frage.”’

74 Dies wird in Kap. III 2.1 noch genauer betrachtet.

75 Dabei ist zu bedenken, dass die Korrektur auf einem gegliickten Zeichenverstehen be-
ruhen muss (vgl. Niesen, »Gemeinschaft, Normativitit, Praxis«, S. 107f., Fn. 4).

76 Diesen Weg schligt ein: Liptow, Regel und Interpretation, S. 109ff.

77 Die Griinde dafiir werden bald noch deutlicher: vgl. bes. Kap. IIT 2.3.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 127

So scheint es ratsam, die Frage, inwieweit Zeichenpraktiken normative Ein-
schriankungen mit sich bringen, zuriickzustellen und den Aspekt der Zurechen-
barkeit weiterzuverfolgen. Dies kann mit Blick auf die Zeichenbildung erfolgen,
insofern wir sie unabhingig von ihrer inhaltlichen Richtigkeit als verstindlich
einstufen (insofern wir uns also eine Anwendung fiir sie denken konnen). Vom
Standpunkt einer ersten Person, die Zeichen bildet, konnen Zeichenpraktiken als
Darstellungsmittel ins Auge gefasst werden. Sie kann diese Praktiken aus ihrem
Verstiandnis heraus sinnvoll und zu unterschiedlichen Zwecken anwenden, und
dieser besondere Vollzug ist zurechenbar, wihrend den Regeln »blind« gefolgt
wird. Grundregeln oder »Konventionen« bringen von sich her keine Verpflich-
tungen mit sich. An ihnen zeigen sich aber Grenzen der Zurechenbarkeit. Diese
zu bestimmen, ist die fiir uns entscheidende Aufgabe.

2 Grenzen des zurechenbaren Gebrauchs
von Zeichenpraktiken

Um zu erfahren, welche Freiheitsspielrdaume die beanspruchten Zeichenpraktiken
jeweils eroffnen, miissen wir jetzt deren Gebrauch durch individuelle Personen
nédher betrachten. Von inhaltlicher Richtigkeit wird dabei weiterhin abgesehen;
das Interesse richtet sich allein auf die Frage, inwiefern die Freiheit des Zeichen-
gebrauchs sich mit Blick auf dessen »konventionelle« Seite — mit Blick auf die
gemeinsamen Praktiken und die individuelle Zeichenkompetenz — bestimmt. Da
wir die Frage der Interpretationsfreiheit im Kontext des offentlichen Zeichen-
gebrauchs behandeln, wird so gleichzeitig der Spielraum des in Zeichen ausge-
wiesenen richtigen Interpretierens weitere Kontur gewinnen: Wenn ich »meine
Welt« interpretiere, indem ich Zeichen bilde, mache ich Gebrauch von gingigen
Praktiken und eigenen Fertigkeiten. Ich muss in meinem Interpretieren auf diese
bauen, und meine Interpretationsfreiheit ist von da her begrenzt. Versuchen wir
nun, die Grenzen des moglichen Gebrauchs von Zeichenpraktiken abzustecken
und damit den Bereich der Zurechenbarkeit in dieser Hinsicht zu umgrenzen.

2.1 Endliche Mittel: Grenzen von Zeichenkompetenz

Macht man Zeichenpraktiken in ihrer sinn- und verstehenskonditionalen Rele-
vanz zum Thema, so betrachtet man sie als innere Grenzen des Sinns, die einen
Spielraum iiberhaupt erst erdffnen. Als Bedingungen der Zeichenbildung ver-
kleinern oder beschrinken diese den Freiraum nicht; sie konstituieren ihn. Ob

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | ZEICHEN UND FREIHEIT

diese Bedingungen jeweils erfiillt sind oder nicht, wird sich daran zeigen, inwie-
weit ein Zeichen entlang des Gewohnten verstanden werden kann. Dies ldsst den
Begriff der Verstdndlichkeit in den Vordergrund treten: Eine Darstellung muss,
um iiberhaupt richtig sein zu konnen, als verstindlich gelten. Beurteilt wird
dabei nicht, ob die Zeichenbildung einem besonderen Fall angemessen ist, son-
dern ob man sich eine sinnvolle Anwendung denken kann. Nur wo dies der Fall
ist, gilt ein Zeichen als sinnvoll im Sinne der Kriterien, die in der gemeinsamen
Praxis liegen. Diese bilden so eine allgemeine Grenze der Freiheit im Zeichen-
gebrauch.”

Beginnen wir mit der Zeichenkompetenz bzw. dem Verstindnis der indivi-
duellen Person. Zur praktischen Reflexion gehorte die Voraussetzung, dass die
Handlungsmoglichkeiten in einer Situation jeweils begrenzt sind. Nur innerhalb
eines endlichen Spielraums konnte vom zurechenbaren Tun einer Person die
Rede sein. Dabei mussten neben den dufleren Gegebenheiten die Kompetenzen
des Handelnden beriicksichtigt werden.” Nun sind Darstellungsspielriume in
analoger Weise durch die jeweilige semantische Kompetenz begrenzt: Ein Indi-
viduum kann sich nicht auf alle Zeichensysteme verstehen. Seine Kompetenz ist
insofern endlich, als es manche Darstellungsverfahren nicht beherrscht. Ein deut-
liches Beispiel dafiir sind sprachliche Systeme: Hat jemand kein Chinesisch
gelernt, so kann er einen chinesischsprachigen Satz weder verstehen noch her-
vorbringen. Die Griinde dafiir sind im Einzelfall sinnlogisch nicht relevant; die
Person kennt eben die Zeichenpraktiken nicht; sie hat einen endlichen Verstind-
nishorizont. Mit Wittgenstein konnte man sagen: Sie ist fiir diese Praxis nicht
»abgerichtet«.** In diesem Sinne einer kontingenterweise begrenzten Zeichen-
kompetenz miissen wir Grenzen von Interpretationsfreiheit veranschlagen.

Die Grenzen dieses Horizonts bedeuten gleichzeitig Grenzen des zurechen-
baren Interpretierens: Denn wo das Verstdndnis nicht mehr hinreicht, ist dem
Individuum ein Interpretieren nicht mehr mdéglich. Eine Zurechnung ist sodann
in dieser Hinsicht nicht sinnvoll; und auch Normativitit hat keine Einsatzstelle
mehr: Wenn ich etwas »soundso« (gemif einer Praxis) nicht darstellen bzw. ver-
stehen kann, so bin ich fiir die entsprechenden normativen Verpflichtungen von
vornherein nicht empfinglich. Dass ich iber eine bestimmte chinesischsprachige
Beschreibung des Vollmonds nicht verfiige, heif3t einfach, dass ich von dieser

78 Vgl. Borsche, »Freiheit als Zeichen, S. 118.

79 Vgl. Kap.11.1.

80 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §§ 5f. oder auch 206. In den Be-
merkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 333 heifit es: »Wer eine Sprache

nicht beherrscht, den kann ich zu ihrer Beherrschung abrichten.«

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 129

Beschreibungsweise keinen Begriff habe.” Es wiire sinnleer, mich dafiir verant-
wortlich zu machen, dass ich eine Zeichenpraktik nicht gebrauche, auf die ich
mich nicht verstehe. Ein solcher Gebrauch liegt auBerhalb der Moglichkeiten
meines Zeichenbildens; er kann fiir mich keine Option sein.

Wihrend es also im Handeln passieren kann, dass ich etwas tun soll, es aber
nicht will oder nicht kann, kann ich im Denken und Verstehen nicht einmal wis-
sen, was es ist, das ich da soll, wenn ich {iber das notige semantische Konnen
und die Verstdndnisweise nicht verfiige. — Wie verhilt es sich mit den Kontin-
genzen der besonderen Situation und des jeweiligen Vollzugs? Wie gesehen,
konnen Handlungen sich im Einzelfall als nicht-ausfiihrbar erweisen; wir konnen
uns iiber unsere Fihigkeiten tduschen, oder es konnen unerwartete Komplika-
tionen auftreten. Wir konnen nur das zurechnen, was wir in der Handlungsreali-
sation als kontrolliertes Handeln verstehen. Entsprechend bewerten wir Hand-
lungen unabhingig vom Handlungserfolg. Einen missgliickten Mord bewertet
man, indem man eine Totungsabsicht zugrunde legt. Ist dies auch fiir die Zurech-
nung einer besonderen Symbolisierung relevant?

Insofern die Zeichenverwendung eine Handlung ist, kann auch sie freilich
scheitern: Wie wir sagen, dass jemand ein Tor schieflen wollte, aber den Ball
aufs Stadiondach geschossen hat, konnen wir auch sagen, dass jemand liigen
wollte, aber auf Unglauben stief3, oder eine Ermahnung aussprechen wollte, aber
kein Gehor fand. Wenn wir jedoch Zeichenbildungen als Darstellungen auf-
fassen — und hier auf den Gebrauch gingiger Darstellungsweisen achten —, kann
von der Mdglichkeit des missgliickten Vollzugs abgesehen werden.*> Uber eine
Darstellung, die an widrigen Umstidnden scheitert, kann man nichts Bestimmtes
sagen; eine Darstellung ist wesentlich eine Bestimmung. Die Art einer Handlung
kann ganz unabhéngig von der Frage, ob die besondere Handlung erfolgreich ist
oder nicht, angegeben werden; die Ingebrauchnahme von Darstellungsweisen
aber ist genau dann erfolgreich, wenn verstanden wird, um was fiir ein Zeichen
es sich handelt. Wenn ich etwa verstanden habe, dass mein Freund auf etwas
zeigen will, dann hat mein Freund auf etwas gezeigt. Und wenn ich verstehe,
dass mein Freund den Himmel als blau beschreibt, dann hat er den Himmel als
blau beschrieben — auch wenn er gerade heiser und daher schwer verstindlich ist.
In diesem Sinne scheitert der Gebrauch von Zeichenpraktiken zu Zwecken der
Darstellung nicht an den kontingenten Faktoren einer Situation. Wir diirfen ge-
nerell davon ausgehen, dass nichts zwischen der Kompetenz und einer Anwen-

81 Ich kann dann nicht einmal die Absicht haben, einen bestimmten chinesischsprachigen
Satz zu bilden, sondern mir nur allgemein wiinschen, Chinesisch sprechen zu konnen.

82 Dass hier vom Handlungscharakter zu abstrahieren ist: vgl Kap.13.2 b.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dung liegt. Fiir diese spezifische Art des Handelns gilt, dass es unmittelbar ein
Ausdruck der Handlungskontrolle ist.*’

Daraus ergibt sich nun, dass die Zeichenkompetenz, die das Verstiandnis der
Person ausmacht, direkt als ein Maf} der jeweils veranschlagten Interpretations-
freiheit herangezogen werden kann. Die Grenze des Verstidndnisses ist eine
Grenze der Zurechenbarkeit. Dies hatte sich schon im Voraussetzungscharakter
der semantischen Kompetenz angedeutet: Ein regelkonformes Verhalten als ein
Regelfolgen zu klassifizieren, lief darauf hinaus, der Person das Verstindnis zu-
zuschreiben, das sich in einer Zeichenpraktik manifestiert. Ins Blickfeld trat so
der verstindnisbasierte Gebrauch von Darstellungsweisen. Und dies kann nun
dadurch beschrieben werden, dass wir der Person den jeweiligen Gebrauch in
vollem Umfang zurechnen konnen. Wenn eine Person etwas gemif} der Praxis P,
darstellt, so glauben wir nicht, dass ihr diese Darstellungsweise eingegeben
wurde, sondern nehmen an, dass sie diese von sich aus in Anspruch genommen
hat. Wir nehmen an, dass die Person weif3, was sie zu verstehen gibt, wenn sie
den Ausdruck >blau< oder eine Hasenskizze verwendet. Wir nehmen an, dass sie
mit Bedacht so ein Zeichen verwendet und auch andere Darstellungsweisen hitte
heranziehen konnen. So legt die semantische Kompetenz der Person gleichzeitig
ein MaB der interpretativen Zurechnungsfihigkeit fest: Dass eine Person die mit
einer Regel R; markierte Praktik gebraucht, setzt voraus, dass sie weil3, was es
bedeutet, so (gemidB R; und nicht z. B. gemill R,) darzustellen; und das heift,
dass ihr die Anwendung der Darstellungsweise als kontrollierte, eigene Anwen-
dung zuzurechnen ist.** Sie ist fiir ihre Zeichenbildungen im Mafe ihres Ver-
standnisses verantwortlich.

83 Wir konnen natiirlich davon sprechen, dass jemand das und das sagen wollte, aber
nicht gut bei Stimme war, oder ein Soundso-Bild malen wollte, jedoch eine zittrige
Hand hatte. Aber solche Fille sollten so behandelt werden, dass die Symbolisierungs-
absicht erst nachtriaglich Bestimmtheit gewinnt. So wiirden wir unter normalen Um-
standen auch sagen: Er wollte behaupten, dass p, aber nicht: Er wollte den Satz >p<
duflern. Die Eingrenzung des Darstellungsfreiraums hat hier mit den pragmatischen
Bedingungen der Zeichenbildung zu tun, die unterschiedslos fiir alle Zeichen gelten,
die im jeweiligen Fall hitten gebildet werden konnen, und von diesen kann abgesehen
werden.

84 Die blinde Regelbeherrschung ist, wie gesehen, eine Voraussetzung des sinnvollen
Gebrauchs von Darstellungsweisen. Wir konnen nur einer Person, die ohne Reflexion
oder Regeldeutung Zeichen bilden kann, Kontrolle iiber ihr Darstellen zuschreiben.
Das heifit, dass die Ausiibung einer Praktik durchaus iiber kausale oder dispositionale

Mechanismen geschehen kann. Schlosse man dies aus, wiirde das Handeln in einer

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 131

Kurzum: Meine Zeichenkompetenz konstituiert einen Verstindnishorizont,
innerhalb dessen all mein Zeichenbilden zurechenbar ist und auerhalb dessen es
kein mir zurechenbares Zeichenbilden und Interpretieren geben kann. Damit
haben wir einen formalen Spielraum des Verstehens beschrieben und eine innere
Grenze gezogen. Ahnlich wie im Kontext der direkten Bezugnahme beinhaltet
diese Grenzziehung keine Minimierung von Moglichkeiten. Es gibt wiederum
keine feste Grenzlinie; und es gilt weiterhin, dass das Individuum »von end-
lichen Mitteln einen unendlichen Gebrauch machen«® kann. Da das Verhiltnis
von Zeichenpraxis und Zeichenbildung keines der Ableitung ist, bedeutet die
Endlichkeit der Regelkompetenz keine Endlichkeit der moglichen Darstellungs-
formen. AuBlerhalb der Grenzen liegen einfach solche Darstellungen, die ich
selbst — aus meinem Verstidndnis heraus — nicht bilden oder verstehen kann.

So wurde hier anders als im Kontext der direkten Bezugnahme auch nicht
»Sinn gegen Unsinn« abgegrenzt.*® Wir konnen durchaus sagen, dass sinnvolle
Zeichen ausgeschlossen wurden: die Zeichen nédmlich, die andere Personen mit
anderen Zeichenkompetenzen und anderen Verstindnishorizonten bilden. Fiir
die erste Person Singular mogen diese Zeichenbildungen keinen Sinn haben:
Was jenseits der Grenzen des mir moglichen Zeichengebrauchs liegt, kann ich
(im Moment jedenfalls) nicht nachvollziehen. Doch es ist offensichtlich, dass es
Zeichenformen gibt, die auflerhalb des eigenen Horizonts Sinn haben. Andere
Personen konnen ein eigenstdndiges, mir fremdes Verstindnis haben, aus dem
heraus sie andersartig darstellen und interpretieren.

Von dieser Thematik sei fiir den Moment noch abgesehen. Doch es ist schon
sichtbar, dass die beschriebene Verstindnisgrenze eine andere Dimension ge-
winnen wird, wenn Zeichenverwender mit unterschiedlichen semantischen Kom-

komplexen Praxis, fiir die sich unbegrenzt viele Regularititen formulieren lassen,
sogar unerkldrlich. Eine blole Regelmifigkeit reicht nicht hin fiir ein Regelfolgen; es
nivelliert das Regelfolgen aber nicht, wenn eine Person von Automatismen »Gebrauch
macht«, um Regelanwendungen zu realisieren. Es ist unerheblich, ob der Regel »ohne
nachzudenken« (Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik,
S. 422) oder »bewusst oder unbewusst« gefolgt wird. Es kommt nur darauf an, dass
wir jemandem, der eine Praxis ausiibt, sein Tun als Gebrauch dieser Praxis zurechnen
konnen. Ein unbewusstes Handeln ist kein unkontrolliertes Handeln; wer gleichsam
mechanisch agiert, trigt dennoch Verantwortung. — Fiir das Verhiltnis von (direktem)
Verstehen und (reflektierendem) Interpretieren ist dies entscheidend (vgl. Kap. V).

85 Wie Wilhelm von Humboldts prominente Formel lautet: Ueber die Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaues, S. 99.

86 Vgl. Kap. I13.3.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | ZEICHEN UND FREIHEIT

petenzen — etwa Sprecher unterschiedlicher Sprachen — aufeinandertreffen. Der
Begriff der Grenze betrifft dann nicht mehr nur eine innere Bedingung, sondern
auch die Differenz unterschiedlicher Verstindnismoglichkeiten.®’

2.2 Zeichenpraktiken als innere Grenzen

Wenn wir sagen, dass eine erste Person eine potentiell unendliche Vielfalt von
Zeichen bilden kann, aber dennoch nicht jedes beliebige, da ihr semantisches
Konnen endlich ist, so handelt es sich nicht um eine normative Einschrinkung,
sondern um eine innere Grenze der Zeichenbildungsmoglichkeiten der Person.
Thr ist es im Moment unmdglich, diese Verstdndnisgrenze zu iiberschreiten; und
wo Andere sie iiberschreiten, kann sie deren Zeichen nicht verstehen. — Aber wie
steht es mit den Restriktionen, die dem individuellen Zeichenbilden daraus er-
wachsen, dass Darstellungsweisen in es einfliefen, die in einer intersubjektiv
geteilten Praxis verankert sind? Aus der Diskussion der Normativititsfrage ging
hervor, dass wir auch diese im ersten Schritt lieber als Grenzen denn als norma-
tive Einschrinkungen behandeln sollten. Was heif3t das aber genau; und welche
Grenzen legen die jeweils relevanten Zeichenpraktiken fest?

An dieser Stelle miissen wir uns darauf besinnen, dass das Interpretieren in
unserer Beschreibung ein offentliches, in Zeichen ausgewiesenes Interpretieren
ist. Wihrend zunéchst das Verhiltnis zur Welt, dann Zeichenpraktiken und nun
das Verstindnis des Individuums thematisch waren, riickt damit das Verhiltnis
zur Gemeinschaft zeichenverwendender Wesen ins Blickfeld. Dies ist fiir unsere
Uberlegungen grundlegend: Erst von hier aus kommt man iiber die Beschreibung
formaler Grenzen hinaus und dringt zur Dimension von Normativitit und Ver-
antwortung durch, die uns interessiert. Dabei wird die Relevanz der individu-
ellen Interpretationsfreiheit angesichts der interindividuellen Verstindigungs-
situation und des Bezugs zum Anderen besonders hervortreten — angesichts einer
Situation, in der Personen wechselseitig Zeichen bilden und interpretieren. Doch
vorerst soll die Individualitdt der Beteiligten noch ausgeklammert bleiben; der
Begriff der Zeichenpraxis betrifft logische Voraussetzungen, nicht aber die Prag-

87 Vgl. Kap. V 3. — Indem das Verstéindnis einer Person als Grenze der Zurechenbarkeit
des jeweiligen Verstehens aufgefasst wird, wird die mittelbare Zurechenbarkeit dieses
Verstindnisses ausgeklammert. Die aktuelle Situation der ersten Person bestimmt die
Perspektive. Wollte man die Verantwortung fiir Verstindnisse explizieren, hitte man
nicht nach besonderen Zeichenbildungen, sondern nach Einstellungen zu fragen. Vgl.
dazu erst Kap. V 2.7.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 133

matik der jeweiligen Situation. Es geht nicht um die Bedingung, dass individu-
ellen Interpreten die verwendeten Darstellungsweisen im Einzelfall geldufig sein
miissen, sondern um die unabhéngig davon berechtigte Voraussetzung eines ge-
meinsamen Grundverstindnisses.® Dies entspricht der Aufgabe, dass nur das als
Konvention oder Regel thematisch werden soll, woriiber Einigkeit besteht, und
wir vorerst nur Verstehensvoraussetzungen behandeln, die fiir selbstversténdlich
gehalten werden.

Betrachten wir die Dinge so, so konnen wir mit einer einfachen Feststellung
beginnen: Man kann im besonderen Fall nicht auf Darstellungsweisen zuriick-
greifen, die gar nicht gebriuchlich sind. Die Darstellungsweise muss institutio-
nalisiert sein; es ist andernfalls keine Darstellungsweise. Als individueller Inter-
pret kann ich in meiner Zeichenbildung nicht auf Sinnbedingungen bauen, die
anderen Personen nicht geldufig sein konnen. Dies in Erwigung zu ziehen,
wiirde heiflen, eine »Humpty-Dumpty-Auffassung« zu vertreten, der zufolge
jeder seine Zeichen bedeuten lassen kann, was er will. Die Moglichkeit einer
solchen Erfindung von Zeichentypen ist jedoch nicht plausibel zu machen: Die
erste Person Singular hat keine Kontrolle iiber das Bestehen oder Nicht-Bestehen
von Zeichenpraktiken. Ich kann nicht als Zeichenpraktik in Anspruch nehmen,
was keine Zeichenpraktik ist.

Wenn sich der Status von Zeichenpraktiken im ersten Schritt darin bemerk-
bar macht, dass in einer Zeichenbildung nicht jede Darstellungsweise vorausge-
setzt werden kann, so beschreibt dies wiederum keine Einschrinkung, die sich
auf eine besondere Zeichenbildung beziehen konnte, als vielmehr eine Grenze
allen Zeichenbildens. Sofern mein Verstdndnis ein Weltverstdndnis impliziert,
mag es normative Verpflichtungen fiir mein Interpretieren beinhalten; sofern ich
mich jedoch auf Praktiken als verfiighare Darstellungsweisen beziehe, bedeuten
diese einfach eine Begrenzung meiner Darstellungsmoglichkeiten. Diese Ein-
sicht fiigt sich in die Optik, dass keine Zeichenpraktik (keine Regel) gegeben ist;
denn es muss keine bestimmte Zeichenpraktik gegeben sein, damit nicht jede
Zeichenpraktik voraussetzbar ist. Dies gilt unabhingig von den pragmatischen
Bedingungen einer besonderen Situation — insbesondere auch dann, wenn ich
mein Denken vor mir selbst ausweise. Auch im eigenen Auffassen kann jemand

88 Diese Unterscheidung scheint mir deswegen wichtig, weil die 6ffentliche Praxis mit-
unter so vorgestellt wird, als stiinde sie dem individuellen Zeichenverwender buch-
stablich gegeniiber, um ihn bei Gelegenheit zu sanktionieren. Zu einem solchen Bild
vgl. Brandom, »Freedom and Constraint by Norms, S. 188ff.; zum Versuch, das Pro-

blem durch Rekurs auf Experten zu 16sen, vgl. ders., Making It Explicit, S. 371f.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nur das Verstidndnis voraussetzen, was er in einer gemeinsamen Praxis verankert
sieht.”

Was haben wir damit erreicht? Erstens hatten wir gesehen, dass ein Inter-
pretieren immer innerhalb des jeweiligen Verstindnishorizonts liegen muss: Die
Zeichenbildung kann nur im Mafle des personlichen Verstidndnisses zurechenbar
sein. Nun haben wir gesehen, dass man nicht als Zeichenpraktik in Anspruch
nehmen kann, was keine Zeichenpraktik ist. Da wir aber die Humpty-Dumpty-
Fille ohnehin ausschlieBen wollen, miissen wir noch etwas weiter denken. Inter-
essant wird es erst, wenn wir fragen, ob und wie die Zeichenpraxis, die ich bean-
spruche, mich positiv auf ein Interpretieren festlegt. Inwiefern ist ein individu-
eller Interpret an die Verstindnisweisen, auf denen die Zeichenbildung beruht,
gebunden? Und ist es in diesem Kontext iiberhaupt noch sinnvoll zu sagen, dass
ich in meinem Interpretieren durch 6ffentlich géngige Zeichenpraktiken begrenzt
— und eben nicht: normativ verpflichtet — bin?

Intuitiv scheint die folgende Sichtweise vielversprechend: Als Individuum
befinde ich mich nicht in der Position, die Konventionen des Zeichengebrauchs
(die auch die anderen Personen voraussetzen) auBler Kraft zu setzen. Ich kann die
offentlichen Zeichenpraktiken in der aktuellen Situation nicht veridndern, weil es
eben faktisch bestehende Gebriuche sind. Ich kann vielleicht Darstellungsweisen
auswihlen und kombinieren; ich habe aber keinen Einfluss auf die Verfasstheit
dieser Darstellungsweisen selbst. So hitten wir es mit der symbolischen Zeichen-
funktion im Peirce’schen Sinne zu tun, dem zufolge ein Zeichen insofern Sym-
bol ist, als es aufgrund von Gewohnheit soundso interpretiert wird — »simply be-
cause it will be interpreted as such«.” Was diesen Aspekt betrifft, hiingt es nicht
von mir ab, wie man meine Zeichen auffassen wird; ich bin diesbeziiglich schon
auf ein bestimmtes, ein »konventionelles« Verstindnis festgelegt. Ist eine solche
Sichtweise angemessen?

Die Uberlegungen gehen in die richtige Richtung, aber an dieser Stelle ist
einige Sorgfalt notig. Als sicher darf gelten, dass wir an dieser Stelle an Verhélt-
nisse rithren, die der individuellen Willkiir einer ersten Person Singular entzogen
sind: an Momente des Zeichens, deren Interpretation nicht »ich« kontrolliere,
und somit an Momente von Nicht-Zurechenbarkeit in der individuellen Zeichen-
bildung. Man kann mir zwar zurechnen, dass ich das Pridikat >blau< gebrauche,
aber die Interpretation (die »Bedeutung«) dieses Priadikats habe ich nicht in der
Hand. Insofern ich in meinen Zeichenbildungen von Praktiken Gebrauch mache

89 Vgl. die bekannten Ausfiihrungen zur Privatsprache in Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen, §§ 243ff.
90 Peirce, »New Elements, S. 307.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 135

und gegebene Verstindnisweisen beanspruche, bette ich mich in die gemeinsame
Zeichenpraxis ein. Ich baue diesbeziiglich darauf, dass z. B. ein sprachlicher
Ausdruck oder eine Geste schon allgemein verwendet werden. Ich stelle mich
auf den Boden der Offentlichkeit.

Dieser Befund deckt sich mit der Beobachtung, dass gingige Verwendungs-
weisen nicht unmittelbar normative Verpflichtungen bedeuten. Die Inanspruch-
nahme von Zeichenpraktiken ist die Inanspruchnahme eines gemeinsamen Ver-
standnisses; sie kann damit gar nicht Sache des Einzelnen allein sein. Wir be-
rithren an dieser Stelle eine Dimension des Involuntarismus: einen Punkt, an
dem der Zeichengebrauch eine Sache der Gemeinschaft ist. Wo jemand Zeichen-
praktiken zugrunde legt, setzt er ein auch anderen Personen eigenes Verstehen
voraus; er baut auf eine Verstindnisweise, fiir die er als Individuum gar nicht
einstehen kann. Man kann sich dies z. B. dadurch veranschaulichen, dass ein
Adressat hin und wieder in meine Zeichenbildung eingreifen kann. Wenn mir im
Einzelfall ein Lapsus unterlduft, kann er mich etwa korrigieren. In dieser Hin-
sicht ist es sogar denkbar, dass der Andere mir sagt, was ich meine — so etwa,
wenn ich bemerke »Er hat eine Rezession verfasst«, und der Andere einwendet
»Du meinst eine Rezension«. Solche Korrekturen beziehen sich auf Zeichen-
bildungen, insofern sie Verwendungsfall einer geteilten Praktik sind, nicht aber
auf den besonderen Sinn dieser Zeichenbildungen.

Die Stellung der Zeichenpraxis zu den individuellen Darstellungsmoglich-
keiten scheint also durch den Begriff der Grenze in doppelter Hinsicht ange-
messen charakterisiert zu sein: Erstens ist nicht jedes Verstindnis voraussetzbar;
zweitens hingt es nicht von individueller Willkiir ab, wie die Instanz einer Zei-
chenpraktik verstanden wird. Allgemein gilt offenbar: Ich kann iiber die Bedeu-
tung von sozial etablierten Darstellungsweisen nicht verfiigen. — Gleichwohl
miissen wir noch etwas priziser werden. Die bisherige Betrachtung konnte noch
immer den Anschein erwecken, als miisse es fixe Verfahren geben, iiber die die
anderen Personen (die Interpreten meiner Zeichen) informiert sind. Aber diese
Sichtweise weist, wie sich am Scheitern der Theorie impliziter Normen bereits
zeigte, in die falsche Richtung. Die Begriffe »Offentlichkeit«, »Zeichenpraxis«
oder »Regel« betreffen logische Voraussetzungen, die wir in der Verstindigung
machen; sie bedeuten nicht, dass Zeichenpraktiken eine fest umgrenzte Verfasst-
heit haben, die wir in der Verstindigungspraxis heranziehen konnten, um z. B.
einem Regulierungsbedarf nachzukommen. Regeln konnen, wie wir sahen, nicht
gegeben sein, und dies ist auch hier zu beachten: Im konkreten Fall haben wir
die jeweilige Verwendung und zurechenbare Ingebrauchnahme, nicht aber die
Zeichenpraktik.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Dem Befund, dass, obwohl nicht jedes Verstindnis voraussetzbar ist, den-
noch auch kein bestimmtes Verstindnis gegeben ist, ist deshalb noch ein zusétz-
licher Sinn zu geben: Es ist zwar richtig zu sagen, dass es nicht in meiner Macht
steht, die Verfasstheit vorausgesetzter Zeichenpraktiken zu beeinflussen. Aber es
ist wichtig, dies nicht so zu deuten, als wiren diese Zeichenpraktiken irgendwo
festgeschrieben. Das gemeinsame Grundverstdndnis ist nicht in solcher Weise
umgrenzt, dass es dem jeweiligen Gebrauch unabhingig gegeniiberstiinde; die
Bedeutungen sind nicht in einem »Museum der Bedeutungen«’' dokumentiert.
Dass konventionelle Zeichenpraktiken nicht individuell bestimmt werden kon-
nen, hat also einen doppelten Sinn: Ein Individuum kann die Verfasstheit von
Zeichenpraktiken weder kontrollieren, noch in definitiv bestimmter Form explizit
machen wollen. Denn das gemeinschaftlich geteilte Versténdnis lebt davon, Vor-
aussetzung zu sein.

Dieser Punkt hat fiir das Thema der Interpretationsfreiheit hochste Relevanz:
Denn an ihm bestitigt sich, dass es kein Verhiltnis der Priskription zwischen
dem allgemeinen und einem individuellen Verstehen geben kann. Die einzelne
Person steht nicht unter dem Druck eines iiberpersonalen Verstdndnisses, das
sich ihm aufnétigen konnte, ohne dass sie etwas wirklich auch so versteht. Die
erste Person kann als Individuum zwar nicht iiber das gemeinsame Verstdndnis
verfiigen wollen, aber sie bleibt im Verwenden und Verstehen von Zeichenprak-
tiken dennoch als Mitglied der Gemeinschafft sie selbst und in diesem Sinn auto-
nom. Dies sei nun néher erldutert.

2.3 Gemeinsames Verstehen als friedliche Ubereinstimmung

Das Bestehen konventioneller Darstellungsweisen kann, wie wir mit Wittgen-
stein sagten, nicht durch unabhingige Regeln, sondern allein durch die Praxis
und die einheitliche Verwendung von Darstellungsweisen verstdndlich gemacht
werden. Der Begriff »konventionell« bezieht sich nicht auf eine der Verstdndi-
gung vorhergehende Abmachung, sondern auf immer bereits gegebene und im
Gebrauch fortgesetzte Verwendungsweisen, von denen wir nicht sagen wollen,
dass sie »von der Sache her« motiviert sind oder physei bestehen. Nun ist es aber
durchaus bemerkenswert, dass wir solche Voraussetzungen machen. Denn die
Ingebrauchnahme einer Zeichenpraktik im besonderen Fall geschieht ja nicht im
Zuge eines Kalkiils, sondern als Projektionsleistung eines Individuums, dem wir
ein eigenes, selbststindiges Verstiandnis zusprechen. Eine Person verwendet, wie

91 Vgl. die Beschreibung bei Quine, »Ontological Relativity«, S. 27.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 137

wir es formulierten, Zeichenpraktiken aus ihrem Verstdndnis heraus. Der Um-
stand, dass ein Verstidndnis als iibereinstimmend gesetzt ist, kann nicht an iiber-
personale Normen gekniipft werden, sondern nur noch daran, dass wir uns des
ibereinstimmenden Gebrauchs von Zeichen in verschiedenen Fillen gewiss sind.
Wittgenstein hat dies als Ubereinstimmung im Urteilen beschrieben. Ist die Be-
deutung eines Ausdrucks durch den Gebrauch bestimmt, so ist »nicht nur eine
Ubereinstimmung in Bezug auf Definitionen, z. B. hinweisende Definitionen, —
sondern auch eine Ubereinstimmung in Urteilen« erforderlich. »Es ist«, schreibt
Wittgenstein, »fiir die Verstdndigung wesentlich, dass wir in einer grofen An-
zahl von Urteilen iibereinstimmen«.”

Diese Uberlegung ist fiir unser Unternehmen so eminent wichtig, weil sie die
folgende Einsicht nahelegt: Wie die Dimension der Anwendung von Zeichen-
praktiken nicht tibersprungen werden kann, kann auch das jeweils eigenstindige
Verstehen individueller Personen nicht tibersprungen werden. Die Moglichkeit
institutionalisierter Darstellungsweisen ist nur einsichtig zu machen, wenn ver-
schiedene Personen einheitlich verstehen und in unterschiedlichen Einzelfillen
auf gleiche Weise verfahren, ohne dass dies eigens geregelt werden miisste. Sie
»urteilen« tibereinstimmend — nicht in dem Sinn, dass sie in besonderen Fillen
zu einem Konsens finden, sondern in dem Sinn, dass sie schon auf ein gemein-
sames Verstindnis bauen konnen.”

Dass wir von »Regeln«, »Konventionen« oder von »Darstellungsmitteln« zu
sprechen bereit sind, erklirt sich also nicht aus dem Charakter bestimmter Vor-
bedingungen des Zeichengebrauchs, sondern aus der Selbstverstindlichkeit und
Leichtgingigkeit, mit der ein schon etabliertes Verstindnis in der Zeichenpraxis
vorausgesetzt werden kann. Es muss keine normativen Krifte geben, die den
Zeichengebrauch regeln, wie es der Regelnormativismus unterstellt; und wir
konnen uns, wie wir sahen, auch keine impliziten Normen denken, die das Ge-
schehen unmerklich antreiben. Die Ubereinstimmung im Zeichengebrauch kon-
nen wir nicht darauf zuriickfiihren, dass viele Personen »nach den selben Regeln
verfahren«. Wir miissen die Blickrichtung umkehren: Wir gehen von einheit-
lichen Praktiken aus, solange praktische Ubereinstimmung besteht. Das gemein-

92 Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 343. — Andern-
orts (Philosophische Untersuchungen, § 242) heifit es: »Zur Verstandigung durch die
Sprache gehort nicht nur eine Ubereinstimmung in den Definitionen, sondern (so selt-
sam dies klingen mag) eine Ubereinstimmung in den Urteilen. Dies scheint die Logik
aufzuheben; hebt sie aber nicht auf.«

93 Hier schwingt bereits der Bezug zur Richtigkeit mit, der ab Kap. IV wieder zentral

wird.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | ZEICHEN UND FREIHEIT

same Verstindnis manifestiert sich darin, dass einzelne Personen in mancherlei
Weise iibereinstimmend verfahren. Auf diesem Umstand basiert die Institution
von Zeichenpraktiken. Sofern jedoch keine Ubereinstimmung besteht — und sich
auch nicht durch Korrektur oder Regelerkldrung erreichen lisst (so dass Rege-
lungen eigens gefunden werden miissten) — ist kein gemeinsames Verstdndnis
da, das ich beanspruchen konnte. Es hilft dann auch nicht, wenn Regelausdriicke
formuliert oder Gebrauchsweisen beschrieben werden. Die Verstdndnisweisen
konnen nur Voraussetzungen sein, wenn sie als selbstverstindlich gelten. Eine
»konventionelle« Zeichenpraxis besteht darin, dass viele individuelle Personen
von sich her auf gleiche Weise verfahren.

Dass diese Moglichkeit nicht gesehen wird, scheint ein wesentlicher Grund
fiir die Schwierigkeiten in der Normativititsdebatte und ein Motiv fiir die Idee
implizit wirkmédchtiger Normen zu sein. Es sieht so aus, als miisse die Einheit
der Sprachpraxis durch Regulierung gesichert werden, wenn dem individuellen
Zeichenverwender nicht zugetraut wird, dass er sich ein Verstidndnis zueigen
macht und sodann jeweils von sich her mit anderen tibereinstimmt. Brandoms
Konstruktion der »gemeinschaftlichen Beurteilung« (»Communal Assessment«),
die sich letztlich in »Experten« verkorpert, welche mit entsprechender Autoritiit
ausgestattet sind, ist ein Beispiel fiir die Probleme, die aus einer solchen Sicht-
weise entstehen.” Was es braucht, ist Raum fiir eine Art der Ubereinstimmung,
die nicht priskriptiv herbeigefiihrt werden muss. Was ihre konventionelle Form
betrifft, sind Zeichen nicht an logisch nachtrigliche Auflagen gekniipft, sondern
an Bedingungen, die als schon erfiillt zu denken sind. Die Einigkeit tiber die »be-
folgten Regeln« muss sich qua Voraussetzung immer bereits eingestellt haben;
sie kann nicht erst — z. B. durch Argumentation oder Diskurs — hergestellt wer-

94 Vgl. Brandom, Making It Explicit, S. 37ff. — Brandom rdaumt ein, dass der Rekurs auf
gemeinschaftliche Beurteilung insofern heikel ist, als die Gemeinschaft nicht wie ein
Individuum agiert. Die Beurteilung miisse iiber »regularities of endorsement or repu-
diation by individual community members« (ebd., S. 39) hergeleitet werden. In dieser
Sache lasse sich auf Experten verweisen, die die Standards verkorpern (vgl. ebd.).
Auch wo Brandom die Moglichkeit der Anerkennung von Normen anspricht, bleibt
das Individuum den Sanktionen der ihm gleichsam gegeniiberstehenden Gemeinschaft
unterstellt: So seien wir an eine Regel auch noch gebunden, wenn sie einen Gehalt
offenbart, den wir von uns aus nicht unterstiitzen. »Endorsing a rule gives it a grip on
us. Part of that grip is that the rule does not mean just whatever we later might take it
to mean« (ebd., S. 52).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 139

den miissen.” So einen Diskurs kann man sich nicht sinnvoll denken, denn der
Einzelne kann in Sachen Verstindnis nicht fiir die Offentlichkeit sprechen. Er
kann zwar z. B. als Représentant einer Interpretationsgemeinschaft gegeniiber
Personen sprechen, die dieser Gemeinschaft nicht angehoren (z. B. als Mutter-
sprachler im Sprachunterricht).”® Aber er kann sich nicht innerhalb einer Sprach-
oder Verstehensgemeinschaft in die Rolle eines Lehrers fiir das mafgebliche
Verstidndnis begeben. Es kann nicht einer die Autoritit eines geteilten Grundver-
standnisses geltend machen, indem er sein Verstdndnis explizit macht. Innerhalb
der Verstehensgemeinschaft kann kein Individuum das Sprachrohr dieser Ver-
stehensgemeinschaft sein wollen. Eine solche Gemeinschaft zeichnet sich da-
durch aus, dass von ihren Grundregeln nicht die Rede ist, sondern iiber einige
tief sitzende Verstdndnisweisen, wie man es mit Wittgenstein ausdriicken kann,
friedliche Ubereinstimmung besteht.”

Wo diese Ubereinstimmung fehlt, gibt es kein Standardverfahren, wie sie
erreicht werden kann. Die Begriffe »Regel« oder »Norm« kénnen auch in dieser
Hinsicht leicht tduschen. Dies wird etwa dort sichtbar, wo in der Verstindigung
Grenzen des Sinns tiberschritten wurden. In solchen Situationen wird man einen
Regelausdruck heranziehen und auf gewohnliche Gebrauchsfille verweisen. Be-
merkt ein Fremder z. B., dass »der Tee gute Laune« habe, so versteht man ihn
nicht. Man konnte ihm mit Recht sagen: »Menschen haben Launen, aber Tee hat
keine Laune.« Damit wiirde man signalisieren, dass er eine Grenziiberschreitung
begangen und den Bereich der gingigen Ausdrucksweisen verlassen hat. Handelt
es sich nicht um einen blofien Lapsus, so wird fraglich, ob er unser gewohnliches
Verstindnis teilt. Und doch gibt es niemanden, der ihm eine normative Ver-
pflichtung in dem Sinn auferlegen konnte, dass er ihm den Gebrauch oder »die
Bedeutung« der Ausdriicke présentiert, die er verwendet. Es wird rhetorisches

95 In diese Richtung geht Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2,
S.31-35.

96 Zur Beschreibung solcher Fille vgl. Cavell, »Must We Mean What We Say?«.

97 Der Passus lautet: »Es ist von der groten Wichtigkeit, dass zwischen den Menschen
beinahe nie ein Streit dariiber entsteht, ob die Farbe dieses Gegenstandes dieselbe ist
wie die Farbe jenes; die Linge dieses Stabes wie die Lénge jenes etc. Diese friedliche
Ubereinstimmung ist die charakteristische Umgebung des Gebrauchs des Wortes
»gleich<. / Und Analoges muss man vom Vorgehen nach einer Regel sagen. / Es bricht
kein Streit dariiber aus, ob der Regel gemil} vorgegangen wurde oder nicht. Es kommt
dariiber zum Beispiel nicht zu Tétlichkeiten« (Wittgenstein, Bemerkungen tiber die
Grundlagen der Mathematik, S. 323; vgl. auch ders., Philosophische Untersuchungen,
S.571).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Geschick und semantisches Feingefiihl notig sein, um typische Fille zu finden,
die unseren Freund den korrekten Gebrauch sehen lassen.”® Und wenn dies ge-
lingt, ist damit nicht garantiert, dass der Gebrauch nun fiir alle Zeit storungsfrei
verlaufen wird. Es ist zwar nicht jedes Verstidndnis voraussetzbar; aber das Ver-
stindnis kann gleichwohl nicht ausgewiesen werden.

Gleichzeitig kann es keinen definitiven Test geben, ob die Voraussetzung ge-
meinsamen Verstehens auch wirklich erfiillt ist. Es wire zwecklos, unser Ver-
stehen ein fiir allemal umgrenzen zu wollen, etwa indem wir eine Identitédt von
Gedanken diagnostizieren. Es gibt keine Riickbindung an ein »Reich des Sinns,
in dem solche Gedanken existieren konnten.” Es wire auch sinnleer, diesbeziig-
lich letzte Sicherheit zu suchen. So muss noch fiir die nach unserer Erfahrung
unproblematischsten Verstehensgrundlagen die Moglichkeit der Divergenz offen
bleiben. Quines Diagnose der semantischen Unbestimmtheit macht darauf auf-

100
merksam.

Wenn es feste Bedeutungen oder Regelentitidten nicht gibt, ist unter-
schiedliches Verstehen jederzeit konzipierbar. Da sich einem Zeichentypus eine
feste, von hoherer Warte aus pradeterminierte Standardinterpretation nicht zu-
schreiben ldsst, muss der Zeichengebrauch ohne Garantien dafiir auskommen,
dass die Voraussetzung gemeinsamen Verstehens in jedem Fall erhalten bleibt.
Es ist prinzipiell fiir moglich zu halten, dass zwei Personen eine Darstellungs-
weise — etwa einen Ausdruck wie >Kaninchen«< — unterschiedlich verstehen. Und
wo sich herausstellt, dass dies so ist, gibt es keine auBersemantischen Tatsachen,
die den Fall entscheiden konnten.'"'

Diese Unbestimmtheit ist keineswegs ein Symptom einer defizitiren Theorie
— und auch keine Spezialitit behavioristischer Konzepte —, sondern ein wesent-

192 Sje hat konditionalen Stellenwert. Dies

liches Moment des Zeichengebrauchs.
heilt nicht, dass eine Verstindigung eigentlich unmoglich sei. »Die Zeichen
funktionieren«, wie Abel dies formuliert, »nicht trotz, sondern vielmehr unter
Einrdumung ihrer Unbestimmtheit kommunikativ«.'” Wiire fiir ein interindivi-
duelles Verstehen eine Gedankengemeinsamkeit vonnéten, wire es unerreichbar.
Die logische Voraussetzung, dass auf gemeinsame Verstindnisweisen zuriick-
gegriffen werden kann, ist tiberhaupt nur erfiillbar, wenn von der Forderung nach

einem letztgiiltig identifizierbaren Verstehen Abstand genommen wird. Dass ein

98 Vgl. McDowell, »Are Moral Requirements Hypothetical Imperatives?«, S. 21f.
99 Vgl. hingegen Freges Auffassung, z. B. in »Der Gedankex, S. 33.

100 Vgl. bes. Quine, Word and Object, Kap. Il sowie ders., »Ontological Relativity«.
101 Vgl. Quine, »Ontological Relativity«, S. 29.

102 Vgl. Elgin, Between the Absolute and the Arbitrary, bes. S. 82.

103 Abel, »Unbestimmtheit der Interpretation«, S. 43f.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 141

gemeinsames Verstehen gegeben ist, kann nicht auf den geistigen Einfluss von
Regel- oder Bedeutungsentititen zuriickgefiihrt werden; es kann sich nur daran
zeigen, dass nicht mehr nach Sinnbedingungen der jeweiligen Zeichen gefragt,
sondern schon auf sie gebaut wird.'**

Damit kristallisiert sich eine duflerst wichtige Implikation der hier verfolgten
Sichtweise heraus, dass Praktiken oder Regeln nicht gegeben sein konnen: Wenn
unabhingige und definitive Bestimmungen davon, wie der korrekte Gebrauch
von Darstellungsweisen aussieht, nicht verfiigbar sind, dann ist das gemeinsam
vorausgesetzte Verstdandnis wesentlich unthematisch und durch eine friedliche
Ubereinstimmung gekennzeichnet. Man kann dies so ausdriicken: Verstehens-
voraussetzungen gelten so lange als erfiillt, als sie Voraussetzungen bleiben. Fiir
uns heiflt das nicht zuletzt, dass die Gemeinschaft das individuelle Verstehen
nicht okkupieren kann. Nicht die Verstehensgemeinschaft (das Wir) schafft die
Ubereinstimmung im Verstehen, sondern diese Ubereinstimmung (zwischen mir
und dir) schafft die Verstehensgemeinschaft. Wo diese Ubereinstimmg indes pro-
blematisch wird, kann nicht auf apersonale Bedeutungen oder verstindigungs-
externe Regelentititen verwiesen werden. Man kann nicht auf ein gemeinsames
Verstiandnis zuriickgreifen wollen, wo es sich nicht einstellen will, oder es her-
beifiihren, indem man auf »das« vermeintlich maB3gebliche Verstindnis deutet.
Es sind immer nur besondere Zeichen gegeben, in denen sich besonderes Ver-
stehen ausweist; ein tiberindividuelles Verstehen, das jenem zugrunde liegt, lasst
sich dagegen nie ausweisen. Eliminieren wir die darin liegende Unbestimmtheit,
so eliminieren wir die Eigenstidndigkeit des Verstehens und die kognitive Auto-
nomie der individuellen Person.

Wir diirfen resiimieren: In einem Verstehen, das wir stets schon teilen, bleibt
mein Verstehen frei. Dass geteilte Zeichenpraktiken dem Darstellen und Inter-
pretieren Grenzen setzen, heift nicht, dass die erste Person Singular in einer kon-
kreten Situation mit einer Autoritit konfrontiert ist, die ihrem Interpretieren eine
Richtung vorgibt. Der besondere Gebrauch bleibt auch dort individuell, wo wir
iiberindividuelle Ubereinstimmung veranschlagen. Nehme ich sprachliche oder
nichtsprachliche Darstellungsweisen in Anspruch, die eine Bedeutung schon
haben, so lege ich mich damit nicht auf wohlbestimmte Bedingungen fest, die
allem Zeichengebrauch vorhergehen. Ich verkaufe nicht meine Seele, um den
Zauber allgemeiner Ideen nutzbar zu machen. Vielmehr kommt die Vorausset-
zung eines gemeinsamen Grundverstdndnisses der Voraussetzung gleich, dass
ich (von mir aus) und der Andere (von sich aus) Zeichen auf gleiche Weise ver-
wenden. Sobald sich zeigt, dass dies nicht so ist, ist diese Voraussetzung — die

104 In Kap. V wird dies deutlicher werden.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Voraussetzung einer ersten Person Plural'® — hinfillig geworden. Was ihre kon-
stitutiven Grundregeln betrifft, wird eine Verstehensgemeinschaft dadurch zu-
sammengehalten, dass sich eine friedliche Ubereinstimmung zeigt — nicht auf
Basis eines Konsens, sondern als wechselseitige Voraussetzung in der Verstin-
digung.

Das Gesagte betrifft nicht allein die Fundamente interpersonaler Kommuni-
kation, sondern auch den Spielraum des je eigenen Denkens. Auch wenn sich die
erste Person Singular selbst in Zeichen ausweist, wie sie etwas versteht (wenn
sie sich z. B. etwas klarmacht), muss sie ein allgemeines Verstindnis, das einen
Moglichkeitsraum aufspannt, voraussetzen; sie baut darauf, dass es so etwas gibt
wie ein normales Grundverstindnis. Es ist notwendig schon ein Wir da, dem ich
zugehore und hinter das ich nicht zuriick kann. Verstehen, was es heifit, dass
etwas blau ist; wissen, was ein Fahrrad ist und was eine Zeigegeste bedeutet; ein
Hasen- von einem Enten-Bild unterscheiden und ein lachendes Gesicht erkennen
konnen — dies sind Verstandnisweisen, die solche Wir-Formen konstituieren. Sie
sind fiir die Verstehensgemeinschaft, der ich angehore, und damit auch fiir mein
Denken so grundlegend, dass ich mich gar nicht in bestimmender Absicht auf sie
beziehen kann. Sofern ich es bin, der denkt, baue ich schon auf sie. Auf dieser
Ebene haben normative Verpflichtungen oder Begriindungen keinen Ort. Die
offentliche Zeichenpraxis ist eine Grenze fiir mich, indem ich sie in meiner Zei-
chenbildung immer schon beanspruche. Dies indes tue ich selbst und auf eigene
Weise: Am Anfang der Regel steht nicht Einschrinkung oder Zwang, sondern

die Voraussetzung einer Gemeinschaft, die keiner Regelung bedarf. '®

105 Zum Gebrauch der ersten Person Plural in diesem Sinn vgl. Cavell, »Must We Mean
What We Say?«. Ausfiihrlich dazu: Leeten, »Wen meine ich, wenn ich >wir< sage?«.

106 Es ist sicherlich deutlich geworden, dass nicht behauptet wurde, so etwas wie eine
Sprache gebe es gar nicht. Davidson ist zwar darin Recht zu geben, dass die Idee
einer »clearly defined shared structure which language-users aquire and then apply
to cases« sowie »the attempt to illuminate how we communicate by appeal to con-
ventions« aufzugeben ist (»A Nice Derangement of Epitaphs«, S.446). Aber die
Schlussfolgerung, »that there is no such thing as a language« (ebd.), die Davidson
zumindest suggeriert, wire zuriickzuweisen. Ein gemeinsames Verstindnis kann
nicht allein an passing theories (vgl. ebd., S. 442f.) festgemacht werden, sondern hat
eine Wirklichkeit als Voraussetzung einer gemeinsamen Lebenspraxis. Aufzugeben
ist allein die Idee, eine Sprache miisse ein festes Regelwerk sein; der Weg, sie als
Lebensform zu konzipieren (vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, §
19), bleibt offen.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 143

2.4 Zusammenfassende Betrachtung

Damit sind wir in der Lage, jene inneren Grenzen des zurechenbaren Zeichen-
gebrauchs, die mit intersubjektiven Zeichenpraktiken verkniipft sind, zusammen-
fassend anzugeben und damit die Bedingungen, die in der sinnvollen Zeichen-
bildung als erfiillt gelten miissen. Diese Grenzen sind gleichzeitig Grenzen des
jeweiligen individuellen Interpretationsspielraums. Betrachten wir die Sache
vom Standpunkt der ersten Person Singular, die in ihrer Alltagspraxis innerhalb
ihres Verstiandnishorizonts Zeichen sinnvoll verwendet.

Bin ich eine solche Person, so bestehen fiir mich keine »Regelvorgaben«. Ich
nehme Zeichenpraktiken in besonderen Fillen selbst in Gebrauch, um Darstel-
lungsformen zu bilden, die mir unter Zugrundelegung der entsprechenden Kom-
petenz bzw. der entsprechenden Verstidndnisweisen zurechenbar sind. Dabei sind
diese Verstindnisweisen und Zurechenbarkeitsbedingungen Konstituentia einer
ersten Person Plural. Als Voraussetzungen meines Verstehens miissen sie meiner
Verfiigungsgewalt und Deutungshoheit entzogen sein; ich kann sie weder modi-
fizieren noch definitiv umgrenzen wollen. Ich kann nicht ein gemeinsames Ver-
standnis in Anspruch nehmen und gleichzeitig aus meinem Verstindnis heraus
bestimmen wollen. Gemeinsames Verstindnis ist iiberhaupt nicht individuell be-
stimmt: Es steht meinen Zeichenbildungen nicht gegeniiber, sondern ist als deren
Fundament in sie eingelassen.

Aber gerade deswegen bestehen keine normativen Verpflichtungen. Mein
Verstehen wird nicht durch ein vorab festgeschriebenes, potentiell fremdes Ver-
standnis kontrolliert. Die Bestimmtheit von Zeichentypen héangt daran, dass in
»unserem« Zeichengebrauch einige Verstindnisweisen gar nicht problematisch
werden. Deswegen ist das jeweils vorausgesetzte Grundverstindnis eine Grenze
fiir mich, die ich nicht iiberschreiten kann, wenn ich ein Zeichen bilde. Es muss
im besonderen Verstehen und Interpretieren immer schon vieles als verstanden
gelten. Es gibt aber keine scharfe Grenzlinie zwischen dem Bezirk des Sinn-
vollen und dem des Sinnlosen; unbegrenzt viele Darstellungen bleiben moglich.
Der Spielraum ist konstituiert durch ein Verstindnis, das eine erste Person Sin-
gular stillschweigend fiir den Zeichengebrauch einer ersten Person Plural, der sie
sich zuordnet, voraussetzt. Dass ich hinter unser Verstindnis nicht zuriick kann,
ist fiir mich gleichbedeutend damit, dass ich nicht hinter mich selbst zuriick
kann.

Wie sehen solche Spielrdume konkreter aus? Dass die Grenzen des Zeichen-
gebrauchs aus der Ich-Perspektive gewohnlich unthematisch bleiben, erhellt dar-
aus, dass ich immer schon mit den jeweiligen Zeichenbildungen befasst bin.
Nicht die allgemeinen Darstellungsweisen, die ich gebrauche, sondern der be-

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sondere Sinn steht auf dem Spiel; erstere sind Voraussetzungen fiir letzteren. So
geht es mir im Satz »Dieser Kiihlschrank gehorte einmal Louis XIV., dem Konig
von Frankreich« nicht um Ausdriicke wie >Kiihlschrank< oder »>Konig<, sondern
darum, eine besondere Aussage zu machen. Und um dies tun zu kénnen, muss
ich die Bedeutung dieser Ausdrucksweisen, ihren Gebrauch und entsprechende
Schemata, schon als gesetzt denken. Aus solchen Grenzen ergeben sich Darstel-
lungsspielrdume. Doch eine Einschrinkung von Freiheit ist dies so wenig, wie
wenn jemand, der nach der richtigen Tiir fragt, stillschweigend voraussetzt, nicht
durch die Wand gehen zu konnen. So lange es sich um die Bedingungen von
Sinn handelt, wird ihre Thematisierung der Vergewisserung gleichkommen, dass
diese Bedingungen gelten. — So konnte man mich im beschriebenen Fall fragen:
»Du meinst wirklich Louis XIV., den Sonnenkonig?«; und ich konnte sagen »Ja,
den Sonnenkdnig meine ich«. Auf diese Weise wiirden wir uns noch nicht dar-
iiber verstindigen, wie etwas darzustellen ist, sondern nur erst dariiber, was ge-
sagt wird. Daraus geht hervor, dass Verstehensvoraussetzungen durch direkte
verstandene Zeichen abgedeckt sein miissen — durch Zeichen, in denen sich ein
Verstindnis manifestiert, das wir schon teilen, wenn wir uns im besonderen Fall
verstindigen.

Fiir den Gegenstandsbezug hatte sich dies schon angedeutet. Dieser kann den
Bedingungen von Sinn zugerechnet werden, die in sinnvollen Zeichenbildungen
nicht iiberschritten werden konnen.'”’” Es muss immer etwas dargestellt werden.
Wir hatten dies so beschrieben, dass der Zeichenverwender Fragen wie »Was ist
es, das du soundso interpretierst?«, »Was stellst so dar?« dadurch beantworten
konnen muss, dass er sein Thema ausweist. Dieses muss in unproblematischen
und, wie wir sagen konnen, »konventionellen« Zeichen zugénglich sein. Andern-
falls wird der Sinn der Zeichenbildung fraglich. Daran, dass ich solche Zeichen
ohne weiteres verstehe, zeigt sich, dass sich in ihnen Bedingungen des Zeichen-
gebrauchs instantiieren: Verstindnisweisen, iiber die wir im Augenblick friedlich
ibereinstimmen. Die Grenzen des sinnvollen Zeichengebrauchs konnen so durch
Zeichen, denen wir eine direkte Verstindlichkeit attestieren, markiert werden.
Dass die Referenz eines Zeichens nicht der Kontrolle des Individuums unter-
steht, ist nur ein spezieller Fall des allgemeineren Umstands, dass Verstehens-
voraussetzungen Offentlich sind. Zugrunde gelegte Zeichenpraktiken miissen in
unproblematischen Zeichen exemplifizierbar sein — in Zeichen, in denen die vor-
ausgesetzten Verstindnisweisen Voraussetzung bleiben. Dies ist nur denkbar,
wenn sie auf eine schon bestehende Gemeinschaft zuriickfiihrbar sind. Uber Zei-

107 Vgl. Kap. 113.2.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 145

chen, in denen sich ein solches Verstindnis manifestiert, stimmen wir dann im-
mer schon iiberein.

Dies wirft Licht auf die Interpretationsgrenzen, die sich fiir den Fall direkter
Referenz ergeben. Wihrend Termini wie »>Kiihlschrank« referentiell oder attribu-
tiv funktionieren konnen, sind indexikalische Elemente wie Demonstrativa oder
Zeigegesten dadurch charakterisiert, dass sie immer referentielle Funktion inne-
haben und den Gegenstandsbereich festlegen — »[...] indexicals always take pri-

mary scope«, wie Kaplan bemerkt.'”

Indexikalia sind so stets Bedingungen der
besonderen Zeichenbildung. An ihnen macht sich das Thema der Darstellung
fest; und schon deswegen untersteht es nicht meiner Willkiir, ob ein Zeichen
direkt bezugnimmt oder nicht. Bezugsgegenstinde konnen nicht durch den Ge-
brauch von Zeichen herbeigeschafft werden. Selbst im fiktionalen Darstellen ist
dies unmoglich. Ich kann keine phantastische Geschichte iiber »diesen Tisch«
erzihlen, wenn kein Tisch vorhanden ist. Damit ist eine Grenze zurechenbaren
Interpretierens beschrieben, die keine weitere Rechtfertigung braucht, ja nicht
einmal vertragt.

Was es bedeutet, dass sich in der Unkontrollierbarkeit der direkten Bezug-
nahme die Unkontrollierbarkeit gemeinsamer Praktiken geltend macht, ist nun
klarer geworden. Darin, dass ein Zeichen direkt bezugnehmen kann, zeigt sich,
dass individueniibergreifend ein Verstindnis vorausgesetzt ist. Indem ich z. B.
auf einen physischen Gegenstand zeige, mache ich Gebrauch von einem Verste-
hen, fiir das nicht einer allein, sondern die Gemeinschaft einsteht. Zu denken ist
in diesem Kontext etwa an die Schemata der raumzeitlichen Identifikation, wie
Strawson sie beschrieben hat.'” Dass wir uns in einer gemeinsamen Wahrneh-
mungswelt bewegen, setzt voraus, dass solche Schemata schon in Gebrauch sind.
Dass der Bezugsgegenstand seinen Platz in dieser Wahrnehmungswelt hat, heift
nicht, dass er interpretationsunabhingig gegeben ist, sondern dass der besondere
Zeichengebrauch bereits auf geteilten Verstindnisweisen aufruht. So kann die
Interpretationsgrenze durch unproblematische Zeichen angezeigt werden. Das
Thema, um das es geht, ist direkt zugénglich, weil wir es durch die Verwendung
des Demonstrativums >dies< oder durch eine Zeigegeste als Thema ausweisen
konnen. Der Einzelne kann in seinem Weltverstehen tiber die offentliche Wahr-
nehmungswelt nicht hinweggehen, weil in diesen gingige Praktiken instantiiert
sind. Die inneren Grenzen, die sich so geltend machen, sind in diesem Sinn kon-
ventioneller Art. In der direkten Bezugnahme zeigt sich, was wir schon gemein-

108 Kaplan, »Demonstratives«, S. 510 (vgl. dazu auch Kap. V 2.2).
109 Vgl. Strawson, Individuals.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sam verstehen. In dieser Optik sind Wahrnehmungszeichen solche, von denen
wir ausgehen; es sind schon verstandene Zeichen.

Aber auch diese Voraussetzungen gelten nur so lange, als sie Voraussetzun-
gen bleiben. Die Auffassung von Wahrnehmungszeichen darf als hochstgradig
bestimmt gelten — doch nicht aufgrund von externem Zwang, sondern deswegen,
weil der Einzelne nicht tiber die Interpretationspraxis verfiigen kann. Ob eine
direkte Bezugnahme funktioniert oder nicht, liegt nicht in der Hand individueller
Willkiir; aber es entscheidet sich auch nicht durch gegebene Sinnestatsachen,
sondern hingt von der Form der gemeinsamen Praxis ab. Hier stolen wir auf
eine Grenze, die notwendig zur Interpretationsfreiheit gehort, nicht aber auf Un-
freiheit. Die Grenze besteht nur so lange, als die Ubereinstimmung friedlich
bleibt. Und so ist wiederum von Unbestimmtheit auszugehen. Die Gemeinsam-
keit des Verstehens ist auch in diesen basalen Fillen nicht mit einer Garantie
versehen. Es bleibt immer denkbar, dass ein anderer unter Zugrundelegung eines
anderen Schemas andere Wahrnehmungen hat. Was ich, dem von mir veran-
schlagten Verstidndnis nach, als Kaninchen sehe, konnte ein anderer, seinem Ver-
standnis nach, als Ansammlung von Kaninchenteilen sehen.'"’ Wenn ich — um
ein anderes Beispiel zu nennen — >dies«< als Blumentopf sehe, so kann der Andere
sdies< als bestimmte Farbe sehen.''! Es niitzt dann unter Umstinden nichts, wenn
ich auf Erlduterungen zuriickgreife, die aus meiner Sicht unproblematisch sind,
indem ich z. B. auf das Gemeinte zeige. Die Voraussetzung iibereinstimmender
Interpretationen der Wahrnehmungswelt ist als Bedingung des Zeichengebrauchs
zwar in aller Regel berechtigt; ob sie aber tatsidchlich erfiillt ist, muss sich immer
erst noch zeigen.

Wir diirfen mithin annehmen, dass es sich im Falle der direkten Bezugnahme
ganz dhnlich verhilt wie im Falle der Inanspruchnahme gingiger Darstellungs-
weisen. Das mit einer Zeichenbildung gesetzte gemeinsame Verstindnis betrifft
sowohl die verwendeten Zeichenpraktiken als auch den Umgang mit der Wahr-
nehmungswelt. Wir konnen die beiden Fille in unseren weiteren Uberlegungen
zusammenfassend behandeln, indem wir allgemein die Momente des Zeichens,
die durch unproblematische Zeichen abgedeckt sind, als Grenzen des Zeichen-
gebrauchs betrachten.'” Was sie angeht, macht der Weltinterpret vom gemein-
samen Verstindnis Gebrauch, und zwar so, dass es als Bedingung der Zeichen-
bildung fungiert. Aber allein letztere kann ein zurechenbarer Vollzug sein; nur
auf sie hin ist eine Person normativ ansprechbar.

110 Vgl. Quine, Word and Object, Kap. 11, § 12.
111 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 33.
112 Dies wird im Kontext der Zeicheninterpretation weiter ausgefiihrt (Kap. V 2.2).

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 147

Mit Peirce konnte man die Dinge so beschreiben wollen: Die Freiheit der
individuellen Zeichenbildung kann sich nicht auf das erstrecken, was aufgrund
einer Regel bzw. »Gewohnheit« (»symbolisch«) oder aufgrund einer »wirklichen
Beziehung« (»indexikalisch«) interpretiert wird; sie muss sich auf die indivi-
duelle Zeichenform beziehen, auf »the quality that it has qua thing«.'"” Die iko-
nische Zeichenfunktion wire demzufolge das, was potentiell der reflexiven Kon-

trolle untersteht.'**

Dass dies etwas Richtiges trifft, siecht man, wenn man sich die
Bedeutung der dsthetischen Qualitit von besonderen Darstellungsformen ver-
gegenwirtigt. Die Konstitution der verfiigbaren Darstellungsweisen — »wie der
Regel zu folgen ist« — muss sich dem individuellen Einfluss entziehen; aber die
Bildeweise des Zeichens, welche Darstellungsweisen in Anspruch nimmt, darf
als reflexiv kontrolliert gelten. Die weiteren Uberlegungen miissen sich deshalb
nun intensiver mit der Zeichenbildung selbst beschiftigen. In ihr manifestiert

sich die individuell zurechenbare, positiv freie Leistung der Interpretation.

3 Zurechenbare Zeichenbildung

Frage ich mich, wie ich handeln soll, so ziehe ich nur die Optionen in Erwédgung,
die innerhalb meines Handlungsspielraums liegen. Genauso kann die Festlegung
der inhaltlich richtigen Interpretation nur innerhalb meiner Darstellungsmoglich-
keiten erfolgen, denn das offentlich ausgewiesene Interpretieren steht unter den
sinnlogischen Bedingungen von Zeichenpraktiken. Freilich ziehe ich auch in
einer so begrenzten Reflexion nicht alles faktisch Mogliche in Erwégung; das
Nachdenken wire dann unendlich. Ich fasse z. B. nicht offensichtlich unsinnige
Interpretationen ins Auge, um mich der Grenzen meines Interpretierens zu ver-
gewissern. Ich frage mich, wie in der jeweiligen Sache verfahren werden soll —
das heifit fir uns: wie angesichts eines besonderen (in Zeichen gegebenen)
Themas am besten zu interpretieren ist. Ein solches Interpretieren muss von Be-
ginn an als positiv freies Tun aufgefasst werden.

Um zu diesem Aspekt iiberzuleiten, sei nun der Gebrauch von Zeichenprak-
tiken betrachtet, wie er sich présentiert, wenn von Auflagen der inhaltlichen

113 Peirce, »Sundry Logical Conceptions«, S. 273

114 Diesem Sprachgebrauch werde ich mich nicht anschliefen, da Icon bei Peirce mit
dem Ahnlichkeitsbegriff konnotiert ist (vgl. etwa »On the Algebra of Logic«, S. 163
oder »Sundry Logical Conceptions«, S. 273). Mitunter spricht Peirce auch von like-
nesses (»What is a Sign?«, S. 5f.). Fiir uns wire dies schon aus den in Kap. II 1.2 ge-

nannten Griinden ungliicklich.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Richtigkeit abgesehen wird. Dazu konnen wir uns wieder auf die verstdndliche
Zeichenbildung beziehen, die ein Individuum im besonderen Fall vollzieht —
innerhalb der genannten Grenzen und unter Zugrundelegung dieser Grenzen als
Sinnbedingungen. Diese Zeichenbildung werden wir als das freie Tun apostro-
phieren, auf das hin eine Person normativ ansprechbar ist. Im konkreten Fall
wird die Verwendung des Zeichens freilich in einer intersubjektiven Praxis
stehen, hier jeweils einen bestimmten Sinn haben und in verschiedenster Weise
unter normativen Einschrinkungen stehen. Fiir den Moment indes sei von diesen
Aspekten noch abgesehen. Die Aufmerksamkeit richtet sich auf die Wahl von
Darstellungsweisen, an die jeweils Schemata gekniipft werden (III 3.1), und auf
die Bildung komplexer Darstellungsformen, die jeweils eine besondere dstheti-
sche Qualitit haben (III 3.2).

3.1 Wahl von Darstellungsweisen

Ein Zeichenverwender geht im besonderen Fall nicht nach Regeln vor, sondern
nimmt Zeichenpraktiken selbst in Gebrauch. Es zeigte sich, dass diese Praktiken
— als Bedingungen von Sinn — zunéchst einmal so zu betrachten sind, dass sie
einen Raum von Moglichkeiten er6ffnen: Mein semantisches Konnen erlaubt es
mir, auf eine Vielzahl von »Darstellungsmitteln« zuriickzugreifen. Und auch
wenn diese Mittel endlich sind, sind mir als Zeichenverwender doch auf dieser
Stufe keinerlei Beschriankungen hinsichtlich der Frage auferlegt, welche Darstel-
lungsweisen ich in Gebrauch nehme. In dieser Hinsicht habe ich offenbar die
»freie Wahl«.

Wie aber ist dies genau zu konzipieren? Eine Regelbefolgung kommt als
Einsatzstelle nicht mehr in Frage; denn nach dem Gesagten konnte bestenfalls
ein blindes Regelfolgen in Erwigung gezogen werden, welches ohne Wahl ge-
schieht und also keine Entscheidung beinhaltet. Sofern man die Zeichenbildung
auf eine sicher beherrschte Praxis zuriickfiihrt, kann man nicht mehr gleichzeitig

115

sagen, dass Unentschiedenheiten bestehen, wie zu verfahren ist.~ Wer von einer

Darstellungsweise Gebrauch macht, kann nicht wéhlen, ob er der Regel »so oder

115 Bei Wittgenstein hie es denn ja auch: »Wenn ich der Regel folge, wihle ich nicht.
Ich folge der Regel blind.« (Philosophische Untersuchungen, § 219) Dagegen sind
Regeldeutungen mit Zweifel und Unentschiedenheit verbunden: vgl. ebd., § 85 oder
§ 213. Zum Regelfolgen ohne Wahl vgl. auch ders., Bemerkungen iiber die Grund-
lagen der Mathematik, S. 332f.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 149

so folgt«. Wie sollen wir uns die freie Verfiigbarkeit oder die Wahl von Darstel-
lungsweisen dann aber vorstellen?

Damit dies klar werden kann, muss die Perspektive beachtet werden, die fiir
uns maflgeblich ist: die Perspektive einer an der Sprach- und Zeichenpraxis teil-
nehmenden Person: Damit diese Person in ihrem Zeichengebrauch von gemein-
samen Praktiken Gebrauch machen kann, muss sie diese als Verstehensvoraus-
setzungen aus dem Blickfeld treten lassen konnen. Es geht ihr dann nicht mehr
um Korrektheit, sondern um das im aktuellen Kontext sinnvolle Zeichen. Man
kann dies auch so auffassen, dass Personen mit Zeichenkompetenz Darstellungs-
weisen in einen zweckmdfligen Gebrauch nehmen konnen. Dem ersten Anschein
nach ist diese Lesart durch die nachhaltige Kritik blockiert, die in der Sprach-
philosophie an Auffassungen geiibt wurde, denen zufolge Zeichen erst sekundér
zu Gedanken hinzutreten, gleichsam als deren Vehikel. In der Alltagspraxis aber
finden wir es tatséchlich vollig unproblematisch, eine quasi-instrumentalistische
Haltung zu Zeichenpraktiken einzunehmen. Darstellungs- und Beschreibungs-
weisen werden durchaus als Mittel der Darstellung oder Beschreibung ange-
sehen. Die philosophische Einsicht, dass Zeichen nie blof duBerliche Mittel sind,
hebt diese Alltagsunterscheidung nicht auf; sie zwingt nur dazu, sie zu reformu-
lieren und ihre Funktion begreiflich zu machen: Wie konnen wir uns den zweck-
méBigen Gebrauch von Darstellungsweisen, in denen sich doch unsere eigenen
Verstandnisweisen manifestieren, denken, ohne in die Theorie vom Gedanken-
vehikel zuriickzufallen?

Es wird sich im Laufe der Uberlegungen immer mehr herauskristallisieren,
dass eine reflektierte Rede von »Darstellungsmitteln« nicht instrumentalistisch,
sondern nur im Sinne einer kritischen Haltung verstanden werden darf. Dabei
wird die Annahme entscheidend sein, dass ein Weltinterpret von seinen Darstel-
lungsgewohnheiten zuriicktreten kann: Eine Person mit einem Verstindnis kann
sich von den Zeichenpraktiken, die ihr geldufig sind, so distanzieren, dass ein
bewusster Gebrauch und willkiirliche Variationen in der besonderen Zeichen-
bildung in Sicht kommen. Zeichenpraktiken werden in dieser Perspektive gleich-
sam als Werkzeuge ins Auge gefasst, die in einen zweckméifBigen Gebrauch ge-
nommen werden kdnnen — ganz so, wie ein geiibter Handwerker einen Hammer
im besonderen Fall gebraucht, um z. B. einen Nagel in die Wand zu schlagen,
nicht aber, um die Technik des Himmerns (korrekt) auszufiihren. An den beherr-
schten Praktiken mag sich ein Verstidndnis festmachen; gleichwohl konnen diese
Praktiken auch in zurechenbarer Weise verwendet werden, wenn etwas — so oder
anders — dargestellt wird. Wann etwas eine »bloBe« Darstellungspraktik ist,
bestimmt sich durch die Perspektive, die der Zeichenverwender auf es einnimmt.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Simon betont in diesem Zusammenhang die Bedeutung der Einbildungskraft:
Diese sei das »Vermogen, Moglichkeiten zu sehen, ohne sich an sie zu verlie-
ren«.''® Sie mache ein Darstellen nach Zwecken moglich, bei dem der Verstand
sich auf das Regelfolgen nur »einlidsst«, ohne dabei seine eigenen Zwecke aus
den Augen zu verlieren. Einbildungskraft ist so gesehen »das Vermogen, das Be-
folgen von Regeln jederzeit als Mittel erscheinen zu lassen [...]«.""” — Von dieser
reflexiv-distanzierten Sicht der interpretierenden Person auf die zur Verfiigung
stehenden Zeichenpraktiken ist hier auszugehen. Die Voraussetzung ist mithin:
Die erste Person Singular kann die geldufigen, auf friedlicher Ubereinstimmung
griindenden Zeichenpraktiken als Mittel ansehen, die sie selbst in einen zweck-
méBigen, sinnvollen Gebrauch nehmen kann. Es wird sich zeigen, dass dieser
Aspekt fiir die Voraussetzung von Interpretationsfreiheit zentral ist.''®

An dieser Stelle soll diese Perspektive dadurch vorbereitet werden, dass dem
Aspekt der Wahlfreiheit Kontur verliehen wird. Dabei kann von einer einfachen
Uberlegung ausgegangen werden: Die Verfasstheit von Darstellungsweisen ist
nicht individuell bestimmbar — aber welche Darstellungsweisen das Individuum
heranzieht, ist nicht entschieden. Und diese besondere Ingebrauchnahme von
Darstellungsweisen ist aus der Warte des Zeichenverwenders maf3geblich. In der
lebensweltlichen Praxis bewegen wir uns in besonderen Sinnzusammenhingen.
Der jeweilige Gebrauch von Zeichenpraktiken auf Basis allgemeiner Verstind-
nisweisen ist das Primére; wobei das Bestehen von Darstellungspraktiken und
die Moglichkeit des korrekten Gebrauchs schon eine Voraussetzung ist und —
dies charakterisiert den Normalfall — auch Voraussetzung bleibt.

Wir konnen uns dies anhand von grundlegenden Verstehensvoraussetzungen
vor Augen fiithren: Ich setze z. B. mit gutem Recht voraus, dass ich weif3, wie das
Pridikat >blau< verwendet wird, dass ich diese Darstellungsweise unter Kontrolle
habe und sie im Einzelfall sinnvoll in Gebrauch nehmen kann. Diese Gewissheit
schldgt sich darin nieder, dass ich den Ausdruck >blau< zu vielfiltigsten Zwecken
verwenden kann — etwa zur Beschreibung des Meeres oder zur Klassifikation
von Augen, aber auch um eine Abendstimmung zu charakterisieren oder jeman-
den tiber das bedenkliche Erscheinungsbild seiner Lippen zu informieren. In sol-
chen Kontexten wird es weder eine Kluft zwischen Regel und Regelbefolgung
geben, noch wird man iiberhaupt auf »Regeln« Bezug nehmen. Im Fokus steht

116 Simon, Wahrheit als Freiheit, S. 116.

117 Ebd., S. 114f. — Schaue man dagegen nur auf die »regionalen« Regeln selbst, fokus-
siere also nur die Methode, so bleibe das Subjekt unbestimmt. Selbstbewusstsein
setze voraus, dass sich das Ich an seine Zwecke »erinnert« (vgl. ebd., S. 116).

118 Vgl. Kap. IV 2.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 151

jeweils allein das, was mit der sinnvollen Anwendung des Pridikats >blau< im
besonderen Fall geleistet wird.

So ist hier, wie gesehen, die Frage der Korrektheit nur von untergeordnetem
Interesse. Wir gehen von einer Situation aus, in der den Korrektheitsnormen, wie
sie durch Regeln ausgedriickt werden konnen, immer schon geniige getan ist:
Die Person unternimmt nicht hier und jetzt die und die Schritte, um eine Praktik
korrekt auszufiihren, sondern sie fiihrt die Praktik (korrekt) aus, um hier und
jetzt die und die Handlung zu vollziehen. Der Witz dieser Handlung ist es nicht,
auf eine normierte Weise zu verfahren, sondern in diesem Fall »soundso« zu
agieren. Das ist die Ebene, auf der wir uns bewegen, wenn wir Zeichen sinnvoll
verwenden. Der Zugriff erfolgt von der Auffassung der betreffenden Situation
her. Ich wihle nicht angesichts einer Regel eine Handlung oder »Befolgungen«
aus, sondern ich wihle aus den verfiigbaren Praktiken aus. Meine Freiheit ist
keine Freiheit gegeniiber Regeln, sondern die Freiheit, Darstellungsweisen zu
wiihlen.""”

So konnen wir jetzt an die Intuition, dass wir frei auf »Darstellungsmittel«
zuriickgreifen konnen, ankniipfen, indem wir sagen, dass wir im Darstellen auf
alle Darstellungsweisen zuriickgreifen konnen, die wir beherrschen. Von meiner
Kompetenz und der Offentlichkeit her ist nicht festgelegt, welche Darstellungs-
weise gewdhlt wird. Es ist von der Gesamtheit der Zeichenpraktiken auszugehen,
die wir anwenden konnen: eben jene, die unser Verstindnis ausmachen. Insofern
eroffnet unser Verstidndnis uns die Moglichkeit, beliebige Darstellungsmittel an-
zuwenden und diese bei der Bildung eines neuen Zeichens je nach Zweck heran-
zuziehen. Es besteht keine Verpflichtung auf bestimmte Darstellungsweisen. Es

119 Dies ldsst auch die Funktion von Regelausdriicken deutlicher werden. Es ist sichtbar
geworden, dass ein solcher uns nichts tiber das Regelfolgen selbst verraten kann.
Hier sieht man: Wesentlich niher liegt, dass ein Regelausdruck indiziert, um welche
Regel (um welche Handlungsweise) es geht. Das Zeichen >+« in >2 + 3< sagt uns
nicht, wie addiert wird, sondern dass hier addiert und nicht z. B. substrahiert werden
muss, wie das Zeichen > — < es anzeigt. Und wenn wir das Zeichen > — < zum Anlass
nehmen, nach rechts zu gehen, so zeigt sich daran nicht, dass uns dieses Zeichen
seine Befolgung vorgezeichnet hat, sondern dass wir nach links gegangen wiren,
wenn wir das Zeichen > <— < gefunden hitten. Man konnte meinen, dass dies Fille
sind, in denen die Regel dasteht »wie ein Wegweiser« (Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen, § 85). Regelausdriicke kommen in bereits bestehenden Praktiken
vor und tun dort ihre Dienste: »Der Wegweiser ist in Ordnung — wenn er, unter nor-
malen Verhiltnissen, seinen Zweck erfiillt.« (ebd., § 87) Nur in bereits etablierten

Sinnzusammenhingen kann ein Zeichen als Regelausdruck funktionieren.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sind »alle moglichen« Darstellungsweisen als Darstellungsmittel erlaubt; und
wir wissen nicht, ob gemél Praxis P; oder P, oder P; verfahren wird. Diese Ent-
scheidung wird im Rahmen des jeweiligen Sinnzusammenhangs getroffen —
nicht mit Blick auf die innere Struktur von Verfahrensweisen, sondern mit Blick
auf den Sinn und den Zweck der besonderen Zeichenbildung.

Das Gesagte hat freilich wieder einen sehr engen Geltungsbereich. Es betrifft
eine Voraussetzung, die wir in der Praxis machen konnen. Wenn wir im Alltag
Zeichen verwenden, befinden wir uns immer schon in einer anderen Situation:
Es kommt nie allein darauf an, in irgendeiner Weise »darzustellen«. Zeichen-
bildungen stehen in einer intersubjektiven Praxis, in einem Kontext, sind auf
gegebene Zeichen bezogen und miissen sich in ein Netz von bereits festgelegten
Interpretationen einbetten. Daraus ergeben sich, wie wir sehen werden, norma-
tive Verbindlichkeiten, des ndheren, was unseren Fall angeht, interpretations-
logische Einschrinkungen. Aber solange wir vom besonderen Zeichensinn noch
absehen, ist offen, welche Darstellungsweise gewéhlt und welches Schema damit
aktiviert wird.

3.2 Die Darstellungsform als dsthetische Form

Wir waren davon ausgegangen, dass sich die Interpretationsfreiheit einer Person
an der der jeweiligen Darstellungsform festmachen lassen muss. Die Leitfrage
lautete: »Inwieweit ist es eine Sache von Freiheit, wie ich die Welt (in Zeichen)
interpretiere?« Da unser Interesse den Freiheitsaspekten gilt, die sich ergeben,
wenn man das Interpretieren als Interpretieren in Zeichen begreift, hat der Ge-
brauch von Zeichenpraktiken unser besonderes Interesse. Dabei hat sich heraus-
gestellt, dass diese weder Zwang noch normative Einschrinkungen fiir mein Zei-
chenbilden mit sich bringen konnen. Sie erdffnen allererst den Spielraum meines
Zeichenbildens. Was dies konkret heifit, tritt hervor, wenn wir uns anschauen,
wie gédngige Zeichenpraktiken in die Bildung besonderer Darstellungsformen
und damit in auch in die Form des Interpretierens eingehen.

Ganz allgemein muss sich das jeweilige Verstehen im besonderen Fall im
Gegensatz zum vorausgesetzten, in Darstellungsweisen und Interpretationsge-
wohnheiten sedimentierten Verstindnis in einer neuen Zeichenbildung duflern.
Dabei ist zu bedenken, dass ich mich bei jeder Zeichenbildung in einer neuen
Situation befinde und eine neue Anwendung vollziehen muss — selbst in einem

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 153

so einfachen Fall wie der Applikation des Pridikats >Tisch< auf einen Tisch.'”’

Es ist auch hier weder vorherbestimmt, welche Darstellungsweisen zum Einsatz
kommen, noch setzt sich der bisherige Gebrauch einfach empirisch fort. Viel-
mehr miissen die bekannten Darstellungsweisen aus dem Verstidndnis einer Per-
son heraus auf den neuen Fall projiziert werden. So hitte ich den Tisch auch als
»Mobelstiick« oder als »Haufen von Molekiilen« beschreiben kdnnen; ich hitte
eine Form mit dem Finger in die Luft malen, eine Skizze entwerfen konnen usw.

Um nun einen Eindruck davon zu gewinnen, wie sich diese freie, potentiell
reflexiv kontrollierte Ingebrauchnahme von Darstellungsweisen in der Weise der
Interpretation manifestiert, sollten wir beriicksichtigen, dass wir Komplexe aus
Darstellungsweisen bilden. Es entspricht der alltidglichen Praxis, dass wir bei der
Bildung neuer Zeichen von Sprachen oder Symbolsystemen parallel Gebrauch
machen und Darstellungsweisen kombinieren. Die Darstellung weist eine Kom-

plexitit auf; sie hat eine mehrdimensionale Struktur.'*!

Das einfachste Beispiel
dafiir ist eine Aussage, die verschiedene Ausdriicke enthélt. Wenn ein Freund zu
mir sagt: »Dein Herd sieht ja aus wie ein Gemilde von Jackson Pollock«, ver-
wendet er bekannte Ausdriicke, aber er kombiniert sie zu einer neuen Darstel-
lungsform. Er fiigt gegebene Darstellungsweisen so zusammen, wie es vermut-
lich noch nie geschehen ist. Zieht man dazu die Moglichkeiten nichtsprachlichen
Darstellens in Betracht, so sieht man, dass der Spielraum des Zeichenbildens
damit nur erst angedeutet ist. Wir konnen uns auch bildlicher Darstellungs-
weisen, bestimmter Gesten, charakteristischer Kliange oder der Schauspielerei
bedienen, wenn wir etwas darstellen; und wir tun dies bei vielen Gelegenheiten
auch. Dabei konnen die verschiedenen Darstellungsweisen im Zeichen zusam-
menwirken: Ich kann z. B. eine Aussage in besonderem Tonfall und mit beson-
derer Miene machen, Ausdriicke des Englischen und Deutschen vermischen,
dazu gestikulieren und Proben (»samples«)'* einbringen. Die Anwendung des
Prédikats >Tisch< in einem neuen Fall ist nur das einfachste Beispiel fiir die viel-
schichtigen Ubertragungs- und Kombinationsleistungen, die sich in der Zeichen-
bildung niederschlagen. Auch dies beschreibt die bereits zitierte Formel Hum-

120 Goodman macht daher zu Recht die schlichte Bemerkung: »Every application of a
predicate to a new event or a new-found object is new« (Languages of Art, S. 69).

121 Ich spreche von Komplexitdt und nicht von Kompositionalitdt, um zu verdeutlichen,
dass die Zeichenbildung nicht auf Wahrheitsfunktionalitdt reduziert werden kann,
erst recht nicht, wenn man die Rolle nichtsprachlichen Darstellens in Rechnung
stellt: vgl. Schwartz, »Symbols and Thought«, S. 403f.

122 Vgl. z. B. Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. VII 6.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | ZEICHEN UND FREIHEIT

boldts, der zufolge man von »endlichen Mitteln« einen »unendlichen Gebrauch
machen« kann.'?

Vor dem Hintergrund des Gesagten darf es als sicher gelten, dass sich dieses
fortlaufende Kombinieren und Rekombinieren von Darstellungsweisen zu neuen
Darstellungen gerade nicht auf Regeln zuriickfiihren ldsst. An den unabsehbaren
Moglichkeiten neuer Zeichenbildung wird greifbar, was es heiflt, dass die Ver-
fasstheit von Darstellungsweisen der Wahl von Darstellungsweisen keinerlei Be-
schrinkungen auferlegen kann. Die jeweilige Kombination ist ein sinnvoller
Komplex von Anwendungen géngiger Praktiken, der einen neuen Sinn hat, und
somit ein eigenstindiger Schritt, der in keiner Weise aus der bisherigen Praxis
hervorgeht. Die komplexen Darstellungsformen, die Zeichenverwender bilden,
sind in diesem Sinne nicht-ableitbar, und das heifit: sie sind als Leistung der
individuellen Person zu werten und als solche zurechenbar.

So lassen sich Darstellungsleistungen auch nicht allein auf Regelkompetenz
zuriickfithren. Zur Bildung neuer Darstellungsformen bedarf es einer hinreichen-
den Imaginationsfahigkeit: der Phantasie oder Einbildungskraft. Diese ist ent-
sprechend fiir Interpretationsfreiheit konditional."* Die imaginative Dimension
der Zeichenbildung — etwa die Moglichkeit, fiktionale oder kontrafaktische Dar-
stellungen zu kreieren — weist darauf hin, dass fiir die Bildung von Zeichen nicht
nur eine Kenntnis der géngigen Verwendungsweisen, sondern auch die produk-
tive Kompetenz erforderlich ist, die richtigen Ausdrucksweisen zu finden, eigene
Formen zu kreieren und so neue, eigene Darstellungsweisen zu entwerfen. Wie
dies einem Individuum moglich ist, kann (und muss) dabei offen bleiben; denn
um zu beantworten, wie das Individuum Zeichen findet, miisste man Regeln an-

125

geben konnen, wie es »im Privaten« vorgeht. = Sofern Zeichenkompetenz also

Einbildungskraft beinhaltet, ist sie als individuelles Vermogen zu konzipieren.
Dass die zeichenverwendende Person iiber Einbildungskraft verfiigt, ist indes

. . 126
eine notwendige Voraussetzung.

123 Humboldt, Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues, S. 99.

124 Simon formuliert: »Freiheit (im Zeichenverstehen) ist Sache der Einbildungskraft.«
(Philosophie des Zeichens, S. 203) — In Kap. IV 2.2. und V 2 wird dies noch genauer
beleuchtet.

125 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 380.

126 Es ist wichtig, dass die Imagination allgemeine Bedingung des Zeichengebrauchs
ist: Als Fahigkeit, Nicht-Gegenwirtiges gegenwirtig zu machen, ist sie eine unver-
zichtbare Kompetenz fiir den Gebrauch von Zeichen. So muss man, um verstehen zu
konnen, dass etwas soundso ist, auch verstehen konnen, was es hiele, dass es nicht

soundso ist. Zu denken ist dabei an Pridikatenschemata, wie sie mit der Verwen-

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 155

Unsere Ausgangsiiberlegung, dass sich die Interpretationsfreiheit in der Form
der Darstellung manifestieren muss, hat sich damit ein Stiick weit konkretisiert:
Die Moglichkeit des Wiéhlens kann insofern an diesem Aspekt festgemacht wer-
den, als ein Individuum in jedem einzelnen Fall Darstellungsweisen auf eigene
Weise in Gebrauch nimmt, um neue Formen zu bilden. Der Sinn dieser Formen
erschlieft sich nicht allein von den bereits géngigen Darstellungsweisen her;
dazu bedarf es der produktiven Darstellungs- und Verstehensleistungen von Per-
sonen, die mit Einbildungskraft ausgestattet sind. In diesem Bereich ist Zure-
chenbarkeit nicht nur moglich, sondern ein wesentliches Charakteristikum. Eine
Interpretation kann nur in besonderen Darstellungsformen ausgewiesen werden —
nicht im Bereich des Logisch-Allgemeinen, sondern allein durch die Eigen-
schaft, die das Zeichen hat, insofern es nicht durch andere Zeichen ersetzbar
ist."”” Diese Eigenschaft, die das Zeichen als besonderes, nicht substituierbares
Zeichen hat, konnte man seine dsthetische Form nennen. Es ist diese dsthetische
Form der Darstellung, der wir die welterschlieBende Funktion im besonderen
Fall zuerkennen miissen. Gleichzeitig gibt der Begriff der dsthetischen Form den
Aspekt an, der unter einer reflexiven Kontrolle stehen kann und fiir den wir eine
interpretative Freiheit und Verantwortung veranschlagen miissen.

Die besondere Darstellungsform ist also erstens nicht-ableitbar und zweitens
nicht-substituierbar. Sie ist ein Entwurf, der sich nicht aus Regeln allein erklart
und eine dsthetische Form hat. — Fiir den Fortgang der Studie gibt dies die Rich-
tung vor: Die Aufmerksamkeit muss sich nun darauf richten, wie sich die erste
Person die Welt in eigenen Zeichenbildungen verstidndlich macht. Auch wenn
eine gemeinsame, verstandene Welt jeweils bereits gegeben ist und dem indivi-
duellen Denken Grenzen setzt, so erfordert doch jede neu vollzogene Bestim-
mung von Welt die Bildung von Darstellungsformen, wie sie sich nicht aus dem
bisherigen Interpretieren ergeben — und damit einen eigenen Schritt, der indivi-
duell zu verantworten ist. Diese Interpretationsleistungen miissen im Zentrum
des Interesses stehen, wenn es um positive Interpretationsfreiheit geht.

dung eines Pridikats aktiviert werden: Uber sie ist die Symbolisierung logisch auf
nicht aktualisierte Moglichkeiten bezogen. Um ein Zeichen zu verstehen muss man
nicht-aktuale Komponenten mitdenken konnen — ein Spektrum an Moglichkeiten,
impliziten Alternativen, Oppositionen oder Komplementen (vgl. Abel, Sprache,
Zeichen, Interpretation, Teil 111, Kap. 7). — Schneider hat die Sprachverwendung als
ein mit Phantasie verbundenes Handeln akzentuiert, das die Sprachstruktur, die als
Resultat bisherigen Sprachhandelns begriffen werden kann, auf individuelle Weise
nutzt (vgl. Phantasie und Kalkiil).
127 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 531.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Ich fiige noch eine Bemerkung an: Es liegt hier vielleicht nahe, an &sthetische
Zeichen im engeren Sinne zu denken: an kiinstlerische Darstellungen also. Die
Freiheit der individuellen Zeichenbildung scheint in der Kunst am deutlichsten
zum Vorschein zu kommen. In diesem Sinne konnte man die dsthetischen Zei-
chen als »freie Zeichen« herausheben wollen.”® Doch auch wenn damit ein
wichtiger Fall von Darstellungsfreiheit angesprochen ist — dass die dsthetische
Form von Zeichen der Ansatzpunkt reflexiver Kontrolle ist, bedeutet nicht, dass
wir uns nur mit dsthetischen Zeichen beschiftigen. Interpretationsfreiheit soll als
Teil des alltidglichen Interpretierens endlicher Wesen expliziert werden und nicht
auf die Kreation von Zeichengestalten in einem gesonderten Lebensbereich be-
schrinkt sein. Die dsthetische Form des Zeichens (das Wie der Zeichenbildung)
ist eine allgemeine interpretationslogische Kategorie.'”

Entsprechend darf auch nicht vergessen werden, dass hier eine Hinsicht der
Zeichenverwendung betont wurde, die mit anderen Hinsichten in einem engen
Zusammenhang steht. Die Form der Darstellung kann keine intrinsische Qualitit
des Zeichens sein. Es ist eine Form, die das Zeichen in der Interpretation hat.
Wir hatten gesehen, dass einige Momente des Zeichens der individuellen Kon-
trolle entzogen sind, da eine einzelne Person nicht die Zeichenpraktiken beein-
flussen kann, die sie als gemeinschaftlich geteilt zugrunde legt. Es ist in Rech-
nung zu stellen, dass die Person keine reflexive Kontrolle iiber ihr Darstellen
haben kann, insofern sie 6ffentliche Praktiken beansprucht, sondern nur, insofern
sie eine Darstellungsform bildet — insofern sie Darstellungsweisen heranzieht,
um ein neues, nicht-substituierbares Zeichen zu bilden. Doch auch dabei handelt
es sich nicht um die Schaffung von natiirlichen Bildern, sondern um die kom-
plexe Inanspruchnahme von Praktiken. Die besondere Zeichenbildung, die auf
einen Autor zuriickgefiihrt wird, dessen Kontrolle sie untersteht, kann in ver-
schiedenen Hinsichten als »Soundso«-Darstellung, als Ausfithrung von Zeichen-
praktiken in einem besonderen Fall aufgefasst werden. Infolgedessen ist die Bin-
dung an diese Praktiken in die Logik der Interpretationsfreiheit mit einzuschlie-

128 Vgl. Fricke, Zeichenprozesse und dsthetische Erfahrung, S. 309-318. Eine deutliche
Kritik dazu formuliert: Ortland, »Wann ist ein >freies Zeichen<?«.

129 Freilich hat der enge Zusammenhang von Asthetik und Freiheit eine wichtige Aus-
pragung darin, dass Geschmacksurteile auf charakteristische Weise frei sind, wie
Kant herausarbeitet (vgl. Kritik der Urteilskraft, z. B. §§ 16, 35; vgl. auch unten,
Kap. V 2). Auch diese Uberlegung ist jedoch nicht auf kiinstlerische Darstellungen

beschrinkt.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER FREIE GEBRAUCH VON ZEICHENPRAKTIKEN | 157

Ben: Diese Praktiken sind immer in die besondere Zeichenbildung eingelassen.
Sie machen deren Begrenztheit, aber auch deren logische Bedingtheit aus."’

3.3 Ubergang

Schauen wir, wo wir nun stehen: Dass Freiheit in einem allgemeinen Sinn im
Interpretieren vorausgesetzt werden muss, hatte sich sehr bald gezeigt. Ich kann
nicht sagen: »Die Realitdt bestimmt, wie richtig zu interpretieren ist.« In solch
einer Auskunft wird eine Heteronomie des Interpretierens behauptet, die sich
nicht explizieren ldsst. Mein Interpretieren kann — wie all mein Denken und Ver-
stehen — nur »intern« gerechtfertigt werden und ist diesem allgemeinen Sinn frei.
Dariiber hinaus kann nicht die richtige Interpretation herausgehoben werden, und
die unterschiedlichen Interpretationen fiigen sich auch nicht ohne weiteres zu
einem kohdrenten Weltverstindnis zusammen. Im theoretischen Denken muss
mithin vorausgesetzt werden, dass es unterschiedliche Interpretationen geben
kann. Damit ist die Moglichkeit von Interpretationsfreiheit gesetzt.

Um dieser Freiheit prizisere Gestalt zu verleihen, setzten wir an den inter-
subjektiven Zeichenpraktiken an, die fiir das besondere Interpretieren jeweils
einen Rahmen bilden. Wir kamen zu dem Ergebnis: Der Interpret ist nicht durch
gegebene Regeln zu bestimmten Darstellungsakten gezwungen, sondern nimmt
Zeichenpraktiken als Darstellungsweisen aus seinem Verstidndnis heraus selbst
in Gebrauch. Er kann — sofern es nur darum geht, verstindliche Zeichen zu
bilden — von allen Zeichenpraktiken Gebrauch machen, auf die er sich versteht,
und diese dabei als Mittel der Darstellung ansehen, iiber die er verfiigt. Die Ver-
mutung, dass sich die Frage, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir die
Welt (in Zeichen) interpretieren, auf den Aspekt der Darstellung beziehen muss,
konkretisierte sich dahingehend, dass die Bildung eigener, nicht (von Regeln)
ableitbarer Darstellungsformen im Fokus stehen muss, die eine dsthetische Qua-

130 Ich habe oben (Kap. III 2.4) in Anlehnung an Peirce davon gesprochen, dass nur die
ikonische Funktion des Zeichens der reflexiven Kontrolle unterstehen kann, wihrend
die symbolische und die indexikalische Zeichenfunktion der Kontrolle entzogen
sind. Der Blick auf die dsthetische Gestalt des Zeichens unterstreicht dies. An dieser
Stelle wird indes noch einmal betont, dass dies eine Akzentsetzung innerhalb eines
Zusammenspiels der verschiedenen Zeichenaspekte beschreibt. Die besondere Form
ist keine isoliert vorfindliche Ausdrucksform; auch sie muss interpretiert werden, um
Zeichenform zu sein. Wir werden spéter sehen, dass es gerade darauf ankommt, ob

diese Form Eingang in die 6ffentliche Praxis finden kann.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | ZEICHEN UND FREIHEIT

litdat haben. Dabei stecken neben dem personlichen semantischen Verstiandnis die
jeweils vorausgesetzten Zeichenpraktiken die Grenzen ab, in denen sich die be-
sondere Zeichenbildung bewegt: Die Person kann nicht jedes Verstindnis als
gegeben beanspruchen; die Verfasstheit von Verstehensvoraussetzungen ist ihrer
Kontrolle entzogen. Sie kann diese nicht aufler Kraft setzen wollen, da sie Be-
dingungen ihrer Zeichenbildung sind, und sie nimmt sie unter der Voraussetzung
von friedlicher Ubereinstimmung selbst als Sinnbedingungen in Anspruch.

Die jeweils verfiigbaren Zeichenpraktiken konstituieren so einen Spielraum
von Moglichkeiten. Dartiber hinaus aber ist noch nichts festgelegt: Die innerhalb
dieser Grenzen, unter diesen Bedingungen stattfindende sinnvolle Zeichenbil-
dung hat noch keine spezifische Kontur. Wir haben noch nichts dariiber gesagt,
um was fiir einen Gebrauch es sich genau handelt, und so konnten auch noch
keine normativen Einschrinkungen formuliert werden. Wir haben bisher eine
Voraussetzung beschrieben, die in der Zeichenpraxis im allgemeinen gemacht
werden muss. Wir fragen jedoch danach, wie es sich mit der Freiheit des theore-
tischen Denken verhilt, also mit der Freiheit, die wir haben, wenn wir nach
inhaltlich richtigen Darstellungen fragen, die wir formen, um die Welt zu inter-
pretieren. Wie spielt die Moglichkeit des zweckmifBigen Gebrauchs von Darstel-
lungsmitteln in dieses Interpretieren hinein, und wie kann sich dieser Gebrauch
als positive Interpretationsfreiheit realisieren? Welche Einschriankungen ergeben
sich dabei? Diesen Fragen sei nun nachgegangen. Dabei wird sich zeigen, dass
Freiheit im theoretischen Denken gar nichts anderes bedeuten kann als Verant-
wortung.

- am 14.02.2026, 12:18:32. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

