ANTHROPOS

106.2011: 3-19

“Kullna mitl ba‘d”!

Heilige Orte, ethnische Grenzen und die Bewdltigung alltiglicher Probleme
in Syrien

Gebhard Fartacek

Abstract. — “Kullna mitl ba‘'d” — We are all equal! This saying
refers to the interaction of different ethnic-religious communi-
ties (Sunnites, Christians, Alawites, Druzes) at local sanctuaries,
which I encountered during my ethnographic field research in the
Middle East. This article focuses on the cognitive construction of
holy places and its relation to collective identities in the present-
day Arabic Republic of Syria. My argument is that statements in
the sense of Kullna mitl ba‘d are an outcome of the theoretical
construction of holy places in the context of baraka. It is mainly
an epistemological way of thinking the sacred which is common-
ly shared by members of all the different ethnic-religious com-
munities — within the little tradition. [Syria, holy places, pilgrim-
age, popular Islam, conflict resolution]

Gebhard Fartacek, Mag. Dr. phil., Wissenschaftlicher Mitar-
beiter am Institut fiir Sozialanthropologie der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften, Lektor am Institut fiir Kultur-
und Sozialanthropologie der Universitit Wien sowie an der Pi-
dagogischen Hochschule Wien. — Forschungsschwerpunkte:
Kosmologien und religiose Glaubenssysteme im Nahen Osten,
Bewiiltigung von Ungewissheit, lokale Zeit- und Raumkonzep-
tionen. — Publikationen: siehe zitierte Literatur.

“Das Heiligtum Nabi Habil [Prophet Abel, Anm. d.
Verf.] erhebt sich weithin sichtbar am dufiersten Rande
einer 200 m hohen Felswand an der Siidseite des Ta-
les, gerade oberhalb des Dorfes Stiq Wadi Barada ...,
in welchem auch der Grabwéchter wohnt. Hinter dem
Dorfe verengt sich das Tal zu einer Schlucht, jenseits
derselben ein schmaler FuB3pfad, der ldngs eines san-
digen Hanges zum Heiligtum hinauffiihrt. Von der
Wegabzweigung bis zum Gipfel braucht man unge-
fahr eine halbe Stunde. Oben angelangt genie3t man
einen umfassenden Blick iiber das FluBtal und die im

Norden in Richtung auf den Antilibanon langsam an-
steigenden Hohenziige. Der Grabwichter, der uns zu
dem gewohnlich verschlossenen Heiligtum hinauf-
fiihrte, erzihlte uns die Ursprungslegende in folgen-
der Fassung: Nachdem Kain seinen Bruder erschlagen
hatte, trug er ihn vierzig Jahre lang auf den Schul-
tern tiber die Berge, da er keinen Platz fand, wo er
den Leichnam bestatten konnte. Da kamen zwei Vo-
gel vom Himmel, von Gott gesandt; der eine davon
totete den anderen, trug ihn dann in die Hohle, wo er
ein Loch scharrte und ihn begrub. Dies nahm Kain als
Fingerzeig Gottes und tat mit Abel das gleiche” (Kriss
und Kriss-Heinrich 1960: 224).

Im Rahmen einer breit angelegten Untersuchung
zu den “Pilgerstitten in der syrischen Peripherie”
(Fartacek 2003) hatte ich im Sommer 1996 erstmals
Gelegenheit, die legendenumwobene Bergkup-
pe im Barada-Tal personlich aufzusuchen. Als ich
mich dem drusischen Heiligtum niherte, konnte ich
mein Staunen kaum verbergen, denn ich hatte die
oben zitierte Beschreibung der beiden Volkskund-
ler Kriss und Kriss-Heinrich im Kopf, die den Ort
in den spiten Fiinfzigerjahren des 20. Jahrhunderts
besucht hatten und ihn tendenziell als romantisch,
einsam und verlassen, charakterisierten. Zwar ist
die Grabkammer mit der weilen Kuppel und dem
sieben Meter langen Grab Abels noch relativ unver-
dndert erhalten geblieben, doch ist rundherum in-
zwischen ein Gebdudekomplex entstanden, der fiir
zwei- bis dreihundert Pilger genug Raum zur Uber-
nachtung bietet. Gleich eine ganze Reihe von neu

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

errichteten Aufenthaltsrdumen, Kiichen, Schlacht-
plédtzen, sanitdren Einrichtungen und dazu die par-
kenden Busse vor der Pilgerstitte bildeten einen bi-
zarren Kontrast zur landldufigen Annahme, dass es
sich beim volksreligiosen Pilgerwesen um ein Uber-
bleibsel vergangener Zeiten handelt, das heute seine
Bedeutung ldngst verloren hiitte.

Wie ich mich im Zuge meiner ethnologischen
Feldforschungen' iiberzeugen konnte, war der Aus-
bau der Grabanlage von Abel im Jahre 1996 noch
keineswegs abgeschlossen, im Gegenteil: Die Pil-
gerstitte wurde seither von Jahr zu Jahr rdumlich er-
weitert und mittlerweile ist sie auch im Cyberspace
prisent (siehe dazu beispielsweise die Eintrige im
Internetportal Youtube, Stichwort: Nabi Habil).

Die Grabanlage von Abel ist kein Einzelfall.
Vielmehr lassen sich im iiberdimensionierten Aus-
bau dieser Pilgerstitte eine ganze Reihe gegenwiérti-
ger Trends festmachen, die fiir das lokale Pilgerwe-
sen im Nahen Osten zu Beginn des 21. Jahrhunderts
charakteristisch sind. Diesen Entwicklungen auf
den Grund zu gehen ist das Ziel des vorliegenden
Artikels. Dabei soll insbesondere das Potential hei-
liger Orte fiir die Bearbeitung von intra- und inter-
personellen Konflikten thematisiert werden. Welche
Rolle etwa spielen heilige Orte fiir individuelle und
kollektive Identitéitskonstruktionen? Sind sie fiir die
Pilger so etwas wie lokale Identitdtsmarker? Fun-
gieren sie als Symbole ethnischer Abgrenzung, oder
sind sie gar “Bruchzonen” zwischen den einzelnen
Religionsgemeinschaften?

Zur Explikation dieser Fragestellungen werden
im vorliegenden Artikel zunichst Aspekte der eth-
nischen Heterogenitit in der heutigen Arabischen
Republik Syrien beleuchtet und ein geraffter Uber-
blick iiber die grofiten Religionsgemeinschaften
gegeben. Im Zuge dessen werden auch Symbole
und Tabus erwéhnt, die der gegenseitigen religio-
sen bzw. ethnischen Abgrenzung dienen. Es folgt
ein ethnografischer Teil, in dem Rituale der Vermitt-
lung (Gott <> Mensch) fokussiert werden, wie sie
an den syrischen Pilgerstitten rezent vollzogen wer-
den. Im Blickwinkel steht dabei das gemeinsam ge-

1 Das Gesamtausmal} der themenrelevanten Feldforschungen
betrug 18 Monate, die Erhebungen wurden tiber einen ldn-
geren Zeitraum verteilt, in den Jahren 1996-2007, durch-
gefiihrt. Datenerhebung, Datenerfassung und Datenanalyse
erfolgten gemil dem Approach der Fallrekonstruktion (vgl.
Fartacek 2010: 36—54). Mein besonderer Dank gilt dem Ins-
titut Frangais d’Etudes Arabes de Damas (IFEAD), wel-
ches mir den Status eines assoziierten Forschers zuerkannte.
Bedanken mochte ich mich auch bei meiner eigenen For-
schungsstitte, der Osterreichischen Akademie der Wissen-
schaften (OAW), namentlich beim Direktor des Instituts fiir
Sozialanthropologie, Andre Gingrich, der meinen Forschun-
gen stets wohlwollend und unterstiitzend zur Seite stand.

Gebhard Fartacek

teilte Wissen iiber diese rituellen Handlungen sowie
die ideelle Bedeutung heiliger Orte. Die Ausfiihrun-
gen zu den lokalkulturellen Konzeptionen von ba-
raka, der sogenannten Segenskraft Gottes, und zum
Geliibdewesen miinden schlieBlich in eine theore-
tische Analyse. Unter Bezugnahme auf die sozial-
anthropologische Theorienbildung wird der Frage
nachgegangen, welche konkreten Indikatoren dafiir
sprechen, dass die lokalen Pilgerstitten in der heu-
tigen Arabischen Republik Syrien innerethnische
und/oder interethnische Kontaktzonen bilden.

Ethnisch-religiose Gemeinschaften
in der Arabischen Republik Syrien

Der gesamte GroBraum Syriens, das sogenannte Bi-
lad a8-Sam,2 ist von duBerst hoher ethnischer Hete-
rogenitit gekennzeichnet. Sowohl die unterschied-
lichen Sprachen als auch die unterschiedlichen
Religionen bzw. Religionsgemeinschaften sind als
ethnische Identititsmarker relevant.

In der heutigen Arabischen Republik Syrien, wo
die Feldforschungen groftenteils durchgefiihrt wur-
den, wird neben arabisch bzw. arabischen Dialek-
ten auch kurdisch, aramdisch, armenisch, tiirkisch
und tscherkessisch gesprochen. Nach Schitzungen
von Wirth (1971), Dam (1996) und Rotter (1999)
bekennen sich rund 70 % der Gesamtbevolkerung
zum sunnitischen Islam und 13 % zum Christentum.
Der Anteil der Alawiten betrigt ca. 12 %, der An-
teil der Drusen etwa 3 %. Dazu kommen noch klei-
nere Gruppen wie die Ismailiten (ca. 1 %), die 12’er
Schiiten (unter 1 %) oder die Yeziden (unter 1 %).

Die kartografische Darstellung zur Verbreitung
der zahlenmiBig groften Religionsgemeinschaften
auf der néachsten Seite fiihrt uns die ethnisch-religi-
Ose Heterogenitit der Arabischen Republik Syrien
deutlich vor Augen. Die Karte wurde in Anlehnung
an Wirth (1971: Karte 8) erstellt und von mir modi-
fiziert und erweitert (Fartacek 2010: 50).

Auf die vier grofiten angesprochenen Religions-
gemeinschaften mochte ich im Folgenden etwas né-
her eingehen. Dabei sollen primér Fragen der geleb-
ten Religion, respektive des lokalen Pilgerwesens,
sowie Aspekte des alltiglichen Zusammenlebens
dieser Gruppen und deren Abgrenzungen beleuch-
tet werden:

Im sunnitischen Islam bzw. unter den Sunni-
ten (sunni pl.: sunniyiin) gilt das Pilgern zu lokalen
Heiligtiimern, insbesondere zu sogenannten Natur-

2 Die Transkription von arabischen Begriffen, Orts- und Eigen-
namen, folgt weitgehend den Regeln der Deutschen Morgen-
landischen Gesellschaft (DMG).

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

Karte: Kartographische Darstel-
lung zur Verbreitung der grofiten
Religionsgemeinschaften in An-
lehnung an Wirth (1971: Karte 8)

: =
\ F NEor

TURKEI

ZQamisli

Halab (Aleppo)==
S

1dlib

== Gisras-Sugir

I 7/
amxya
I /7=

MITTELMEER

heiligtiimern, als etwas typisch “Volksreligitses”,
was sowohl von den Vertretern des Orthodoxen Is-
lams als auch von islamistisch orientierten Grup-
pen bisweilen heftig kritisiert wird. Die Idee, dass
es auf Erden bestimmte Orte oder Gegenstinde
gibt, die “heiliger” sind als der (profane) Rest der
Welt, sei eine unzulidssige Neuerung (bid‘a) und
wiirde der monotheistischen Glaubensdoktrin zu-
wider laufen — so die Kritiker. In Syrien sind sich
die Sunniten dieser Spannungen in ihrer Religions-
gemeinschaft durchaus bewusst. Analog des sozial-
anthropologischen Konzepts der Grofen und Klei-
nen Tradition (great tradition vs. little tradition;
Gellner 1969) wird in emischer Perspektive zwi-
schen din rasmi (wortlich: die offizielle Religion)
und din Sa‘br (wortlich: die Religion des Volkes)
unterschieden. Wenn im vorliegenden Artikel all-
gemein von “den Sunniten” die Rede ist, so bezieht
sich dies — wenn nicht anders angegeben — auf den
Kontext der Kleinen Tradition.

Im Gegensatz dazu scheint das lokale Pilgerwe-
sen unter den syrischen Christen (masihi, pl.: masi-
hiyiin) weniger Kontroversen hervorzurufen. Die
christliche Bevolkerung gliedert sich in mehrere
unterschiedliche Konfessionen: Die beiden grofiten
Konfessionen sind die griechisch-orthodoxe (ar-riim

Anthropos 106.2011

SYRIEN

IRAK

Sunniten | Christen | Alawiten

//"/ u dSIal:ke % M m m
/,.z inderheit o + e - N «

al-urtiaduks) Kirche sowie die mit Rom unierte grie-
chisch-katholische (ar-rim al-katiiltk) Kirche. Die
Anhinger dieser beiden christlichen Konfessionen
zeichnen sich innerhalb der syrischen Bevolkerung
durch ein vergleichsweise hohes Bildungsniveau
aus, wobei vor allem die Griechisch-Katholischen
stark westlich orientiert sind (Rotter 1999: 25).
Dazu kommen die syrischen Armenier, die heute in
drei Kirchen gespalten sind (al-arman al-urtiduks,
al-arman al-katalik, al-arman al-buriitistant) sowie
die westsyrische Kirche, die ihre Wurzeln im frithen
orientalischen Christentum hat und sich ihrerseits
in die syrisch-orthodoxe (as-siriyan al-uirtiduks)
und die syrianische bzw. syrisch-katholische (as-
sturtyan al-katiulik) Kirche gliedert. Dartiber hinaus
gibt es auch noch weitere Konfessionen von gerin-
gerer Grofle, wie beispielsweise die Maroniten, die
ihr Zentrum im heutigen Libanon haben. Die Be-
ziehungen zwischen den einzelnen christlichen Ge-
meinden sind nicht immer die besten, in Damaskus
beispielsweise grenzen sich die Anhdnger der ver-
schiedenen Kirchen bisweilen sehr deutlich vonei-
nander ab. Wenn es jedoch um die Abgrenzung zu
Sunniten, Alawiten, Drusen oder Ismailiten geht,
dann verfiigen die syrischen Christen iiber ein sehr
hohes Zusammengehorigkeitsgefiihl. Diese unter-

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
Inhalts Im r

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

schiedlichen Identititsebenen werden auch in den
Siedlungsstrukturen deutlich. Die syrischen Chris-
ten leben — nach konfessioneller Zugehorigkeit ge-
gliedert — in weitgehend geschlossenen christlichen
Siedlungsgebieten, die sich primdr im Hawran, im
Qalamiin-Gebirge, im siidlichen Ladiqiya-Gebirge,
in der al-Gazira sowie in den stidtischen Zentren
Damaskus und Aleppo befinden (vgl. Karte).

Die Glaubensgemeinschaft der Drusen (durzi,
pl.: duriiz) geht zuriick auf eine Abspaltung von den
Ismailiten, welche zur Zeit der Fatimiden, um 1000
nach Christus, in Kairo stattgefunden hat. Bald hef-
tigen Verfolgungen ausgesetzt, konnte sich das Dru-
sentum lediglich im siidlichen und zentralen Liba-
non sowie im syrischen Hawran bzw. im sogenann-
ten Drusen-Gebirge behaupten — wo sie auch heute
noch ihr Hauptsiedlungsgebiet haben (Halm 1988:
222). Bei den Drusen handelt es sich um eine gnos-
tische Religionsgemeinschaft, in der nur eine kleine
Gruppe von “Wissenden” (‘aqil, pl.: ‘ugqal) Zugang
zu den heiligen Schriften hat. Die groe Mehrheit
der “Unwissenden” (gahil, pl.: guhhal) ist mit dem
“Geheimwissen” der eigenen Religion nur bedingt
vertraut. Die Drusen grenzen sich stark von den
Sunniten ab — was duferlich unter anderem dadurch
sichtbar wird, dass Frauen unverschleiert in der Of-
fentlichkeit auftreten und auch die sunnitischen
Speisetabus nicht eingehalten werden (Schweine-
fleisch, Alkohol, oder das Fasten im Ramadan).

Ahnliches gilt auch fiir die Alawiten (‘alawr, pl.:
‘alawiyin; in der abendldndischen Literatur auch
Nusairier genannt), deren historische Entwicklung
nicht restlos geklart ist. Wahrscheinlich ist diese Re-
ligionsgemeinschaft im 7. Jahrhundert nach Chris-
tus in Bagdad entstanden, im Laufe des 10. und
11. Jahrhunderts mussten sie vor der Unterdriickung
durch die Abbasiden aus dem Irak fliechen. Zunéchst
lieBen sich die Alawiten im Norden der heutigen
Arabischen Republik Syrien nieder, sie mussten je-
doch dort bald dem sunnitischen Druck weichen
und zogen sich schlieBlich in die schwer zugingli-
che Bergwelt des Ladiqtya-Gebirges zuriick (Halm
1988: 190; vgl. Douwes 2010). Die Alawiten gren-
zen sich im Alltagsleben von den anderen Religi-
onsgemeinschaften durch gewisse BegriiBungs- und
Verabschiedungsrituale sowie durch die Einhaltung
bestimmter Speisetabus ab (beispielsweise durch
das Verbot, das Fleisch weiblicher Tiere zu essen).
Wie bei den Drusen bestehen Elemente einer Ge-
heimreligion, die sich etwa darin dulern, dass die
heiligen Biicher nicht allen Gldubigen (respekti-
ve den Frauen) zugiinglich sind und gleichzeitig
nicht aulerhalb der Religionsgemeinschaft verbrei-
tet werden diirfen (Freitag 1985: 1-112; siehe dazu
auch Halm 1982).

Gebhard Fartacek

Alawiten und Drusen unterscheiden sich von der
sunnitischen Mehrheitsbevolkerung durch folgen-
de Merkmale: Sie glauben — wenn auch in etwas
unterschiedlicher Weise — an die Reinkarnation der
menschlichen Seele. Kommt jemand gewaltsam zu
Tode, so wird er in der Regel als Kind wiedergebo-
ren, in vielen Fillen kann er sich an sein vorange-
gangenes Leben erinnern. Auch unter alawitischen
Frauen ist die Verschleierung in der Offentlichkeit
nicht iiblich, was im Kontext kollektiver Identitits-
konstruktionen als Symbol ethnischer Abgrenzung
bzw. als Ethnonym (sensu Hackstein 1989) inter-
pretiert werden kann. Und: Sowohl im Gebirge der
Alawiten als auch in jenem der Drusen gab es bis
in die jiingste Gegenwart keine Moscheen mit Mi-
naretten — wohl aber zahlreiche lokale Heiligtiimer,
die sich meist an topografisch markanten Bergkup-
pen befinden.

Das Zusammenleben von Sunniten, Christen,
Drusen und Alawiten war im Laufe der Geschichte
immer wieder von blutigen Konflikten iiberschat-
tet. Wenn man jedoch heute in die Arabische Re-
publik Syrien reist, so findet man dort ein Klima
der gegenseitigen Toleranz und des Respekts vor
Andersgldubigkeit. Das rezente Syrien ist ein gutes
Beispiel dafiir, dass ethnisch-religiose Minorititen
eines Nationalstaates nicht immer unterdriickt oder
marginalisiert sein miissen. Im Gegenteil: Vor allem
die Alawiten — aber auch die Drusen und Christen —
geniefen im staatlichen Gefiige eher Privilegien, als
dass ihnen die Zugehorigkeit zu einer dieser religi-
0sen Minderheiten zum Nachteil gereichen wiirde.

Im Vergleich zu anderen Lindern des Nahen
und Mittleren Ostens trifft man in Syrien nur sehr
selten auf religiose Eiferer, die den Fremden vom
“wahren Glauben” liberzeugen wollen. Dies hat da-
mit zu tun, dass die Mitgliedschaft zum Drusentum
oder zum Alawitentum definitiv nicht frei wihlbar
ist. Mit Abstrichen gilt dies auch fiir das Christen-
tum und den sunnitischen Islam. Alle diese Grup-
pen sind — zumindest normativ betrachtet — streng
endogam! Wenn im Alltagsleben das Endogamie-
Gebot verletzt wird, oder in welcher auch immer ge-
arteten Form Gefahr lduft, verletzt zu werden, dann
geht dies stets mit heftigen Konflikten einher, die
bisweilen gewaltsam ausgetragen werden. Das Ge-
bot, dass die potentiellen Heiratspartner derselben
Religionsgemeinschaft angehoren miissen, kann
grundsitzlich nicht durch das “Manipulieren” von
Genealogien (structural amnesia) oder durch das
Durchfiihren einer Adoptivheirat (ambil anak) um-
gangen werden.

Sieht man von einigen Ausnahmen ab, so kann
grundsitzlich davon ausgegangen werden, dass
Drusen, Alawiten, Christen und Sunniten rdaumlich

Anthropos 106.2011

1P 21873,

16.36, am 16.01.2026, 04:19:02.

3 gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
mmmmmm 10r oder | .

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

voneinander getrennt wohnen und in ihren alltdgli-
chen Interaktionen — abgesehen von geschiftlichen
Kontakten — eher unter sich bleiben.

In diesem Umfeld stellt sich nun die Frage, wel-
che Rolle volksreligiose Konzeptionen im Allge-
meinen, und heilige Orte im Speziellen, fiir kol-
lektive Identititskonstruktionen und Interaktionen
zwischen den einzelnen Gruppen spielen. Diese
Frage erscheint umso spannender, als in den Ge-
spriachen und Interviews, die ich mit Pilgern und
Grabwichtern fiithrte, mir immer wieder sinngeméaf
versichert wurde, dass die jeweilige Pilgerstitte von
Angehorigen unterschiedlicher Religionsgemein-
schaften gleichermaf3en besucht werde. Dariiber hi-
naus habe ich in meinen Untersuchungen zahlreiche
Belege dafiir finden konnen, dass in der Frage der
ideellen Konstruktion heiliger Orte zwischen den
einzelnen ethnisch-religiosen Gruppen sehr hohe
Ubereinstimmungen bestehen.

Konstituierende Merkmale heiliger Orte
als gemeinsam geteiltes Wissen

Was sind die Bedingungen, die ein Platz erfiillen
muss, um als heilig klassifiziert zu werden? Diese
Frage stellte ich sowohl sunnitischen als auch ala-
witischen, drusischen und christlichen Pilgern und
(Grab-)Wirtern an den heiligen Orten. Ubereinstim-
mend wurden die folgenden fiinf Aspekte themati-
siert (Fartacek 2003: 151 ff.):

1. “Naturbedingte topografische Besonderheiten
und Auffilligkeiten im Landschaftsbild” sind fiir
jeden heiligen Ort charakteristisch. Dabei kann
es sich ebenso um bizarre Baumgruppen han-
deln wie um eindrucksvolle Hohlen. Auch hei-
Be — oft schwefelhaltige — Quellen, besondere
Felsformationen und seltsam gefdrbtes Erdreich
gelten dafiir als pridestiniert. SchlieBlich befin-
det sich eine Vielzahl der Pilgerorte in kultur-
historisch als wertvoll erachteten Ruinen oder in
deren unmittelbarer Umgebung sowie auf mar-
kant erscheinenden Berggipfeln. Der heilige Ort
hebt sich auf diese Weise von der profanen Um-
gebung deutlich ab, weil er schon rein optisch
eine Besonderheit darstellt.

2. Jeder heilige Ort ist mit einer oder mit mehre-
ren konkreten “mythologischen Legenden” ver-
kniipft, die dariiber Aufschluss geben, was es
mit dem Ort auf sich hat und in welchem sinn-
stiftenden Zusammenhang die jeweiligen topo-
grafischen Besonderheiten stehen. Uber diese
mythologischen Legenden wird der Ort einer
metaphysischen Person zugeordnet.

Anthropos 106.2011

3. Jeder heilige Ort hat seinen “Besitzer’(sahib al-
makan), der dort in tibernatiirlicher Form prisent
(mawgiid) ist. Dabei kann es sich ebenso um ei-
nen lokalen Heiligen handeln, der erst vor relativ
kurzer Zeit von seinem irdischen Dasein abberu-
fen wurde, wie um historische Personlichkeiten,
insbesondere alttestamentliche oder auch andere
islamische Propheten. Die Anwesenheit des Be-
sitzers bezieht sich nicht auf seine leiblichen Uber-
reste, sondern auf seinen “(Lebens-)Geist” (rith).

4. Neben dem rith des Sahib al-makan ist auch das
Vorhandensein von baraka, der Segenskraft Got-
tes, unabdingbar mit dem Wesen heiliger Orte
verbunden. Baraka wird als iibernatiirliche Kraft
begriffen, die von Gott (al-mubarik) ausgeht.
Sie manifestiert sich an heiligen Orten (amakin
mubaraka) und tibertragt sich dort auf die hilfe-
suchenden Menschen.

5. Last but not least: Pilger und Grabwichter be-
tonten von sich aus, dass jeder heilige Ort eine
gewisse Mindestanzahl von Menschen benotige,
die ihn als solchen anerkennen. Das heif3t, der
Ort muss “fiir die religidse Praxis relevant” und
gesellschaftlich akzeptiert sein.

Diese fiinf Bedingungen wurden von Sunniten,
Christen, Alawiten und Drusen gleichermalen ge-
nannt, als ich mich nach dem Wesen heiliger Orte
bzw. nach deren Eigenschaften erkundigte. Zur an-
gesprochenen metaphorischen Assoziation von hei-
ligen Orten mit bestimmten metaphysischen Entiti-
ten ist anzumerken, dass man heute an den meisten
(aber nicht an allen!) Pilgerstitten auch ein Grab
(gabr, pl.: qubiir) der jeweiligen mythologischen
Personlichkeit(en) vorfindet. Eine von mir durch-
gefiihrte systematische Analyse des vorhandenen
schriftlichen Quellenmaterials ergab, dass in vie-
len Fillen die Griber an den Pilgerorten erst in den
letzten Jahren oder Jahrzenten neu hinzugekommen
sind (vgl. Fartacek 2007a). Von den Pilgern wurde
mir in den Interviews immer wieder iibereinstim-
mend versichert, dass es sich bei den Gribern — so-
weit vorhanden — nur um ein materielles Symbol
(ramz maddr) fiir die Anwesenheit des Sahib al-
makan handle; es gehe dabei nicht um seine Kno-
chen oder andere leibliche Uberreste! In den rural
geprigten Gebieten der heutigen Arabischen Repu-
blik Syrien bzw. im Bereich der gelebten Religion
fand ich keine Belege dafiir, dass es in dieser Frage
zwischen den einzelnen christlichen Konfessionen
signifikante Unterschiede geben wiirde, wie dies
etwa Glenn Bowman (2000) fiir bestimmte Heilig-
tiimer in Jerusalem beschrieb.

Interessant ist die Tatsache, dass die Pilger und
(Grab-)Wirter, unabhingig davon welcher Religi-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:19:02.

Erlaubnls Ist

3 geschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
fr oder .

mmmmmm


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

onsgemeinschaft sie angehorten, in der Beantwor-
tung meiner Frage nach den konstituierenden Merk-
malen heiliger Orte immer wieder darauf pochten,
dass ein Ort nur so lange ein heiliger Ort sei, als
Leute dort hin pilgern um den Sahib al-makan zu
besuchen, um der baraka habhaft zu werden oder
um dort Geliibde abzulegen oder einzuldsen. Dass
in den Interviews diese Praxisrelevanz als eine
Grundvoraussetzung thematisiert wurde ist insofern
bemerkenswert, als damit einer objektivistischen In-
terpretation einer “Heiligkeit des Ortes an sich” —
auch in emischer Sichtweise — eine klare Absage
erteilt wird. Zugleich verweisen diese Statements
auch auf die lokalkulturellen Erklidrungsansitze,
warum heilige Orte aufgesucht werden.

Egal ob man an den heiligen Orten mit Sunni-
ten, mit Christen, mit Alawiten oder mit Drusen
spricht: Stellt man die Frage, welche “Motivatio-
nen” die Menschen haben, den oft langen Weg der
Reise auf sich zu nehmen, um hierher zu kommen,
so werden im wesentlichen zwei Aspekte themati-
siert. Erstens: “Allen Menschen geht es primér um
die Erlangung von baraka!” Und zweitens: “Die
meisten Menschen wiirden vor allem deshalb hier
her kommen, um Geliibde abzulegen, oder um
die abgelegten Geliibde hier wieder einzulosen!”
Auf diese beiden Hauptmotivationen des Pilgerns
soll nun im Folgenden etwas ausfiihrlicher einge-
gangen werden. Sie bilden letztlich den Schliissel
zur Beantwortung der forschungsleitenden Fra-
gestellungen nach Konfliktbewiltigung, Ethnizi-
tdt und der Konstruktion heiliger Orte im heutigen
Syrien.

Baraka

Ziel jeder Pilgerfahrt ist es, baraka zu erhalten.
Baraka ist eine gottliche Kraft, die den Menschen
sowohl in der alltdglichen Lebensbewiltigung als
auch in besonderen Problemsituationen ganz ent-
scheidend helfen kann (siche Abb. 1). In der Uber-
tragung der baraka auf den Menschen wird den
heiligen Orten eine besondere Bedeutung zuteil:
Die baraka wird dort im Rahmen von mythologi-
schen Legenden und topografischen Besonderhei-
ten kontextualisiert und “geerdet”. Den lokalkultu-
rellen Konzeptionen entsprechend wird dem Sahib
al-makan am heiligen Ort eine Vermittlerrolle zu-
teil, die sich sowohl auf die religiose Kommunika-
tion zwischen Mensch und Gott als auch auf un-
terschiedliche Formen der sozialen Interaktion der
Menschen untereinander bezieht.

Schon durch die bloBe Anwesenheit am heiligen
Ort erhalten die Menschen baraka. Will man jedoch

Gebhard Fartacek

die Ubertragung der baraka optimieren, so ist der
Vollzug bestimmter Pilgerrituale unerldsslich.

a) Ausgehend von der Annahme, dass sich am hei-
ligen Ort “alles” mit baraka aufladen wiirde,
hinterlassen Pilger manchmal ein personliches
Kleidungsstiick in der Grabkammer. Nach eini-
gen Wochen holen sie sich ihr Kleidungsstiick
wieder ab, ziehen es an — und werden auf diese
Weise der baraka habhaft. Wihrend dieses Ri-
tual vor allem den Akt der Kommunikation des
einzelnen Pilgers mit dem Sahib al-makan un-
terstreicht, wird bei anderen Ritualen der bara-
ka-Ubertragung auch die soziale Interaktion der
Pilger untereinander greifbar:

b) In der griechisch-orthodoxen Georgskirche in
Ezra® ist es beispielsweise iiblich, ein Bild des
Heiligen — meist dargestellt ist der heilige Ge-
org, wie er den Drachen besiegt — in der Grab-
kammer zu hinterlassen. Im Gegenzug nimmt
man ein Bild, welches bereits lingere Zeit hier
lagerte und sich mit baraka aufgeladen hat, mit
nach Hause. Dieses reziproke Austauschverfah-
ren bildet den Kern eines Pilgerrituals, bei dem
es strukturell betrachtet nicht nur um die indivi-
duelle Kommunikation mit Gott bzw. mit dem
Sahib al-makan geht, sondern auch um die so-
ziale Interaktion der Pilger untereinander. Diese
erfolgt nicht face-to-face, jedoch umso eindring-
licher. Man nimmt das “heilige Bild” welches ur-
spriinglich “ein Fremder” besal} mit nach Hause
—und iiberldsst das eigene “heilige Bild” jemand
anderem.

¢) Baraka wird zudem durch das gemeinsame Ein-
nehmen einer Pilgermahlzeit am heiligen Ort
iibertragen. Auch in diesem Fall wird dem sozi-
alen Akt des Gebens und Nehmens wichtige Be-
deutung beigemessen.

d) Als besondere baraka-Triger gelten Stifigkeiten
(helwan), die bei bestimmten Anldssen an heili-
gen Orten verzehrt werden. Der Rest wird an-
schliefend mit nach Hause genommen und ver-
schenkt.

e) An manchen Pilgerstitten Syriens findet man
spezielle Rollsteine, die als besonders baraka-
haltig gelten. Durch das Wilzen der Steine am
Korper kommt es zur Ubertragung von baraka,
wobei sich die Pilger meist gegenseitig behan-
deln.

f) SchlieBlich ist noch das individuelle oder kollek-
tive Umrunden, Beriithren und Kiissen des Hei-
ligengrabes zu erwihnen, ein allseits bekanntes
Ritual welches obligatorisch gleich zu Beginn
bei Eintreffen am heiligen Ort vollzogen wird
und der BegriiBung des Sahib al-makan gilt.

Anthropos 106.2011

1P 21873,

16.36, am 16.01.2026, 04:19:02.

3 gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
mmmmmm 10r oder | .

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

Abb. 1: Baraka schafft giinstige
Bedingungen fiir die Bearbeitung
von intrapersonalen, interperso-
nalen und interethnischen Kon-
flikten .

Baraka ist hilfreich gegen (religiosen) Zweifel
Baraka hilft Entscheidungen richtig zu treffen

Baraka schiitzt den Menschen vor Bosen Blick und Ginn

Baraka gibt dem Menschen innere Stirke und Selbstsicherheit
Baraka steigert die Freigebigkeit der Menschen

Baraka hilft bei psychischen Problemen

Baraka steigert die Fruchtbarkeit
Baraka fordert Reue und Vergebung

Baraka steigert das Gute

Eigenschaften der Baraka in emischer Sichtweise

Konfliktbearbeitungsrelevanz

intrapersonal — interpersonal — interethnisch

Person

Person | «—» | Person

<

In den hier erwihnten rituellen Handlungen, die
der baraka-Ubertragung dienen, bestehen zwischen
Sunniten, Christen, Alawiten und Drusen kaum Un-
terschiede. Dasselbe gilt auch fiir die ideelle Kon-
zeption der baraka und ihrer positiven Auswirkung
fiir den Menschen.

Der baraka wird in emischer Sichtweise zuge-
schrieben, dass sie dem Menschen innere Stirke
und Selbstsicherheit verleiht und ihm hilft, in Prob-
lem- oder Konfliktsituationen die richtige Entschei-
dung zu treffen. Baraka hilft aber auch Zweiflern,
feste Uberzeugungen aufzubauen, fordert Reue und
Vergebung und insgesamt das Gute im Menschen.
Ferner hilft sie Kranken und Kinderlosen, schiitzt

Anthropos 106.2011

Person Person

generell vor Unheil, insbesondere vor dem Einfluss
gefihrlicher Damonen, dem Bosen Blick und der
Schwarzen Magie.

Mit diesen Eigenschaften wird implizit auch das
Potential der baraka fiir intra- und interpersonelle
Konfliktbearbeitung angesprochen. Hier spielt ba-
raka insofern eine besonders wichtige Rolle, als
sie — gemil emischer Konzeptionen — bei der Pro-
blem-, Wert- und Zielkldrung sehr hilfreich ist. Ba-
raka ist also aus Sicht der Pilger notwendig, um mit
sich selbst, mit den Mitmenschen und mit Gott wie-
der ins Reine zu kommen.

Bezogen auf “lebende Heilige” wird in ande-
ren islamisch geprigten Gebieten vielfach davon

Erlaubnls Ist

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

10

ausgegangen, dass baraka auch genealogisch ver-
erbt werden kann (zu Marokko siehe beispielswei-
se Westermarck 1926; Gellner 1969). Eine solche
Sichtweise hat jedoch innerhalb der lokalkulturellen
Konzeptionen Syriens keine Alltagsrelevanz (Far-
tacek 2010: 186f.). Eine bestimmte genealogische
Abstammung, die sich von besonders heiligen Vor-
fahren herleitet, bedeutet in Syrien nicht zwangs-
ldufig, dass die betreffende Person in ihrem alltdg-
lichen Leben mit mehr baraka ausgestattet ist als
“normale” Menschen.

Diese Sichtweise entspricht bereits oben erwéhn-
ter Auffassung, dass das Heilige im lokalkulturel-
len Kontext Syriens nicht objektivistisch im Sinne
einer “Heiligkeit an sich” verortet wird. Das Heili-
ge ist weder Orten noch Personen “naturgegeben”.
Zwar sind topografische Besonderheiten ein wich-
tiges Indiz fiir die Heiligkeit eines Ortes, doch ohne
mythologische Legenden, die den heiligen Ort als
solchen ausweisen, ohne Zuordnung zu einem kon-
kreten Sahib al-makan und ohne Pilger, die den Ort
aus religiosen Motiven aufsuchen, wire der Ort kein
heiliger Ort. Im iibertragenen Sinn gilt dies auch
fiir menschliche Personen. Niemand besitzt “von
Haus aus” baraka, vielmehr ist baraka eine Kraft,
die von jedermann, egal welcher ethnisch-religio-
sen Gemeinschaft er anhingt, rituell erwerbbar ist.>

Baraka wird im lokalkulturellen Kontext Syriens
nicht unverénderlich, sondern als dynamische Kraft
konzeptualisiert, die auf konstituierende Weise in ri-
tuelle und zwischenmenschliche Interaktionen ein-
gebettet ist. Sie ist eine Wunderkraft, die von Gott
und dem Sahib al-makan ausgeht und gleichzeitig
ihre Wirkung im Kontakt von Mensch zu Mensch
steigert. So gesehen sind die an den heiligen Orten
stattfindenden metaphysischen Interaktionen zwi-
schen den Pilgern und den jeweiligen “Besitzern”
untrennbar mit den sozialen Beziehungen der Men-
schen untereinander verbunden. Wie die weiteren
Ausfiihrungen noch zeigen werden, ist diese lokal-
kulturelle Konzeption der baraka-Ubertragung und
deren Steigerung sowohl fiir den innerethnischen
Gruppenzusammenhalt relevant als auch fiir die
ideelle Bedeutung heiliger Orte als Zentren der in-
terethnischen Kommunikation.

3 Aus Sicht der sozialanthropologischen Theorienbildung er-
innern diese emischen Modelle an Bourdieus Ausfiihrungen
zur sozialen Anerkennung (1997: 309 ff.). Die erwihnten Ri-
tuale der baraka-Ubertragung entsprechen dabei den beiden
Durkheim’schen Prinzipien des religiosen Denkens: (1) die
Welt des Religiosen ist kein besonderer Aspekt der empiri-
schen Natur; (2) im religiosen Denken gilt der Teil fiir das
Ganze (Durkheim 1981: 314).

Gebhard Fartacek

Geliibde

Neben der baraka-Ubertragung sind heilige Orte in
emischer Sichtweise vor allem auch fiir das Able-
gen und Einlosen von Geliibden wichtig. Ein Ge-
litbde im “nahdostlich-volksreligiosen™ Sinn, ein so-
genanntes nadr (pl.: nudiir), ist ein Versprechen, das
ein Mensch iiblicherweise in einer schwierigen Le-
benssituation ablegt. Ausgangspunkt ist immer ein
konkreter Wunsch nach Lebensverbesserung oder
Heilung, wobei sich hinter diesem Begehren in der
Regel grofere personliche Probleme verbergen.

Zum “Ablegen eines Geliibdes” begeben sich die
Menschen gewohnlich an einen heiligen Ort, um
dort mit dem Sahib al-makan einen Vertrag (‘aqd,
pl.: ‘ugqid) abzuschlieBen. Dies geschieht mit den
Worten: “Nidrun ‘alay ... — Ich gelobe ..., [z. B.]
Wenn sich Person X fiir das, was sie mir ange-
tan hat, entschuldigt und den Schaden wieder gut
macht, dann werde ich hier am heiligen Ort ein
Schaf zu opfern!”

Sobald das gewiinschte Ereignis eintritt, muss
das Versprechen unverziiglich eingelost und ein
Schaf geschlachtet werden. Es wird als besonders
wichtig angesehen, dass der Vertrag in allen Ein-
zelheiten geregelt ist. Das Geliibde muss eine ge-
naue Angabe liber den Wunsch und den Kontext des
Wunsches ebenso enthalten wie Ort, Zeitpunkt und
Inhalt der zu erbringenden Gegenleistung — denn ist
ein Geliibde erst einmal abgelegt, sind Anderungen
unter keinen Umstdnden mehr moglich. Mit anderen
Worten: Derjenige, der ein Geliibde ablegt (sahib
an-nadr) muss sich absolut im Klaren dariiber sein,
was er will bzw. welche Ereignisse eintreten miis-
sen, damit der Wunsch als erfiillt gilt und die Einlo-
sung seines Versprechens fillig wird.

Ein Geliibde wird in der Regel konditional ver-
standen (Say’ Sart7). Nur dann, wenn das Anliegen
des Sahib an-nadr tatsdchlich in Erfiillung geht,
muss das Geliibde auch eingelost bzw. das Opfer
dargebracht werden. Andernfalls ist der Sahib an-
nadr frei von jeder eingegangenen Verpflichtung
(Fartacek 2003: 177-184).

Zur Besiegelung dieses Vertrags wird gerne ein
Stoffstreifen an die Pilgerstitte geknotet: Der Sahib
an-nadr und der Sahib al-makan sind somit an den
Vertrag “gebunden”. Zumindest an den Heiligtii-
mern, die von sunnitischen Muslimen (im Rahmen
der little tradition) besucht werden, findet man hiu-
fig diese sogenannten “Fetzenopfer”. In allen mog-
lichen, oft schillernden Farben sieht man sie schon
von weitem. Manchmal schneiden sich die sunniti-
schen Pilger einen Stoffstreifen aus ihrem eigenen
Kleidungsstiick heraus, manchmal werden auch
Schniire oder Nylonsédcke an einen heiligen Baum

Anthropos 106.2011

Erlaubnls Ist

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

geknotet. Regional und bezogen auf die verschiede-
nen Religionsgemeinschaften sind diese “materiel-
len Zeugnisse von Geliibden durchaus unterschied-
lich:

a) Wird im Rahmen des Fetzenopfers ausschlie$3-
lich “griiner Stoff” verwendet, so ist dies ein Hin-
weis darauf, dass das Heiligtum vor allem von
Alawiten frequentiert wird.

b) Christen und Drusen verwenden “Stabkerzen”
und hinterlassen diese in den Grabkammern. Die
Linge der Kerze entspricht entweder der Kor-
pergrofe des Sahib an-nadr oder der Lénge des
Korperteils, fiir den im Geliibde Heilung erbe-
ten wird.

¢) 12’er Schiiten wiederum besiegeln ihr Geliib-
de hdufig durch das “Anbringen eines Vorhang-
schlosses” am Grab des Sahib al-makan oder in
dessen Nihe.

d) Vor allem an Pilgerstitten, die iiberwiegend von
Christen besucht werden, ist es oft tiblich, den
genauen Inhalt des Geliibdes auf einer “Tafel”
oder “in einem Buch schriftlich festzuhalten”.

e) Unter Drusen — und manchmal auch unter Ala-
witen — ist es vielerorts iiblich, dass der Sahib
an-nadr ein “Foto” von sich selbst in der Grab-
kammer hinterldsst. Oft findet man auch Fotos
von Kindern oder gebrechlichen Personen, fiir
die ein Geliibde abgelegt wurde, beispielsweise
im Krankheitsfall.

f) Eine Sonderform, die ich in dieser Form bislang
nur an einer (einzigen) von Drusen verwalteten
Pilgerstitte vorfinden konnte, ist das Hinterlas-
sen von “Fetzenpuppen” im Zusammenhang mit
Kinderlosigkeit. Die Puppen bleiben so lange in
der Grabkammer, bis das Geliibde in Erfiillung
geht und ein Kind geboren wird.

g) Das Hinterlassen von ‘“Papiertaschentiichern”
oder Teilen davon (oft mit dem Personennamen
des jeweiligen Pilgers versehen) ist wiederum ein
materielles Zeugnis, welches als “typisch christ-
lich” gilt.

Was das erwihnte Fetzenopfer betriftt, so gren-
zen sich die Drusen von den anderen ethnisch-reli-
gidsen Gruppen unter anderem auch darin ab, dass
sie eben keine Stofffetzen an “ihren” heiligen Or-
ten hinterlassen wiirden, weil dies “nicht besonders
schon sei”, wie ein drusischer Grabwichter einmal
augenzwinkernd bemerkte. Die materiellen Zeug-
nisse von abgelegten Geliibden konnen also auch
als Symbole ethnischer Abgrenzung fungieren.
Gleichwohl sind sich Drusen, Alawiten, Christen
und Sunniten im volksreligiosen Kontext iiber die
Grundstrukturen des Ablegens und Einlosens von

Anthropos 106.2011

11

Geliibden einig: Es seien lediglich unterschiedliche
Symbole, die alle zu respektieren sind und letztlich
die gleiche Funktion hitten, lautete ein hidufiges
Statement in diesem Zusammenhang.

Alle Pilger — unabhingig von ihrer jeweiligen
ethnisch-religiosen Affiliation — betonten in den In-
terviews, dass das Ablegen eines Geliibdes keine
leichtfertige Angelegenheit sei. Man miisse sich im
Vorfeld sehr genau iiberlegen, wer fiir den Konflikt
verantwortlich ist, worin das eigentliche Problem
besteht und was man selbst zur Losung des Pro-
blems bzw. zur Erfiillung des Wunsches beitragen
kann. Im Zuge der rituellen Handlung des Ablegens
eines Geliibdes miisse man das Ziel der erhofften
Veridnderung ganz genau benennen und dieses zu-
mindest miindlich formulieren. Aus sozialanthro-
pologischer Perspektive ist diese Konkretisierung —
das Sich-im-Klaren-dariiber-Sein, was man genau
will — bereits Teil einer produktiven Konfliktbear-
beitung. In emischer Sichtweise trifft sie sich mit
den Eigenschaften der baraka, welche den Men-
schen bei der Problem-, Wert- und Zielkldrung
unterstiitzt.

Die geistige Auseinandersetzung mit dem je-
weils Anderen spielt bezeichnenderweise auch bei
der “Einlosung eines Geliibdes” eine ganz entschei-
dende Rolle. Oft wird gelobt, ein Schaf zu schlach-
ten und das Fleisch unter den Armen zu verteilen.
Manchmal jedoch werden auch ideelle Gegenleis-
tungen versprochen, die auf Selbsterniedrigung
und/oder auf Fremdheitserfahrungen unmittelbar
Bezug nehmen:

a) Man gelobt zu FuB} zu einem heiligen Ort zu pil-
gern und sich nach jedem Schritt niederzuknien.

b) Man gelobt eine bestimmte Zeit lang betteln zu
gehen. Meist wird ein sehr niedriger “symboli-
scher” Geldbetrag festgelegt, den man erbettelt
und dann dem Heiligtum spendet.

¢) Junge und éltere Minner geloben fiir eine gewis-
se Zeitspanne ihr Haar nicht zu schneiden.

d) Im Zusammenhang mit Kinderlosigkeit gelobt
man, einem Kind ggf. einen Personennamen zu
geben, der in der eigenen Religionsgemeinschaft
uniiblich ist (z. B. Muhammad unter Christen
oder Girgis unter Sunniten).

e) Oder man gelobt etwas zu tun, was als nicht nor-
mal angesehen wird. Immer wieder wurde mir
von Pilgern berichtet, dass es zur Einlosung ei-
nes Geliibdes durchaus iiblich wire, zu einem
Heiligtum zu pilgern, das von einer anderen eth-
nisch-religiosen Gruppe verwaltet wird und wo
es eher ungewohnt sei, dass Angehérige der eige-
nen Religionsgemeinschaft hin pilgern.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:19:02.

3 geschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
fr oder .

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

12

Meinen eigenen empirischen Beobachtungen zu-
folge kommt das Pilgern zu den heiligen Orten der
anderen nur relativ selten vor. Wenn es aber statt-
findet, wird einem solchen Akt besondere Bedeu-
tung beigemessen. Dies fiihrt mich zum Kern mei-
ner forschungsleitenden Fragestellung, ndmlich ob
die kognitive Konstruktion heiliger Orte und das
damit verbundene Pilgerwesen eher Kontakte oder
Briiche im Zusammenleben verschiedener ethnisch-
religidser Gruppen fordern?

Heilige Orte
als ethnisch-religiose Identititsmarker

Bereits im dufleren Erscheinungsbild einer Pilger-
stitte wird deutlich, von welcher ethnisch-religio-
sen Gruppe sie verwaltet und iiberwiegend besucht
wird. Zu den oben erwihnten unterschiedlichen ma-
teriellen Zeugnissen abgelegter Geliibde kommen
noch eine Vielzahl weiterer Indizien, die einen hei-
ligen Ort eindeutig (ethnisch) zuordenbar machen,
wie etwa die Fiinffarbenkombination griin-rot-gelb-
blau-weil (al-hudiid al-kubara‘ al-hamsa) bei dru-
sischen Heiligtiimern, der landschaftsprigende
Charakter sowie die besonders tippige Verwendung
von Rauchermitteln bei alawitischen Heiligtiimern;
das Kreuz und das heilige Ol bei christlichen Hei-
ligttimern; der mihrab (Gebetsnische) bei sunniti-
schen Pilgerstitten (wobei neuerdings — im Zuge
von Renovierungsarbeiten — auch die alawitischen
Grabkammern oft mit einem solchen ausgeriistet
werden).

Die lokalen Heiligtiimer in rural geprigten Ge-
bieten der heutigen Arabischen Republik Syrien,
egal von welcher Gruppe sie verwaltet und iiber-
wiegend frequentiert werden, weisen grundséitz-
lich keine eigenen Bereiche oder Riume fiir die
Angehorigen unterschiedlicher Konfessionen oder
Religionen auf. Das gleiche gilt iibrigens auch fiir
etwaige geschlechtliche Trennungen in den Grab-
kammern, die mir nur in sehr seltenen Féllen aus
dem stddtischen Bereich bekannt sind (Sunniten,
12’er Schiiten).

Auch wenn in den Aussagen der Pilger immer
wieder zum Ausdruck kommt, dass der jeweili-
ge Ort fiir alle Religionsgemeinschaften ein heili-
ger sei (siehe dazu die weiteren Ausfiithrungen), so
wird gleichzeitig die Intention verfolgt, symboli-
sche bzw. rituelle Unterschiede zwischen den Re-
ligionsgemeinschaften aufrecht zu erhalten. Beim
Georgsgrab in Ezra® wurde ich zum Beispiel ein-
mal von einigen anwesenden Christen klar darauf
hingewiesen, dass sich nur die Muslime die Schuhe
ausziehen wiirden — und ich als Christ sollte mei-

Gebhard Fartacek

ne Schuhe tunlichst anlassen. Zugleich duflerten
sich diese Christen iiber die sunnitischen Muslime
und Drusen duferst wohlwollend: Ja, sie alle wiir-
den hierher pilgern und das sei gut so und iiberdies
ein zusitzlicher Beleg fiir die Heiligkeit des Platzes.
Aber bei all der geduBerten Toleranz strebt man kei-
ne Nivellierung der rituellen Unterschiede zwischen
den einzelnen ethnisch-religiosen Gruppen an.
Dass ein heiliger Ort von zwei oder mehre-
ren unterschiedlichen Religionsgemeinschaften in
demselben Ausmal} frequentiert wird, ist — meinen
empirischen Erhebungen nach — eher eine seltene
Ausnahme. Bei den meisten von mir untersuchten
Stitten findet man eine Situation vor, in der — grob
gesprochen — zumindest neun von zehn der jewei-
ligen Besucher der gleichen ethnisch-religiosen
Gruppe verbunden sind. Umso mehr gilt es der Fra-
ge nachzugehen, warum interethnische Beziehun-
gen an heiligen Orten von den Pilgern und Grab-
wichtern immer so stark betont werden und welche
ideellen Konzeptionen sich hinter dem vielzitierten
Ausspruch Kullna mitl ba‘d [wir sind alle (gleich-)
wertig] verbergen. Zur Beantwortung dieser Frage
werden zunichst soziale Interaktionen an heiligen
Orten thematisiert, die eher dem innerethnischen
Gruppenzusammenhalt dienen.

Kullna mitl ba‘d als Ausdruck
sozialer Integration und innerethnischer
Gruppenkohiision

“Ein syrischer Freund erzéhlte mir, dass er vor einiger
Zeit eine Pilgerfahrt unternommen hitte. Er hatte, so be-
richtete er, mehrere Stunden am sakralen Platz verweilt
und wihrend dieser Zeit eine sehr anregende und tiefsin-
nige Unterhaltung mit einem dlteren Mann gefiihrt, den
er eben erst kennen gelernt hatte. Im Zuge dieses Ge-
spraches war dem édlteren Mann aufgefallen, dass mein
Freund noch unverheiratet ist, und er hatte ihm daher ganz
spontan und allen Ernstes seine Tochter zur Frau angebo-
ten. Mein Freund lehnte dieses Angebot zwar ab, zeigte
sich spiter mir gegeniiber allerdings sehr stolz und er-
freut. SchlieBlich hatte ihm ein Mann, den er eben erst
kennen gelernt hatte, bereits nach einer halben Stunde
seine Tochter zur Frau angeboten! Eigentlich, so meinte
mein Freund mir gegeniiber, sei es ‘ayb, seine Tochter je-
mandem anzuvertrauen, den man nicht wirklich gut ken-
ne. Aber die Pilgerfahrt bzw. der sakrale Platz, so fiigte
er hinzu, schaffe eben ein spezielles Klima der absoluten
Vertrautheit” (Fartacek 2003: 198 f.).

Eine typische Begebenheit aus der Pilgerpraxis, die
vor dem Hintergrund zu sehen ist, dass Heiratsan-

bahnungen im Untersuchungsgebiet normalerweise

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

sehr reglementiert sind und stets von langer Hand
geplant werden.

Ubereinstimmend wurde mir immer wieder er-
klirt, dass die Bekanntschaften und Gespréche vor
und nach dem religiosen Akt einen wesentlichen
Bestandteil der Pilgerfahrt bilden. Die Kommunika-
tion untereinander sei an heiligen Pldtzen nachdenk-
licher und offener als anderswo. Die Pilgerstitte
hitte etwas Verbindendes, man trife hier auf Gleich-
gesinnte und die soziale Ungleichheit zwischen den
einzelnen Pilgern trite in den Hintergrund. Dies sei
nicht verwunderlich, denn vor Gott seien alle Men-
schen gleich(wertig): Kullna mitl ba‘d!

Oft teilten mir die Pilger mit, dass die heiligen
Orte auch deshalb aufgesucht wiirden, um nach dem
Stress des Alltags wieder zu sich selbst zu finden,
um zu innerer Ruhe zu kommen. So erzihlten mir
zwei junge Minner, dass sie sich kurz nach dem
festlich begangenen ‘Id al-adha, dem islamischen
Opferfest, fiir einige Tage in die heilige Hohle zu-
riickgezogen hitten, um sich wieder zu sammeln.
Hier in der Abgeschiedenheit sei es ithnen moglich,
sich mit den wesentlichen Dingen des Lebens und
kiinftigen Zielen auseinanderzusetzen.

Heilige Orte werden auch aufgesucht, um in
Ruhe die eigene Situation zu iiberdenken und sich
mit personlichen Problemen auseinanderzusetzen.
Wie mir die Pilger erklirten, sei es die am heiligen
Platz vorhandene baraka, die ihnen helfe, bei Prob-
lemen und Konflikten zu tragfihigen Entscheidun-
gen zu kommen.

Wenn ich meine personlichen Gespriche mit Pil-
gern und die teilnehmende Beobachtung zur Kom-
munikation der Pilger untereinander Revue pas-
sieren lasse, so dringt sich unter konzeptioneller
Perspektive zur Charakterisierung dieser Interakti-
onen das Konzept der Communitas von Victor Turn-
er (1997; 2000) geradezu auf. In Ubereinstimmung
mit den lokalkulturellen Konzeptionen und meinen
Beobachtungen ist Pilgern fiir ihn ein liminales Phi-
nomen, welches die den Alltag bestimmenden so-
zialen Strukturen an den heiligen Plidtzen authebt.
Seine Ritualtheorie und sein Modell der Commu-
nitas werden bis heute kontrovers diskutiert, vor al-
lem sein Universalismus wird bisweilen heftig kri-
tisiert (zusammenfassend siche vor allem Eade and
Sallnow 2000). Sowohl die theoretische Kritik von
John Eade und Michael Sallnow, als auch die von
ihnen in einer Sekundiranalyse referierten empiri-
schen Forschungsergebnisse zum Pilgern sind hin-
reichende Belege dafiir, dass Turners universalisti-
scher Anspruch beziiglich seiner Modelle zu Ritual
und Communitas nicht haltbar ist. Doch im Kon-
text meiner Uberlegungen ist diese Diskussion nicht
von ausschlaggebender Bedeutung. Vielmehr geht

Anthropos 106.2011

13

es mir darum, anhand eines dafiir brauchbaren Mo-
dells moglichst konkret und theoriegeleitet die sozi-
ale Kommunikation der Pilger untereinander unter
die Lupe zu nehmen.

Kontrastierend zu orthodoxen sozialstrukturellen
Modellen entwirft Turner die Communitas als ei-
nen Modus der Beziehung von konkreten Menschen
zueinander und nicht als eine Beziehung zwischen
unterschiedlichen Status- oder (sozialen) Rollentri-
gern. In seiner Argumentation beruft er sich dabei
auf Bubers (2002) dialogische Beziehung, die er als
existentielle, konkrete, unmittelbare und spontane
Kommunikation beschreibt: ... what Buber (1958,
1961) has called ‘das Zwischenmenschliche’ ... is
always a ‘happening,” something, that arises in in-
stant mutuality, when each person fully experiences
the being of the other” (Turner 1997: 136).

Zur Verdeutlichung dessen, was spontane bzw.
existentielle Communitas im Kontext lokaler Hei-
ligtiimer im heutigen Syrien bedeutet, mochte ich
zwel Situationen schildern, denen ich immer wie-
der begegnete.

1.) Bei meinen Aufenthalten an einem heili-
gen Ort wurde ich hidufig Zeuge dessen, was Bu-
ber (2002: 141 ft.) mit dem Begriftf des “mitteilen-
den Schweigens” als eine Form der Zwiesprache
bezeichnete. Pilger sitzen zu zweit oder in einer
kleinen Gruppe beisammen, sie reden nicht mitei-
nander, sehen sich oft nicht einmal an und als Au-
Benstehender habe ich nicht den Eindruck, dass sie
schon ldnger miteinander besonders vertraut wiren.
Und doch habe ich das Gefiihl, dass jeder “zugleich
bei sich selbst und bei dem oder den anderen ist”.
Dabei handelt es sich keineswegs um etwas Mys-
terioses oder Nebelhaftes. Es ist an einem selbst
wahrnehmbar und erfahrbar. Gleichzeitig ist es et-
was, das in Worten kaum oder nicht angemessen
beschrieben werden kann. Besonders hiufig erlebte
ich diesen kontemplativen Zustand im Rahmen der
gemeinsamen Pilgermahlzeit (wagbat az-ziyara),
die grundsitzlich Teil jeder Pilgerfahrt ist und wo —
wie bereits oben erwiihnt — die Ubertragung der ba-
raka eine Schliisselrolle spielt.

2.) Zweitens: Ich war nicht nur selbst Ge-
spriachspartner von Grabwichtern und Pilgern, son-
dern wurde auch Zeuge von Gesprichen zwischen
ihnen. Im Interesse einer moglichst “natiirlichen”
Gesprichssituation wurde auf die Aufnahme der
Gespriche verzichtet, sodass die Replizierbarkeit
der Beobachtungen nicht gegeben ist. Trotzdem
lasst sich resiimieren, dass die Gespriche in der
Regel (in mehr oder weniger grolem Ausmaf3) von
drei Merkmalen gekennzeichnet sind: Die Pilger
sind authentisch, d. h. sie zeigen kein “typisches”
Rollenverhalten, sondern begegnen einander in ei-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:19:02.

3 geschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
fr oder .

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

14

ner offenen Weise sozusagen von Person zu Person.
Sie sind empathisch, d. h. sie sind in der Lage, sich
nichtwertend in ihren Gesprichspartner und dessen
Welt einzufiihlen. Und sie sind akzeptierend, indem
sie respektvoll miteinander umgehen und gegensei-
tig Anteil nehmen.

Communitas als “das Zwischenmenschliche”,
also das Geschehen zwischen (zwei) Personen, l4sst
sich nach Buber (2002: 271 ff.) vom Sozialen, dem
Gruppenhaften unterscheiden. In sozialen Gruppen,
wie es z. B. die ethnisch-religiosen Gruppierungen
in Syrien sind, empfinden und interpretieren sich
die Mitglieder als zusammengehorig, weil sie ge-
meinsame (Glaubens-)Uberzeugungen haben und
sich dadurch in einer Welt voller negativer Kon-
tingenzerlebnisse von der Kollektivitit “getragen
fiihlen” konnen. Dies bedeutet jedoch noch lange
nicht, dass innerhalb einer solchen Gruppe person-
liche Beziehungen bestehen miissten. Zwar gibt es
im Leben vor allem kleinerer, iiberschaubarer Grup-
pen immer Kontakte. Diese Kontakte kdnnen aber
dialogische Beziehungen, wie sie eben beschrieben
wurden, genauso begiinstigen wie sie diese auch er-
schweren konnen.

Der heilige Ort erscheint nun als ein Ort an dem
beides, ndmlich die Kollektivitidt im Sinne einer
Stiarkung der Gruppenkohédsion (Wir-Gefiihl) er-
lebbar wird und gleichzeitig dialogische Erfahrun-
gen gemacht werden konnen. Diese dialogischen
Erfahrungen sehe ich deshalb als sehr entscheidend
an, weil sie Voraussetzung fiir eine positive Bewilti-
gung von sowohl intrapersonalen als auch von inter-
personalen Problemen, Belastungen oder Konflik-
ten sind.

Probleme, Belastungen und Konflikte sind — so
ein Ergebnis meiner teilnehmenden Beobachtung
und der Information von Pilgern und Grabwich-
tern — nicht nur im Zusammenhang mit baraka und
Geliibdewesen und den entsprechenden Ritualen
ein wichtiges Thema. Vielmehr sind sie auch Ge-
genstand von oft sehr personlichen Gesprichen, die
vor oder nach dem Vollzug von Ritualen am heili-
gen Ort stattfinden. Dies ist insofern von zentraler
Bedeutung, da es als sehr plausibel erscheint, dass
die dialogischen Erfahrungen, welche die Pilger am
heiligen Ort machen, nicht folgenlos fiir “das Leben
drauBlen” in ihrem von gesellschaftlichen Strukturen
und Normen bestimmten Alltag sind. So gesehen
ist der heilige Ort nicht nur eine Riickzugsmoglich-
keit von den Beschwernissen des Alltags, wo die
Pilger Mufle finden, um sich mit sich selbst ausei-
nanderzusetzen, um dann wieder, zuriickgekehrt in
ihr “normales Leben”, dieses so wie gehabt wei-
terzufithren. Es ist plausibel, anzunehmen, dass
die Erfahrungen des Kullna mitl ba‘d im Sinne der

Gebhard Fartacek

Statuslosigkeit, des Fehlens sozialstruktureller Dif-
ferenzierungen mit dem Abschiednehmen vom hei-
ligen Ort nicht einfach vergessen werden. Die Er-
innerung daran kann es den Pilgern ermdglichen,
Motivation daraus zu schopfen, um die bestehen-
den sozialen und politischen Bedingungen in denen
sie leben, nicht einfach als gegeben hinzunehmen,
sondern sie zu relativieren. Und schlieflich vermu-
te ich, dass die am heiligen Ort gemachten Erfah-
rungen es wahrscheinlich machen, dass der Um-
gang mit Belastungen, Problemen und Konflikten
sich in Richtung eines produktiveren Umgangs mit
sich selbst und anderen verindert und/oder die im
Dialog entwickelten Problemldsungen in die Praxis
umgesetzt werden.

Kullna mitl ba‘d als normativer Anspruch
fiir interethnische Interaktion

Kullna mitl ba‘d
Hiin fih istisna“

— Wir sind alle gleich(-wertig)!
— Hier herrscht eine Ausnahme-
situation!

Ma fih masakil bayna, bi-I-‘aks tammaman
— Es gibt keine Probleme zwischen uns, ganz im
Gegenteil!

So und dhnlich lauteten die Aussagen meiner Inter-
viewpartner, als ich im Zuge meiner Feldforschun-
gen Fragen der Ethnizitit an heiligen Orten thema-
tisierte. Pilger und Grabwéchter betonten vehement,
dass der jeweilige Ort fiir alle Religionsgemein-
schaften ein heiliger sei: Sowohl Drusen, als auch
Christen, Alawiten und sunnitische Muslime wiir-
den hier her pilgern und Heilung finden. Und in all
meinen Gesprichen, die ich mit Pilgern und Grab-
wichtern an den Heiligtiimern fiihrte, fiel kein ein-
ziges Mal eine negative AuBerung iiber die heiligen
Orte der anderen! Kein einziges Mal wurde die Hei-
ligkeit eines Pilgerortes, der von einer anderen Re-
ligionsgemeinschaft verwaltet wird, in irgendeiner
Weise in Zweifel gezogen! Im Gegenteil: Man war
stets darauf bedacht, das Pilgern zu lokalen Heilig-
timern als verbindende Gemeinsamkeit darzustel-
len, als etwas, das “allen Religionen” gemeinsam
ist. Ferner wurde da und dort immer wieder darauf
verwiesen, dass man im alltéiglichen Leben an und
fiir sich mit den Angehorigen anderer ethnisch-reli-
gioser Gruppen nicht soviel zu tun hitte, jedoch hier
am heiligen Ort wiirden die Menschen, gleichgiiltig
welcher Konfession oder Religion sie angehoren,
aus den unterschiedlichsten sozialen Schichten und
Landesteilen zusammenstromen und einander ni-
herkommen.

Diese Aussagen stehen in einem bemerkenswer-

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

ten Antagonismus zu meinen Beobachtungen. Ob-
wohl ich im Rahmen meiner Feldforschungen alle
Pilgerstitten mehrmals aufsuchte, konnte ich kaum
langer andauernde, intensivere personliche Kontak-
te zwischen Angehorigen unterschiedlicher Konfes-
sionen oder Religionen beobachten. Dazu passend
konnte ich keinen einzigen konkreten Fall doku-
mentieren, in dem eine “interethnische” Freund-
schaft zwischen zwei oder mehreren Menschen auf
dem Weg des gemeinsamen Pilgerns entstanden
wire, die dann auch im alltdglichen Leben weiter
gepflegt worden wire. Aulerdem gibt es, wie wei-
ter oben schon ausgefiihrt, nur wenige Pilgerorte,
die hinsichtlich der ethnisch-religiosen Affiliation
der Besucher zweifelsfrei als common shared klas-
sifiziert werden konnen. Bei den meisten von mir
untersuchten Stitten ist es die Ausnahme und nicht
die Regel, dass ethnisch Fremde sie aufsuchen. Wie
mir aber Pilger und Grabwéchter immer wieder ver-
sicherten, gilt es als etwas ganz Besonderes, zu Hei-
ligtiimern zu pilgern, die primér von einer anderen
Religionsgemeinschaft frequentiert werden.

Es stellt sich also die Frage, wie sich diese Dis-
krepanzen erkldren lassen. Warum werden die in-
terreligiosen Beziehungen — entgegen meinen em-
pirischen Forschungsergebnissen — so vehement
behauptet? Womit kann es zu tun haben, dass die
Pilger und Grabwichter im Gesprich mit dem west-
lichen Ethnologen sinngemif} zum Ausdruck brin-
gen, dass der jeweilige Platz von allen Religionsge-
meinschaften gleichermaf3en besucht wird?

Die ersten Erkldrungsversuche, wie ich sie be-
reits im Forschungstagebuch wihrend meiner Auf-
enthalte an den heiligen Orten festhielt, betreffen
folgende Punkte.

Erstens: Die Statements meiner Interviewpartner
konnten schlichtweg damit zu tun haben, dass ich
selbst nicht nur als westlicher Ethnologe, sondern
auch als christlicher Pilger wahrgenommen wurde.
Die Behauptung der interreligiosen Bedeutung und
Kommunikation wire in diesem Fall nichts anderes
als ein Akt der Achtung und Hoflichkeit — wie er ja
iibrigens auch jedem anderen ethnisch fremden Pil-
ger zukommt.

Zweitens ist es — zumindest in der syrisch-palis-
tinensischen Umgangssprache — allgemein iiblich,
normative Soll-Vorstellungen in deskriptiven Ist-
Sitzen auszudriicken (Fartacek 2007b: 56f.). Hin-
ter dem Insistieren auf interreligiose Bedeutung und
Kommunikation kann also auch der Wunsch nach
einer solchen stecken.

Drittens ist die Frage nach religiosen und gleich-
zeitig ethnischen Affiliationen in der heutigen Ara-
bischen Republik Syrien generell ein Tabuthema —
nicht zuletzt mit Blick auf die Situation im Libanon

Anthropos 106.2011

15

mit seinen kriegerischen Konflikten zwischen sun-
nitischen und schiitischen Muslimen, Drusen und
Christen. Regierung, Militdr und Geheimdienst re-
agieren beim Thema der ethnischen Heterogenitit
dulerst sensibel.

Viertens: Wenn etwa der Grabwichter betont,
dass das von ihm betreute Heiligtum auch von
“fremden” Menschen besucht wird, die von weit
her anreisen und einer anderen Religionsgemein-
schaft angehoren, so steigert dies die Legitimation
des heiligen Ortes. Pragmatisch betrachtet kann die
behauptete interethnische Bedeutung den heiligen
Ort ebenso schiitzen wie die Errichtung von Gri-
bern (was unwidersprochen signalisiert: dieser Platz
ist tabu, dieser Platz ist heilig).

All diese genannten Aspekte mogen in der ei-
nen oder anderen Weise hinter dem vielzitierten
Kullna mitl ba‘d stecken. Im Zuge meiner Erhebun-
gen und in der qualitativen Analyse des von mir ge-
sammelten Datenmaterials zeigte sich jedoch, dass
die Betonung der interethnischen Bedeutung heili-
ger Orte — unabhiingig von methodologischen, re-
alpolitischen und pragmatischen Kontexten — auch
damit zu tun hat, wie Heiligkeit im Zusammenhang
mit dem lokalen Pilgerwesen in Syrien gedacht und
konzeptualisiert wird.

Unter religionsethnologischer Perspektive er-
scheint auch hier wieder das Modell der Communi-
tas von Victor Turner interessant. Von der die inner-
ethnischen Beziehungen kennzeichnenden “sponta-
nen Communitas” unterscheidet er noch zwei wei-
tere “Typen” von Beziehungen: die “normative”
und die “ideologische Communitas”. Letztere lie-
fert meiner Ansicht nach eine weitere plausible Er-
klarung fiir das Kullna mitl ba‘d als Anspruch fiir
die Qualitit der Beziehungen zwischen den ethni-
schen Gruppen. Fiir Turner (1997: 132) ist die ideo-
logische Communitas “... a label one can apply to
a variety of utopian models of societies based on
existential communitas”. Folgt man den Uberle-
gungen Turners, so handelt es sich hierbei um den
Versuch der Pilger, ihre personliche Erfahrung von
existentieller Communitas in den innerethnischen
Beziehungen an heiligen Orten theoretisch auf (als
wiinschenswert betrachtete) Beziehungen zu ande-
ren ethnisch-religiosen Gruppen zu iibertragen. Die
auf dem Pilgerort von Authentizitit, Empathie und
Akzeptanz getragenen Interaktionen innerhalb der
eigenen Gruppe werden also zur Grundlage eines
(utopischen) Modells interethnischer Beziehungen
und dariiber hinaus allgemeinen menschlichen Zu-
sammenlebens gemacht.

Eine forderliche Bedingung fiir die ideologische
Communitas ist darin zu sehen, dass in der Sicht-
weise der Pilger, gleichgiiltig ob Sunniten, Christen,

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

16

Drusen oder Alawiten, sie alle ja den einen, gemein-
samen Gott haben. Die gemeinsame Wurzel der mo-
notheistischen Religionen ist fiir die Pilger auch in-
sofern (be)greifbar, als viele der mythologischen
Personlichkeiten, die “Besitzer” von heiligen Orten
sind, fiir alle — iiber die konfessionellen und reli-
giosen Grenzen hinweg — eine zentrale Bedeutung
innehaben. Deutlich wird dieser interreligiose Cha-
rakter beispielsweise in der Gestalt Abrahams, des
“Vaters des Monotheismus”, dessen Geburtshohle
sich in der Ndhe von Damaskus befindet; oder in
der Gestalt des Nab1 Ayyiib, dem alttestamentlichen
Propheten Job, dem gleich mehrere Pilgerorte im
heutigen Syrien gewidmet sind; oder in der Gestalt
von al-Hidr, dem biblischen Georg bzw. dem Pro-
pheten Elias, der mit Fruchtbarkeit assoziiert und
in allen hier genannten Religionsgemeinschaften
eine Schliisselrolle spielt; auch er besitzt im Unter-
suchungsgebiet eine groflere Anzahl heiliger Orte;
oder auch in der Gestalt des eingangs erwéhnten
Nab1 Habil, Abel, dem Sohn Adam und Evas. Sie
alle verweisen darauf, dass die verschiedenen Reli-
gionsgemeinschaften zum Teil die gleichen Vorbil-
der haben und denselben Werten verpflichtet sind.
Des Weiteren verweisen sie auf gegenseitige Ver-
wandtschaft und auf eine gemeinsam geteilte Ge-
schichte, die letztlich fiir jedes Kollektiv identitéts-
stiftend wirkt.

Unter sozialanthropologischer Perspektive kann
man den Anspruch des Kullna mitl ba‘d und die
ethnieniibergreifende Bedeutung heiliger Orte auch
im Zusammenhang damit sehen, wie Heiligkeit im
Rahmen des lokalen Pilgerwesen in Syrien gedacht
und konzeptualisiert wird.

Baraka wird nicht als exklusive Kraft verstan-
den, die nur fiir die eigene (ethnische) Gruppe re-
levant ist. Vielmehr gilt sie als integrative gottliche
Kraft, die sich iiber die Person des Sahib al-makan
an seinem Ort manifestiert und die fiir alle recht-
schaffenen Menschen gleichermallen erwerbbar ist,
unabhingig davon, ob sie nun Sunniten, Christen,
Alawiten oder Drusen sind. Das Entscheidende in
diesem Kontext ist, dass man durch die Interaktion
mit dem Anderen und dem Fremden der baraka in
besonders hohem Ausmal teilhaft wird.

Gemil emischer Konzeption ist baraka kei-
ne starre Kraft, die — im Sinne einer “Heiligkeit an
sich” — den Dingen naturgegeben innewohnen wiir-
de, sondern eine dynamische, fruchtbarkeitsstei-
gernde Kraft, die erst durch rituelles Handeln ent-
steht und in zwischenmenschlichen Interaktionen
wirksam wird. Baraka wird also nicht isoliert von
sozialen Interaktionen gedacht. Diese epistemologi-
schen Grundlagen stehen wohl in einer “notwendi-
gen Beziehung” (Oppitz 1999) zu sozialen Grenz-

Gebhard Fartacek

iiberschreitungen und Fremdheitserfahrungen, die
in den oben erwihnten ideellen Opferhandlungen
im Zusammenhang mit der Einlosung von Geliib-
den praktiziert werden.

In den Interviews, die ich mit Pilgern und Grab-
wichtern in diesem Kontext fithrte, wurde immer
wieder betont, dass es ganz entscheidend sei, die
eigene soziale Rolle zu verlassen und etwas zu tun,
was man normalerweise nicht tun wiirde. Erst da-
durch wiirde sich der Sahib an-nadr von seinen
Schulden befreien. Die Interaktion mit Angehori-
gen der anderen ethnisch-religiosen Gemeinschaf-
ten kann so gesehen auch als “metaphorische Aqui-
valenz” (Leach 1978) mit dem Nichtnormalen und
Heiligen interpretiert werden.

Zur Kritik an heiligen Orten
und ethnisch-religioser Segmentierung

Wenn hier das Potential heiliger Orte fiir kollektive
Identitétskonstruktionen in der heutigen Arabischen
Republik Syrien analysiert wird, so sind nicht nur
die Konzeptionen jener Menschen relevant, die be-
geistert zu diesen Orten hin pilgern, sondern auch
die Konzeptionen jener, die das bewusst nicht tun.
Die Griinde fiir eine Ablehnung des lokalen Pilger-
wesens sind duflerst heterogen und in epistemologi-
scher Hinsicht durchaus kontrér.

Zum einen wird das lokale Pilgerwesen in der
heutigen Arabischen Republik Syrien von einer zah-
lenméBig eher kleinen, sdkularisierten und zumeist
stiadtisch gepridgten Gruppe abgelehnt. Manche
Kiinstler, Intellektuelle und bisweilen auch Studie-
rende orientieren sich an den Werten der Aufklidrung
bzw. am Humanismus, sie treten fiir ein Mehrpar-
teiensystem nach westlichem Vorbild ein und stellen
sich daher ganz bewusst gegen die ethnisch-religio-
se Stratifikation der syrischen Gesellschaft. Mit der
Konstruktion heiliger Orte konnen diese Menschen
schon aus erkenntnistheoretischen Gesichtspunkten
heraus wenig anfangen und die Praxis des Pilgerns
wird eher als ein archaisch anmutendes Relikt ver-
gangener Epochen empfunden, welches einer ldngst
iberfilligen Modernisierung des Landes tendenziell
im Wege steht. Es wiire hochst an der Zeit, sich von
diesen religiosen Zwingen zu befreien. Der Um-
stand, dass in letzter Zeit so viele Pilgerstitten re-
stauriert und rdumlich erweitert werden, wird von
dieser Menschengruppe entweder nicht wahrge-
nommen oder mit Argwohn betrachtet.

Zum anderen sind es die Vertreter der Grof3en
Tradition, die orthodoxen Sunniten und die soge-
nannten Islamisten, die sich in ihrer Argumenta-
tion gegen das lokale Pilgerwesen gerne auf den

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

beriihmten islamischen Theologen Ibn Taymiya
(1263-1328 n. Chr.) stiitzen. Demnach laufe die
Konstruktion heiliger Orte dem transzendenten
Gottesbild zuwider und die Heiligenverehrung sei
Ausdruck einer polytheistischen Haltung (sirk).
Vergleichsweise weniger bekannt ist das Faktum,
dass der Syrer Ibn Taymiya der Problematik des
Benennens grofite Bedeutung beimafl. Er wandte
sich nachdriicklich kritisch dagegen, den iiblichen
Gruppenbezeichnungen, die auf der Grundlage von
madhab-Zugehorigkeit, tribaler Zugehorigkeit oder
geographischer Herkunft beruhen, iiber Gebiihr re-
ligiose Bedeutung beizumessen — d. h. unter Hint-
anstellung der in den religiosen Texten selbst als
einzig und wirklich relevant gesetzten “Teilungen”
(“gldubig”; “unglidubig”; “gottesfiirchtig” etc.) Un-
einigkeit in die muslimische Gemeinde zu tragen.
Auf Fragen nach der Zugehorigkeit zu solchen
Gruppen solle man laut Ibn Taymiya antworten:
“Ich bin weder X noch Y, sondern vielmehr bin ich
ein Muslim der dem Buch Gottes und der Sunna
seines Gesandten folgt!”# Ein derartiges Argumen-
tationsmuster konnte ich in meinen Gesprichen mit
Vertretern der Groflen Tradition immer wieder fest-
stellen. Im Zuge dessen wurden Gruppenabspaltun-
gen im Bereich des Islams nicht nur vehement kriti-
siert, sondern auch in einen indirekten oder direkten
Zusammenhang mit dem lokalen Pilgerwesens ge-
bracht. Wohl in Anspielung an den oben erwéhnten
“typischen Diskurs des Pilgerns” sagte einmal ein
orthodoxer Scheich zu mir: “Ana ma biqil ‘kullna
mitl ba‘d!’” (Ich sage nicht, “kullna mitl ba‘d”!; vgl.
Fartacek 2003: 80).

Die Kritiker des lokalen Pilgerwesens haben
zwar sehr unterschiedliche Weltbilder, sie eint je-
doch der Umstand, dass diese Menschen generell
den ethnisch-religiosen Segmentierungen der rezen-
ten syrischen Gesellschaft dulerst skeptisch gegen-
iberstehen. Vielleicht verbindet sie auch das Unbe-
hagen dariiber, dass es ausgerechnet die Heiligtiimer
der ethnisch-religiosen Minorititen (Drusen, Alawi-
ten und Christen) sind, die in den letzten Jahrzenten
so betrichtlich ausgebaut und revitalisiert wurden.

Conclusio

Unterzieht man die Heiligtiimer der einzelnen Com-
munities hinsichtlich ihres dufieren Erscheinungs-
bildes einem systematischen Vergleich, so fillt auf,

4 Siehe dazu Ibn Taymiya, Magmi‘ al-fatawa, Band 3, S. 255.
Aufgegriffen und iibersetzt wurde diese Passage von Michot
(1993: 10-15). Ich danke Lorenz Nigst (Universitdt Wien)
fiir diesen Hinweis!

Anthropos 106.2011

17

dass vor allem die heiligen Orte der ethnisch-religi-
Osen Minorititen in jiingster Zeit stark vergroBert
und vermehrt frequentiert werden. Heilige Orte, die
unter sunnitischer Verwaltung stehen, sind dem-
gegeniiber kaum erweitert worden; im Gegenteil:
Sehr viele jener Stitten, die in der dlteren Litera-
tur als florierende Heiligtiimer beschrieben wurden,
sucht man heute vergebens. Die genauen Griinde fiir
diese sehr unterschiedlich ausfallende Revitalisie-
rung miissen in kiinftigen Forschungen noch niher
untersucht werden. Vermutlich ist dafiir einerseits
die (bessere) kosmopolitische Vernetzung der eth-
nisch-religiésen Minorititen ausschlaggebend: Ge-
rade unter den Drusen, den Christen und den Ala-
witen gibt es viele Familien, die als Migranten in
Nord- oder Siidamerika, in Australien oder auch in
Europa leben. Aus dieser Diaspora stammen mit-
unter erhebliche finanzielle Mittel, die fiir den Aus-
bau der Pilgerzentren verwendet werden. Anderer-
seits handelt es sich beim Pilgern bzw. beim Ausbau
von Pilgerstitten um eine signifikante Zurschaustel-
lung von religiosen Symbolen, die fiir die jeweilige
Gruppe konstitutiv sind.

In meiner Forschungsarbeit konnten Belege da-
fiir gesammelt werden, dass durch die an den hei-
ligen Orten stattfindenden sozialen Interaktionen
primér innerethnische Gruppenkohésionen gestirkt
werden. Blickt man jedoch auf die ideelle Kon-
zeption heiliger Orte, so manifestiert sich darin
der Wunsch zur Uberwindung ethnisch-religioser
Grenzen. Beide Prozesse kommen im vielzitierten
Kullna mitl ba‘d zum Ausdruck. Einerseits bezieht
sich dieser Leitspruch auf konkrete auBergewohnli-
che Formen der sozialen Interaktion, die die drusi-
schen, alawitischen, christlichen oder sunnitischen
Pilger — jeweils unter sich — an den heiligen Orten
haben; er kennzeichnet also Formen der innereth-
nischen Kommunikation, die in etwa dem entspre-
chen, was Victor Turner mit “spontaner Communi-
tas” umschreibt. Andererseits ist dieser Leitspruch
auch eine “ideologische Ansage”, welche untrenn-
bar mit der Konstruktion heiliger Orte verbunden
ist. Dieses abstrakt-imagindre Kullna mitl ba‘d ist
Ausdruck dessen, wie Heiligkeit im lokalkulturel-
len Kontext Syriens gedacht wird, ndmlich als et-
was interreligioses, das geradezu mit interethni-
schen Kommunikationsformen assoziiert wird. In
dieser zweiten Bedeutung korreliert der Leitspruch
mit “utopischen Modellen”, die nach Victor Turner
den Bereich der “ideologischen Communitas” cha-
rakterisieren.

Die mit den heiligen Orten implizierten intereth-
nischen Grenziiberschreitungen bedingen gewisser-
mafen die Aufrechterhaltung der ethnisch-religio-
sen Segmentierungen; die Hervorhebung ritueller

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

18

Alltagswelt , 4
v.

~
~

A .
Alltagswelt , v

Unterschiede zwischen drusischen, sunnitischen,
christlichen und alawitischen Pilgern steht so gese-
hen in keinem Widerspruch zu den angesprochenen
“utopischen Modellen”.

Der hier skizzierte (lokalkulturelle) Entwurf von
Heiligkeit ist — wie eingangs bereits erwédhnt — ein-
gebettet in ein tendenziell “primordialistisches”
Verstiandnis von religiosen Zugehorigkeiten: Um
Alawit oder Druse zu sein, muss man in diese Ge-
meinschaft hineingeboren werden. Die Zugehorig-
keit zu einer dieser Gruppen ist — ebenso wie Ver-
wandtschaft und Vorfahren — fiir den Einzelnen
grundsitzlich nicht frei wihlbar. Eine solche Sicht
impliziert einerseits das starre Festhalten an tradi-
tionellen Endogamie-Vorschriften; andererseits fallt
der Missionsgedanke weg, was aus sozialanthropo-
logischer Perspektive eine giinstige Voraussetzung
dafiir schafft, den Anderen in seiner Andersartigkeit
zu respektieren und nicht vereinnahmen oder “be-
kehren” zu wollen. Die Erfassung der Fremdheit er-
folgt nach dem Modus der Komplementaritit (senso
Schiffter 1991).

Wie immer und was immer die Pilger an loka-
len Heiligtiimern denken, in den Interviews und
Gespridchen mit ihnen und zwischen ihnen geht es
nie um Fragen der Erst- und Letztbegiindung ihrer
Konzeptionen und Verhaltensweisen. Im Zentrum
all dieser Uberlegungen stehen vielmehr Fragen
der Lebensbewiltigung, der Problemexploration
und der konkreten Problemlosung. Folgerichtig da-
mit einhergeht die Konstruktion “weicher” Grenz-
ziehungen zwischen den einzelnen Konfessionen

-
-

Gebhard Fartacek

Abb. 2: Kullna mitl ba‘d im Sinne
spontaner Communitas (innereth-
nisch); Kullna mitl ba‘d im Sinne
ideologischer Communitas (inter-
ethnisch)

Alltagswelt ,
v

‘A
Alltagswelt 5

und Religionen. Die einzelnen ethnischen Gruppen
grenzen sich voneinander zwar ab, sie grenzen je-
doch die anderen nicht aus.

Das Fehlen einer Motivation fiir Erst- und Letzt-
begriindungen im Bereich der gelebten Religion
wurde auch in meinen Untersuchungen zum Dimo-
nenglauben in Syrien deutlich. Im Vordergrund der
Diskurse iiber das Wirken der Ginn steht nicht das
Entweder-oder, sondern das Prinzip des Sowohl-als-
auch (Fartacek 2010: 132—155; vgl. 2002).

Im Kontext des lokalkulturellen Pilgerwesens er-
scheinen diese Modi nicht nur fiir den gemeinsa-
men Umgang der Pilger miteinander und der ide-
ellen Konstruktion heiliger Orte bedeutsam. Indem
Problemexploration und das dialogische Gesprich
zu Konfliktbearbeitung und Problemlésung thema-
tisch iiber den heiligen Ort in das alltégliche Leben
“drauflen” hinausweisen, kann angenommen wer-
den, dass die lokalkulturellen Konzeptionen und die
dialogischen Erfahrungen fiir die Art und Weise der
Kommunikation im Alltag und den alltidglichen Um-
gang mit Konflikten nicht ganz folgenlos sind. So-
wohl existentielle als auch ideologische Communi-
tas sind brauchbar fiir einen undogmatischen und
toleranten Umgang mit sich selbst und den anderen.
Angesichts der vielfiltigen, gewaltsam ausgetrage-
nen Konflikte im Nahen Osten ist die Konstruktion
heiliger Orte und der damit verbundenen Leitsatz
Kullna mitl ba‘d eher der Ausdruck eines lebens-
dienlichen Konzepts.

Anthropos 106.2011

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

Erlaubnls Ist

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

“Kullna mitl ba‘d”!

Der Inhalt des vorliegenden Artikels geht teilweise auf ei-
nen Vortrag zurlick, der im Rahmen des Workshops “Kon-
takt- und Bruchzonen in Landschaften des Mittelmeer-
raums” an der DGV-Tagung 2009 in Frankfurt am Main
prasentiert wurde. Ich danke den beiden Organisatoren
des Panels, Michaela Schiauble und Martin Zillinger, so-
wie den Diskutanten rund um Thomas Hauschild, Chris-
tian Giordano, Lale Yalcin-Heckmann, Dieter Haller und
Gisela Welz. Fiir wichtige islamwissenschaftliche Hin-
weise rund um die Themen baraka, Vermittlung und Ibn
Taymiya danke ich Lorenz Nigst vom Institut fiir Orienta-
listik der Universitdt Wien. Besonders danken mochte ich
auch Walter Fartacek fiir duferst fruchtbare Diskussionen
tiber Communitas und Ethnizitét.

Zitierte Literatur

Bourdieu, Pierre
1997 Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft.
Frankfurt: Suhrkamp.

Bowman, Glen

2000 Christian Ideology and the Image of a Holy Land. The
Place of Jerusalem Pilgrimage in the Various Christiani-
ties. In: J. Eade and M. J. Sallnow (eds.); pp. 98—121.

Buber, Martin
2002 Das dialogische Prinzip. Giitersloh: Giitersloher Verl.-
Haus.

Dam, Nikolaos van
1996 The Struggle for Power in Syria. Politics and Society un-
der Asad and the Ba’th Party. London: I. B. Tauris.

Douwes, Dick

2010 Migration, Faith, and Community. Extra-Local Linkag-
es in Coastal Syria. In: P. Sluglett with S. Weber (eds.),
Syria and Bilad al-Sham under Ottoman Rule. Essays in
Honour of Abdul Karim Rafeq; pp. 481-494. Leiden:
Brill. (The Ottoman Empire and Its Heritage, 43)

Durkheim, Emile
1981 Die elementaren Formen des religiosen Lebens. Frank-
furt: Suhrkamp.

Eade, John, and Michael J. Sallnow
2000 Contesting the Sacred. The Anthropology of Pilgrimage.
Urbana: University of Illinois Press.

Fartacek, Gebhard
2002 Begegnungen mit Ginn. Lokale Konzeptionen iiber Geis-
ter und Damonen in der syrischen Peripherie. Anthropos
97: 469-486.
Pilgerstitten in der syrischen Peripherie. Eine ethnolo-
gische Studie zur kognitiven Konstruktion sakraler Plit-
ze und deren Praxisrelevanz. Wien: Verlag der Osterrei-
chischen Akademie der Wissenschaften. (Osterreichische
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische
Klasse, Sitzungsberichte, 700; Verdffentlichungen zur
Sozialanthropologie, 5)
2007a A quoi servent les lieux sacrés? In: B. Dupret, Z. Ghazzal,
Y. Courbage, et M. al-Dbiyat, (éds.), La Syrie au présent.
Reflets d’une société; pp. 405—412. Paris: Sindbad.
2007b The Outsider’s Gaze as Part of the Methodological Tool-
kit? Reflections on the Research Project the “Musikan-
tenstadl.” Ethnologia Europaea 36/2: 54—68.

2003

Anthropos 106.2011

19

2010  Unheil durch Ddmonen? Geschichten und Diskurse tiber
das Wirken der Ginn. Eine sozialanthropologische Spu-
rensuche in Syrien. Wien: Bohlau.

Freitag, Rainer

1985 Seelenwanderung in der islamischen Hiresie. Berlin:
Klaus Schwarz Verlag. (Islamkundliche Untersuchun-
gen, 110)

Gellner, Ernest
1969 Saints of the Atlas. London: Weidenfeld and Nicolson.

Hackstein, Katharina

1989  Ethnizitit und Situation. Gara§ — eine vorderorientali-
sche Kleinstadt. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Ver-
lag. (Beihefte zum Tiibinger Atlas des Vorderen Orients,
Reihe B [Geisteswissenschaften], 94)

Halm, Heinz

1982 Die islamische Gnosis. Die extreme Schia und die ‘Ala-
witen. Ziirich: Artemis Verlag.

1988 Die Schia. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Kriss, Rudolf, und Hubert Kriss-Heinrich

1960 Volksglaube im Bereich des Islam. Bd. 1: Wallfahrtswe-
sen und Heiligenverehrung. Wiesbaden: Otto Harrasso-
witz.

Leach, Edmund

1978  Kultur und Kommunikation. Zur Logik symbolischer Zu-
sammenhinge. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp-Taschen-
buch Wissenschaft, 212)

Michot, Yahya

1993  Textes spirituels d’Ibn Taymiyya. VIII: Lunité de la com-
munauté (umma), dans la tolérance et la rigueur”. Le Mu-
sulman (Paris) 21 (déc. 1992 — mars 1993): 10-15.

Oppitz, Michael
1999 Notwendige Beziehungen. Abrif3 der strukturalen Anth-
ropologie. Frankfurt: Suhrkamp.

Ibn Taymiya B 5
2005 Magmi‘al-fatawa. 37 Béande. Ed. ‘Amir al-Gazzar & An-
war al-Baz. 3. Auflage. Al-Mansiira: Dar al-Wafa’

Rotter, Gernot
1999  Syrien. Bremen: Edition Temmen. [3. aktualisierte und
vollst. iiberarb. Aufl.]

Schiiffter, Ortfried

1991 Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Umgang
mit Fremdheit. In: O. Schiffter (Hrsg.), Das Fremde. Er-
fahrungsmoglichkeiten zwischen Faszination und Bedro-
hung; pp. 11-42. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Turner, Victor W.

1997 The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. (Re-
newed by E. Turner. With a Foreword by R.D. Abra-
hams.) Hawthorne: Aladine de Gruyter.

Das Ritual. Struktur und Antistruktur. Frankfurt: Cam-
pus-Verlag.

2000

Westermarck, Edward
1926 Ritual and Belief in Morocco. 2 vols. London: Macmil-
lan.

Wirth, Eugen

1971 Syrien. Eine geographische Landeskunde. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Wissenschaftliche
Lénderkunden, 4/5)

Erlaubnls Ist

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
‘Inhalts Im tar

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts

oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

1P 216.73.218.36, am 10.01.2026, 04:19:02.
Im 1lr oder

gaschiltzter Inhalt. Ohne gesonderts
Erlaubnls Ist Inhalts I .

v y!


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

