
ANTHROPOS

106.2011: 3 – 19

“Kullnā miṯl baʿd  ”!

Heilige Orte, ethnische Grenzen und die Bewältigung alltäglicher Probleme  
in Syrien

Gebhard Fartacek

Abstract. – “Kullnā miṯl baʿḍ   ” – We are all equal! This saying 
refers to the interaction of different ethnic-religious communi-
ties (Sunnites, Christians, Alawites, Druzes) at local sanctuaries, 
which I encountered during my ethnographic field research in the 
Middle East. This article focuses on the cognitive construction of 
holy places and its relation to collective identities in the present-
day Arabic Republic of Syria. My argument is that statements in 
the sense of Kullnā miṯl baʿḍ are an outcome of the theoretical 
construction of holy places in the context of baraka. It is mainly 
an epistemological way of thinking the sacred which is common-
ly shared by members of all the different ethnic-religious com-
munities – within the little tradition. [Syria, holy places, pilgrim-
age, popular Islam, conflict resolution] 

Gebhard Fartacek, Mag. Dr. phil., Wissenschaftlicher Mitar-
beiter am Institut für Sozialanthropologie der Österreichischen 
Akademie der Wissenschaften, Lektor am Institut für Kultur- 
und Sozialanthropologie der Universität Wien sowie an der Pä-
dagogischen Hochschule Wien.  – Forschungsschwerpunkte: 
Kosmologien und religiöse Glaubenssysteme im Nahen Osten, 
Bewältigung von Ungewissheit, lokale Zeit- und Raumkonzep-
tionen. – Publikationen: siehe zitierte Literatur.

“Das Heiligtum Nabī Hābīl [Prophet Abel, Anm. d. 
Verf.] erhebt sich weithin sichtbar am äußersten Rande 
einer 200 m hohen Felswand an der Südseite des Ta-
les, gerade oberhalb des Dorfes Sūq Wādī Barada …, 
in welchem auch der Grabwächter wohnt. Hinter dem 
Dorfe verengt sich das Tal zu einer Schlucht, jenseits 
derselben ein schmaler Fußpfad, der längs eines san-
digen Hanges zum Heiligtum hinaufführt. Von der 
Wegabzweigung bis zum Gipfel braucht man unge-
fähr eine halbe Stunde. Oben angelangt genießt man 
einen umfassenden Blick über das Flußtal und die im 

Norden in Richtung auf den Antilibanon langsam an-
steigenden Höhenzüge. Der Grabwächter, der uns zu 
dem gewöhnlich verschlossenen Heiligtum hinauf-
führte, erzählte uns die Ursprungslegende in folgen-
der Fassung: Nachdem Kain seinen Bruder erschlagen 
hatte, trug er ihn vierzig Jahre lang auf den Schul-
tern über die Berge, da er keinen Platz fand, wo er 
den Leichnam bestatten konnte. Da kamen zwei Vö-
gel vom Himmel, von Gott gesandt; der eine davon 
tötete den anderen, trug ihn dann in die Höhle, wo er 
ein Loch scharrte und ihn begrub. Dies nahm Kain als 
Fingerzeig Gottes und tat mit Abel das gleiche” (Kriss 
und Kriss-Heinrich 1960: 224).

Im Rahmen einer breit angelegten Untersuchung 
zu den “Pilgerstätten in der syrischen Peripherie” 
(Fartacek 2003) hatte ich im Sommer 1996 erstmals 
Gelegenheit, die legendenumwobene Bergkup-
pe im Barada-Tal persönlich aufzusuchen. Als ich 
mich dem drusischen Heiligtum näherte, konnte ich 
mein Staunen kaum verbergen, denn ich hatte die 
oben zitierte Beschreibung der beiden Volkskund-
ler Kriss und Kriss-Heinrich im Kopf, die den Ort 
in den späten Fünfzigerjahren des 20. Jahrhunderts 
besucht hatten und ihn tendenziell als romantisch, 
einsam und verlassen, charakterisierten. Zwar ist 
die Grabkammer mit der weißen Kuppel und dem 
sieben Meter langen Grab Abels noch relativ unver-
ändert erhalten geblieben, doch ist rundherum in-
zwischen ein Gebäudekomplex entstanden, der für 
zwei- bis dreihundert Pilger genug Raum zur Über-
nachtung bietet. Gleich eine ganze Reihe von neu 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


4 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

errichteten Aufenthaltsräumen, Küchen, Schlacht-
plätzen, sanitären Einrichtungen und dazu die par-
kenden Busse vor der Pilgerstätte bildeten einen bi-
zarren Kontrast zur landläufigen Annahme, dass es 
sich beim volksreligiösen Pilgerwesen um ein Über-
bleibsel vergangener Zeiten handelt, das heute seine 
Bedeutung längst verloren hätte.

Wie ich mich im Zuge meiner ethnologischen 
Feldforschungen1 überzeugen konnte, war der Aus-
bau der Grabanlage von Abel im Jahre 1996 noch 
keineswegs abgeschlossen, im Gegenteil: Die Pil-
gerstätte wurde seither von Jahr zu Jahr räumlich er-
weitert und mittlerweile ist sie auch im Cyberspace 
präsent (siehe dazu beispielsweise die Einträge im 
Internetportal Youtube, Stichwort: Nabi Habil).

Die Grabanlage von Abel ist kein Einzelfall. 
Vielmehr lassen sich im überdimensionierten Aus-
bau dieser Pilgerstätte eine ganze Reihe gegenwärti-
ger Trends festmachen, die für das lokale Pilgerwe-
sen im Nahen Osten zu Beginn des 21. Jahrhunderts 
charakteristisch sind. Diesen Entwicklungen auf 
den Grund zu gehen ist das Ziel des vorliegenden 
Artikels. Dabei soll insbesondere das Potential hei-
liger Orte für die Bearbeitung von intra- und inter-
personellen Konflikten thematisiert werden. Welche 
Rolle etwa spielen heilige Orte für individuelle und 
kollektive Identitätskonstruktionen? Sind sie für die 
Pilger so etwas wie lokale Identitätsmarker? Fun-
gieren sie als Symbole ethnischer Abgrenzung, oder 
sind sie gar “Bruchzonen” zwischen den einzelnen 
Religionsgemeinschaften?

Zur Explikation dieser Fragestellungen werden 
im vorliegenden Artikel zunächst Aspekte der eth-
nischen Heterogenität in der heutigen Arabischen 
Republik Syrien beleuchtet und ein geraffter Über-
blick über die größten Religionsgemeinschaften 
gegeben. Im Zuge dessen werden auch Symbole 
und Tabus erwähnt, die der gegenseitigen religiö-
sen bzw. ethnischen Abgrenzung dienen. Es folgt 
ein ethnografischer Teil, in dem Rituale der Vermitt-
lung (Gott ↔ Mensch) fokussiert werden, wie sie 
an den syrischen Pilgerstätten rezent vollzogen wer-
den. Im Blickwinkel steht dabei das gemeinsam ge-

  1	 Das Gesamtausmaß der themenrelevanten Feldforschungen 
betrug 18 Monate, die Erhebungen wurden über einen län-
geren Zeitraum verteilt, in den Jahren 1996 – ​2007, durch-
geführt. Datenerhebung, Datenerfassung und Datenanalyse 
erfolgten gemäß dem Approach der Fallrekonstruktion (vgl. 
Fartacek 2010: 36 – ​54). Mein besonderer Dank gilt dem Ins-
titut Français d’Études Arabes de Damas (IFEAD), wel-
ches mir den Status eines assoziierten Forschers zuerkannte. 
Bedanken möchte ich mich auch bei meiner eigenen For-
schungsstätte, der Österreichischen Akademie der Wissen-
schaften (ÖAW), namentlich beim Direktor des Instituts für 
Sozialanthropologie, Andre Gingrich, der meinen Forschun-
gen stets wohlwollend und unterstützend zur Seite stand.

teilte Wissen über diese rituellen Handlungen sowie 
die ideelle Bedeutung heiliger Orte. Die Ausführun-
gen zu den lokalkulturellen Konzeptionen von ba-
raka, der sogenannten Segenskraft Gottes, und zum 
Gelübdewesen münden schließlich in eine theore-
tische Analyse. Unter Bezugnahme auf die sozial-
anthropologische Theorienbildung wird der Frage 
nachgegangen, welche konkreten Indikatoren dafür 
sprechen, dass die lokalen Pilgerstätten in der heu-
tigen Arabischen Republik Syrien innerethnische 
und/oder interethnische Kontaktzonen bilden.

Ethnisch-religiöse Gemeinschaften  
in der Arabischen Republik Syrien

Der gesamte Großraum Syriens, das sogenannte Bi
lād aš-Šām,2 ist von äußerst hoher ethnischer Hete-
rogenität gekennzeichnet. Sowohl die unterschied-
lichen Sprachen als auch die unterschiedlichen 
Religionen bzw. Religionsgemeinschaften sind als 
ethnische Identitätsmarker relevant.

In der heutigen Arabischen Republik Syrien, wo 
die Feldforschungen größtenteils durchgeführt wur-
den, wird neben arabisch bzw. arabischen Dialek-
ten auch kurdisch, aramäisch, armenisch, türkisch 
und tscherkessisch gesprochen. Nach Schätzungen 
von Wirth (1971), Dam (1996) und Rotter (1999) 
bekennen sich rund 70 % der Gesamtbevölkerung 
zum sunnitischen Islam und 13 % zum Christentum. 
Der Anteil der Alawiten beträgt ca. 12 %, der An-
teil der Drusen etwa 3 %. Dazu kommen noch klei
nere Gruppen wie die Ismailiten (ca. 1 %), die 12’er 
Schiiten (unter 1 %) oder die Yeziden (unter 1 %).

Die kartografische Darstellung zur Verbreitung 
der zahlenmäßig größten Religionsgemeinschaften 
auf der nächsten Seite führt uns die ethnisch-religi-
öse Heterogenität der Arabischen Republik Syrien 
deutlich vor Augen. Die Karte wurde in Anlehnung 
an Wirth (1971: Karte 8) erstellt und von mir modi-
fiziert und erweitert (Fartacek 2010: 50). 

Auf die vier größten angesprochenen Religions-
gemeinschaften möchte ich im Folgenden etwas nä-
her eingehen. Dabei sollen primär Fragen der geleb-
ten Religion, respektive des lokalen Pilgerwesens, 
sowie Aspekte des alltäglichen Zusammenlebens 
dieser Gruppen und deren Abgrenzungen beleuch-
tet werden:

Im sunnitischen Islam bzw. unter den Sunni-
ten (sunnī pl.: sunniyūn) gilt das Pilgern zu lokalen 
Heiligtümern, insbesondere zu sogenannten Natur

  2	 Die Transkription von arabischen Begriffen, Orts- und Eigen-
namen, folgt weitgehend den Regeln der Deutschen Morgen-
ländischen Gesellschaft (DMG).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

5

heiligtümern, als etwas typisch “Volksreligiöses”, 
was sowohl von den Vertretern des Orthodoxen Is-
lams als auch von islamistisch orientierten Grup-
pen bisweilen heftig kritisiert wird. Die Idee, dass 
es auf Erden bestimmte Orte oder Gegenstände 
gibt, die “heiliger” sind als der (profane) Rest der 
Welt, sei eine unzulässige Neuerung (bidʿa) und 
würde der monotheistischen Glaubensdoktrin zu-
wider laufen – so die Kritiker. In Syrien sind sich 
die Sunniten dieser Spannungen in ihrer Religions-
gemeinschaft durchaus bewusst. Analog des sozial
anthropologischen Konzepts der Großen und Klei-
nen Tradition (great tradition vs. little tradition; 
Gellner 1969) wird in emischer Perspektive zwi-
schen dīn rasmī (wörtlich: die offizielle Religion) 
und dīn šaʿbī (wörtlich: die Religion des Volkes) 
unterschieden. Wenn im vorliegenden Artikel all-
gemein von “den Sunniten” die Rede ist, so bezieht 
sich dies – wenn nicht anders angegeben – auf den 
Kontext der Kleinen Tradition.

Im Gegensatz dazu scheint das lokale Pilgerwe-
sen unter den syrischen Christen (masīḥī, pl.: masī
ḥīyūn) weniger Kontroversen hervorzurufen. Die 
christliche Bevölkerung gliedert sich in mehrere 
unterschiedliche Konfessionen: Die beiden größten 
Konfessionen sind die griechisch-orthodoxe (ar-rūm 

al-ūrṯūḏuks) Kirche sowie die mit Rom unierte grie-
chisch-katholische (ar-rūm al-kāṯūlīk) Kirche. Die 
Anhänger dieser beiden christlichen Konfessionen 
zeichnen sich innerhalb der syrischen Bevölkerung 
durch ein vergleichsweise hohes Bildungsniveau 
aus, wobei vor allem die Griechisch-Katholischen 
stark westlich orientiert sind (Rotter 1999: ​25). 
Dazu kommen die syrischen Armenier, die heute in 
drei Kirchen gespalten sind (al-arman al-ūrṯūḏuks, 
al-arman al-kāṯūlīk, al-arman al-burūtistānt) sowie 
die westsyrische Kirche, die ihre Wurzeln im frühen 
orientalischen Christentum hat und sich ihrerseits 
in die syrisch-orthodoxe (as-sūrīyān al-ūrṯūḏuks) 
und die syrianische bzw. syrisch-katholische (as-
sūrīyān al-kāṯūlīk) Kirche gliedert. Darüber hinaus 
gibt es auch noch weitere Konfessionen von gerin-
gerer Größe, wie beispielsweise die Maroniten, die 
ihr Zentrum im heutigen Libanon haben. Die Be-
ziehungen zwischen den einzelnen christlichen Ge-
meinden sind nicht immer die besten, in Damaskus 
beispielsweise grenzen sich die Anhänger der ver-
schiedenen Kirchen bisweilen sehr deutlich vonei-
nander ab. Wenn es jedoch um die Abgrenzung zu 
Sunniten, Alawiten, Drusen oder Ismailiten geht, 
dann verfügen die syrischen Christen über ein sehr 
hohes Zusammengehörigkeitsgefühl. Diese unter-

Karte: Kartographische Darstel-
lung zur Verbreitung der größten 
Religionsgemeinschaften in An-
lehnung an Wirth (1971: Karte 8)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


6 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

schiedlichen Identitätsebenen werden auch in den 
Siedlungsstrukturen deutlich. Die syrischen Chris-
ten leben – nach konfessioneller Zugehörigkeit ge-
gliedert – in weitgehend geschlossenen christlichen 
Siedlungsgebieten, die sich primär im Ḥawrān, im 
Qalamūn-Gebirge, im südlichen Lāḏiqīya-Gebirge, 
in der al-Ğazīra sowie in den städtischen Zentren 
Damaskus und Aleppo befinden (vgl. Karte).

Die Glaubensgemeinschaft der Drusen (durzī, 
pl.: durūz) geht zurück auf eine Abspaltung von den 
Ismailiten, welche zur Zeit der Fatimiden, um 1000 
nach Christus, in Kairo stattgefunden hat. Bald hef- 
tigen Verfolgungen ausgesetzt, konnte sich das Dru-
sentum lediglich im südlichen und zentralen Liba-
non sowie im syrischen Ḥawrān bzw. im sogenann-
ten Drusen-Gebirge behaupten – wo sie auch heute 
noch ihr Hauptsiedlungsgebiet haben (Halm 1988: ​
222). Bei den Drusen handelt es sich um eine gnos-
tische Religionsgemeinschaft, in der nur eine kleine 
Gruppe von “Wissenden” (ʿāqil, pl.: ʿ uqqāl ) Zugang 
zu den heiligen Schriften hat. Die große Mehrheit 
der “Unwissenden” (ğāhil, pl.: ğuhhāl ) ist mit dem 
“Geheimwissen” der eigenen Religion nur bedingt 
vertraut. Die Drusen grenzen sich stark von den 
Sunniten ab – was äußerlich unter anderem dadurch 
sichtbar wird, dass Frauen unverschleiert in der Öf-
fentlichkeit auftreten und auch die sunnitischen 
Speisetabus nicht eingehalten werden (Schweine-
fleisch, Alkohol, oder das Fasten im Ramadan).

Ähnliches gilt auch für die Alawiten (ʿalawī, pl.: 
ʿalawīyūn; in der abendländischen Literatur auch 
Nusairier genannt), deren historische Entwicklung 
nicht restlos geklärt ist. Wahrscheinlich ist diese Re-
ligionsgemeinschaft im 7. Jahrhundert nach Chris-
tus in Bagdad entstanden, im Laufe des 10. und 
11. Jahrhunderts mussten sie vor der Unterdrückung 
durch die Abbasiden aus dem Irak fliehen. Zunächst 
ließen sich die Alawiten im Norden der heutigen 
Arabischen Republik Syrien nieder, sie mussten je-
doch dort bald dem sunnitischen Druck weichen 
und zogen sich schließlich in die schwer zugängli-
che Bergwelt des Lāḏiqīya-Gebirges zurück (Halm 
1988: ​190; vgl. Douwes 2010). Die Alawiten gren-
zen sich im Alltagsleben von den anderen Religi-
onsgemeinschaften durch gewisse Begrüßungs- und 
Verabschiedungsrituale sowie durch die Einhaltung 
bestimmter Speisetabus ab (beispielsweise durch 
das Verbot, das Fleisch weiblicher Tiere zu essen). 
Wie bei den Drusen bestehen Elemente einer Ge-
heimreligion, die sich etwa darin äußern, dass die 
heiligen Bücher nicht allen Gläubigen (respekti-
ve den Frauen) zugänglich sind und gleichzeitig 
nicht außerhalb der Religionsgemeinschaft verbrei-
tet werden dürfen (Freitag 1985: ​1 – ​112; siehe dazu 
auch Halm 1982).

Alawiten und Drusen unterscheiden sich von der 
sunnitischen Mehrheitsbevölkerung durch folgen-
de Merkmale: Sie glauben – wenn auch in etwas 
unterschiedlicher Weise – an die Reinkarnation der 
menschlichen Seele. Kommt jemand gewaltsam zu 
Tode, so wird er in der Regel als Kind wiedergebo-
ren, in vielen Fällen kann er sich an sein vorange-
gangenes Leben erinnern. Auch unter alawitischen 
Frauen ist die Verschleierung in der Öffentlichkeit 
nicht üblich, was im Kontext kollektiver Identitäts-
konstruktionen als Symbol ethnischer Abgrenzung 
bzw. als Ethnonym (sensu Hackstein 1989) inter-
pretiert werden kann. Und: Sowohl im Gebirge der 
Alawiten als auch in jenem der Drusen gab es bis 
in die jüngste Gegenwart keine Moscheen mit Mi-
naretten – wohl aber zahlreiche lokale Heiligtümer, 
die sich meist an topografisch markanten Bergkup-
pen befinden.

Das Zusammenleben von Sunniten, Christen, 
Drusen und Alawiten war im Laufe der Geschichte 
immer wieder von blutigen Konflikten überschat-
tet. Wenn man jedoch heute in die Arabische Re-
publik Syrien reist, so findet man dort ein Klima 
der gegenseitigen Toleranz und des Respekts vor 
Andersgläubigkeit. Das rezente Syrien ist ein gutes 
Beispiel dafür, dass ethnisch-religiöse Minoritäten 
eines Nationalstaates nicht immer unterdrückt oder 
marginalisiert sein müssen. Im Gegenteil: Vor allem 
die Alawiten – aber auch die Drusen und Christen – 
genießen im staatlichen Gefüge eher Privilegien, als 
dass ihnen die Zugehörigkeit zu einer dieser religi-
ösen Minderheiten zum Nachteil gereichen würde. 

Im Vergleich zu anderen Ländern des Nahen 
und Mittleren Ostens trifft man in Syrien nur sehr 
selten auf religiöse Eiferer, die den Fremden vom 
“wahren Glauben” überzeugen wollen. Dies hat da-
mit zu tun, dass die Mitgliedschaft zum Drusentum 
oder zum Alawitentum definitiv nicht frei wählbar 
ist. Mit Abstrichen gilt dies auch für das Christen-
tum und den sunnitischen Islam. Alle diese Grup-
pen sind – zumindest normativ betrachtet – streng 
endogam! Wenn im Alltagsleben das Endogamie-
Gebot verletzt wird, oder in welcher auch immer ge-
arteten Form Gefahr läuft, verletzt zu werden, dann 
geht dies stets mit heftigen Konflikten einher, die 
bisweilen gewaltsam ausgetragen werden. Das Ge-
bot, dass die potentiellen Heiratspartner derselben 
Religionsgemeinschaft angehören müssen, kann 
grundsätzlich nicht durch das “Manipulieren” von 
Genealogien (structural amnesia) oder durch das 
Durchführen einer Adoptivheirat (ambil anak) um-
gangen werden. 

Sieht man von einigen Ausnahmen ab, so kann 
grundsätzlich davon ausgegangen werden, dass 
Drusen, Alawiten, Christen und Sunniten räumlich 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

7

voneinander getrennt wohnen und in ihren alltägli-
chen Interaktionen – abgesehen von geschäftlichen 
Kontakten – eher unter sich bleiben. 

In diesem Umfeld stellt sich nun die Frage, wel-
che Rolle volksreligiöse Konzeptionen im Allge-
meinen, und heilige Orte im Speziellen, für kol-
lektive Identitätskonstruktionen und Interaktionen 
zwischen den einzelnen Gruppen spielen. Diese 
Frage erscheint umso spannender, als in den Ge-
sprächen und Interviews, die ich mit Pilgern und 
Grabwächtern führte, mir immer wieder sinngemäß 
versichert wurde, dass die jeweilige Pilgerstätte von 
Angehörigen unterschiedlicher Religionsgemein-
schaften gleichermaßen besucht werde. Darüber hi-
naus habe ich in meinen Untersuchungen zahlreiche 
Belege dafür finden können, dass in der Frage der 
ideellen Konstruktion heiliger Orte zwischen den 
einzelnen ethnisch-religiösen Gruppen sehr hohe 
Übereinstimmungen bestehen.

Konstituierende Merkmale heiliger Orte  
als gemeinsam geteiltes Wissen

Was sind die Bedingungen, die ein Platz erfüllen 
muss, um als heilig klassifiziert zu werden? Diese 
Frage stellte ich sowohl sunnitischen als auch ala-
witischen, drusischen und christlichen Pilgern und 
(Grab-)Wärtern an den heiligen Orten. Übereinstim-
mend wurden die folgenden fünf Aspekte themati-
siert (Fartacek 2003: ​151 ff.):

1.	 “Naturbedingte topografische Besonderheiten 
und Auffälligkeiten im Landschaftsbild” sind für 
jeden heiligen Ort charakteristisch. Dabei kann 
es sich ebenso um bizarre Baumgruppen han-
deln wie um eindrucksvolle Höhlen. Auch hei-
ße – oft schwefelhaltige – Quellen, besondere 
Felsformationen und seltsam gefärbtes Erdreich 
gelten dafür als prädestiniert. Schließlich befin-
det sich eine Vielzahl der Pilgerorte in kultur-
historisch als wertvoll erachteten Ruinen oder in 
deren unmittelbarer Umgebung sowie auf mar-
kant erscheinenden Berggipfeln. Der heilige Ort 
hebt sich auf diese Weise von der profanen Um-
gebung deutlich ab, weil er schon rein optisch 
eine Besonderheit darstellt.

2.	 Jeder heilige Ort ist mit einer oder mit mehre-
ren konkreten “mythologischen Legenden” ver-
knüpft, die darüber Aufschluss geben, was es 
mit dem Ort auf sich hat und in welchem sinn-
stiftenden Zusammenhang die jeweiligen topo-
grafischen Besonderheiten stehen. Über diese 
mythologischen Legenden wird der Ort einer 
metaphysischen Person zugeordnet.

3.	 Jeder heilige Ort hat seinen “Besitzer”(ṣāḥib al-
makān), der dort in übernatürlicher Form präsent 
(mawğūd  ) ist. Dabei kann es sich ebenso um ei-
nen lokalen Heiligen handeln, der erst vor relativ 
kurzer Zeit von seinem irdischen Dasein abberu-
fen wurde, wie um historische Persönlichkeiten, 
insbesondere alttestamentliche oder auch andere  
islamische Propheten. Die Anwesenheit des Be-
sitzers bezieht sich nicht auf seine leiblichen Über- 
reste, sondern auf seinen “(Lebens-)Geist” (rūh)̣. 

4.	 Neben dem rūḥ des Ṣāḥib al-makān ist auch das 
Vorhandensein von baraka, der Segenskraft Got-
tes, unabdingbar mit dem Wesen heiliger Orte 
verbunden. Baraka wird als übernatürliche Kraft 
begriffen, die von Gott (al-mubārik) ausgeht. 
Sie manifestiert sich an heiligen Orten (amākin 
mubāraka) und überträgt sich dort auf die hilfe-
suchenden Menschen.

5.	 Last but not least: Pilger und Grabwächter be-
tonten von sich aus, dass jeder heilige Ort eine 
gewisse Mindestanzahl von Menschen benötige, 
die ihn als solchen anerkennen. Das heißt, der 
Ort muss “für die religiöse Praxis relevant” und 
gesellschaftlich akzeptiert sein.

Diese fünf Bedingungen wurden von Sunniten, 
Christen, Alawiten und Drusen gleichermaßen ge-
nannt, als ich mich nach dem Wesen heiliger Orte 
bzw. nach deren Eigenschaften erkundigte. Zur an-
gesprochenen metaphorischen Assoziation von hei-
ligen Orten mit bestimmten metaphysischen Entitä-
ten ist anzumerken, dass man heute an den meisten 
(aber nicht an allen!) Pilgerstätten auch ein Grab 
(qabr, pl.: qubūr) der jeweiligen mythologischen 
Persönlichkeit(en) vorfindet. Eine von mir durch-
geführte systematische Analyse des vorhandenen 
schriftlichen Quellenmaterials ergab, dass in vie-
len Fällen die Gräber an den Pilgerorten erst in den 
letzten Jahren oder Jahrzenten neu hinzugekommen 
sind (vgl. Fartacek 2007a). Von den Pilgern wurde 
mir in den Interviews immer wieder übereinstim-
mend versichert, dass es sich bei den Gräbern – so-
weit vorhanden – nur um ein materielles Symbol 
(ramz maddī  ) für die Anwesenheit des Ṣāḥib al-
makān handle; es gehe dabei nicht um seine Kno-
chen oder andere leibliche Überreste! In den rural 
geprägten Gebieten der heutigen Arabischen Repu-
blik Syrien bzw. im Bereich der gelebten Religion 
fand ich keine Belege dafür, dass es in dieser Frage 
zwischen den einzelnen christlichen Konfessionen 
signifikante Unterschiede geben würde, wie dies 
etwa Glenn Bowman (2000) für bestimmte Heilig-
tümer in Jerusalem beschrieb.

Interessant ist die Tatsache, dass die Pilger und 
(Grab-)Wärter, unabhängig davon welcher Religi-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


8 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

onsgemeinschaft sie angehörten, in der Beantwor-
tung meiner Frage nach den konstituierenden Merk-
malen heiliger Orte immer wieder darauf pochten, 
dass ein Ort nur so lange ein heiliger Ort sei, als 
Leute dort hin pilgern um den Sạ̄ḥib al-makān zu 
besuchen, um der baraka habhaft zu werden oder 
um dort Gelübde abzulegen oder einzulösen. Dass 
in den Interviews diese Praxisrelevanz als eine 
Grundvoraussetzung thematisiert wurde ist insofern 
bemerkenswert, als damit einer objektivistischen In-
terpretation einer “Heiligkeit des Ortes an sich” – 
auch in emischer Sichtweise – eine klare Absage 
erteilt wird. Zugleich verweisen diese Statements 
auch auf die lokalkulturellen Erklärungsansätze, 
warum heilige Orte aufgesucht werden.

Egal ob man an den heiligen Orten mit Sunni-
ten, mit Christen, mit Alawiten oder mit Drusen 
spricht: Stellt man die Frage, welche “Motivatio-
nen” die Menschen haben, den oft langen Weg der 
Reise auf sich zu nehmen, um hierher zu kommen, 
so werden im wesentlichen zwei Aspekte themati-
siert. Erstens: “Allen Menschen geht es primär um 
die Erlangung von baraka!” Und zweitens: “Die 
meisten Menschen würden vor allem deshalb hier 
her kommen, um Gelübde abzulegen, oder um 
die abgelegten Gelübde hier wieder einzulösen!” 
Auf diese beiden Hauptmotivationen des Pilgerns 
soll nun im Folgenden etwas ausführlicher einge-
gangen werden. Sie bilden letztlich den Schlüssel 
zur Beantwortung der forschungsleitenden Fra-
gestellungen nach Konfliktbewältigung, Ethnizi-
tät und der Konstruktion heiliger Orte im heutigen  
Syrien.

Baraka

Ziel jeder Pilgerfahrt ist es, baraka zu erhalten. 
Baraka ist eine göttliche Kraft, die den Menschen 
sowohl in der alltäglichen Lebensbewältigung als 
auch in besonderen Problemsituationen ganz ent-
scheidend helfen kann (siehe Abb. 1). In der Über-
tragung der baraka auf den Menschen wird den 
heiligen Orten eine besondere Bedeutung zuteil: 
Die baraka wird dort im Rahmen von mythologi-
schen Legenden und topografischen Besonderhei-
ten kontextualisiert und “geerdet”. Den lokalkultu-
rellen Konzeptionen entsprechend wird dem Ṣāḥib 
al-makān am heiligen Ort eine Vermittlerrolle zu-
teil, die sich sowohl auf die religiöse Kommunika-
tion zwischen Mensch und Gott als auch auf un-
terschiedliche Formen der sozialen Interaktion der 
Menschen untereinander bezieht.

Schon durch die bloße Anwesenheit am heiligen 
Ort erhalten die Menschen baraka. Will man jedoch 

die Übertragung der baraka optimieren, so ist der 
Vollzug bestimmter Pilgerrituale unerlässlich.

a)	 Ausgehend von der Annahme, dass sich am hei-
ligen Ort “alles” mit baraka aufladen würde, 
hinterlassen Pilger manchmal ein persönliches 
Kleidungsstück in der Grabkammer. Nach eini-
gen Wochen holen sie sich ihr Kleidungsstück 
wieder ab, ziehen es an – und werden auf diese 
Weise der baraka habhaft. Während dieses Ri-
tual vor allem den Akt der Kommunikation des 
einzelnen Pilgers mit dem Sạ̄ḥib al-makān un-
terstreicht, wird bei anderen Ritualen der bara-
ka-Übertragung auch die soziale Interaktion der 
Pilger untereinander greifbar:

b)	 In der griechisch-orthodoxen Georgskirche in 
Ezraʿ ist es beispielsweise üblich, ein Bild des 
Heiligen – meist dargestellt ist der heilige Ge-
org, wie er den Drachen besiegt – in der Grab-
kammer zu hinterlassen. Im Gegenzug nimmt 
man ein Bild, welches bereits längere Zeit hier 
lagerte und sich mit baraka aufgeladen hat, mit 
nach Hause. Dieses reziproke Austauschverfah-
ren bildet den Kern eines Pilgerrituals, bei dem 
es strukturell betrachtet nicht nur um die indivi-
duelle Kommunikation mit Gott bzw. mit dem 
Ṣāḥib al-makān geht, sondern auch um die so-
ziale Interaktion der Pilger untereinander. Diese 
erfolgt nicht face-to-face, jedoch umso eindring-
licher. Man nimmt das “heilige Bild” welches ur-
sprünglich “ein Fremder” besaß mit nach Hause 
– und überlässt das eigene “heilige Bild” jemand 
anderem.

c)	 Baraka wird zudem durch das gemeinsame Ein-
nehmen einer Pilgermahlzeit am heiligen Ort 
übertragen. Auch in diesem Fall wird dem sozi-
alen Akt des Gebens und Nehmens wichtige Be-
deutung beigemessen.

d)	Als besondere baraka-Träger gelten Süßigkeiten 
(ḥelwān), die bei bestimmten Anlässen an heili-
gen Orten verzehrt werden. Der Rest wird an-
schließend mit nach Hause genommen und ver-
schenkt. 

e)	 An manchen Pilgerstätten Syriens findet man 
spezielle Rollsteine, die als besonders baraka-
haltig gelten. Durch das Wälzen der Steine am 
Körper kommt es zur Übertragung von baraka, 
wobei sich die Pilger meist gegenseitig behan-
deln.

f  )	 Schließlich ist noch das individuelle oder kollek-
tive Umrunden, Berühren und Küssen des Hei-
ligengrabes zu erwähnen, ein allseits bekanntes 
Ritual welches obligatorisch gleich zu Beginn 
bei Eintreffen am heiligen Ort vollzogen wird 
und der Begrüßung des Ṣāḥib al-makān gilt. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

9

In den hier erwähnten rituellen Handlungen, die 
der baraka-Übertragung dienen, bestehen zwischen 
Sunniten, Christen, Alawiten und Drusen kaum Un-
terschiede. Dasselbe gilt auch für die ideelle Kon-
zeption der baraka und ihrer positiven Auswirkung 
für den Menschen.

Der baraka wird in emischer Sichtweise zuge-
schrieben, dass sie dem Menschen innere Stärke 
und Selbstsicherheit verleiht und ihm hilft, in Prob-
lem- oder Konfliktsituationen die richtige Entschei-
dung zu treffen. Baraka hilft aber auch Zweiflern, 
feste Überzeugungen aufzubauen, fördert Reue und 
Vergebung und insgesamt das Gute im Menschen. 
Ferner hilft sie Kranken und Kinderlosen, schützt 

generell vor Unheil, insbesondere vor dem Einfluss 
gefährlicher Dämonen, dem Bösen Blick und der 
Schwarzen Magie. 

Mit diesen Eigenschaften wird implizit auch das 
Potential der baraka für intra- und interpersonelle 
Konfliktbearbeitung angesprochen. Hier spielt ba-
raka insofern eine besonders wichtige Rolle, als 
sie – gemäß emischer Konzeptionen – bei der Pro-
blem-, Wert- und Zielklärung sehr hilfreich ist. Ba-
raka ist also aus Sicht der Pilger notwendig, um mit 
sich selbst, mit den Mitmenschen und mit Gott wie-
der ins Reine zu kommen.

Bezogen auf “lebende Heilige” wird in ande-
ren islamisch geprägten Gebieten vielfach davon 

Abb. 1: Baraka schafft günstige 
Bedingungen für die Bearbeitung 
von intrapersonalen, interperso-
nalen und interethnischen Kon-
flikten .

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


10 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

ausgegangen, dass baraka auch genealogisch ver-
erbt werden kann (zu Marokko siehe beispielswei-
se Westermarck 1926; Gellner 1969). Eine solche 
Sichtweise hat jedoch innerhalb der lokalkulturellen 
Konzeptionen Syriens keine Alltagsrelevanz (Far-
tacek 2010: ​186 f.). Eine bestimmte genealogische 
Abstammung, die sich von besonders heiligen Vor-
fahren herleitet, bedeutet in Syrien nicht zwangs-
läufig, dass die betreffende Person in ihrem alltäg-
lichen Leben mit mehr baraka ausgestattet ist als 
“normale” Menschen.

Diese Sichtweise entspricht bereits oben erwähn-
ter Auffassung, dass das Heilige im lokalkulturel-
len Kontext Syriens nicht objektivistisch im Sinne 
einer “Heiligkeit an sich” verortet wird. Das Heili-
ge ist weder Orten noch Personen “naturgegeben”. 
Zwar sind topografische Besonderheiten ein wich-
tiges Indiz für die Heiligkeit eines Ortes, doch ohne 
mythologische Legenden, die den heiligen Ort als 
solchen ausweisen, ohne Zuordnung zu einem kon-
kreten Ṣāḥib al-makān und ohne Pilger, die den Ort 
aus religiösen Motiven aufsuchen, wäre der Ort kein 
heiliger Ort. Im übertragenen Sinn gilt dies auch 
für menschliche Personen. Niemand besitzt “von 
Haus aus” baraka, vielmehr ist baraka eine Kraft, 
die von jedermann, egal welcher ethnisch-religiö-
sen Gemeinschaft er anhängt, rituell erwerbbar ist.3

Baraka wird im lokalkulturellen Kontext Syriens 
nicht unveränderlich, sondern als dynamische Kraft 
konzeptualisiert, die auf konstituierende Weise in ri-
tuelle und zwischenmenschliche Interaktionen ein-
gebettet ist. Sie ist eine Wunderkraft, die von Gott 
und dem Ṣāḥib al-makān ausgeht und gleichzeitig 
ihre Wirkung im Kontakt von Mensch zu Mensch 
steigert. So gesehen sind die an den heiligen Orten 
stattfindenden metaphysischen Interaktionen zwi-
schen den Pilgern und den jeweiligen “Besitzern” 
untrennbar mit den sozialen Beziehungen der Men-
schen untereinander verbunden. Wie die weiteren 
Ausführungen noch zeigen werden, ist diese lokal-
kulturelle Konzeption der baraka-Übertragung und 
deren Steigerung sowohl für den innerethnischen 
Gruppenzusammenhalt relevant als auch für die 
ideelle Bedeutung heiliger Orte als Zentren der in-
terethnischen Kommunikation.

  3	 Aus Sicht der sozialanthropologischen Theorienbildung er-
innern diese emischen Modelle an Bourdieus Ausführungen 
zur sozialen Anerkennung (1997: ​309 ff.). Die erwähnten Ri-
tuale der baraka-Übertragung entsprechen dabei den beiden 
Durkheim’schen Prinzipien des religiösen Denkens: (1) die 
Welt des Religiösen ist kein besonderer Aspekt der empiri-
schen Natur; (2) im religiösen Denken gilt der Teil für das 
Ganze (Durkheim 1981: 314).

Gelübde

Neben der baraka-Übertragung sind heilige Orte in 
emischer Sichtweise vor allem auch für das Able-
gen und Einlösen von Gelübden wichtig. Ein Ge-
lübde im “nahöstlich-volksreligiösen” Sinn, ein so-
genanntes naḏr (pl.: nuḏūr), ist ein Versprechen, das 
ein Mensch üblicherweise in einer schwierigen Le-
benssituation ablegt. Ausgangspunkt ist immer ein 
konkreter Wunsch nach Lebensverbesserung oder 
Heilung, wobei sich hinter diesem Begehren in der 
Regel größere persönliche Probleme verbergen. 

Zum “Ablegen eines Gelübdes” begeben sich die 
Menschen gewöhnlich an einen heiligen Ort, um 
dort mit dem Ṣāḥib al-makān einen Vertrag (ʿaqd, 
pl.: ʿuqūd  ) abzuschließen. Dies geschieht mit den 
Worten: “Niḏrun ʿalay … – Ich gelobe …, [z. B.] 
Wenn sich Person  X für das, was sie mir ange-
tan hat, entschuldigt und den Schaden wieder gut 
macht, dann werde ich hier am heiligen Ort ein 
Schaf zu opfern!” 

Sobald das gewünschte Ereignis eintritt, muss 
das Versprechen unverzüglich eingelöst und ein 
Schaf geschlachtet werden. Es wird als besonders 
wichtig angesehen, dass der Vertrag in allen Ein-
zelheiten geregelt ist. Das Gelübde muss eine ge-
naue Angabe über den Wunsch und den Kontext des 
Wunsches ebenso enthalten wie Ort, Zeitpunkt und 
Inhalt der zu erbringenden Gegenleistung – denn ist 
ein Gelübde erst einmal abgelegt, sind Änderungen 
unter keinen Umständen mehr möglich. Mit anderen 
Worten: Derjenige, der ein Gelübde ablegt (ṣāḥib 
an-naḏr) muss sich absolut im Klaren darüber sein, 
was er will bzw. welche Ereignisse eintreten müs-
sen, damit der Wunsch als erfüllt gilt und die Einlö-
sung seines Versprechens fällig wird.

Ein Gelübde wird in der Regel konditional ver-
standen (šay' šarṭī  ). Nur dann, wenn das Anliegen 
des Ṣāḥib an-naḏr tatsächlich in Erfüllung geht, 
muss das Gelübde auch eingelöst bzw. das Opfer 
dargebracht werden. Andernfalls ist der Sạ̄ḥib an-
naḏr frei von jeder eingegangenen Verpflichtung 
(Fartacek 2003: 177 – ​184).

Zur Besiegelung dieses Vertrags wird gerne ein 
Stoffstreifen an die Pilgerstätte geknotet: Der Ṣāḥib 
an-naḏr und der Ṣāḥib al-makān sind somit an den 
Vertrag “gebunden”. Zumindest an den Heiligtü-
mern, die von sunnitischen Muslimen (im Rahmen 
der little tradition) besucht werden, findet man häu-
fig diese sogenannten “Fetzenopfer”. In allen mög-
lichen, oft schillernden Farben sieht man sie schon 
von weitem. Manchmal schneiden sich die sunniti-
schen Pilger einen Stoffstreifen aus ihrem eigenen 
Kleidungsstück heraus, manchmal werden auch 
Schnüre oder Nylonsäcke an einen heiligen Baum 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

11

geknotet. Regional und bezogen auf die verschiede-
nen Religionsgemeinschaften sind diese “materiel-
len Zeugnisse von Gelübden durchaus unterschied-
lich:

a)	 Wird im Rahmen des Fetzenopfers ausschließ-
lich “grüner Stoff” verwendet, so ist dies ein Hin-
weis darauf, dass das Heiligtum vor allem von 
Alawiten frequentiert wird.

b)	Christen und Drusen verwenden “Stabkerzen” 
und hinterlassen diese in den Grabkammern. Die 
Länge der Kerze entspricht entweder der Kör-
pergröße des Ṣāḥib an-naḏr oder der Länge des 
Körperteils, für den im Gelübde Heilung erbe-
ten wird.

c)	 12’er Schiiten wiederum besiegeln ihr Gelüb-
de häufig durch das “Anbringen eines Vorhang-
schlosses” am Grab des Ṣāḥib al-makān oder in 
dessen Nähe.

d)	Vor allem an Pilgerstätten, die überwiegend von 
Christen besucht werden, ist es oft üblich, den 
genauen Inhalt des Gelübdes auf einer “Tafel” 
oder “in einem Buch schriftlich festzuhalten”. 

e)	 Unter Drusen – und manchmal auch unter Ala-
witen – ist es vielerorts üblich, dass der Ṣāḥib 
an-naḏr ein “Foto” von sich selbst in der Grab-
kammer hinterlässt. Oft findet man auch Fotos 
von Kindern oder gebrechlichen Personen, für 
die ein Gelübde abgelegt wurde, beispielsweise 
im Krankheitsfall.

f  )	 Eine Sonderform, die ich in dieser Form bislang 
nur an einer (einzigen) von Drusen verwalteten 
Pilgerstätte vorfinden konnte, ist das Hinterlas-
sen von “Fetzenpuppen” im Zusammenhang mit 
Kinderlosigkeit. Die Puppen bleiben so lange in 
der Grabkammer, bis das Gelübde in Erfüllung 
geht und ein Kind geboren wird.

g)	Das Hinterlassen von “Papiertaschentüchern” 
oder Teilen davon (oft mit dem Personennamen 
des jeweiligen Pilgers versehen) ist wiederum ein  
materielles Zeugnis, welches als “typisch christ-
lich” gilt.

Was das erwähnte Fetzenopfer betrifft, so gren-
zen sich die Drusen von den anderen ethnisch-reli-
giösen Gruppen unter anderem auch darin ab, dass 
sie eben keine Stofffetzen an “ihren” heiligen Or-
ten hinterlassen würden, weil dies “nicht besonders 
schön sei”, wie ein drusischer Grabwächter einmal 
augenzwinkernd bemerkte. Die materiellen Zeug-
nisse von abgelegten Gelübden können also auch 
als Symbole ethnischer Abgrenzung fungieren. 
Gleichwohl sind sich Drusen, Alawiten, Christen 
und Sunniten im volksreligiösen Kontext über die 
Grundstrukturen des Ablegens und Einlösens von 

Gelübden einig: Es seien lediglich unterschiedliche 
Symbole, die alle zu respektieren sind und letztlich 
die gleiche Funktion hätten, lautete ein häufiges 
Statement in diesem Zusammenhang. 

Alle Pilger – unabhängig von ihrer jeweiligen 
ethnisch-religiösen Affiliation – betonten in den In-
terviews, dass das Ablegen eines Gelübdes keine 
leichtfertige Angelegenheit sei. Man müsse sich im 
Vorfeld sehr genau überlegen, wer für den Konflikt 
verantwortlich ist, worin das eigentliche Problem 
besteht und was man selbst zur Lösung des Pro-
blems bzw. zur Erfüllung des Wunsches beitragen 
kann. Im Zuge der rituellen Handlung des Ablegens 
eines Gelübdes müsse man das Ziel der erhofften 
Veränderung ganz genau benennen und dieses zu-
mindest mündlich formulieren. Aus sozialanthro
pologischer Perspektive ist diese Konkretisierung – 
das Sich-im-Klaren-darüber-Sein, was man genau 
will – bereits Teil einer produktiven Konfliktbear-
beitung. In emischer Sichtweise trifft sie sich mit 
den Eigenschaften der baraka, welche den Men-
schen bei der Problem-, Wert- und Zielklärung 
unterstützt.

Die geistige Auseinandersetzung mit dem je-
weils Anderen spielt bezeichnenderweise auch bei 
der “Einlösung eines Gelübdes” eine ganz entschei-
dende Rolle. Oft wird gelobt, ein Schaf zu schlach-
ten und das Fleisch unter den Armen zu verteilen. 
Manchmal jedoch werden auch ideelle Gegenleis-
tungen versprochen, die auf Selbsterniedrigung 
und/oder auf Fremdheitserfahrungen unmittelbar 
Bezug nehmen:

a)	 Man gelobt zu Fuß zu einem heiligen Ort zu pil-
gern und sich nach jedem Schritt niederzuknien. 

b)	Man gelobt eine bestimmte Zeit lang betteln zu 
gehen. Meist wird ein sehr niedriger “symboli-
scher” Geldbetrag festgelegt, den man erbettelt 
und dann dem Heiligtum spendet.

c)	 Junge und ältere Männer geloben für eine gewis-
se Zeitspanne ihr Haar nicht zu schneiden. 

d)	 Im Zusammenhang mit Kinderlosigkeit gelobt 
man, einem Kind ggf. einen Personennamen zu 
geben, der in der eigenen Religionsgemeinschaft 
unüblich ist (z. B. Muḥammad unter Christen 
oder Ǧirǧis unter Sunniten). 

e)	 Oder man gelobt etwas zu tun, was als nicht nor-
mal angesehen wird. Immer wieder wurde mir 
von Pilgern berichtet, dass es zur Einlösung ei-
nes Gelübdes durchaus üblich wäre, zu einem 
Heiligtum zu pilgern, das von einer anderen eth-
nisch-religiösen Gruppe verwaltet wird und wo 
es eher ungewohnt sei, dass Angehörige der eige-
nen Religionsgemeinschaft hin pilgern.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


12 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

Meinen eigenen empirischen Beobachtungen zu-
folge kommt das Pilgern zu den heiligen Orten der 
anderen nur relativ selten vor. Wenn es aber statt-
findet, wird einem solchen Akt besondere Bedeu-
tung beigemessen. Dies führt mich zum Kern mei-
ner forschungsleitenden Fragestellung, nämlich ob 
die kognitive Konstruktion heiliger Orte und das 
damit verbundene Pilgerwesen eher Kontakte oder 
Brüche im Zusammenleben verschiedener ethnisch-
religiöser Gruppen fördern?

Heilige Orte 
als ethnisch-religiöse Identitätsmarker

Bereits im äußeren Erscheinungsbild einer Pilger-
stätte wird deutlich, von welcher ethnisch-religiö-
sen Gruppe sie verwaltet und überwiegend besucht 
wird. Zu den oben erwähnten unterschiedlichen ma-
teriellen Zeugnissen abgelegter Gelübde kommen 
noch eine Vielzahl weiterer Indizien, die einen hei-
ligen Ort eindeutig (ethnisch) zuordenbar machen, 
wie etwa die Fünffarbenkombination grün-rot-gelb-
blau-weiß (al-ḥudūd al-kubarā‘ al-ḫamsa) bei dru-
sischen Heiligtümern, der landschaftsprägende 
Charakter sowie die besonders üppige Verwendung 
von Räuchermitteln bei alawitischen Heiligtümern; 
das Kreuz und das heilige Öl bei christlichen Hei-
ligtümern; der miḥrāb (Gebetsnische) bei sunniti-
schen Pilgerstätten (wobei neuerdings – im Zuge 
von Renovierungsarbeiten – auch die alawitischen 
Grabkammern oft mit einem solchen ausgerüstet 
werden).

Die lokalen Heiligtümer in rural geprägten Ge-
bieten der heutigen Arabischen Republik Syrien, 
egal von welcher Gruppe sie verwaltet und über-
wiegend frequentiert werden, weisen grundsätz-
lich keine eigenen Bereiche oder Räume für die 
Angehörigen unterschiedlicher Konfessionen oder 
Religionen auf. Das gleiche gilt übrigens auch für 
etwaige geschlechtliche Trennungen in den Grab-
kammern, die mir nur in sehr seltenen Fällen aus 
dem städtischen Bereich bekannt sind (Sunniten, 
12’er Schiiten).

Auch wenn in den Aussagen der Pilger immer 
wieder zum Ausdruck kommt, dass der jeweili-
ge Ort für alle Religionsgemeinschaften ein heili-
ger sei (siehe dazu die weiteren Ausführungen), so 
wird gleichzeitig die Intention verfolgt, symboli-
sche bzw. rituelle Unterschiede zwischen den Re-
ligionsgemeinschaften aufrecht zu erhalten. Beim 
Georgsgrab in Ezraʿ wurde ich zum Beispiel ein-
mal von einigen anwesenden Christen klar darauf 
hingewiesen, dass sich nur die Muslime die Schuhe 
ausziehen würden – und ich als Christ sollte mei-

ne Schuhe tunlichst anlassen. Zugleich äußerten 
sich diese Christen über die sunnitischen Muslime 
und Drusen äußerst wohlwollend: Ja, sie alle wür-
den hierher pilgern und das sei gut so und überdies 
ein zusätzlicher Beleg für die Heiligkeit des Platzes. 
Aber bei all der geäußerten Toleranz strebt man kei-
ne Nivellierung der rituellen Unterschiede zwischen 
den einzelnen ethnisch-religiösen Gruppen an.

Dass ein heiliger Ort von zwei oder mehre-
ren unterschiedlichen Religionsgemeinschaften in 
demselben Ausmaß frequentiert wird, ist – meinen 
empirischen Erhebungen nach – eher eine seltene 
Ausnahme. Bei den meisten von mir untersuchten 
Stätten findet man eine Situation vor, in der – grob 
gesprochen – zumindest neun von zehn der jewei-
ligen Besucher der gleichen ethnisch-religiösen 
Gruppe verbunden sind. Umso mehr gilt es der Fra-
ge nachzugehen, warum interethnische Beziehun-
gen an heiligen Orten von den Pilgern und Grab-
wächtern immer so stark betont werden und welche 
ideellen Konzeptionen sich hinter dem vielzitierten 
Ausspruch Kullnā miṯl baʿḍ [wir sind alle (gleich-)
wertig] verbergen. Zur Beantwortung dieser Frage 
werden zunächst soziale Interaktionen an heiligen 
Orten thematisiert, die eher dem innerethnischen 
Gruppenzusammenhalt dienen.

Kullnā miṯl baʿḍ als Ausdruck 
sozialer Integration und innerethnischer 
Gruppenkohäsion 

“Ein syrischer Freund erzählte mir, dass er vor einiger 
Zeit eine Pilgerfahrt unternommen hätte. Er hatte, so be-
richtete er, mehrere Stunden am sakralen Platz verweilt 
und während dieser Zeit eine sehr anregende und tiefsin-
nige Unterhaltung mit einem älteren Mann geführt, den 
er eben erst kennen gelernt hatte. Im Zuge dieses Ge-
spräches war dem älteren Mann aufgefallen, dass mein 
Freund noch unverheiratet ist, und er hatte ihm daher ganz 
spontan und allen Ernstes seine Tochter zur Frau angebo-
ten. Mein Freund lehnte dieses Angebot zwar ab, zeigte 
sich später mir gegenüber allerdings sehr stolz und er-
freut. Schließlich hatte ihm ein Mann, den er eben erst 
kennen gelernt hatte, bereits nach einer halben Stunde 
seine Tochter zur Frau angeboten! Eigentlich, so meinte 
mein Freund mir gegenüber, sei es ʿayb, seine Tochter je-
mandem anzuvertrauen, den man nicht wirklich gut ken-
ne. Aber die Pilgerfahrt bzw. der sakrale Platz, so fügte 
er hinzu, schaffe eben ein spezielles Klima der absoluten 
Vertrautheit” (Fartacek 2003: 198 f.).

Eine typische Begebenheit aus der Pilgerpraxis, die 
vor dem Hintergrund zu sehen ist, dass Heiratsan-
bahnungen im Untersuchungsgebiet normalerweise 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

13

sehr reglementiert sind und stets von langer Hand 
geplant werden.

Übereinstimmend wurde mir immer wieder er-
klärt, dass die Bekanntschaften und Gespräche vor 
und nach dem religiösen Akt einen wesentlichen 
Bestandteil der Pilgerfahrt bilden. Die Kommunika
tion untereinander sei an heiligen Plätzen nachdenk-
licher und offener als anderswo. Die Pilgerstätte 
hätte etwas Verbindendes, man träfe hier auf Gleich-
gesinnte und die soziale Ungleichheit zwischen den 
einzelnen Pilgern träte in den Hintergrund. Dies sei 
nicht verwunderlich, denn vor Gott seien alle Men-
schen gleich(wertig): Kullnā miṯl baʿḍ!

Oft teilten mir die Pilger mit, dass die heiligen 
Orte auch deshalb aufgesucht würden, um nach dem 
Stress des Alltags wieder zu sich selbst zu finden, 
um zu innerer Ruhe zu kommen. So erzählten mir 
zwei junge Männer, dass sie sich kurz nach dem 
festlich begangenen ʿĪd al-aḍḥā, dem islamischen 
Opferfest, für einige Tage in die heilige Höhle zu-
rückgezogen hätten, um sich wieder zu sammeln. 
Hier in der Abgeschiedenheit sei es ihnen möglich, 
sich mit den wesentlichen Dingen des Lebens und 
künftigen Zielen auseinanderzusetzen.

Heilige Orte werden auch aufgesucht, um in 
Ruhe die eigene Situation zu überdenken und sich 
mit persönlichen Problemen auseinanderzusetzen. 
Wie mir die Pilger erklärten, sei es die am heiligen 
Platz vorhandene baraka, die ihnen helfe, bei Prob-
lemen und Konflikten zu tragfähigen Entscheidun-
gen zu kommen.

Wenn ich meine persönlichen Gespräche mit Pil-
gern und die teilnehmende Beobachtung zur Kom-
munikation der Pilger untereinander Revue pas-
sieren lasse, so drängt sich unter konzeptioneller 
Perspektive zur Charakterisierung dieser Interakti-
onen das Konzept der Communitas von Victor Turn-
er (1997; 2000) geradezu auf. In Übereinstimmung 
mit den lokalkulturellen Konzeptionen und meinen 
Beobachtungen ist Pilgern für ihn ein liminales Phä-
nomen, welches die den Alltag bestimmenden so-
zialen Strukturen an den heiligen Plätzen aufhebt. 
Seine Ritualtheorie und sein Modell der Commu-
nitas werden bis heute kontrovers diskutiert, vor al-
lem sein Universalismus wird bisweilen heftig kri-
tisiert (zusammenfassend siehe vor allem Eade and 
Sallnow 2000). Sowohl die theoretische Kritik von 
John Eade und Michael Sallnow, als auch die von 
ihnen in einer Sekundäranalyse referierten empiri-
schen Forschungsergebnisse zum Pilgern sind hin-
reichende Belege dafür, dass Turners universalisti-
scher Anspruch bezüglich seiner Modelle zu Ritual 
und Communitas nicht haltbar ist. Doch im Kon-
text meiner Überlegungen ist diese Diskussion nicht 
von ausschlaggebender Bedeutung. Vielmehr geht 

es mir darum, anhand eines dafür brauchbaren Mo-
dells möglichst konkret und theoriegeleitet die sozi-
ale Kommunikation der Pilger untereinander unter 
die Lupe zu nehmen.

Kontrastierend zu orthodoxen sozialstrukturellen 
Modellen entwirft Turner die Communitas als ei-
nen Modus der Beziehung von konkreten Menschen 
zueinander und nicht als eine Beziehung zwischen 
unterschiedlichen Status- oder (sozialen) Rollenträ-
gern. In seiner Argumentation beruft er sich dabei 
auf Bubers (2002) dialogische Beziehung, die er als 
existentielle, konkrete, unmittelbare und spontane 
Kommunikation beschreibt: “… what Buber (1958, 
1961) has called ‘das Zwischenmenschliche’ … is 
always a ‘happening,’ something, that arises in in-
stant mutuality, when each person fully experiences 
the being of the other” (Turner 1997: 136).

Zur Verdeutlichung dessen, was spontane bzw. 
existentielle Communitas im Kontext lokaler Hei-
ligtümer im heutigen Syrien bedeutet, möchte ich 
zwei Situationen schildern, denen ich immer wie-
der begegnete.

1.)  Bei meinen Aufenthalten an einem heili-
gen Ort wurde ich häufig Zeuge dessen, was Bu-
ber (2002: ​141 ff.) mit dem Begriff des “mitteilen-
den Schweigens” als eine Form der Zwiesprache 
bezeichnete. Pilger sitzen zu zweit oder in einer 
kleinen Gruppe beisammen, sie reden nicht mitei-
nander, sehen sich oft nicht einmal an und als Au-
ßenstehender habe ich nicht den Eindruck, dass sie 
schon länger miteinander besonders vertraut wären. 
Und doch habe ich das Gefühl, dass jeder “zugleich 
bei sich selbst und bei dem oder den anderen ist”. 
Dabei handelt es sich keineswegs um etwas Mys-
teriöses oder Nebelhaftes. Es ist an einem selbst 
wahrnehmbar und erfahrbar. Gleichzeitig ist es et-
was, das in Worten kaum oder nicht angemessen 
beschrieben werden kann. Besonders häufig erlebte 
ich diesen kontemplativen Zustand im Rahmen der 
gemeinsamen Pilgermahlzeit (waǧbat az-ziyāra), 
die grundsätzlich Teil jeder Pilgerfahrt ist und wo – 
wie bereits oben erwähnt – die Übertragung der ba-
raka eine Schlüsselrolle spielt.

2.)  Zweitens: Ich war nicht nur selbst Ge-
sprächspartner von Grabwächtern und Pilgern, son
dern wurde auch Zeuge von Gesprächen zwischen 
ihnen. Im Interesse einer möglichst “natürlichen” 
Gesprächssituation wurde auf die Aufnahme der 
Gespräche verzichtet, sodass die Replizierbarkeit 
der Beobachtungen nicht gegeben ist. Trotzdem 
lässt sich resümieren, dass die Gespräche in der 
Regel (in mehr oder weniger großem Ausmaß) von 
drei Merkmalen gekennzeichnet sind: Die Pilger 
sind authentisch, d. h. sie zeigen kein “typisches” 
Rollenverhalten, sondern begegnen einander in ei-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


14 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

ner offenen Weise sozusagen von Person zu Person. 
Sie sind empathisch, d. h. sie sind in der Lage, sich 
nichtwertend in ihren Gesprächspartner und dessen 
Welt einzufühlen. Und sie sind akzeptierend, indem 
sie respektvoll miteinander umgehen und gegensei-
tig Anteil nehmen.

Communitas als “das Zwischenmenschliche”, 
also das Geschehen zwischen (zwei) Personen, lässt 
sich nach Buber (2002: 271 ff.) vom Sozialen, dem 
Gruppenhaften unterscheiden. In sozialen Gruppen, 
wie es z. B. die ethnisch-religiösen Gruppierungen 
in Syrien sind, empfinden und interpretieren sich 
die Mitglieder als zusammengehörig, weil sie ge-
meinsame (Glaubens-)Überzeugungen haben und 
sich dadurch in einer Welt voller negativer Kon-
tingenzerlebnisse von der Kollektivität “getragen 
fühlen” können. Dies bedeutet jedoch noch lange 
nicht, dass innerhalb einer solchen Gruppe persön-
liche Beziehungen bestehen müssten. Zwar gibt es 
im Leben vor allem kleinerer, überschaubarer Grup-
pen immer Kontakte. Diese Kontakte können aber 
dialogische Beziehungen, wie sie eben beschrieben 
wurden, genauso begünstigen wie sie diese auch er-
schweren können.

Der heilige Ort erscheint nun als ein Ort an dem 
beides, nämlich die Kollektivität im Sinne einer 
Stärkung der Gruppenkohäsion (Wir-Gefühl) er
lebbar wird und gleichzeitig dialogische Erfahrun-
gen gemacht werden können. Diese dialogischen 
Erfahrungen sehe ich deshalb als sehr entscheidend 
an, weil sie Voraussetzung für eine positive Bewälti-
gung von sowohl intrapersonalen als auch von inter
personalen Problemen, Belastungen oder Konflik-
ten sind.

Probleme, Belastungen und Konflikte sind – so 
ein Ergebnis meiner teilnehmenden Beobachtung 
und der Information von Pilgern und Grabwäch-
tern – nicht nur im Zusammenhang mit baraka und 
Gelübdewesen und den entsprechenden Ritualen 
ein wichtiges Thema. Vielmehr sind sie auch Ge-
genstand von oft sehr persönlichen Gesprächen, die 
vor oder nach dem Vollzug von Ritualen am heili-
gen Ort stattfinden. Dies ist insofern von zentraler 
Bedeutung, da es als sehr plausibel erscheint, dass 
die dialogischen Erfahrungen, welche die Pilger am 
heiligen Ort machen, nicht folgenlos für “das Leben 
draußen” in ihrem von gesellschaftlichen Strukturen 
und Normen bestimmten Alltag sind. So gesehen 
ist der heilige Ort nicht nur eine Rückzugsmöglich-
keit von den Beschwernissen des Alltags, wo die 
Pilger Muße finden, um sich mit sich selbst ausei-
nanderzusetzen, um dann wieder, zurückgekehrt in 
ihr “normales Leben”, dieses so wie gehabt wei-
terzuführen. Es ist plausibel, anzunehmen, dass 
die Erfahrungen des Kullnā miṯl baʿḍ im Sinne der 

Statuslosigkeit, des Fehlens sozialstruktureller Dif-
ferenzierungen mit dem Abschiednehmen vom hei-
ligen Ort nicht einfach vergessen werden. Die Er-
innerung daran kann es den Pilgern ermöglichen, 
Motivation daraus zu schöpfen, um die bestehen-
den sozialen und politischen Bedingungen in denen 
sie leben, nicht einfach als gegeben hinzunehmen, 
sondern sie zu relativieren. Und schließlich vermu-
te ich, dass die am heiligen Ort gemachten Erfah-
rungen es wahrscheinlich machen, dass der Um-
gang mit Belastungen, Problemen und Konflikten 
sich in Richtung eines produktiveren Umgangs mit 
sich selbst und anderen verändert und/oder die im 
Dialog entwickelten Problemlösungen in die Praxis 
umgesetzt werden.

Kullnā miṯl baʿḍ als normativer Anspruch 
für interethnische Interaktion

Kullnā miṯl baʿd ̣ – Wir sind alle gleich(-wertig)!
Hūn fīh istisnaʿ    – Hier herrscht eine Ausnahme-
    situation! 
Mā fīh mašākil baynā, bi-l-ʿaks tammāman 

– Es gibt keine Probleme zwischen uns, ganz im 
Gegenteil!

So und ähnlich lauteten die Aussagen meiner Inter-
viewpartner, als ich im Zuge meiner Feldforschun-
gen Fragen der Ethnizität an heiligen Orten thema-
tisierte. Pilger und Grabwächter betonten vehement, 
dass der jeweilige Ort für alle Religionsgemein-
schaften ein heiliger sei: Sowohl Drusen, als auch 
Christen, Alawiten und sunnitische Muslime wür-
den hier her pilgern und Heilung finden. Und in all 
meinen Gesprächen, die ich mit Pilgern und Grab-
wächtern an den Heiligtümern führte, fiel kein ein-
ziges Mal eine negative Äußerung über die heiligen 
Orte der anderen! Kein einziges Mal wurde die Hei-
ligkeit eines Pilgerortes, der von einer anderen Re-
ligionsgemeinschaft verwaltet wird, in irgendeiner 
Weise in Zweifel gezogen! Im Gegenteil: Man war 
stets darauf bedacht, das Pilgern zu lokalen Heilig-
tümern als verbindende Gemeinsamkeit darzustel-
len, als etwas, das “allen Religionen” gemeinsam 
ist. Ferner wurde da und dort immer wieder darauf 
verwiesen, dass man im alltäglichen Leben an und 
für sich mit den Angehörigen anderer ethnisch-reli-
giöser Gruppen nicht soviel zu tun hätte, jedoch hier 
am heiligen Ort würden die Menschen, gleichgültig 
welcher Konfession oder Religion sie angehören, 
aus den unterschiedlichsten sozialen Schichten und 
Landesteilen zusammenströmen und einander nä-
herkommen.

Diese Aussagen stehen in einem bemerkenswer-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

15

ten Antagonismus zu meinen Beobachtungen. Ob-
wohl ich im Rahmen meiner Feldforschungen alle 
Pilgerstätten mehrmals aufsuchte, konnte ich kaum 
länger andauernde, intensivere persönliche Kontak-
te zwischen Angehörigen unterschiedlicher Konfes-
sionen oder Religionen beobachten. Dazu passend 
konnte ich keinen einzigen konkreten Fall doku-
mentieren, in dem eine “interethnische” Freund-
schaft zwischen zwei oder mehreren Menschen auf 
dem Weg des gemeinsamen Pilgerns entstanden 
wäre, die dann auch im alltäglichen Leben weiter 
gepflegt worden wäre. Außerdem gibt es, wie wei-
ter oben schon ausgeführt, nur wenige Pilgerorte, 
die hinsichtlich der ethnisch-religiösen Affiliation 
der Besucher zweifelsfrei als common shared klas-
sifiziert werden können. Bei den meisten von mir 
untersuchten Stätten ist es die Ausnahme und nicht 
die Regel, dass ethnisch Fremde sie aufsuchen. Wie 
mir aber Pilger und Grabwächter immer wieder ver-
sicherten, gilt es als etwas ganz Besonderes, zu Hei-
ligtümern zu pilgern, die primär von einer anderen 
Religionsgemeinschaft frequentiert werden.

Es stellt sich also die Frage, wie sich diese Dis-
krepanzen erklären lassen. Warum werden die in-
terreligiösen Beziehungen – entgegen meinen em-
pirischen Forschungsergebnissen  – so vehement 
behauptet? Womit kann es zu tun haben, dass die 
Pilger und Grabwächter im Gespräch mit dem west-
lichen Ethnologen sinngemäß zum Ausdruck brin-
gen, dass der jeweilige Platz von allen Religionsge-
meinschaften gleichermaßen besucht wird?

Die ersten Erklärungsversuche, wie ich sie be-
reits im Forschungstagebuch während meiner Auf-
enthalte an den heiligen Orten festhielt, betreffen 
folgende Punkte.

Erstens: Die Statements meiner Interviewpartner 
könnten schlichtweg damit zu tun haben, dass ich 
selbst nicht nur als westlicher Ethnologe, sondern 
auch als christlicher Pilger wahrgenommen wurde. 
Die Behauptung der interreligiösen Bedeutung und 
Kommunikation wäre in diesem Fall nichts anderes 
als ein Akt der Achtung und Höflichkeit – wie er ja 
übrigens auch jedem anderen ethnisch fremden Pil-
ger zukommt.

Zweitens ist es – zumindest in der syrisch-paläs-
tinensischen Umgangssprache – allgemein üblich, 
normative Soll-Vorstellungen in deskriptiven Ist-
Sätzen auszudrücken (Fartacek 2007b: ​56 f.). Hin-
ter dem Insistieren auf interreligiöse Bedeutung und 
Kommunikation kann also auch der Wunsch nach 
einer solchen stecken.

Drittens ist die Frage nach religiösen und gleich-
zeitig ethnischen Affiliationen in der heutigen Ara-
bischen Republik Syrien generell ein Tabuthema – 
nicht zuletzt mit Blick auf die Situation im Libanon 

mit seinen kriegerischen Konflikten zwischen sun-
nitischen und schiitischen Muslimen, Drusen und 
Christen. Regierung, Militär und Geheimdienst re-
agieren beim Thema der ethnischen Heterogenität 
äußerst sensibel.

Viertens: Wenn etwa der Grabwächter betont, 
dass das von ihm betreute Heiligtum auch von 
“fremden” Menschen besucht wird, die von weit 
her anreisen und einer anderen Religionsgemein-
schaft angehören, so steigert dies die Legitimation 
des heiligen Ortes. Pragmatisch betrachtet kann die 
behauptete interethnische Bedeutung den heiligen 
Ort ebenso schützen wie die Errichtung von Grä-
bern (was unwidersprochen signalisiert: dieser Platz 
ist tabu, dieser Platz ist heilig).

All diese genannten Aspekte mögen in der ei-
nen oder anderen Weise hinter dem vielzitierten 
Kullnā miṯl baʿḍ stecken. Im Zuge meiner Erhebun-
gen und in der qualitativen Analyse des von mir ge-
sammelten Datenmaterials zeigte sich jedoch, dass 
die Betonung der interethnischen Bedeutung heili-
ger Orte – unabhängig von methodologischen, re-
alpolitischen und pragmatischen Kontexten – auch 
damit zu tun hat, wie Heiligkeit im Zusammenhang 
mit dem lokalen Pilgerwesen in Syrien gedacht und 
konzeptualisiert wird.

Unter religionsethnologischer Perspektive er-
scheint auch hier wieder das Modell der Communi
tas von Victor Turner interessant. Von der die inner- 
ethnischen Beziehungen kennzeichnenden “sponta
nen Communitas” unterscheidet er noch zwei wei-
tere “Typen” von Beziehungen: die “normative” 
und die “ideologische Communitas”. Letztere lie-
fert meiner Ansicht nach eine weitere plausible Er-
klärung für das Kullnā miṯl baʿḍ als Anspruch für 
die Qualität der Beziehungen zwischen den ethni-
schen Gruppen. Für Turner (1997: ​132) ist die ideo-
logische Communitas “... a label one can apply to 
a variety of utopian models of societies based on 
existential communitas”. Folgt man den Überle-
gungen Turners, so handelt es sich hierbei um den 
Versuch der Pilger, ihre persönliche Erfahrung von 
existentieller Communitas in den innerethnischen 
Beziehungen an heiligen Orten theoretisch auf (als 
wünschenswert betrachtete) Beziehungen zu ande-
ren ethnisch-religiösen Gruppen zu übertragen. Die 
auf dem Pilgerort von Authentizität, Empathie und 
Akzeptanz getragenen Interaktionen innerhalb der 
eigenen Gruppe werden also zur Grundlage eines 
(utopischen) Modells interethnischer Beziehungen 
und darüber hinaus allgemeinen menschlichen Zu-
sammenlebens gemacht.

Eine förderliche Bedingung für die ideologische 
Communitas ist darin zu sehen, dass in der Sicht-
weise der Pilger, gleichgültig ob Sunniten, Christen, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


16 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

Drusen oder Alawiten, sie alle ja den einen, gemein-
samen Gott haben. Die gemeinsame Wurzel der mo-
notheistischen Religionen ist für die Pilger auch in-
sofern (be)greifbar, als viele der mythologischen 
Persönlichkeiten, die “Besitzer” von heiligen Orten 
sind, für alle – über die konfessionellen und reli-
giösen Grenzen hinweg – eine zentrale Bedeutung 
innehaben. Deutlich wird dieser interreligiöse Cha-
rakter beispielsweise in der Gestalt Abrahams, des 
“Vaters des Monotheismus”, dessen Geburtshöhle 
sich in der Nähe von Damaskus befindet; oder in 
der Gestalt des Nabī Ayyūb, dem alttestamentlichen 
Propheten Job, dem gleich mehrere Pilgerorte im 
heutigen Syrien gewidmet sind; oder in der Gestalt 
von al-Ḫiḍr, dem biblischen Georg bzw. dem Pro-
pheten Elias, der mit Fruchtbarkeit assoziiert und 
in allen hier genannten Religionsgemeinschaften 
eine Schlüsselrolle spielt; auch er besitzt im Unter-
suchungsgebiet eine größere Anzahl heiliger Orte; 
oder auch in der Gestalt des eingangs erwähnten 
Nabī Hābīl, Abel, dem Sohn Adam und Evas. Sie 
alle verweisen darauf, dass die verschiedenen Reli-
gionsgemeinschaften zum Teil die gleichen Vorbil-
der haben und denselben Werten verpflichtet sind. 
Des Weiteren verweisen sie auf gegenseitige Ver-
wandtschaft und auf eine gemeinsam geteilte Ge-
schichte, die letztlich für jedes Kollektiv identitäts-
stiftend wirkt.

Unter sozialanthropologischer Perspektive kann 
man den Anspruch des Kullnā miṯl baʿḍ und die 
ethnienübergreifende Bedeutung heiliger Orte auch 
im Zusammenhang damit sehen, wie Heiligkeit im 
Rahmen des lokalen Pilgerwesen in Syrien gedacht 
und konzeptualisiert wird. 

Baraka wird nicht als exklusive Kraft verstan-
den, die nur für die eigene (ethnische) Gruppe re-
levant ist. Vielmehr gilt sie als integrative göttliche 
Kraft, die sich über die Person des Ṣāḥib al-makān 
an seinem Ort manifestiert und die für alle recht-
schaffenen Menschen gleichermaßen erwerbbar ist, 
unabhängig davon, ob sie nun Sunniten, Christen, 
Alawiten oder Drusen sind. Das Entscheidende in 
diesem Kontext ist, dass man durch die Interaktion 
mit dem Anderen und dem Fremden der baraka in 
besonders hohem Ausmaß teilhaft wird.

Gemäß emischer Konzeption ist baraka kei-
ne starre Kraft, die – im Sinne einer “Heiligkeit an 
sich” – den Dingen naturgegeben innewohnen wür-
de, sondern eine dynamische, fruchtbarkeitsstei-
gernde Kraft, die erst durch rituelles Handeln ent-
steht und in zwischenmenschlichen Interaktionen 
wirksam wird. Baraka wird also nicht isoliert von 
sozialen Interaktionen gedacht. Diese epistemologi-
schen Grundlagen stehen wohl in einer “notwendi-
gen Beziehung” (Oppitz 1999) zu sozialen Grenz-

überschreitungen und Fremdheitserfahrungen, die 
in den oben erwähnten ideellen Opferhandlungen 
im Zusammenhang mit der Einlösung von Gelüb-
den praktiziert werden.

In den Interviews, die ich mit Pilgern und Grab-
wächtern in diesem Kontext führte, wurde immer 
wieder betont, dass es ganz entscheidend sei, die 
eigene soziale Rolle zu verlassen und etwas zu tun, 
was man normalerweise nicht tun würde. Erst da-
durch würde sich der S ̣āḥib an-naḏr von seinen 
Schulden befreien. Die Interaktion mit Angehöri-
gen der anderen ethnisch-religiösen Gemeinschaf-
ten kann so gesehen auch als “metaphorische Äqui-
valenz” (Leach 1978) mit dem Nichtnormalen und 
Heiligen interpretiert werden.

Zur Kritik an heiligen Orten  
und ethnisch-religiöser Segmentierung 

Wenn hier das Potential heiliger Orte für kollektive 
Identitätskonstruktionen in der heutigen Arabischen 
Republik Syrien analysiert wird, so sind nicht nur 
die Konzeptionen jener Menschen relevant, die be-
geistert zu diesen Orten hin pilgern, sondern auch 
die Konzeptionen jener, die das bewusst nicht tun. 
Die Gründe für eine Ablehnung des lokalen Pilger-
wesens sind äußerst heterogen und in epistemologi-
scher Hinsicht durchaus konträr.

Zum einen wird das lokale Pilgerwesen in der 
heutigen Arabischen Republik Syrien von einer zah-
lenmäßig eher kleinen, säkularisierten und zumeist 
städtisch geprägten Gruppe abgelehnt. Manche 
Künstler, Intellektuelle und bisweilen auch Studie-
rende orientieren sich an den Werten der Aufklärung 
bzw. am Humanismus, sie treten für ein Mehrpar-
teiensystem nach westlichem Vorbild ein und stellen 
sich daher ganz bewusst gegen die ethnisch-religiö-
se Stratifikation der syrischen Gesellschaft. Mit der 
Konstruktion heiliger Orte können diese Menschen 
schon aus erkenntnistheoretischen Gesichtspunkten 
heraus wenig anfangen und die Praxis des Pilgerns 
wird eher als ein archaisch anmutendes Relikt ver-
gangener Epochen empfunden, welches einer längst 
überfälligen Modernisierung des Landes tendenziell 
im Wege steht. Es wäre höchst an der Zeit, sich von 
diesen religiösen Zwängen zu befreien. Der Um-
stand, dass in letzter Zeit so viele Pilgerstätten re-
stauriert und räumlich erweitert werden, wird von 
dieser Menschengruppe entweder nicht wahrge-
nommen oder mit Argwohn betrachtet.

Zum anderen sind es die Vertreter der Großen 
Tradition, die orthodoxen Sunniten und die soge-
nannten Islamisten, die sich in ihrer Argumenta-
tion gegen das lokale Pilgerwesen gerne auf den 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

17

berühmten islamischen Theologen Ibn Taymīya 
(1263 – ​1328 n. Chr.) stützen. Demnach laufe die 
Konstruktion heiliger Orte dem transzendenten 
Gottesbild zuwider und die Heiligenverehrung sei 
Ausdruck einer polytheistischen Haltung (širk). 
Vergleichsweise weniger bekannt ist das Faktum, 
dass der Syrer Ibn Taymīya der Problematik des 
Benennens größte Bedeutung beimaß. Er wandte 
sich nachdrücklich kritisch dagegen, den üblichen 
Gruppenbezeichnungen, die auf der Grundlage von 
maḏhab-Zugehörigkeit, tribaler Zugehörigkeit oder 
geographischer Herkunft beruhen, über Gebühr re-
ligiöse Bedeutung beizumessen – d. h. unter Hint
anstellung der in den religiösen Texten selbst als 
einzig und wirklich relevant gesetzten “Teilungen” 
(“gläubig”; “ungläubig”; “gottesfürchtig” etc.) Un-
einigkeit in die muslimische Gemeinde zu tragen. 
Auf Fragen nach der Zugehörigkeit zu solchen 
Gruppen solle man laut Ibn Taymīya antworten: 
“Ich bin weder X noch Y, sondern vielmehr bin ich 
ein Muslim der dem Buch Gottes und der Sunna 
seines Gesandten folgt!” 4 Ein derartiges Argumen-
tationsmuster konnte ich in meinen Gesprächen mit 
Vertretern der Großen Tradition immer wieder fest-
stellen. Im Zuge dessen wurden Gruppenabspaltun-
gen im Bereich des Islams nicht nur vehement kriti-
siert, sondern auch in einen indirekten oder direkten 
Zusammenhang mit dem lokalen Pilgerwesens ge-
bracht. Wohl in Anspielung an den oben erwähnten 
“typischen Diskurs des Pilgerns” sagte einmal ein 
orthodoxer Scheich zu mir: “Ana mā biqūl ‘kullnā 
miṯl baʿd!̣’ ” (Ich sage nicht, “kullnā miṯl baʿd ̣ ”!; vgl. 
Fartacek 2003: 80).

Die Kritiker des lokalen Pilgerwesens haben 
zwar sehr unterschiedliche Weltbilder, sie eint je-
doch der Umstand, dass diese Menschen generell 
den ethnisch-religiösen Segmentierungen der rezen-
ten syrischen Gesellschaft äußerst skeptisch gegen-
überstehen. Vielleicht verbindet sie auch das Unbe-
hagen darüber, dass es ausgerechnet die Heiligtümer 
der ethnisch-religiösen Minoritäten (Drusen, Alawi-
ten und Christen) sind, die in den letzten Jahrzenten 
so beträchtlich ausgebaut und revitalisiert wurden.

Conclusio

Unterzieht man die Heiligtümer der einzelnen Com-
munities hinsichtlich ihres äußeren Erscheinungs-
bildes einem systematischen Vergleich, so fällt auf, 

  4	 Siehe dazu Ibn Taymīya, Maǧmūʿ al-fatāwa, Band 3, S. 255. 
Aufgegriffen und übersetzt wurde diese Passage von Michot 
(1993: 10 – 15). Ich danke Lorenz Nigst (Universität Wien) 
für diesen Hinweis! 

dass vor allem die heiligen Orte der ethnisch-religi-
ösen Minoritäten in jüngster Zeit stark vergrößert 
und vermehrt frequentiert werden. Heilige Orte, die 
unter sunnitischer Verwaltung stehen, sind dem-
gegenüber kaum erweitert worden; im Gegenteil: 
Sehr viele jener Stätten, die in der älteren Litera-
tur als florierende Heiligtümer beschrieben wurden, 
sucht man heute vergebens. Die genauen Gründe für 
diese sehr unterschiedlich ausfallende Revitalisie-
rung müssen in künftigen Forschungen noch näher 
untersucht werden. Vermutlich ist dafür einerseits 
die (bessere) kosmopolitische Vernetzung der eth-
nisch-religiösen Minoritäten ausschlaggebend: Ge-
rade unter den Drusen, den Christen und den Ala-
witen gibt es viele Familien, die als Migranten in 
Nord- oder Südamerika, in Australien oder auch in 
Europa leben. Aus dieser Diaspora stammen mit-
unter erhebliche finanzielle Mittel, die für den Aus-
bau der Pilgerzentren verwendet werden. Anderer-
seits handelt es sich beim Pilgern bzw. beim Ausbau 
von Pilgerstätten um eine signifikante Zurschaustel-
lung von religiösen Symbolen, die für die jeweilige 
Gruppe konstitutiv sind.

In meiner Forschungsarbeit konnten Belege da-
für gesammelt werden, dass durch die an den hei-
ligen Orten stattfindenden sozialen Interaktionen 
primär innerethnische Gruppenkohäsionen gestärkt 
werden. Blickt man jedoch auf die ideelle Kon-
zeption heiliger Orte, so manifestiert sich darin 
der Wunsch zur Überwindung ethnisch-religiöser 
Grenzen. Beide Prozesse kommen im vielzitierten 
Kullnā miṯl baʿḍ zum Ausdruck. Einerseits bezieht 
sich dieser Leitspruch auf konkrete außergewöhnli-
che Formen der sozialen Interaktion, die die drusi-
schen, alawitischen, christlichen oder sunnitischen 
Pilger – jeweils unter sich – an den heiligen Orten 
haben; er kennzeichnet also Formen der innereth-
nischen Kommunikation, die in etwa dem entspre-
chen, was Victor Turner mit “spontaner Communi-
tas” umschreibt. Andererseits ist dieser Leitspruch 
auch eine “ideologische Ansage”, welche untrenn-
bar mit der Konstruktion heiliger Orte verbunden 
ist. Dieses abstrakt-imaginäre Kullnā miṯl baʿḍ ist 
Ausdruck dessen, wie Heiligkeit im lokalkulturel-
len Kontext Syriens gedacht wird, nämlich als et-
was interreligiöses, das geradezu mit interethni-
schen Kommunikationsformen assoziiert wird. In 
dieser zweiten Bedeutung korreliert der Leitspruch 
mit “utopischen Modellen”, die nach Victor Turner 
den Bereich der “ideologischen Communitas” cha-
rakterisieren.

Die mit den heiligen Orten implizierten intereth-
nischen Grenzüberschreitungen bedingen gewisser-
maßen die Aufrechterhaltung der ethnisch-religiö-
sen Segmentierungen; die Hervorhebung ritueller 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


18 Gebhard Fartacek

Anthropos  106.2011

Unterschiede zwischen drusischen, sunnitischen, 
christlichen und alawitischen Pilgern steht so gese-
hen in keinem Widerspruch zu den angesprochenen 
“utopischen Modellen”.

Der hier skizzierte (lokalkulturelle) Entwurf von 
Heiligkeit ist – wie eingangs bereits erwähnt – ein-
gebettet in ein tendenziell “primordialistisches” 
Verständnis von religiösen Zugehörigkeiten: Um 
Alawit oder Druse zu sein, muss man in diese Ge-
meinschaft hineingeboren werden. Die Zugehörig-
keit zu einer dieser Gruppen ist – ebenso wie Ver-
wandtschaft und Vorfahren  – für den Einzelnen 
grundsätzlich nicht frei wählbar. Eine solche Sicht 
impliziert einerseits das starre Festhalten an tradi
tionellen Endogamie-Vorschriften; andererseits fällt 
der Missionsgedanke weg, was aus sozialanthropo-
logischer Perspektive eine günstige Voraussetzung 
dafür schafft, den Anderen in seiner Andersartigkeit 
zu respektieren und nicht vereinnahmen oder “be-
kehren” zu wollen. Die Erfassung der Fremdheit er-
folgt nach dem Modus der Komplementarität (senso 
Schäffter 1991).

Wie immer und was immer die Pilger an loka-
len Heiligtümern denken, in den Interviews und 
Gesprächen mit ihnen und zwischen ihnen geht es 
nie um Fragen der Erst- und Letztbegündung ihrer 
Konzeptionen und Verhaltensweisen. Im Zentrum 
all dieser Überlegungen stehen vielmehr Fragen 
der Lebensbewältigung, der Problemexploration 
und der konkreten Problemlösung. Folgerichtig da-
mit einhergeht die Konstruktion “weicher” Grenz-
ziehungen zwischen den einzelnen Konfessionen 

und Religionen. Die einzelnen ethnischen Gruppen 
grenzen sich voneinander zwar ab, sie grenzen je-
doch die anderen nicht aus. 

Das Fehlen einer Motivation für Erst- und Letzt-
begründungen im Bereich der gelebten Religion 
wurde auch in meinen Untersuchungen zum Dämo-
nenglauben in Syrien deutlich. Im Vordergrund der 
Diskurse über das Wirken der Ǧinn steht nicht das 
Entweder-oder, sondern das Prinzip des Sowohl-als-
auch (Fartacek 2010: ​132 – ​155; vgl. 2002). 

Im Kontext des lokalkulturellen Pilgerwesens er-
scheinen diese Modi nicht nur für den gemeinsa-
men Umgang der Pilger miteinander und der ide-
ellen Konstruktion heiliger Orte bedeutsam. Indem 
Problemexploration und das dialogische Gespräch 
zu Konfliktbearbeitung und Problemlösung thema-
tisch über den heiligen Ort in das alltägliche Leben 
“draußen” hinausweisen, kann angenommen wer-
den, dass die lokalkulturellen Konzeptionen und die 
dialogischen Erfahrungen für die Art und Weise der 
Kommunikation im Alltag und den alltäglichen Um-
gang mit Konflikten nicht ganz folgenlos sind. So-
wohl existentielle als auch ideologische Communi-
tas sind brauchbar für einen undogmatischen und 
toleranten Umgang mit sich selbst und den anderen. 
Angesichts der vielfältigen, gewaltsam ausgetrage-
nen Konflikte im Nahen Osten ist die Konstruktion 
heiliger Orte und der damit verbundenen Leitsatz 
Kullnā miṯl baʿḍ eher der Ausdruck eines lebens-
dienlichen Konzepts.

Abb. 2: Kullnā miṯl baʿd im Sinne 
spontaner Communitas (innereth
nisch); Kullnā miṯl baʿd im Sinne 
ideologischer Communitas (inter
ethnisch)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


“Kullnā miṯl baʿḍ  ”!

Anthropos  106.2011

19

Der Inhalt des vorliegenden Artikels geht teilweise auf ei-
nen Vortrag zurück, der im Rahmen des Workshops “Kon-
takt- und Bruchzonen in Landschaften des Mittelmeer-
raums” an der DGV-Tagung 2009 in Frankfurt am Main 
präsentiert wurde. Ich danke den beiden Organisatoren 
des Panels, Michaela Schäuble und Martin Zillinger, so-
wie den Diskutanten rund um Thomas Hauschild, Chris-
tian Giordano, Lale Yalcin-Heckmann, Dieter Haller und 
Gisela Welz. Für wichtige islamwissenschaftliche Hin-
weise rund um die Themen baraka, Vermittlung und Ibn 
Taymīya danke ich Lorenz Nigst vom Institut für Orienta-
listik der Universität Wien. Besonders danken möchte ich 
auch Walter Fartacek für äußerst fruchtbare Diskussionen 
über Communitas und Ethnizität.

Zitierte Literatur

Bourdieu, Pierre
1997	 Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. 

Frankfurt: Suhrkamp.

Bowman, Glen
2000	 Christian Ideology and the Image of a Holy Land. The 

Place of Jerusalem Pilgrimage in the Various Christiani-
ties. In: J. Eade and M. J. Sallnow (eds.); pp. 98 – ​121. 

Buber, Martin
2002	 Das dialogische Prinzip. Gütersloh: Gütersloher Verl.-

Haus.

Dam, Nikolaos van
1996	 The Struggle for Power in Syria. Politics and Society un-

der Asad and the Ba’th Party. London: I. B. Tauris.

Douwes, Dick
2010	 Migration, Faith, and Community. Extra-Local Linkag-

es in Coastal Syria. In: P. Sluglett with S. Weber (eds.), 
Syria and Bilad al-Sham under Ottoman Rule. Essays in 
Honour of Abdul Karim Rafeq; pp. 481 – ​494. Leiden: 
Brill. (The Ottoman Empire and Its Heritage, 43)

Durkheim, Emile
1981	 Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frank-

furt: Suhrkamp.

Eade, John, and Michael J. Sallnow
2000	 Contesting the Sacred. The Anthropology of Pilgrimage. 

Urbana: University of Illinois Press.

Fartacek, Gebhard
2002	 Begegnungen mit Ǧinn. Lokale Konzeptionen über Geis-

ter und Dämonen in der syrischen Peripherie. Anthropos 
97: 469 – ​486.

2003	 Pilgerstätten in der syrischen Peripherie. Eine ethnolo-
gische Studie zur kognitiven Konstruktion sakraler Plät-
ze und deren Praxisrelevanz. Wien: Verlag der Österrei-
chischen Akademie der Wissenschaften. (Österreichische 
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische 
Klasse, Sitzungsberichte, 700; Veröffentlichungen zur 
Sozialanthropologie, 5)

2007a	 À quoi servent les lieux sacrés? In: B. Dupret, Z. Ghazzal, 
Y. Courbage, et M. al-Dbiyat, (éds.), La Syrie au présent. 
Reflets d’une société; pp. 405 – ​412. Paris: Sindbad. 

2007b	 The Outsider’s Gaze as Part of the Methodological Tool-
kit? Reflections on the Research Project the “Musikan
tenstadl.” Ethnologia Europaea 36/2: 54 – ​68.

2010	 Unheil durch Dämonen? Geschichten und Diskurse über 
das Wirken der Ǧinn. Eine sozialanthropologische Spu-
rensuche in Syrien. Wien: Böhlau.

Freitag, Rainer
1985	 Seelenwanderung in der islamischen Häresie. Berlin: 

Klaus Schwarz Verlag. (Islamkundliche Untersuchun-
gen, 110)

Gellner, Ernest
1969	 Saints of the Atlas. London: Weidenfeld and Nicolson.

Hackstein, Katharina
1989	 Ethnizität und Situation. Ǧaraš – eine vorderorientali-

sche Kleinstadt. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Ver-
lag. (Beihefte zum Tübinger Atlas des Vorderen Orients, 
Reihe B [Geisteswissenschaften], 94)

Halm, Heinz
1982	 Die islamische Gnosis. Die extreme Schia und die ʿAla

witen. Zürich: Artemis Verlag.
1988	 Die Schia. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft.

Kriss, Rudolf, und Hubert Kriss-Heinrich
1960	 Volksglaube im Bereich des Islam. Bd. 1: Wallfahrtswe-

sen und Heiligenverehrung. Wiesbaden: Otto Harrasso-
witz.

Leach, Edmund
1978	 Kultur und Kommunikation. Zur Logik symbolischer Zu- 

sammenhänge. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp-Taschen- 
buch Wissenschaft, 212)

Michot, Yahya
1993	 Textes spirituels d’Ibn Taymiyya. VIII: L’unité de la com

munauté (umma), dans la tolérance et la rigueur”. Le Mu-
sulman (Paris) 21 (déc. 1992 – mars 1993): 10 – ​15.

Oppitz, Michael
1999	 Notwendige Beziehungen. Abriß der strukturalen Anth-

ropologie. Frankfurt: Suhrkamp.

Ibn Taymīya
2005	 Maǧmūʿ al-fatāwa. 37 Bände. Ed. ʿ Āmir al-G azzār & An-

war al-Bāz. 3. Auflage. Al-Manṣūra: Dār al-Wafā’

Rotter, Gernot
1999	 Syrien. Bremen: Edition Temmen. [3. aktualisierte und 

vollst. überarb. Aufl.] 

Schäffter, Ortfried
1991	 Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Umgang 

mit Fremdheit. In: O. Schäffter (Hrsg.), Das Fremde. Er-
fahrungsmöglichkeiten zwischen Faszination und Bedro-
hung; pp. 11 – ​42. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Turner, Victor W.
1997	 The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. (Re-

newed by E. Turner. With a Foreword by R. D. Abra
hams.) Hawthorne: Aladine de Gruyter.

2000	 Das Ritual. Struktur und Antistruktur. Frankfurt: Cam-
pus-Verlag.

Westermarck, Edward
1926	 Ritual and Belief in Morocco. 2 vols. London: Macmil-

lan. 

Wirth, Eugen
1971	 Syrien. Eine geographische Landeskunde. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Wissenschaftliche 
Länderkunden, 4/5)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-3

