38 | Dinge — Nutzer — Netze

(vgl. ebd.: 8). Und noch in einem anderen Punkt unterschieden sie sich von den pri-
vaten Kunst- und Wunderkammern, die ihnen vorausgegangen waren: Sie waren nun-
mehr auf den Erhalt und die Dauerhaftigkeit ihrer Sammlungen hin angelegt. Wéh-
rend private Sammlungskabinette {iblicherweise nach dem Tod ihrer Besitzer aufge-
16st wurden (und ohne deren Fithrung und Anleitung in ihrem Sammlungskonzept
meist auch gar nicht zu verstehen waren), lag den Museen nun die Aufgabe zugrunde,
sowohl ihre Besténde als auch die ihnen zugeschriebenen Bedeutungen generations-
iibergreifend zu bewahren (vgl. Pomian 2007: 66ff.).

Entsprechend trifft Habermas™ Einreihung des Museums mit dem Lesesaal und
dem Konzert als reine Aushandlungsrdume des Kulturellen wohl nicht den Kern der
Sache. Ebenso wenig folgten die frithen Museen noch dem Quicchebergschen An-
satz, mnemotechnische Erinnerungspalédste zu sein. Thre Funktion wurde vielmehr
zunehmend auf die Zukunft hin ausgerichtet: Sie stellten nun nicht mehr nur Objekte
der Vergangenbheit fiir die Gegenwart aus, sondern sollten ihnen auch dariiber hinaus
einen Ort in der Geschichte zuweisen (vgl. ebd.: 70). Folgt man hier Bredekamps
Argumentationslinie vom Museum als Formungsraum fiir den noch ungeformten
Menschen, so impliziert dieser Auftrag zugleich einen Versuch, diese Zukunft ge-
stalt- und beherrschbar zu machen. Wie Wulf Kansteiner feststellt, wirken die Inhalte
des historischen Bewusstseins normativ: Was in der Gegenwart erfolgreich histori-
siert werden kann, bestimmt zugleich auch die Grenzen der Zukunftserwartung mit
(vgl. Kansteiner 2009: 33). Damit war die Aufgabe der friihen Museen das Einordnen
von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einen kontingenten Sinnzusammen-
hang, der soziale Entwicklungen und Zustinde legitimieren oder diskreditieren
konnte. Das entscheidende Mittel zu diesem Zweck war weiterhin das materielle Ob-
jekt, das in den kommenden Jahrhunderten fiir die Arbeit des Museums ebenso kon-
stitutiv wie schwierig bleiben sollte.

1.2 »WILDE SEMIOSEN« UND »EPISTEMISCHE DINGE«:
DIE SPERRIGKEIT DES MATERIALS

Gottfried Korff sieht im Zusammenspiel von Vermittlungsanspruch und Objekten die
Waurzeln einer bis heute andauernden Januskopfigkeit des Museums — es konstituiert
sich einerseits erst liber seine materiellen Ausstellungsgegenstinde, zugleich wird
seine Legitimitdt als Vermittlungsinstitution aber durch deren Unbestimmtheit lau-
fend auf die Probe gestellt. Im Ergebnis miissen Museen Strategien entwickeln, um
der Vieldeutigkeit ihrer Exponate Herr zu werden, und solche Strategien kénnen sehr
unterschiedliche Gestalten annehmen. Dieses Kernproblem musealer Sinnbildung

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 39

kristallisiert sich fiir Korff besonders deutlich in einem andauernden Konflikt zwi-
schen dem dsthetischen und dem historischen Prinzip in der musealen Gestaltung aus
(vgl. Korff 2002a: 113).

1.2.1 Historizitat und Asthetik als museale Strategien

Historische Museen sind fiir Korff solche, in denen die Entwicklung von Narrativen
iiber die Vergangenheit aus im Raum arrangierten Objekten im Mittelpunkt steht
(vgl. ebd.) — man denke in diesem Zusammenhang an Waidachers zuvor schon ange-
sprochene These, dass Ausstellungen in letzter Konsequenz immer Geschichten
seien, die mit Dingen erzéhlt werden (vgl. Waidacher 2000: 6). Dies folgerichtig um-
zusetzen macht jedoch zweierlei erforderlich: Einerseits muss den Museumsdingen
in ihrer Eigenschaft als Sinnvermittler eine sehr hohe Autonomie zugestanden wer-
den, andererseits muss auch der Fahigkeit des Publikums vertraut werden, das inten-
dierte Narrativ aus dem Objektarrangement dechiffrieren zu kénnen. Mit beidem tue
sich der deutsche Museumsbetrieb, wie Korff anmerkt, traditionell schwer (vgl. Korff
2002a: 113). Das historische Prinzip des Museums habe seine Heimat daher eher in
Frankreich, wo es in enger Verbindung mit der Figur des Archédologen Alexandre
Lenoir (1762-1839) steht. Lenoir entwarf im spéten 18. Jahrhundert ein auf die sozi-
ale Vision des revolutionédren Frankreichs abgestimmtes Museumskonzept, welches
seine narrativen Strukturen dynamisch aus den ihm zur Verfiigung stehenden Objekt-
bestdnden zu entwickeln versucht, anstatt diese in das Korsett eines vorgefassten Pro-
gramms zu zwingen. Hieraus sei eine Museumstradition hervorgegangen, die mit
ihren Exponaten vorurteilsfrei und offen umgeht und in Ausstellungsphilosophien
wie jener von Henri Riviéres Pariser Musée National des Arts et Traditions Popu-
laires bis heute nachwirke (vgl. ebd.: 119).

Das dsthetische Prinzip ist dagegen laut Korff jenes, das seit dem 19. Jahrhundert
vor allem die deutsche Museumskultur pragt und in seinen Urspriingen eng mit der
Figur Wilhelm von Humboldts und der preulischen Bildungsreform von 1806 ver-
kniipft ist. In seinem Zentrum steht eine Riickbesinnung auf das Museum als Musen-
tempel und Kultstitte der Asthetik, und mit dieser Riickbesinnung wiederum die In-
stitution des Kunstmuseums, der alle anderen Formen von Museen nachgeordnet
sind. Das dsthetische Museum, wie Korff es beschreibt, will keine expliziten histori-
schen Erzdhlungen ausbreiten. Seine Aufgabe sei vielmehr, die Historizitdt seiner
Exponate zu verdriangen und sie tiberzeitlich erscheinen zu lassen — nicht als Hinter-
lassenschaften historischer Zustinde, sondern als Monumente, welche diesen trotzen
(vgl. ebd.: 115). Ganz im Sinne der von Bredekamp diagnostizierten Geburt der Wun-
derkammer aus der Vision eines utopischen >Wissensraumes< heraus, beschreibt
Korff auch das Ideal der &sthetischen Museumskonzeption als einen Raum, der die
aufgekliarte Empfindsamkeit seiner Besucher schon aus seiner bloen Anlage heraus

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Dinge — Nutzer — Netze

formen und disziplinieren soll. Im Preulen des 19. Jahrhunderts erschien hier eine
konsequente Ausrichtung auf die kiinstlerischen Ausdrucksformen der griechischen
und romischen Antike als das beste Mittel zum Zweck (vgl. ebd.). Das inhaltliche
Programm geht den Dingen der Ausstellung also voraus, anstatt aus ihnen entwickelt
zu werden. Wie Lenoirs Museumsphilosophie in Frankreich nachwirkt, so wirft nach
Korff Humboldt seinen Schatten iiber die deutsche Museumsgeschichte: Als in
deutschsprachigen Ausstellungen der 1970er Jahre die Objekte zeitweise nur noch
illustrativ neben Erklarungstafeln drapiert wurden, die nunmehr den eigentlichen An-
gelpunkt musealer Vermittlung darstellten, sei dies nur die Zuspitzung einer Muse-
umspraxis gewesen, die weder dem Objekt noch dem Besucher vertrauen mochte
(vgl. ebd.: 120).

Heinrich Theodor Griitter, Direktor des Essener Ruhr Museums, identifiziert dar-
iiber hinaus noch zwei weitere Kriterien, in denen sich historische Ausstellungen von
(asthetischen) Kunstausstellungen unterscheiden: Zum einen sind die Exponate des
Kunstmuseums schon zum Zeitpunkt ihrer Entstehung als Triger kulturellen Sinns
vorgesehen gewesen, wihrend jene des historischen Museums erst in der Ausstellung
dazu werden. Zum anderen (und damit zusammenhéngend) steht das Ausstellungs-
stiick im Kunstmuseum in sehr viel hdherem Maf3e fiir sich allein, wéhrend jenes der
historischen Ausstellung in seiner Aussagekraft weit stirker vom Gesamtgefiige des
musealen Raumes abhingig ist (vgl. Griitter 1997: 668f.).

1.2.2 Museale Darstellung(en) und das politische Moment

Beide Museumstraditionen sind Produkte politischer Konjunkturen — Lenoir entwarf
sein Museumskonzept fiir das Frankreich der Revolution als ein Werkzeug zur Eman-
zipation des Menschen, Humboldts seines fiir das reformistische Preuflen der napo-
leonischen Ara, welches in erster Linie an dessen Erziehung interessiert war. Die
Geschichte des Museums ist zwar zweifelsohne Teil jener der biirgerlichen Offent-
lichkeit, seine Beschreibung als reiner Aushandlungsraum fiir Bedeutungen durch
das Laienpublikum greift indes zu kurz: Im 18. Jahrhundert wurden Museen zur
Staatsangelegenheit, weil man in ihnen strategische Orte fiir soziale Weichenstellun-
gen erkannte. Das British Museum entstand 1753 auf einen Parlamentsbeschluss hin
und wurde 1759 eréffnet, der Louvre 6ffnete seine Pforten 1793 fiir eine revolutio-
nire Offentlichkeit (vgl. Samida 2002: 6). Die in Museen riumlich arrangierten Aus-
sagensysteme und die ihnen zugrundeliegenden materiellen Objekte wurden zu hoch-
brisanten Austragungsorten politischer Sinnstiftung, was sowohl die herausragende
Rolle des Museums als Ort politischer Kommunikation in einer sich konstituierenden
oder reformierenden Offentlichkeit unterstreicht, als auch seine prekire und oft un-
kontrollierbare Natur als mediale Anordnung. Anders als Bibliotheken und Archive

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 41

sammeln Museen keine diskreten, sinnhaft geschlossenen Texte. Thre Ausstellungs-
stiicke sind, jedes fiir sich allein genommen, nahezu nichtssagend. Zu »erzihlen« be-
ginnen die Dinge erst iiber ihre Einbindung in den Kontext des Museums selbst. Sie
sind also epistemisch offen, und als Trager von Bedeutungen macht sie dies paradox-
erweise gleichzeitig sowohl formbar als auch sperrig.

1.2.3 Zeichentrager und Gedachtnisorte

Museumsdinge* sind, wie Krzysztof Pomian feststellt, eine ganz absonderliche
Klasse von Giitern: Sie erfiillen weder den Zweck, fiir den sie urspriinglich einmal
geschaffen wurden, noch sind sie im eigentlichen Sinne >dekorativ<«. Die Museen, die
ihren Besitz anstreben, schlagen aus ihnen {iblicherweise keinen groflen 6konomi-
schen Gewinn und kdnnen sich gliicklich schétzen, wenn sie einigermafien kostende-
ckend zu wirtschaften imstande sind. Dennoch werden Museumsdinge unter gro3em
finanziellen, personellen und zeitlichen Aufwand gehegt und gepflegt. Thnen wird ein
betrichtlicher Wert beigemessen, mit dem es sich spekulieren ldsst und der sich auf
dem Schwarzmarkt in hohe Preise iibersetzen kann (vgl. Pomian 2007: 14f.). Im
Sinne der marxistischen Wirtschaftstheorie sind sie also anomale Giter, die einen
hohen Tauschwert mit einem praktisch nicht vorhandenen Gebrauchswert verbinden
(vgl. ebd.: 17) — und damit unweigerlich die Frage aufwerfen, welche Merkmale sie
aufweisen, auf die sich ihr Tauschwert griindet.

Pomians Antwort auf diese Frage ergibt sich aus dem medialen Charakter der
Museumsdinge. Fiir ihn z&hlen sie zu einer Klasse von Giitern, deren einzige Aufgabe
es ist, kulturelle Bedeutungen zu transportieren. Er bezeichnet solche Objekte als
»Semiophoren« — Zeichentrager (vgl. Pomian 2007: 50). Ihr wirtschaftlicher Wert
griindet sich auf ihre Eigenschaft, materielle Briicken zum Abstrakten zu sein, oder,
um Pomians eigene Terminologie aufzugreifen, zwischen »Sichtbarem« und »Un-
sichtbarem« zu vermitteln (ebd.: 41ff.). Pomians »Unsichtbares« ist dabei ein Abwe-
sendes im weitesten Sinne: das Historische und Vergangene, das Heilige und Gottli-
che, oder auch einfach nur das geographisch weit Entfernte (vgl. ebd.).

Diese Referenzialitit wiederum ist notwendigerweise das Produkt der musealen
Arbeit selbst. Im Museum werden aus »Dingen der Vergangenheit« »Dinge fiir uns«
(Korff 2002b: 141). Es ersetzt das »So-Sein« der Objekte durch ein »Fiir-uns-Sein«
(Waidacher 2000: 4). Museale Objekte sind aus ihren Entstehungszusammenhéngen
notwendigerweise herausgefallen und werden im Museum in neue Bedeutungskon-
texte einsortiert, die fiir ein modernes Publikum anschlussfhig sein miissen. Griitter

4 Mit dem Begriff des »Museumsdings< benennt Gottfried Korff jene Objekte, welche den
Prozess der Musealisierung durchlaufen haben (vgl. Korff 2002b).

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Dinge — Nutzer — Netze

deutet dieses Phdnomen anders als Pomian nicht nur als einen Briickenschlag zwi-
schen An- und Abwesendem, sondern schlechterdings als einen zwischen Realitdt
und Fiktion:

Durch die Loslosung des Objektes aus seinem ehemaligen Entstehungszusammenhang, die Se-
parierung und die Einordnung in einen neuen Bedeutungszusammenhang, der von dem ur-
spriinglichen Kontext grundverschieden ist, die Inszenierung, wird das Objekt vom Gebrauchs-
gegenstand zum Exponat. Das Objekt ist zwar real, aber es befindet sich nicht mehr im Realen.
(Griitter 1997: 671)

Diese Neukontextualisierung, die das Museumsding als solches erst entstehen lésst,
macht aus dem Objekt zugleich einen Geddchinisort im Sinne Pierre Noras: Sein
Bedeutungsinhalt ist zugleich Produkt als auch Kolportierung eines Wechselspieles
zwischen dem historischen Bruch mit der Welt, die es hervorgebracht hat, und der
konstruierten Tradition, welche diese (im Sinne Pomians »unsichtbare<) Welt mit der
unseren verbindet (vgl. Nora 1990: 23f.).

Nora macht diesen Zwiespalt am Beispiel des franzdsischen Revolutionskalen-
ders deutlich, der fiir ihn den Idealtypus eines Geddchtnisortes darstellt. Der Revolu-
tionskalender hat laut Nora nur deshalb iiberhaupt historischen Referenzcharakter,
weil er sich nicht durchzusetzen vermochte. Hitte er dies getan, wire er zu jenem
Bezugssystem avanciert, in welchem jedwedes geschichtliche Geschehen verortet ist
— womit er selbst unspezifisch geworden wire. Erst seine Abgeschlossenheit im his-
torischen Prozess und der Bruch zwischen seiner historischen Situation und der un-
seren verleiht ihm seine bezeichnende Qualitat fiir eine bestimmte zeitliche Periode.
Nur so kdnnen wir ihn an einen bestimmbaren Platz in der Geschichte stellen und uns
gleichsam zu ihm in Beziehung setzen. Zu diesem Zweck aber muss die historische
Welt zugleich in kontingenter Geschlossenheit konstruiert werden — und dies wiede-
rum macht es erforderlich, die geschichtlichen Briiche in narrative Kontinuitéten ein-
zuweben (vgl. ebd.: 26ff.).

Nichts anderes als eben diese Schaffung von Gedachtnisorten leistet das Museum.
Seine Exponate sind materiell auskristallisierte Frakturen der Geschichte. Sie stehen
auf einer zeitlichen Grenze zwischen einer Welt, in der sie entstanden sind und einer
anderen, die sie nun betrachtet und deutet. Tatsédchliche Aussagen kann das Museum
mittels seiner Exponate nur dann formulieren, wenn es diese Bruchstellen in den
Kontext einer Historie eingliedert, die sinnhaft konfiguriert ist und in die Gegenwart
des Publikums miindet.

Ausgehend von diesen Uberlegungen kann die in der Einleitung dieser Arbeit
vorgestellte Museumskritik Paul Valérys durchaus als ein Vorwurf an das Museum
gelesen werden, genau diese seine Kerneigenschaft zu verschleiern. Das Museum als
Institution, so stellt auch Korff unter Riickgriff auf Valery heraus, mdchte seinen Be-

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 43

suchern in erster Linie vermitteln, dass seine Ausstellungszusammenhénge jenen ent-
spriachen, in welchen sich die Objekte auch in ihrer Ursprungssituation befunden hét-
ten (vgl. Korff 2002b: 140). Mit Bezugnahme auf Claude Lévy-Strauss beschreibt
Korff das Museum vor diesem Hintergrund als einen quasi-sakralisierten Ort, der
Authentizitit fiir eine Welt generiert, in der ebendiese immer knapper wird (vgl. ebd.:
142). Ein iiberaus sinnfilliges Beispiel flir solche musealen Trugbilder findet sich
z.B. im Freud Museum in London, in dessen Zentrum eine detaillierte Nachbildung
des Arbeitszimmers von Siegmund Freud voller Originalexponate aus der Wiener
Berggasse 19 (inklusive der beriihmten Couch) steht.’

1.2.4 Grenzen des Zeichenhaften:
Aleida Assmanns »wilde Semiose«

Laut Aleida Assmann findet Dingwahrnehmung héufig im Modus einer »wilden Se-
miose« (Assmann 1988: 238) statt. [hrer Ansicht nach erfolgt im Erfahren materieller
Objekte ganz dhnlich wie fiir Pomian die Zusammenfiihrung eines materiellen Vor-
handenen mit einem abstrakten Nicht-Vorhandenen, die sich in semiotischen Termini
als jene von >Signifikant< und >Signifikat< beschreiben ldsst (vgl. Assmann 1988:
238). Die Orientierung in der materiellen Welt ist fiir Assmann ein » Anzeichenlesen«
(ebd.: 240), welches die physische Erscheinung der Welt zu kulturellen Zuschreibun-
gen und Bedeutungen ins Verhiltnis setzt und sie somit als semiotisches System er-
fahrbar werden ldsst (vgl. ebd.: 238f.). Assmann spricht hier von einer »Physiogno-
mik«, die immer auch kreativer und poetischer Natur sei: Nicht nur bereits beste-
hende und den Dingen eingeschriebene Bedeutungsinhalte wiirden gelesen und de-
codiert, sondern auch laufend neue geschaffen und auf die materielle Welt zuriick-
projiziert (ebd.: 240).

»Wilde Semiose«, wie Assmann sie versteht, passiert nun iiberall dort, wo die
physiognomische Sinnbildung nicht auf Anhieb gelingt und Objekte der materiellen
Welt sich nicht als Zeichen >lesen< lassen (vgl. ebd.: 238ff.). »Lesenc ist hierbei als
ein transitorisches Schauen zu verstehen, bei dem das gesehene Zeichen vom Be-
trachter spontan in Signifikant und Signifikat aufgetrennt und somit >begriffen< wer-
den kann. Gelingt dies aber nicht, so wird das Zeichen-Objekt lediglich »angestarrt<:
Sehen und verstehen fallen nicht zusammen, der Blick bleibt an der Oberflache hin-
gen (vgl. ebd.: 240ff.). Dieser »lange Blick« (ebd.: 240) des befremdeten Betrachters
macht es unmdglich, Museumsdinge vollkommen zuverléssig in Didaktiken und Pa-
dagogiken einzufangen. Der Museumskurator kann Objekte auswéhlen, auszeichnen
und sie in einer bestimmten Form von Anordnung dem Publikum darbieten, doch das

5 Vgl. http://www.freud.org.uk/photo-library/category/10046/house-couch-study/  vom
10.04.2018.

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



http://www.freud.org.uk/photo-library/category/10046/house-couch-study/
https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.freud.org.uk/photo-library/category/10046/house-couch-study/

44 | Dinge — Nutzer — Netze

entscheidende Moment der Rezeption durch den Besucher entzieht sich weitgehend
seinem Zugriff.

Damit wird der Begriff des »Zeichens« — und mit ihm Pomians Deutung der Mu-
seumsdinge als Semiophoren — schlechthin problematisch. Folgt man z.B. der Zei-
chenkonzeption des Philosophen Giinter Abel, so erhalten Zeichen ihre zeigende
Qualitdt grundsétzlich nur dadurch, dass sie erstens von ihren Beschauern einer In-
terpretation unterzogen werden, und dass sich zweitens jede ihrer Interpretationen
innerhalb eines Regelwerkes gleichsam verbindlicher wie aber auch verhandelbarer
Bedeutsamkeiten und Beziiglichkeiten vollzieht:

Zeigende Zeichen sind Zeichen, die das zeigen, was sie zeigen — und zwar weder aufgrund
einer den Zeichen vorab eingebauten okkulten Qualitit (— das wire die Magie der Zeichen)
noch aufgrund blof subjektiver und beliebiger Deutungen seitens der Benutzer oder Interpreten
(— das wire relativistische Beliebigkeit der Zeichen). Zeichen sind vielmehr, so die These, die
zeigenden Zeichen, die sie sind, aufgrund der zugrundeliegenden und im Zeigen bereits vo-
rausgesetzten sowie in Anspruch genommenen Interpretations-Praxis der Zeichen. Diese Praxis
umgrenzt, was sich auf welche Weise in und an einer Zeichenverwendung zeigt. (Abel 2000:
68)

Bemerkenswert ist hier, dass nach Abels Beobachtung die verbal gar nicht artikulier-
baren Prozesse der Zeicheninterpretation im Akt des Zeigens nahezu voéllig ver-
schwinden und meist vollkommen unsichtbar bleiben. Zeigen und Verstehen schei-
nen in der Zeichenwahrnehmung eine unmittelbare Einheit zu bilden (vgl. ebd.).

Museumsdinge sind semiotisch zwar hochgradig aufgeladen, zugleich aber
ebenso hochgradig unbestimmt. Sie widersetzen sich hartnickig der klaren und ver-
bindlichen Zuordnung von Signifikanten zu Signifikaten. Eine antike griechische
Vase z.B. kann auf eine Vielzahl historischer Sachverhalte und Tatbestdnde verwei-
sen: An ihrem Stil und ihrer Ausfithrung lassen sich Schlaglichter auf die Geschichte
antiker Kunst werfen, ihr Material und ihre Herstellung kénnen technikgeschichtliche
Zeugnisse der Keramikproduktion sein, ihr Fundort kann Riickschliisse auf den Ver-
lauf von Handelsrouten zulassen. In einem schriftlich niedergelegten Text wie dem
hier vorliegenden stellt sich die Sache vollig anders dar: Jeder Buchstabe verweist
auf einen klar definierten Laut, den menschliche Stimmbénder erzeugen kénnen. In
einigen ebenso klar definierten Féllen kann eine bestimmte Letternfolge zwar durch-
aus einen Laut bedeuten, der von allen den einzelnen Buchstaben zugewiesenen ver-
schieden ist (man denke an das »sch«), aber auch hierfiir gibt es ein enges Regelwerk.
Museumsdinge funktionieren hingegen nicht iiber ein kulturell etabliertes Codesys-
tem. Welche Geschichte die Vase im Museum schlie3lich erzahlt, hédngt davon ab,
wie die Ausstellung um sie herum beschaffen ist.

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 45

1.2.5 Museumdinge als »epistemische Dinge« nach
Hans-Jorg Rheinberger

Um zu einem systematischeren Zugriff auf die Rolle von Ausstellungsobjekten im
Museum zu gelangen, schldgt Gottfried Korff daher vor, den vom Wissenschaftshis-
toriker Hans-Jorg Rheinberger gepréigten Begriffs des »epistemischen Dings« fiir die
Museologie zu entleihen:

In den Dingen hofft man, einer Welt hinter dem Schleier der Bilder und Diskurse habhaft zu
werden, also einer Welt des Eigentlichen, des Authentischen zu begegnen, wobei authentisch
nicht mehr als historischer Akkreditierungsbegriff, sondern als eine Kategorie verstanden wird,
die sich auf Erlebnis- und Ereignisdimensionen bezieht: Im Gegensatz zu diesen primér affek-
tiv und nicht kognitiv zugeschnittenen Konzepten richtet sich das »epistemische Ding« an den
erkenntnisbefordernden Eigenschaften des Dings aus, also an den Modi des Gegebenen und
des Gegeniiber. (Korft 2005: 91)

Diese Ubertragung mag zunichst verwundern, denn bei Rheinberger steht dieser Ter-
minus in Verbindung mit einer augenscheinlich vom Museum sehr verschiedenen Art
von Einrichtungen: Sein Bezugspunkt sind die Laboratorien der Naturwissenschaf-
ten, insbesondere jene der Biologie und Biochemie — und mit ihnen jene Versuchs-
anordnungen bzw. »Experimentalsysteme«, welche das Substrat aller naturwissen-
schaftlichen Forschung bilden (Rheinberger 2006: 7). Epistemische Dinge miissen in
diesem Kontext nicht zwingend >Dinge« im materiellen Sinne sein. Sie sind vielmehr
Gegenstinde des Interesses, an welche Wissensanstrengungen herangetragen werden
und konnen auch die Gestalt von »Strukturen, Reaktionen, Funktionen« (ebd.: 27)
annehmen. Entscheidend ist, dass epistemische Dinge unbestimmt sind und sich noch
im prozeduralen Zustand einer zeitlich ausgedehnten »Entstehung« befinden. Sie sind
keine sinnhaft geschlossenen und in eindeutige Begrifflichkeiten gebundenen Wis-
sensinhalte, sondern ein (Noch-)Unbekanntes, dessen konzeptuelle und sprachliche
Greifbarmachung iiberhaupt erst die Beweggriinde naturwissenschaftlicher For-
schung liefert. Damit verfiigen sie zugleich auch immer {iber eine Ebene des Palimp-
sesthaften, auf der sich ihre fritheren, nunmehr iiberkommenen Beschreibungen und
Deutungszusammenhénge einschreiben (vgl. ebd.: 27f.).

Wenn epistemische Dinge innerhalb unserer bestehenden Wissenshorizonte
erahnbar werden, ldsst sich das, was sie im Eigentlichen sind, fiir gew6hnlich noch
nicht in konziser Sprache benennen. Es existieren noch nicht genligend Ankniip-
fungspunkte fiir existierende Wissenssysteme, als dass man mittels eines einzigen
Begriffs eine Briicke zwischen dem Gegenstand und den bekannten Konzepten schla-
gen konnte, innerhalb derer er sich erklédren ldsst. Entsprechend muss das epistemi-

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Dinge — Nutzer — Netze

sche Ding zunéchst beschrieben werden, was iiblicherweise bedeutet, seine Eigen-
schaften und Verhaltensweisen aufzulisten (vgl. ebd.: 29). Um es aus diesem Stadium
einer bloBen Auflistung von Eigenarten in das eines diskreten und benennbaren Pha-
nomens zu iberfithren, muss es anschlielend in bestehende Wissenskontexte inte-
griert werden. Hier greifen nun geméB Rheinberger (dessen wichtigster Bezugspunkt
die Synthese von Proteinen im Reagenzglas ist) die »Experimentalsysteme«. Diese
sind immer zugleich materiell-physikalische als auch diskursive Gefiige: Sie setzen
das Unbekannte ins Verhiltnis zum Bekannten und machen es benennbar. Das >Be-
kannte< sind in diesem Falle die technischen Apparatuen (z.B. Reagenzgléser, Test-
streifen, Mikroskope, usw.), ebenso wie die Verhaltensregeln und Gepflogenheiten
der Laborarbeit und die wissenschaftlichen Aussagesysteme, in welchen die aus der
Experimentaltétigkeit hervorgegangenen Beobachtungen schlieBlich gedeutet wer-
den. Damit ist im Labor also, ganz éhnlich wie im Museum, Wissen stets das Produkt
relativer Verhéltnisse von Objekten und Sachverhalten. Experimentalsysteme ziehen
Grenzen um epistemische Dinge, die mit jeder Wiederholung des Versuchs enger und
préziser werden. Sie setzen sich dabei nach Rheinberger aus sog. »technischen Din-
gen« (ebd.) zusammen.

Technische Dinge sind im Gegensatz zu epistemischen begrifflich vergleichs-
weise eindeutig erfasst und wir haben eine konkrete Vorstellung davon, »was< genau
sie sind. In Experimentalsystemen erfiillen sie eng definierte Funktionen unter weit-
gehendem Ausschluss von Nebeneffekten. Wissenschaftliche Wissensproduktion ist
in diesem Modell eine kontinuierliche Beobachtung und Aufzeichnung derjenigen
Verhaltensweisen, welche das epistemische Ding zeigt, wenn es mit den technischen
Dingen interagiert (vgl. ebd.). Diese Systematik erlaubt es der Wissenschaft, eine
»wilde Semiose« zu vermeiden und auch aus noch undefinierten Gegenstdnden einen
Wissensgewinn zu ziehen:

Technische Gegenstdnde haben mindestens die Zwecke zu erfiillen, fiir die sie gebaut worden
sind; sie sind in erster Linie Maschinen, die Antworten geben sollen. Ein epistemisches Objekt

hingegen ist in erster Linie eine Maschine, die Fragen aufwirft. (Ebd.: 33)

Mit seinem Pléddoyer, das epistemische Ding zum Begriff der Museumswissenschaft
zu machen, stofit Korff auch die Idee an, das Museum als eine Form von >Labor< zu
begreifen — mit Verweis auf Claude Lévi-Strauss, der das Museum als eine »Verldn-
gerung des Feldes« (Lévi-Strauss 2002: 402) verstand, dabei jedoch eher in Ausbil-
dung befindliche Archidologen und Ethnologen im Blick hatte als ein Laienpublikum
(vgl. ebd.: 402ff., vgl. Korff 2005: 91).

Indes scheint sich die Grenzziehung zwischen epistemischen und technischen
Dingen im Museum auf den ersten Blick weit schwieriger zu gestalten als im Labor.
Intuitiv fallt es zundchst nicht schwer, in einem beliebigen musealen Raum Dinge
eindeutig technischer Art zu identifizieren: Vitrinen und Schaukésten, Sockel und

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 47

Podeste, Erkldrungstafeln und Wegweiser, ja womdoglich sogar die am Ausgang zu
erwerbenden Souvenirs sind insofern technische Dinge der musealen Praxis, als dass
sie um die Museumsdinge herum einen Ausstellungskontext schaffen, ohne selbst
Gegenstand der Ausstellung zu sein. Vielleicht darf man hier sogar noch einen Schritt
weitergehen: Erst im Zusammenspiel mit diesen scheinbar banalen technischen Ele-
menten der musealen Anordnung kann ein Objekt tatsdchlich »ausgestellt< und damit
recht eigentlich ymusealisiertc werden. Der historische Uberrest wird erst zum Muse-
umsding, wenn er seinen Weg in einen Schaukasten, in einen Bilderrahmen, auf einen
Sockel 0.4. und damit in sowohl die epistemische als auch die affektive Architektur
des Museums findet, die ithn vor dem Publikum als museal erfahrbar ausweist und
»durch Distanz aufwertet« (Paul 2005: 353). Auch diesen Mechanismus beschreibt
Rheinberger in seiner Konzeption des epistemischen Dings, welches er nur innerhalb
der gesetzten Horizonte einer technischen Anordnung iiberhaupt fiir existenzfahig
erachtet:

Ohne ein System hinreichend stabiler Identitdtsbedingungen wiirde der differentielle Charakter
wissenschaftlicher Objekte bedeutungslos bleiben; sie wiirden nicht die Charakteristika episte-
mischer Dinge an den Tag legen, sondern beliebig werden und verrauschen. Wir sind mit einem
scheinbaren Paradox konfrontiert: Die Bedingung wissenschaftlicher Forschung ist, dass sie
sich im Bezirk des Technischen abspielt. (Rheinberger 2006: 33)

Museen allerdings sind ihrer gesamten Anlage nach darauf ausgerichtet, Sinnzusam-
menhénge nicht nur zwischen den noch unscharfen und in ihrem Bedeutungsinhalt
eingrenzungsbediirftigen Ausstellungsstiicken einer- und ihrem technischen Rahmen
andererseits zu etablieren, sondern auch zwischen den Museumsdingen untereinan-
der. Entsprechend ist die Herstellung einer wahrnehmbaren Unterscheidbarkeit zwi-
schen technischen und epistemischen Dingen im Museum ein gleichermaBen ausstel-
lungspraktisches wie theoretisch-grundsitzliches Problem: Die Exponate sind epis-
temisch, gehoren aber immer auch zu einem technischen Gesamtgefiige, das andere
Objekte verstiandlich machen soll.

Laut Rheinberger ist auch das Labor vor solchen Ambiguititen nicht gefeit. Ex-
perimentalsysteme sind samt der sie bevolkernden epistemischen und technischen
Dinge wesentlich Prozesse, die einander in der Pragmatik wissenschaftlicher For-
schungsarbeit stindig aufs Neue zum diskursiven Dasein verhelfen. Entsprechend
konnen inhaltlich »ausreichend stabilisierte« (ebd.: 27) epistemische Dinge selbst
technisch werden. Sie stellen dann nicht ldnger den Gegenstand des Interesses dar,
sondern werden zum Element einer Experimentalanordnung, die ihrerseits andere
Sachverhalte erschlieBbar macht (vgl. ebd.). Damit scheint zugleich impliziert, dass
ein epistemisches Ding gerade so lange ein solches bleibt, wie es sich noch im Ablauf
der Festigung seiner Identitit befindet. Sein Ubergang in die Domine der Technik

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Dinge — Nutzer — Netze

wiirde entsprechend mit der Beendigung seiner Existenz als fortlaufendes »Gesche-
hen« einhergehen. Tatsdchlich aber betrachtet Rheinberger den Sinngehalt epistemi-
scher Gegenstidnde als nie im strengen Sinne abschlieBbar. Sobald ein Experimental-
system einmal lauft, neigen sowohl die epistemischen als auch die technischen Dinge
zu Verselbststindigungen und unvorhergesehenen Rollenverschiebungen:

Das [obige] Paradox 16st sich dadurch, daB die Wechselwirkungen zwischen epistemischen
Dingen und technischen Bedingungen in hohem Mafe nicht-technisch sind. Wissenschaftler
sind vor allem »Bastler«, Bricoleure, weniger Ingenieure. In seinem nicht-technischen Charak-
ter transzendiert das Experimentalensemble die Identitétsbedingungen der technischen Ob-
jekte, die es zusammenhalten. Auf der Seite der Technik finden wir schlielich ein analoges
Prinzip. Géngig verwendete Werkzeuge konnen im Prozef ihrer Reproduktion neue Funktio-
nen annehmen. Geraten sie in Zusammenhénge, die iiber ihre urspriingliche Zwecksetzung hin-
ausgehen, so konnen Eigenschaften an ihnen sichtbar werden, die bei ihrem Entwurf nicht be-
absichtigt waren. (Ebd.: 33f)

Assmanns Konzept der >wilden Semiose« und Rheinbergers Ausarbeitungen zu Ex-
perimentalsystemen greifen an dieser Stelle auf bemerkenswerte Weise ineinander
und erlauben es uns, das Funktionieren und Entgleiten von Sinnstiftungsprozessen in
musealen Anordnungen auf zwei verschiedenen und gleichermafen relevanten Ebe-
nen zu beschreiben. Assmann akzentuiert die Fallstricke der individuellen physiog-
nomischen Dingwahrnehmung und das Problem einer mdglichen Nichtinterpretier-
barkeit materieller Objekte. Rheinberger hingegen liefert ein Modell fiir die Entste-
hung von Bedeutungen aus technischen Arrangements von Dingen und Konzepten
und wirft zugleich die Frage nach der Beherrschbarkeit solcher Arrangements auf.
Wiéhrend ein schriftlicher Text naturgemif immer einen Leser adressiert, der mit sei-
nem Schriftsystem und seiner Sprache vertraut ist, miissen im Museum Mediensys-
tem und kommunizierte Botschaft gleichzeitig und in wechselseitiger Abhingigkeit
von Besuchern entschliisselt werden, die zugleich auch noch ihre eigenen Vorurteile
und Erfahrungshorizonte an die Ausstellung herantragen (vgl. Griitter 1997: 672).
Dieses Element des Sozialen im Museum soll im Unterkapitel iiber den >Raum« noch
genauer behandelt werden.

1.2.6 »Nouophoren«

Mit der nunmehr sichtbar gewordenen Abhéngigkeit der Vermittlungsqualitit muse-
aler Objekte von ihrer wechselseitigen Beziiglichkeit sowohl untereinander als auch
mit dem Museum selbst erscheint ihre Charakterisierung als Zeichentrdger oder Se-
miophor entschieden unzureichend. Ziehen wir hierzu noch einmal die Zeichentheo-
rie Giinter Abels heran: Abel begreift die Bedeutung eines Zeichens immer als das

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 49

Produkt seiner Interpretation, die aber bei einem Zeichen im eigentlichen Sinne nie-
mals einer tatsdchlichen Geistesanstrengung des Betrachters bedarf. Unter Riickgriff
auf Wittgenstein stellt Abel fest, dass eine >Bedeutung« immer mit ihrer eigenen Er-
kldrung oder Beschreibung identisch ist — womit zugleich impliziert ist, dass jede
Bedeutung zugleich ihre eigene Interpretation ist, und jede Interpretation ihre eigene
Bedeutung (vgl. Abel 2000: 70). Mit anderen Worten: Zeichen werden deshalb zu
Zeichen, weil sie ihre gesamte Interpretationspraxis als kulturelles Anhéngsel schon
mitliefern und eine bewusste Interpretation beim Adressaten niemals stattfindet.
Wilde Semiose, wie Assmann sie versteht, kann im Museum nur vorkommen, weil
Museumsdinge eben gerade dies nicht zu leisten imstande sind.

Einen dem des Semiophors wohl vorzuziehenden Terminus bietet Friedrich
Waidacher mit dem des » Nouophors« an (Waidacher 2000: 5). Dieser beschreibt das
Museumsding nicht langer als Behiltnis fiir Zeichen, sondern fiir Bedeutungen, was
gerade sein polysemes mediales Wesen und seine Unféhigkeit, fiir sich allein zu ste-
hen, zentral werden ldsst. Museumsdinge bediirfen im Gegensatz zum reinen Zeichen
einer bewussten Interpretation. Dies heift wohlgemerkt nicht, dass Museumsdinge
nicht auch einen begrenzten Zeichencharakter aufweisen. Aber in Museumdingen als
Nouophoren kollidieren die Zeichen mit den kulturellen Kontexten, die iiber ihre In-
terpretierbarkeit entscheiden und die sowohl der epistemischen Funktionsweise des
Museums {iber Relationalitdt als auch den vielen sozialen Skripten innewohnen, die
sich mit der Institution als solcher verbinden.

Korff sieht dementsprechend den Nutzen der Rheinberger’schen Begriffe fiir die
Museumsforschung eben gerade in ihrer Betonung von Sinnproduktion iiber die Re-
lationen zwischen nicht abschlieBbaren Bedeutungstrigern: Sie riicken, so Korff, das
»Ding in seiner Materialitéit«, »das die Gestaltung diszipliniert« (Korff 2005: 102),
gegeniiber abstrakten museumspédagogischen Problemstellungen wieder in den Mit-
telpunkt der Betrachtung und fragen zugleich nach seinem Verhéltnis zur Kategorie
des >Raumes« (vgl. ebd.). Denken wir zuriick an Horst Bredekamps zuvor diskutierte
Einordnung der Wunderkammer in das mechanistische Weltbild der Renaissance, so
heift dies vielleicht auch, wieder ein Stiick weit nach dem Museum als Sinn-Ma-
schine oder Machinamentum zu fragen. Museumsdinge stehen nicht fiir sich allein,
sondern sie sind Funktionselemente eines gleichermallen epistemisch-diskursiven
wie materiell-technischen Systems, das sich im Raum ausdehnt und in dieser Raum-
lichkeit erschlossen werden muss, wenn es seinen Sinngehalt preisgeben soll (vgl.
ebd., 95).

Insbesondere der Raum, so fahrt Korff fort, werde von der Museologie in ihrer
Orientierung auf das materielle Ding haufig iibersehen, dabei sei er erst das Medium,
in dem die Exponate zueinander und die Betrachter mit den Exponaten in Beziehung
treten konnten. Rdume und ihre Gestaltung werden damit zum zweiten entscheiden-
den Faktor in der Produktion musealer Bedeutungen (vgl. ebd.).

14.02.2026, 14:35:54. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

