
38 | Dinge – Nutzer – Netze 

(vgl. ebd.: 8). Und noch in einem anderen Punkt unterschieden sie sich von den pri-

vaten Kunst- und Wunderkammern, die ihnen vorausgegangen waren: Sie waren nun-

mehr auf den Erhalt und die Dauerhaftigkeit ihrer Sammlungen hin angelegt. Wäh-

rend private Sammlungskabinette üblicherweise nach dem Tod ihrer Besitzer aufge-

löst wurden (und ohne deren Führung und Anleitung in ihrem Sammlungskonzept 

meist auch gar nicht zu verstehen waren), lag den Museen nun die Aufgabe zugrunde, 

sowohl ihre Bestände als auch die ihnen zugeschriebenen Bedeutungen generations-

übergreifend zu bewahren (vgl. Pomian 2007: 66ff.).  

Entsprechend trifft Habermas᾿ Einreihung des Museums mit dem Lesesaal und 

dem Konzert als reine Aushandlungsräume des Kulturellen wohl nicht den Kern der 

Sache. Ebenso wenig folgten die frühen Museen noch dem Quicchebergschen An-

satz, mnemotechnische Erinnerungspaläste zu sein. Ihre Funktion wurde vielmehr 

zunehmend auf die Zukunft hin ausgerichtet: Sie stellten nun nicht mehr nur Objekte 

der Vergangenheit für die Gegenwart aus, sondern sollten ihnen auch darüber hinaus 

einen Ort in der Geschichte zuweisen (vgl. ebd.: 70). Folgt man hier Bredekamps 

Argumentationslinie vom Museum als Formungsraum für den noch ungeformten 

Menschen, so impliziert dieser Auftrag zugleich einen Versuch, diese Zukunft ge-

stalt- und beherrschbar zu machen. Wie Wulf Kansteiner feststellt, wirken die Inhalte 

des historischen Bewusstseins normativ: Was in der Gegenwart erfolgreich histori-

siert werden kann, bestimmt zugleich auch die Grenzen der Zukunftserwartung mit 

(vgl. Kansteiner 2009: 33). Damit war die Aufgabe der frühen Museen das Einordnen 

von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einen kontingenten Sinnzusammen-

hang, der soziale Entwicklungen und Zustände legitimieren oder diskreditieren 

konnte. Das entscheidende Mittel zu diesem Zweck war weiterhin das materielle Ob-

jekt, das in den kommenden Jahrhunderten für die Arbeit des Museums ebenso kon-

stitutiv wie schwierig bleiben sollte. 

 

 

1.2 »WILDE SEMIOSEN« UND »EPISTEMISCHE DINGE«: 

DIE SPERRIGKEIT DES MATERIALS 

 

Gottfried Korff sieht im Zusammenspiel von Vermittlungsanspruch und Objekten die 

Wurzeln einer bis heute andauernden Janusköpfigkeit des Museums – es konstituiert 

sich einerseits erst über seine materiellen Ausstellungsgegenstände, zugleich wird 

seine Legitimität als Vermittlungsinstitution aber durch deren Unbestimmtheit lau-

fend auf die Probe gestellt. Im Ergebnis müssen Museen Strategien entwickeln, um 

der Vieldeutigkeit ihrer Exponate Herr zu werden, und solche Strategien können sehr 

unterschiedliche Gestalten annehmen. Dieses Kernproblem musealer Sinnbildung 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 39 

kristallisiert sich für Korff besonders deutlich in einem andauernden Konflikt zwi-

schen dem ästhetischen und dem historischen Prinzip in der musealen Gestaltung aus 

(vgl. Korff 2002a: 113). 

 

1.2.1 Historizität und Ästhetik als museale Strategien 

 

Historische Museen sind für Korff solche, in denen die Entwicklung von Narrativen 

über die Vergangenheit aus im Raum arrangierten Objekten im Mittelpunkt steht 

(vgl. ebd.) – man denke in diesem Zusammenhang an Waidachers zuvor schon ange-

sprochene These, dass Ausstellungen in letzter Konsequenz immer Geschichten 

seien, die mit Dingen erzählt werden (vgl. Waidacher 2000: 6). Dies folgerichtig um-

zusetzen macht jedoch zweierlei erforderlich: Einerseits muss den Museumsdingen 

in ihrer Eigenschaft als Sinnvermittler eine sehr hohe Autonomie zugestanden wer-

den, andererseits muss auch der Fähigkeit des Publikums vertraut werden, das inten-

dierte Narrativ aus dem Objektarrangement dechiffrieren zu können. Mit beidem tue 

sich der deutsche Museumsbetrieb, wie Korff anmerkt, traditionell schwer (vgl. Korff 

2002a: 113). Das historische Prinzip des Museums habe seine Heimat daher eher in 

Frankreich, wo es in enger Verbindung mit der Figur des Archäologen Alexandre 

Lenoir (1762-1839) steht. Lenoir entwarf im späten 18. Jahrhundert ein auf die sozi-

ale Vision des revolutionären Frankreichs abgestimmtes Museumskonzept, welches 

seine narrativen Strukturen dynamisch aus den ihm zur Verfügung stehenden Objekt-

beständen zu entwickeln versucht, anstatt diese in das Korsett eines vorgefassten Pro-

gramms zu zwängen. Hieraus sei eine Museumstradition hervorgegangen, die mit 

ihren Exponaten vorurteilsfrei und offen umgeht und in Ausstellungsphilosophien 

wie jener von Henri Rivières Pariser Musée National des Arts et Traditions Popu-

laires bis heute nachwirke (vgl. ebd.: 119). 

Das ästhetische Prinzip ist dagegen laut Korff jenes, das seit dem 19. Jahrhundert 

vor allem die deutsche Museumskultur prägt und in seinen Ursprüngen eng mit der 

Figur Wilhelm von Humboldts und der preußischen Bildungsreform von 1806 ver-

knüpft ist. In seinem Zentrum steht eine Rückbesinnung auf das Museum als Musen-

tempel und Kultstätte der Ästhetik, und mit dieser Rückbesinnung wiederum die In-

stitution des Kunstmuseums, der alle anderen Formen von Museen nachgeordnet 

sind. Das ästhetische Museum, wie Korff es beschreibt, will keine expliziten histori-

schen Erzählungen ausbreiten. Seine Aufgabe sei vielmehr, die Historizität seiner 

Exponate zu verdrängen und sie überzeitlich erscheinen zu lassen – nicht als Hinter-

lassenschaften historischer Zustände, sondern als Monumente, welche diesen trotzen 

(vgl. ebd.: 115). Ganz im Sinne der von Bredekamp diagnostizierten Geburt der Wun-

derkammer aus der Vision eines utopischen ›Wissensraumes‹ heraus, beschreibt 

Korff auch das Ideal der ästhetischen Museumskonzeption als einen Raum, der die 

aufgeklärte Empfindsamkeit seiner Besucher schon aus seiner bloßen Anlage heraus 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | Dinge – Nutzer – Netze 

formen und disziplinieren soll. Im Preußen des 19. Jahrhunderts erschien hier eine 

konsequente Ausrichtung auf die künstlerischen Ausdrucksformen der griechischen 

und römischen Antike als das beste Mittel zum Zweck (vgl. ebd.). Das inhaltliche 

Programm geht den Dingen der Ausstellung also voraus, anstatt aus ihnen entwickelt 

zu werden. Wie Lenoirs Museumsphilosophie in Frankreich nachwirkt, so wirft nach 

Korff Humboldt seinen Schatten über die deutsche Museumsgeschichte: Als in 

deutschsprachigen Ausstellungen der 1970er Jahre die Objekte zeitweise nur noch 

illustrativ neben Erklärungstafeln drapiert wurden, die nunmehr den eigentlichen An-

gelpunkt musealer Vermittlung darstellten, sei dies nur die Zuspitzung einer Muse-

umspraxis gewesen, die weder dem Objekt noch dem Besucher vertrauen mochte 

(vgl. ebd.: 120). 

Heinrich Theodor Grütter, Direktor des Essener Ruhr Museums, identifiziert dar-

über hinaus noch zwei weitere Kriterien, in denen sich historische Ausstellungen von 

(ästhetischen) Kunstausstellungen unterscheiden: Zum einen sind die Exponate des 

Kunstmuseums schon zum Zeitpunkt ihrer Entstehung als Träger kulturellen Sinns 

vorgesehen gewesen, während jene des historischen Museums erst in der Ausstellung 

dazu werden. Zum anderen (und damit zusammenhängend) steht das Ausstellungs-

stück im Kunstmuseum in sehr viel höherem Maße für sich allein, während jenes der 

historischen Ausstellung in seiner Aussagekraft weit stärker vom Gesamtgefüge des 

musealen Raumes abhängig ist (vgl. Grütter 1997: 668f.). 

 

1.2.2 Museale Darstellung(en) und das politische Moment 

 

Beide Museumstraditionen sind Produkte politischer Konjunkturen – Lenoir entwarf 

sein Museumskonzept für das Frankreich der Revolution als ein Werkzeug zur Eman-

zipation des Menschen, Humboldts seines für das reformistische Preußen der napo-

leonischen Ära, welches in erster Linie an dessen Erziehung interessiert war. Die 

Geschichte des Museums ist zwar zweifelsohne Teil jener der bürgerlichen Öffent-

lichkeit, seine Beschreibung als reiner Aushandlungsraum für Bedeutungen durch 

das Laienpublikum greift indes zu kurz: Im 18. Jahrhundert wurden Museen zur 

Staatsangelegenheit, weil man in ihnen strategische Orte für soziale Weichenstellun-

gen erkannte. Das British Museum entstand 1753 auf einen Parlamentsbeschluss hin 

und wurde 1759 eröffnet, der Louvre öffnete seine Pforten 1793 für eine revolutio-

näre Öffentlichkeit (vgl. Samida 2002: 6). Die in Museen räumlich arrangierten Aus-

sagensysteme und die ihnen zugrundeliegenden materiellen Objekte wurden zu hoch-

brisanten Austragungsorten politischer Sinnstiftung, was sowohl die herausragende 

Rolle des Museums als Ort politischer Kommunikation in einer sich konstituierenden 

oder reformierenden Öffentlichkeit unterstreicht, als auch seine prekäre und oft un-

kontrollierbare Natur als mediale Anordnung. Anders als Bibliotheken und Archive 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 41 

sammeln Museen keine diskreten, sinnhaft geschlossenen Texte. Ihre Ausstellungs-

stücke sind, jedes für sich allein genommen, nahezu nichtssagend. Zu ›erzählen‹ be-

ginnen die Dinge erst über ihre Einbindung in den Kontext des Museums selbst. Sie 

sind also epistemisch offen, und als Träger von Bedeutungen macht sie dies paradox-

erweise gleichzeitig sowohl formbar als auch sperrig. 

 

1.2.3 Zeichenträger und Gedächtnisorte 

 

Museumsdinge4 sind, wie Krzysztof Pomian feststellt, eine ganz absonderliche 

Klasse von Gütern: Sie erfüllen weder den Zweck, für den sie ursprünglich einmal 

geschaffen wurden, noch sind sie im eigentlichen Sinne ›dekorativ‹. Die Museen, die 

ihren Besitz anstreben, schlagen aus ihnen üblicherweise keinen großen ökonomi-

schen Gewinn und können sich glücklich schätzen, wenn sie einigermaßen kostende-

ckend zu wirtschaften imstande sind. Dennoch werden Museumsdinge unter großem 

finanziellen, personellen und zeitlichen Aufwand gehegt und gepflegt. Ihnen wird ein 

beträchtlicher Wert beigemessen, mit dem es sich spekulieren lässt und der sich auf 

dem Schwarzmarkt in hohe Preise übersetzen kann (vgl. Pomian 2007: 14f.). Im 

Sinne der marxistischen Wirtschaftstheorie sind sie also anomale Güter, die einen 

hohen Tauschwert mit einem praktisch nicht vorhandenen Gebrauchswert verbinden 

(vgl. ebd.: 17) – und damit unweigerlich die Frage aufwerfen, welche Merkmale sie 

aufweisen, auf die sich ihr Tauschwert gründet. 

Pomians Antwort auf diese Frage ergibt sich aus dem medialen Charakter der 

Museumsdinge. Für ihn zählen sie zu einer Klasse von Gütern, deren einzige Aufgabe 

es ist, kulturelle Bedeutungen zu transportieren. Er bezeichnet solche Objekte als 

»Semiophoren« – Zeichenträger (vgl. Pomian 2007: 50). Ihr wirtschaftlicher Wert 

gründet sich auf ihre Eigenschaft, materielle Brücken zum Abstrakten zu sein, oder, 

um Pomians eigene Terminologie aufzugreifen, zwischen »Sichtbarem« und »Un-

sichtbarem« zu vermitteln (ebd.: 41ff.). Pomians ›Unsichtbares‹ ist dabei ein Abwe-

sendes im weitesten Sinne: das Historische und Vergangene, das Heilige und Göttli-

che, oder auch einfach nur das geographisch weit Entfernte (vgl. ebd.).  

Diese Referenzialität wiederum ist notwendigerweise das Produkt der musealen 

Arbeit selbst. Im Museum werden aus »Dingen der Vergangenheit« »Dinge für uns« 

(Korff 2002b: 141). Es ersetzt das »So-Sein« der Objekte durch ein »Für-uns-Sein« 

(Waidacher 2000: 4). Museale Objekte sind aus ihren Entstehungszusammenhängen 

notwendigerweise herausgefallen und werden im Museum in neue Bedeutungskon-

texte einsortiert, die für ein modernes Publikum anschlussfähig sein müssen. Grütter 

                                                             

4  Mit dem Begriff des ›Museumsdings‹ benennt Gottfried Korff jene Objekte, welche den 

Prozess der Musealisierung durchlaufen haben (vgl. Korff 2002b). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | Dinge – Nutzer – Netze 

deutet dieses Phänomen anders als Pomian nicht nur als einen Brückenschlag zwi-

schen An- und Abwesendem, sondern schlechterdings als einen zwischen Realität 

und Fiktion: 

 

Durch die Loslösung des Objektes aus seinem ehemaligen Entstehungszusammenhang, die Se-

parierung und die Einordnung in einen neuen Bedeutungszusammenhang, der von dem ur-

sprünglichen Kontext grundverschieden ist, die Inszenierung, wird das Objekt vom Gebrauchs-

gegenstand zum Exponat. Das Objekt ist zwar real, aber es befindet sich nicht mehr im Realen. 

(Grütter 1997: 671) 

 

Diese Neukontextualisierung, die das Museumsding als solches erst entstehen lässt, 

macht aus dem Objekt zugleich einen Gedächtnisort im Sinne Pierre Noras: Sein 

Bedeutungsinhalt ist zugleich Produkt als auch Kolportierung eines Wechselspieles 

zwischen dem historischen Bruch mit der Welt, die es hervorgebracht hat, und der 

konstruierten Tradition, welche diese (im Sinne Pomians ›unsichtbare‹) Welt mit der 

unseren verbindet (vgl. Nora 1990: 23f.). 

Nora macht diesen Zwiespalt am Beispiel des französischen Revolutionskalen-

ders deutlich, der für ihn den Idealtypus eines Gedächtnisortes darstellt. Der Revolu-

tionskalender hat laut Nora nur deshalb überhaupt historischen Referenzcharakter, 

weil er sich nicht durchzusetzen vermochte. Hätte er dies getan, wäre er zu jenem 

Bezugssystem avanciert, in welchem jedwedes geschichtliche Geschehen verortet ist 

– womit er selbst unspezifisch geworden wäre. Erst seine Abgeschlossenheit im his-

torischen Prozess und der Bruch zwischen seiner historischen Situation und der un-

seren verleiht ihm seine bezeichnende Qualität für eine bestimmte zeitliche Periode. 

Nur so können wir ihn an einen bestimmbaren Platz in der Geschichte stellen und uns 

gleichsam zu ihm in Beziehung setzen. Zu diesem Zweck aber muss die historische 

Welt zugleich in kontingenter Geschlossenheit konstruiert werden − und dies wiede-

rum macht es erforderlich, die geschichtlichen Brüche in narrative Kontinuitäten ein-

zuweben (vgl. ebd.: 26ff.). 

Nichts anderes als eben diese Schaffung von Gedächtnisorten leistet das Museum. 

Seine Exponate sind materiell auskristallisierte Frakturen der Geschichte. Sie stehen 

auf einer zeitlichen Grenze zwischen einer Welt, in der sie entstanden sind und einer 

anderen, die sie nun betrachtet und deutet. Tatsächliche Aussagen kann das Museum 

mittels seiner Exponate nur dann formulieren, wenn es diese Bruchstellen in den 

Kontext einer Historie eingliedert, die sinnhaft konfiguriert ist und in die Gegenwart 

des Publikums mündet. 

Ausgehend von diesen Überlegungen kann die in der Einleitung dieser Arbeit 

vorgestellte Museumskritik Paul Valérys durchaus als ein Vorwurf an das Museum 

gelesen werden, genau diese seine Kerneigenschaft zu verschleiern. Das Museum als 

Institution, so stellt auch Korff unter Rückgriff auf Valery heraus, möchte seinen Be-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 43 

suchern in erster Linie vermitteln, dass seine Ausstellungszusammenhänge jenen ent-

sprächen, in welchen sich die Objekte auch in ihrer Ursprungssituation befunden hät-

ten (vgl. Korff 2002b: 140). Mit Bezugnahme auf Claude Lévy-Strauss beschreibt 

Korff das Museum vor diesem Hintergrund als einen quasi-sakralisierten Ort, der 

Authentizität für eine Welt generiert, in der ebendiese immer knapper wird (vgl. ebd.: 

142). Ein überaus sinnfälliges Beispiel für solche musealen Trugbilder findet sich 

z.B. im Freud Museum in London, in dessen Zentrum eine detaillierte Nachbildung 

des Arbeitszimmers von Siegmund Freud voller Originalexponate aus der Wiener 

Berggasse 19 (inklusive der berühmten Couch) steht.5 

 

1.2.4 Grenzen des Zeichenhaften:      

  Aleida Assmanns »wilde Semiose« 

 

Laut Aleida Assmann findet Dingwahrnehmung häufig im Modus einer »wilden Se-

miose« (Assmann 1988: 238) statt. Ihrer Ansicht nach erfolgt im Erfahren materieller 

Objekte ganz ähnlich wie für Pomian die Zusammenführung eines materiellen Vor-

handenen mit einem abstrakten Nicht-Vorhandenen, die sich in semiotischen Termini 

als jene von ›Signifikant‹ und ›Signifikat‹ beschreiben lässt (vgl. Assmann 1988: 

238). Die Orientierung in der materiellen Welt ist für Assmann ein »Anzeichenlesen« 

(ebd.: 240), welches die physische Erscheinung der Welt zu kulturellen Zuschreibun-

gen und Bedeutungen ins Verhältnis setzt und sie somit als semiotisches System er-

fahrbar werden lässt (vgl. ebd.: 238f.). Assmann spricht hier von einer »Physiogno-

mik«, die immer auch kreativer und poetischer Natur sei: Nicht nur bereits beste-

hende und den Dingen eingeschriebene Bedeutungsinhalte würden gelesen und de-

codiert, sondern auch laufend neue geschaffen und auf die materielle Welt zurück-

projiziert (ebd.: 240). 

»Wilde Semiose«, wie Assmann sie versteht, passiert nun überall dort, wo die 

physiognomische Sinnbildung nicht auf Anhieb gelingt und Objekte der materiellen 

Welt sich nicht als Zeichen ›lesen‹ lassen (vgl. ebd.: 238ff.). ›Lesen‹ ist hierbei als 

ein transitorisches Schauen zu verstehen, bei dem das gesehene Zeichen vom Be-

trachter spontan in Signifikant und Signifikat aufgetrennt und somit ›begriffen‹ wer-

den kann. Gelingt dies aber nicht, so wird das Zeichen-Objekt lediglich ›angestarrt‹: 

Sehen und verstehen fallen nicht zusammen, der Blick bleibt an der Oberfläche hän-

gen (vgl. ebd.: 240ff.). Dieser »lange Blick« (ebd.: 240) des befremdeten Betrachters 

macht es unmöglich, Museumsdinge vollkommen zuverlässig in Didaktiken und Pä-

dagogiken einzufangen. Der Museumskurator kann Objekte auswählen, auszeichnen 

und sie in einer bestimmten Form von Anordnung dem Publikum darbieten, doch das 

                                                             

5  Vgl. http://www.freud.org.uk/photo-library/category/10046/house-couch-study/ vom 

10.04.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.freud.org.uk/photo-library/category/10046/house-couch-study/
https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.freud.org.uk/photo-library/category/10046/house-couch-study/


44 | Dinge – Nutzer – Netze 

entscheidende Moment der Rezeption durch den Besucher entzieht sich weitgehend 

seinem Zugriff. 

Damit wird der Begriff des ›Zeichens‹ – und mit ihm Pomians Deutung der Mu-

seumsdinge als Semiophoren – schlechthin problematisch. Folgt man z.B. der Zei-

chenkonzeption des Philosophen Günter Abel, so erhalten Zeichen ihre zeigende 

Qualität grundsätzlich nur dadurch, dass sie erstens von ihren Beschauern einer In-

terpretation unterzogen werden, und dass sich zweitens jede ihrer Interpretationen 

innerhalb eines Regelwerkes gleichsam verbindlicher wie aber auch verhandelbarer 

Bedeutsamkeiten und Bezüglichkeiten vollzieht: 

 

Zeigende Zeichen sind Zeichen, die das zeigen, was sie zeigen – und zwar weder aufgrund 

einer den Zeichen vorab eingebauten okkulten Qualität (– das wäre die Magie der Zeichen) 

noch aufgrund bloß subjektiver und beliebiger Deutungen seitens der Benutzer oder Interpreten 

(– das wäre relativistische Beliebigkeit der Zeichen). Zeichen sind vielmehr, so die These, die 

zeigenden Zeichen, die sie sind, aufgrund der zugrundeliegenden und im Zeigen bereits vo-

rausgesetzten sowie in Anspruch genommenen Interpretations-Praxis der Zeichen. Diese Praxis 

umgrenzt, was sich auf welche Weise in und an einer Zeichenverwendung zeigt. (Abel 2000: 

68) 

 

Bemerkenswert ist hier, dass nach Abels Beobachtung die verbal gar nicht artikulier-

baren Prozesse der Zeicheninterpretation im Akt des Zeigens nahezu völlig ver-

schwinden und meist vollkommen unsichtbar bleiben. Zeigen und Verstehen schei-

nen in der Zeichenwahrnehmung eine unmittelbare Einheit zu bilden (vgl. ebd.). 

Museumsdinge sind semiotisch zwar hochgradig aufgeladen, zugleich aber 

ebenso hochgradig unbestimmt. Sie widersetzen sich hartnäckig der klaren und ver-

bindlichen Zuordnung von Signifikanten zu Signifikaten. Eine antike griechische 

Vase z.B. kann auf eine Vielzahl historischer Sachverhalte und Tatbestände verwei-

sen: An ihrem Stil und ihrer Ausführung lassen sich Schlaglichter auf die Geschichte 

antiker Kunst werfen, ihr Material und ihre Herstellung können technikgeschichtliche 

Zeugnisse der Keramikproduktion sein, ihr Fundort kann Rückschlüsse auf den Ver-

lauf von Handelsrouten zulassen. In einem schriftlich niedergelegten Text wie dem 

hier vorliegenden stellt sich die Sache völlig anders dar: Jeder Buchstabe verweist 

auf einen klar definierten Laut, den menschliche Stimmbänder erzeugen können. In 

einigen ebenso klar definierten Fällen kann eine bestimmte Letternfolge zwar durch-

aus einen Laut bedeuten, der von allen den einzelnen Buchstaben zugewiesenen ver-

schieden ist (man denke an das ›sch‹), aber auch hierfür gibt es ein enges Regelwerk. 

Museumsdinge funktionieren hingegen nicht über ein kulturell etabliertes Codesys-

tem. Welche Geschichte die Vase im Museum schließlich erzählt, hängt davon ab, 

wie die Ausstellung um sie herum beschaffen ist. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 45 

1.2.5 Museumdinge als »epistemische Dinge« nach   

  Hans-Jörg Rheinberger 

 

Um zu einem systematischeren Zugriff auf die Rolle von Ausstellungsobjekten im 

Museum zu gelangen, schlägt Gottfried Korff daher vor, den vom Wissenschaftshis-

toriker Hans-Jörg Rheinberger geprägten Begriffs des »epistemischen Dings« für die 

Museologie zu entleihen: 

 

In den Dingen hofft man, einer Welt hinter dem Schleier der Bilder und Diskurse habhaft zu 

werden, also einer Welt des Eigentlichen, des Authentischen zu begegnen, wobei authentisch 

nicht mehr als historischer Akkreditierungsbegriff, sondern als eine Kategorie verstanden wird, 

die sich auf Erlebnis- und Ereignisdimensionen bezieht: Im Gegensatz zu diesen primär affek-

tiv und nicht kognitiv zugeschnittenen Konzepten richtet sich das »epistemische Ding« an den 

erkenntnisbefördernden Eigenschaften des Dings aus, also an den Modi des Gegebenen und 

des Gegenüber. (Korff 2005: 91) 

 

Diese Übertragung mag zunächst verwundern, denn bei Rheinberger steht dieser Ter-

minus in Verbindung mit einer augenscheinlich vom Museum sehr verschiedenen Art 

von Einrichtungen: Sein Bezugspunkt sind die Laboratorien der Naturwissenschaf-

ten, insbesondere jene der Biologie und Biochemie – und mit ihnen jene Versuchs-

anordnungen bzw. »Experimentalsysteme«, welche das Substrat aller naturwissen-

schaftlichen Forschung bilden (Rheinberger 2006: 7). Epistemische Dinge müssen in 

diesem Kontext nicht zwingend ›Dinge‹ im materiellen Sinne sein. Sie sind vielmehr 

Gegenstände des Interesses, an welche Wissensanstrengungen herangetragen werden 

und können auch die Gestalt von »Strukturen, Reaktionen, Funktionen« (ebd.: 27) 

annehmen. Entscheidend ist, dass epistemische Dinge unbestimmt sind und sich noch 

im prozeduralen Zustand einer zeitlich ausgedehnten ›Entstehung‹ befinden. Sie sind 

keine sinnhaft geschlossenen und in eindeutige Begrifflichkeiten gebundenen Wis-

sensinhalte, sondern ein (Noch-)Unbekanntes, dessen konzeptuelle und sprachliche 

Greifbarmachung überhaupt erst die Beweggründe naturwissenschaftlicher For-

schung liefert. Damit verfügen sie zugleich auch immer über eine Ebene des Palimp-

sesthaften, auf der sich ihre früheren, nunmehr überkommenen Beschreibungen und 

Deutungszusammenhänge einschreiben (vgl. ebd.: 27f.). 

Wenn epistemische Dinge innerhalb unserer bestehenden Wissenshorizonte 

erahnbar werden, lässt sich das, was sie im Eigentlichen sind, für gewöhnlich noch 

nicht in konziser Sprache benennen. Es existieren noch nicht genügend Anknüp-

fungspunkte für existierende Wissenssysteme, als dass man mittels eines einzigen 

Begriffs eine Brücke zwischen dem Gegenstand und den bekannten Konzepten schla-

gen könnte, innerhalb derer er sich erklären lässt. Entsprechend muss das epistemi-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | Dinge – Nutzer – Netze 

sche Ding zunächst beschrieben werden, was üblicherweise bedeutet, seine Eigen-

schaften und Verhaltensweisen aufzulisten (vgl. ebd.: 29). Um es aus diesem Stadium 

einer bloßen Auflistung von Eigenarten in das eines diskreten und benennbaren Phä-

nomens zu überführen, muss es anschließend in bestehende Wissenskontexte inte-

griert werden. Hier greifen nun gemäß Rheinberger (dessen wichtigster Bezugspunkt 

die Synthese von Proteinen im Reagenzglas ist) die »Experimentalsysteme«. Diese 

sind immer zugleich materiell-physikalische als auch diskursive Gefüge: Sie setzen 

das Unbekannte ins Verhältnis zum Bekannten und machen es benennbar. Das ›Be-

kannte‹ sind in diesem Falle die technischen Apparatuen (z.B. Reagenzgläser, Test-

streifen, Mikroskope, usw.), ebenso wie die Verhaltensregeln und Gepflogenheiten 

der Laborarbeit und die wissenschaftlichen Aussagesysteme, in welchen die aus der 

Experimentaltätigkeit hervorgegangenen Beobachtungen schließlich gedeutet wer-

den. Damit ist im Labor also, ganz ähnlich wie im Museum, Wissen stets das Produkt 

relativer Verhältnisse von Objekten und Sachverhalten. Experimentalsysteme ziehen 

Grenzen um epistemische Dinge, die mit jeder Wiederholung des Versuchs enger und 

präziser werden. Sie setzen sich dabei nach Rheinberger aus sog. »technischen Din-

gen« (ebd.) zusammen. 

Technische Dinge sind im Gegensatz zu epistemischen begrifflich vergleichs-

weise eindeutig erfasst und wir haben eine konkrete Vorstellung davon, ›was‹ genau 

sie sind. In Experimentalsystemen erfüllen sie eng definierte Funktionen unter weit-

gehendem Ausschluss von Nebeneffekten. Wissenschaftliche Wissensproduktion ist 

in diesem Modell eine kontinuierliche Beobachtung und Aufzeichnung derjenigen 

Verhaltensweisen, welche das epistemische Ding zeigt, wenn es mit den technischen 

Dingen interagiert (vgl. ebd.). Diese Systematik erlaubt es der Wissenschaft, eine 

›wilde Semiose‹ zu vermeiden und auch aus noch undefinierten Gegenständen einen 

Wissensgewinn zu ziehen: 

 

Technische Gegenstände haben mindestens die Zwecke zu erfüllen, für die sie gebaut worden 

sind; sie sind in erster Linie Maschinen, die Antworten geben sollen. Ein epistemisches Objekt 

hingegen ist in erster Linie eine Maschine, die Fragen aufwirft. (Ebd.: 33) 

 

Mit seinem Plädoyer, das epistemische Ding zum Begriff der Museumswissenschaft 

zu machen, stößt Korff auch die Idee an, das Museum als eine Form von ›Labor‹ zu 

begreifen − mit Verweis auf Claude Lévi-Strauss, der das Museum als eine »Verlän-

gerung des Feldes« (Lévi-Strauss 2002: 402) verstand, dabei jedoch eher in Ausbil-

dung befindliche Archäologen und Ethnologen im Blick hatte als ein Laienpublikum 

(vgl. ebd.: 402ff., vgl. Korff 2005: 91).  

Indes scheint sich die Grenzziehung zwischen epistemischen und technischen 

Dingen im Museum auf den ersten Blick weit schwieriger zu gestalten als im Labor. 

Intuitiv fällt es zunächst nicht schwer, in einem beliebigen musealen Raum Dinge 

eindeutig technischer Art zu identifizieren: Vitrinen und Schaukästen, Sockel und 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 47 

Podeste, Erklärungstafeln und Wegweiser, ja womöglich sogar die am Ausgang zu 

erwerbenden Souvenirs sind insofern technische Dinge der musealen Praxis, als dass 

sie um die Museumsdinge herum einen Ausstellungskontext schaffen, ohne selbst 

Gegenstand der Ausstellung zu sein. Vielleicht darf man hier sogar noch einen Schritt 

weitergehen: Erst im Zusammenspiel mit diesen scheinbar banalen technischen Ele-

menten der musealen Anordnung kann ein Objekt tatsächlich ›ausgestellt‹ und damit 

recht eigentlich ›musealisiert‹ werden. Der historische Überrest wird erst zum Muse-

umsding, wenn er seinen Weg in einen Schaukasten, in einen Bilderrahmen, auf einen 

Sockel o.ä. und damit in sowohl die epistemische als auch die affektive Architektur 

des Museums findet, die ihn vor dem Publikum als museal erfahrbar ausweist und 

»durch Distanz aufwertet« (Paul 2005: 353). Auch diesen Mechanismus beschreibt 

Rheinberger in seiner Konzeption des epistemischen Dings, welches er nur innerhalb 

der gesetzten Horizonte einer technischen Anordnung überhaupt für existenzfähig 

erachtet: 

 

Ohne ein System hinreichend stabiler Identitätsbedingungen würde der differentielle Charakter 

wissenschaftlicher Objekte bedeutungslos bleiben; sie würden nicht die Charakteristika episte-

mischer Dinge an den Tag legen, sondern beliebig werden und verrauschen. Wir sind mit einem 

scheinbaren Paradox konfrontiert: Die Bedingung wissenschaftlicher Forschung ist, dass sie 

sich im Bezirk des Technischen abspielt. (Rheinberger 2006: 33) 

 

Museen allerdings sind ihrer gesamten Anlage nach darauf ausgerichtet, Sinnzusam-

menhänge nicht nur zwischen den noch unscharfen und in ihrem Bedeutungsinhalt 

eingrenzungsbedürftigen Ausstellungsstücken einer- und ihrem technischen Rahmen 

andererseits zu etablieren, sondern auch zwischen den Museumsdingen untereinan-

der. Entsprechend ist die Herstellung einer wahrnehmbaren Unterscheidbarkeit zwi-

schen technischen und epistemischen Dingen im Museum ein gleichermaßen ausstel-

lungspraktisches wie theoretisch-grundsätzliches Problem: Die Exponate sind epis-

temisch, gehören aber immer auch zu einem technischen Gesamtgefüge, das andere 

Objekte verständlich machen soll. 

Laut Rheinberger ist auch das Labor vor solchen Ambiguitäten nicht gefeit. Ex-

perimentalsysteme sind samt der sie bevölkernden epistemischen und technischen 

Dinge wesentlich Prozesse, die einander in der Pragmatik wissenschaftlicher For-

schungsarbeit ständig aufs Neue zum diskursiven Dasein verhelfen. Entsprechend 

können inhaltlich »ausreichend stabilisierte« (ebd.: 27) epistemische Dinge selbst 

technisch werden. Sie stellen dann nicht länger den Gegenstand des Interesses dar, 

sondern werden zum Element einer Experimentalanordnung, die ihrerseits andere 

Sachverhalte erschließbar macht (vgl. ebd.). Damit scheint zugleich impliziert, dass 

ein epistemisches Ding gerade so lange ein solches bleibt, wie es sich noch im Ablauf 

der Festigung seiner Identität befindet. Sein Übergang in die Domäne der Technik 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | Dinge – Nutzer – Netze 

würde entsprechend mit der Beendigung seiner Existenz als fortlaufendes ›Gesche-

hen‹ einhergehen. Tatsächlich aber betrachtet Rheinberger den Sinngehalt epistemi-

scher Gegenstände als nie im strengen Sinne abschließbar. Sobald ein Experimental-

system einmal läuft, neigen sowohl die epistemischen als auch die technischen Dinge 

zu Verselbstständigungen und unvorhergesehenen Rollenverschiebungen: 

 

Das [obige] Paradox löst sich dadurch, daß die Wechselwirkungen zwischen epistemischen 

Dingen und technischen Bedingungen in hohem Maße nicht-technisch sind. Wissenschaftler 

sind vor allem »Bastler«, Bricoleure, weniger Ingenieure. In seinem nicht-technischen Charak-

ter transzendiert das Experimentalensemble die Identitätsbedingungen der technischen Ob-

jekte, die es zusammenhalten. Auf der Seite der Technik finden wir schließlich ein analoges 

Prinzip. Gängig verwendete Werkzeuge können im Prozeß ihrer Reproduktion neue Funktio-

nen annehmen. Geraten sie in Zusammenhänge, die über ihre ursprüngliche Zwecksetzung hin-

ausgehen, so können Eigenschaften an ihnen sichtbar werden, die bei ihrem Entwurf nicht be-

absichtigt waren. (Ebd.: 33f.) 

 

Assmanns Konzept der ›wilden Semiose‹ und Rheinbergers Ausarbeitungen zu Ex-

perimentalsystemen greifen an dieser Stelle auf bemerkenswerte Weise ineinander 

und erlauben es uns, das Funktionieren und Entgleiten von Sinnstiftungsprozessen in 

musealen Anordnungen auf zwei verschiedenen und gleichermaßen relevanten Ebe-

nen zu beschreiben. Assmann akzentuiert die Fallstricke der individuellen physiog-

nomischen Dingwahrnehmung und das Problem einer möglichen Nichtinterpretier-

barkeit materieller Objekte. Rheinberger hingegen liefert ein Modell für die Entste-

hung von Bedeutungen aus technischen Arrangements von Dingen und Konzepten 

und wirft zugleich die Frage nach der Beherrschbarkeit solcher Arrangements auf. 

Während ein schriftlicher Text naturgemäß immer einen Leser adressiert, der mit sei-

nem Schriftsystem und seiner Sprache vertraut ist, müssen im Museum Mediensys-

tem und kommunizierte Botschaft gleichzeitig und in wechselseitiger Abhängigkeit 

von Besuchern entschlüsselt werden, die zugleich auch noch ihre eigenen Vorurteile 

und Erfahrungshorizonte an die Ausstellung herantragen (vgl. Grütter 1997: 672). 

Dieses Element des Sozialen im Museum soll im Unterkapitel über den ›Raum‹ noch 

genauer behandelt werden. 

 

1.2.6 »Nouophoren« 

 

Mit der nunmehr sichtbar gewordenen Abhängigkeit der Vermittlungsqualität muse-

aler Objekte von ihrer wechselseitigen Bezüglichkeit sowohl untereinander als auch 

mit dem Museum selbst erscheint ihre Charakterisierung als Zeichenträger oder Se-

miophor entschieden unzureichend. Ziehen wir hierzu noch einmal die Zeichentheo-

rie Günter Abels heran: Abel begreift die Bedeutung eines Zeichens immer als das 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 49 

Produkt seiner Interpretation, die aber bei einem Zeichen im eigentlichen Sinne nie-

mals einer tatsächlichen Geistesanstrengung des Betrachters bedarf. Unter Rückgriff 

auf Wittgenstein stellt Abel fest, dass eine ›Bedeutung‹ immer mit ihrer eigenen Er-

klärung oder Beschreibung identisch ist – womit zugleich impliziert ist, dass jede 

Bedeutung zugleich ihre eigene Interpretation ist, und jede Interpretation ihre eigene 

Bedeutung (vgl. Abel 2000: 70). Mit anderen Worten: Zeichen werden deshalb zu 

Zeichen, weil sie ihre gesamte Interpretationspraxis als kulturelles Anhängsel schon 

mitliefern und eine bewusste Interpretation beim Adressaten niemals stattfindet. 

Wilde Semiose, wie Assmann sie versteht, kann im Museum nur vorkommen, weil 

Museumsdinge eben gerade dies nicht zu leisten imstande sind. 

Einen dem des Semiophors wohl vorzuziehenden Terminus bietet Friedrich 

Waidacher mit dem des »Nouophors« an (Waidacher 2000: 5). Dieser beschreibt das 

Museumsding nicht länger als Behältnis für Zeichen, sondern für Bedeutungen, was 

gerade sein polysemes mediales Wesen und seine Unfähigkeit, für sich allein zu ste-

hen, zentral werden lässt. Museumsdinge bedürfen im Gegensatz zum reinen Zeichen 

einer bewussten Interpretation. Dies heißt wohlgemerkt nicht, dass Museumsdinge 

nicht auch einen begrenzten Zeichencharakter aufweisen. Aber in Museumdingen als 

Nouophoren kollidieren die Zeichen mit den kulturellen Kontexten, die über ihre In-

terpretierbarkeit entscheiden und die sowohl der epistemischen Funktionsweise des 

Museums über Relationalität als auch den vielen sozialen Skripten innewohnen, die 

sich mit der Institution als solcher verbinden. 

Korff sieht dementsprechend den Nutzen der Rheinberger᾿schen Begriffe für die 

Museumsforschung eben gerade in ihrer Betonung von Sinnproduktion über die Re-

lationen zwischen nicht abschließbaren Bedeutungsträgern: Sie rücken, so Korff, das 

»Ding in seiner Materialität«, »das die Gestaltung diszipliniert« (Korff 2005: 102), 

gegenüber abstrakten museumspädagogischen Problemstellungen wieder in den Mit-

telpunkt der Betrachtung und fragen zugleich nach seinem Verhältnis zur Kategorie 

des ›Raumes‹ (vgl. ebd.). Denken wir zurück an Horst Bredekamps zuvor diskutierte 

Einordnung der Wunderkammer in das mechanistische Weltbild der Renaissance, so 

heißt dies vielleicht auch, wieder ein Stück weit nach dem Museum als Sinn-Ma-

schine oder Machinamentum zu fragen. Museumsdinge stehen nicht für sich allein, 

sondern sie sind Funktionselemente eines gleichermaßen epistemisch-diskursiven 

wie materiell-technischen Systems, das sich im Raum ausdehnt und in dieser Räum-

lichkeit erschlossen werden muss, wenn es seinen Sinngehalt preisgeben soll (vgl. 

ebd., 95). 

Insbesondere der Raum, so fährt Korff fort, werde von der Museologie in ihrer 

Orientierung auf das materielle Ding häufig übersehen, dabei sei er erst das Medium, 

in dem die Exponate zueinander und die Betrachter mit den Exponaten in Beziehung 

treten könnten. Räume und ihre Gestaltung werden damit zum zweiten entscheiden-

den Faktor in der Produktion musealer Bedeutungen (vgl. ebd.). 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004 - am 14.02.2026, 14:35:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

