2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der
Bibel

»Die Bibel hat nur dieses anthropozentrische Weltbild. Eine Ethik, die
Riicksicht auf die Tiere nehmen wiirde, findet man in der Bibel nicht
(Eugen Drewermann 2012; wortlich gleichlautend zehn Tage zuvor am
19.9.2012 beim 16. Philosophicum in Lech) In dieser Behauptung, die Eugen
Drewermann seit Jahrzehnten mit zunehmender Schirfe und Haufigkeit
vertritt, wird der Bibel mit Blick auf die Tiere ein denkbar schlechtes
Zeugnis ausgestellt. Doch hat sie tatsdchlich ein (vorwiegend oder durch-
gingig) anthropozentristisches Weltbild? Und findet man in ihr wirklich
keine Ethik, die Riicksicht auf die Tiere nimmt? Hat das Christentum
also seinen Anthropozentrismus, wie Drewermann nahelegt, aus der Bibel
geerbt? Diesen Fragen soll im Folgenden nachgegangen werden.

In diesem Kapitel beschranke ich mich dabei auf jene biblischen Texte,
die vor die Zeit des Hellenismus, also vor die Herrschaft Alexanders des
Groflen zu datieren sind. Fiir sie steht zweifelsfrei fest, dass sie keinem
maf3geblichen Einfluss der griechischen Philosophie unterliegen und damit
die hebréische Welt relativ ,rein“ wiedergeben (Einflisse der orientalischen
Nachbarkulturen inclusive!). Jene biblischen Texte, die in die Zeit des Hel-
lenismus fallen und potenziell den Einfliissen des griechischen Denkens
unterliegen, werden hingegen erst in Kapitel 4 diskutiert. Das sind die spa-
ten Schriften des Alten Testaments sowie das gesamte Neue Testament. Da-
bei ist naturlich immer mit zu bedenken, dass auch die vorhellenistischen
Biicher des Alten Testaments nicht im Originaltext vorliegen, sondern
bis zur Endredaktion der heutigen Bibel Traditionsprozesse durchlaufen
haben. Da diese im Zweifel aber eher eine Hellenisierung in die Texte
eingetragen haben, kann dort, wo eine solche im gegenwartigen Text nicht
zu finden ist, davon ausgegangen werden, dass sie auch im Originaltext
nicht vorgelegen hat.

Im Folgenden soll es geniigen, einige Schliisseltexte des Alten Testaments
durchzugehen - dies jedoch sehr griindlich und prézise: Die beiden bibli-
schen Schépfungserzdhlungen, die tierethischen Weisungen der Tora und
schliefSlich jene biblischen Texte, die die Vision von einem umfassenden
Schépfungsfrieden vermitteln.

43

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

2.1 Tiere in der dlteren Schopfungserzihlung (Gen 2-8): Gefihrten und
Schicksalsgenossen

Die historisch-kritische Auslegung der Bibel hat im Laufe des 20. Jahrhun-
derts erkannt, dass in den ersten Biichern der Schrift im Wesentlichen zwei
Texte aus verschiedenen Epochen der Geschichte Israels vorliegen, die erst
im 4. Jahrhundert v.Chr. zu dem einen Text verbunden wurden, der heute
in den fiinf Biichern Mose vorliegt. Der zweite dieser Texte wird ,,Priester-
schrift” genannt, da er viel Aufmerksamkeit auf liturgische Vollziige und
Vorschriften legt und von einer Gruppe von Priestern geschrieben worden
sein konnte. Er wird ins 6. oder 5. Jahrhundert v.Chr. datiert, also in die
Zeit wahrend oder nach dem babylonischen Exil (587 - 538 v.Chr.). Der
erste Text hingegen wird auf die Zeit vor dem babylonischen Exil datiert,
also tendenziell ins 7. Jahrhundert v.Chr. Fiir ihn ist heute die Bezeichnung
vorpriesterschriftliche Uberlieferung® iiblich. Zunichst soll diese iltere
Quelle auf ihre tierethischen Implikationen analysiert werden.

Die vorpriesterschriftliche Erzdhlung beginnt mit einem kleinen paradie-
sischen Garten, den Gott mitten in der lebensfeindlichen Wiiste anlegt
(Gen 2,4b-25). Dorthin ,setzt” er den Menschen und die Tiere (Gen
2,8.15), die er beide aus Lehm formt und denen er beiden den Lebensatem
einhaucht. Die Tiere erschafft er dabei mit einer klaren Zielsetzung: Sie sol-
len dem einsamen Menschen eine Hilfe geben (Gen 2,18). Die gesuchte
ebenbiirtige Hilfe sind sie ihm zwar nicht, jedoch impliziert die Erzéhlung
eine grofle Nihe und Ahnlichkeit zwischen Tier und Mensch, soll der gott-
liche Versuch nicht als Farce diskreditiert werden. Beide sind aus Erde ge-
formt und ebenso beide beseelt vom neefes hajjah (7:0 ¥53), vom lebendi-
gen Atem. Beide sind sterblich (Gen 3,19), wobei auch fiir den Menschen
zur Abfassungszeit des Textes keineswegs ein Weiterleben nach dem Tod er-
wartet wurde — den Tod sieht Israel zu dieser Zeit fiir Tier und Mensch als
das natiirliche Ende des Lebens®. ,Leben hat er nur, weil Gott ihm Lebensa-
tem gestundet eingehaucht hat... Der Mensch als ,Staub’ ist, streng logisch
betrachtet, zu einem Leben ohne Tod tiberhaupt nicht fahig”” (Joachim Je-
remias 1990, 33)

Durch die Namen, die der Mensch den Tieren gibt (Gen 2,19), wird eine
enge Beziehung hergestellt: Soll der Name dem Wesen der Tiere Ausdruck

6 So noch Koh 3,18-21. Ludger Schwienhorst-Schonberger 2004, 282 kommentiert diese
Stelle im Sinne einer ,Tierebenbiirtigkeit des Menschen®. Vgl. dazu auch Peter Riede
2017, 119 und Kapitel 4.1 in diesem Buch.

44

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Tiere in der dlteren Schopfungserzihlung (Gen 2-8)

verleihen, und darum geht es, muss der Mensch sie gut kennen. In der
Namensgebung stellt Adam eine mehr als nur sachliche, zweckrationale
Beziehung zu den Tieren her, weil er ihr Sosein erkennt und ihm Achtung
schenkt. Die Namensgebung ist also nicht primér als Beleg fiir eine Herr-
schaftsstellung des Menschen zu lesen, sondern steht vor allem fiir seine
Befihigung zur Erkenntnis des Wesens der Tiere und sein Vertrautsein mit
ihnen (Marie Louise Henry 1993, 26-27).

Mensch und Tiere sind einander GefahrtInnen und HelferInnen, wenn-
gleich die Tiere dem Menschen nicht ebenbiirtig sind. Das ist allein die
Frau, die Gott als kronenden Abschluss seines Tuns erschafft (Gen 2,21-
25). Sie allein ist ,,Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch.
Mannin (X / ischah) soll sie heiflen, denn vom Mann (¥R / isch) ist sie
genommen.* (Gen 2,23) Gemeinsam mit dem Mann soll sie den Garten be-
bauen und behiiten.

Die Erzdhlung ldsst erkennen, dass der Garten, den Gott inmitten der
lebensfeindlichen, ungeordneten Wiiste anlegt, eine lebensfordernde Ord-
nung hat: Es gibt eine Mitte, in der ein oder zwei Baume stehen’. Die
Fliisse, die im Garten ihren Ursprung haben, flieflen von dort in die vier
Himmelsrichtungen und teilen den Garten in vier Bereiche (,Viertel).
Doch die Ordnung des Gartens, so férderlich sie ist, ist labil und verwund-
bar (Gen 2,9-17). Alles diirfen die Menschen nutzen, doch den Baum (oder
die beiden Bdume?) in der Mitte, der die Ordnung symbolisiert, diirfen sie
nicht antasten.

Schon das nachste Kapitel erzédhlt, dass das erste Menschenpaar das Ver-
trauen Gottes missbraucht und die Ordnung des Gartens antastet: Adam
und Eva essen von der verbotenen Frucht. Sie bringen den Garten aus
seinem natiirlichen Gleichgewicht. In Gen 3,14 demonstriert die Erzahlung
eindriicklich, wie dadurch Beziehungen gestort werden: Feindschaft bzw.
Widerstidndigkeit herrschen von nun an zwischen Mensch und Schlange,
Mensch und Lebensraum (Ackerboden, Disteln, Dornen), Mann und Frau.
Die Gesetzesiibertretung stort die urspriinglich von Gott gewollte und er-
moglichte Lebensgemeinschaft im Garten. Der paradiesische Schopfungs-
frieden ist verloren.

Ahnlich ist auch die Sintfluterzihlung zu verstehen, in der die pries-
terschriftlichen und die vorpriesterschriftlichen Texte zu einer einzigen
Geschichte verwoben sind (Gen 6-8). Beide, vorpriesterschriftliche (Gen

7 Nach dem heutigen Bibeltext stehen in der Mitte zwei Baume (Gen 2,9), jedoch kann
in Wirklichkeit nur einer der beiden exakt in der Mitte stehen.

45

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

6,5) und priesterschriftliche (Gen 6,13) Erzdhlung interpretieren die Sint-
flut als Folge menschlicher Bosheit und Siinde: Wegen der ,Bosheit der
Menschen”, und weil die Erde ,voller Gewalttat” ist, kommt die Flut, die
nicht nur die TéterInnen, sondern die gesamte Schopfung in ihrer Existenz
bedroht. Die Siinde stort die Lebensordnung und bedroht das Uberleben
auch der Unschuldigen. Sie nimmt ihnen die Luft zum Atmen und den
Raum zum Leben, so dass sie unterzugehen drohen. Nicht nur dem Men-
schen steht das Wasser bis zum Hals.

So wird Noach, der einzige Gerechte, beauftragt, von jeder Art Lebewe-
sen zwei Exemplare mit in das Rettungsboot der Arche zu nehmen. Die Ar-
che ist daher das Ursymbol der ,schicksalhaften” Uberlebensgemeinschaft
von Mensch und Tier. Die Formulierung in Gen 8,1 ,Da gedachte Gott des
Noach sowie aller (Wild-)Tiere und allen Viehs, die bei ihm in der Arche
waren” veranschaulicht, wie eng Menschen und Tiere miteinander verbun-
den sind. Gemeinsam gilt ihnen die schier grenzenlose Barmherzigkeit
Gottes. Und so kann Noach zwei Vigel aussenden, die fiir alle Lebewesen
in der Arche austesten, ob die Erde wieder bewohnbar ist. Rabe und Taube
sind die ersten Versuchstiere der (biblischen) Geschichte, wenn auch die
Versuche anders als in vielen modernen Labors harmlos und schmerzfrei
stattfinden. SchliefSlich verspricht Gott feierlich: ,Ich will die Erde wegen
des Menschen nicht noch einmal verfluchen; denn das Trachten des Men-
schen ist bose von Jugend an. Ich will kiinftig nicht mehr alles Lebendige
vernichten, wie ich es getan habe. So lange die Erde besteht, sollen nicht
aufhoren Aussaat und Ernte, Kilte und Hitze, Sommer und Winter, Tag
und Nacht.“ (Gen 8,21-22)

2.2 Tiere in der jiingeren Schopfungserzdhlung (Gen 1-9): Mitbewohner und
Bundespartner

Die jiingere Schopfungserzahlung der sogenannten Priesterschrift (Gen
1,1-2,4a) erzahlt, wie Gott aus dem urspriinglich vorhandenen, lebensfeind-
lichen Chaos in sieben Tagewerken ein geordnetes Ganzes herstellt. Nach
Gen 1,2 war die Erde nicht einfach inexistent, ehe Gott sein schopferisches
Werk begann, sondern ,Tohuwabohu” (3713) 31f), ,Irrsal und Wirrsal”. Die
Schopfungstat Gottes im Sinne dieses Textes ist also nicht eine Erschaffung
aus dem Nichts, sondern ein ordnendes Eingreifen in eine zuvor chaotische
Masse. Leben ist nur méglich, wo Ordnung im Sinne von Scheidung und
Unterscheidung herrscht. Das Chaos ist lebensfeindlich und -zerstérend.

46

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schopfungserzihlung (Gen 1-9)

Schon rein formal besteht zwischen den ersten drei Schopfungswerken
und jenen vom vierten bis sechsten Tag ein erheblicher Unterschied: Wah-
rend es zuerst um drei Scheidungen vorhandener, vorher lebensbedrohli-
cher Wirklichkeiten geht (Licht von Finsternis, Wasser oben vom Wasser
unten, Wasser unten vom Land), werden in der zweiten Wochenhalfte We-
sen geschaffen, die zuvor nicht da waren. Jene geschiedenen Dinge werden
von Gott benannt, die neu geschaffenen Wesen nicht. Inhaltlich geht es an
den ersten drei Tagen um die vorbereitende Ordnung des Lebensraumes:
»Sukzessiv wird... die Todlichkeit der Urflut beseitigt, damit schliefSlich aus
der Tohuwabohu-Erde eine nihrende (!) Erde wird, die als Lebensraum fiir
die dann zu schaffenden Lebewesen dienen kann.” (Erich Zenger 1983, 84)

Der vierte Schopfungstag ist wie der erste und siebte der zeitlichen
Ordnung des Lebensraumes gewidmet: Tages-, Wochen-, Monats- und
Jahresrhythmus (reprdsentiert durch Sonne, Mond und Sabbat) werden
als Schopfungswirklichkeiten hervorgehoben, wobei die Woche als oberstes
und zugleich sakrales Moment der zeitlichen Ordnung herausragt.

Die ndchsten beiden Tage dienen sodann der Erschaffung der Lebewe-
sen: Der Tiere im Wasser, in der Luft und auf dem Land einschliefSlich des
Menschen. In der Gesamtgliederung der sechs Tage entsprechen sich dabei
die Lebensrdume und die sich in ihnen aufhaltenden Lebewesen: Die Lebe-
wesen des fiinften Tages besiedeln die Lebensrdume des zweiten Tages und
jene des sechsten Tages den Lebensraum des dritten Tages. Dabei werden
Lebensrdaume wie Lebewesen nicht nach einer auf- bzw. absteigenden Linie
(vom ,niederen” zum ,hdheren” Lebewesen oder umgekehrt) geordnet,
sondern in konzentrischen Kreisen gemaf ihrer lebensraumlichen Nahe
zum Menschen (Albert de Pury 1993, 139-140).

Fiir die Erzdhlung ist also die Unterscheidung von Lebensraumen und
Lebewesen, ,,Wohnraum’ und ,Bewohnern™ der springende Punkt (Albert
de Pury 1993, 139; vgl. Erich Zenger 1995, 99). Tiere und Menschen werden
gleichermafien als BewohnerInnen der Lebensrdume charakterisiert, erhal-
ten den gleichen Vermehrungssegen und gleicherweise nur die Pflanzen
als Nahrung (wenn auch die Kulturpflanzen in Gen 1,29 dem Menschen
vorbehalten werden). Fleischverzehr ist in dem von Gen 1 beschriebenen
Idealzustand nicht gestattet. Schon die erste Schépfungserzahlung entwirft
also ,als positive Utopie fiir den Umgang mit der Schopfung ein friedliches
und gewaltfreies Verhiltnis zwischen Mensch und Tier” (Bernhard Irrgang
1992, 130) Die Lebewesen leben in den ihnen zugeeigneten Lebensrdumen,
es ist genug Platz fiir alle, sie haben ausreichend Nahrung. ,Dass das
kostbarste Gut im Lebenshaus der Schopfung das gliickende Leben aller

47

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem Friedensbild, das wir gerade
heute als fortschrittskritisches Paradigma meditieren und konkretisieren
miissen... Der zentrale Punkt dieser Utopie ist ein Zusammenleben aller Le-
bewesen ohne Gewalt.” (Erich Zenger 1989, 142)

Es liegt den Erzdhlern viel daran, den Rhythmus der sieben Tage mit
dem Sabbat als Hohe- und Schlusspunkt als eine von Anfang an in die
Schopfung hineingelegte Ordnung Gottes zu erkldren. Die Sabbatruhe am
siebten Tag ist keine pure Konvention, sondern entspricht dem ,Wesen”
alles Lebendigen. Dass Gott den Sabbat segnet (Gen 2,3), bewirkt ,,die fort-
dauernde, lebensférderliche Giiltigkeit dieser Ordnung” (Bernd Janowski
1990, 59). Deshalb gilt der Sabbat nicht nur dem Menschen, sondern der
ganzen Schopfung. Er ist iiberdies Ruhe- und Kulttag zugleich: Aufatmen
und Zu-sich-selbst-Kommen sowie das Lob Gottes durch alle Geschopfe
gehoren untrennbar zusammen. Der Sabbat, nicht der Mensch ist die ,,Kro-
ne der Schépfung”.

Schaubild: Genesis 1 - Gliederung nach Erich Zenger 1983, 200

1. Tag: ZEITRHYTH- | Tag und Nacht
MEN

2. Tag: LEBENSRAUM | Wasser und Himmel
3. Tag: LEBENSRAUM | Erde und Pflanzen

4. Tag: ZEITRHYTH- | Sonne und Mond
MEN

5. Tag: LEBEWESEN | Wasser- und Flugtiere

6. Tag: LEBEWESEN |Landtiere und Men-
schen

7. Tag: ZEITRHYTH- | Sabbat
MEN

Was aber ist die Rolle des Menschen, wenn er in der Logik dieses Textes
nicht als ,Krone der Schopfung™® tituliert werden kann? Gen 1 schreibt
dem Menschen unbestreitbar eine besondere Rolle zu. Und es sind genau

8 Die Redeweise vom Menschen als ,Krone der Schopfung® ist relativ spat, erstmals
taucht sie bei Johann Gottfried Herder (1744 - 1808) auf. Vgl. dazu Barbara Schmitz
2012, 26.

48

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schopfungserzihlung (Gen 1-9)

diese Sitze, die in der Christentumsgeschichte die am weitesten reichenden
Folgen hatten. Einerseits wird der Mensch als Ebenbild Gottes bezeichnet,
andererseits wird ihm ein ,Regierungsauftrag” gegeben. Beide Aspekte be-
diirfen einer griindlichen und von der spiteren theologisch-kirchlichen
Interpretation unabhéngigen Analyse.

Gen 1,26-27 lautet in der Einheitsiibersetzung von 2016: ,Dann sprach
Gott: Lasst uns Menschen machen als unser Bild, uns &hnlich! Sie sollen
walten {iber die Fische des Meeres, iiber die Vogel des Himmels, {iber
das Vieh, tiber die ganze Erde und iiber alle Kriechtiere, die auf der Erde
kriechen. Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild Gottes erschuf
er ihn. Médnnlich und weiblich erschuf er sie*

Zunidchst einmal ist es bemerkenswert, dass der Begrift der Gotteben-
bildlichkeit, obwohl in dieser Erzdhlung héchst prominent und in Gen
5,1 und 9,6 wiederkehrend, jenseits der Noacherzdhlung in der gesamten
hebriischen Bibel keinerlei Echo gefunden hat - im Gegensatz zu seiner
zentralen Bedeutung in der christlichen Dogmatik (Otmar Keel/ Silvia
Schroer 2002, 177-178; Barbara Schmitz 2012, 20). Das mahnt zur Vorsicht,
denn es konnte durchaus sein, dass die christliche Anthropologie in den
Begriff Dinge hineininterpretiert hat, die er nicht enthélt. Was also ist
gemeint? Auffillig ist, dass es im biblischen Text heifit, der Mensch sei ,,als“
Ebenbild geschaffen. Das ,als“ weist auf eine Rolle, eine Funktion des Men-
schen in der Schopfung hin. Es geht nicht um eine ontologische Aussage
tiber das Wesen des Menschen, sondern um eine relationale Aussage iiber
seine Beziehung zu den Mitgeschépfen (Otmar Keel/ Silvia Schroer 2002,
177-178; Barbara Schmitz 2012, 20; gegen Renate Brandscheidt 2020, 36).

In diesem Sinne nennt die Exegese drei Bedeutungsgehalte des Ebenbild-
begriffs (vgl. Karl Loning/ Erich Zenger 1997, 146-155 und Otmar Keel/
Silvia Schroer 2002, 178-180): Der Mensch ist Ebenbild

1) wie eine Gotterstatue: Gotterstatuen wurden im alten Orient als Eben-
bilder der Gottheiten bezeichnet. Die damit zugewiesene Rolle ist die,
ein Medium gottlicher Lebenskraft fiir die gesamte Schopfung zu sein.
Wer auf die Statue schaut und betet, empfiangt Segen und Heil.

2) wie ein Konig: In den altorientalischen Reichen wurden Konige als
Ebenbilder der Gottheit bezeichnet, weil ihnen einerseits die gottliche
Vollmacht verliehen war, im Namen der Gottheit innerhalb ihres Rei-
ches zu regieren, andererseits aber auch die Pflicht auferlegt war, die
Lebensordnung ihres Gottes gerade mit Blick auf die Schwachen zu
verteidigen. Nicht nur in der Bibel wird der Konig auf das Ideal eines

49

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

firsorglichen Hirten verpflichtet. Und nicht nur in Israel gibt es Dar-
stellungen, die den Konig als Beschiitzer des Lebensbaums, mithin der
gottlichen Schopfungsordnung zeigen. Ein Konig wird seiner Rolle als
Ebenbild Gottes also nur dann gerecht, wenn er in der Schépfung
fir Gerechtigkeit sorgt. Das ist gemeint, wenn Gen 1,26 in der iiber-
arbeiteten Einheitsiibersetzung formuliert, der Mensch solle {iber die
Tiere in den verschiedenen Lebensrdumen ,walten® Der Herrschaft
des Menschen haftet folglich ,keine ausbeuterische oder zerstorerische
(,niedertretende’) Bedeutung an, sondern sie fiigt sich in das Bild des
Koénigtums ein, das von Frieden (Ps 72,7-11), Gerechtigkeit (Ps 72,12
14) und Fruchtbarkeit des Landes (Ps 62,16f) geprigt ist* (Ute Neu-
mann-Gorsolke 2004, 307-308).

3) wie ein Kind: Einige altorientalische Schopfungsmythen erzahlen, dass
der Mensch aus dem Leib der Gottheit hervorgegangen ist und ihr
deswegen wie ein Ebenbild gleicht. Die Ebenbildlichkeit ist gleichsam
die Ahnlichkeit eines Kindes mit seinen Eltern. Diese Ahnlichkeit sollen
alle Menschen in ihrem Handeln gegeniiber der Schépfung an den Tag
legen, so der Impuls aus Gen 1,26-27.

Otmar Keel und Silvia Schroer gehen davon aus, dass in Gen 1 dieser letzte
Aspekt der wichtigste ist: ,Der Aspekt der stellvertretenden Herrschaft ist
in Gen 5,3 kein Thema, eine Assoziation mit einem Gotterbild ist nicht im-
pliziert. So darf man auch fiir 1,26 annehmen, dass mit der Ebenbildlichkeit
nicht nur Gedanken an Reprisentation und Herrschaft verbunden waren,
sondern vor allem auch die grofitmdégliche Verwandtschaft zwischen Gott
und Mensch zum Ausdruck gebracht werden sollte’ (Otmar Keel/ Silvia
Schroer 2002, 180)

In der kontinentaleuropéischen Philosophie und Theologie hat man
die Gottebenbildlichkeit mit René Descartes (1596 La Haye en Touraine
- 1650 Stockholm) mit ,maitres et possesseurs de la nature® - , Meister
und Besitzer der Natur” umschrieben (René Descartes 1637, Discours de
la méthode VI,2). Descartes dachte dabei zwar nicht an eine riicksichtslo-
se Ausbeutung der Natur, wohl aber an ihre umfassende Beherrschung
durch menschliche Technologie und Wissenschaft und ebnete zumindest
unbewusst den Weg in den modernen Anthropozentrismus. Demgegeniiber
haben die angelsichsische Philosophie und Theologie schon eine Generati-
on nach Descartes begonnen, den Begriff der Gottebenbildlichkeit mit dem
Konzept ,stewardship’, ,Haushalterschaft“ zu deuten. Der Begrift wurde
1676 durch Matthew Hale (1609 - 1676 Alderley, Gloucestershire) in die

50

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schopfungserzihlung (Gen 1-9)

schopfungsethische Debatte eingebracht® und in den letzten Jahrzehnten
auch in Kontinentaleuropa entdeckt (Gotthard M. Teutsch 1985, 98). Seit-
dem hat er sich als brauchbarer Begriff eingebiirgert. Der Begriff der Haus-
halterschaft entspricht auch mehr der Beschreibung des Handelns Gottes
im Schopfungsakt. Denn im Gegensatz zum babylonischen Schopfungsmy-
thos Enuma elish, der die Erschaffung der Welt als géttliche Eroberung
dargestellt, betont Gen 1 die fiirsorgliche, liebevolle Beziehung Gottes zu
seiner Schopfung (Anathea Portier-Young 2019, 45-67). So ldsst sich zu-
sammenfassen: Gottebenbildlichkeit meint die ,tatige Verantwortung des
kéniglichen Menschen als des Sachwalters Gottes fiir die gesamte Schép-
fungswelt in der Kraft des gottlichen Segens” (Walter Gross 1995, 871).
Freilich gibt es auch Kritik am Ebenbildbegriff und seiner Ubertragung
mit ,Haushalterschaft® Das hinter beiden stehende Konzept sei halbherzig,
weil es dem Menschen noch immer eine Sonderstellung einrdume (Robert
Shore-Goss 2016, 14). Es sei zu kurz gegriffen, weil es den Menschen von
den anderen Geschdpfen trenne, statt ihn mit diesen zu verbinden (Gloria
L. Schaab 2011, 59). Die Rede von Haushalterschaft sei verfuhrerisch, weil
sie die Schopfung wie einen zu nutzenden Haushalt betrachte und das

9 Der Begriff stewardship selbst ist in den religiosen Debatten des 17. und 18. Jahrhun-
derts im angelsdchsischen Sprachraum sehr geldufig. Matthew Hale macht ihn aller-
dings zum Schliisselbegriff seiner vertragstheoretischen Uberlegungen und fragt nach
den aus ihm folgenden ethischen Konsequenzen. In seinen 1676 posthum verdffentlich-
ten ,Contemplations Moral and Divine, Band 1“ betitelt er ein ganzes Kapitel ,The
Great Audit, with the Account of the Good Steward® - ,Die grofle Priifung, mit der
Erzéhlung vom guten Haushalter® (Matthew Hale 1676, 409-484). Darin orientiert
er sich an Jesu Gleichnis von den Talenten (Mt 25,14-30) und fithrt insgesamt 17
Gruppen von anvertrauten Gaben an. Unter ihnen sind als 6. Gruppe die Schopfungs-
werke und als 10. Gruppe die nichtmenschlichen Geschdpfe. Wahrend jedoch die
Schopfungswerke vor allem zum Staunen und zum groferen Lob Gottes aufrufen
(theozentristisch), verlangen die nichtmenschlichen Geschopfe eine haushalterische,
treuhdnderische Behandlung (biozentristisch). So schreibt Hale: ,I have esteemed
them as thine in Propriety: thou hast committed unto me the use; and a subordinate
Dominion over them; yet I ever esteemed my self an Accountant to Thee for them...
I received and used thy creatures as committed to me under a Trust, and as a Steward
and Accomptant for them; and therefore I was always careful to use them according
to those Limits, and in order for those Ends, for which thou didst commit them to
me.” (Matthew Hale 1676, 441.443) Grausamkeit und Misshandlung von Tieren sowie
Mafilosigkeit und mangelndes Mitgefiihl ihnen gegeniiber seien ein Bruch des Bundes
Gottes mit der Schopfung, ein Bruch des Vertrauens und der Gerechtigkeit (Matthew
Hale 1676, 445-446). Das Buch hat zahlreiche Auflagen erfahren, und insbesondere das
hier zitierte Kapitel wurde in vielen kleineren Schriften wiedergegeben. Man kann also
kaum behaupten, die Christentumsgeschichte sei ausschliefilich anthropozentristisch

gepragt.

51

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Nutzendenken fordere (Gloria L. Schaab 2011, 58). Sie sei verfiithrerisch,
weil sie dem Menschen suggeriere, das Lebenshaus der Erde managen und
kontrollieren zu konnen (Michael S. Northcott 1996, 129). Diese Kritiken
sind sicher ernst zu nehmen, jedoch nur, wenn man die beiden Begriffe
Gottebenbildlichkeit und Haushalterschaft aus ihrem biblischen Kontext
herausreifit und isoliert. Im Gesamtzusammenhang von Gen 1 ist vollkom-
men klar, dass die Erde nicht primir unter Nutzenaspekten gesehen werden
darf. Und es ist ebenso klar, dass den Menschen mit den anderen Lebewe-
sen mehr verbindet als trennt. Insofern bedarf es schon einer sehr selekti-
ven Lektiire von Gen 1, um einer anthropozentristischen Fehlinterpretation
aufzusitzen. Historisch hat freilich genau diese selektive Lektiire fast 2000
Jahre lang dominiert.

Revolutionir, weil gegen die reale patriarchale Umwelt gerichtet, ist der
starke Impuls in Gen 1, dass alle Menschen als Gottes Ebenbilder walten
sollen, Manner wie Frauen. Zudem wird die Ebenbildlichkeit nicht allein
dem Konig zugeschrieben, sondern jedem Menschen. Im Ebenbildbegriff
kommt also, und zumindest darin hat die spétere christliche Rezeption
Recht, eine fundamentale Gleichheit aller Menschen zum Ausdruck. Im
Haus der Schopfung sind alle Menschen berufen, mit unmittelbarer, von
Gott geschenkter Vollmacht dieses Haus zu gestalten, aber ebenso mit
unabweisbarer Verantwortung fiir die Gemeinschaft aller Lebewesen fiir-
sorglich, lebensdienlich und segensreich da zu sein. Es geht um formale
Anthropozentrik, nicht um materialen, teleologischen Anthropozentrismus.

Gen 1,28 lautet in der Einheitsiibersetzung von 2016: ,Gott segnete sie
und Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und mehrt euch, fiillt die Erde
und unterwerft sie und waltet iiber die Fische des Meeres, tiber die Vogel
des Himmels und iiber alle Tiere, die auf der Erde kriechen!®

Es handelt sich um den sogenannten ,Herrschaftsauftrag’, das ,domini-
um terrae“ — eine aus heutiger Sicht problematische, weil vorurteilsbehafte-
te Begrifflichkeit. Wahrend die erste Hilfte des Verses mit dem Fruchtbar-
keits- und Mehrungssegen auch den Tieren zugesagt wird, ist der zweite
Teil nur dem Menschen gewidmet. Was aber meint er? Zunéchst einmal
wird im Vergleich verschiedener Ubersetzungen deutlich, dass es auf die
genaue Wortwahl ankommt: Heifit es

— fiillet die Erde und machet sie euch untertan und herrschet tiber...“ (so
die revidierte Lutherbibel 2017),

- ,bevolkert die Erde, unterwerft sie euch und herrscht iiber...“ (so die
Einheitsiibersetzung von 1983),

52

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schopfungserzihlung (Gen 1-9)

- Lfullt die Erde und unterwerft sie und waltet iiber...“ (so die Einheits-
tibersetzung von 2016) oder

- Hfullt die Erde und macht sie urbar und regiert iiber...“ (so Othmar Keel
und Silvia Schroer 2002)?

Zunichst einmal fallt auf, dass die beiden letztgenannten Ubersetzungen
auf das ,euch” verzichten. Es kommt im hebraischen Text nicht vor. Und
natiirlich macht es einen erheblichen Unterschied, ob der Mensch die Erde
sich oder einem Anderen, Grofieren untertan macht. Im Sinne der zuvor
genannten Ebenbild-Metapher ist eigentlich klar, dass es nur darum gehen
kann, die Erde Gott untertan zu machen, also darauf zu achten, dass Gottes
Wille in der gesamten Schopfung geschieht.
Im weiteren stehen im Hebréischen zwei Verben:

- ©35 / kabas heifit wortlich tibersetzt ,den Fufl setzen auf. Es konnte das
altorientalische Ritual bezeichnen, das verwendet wurde, wenn jemand
ein Territorium oder ein Haus zu Lehen ubernahm. In dem Moment, in
dem er erstmals den Fufl darauf setzte, iibernahm er die Sorge und Ver-
antwortung, aber natiirlich auch die Gewalt. Diese Gewalt wiirde dann
beim ,,Fufl setzen auf die Erde“ darin bestehen, das Lebenshaus der
Schépfung fiir alle seine BewohnerInnen lebenswert zu erhalten und ge-
gen Zerstorung zu verteidigen. Altorientalische Darstellungen zeigen, wie
Menschen ihr Vieh gegen den Angriff von Raubtieren verteidigen und
dabei den Fufl auf das zu schiitzende Tier setzen. Man kann das als ei-
genniitzig interpretieren, denn die Kuh oder Ziege ist fiir ihren Besitzer
viel wert. Man kann aber auch den Aspekt stark machen, dass hier ein
Lebewesen fiirsorglich geschiitzt wird — unter Gefahr fiir das eigene
menschliche Leben.

- 7777/ radah heifit wortlich tibersetzt ,herrschen, niedertreten® Indem an-
schlieflend die Lebensrdume der Tiere aufgezdhlt werden, deutet sich an,
was gemeint ist: Der Mensch soll dafiir sorgen, dass alle Lebewesen
ihren Lebensraum bekommen. Vielfach wird das in altorientalischen Ab-
bildungen des sogenannten ,Herrn der Tiere“ deutlich: Zwei miteinan-
der kimpfende Steinbdcke oder Straufle oder andere Tiere werden vom
Menschen getrennt, um ihren Konkurrenzkampf zu beenden. Nicht ge-
meint ist mit dem ,herrschen® hingegen das T6ten. Denn im anschlie-
Benden Satz werden auch dem Menschen nur Pflanzen zur Nahrung ge-
geben.

53

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Abbildung: Der Herr der Steinbocke illustriert gut, was mit dem Regieren der Tiere
gemeint ist: Skarabdus aus Akko (Tell Fuchar) um 1600 - 1500 v.Chr.
(entnommen aus: Henrike Frey-Anthes 2010, Abb. 4; vgl. auch Othmar Keel/
Silvia Schroer 2002, 208, Abb. 161).

Natiirlich bleibt auch ein fiirsorgliches, gerechtes und uneigenniitziges
Regieren mit der Anwendung von Gewalt verbunden. Das ist selbst im
modernen demokratischen Rechtsstaat nicht anders. Ohne Gewalt ldsst
sich Ordnung nicht herstellen. Aber die Gewalt soll der Herstellung von
Gerechtigkeit dienen. Daran muss sie sich messen lassen: ,Die in Gen
1,28 verwendeten Begriffe kibbesch ,den Fuf3 setzen auf* und radah treten,
niedertreten, beherrschen’ bezeichnen Herrschaft, die ggf. die Anwendung
von Gewalt einschlief3t... Apologetische Exegese, die die Gewaltaspekte
vollig auszuklammern sucht... und nur auf die Verantwortung abhebt, trigt
zur Verarbeitung der Wirkungsgeschichte dieses Herrschaftsbefehls nicht
bei (Othmar Keel/ Silvia Schroer 2002, 181)

Die Erzéhlung endet in Gen 1,29 - 2,3 mit der Vision eines kosmischen
Friedens (Karl Loning/ Erich Zenger 1997, 155-162). Mit einer sogenannten
Ubereignungsformel gibt Gott wie ein Herr seinen Vasallen allen Lebewe-
sen die Erde als Haus und die Pflanzen als Nahrung. Jedes Lebewesen
hat seinen Platz und seine Nahrung. Die vegetarische Ernahrung aller
Lebewesen ist in diesem Kontext ein Zeichen fiir die Lebensfiille: ,Dass das
kostbarste Gut im Lebenshaus der Schopfung das gliickende Leben aller
Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem Friedensbild, das wir gerade
heute als fortschrittskritisches Paradigma meditieren und konkretisieren
miissen [...] Der zentrale Punkt dieser Utopie ist ein Zusammenleben aller
Lebewesen ohne Gewalt.” (Erich Zenger 1989, 142)

54

am 13.01.2026, 10:18:25. Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Tiere in der jiingeren Schopfungserzihlung (Gen 1-9)

Abbildung: Auf diesem friihsumerischen Rollsiegel von ca. 3300 — 2900 v.Chr. verteidigt
ein nackter Mann eine kalbende Kuh gegen einen Lowen, wihrend er seinen
Fuf$ auf sie setzt (entnommen aus: Jan Dietrich 2017, Abb. 1).

Abbildung: Auf diesem neuassyrischen Rollsiegel aus dem 9. - 7. Jahrhundert v.Chr.
prdsentiert ein Mensch seine Herrschaft iiber die Erde durch den
aufgestemmten Fuf$ auf dem Capriden und die gleichzeitige Abwehr des
Lowen (entnommen aus: Jan Dietrich 2017, Abb. 9). Keel und Schroer
kommentieren die Abbildung so: ,,,Unter dem Fuf§ haben' bzw. , Auftreten’
muss nicht unbedingt brutale, schon gar nicht willkiirliche Unterwerfung
bedeuten, sondern kann auch den Schutz des Schwicheren vor dem
Starkeren implizieren.” (Othmar Keel/ Silvia Schroer 2002, 181 Abb. 144)

(gj\:;g

Die Sintfluterzdhlung, in der die priesterschriftlichen und die vorpriester-
schriftlichen Texte zu einer einzigen Geschichte verwoben sind, ist bereits
dargestellt worden. Neu ist in der priesterschriftlichen Erzdhlung der Ab-
schnitt vom Bundesschluss Gottes mit Noach und allen Geschopfen (Gen
9,1-17): Als Noach nach dem Ende der grofien Flut die Arche verlisst, so
heif3t es, schliefit Gott einen Bund - mit ihm, mit seinen Nachkommen
und ,,mit allen Lebewesen bei euch” (Gen 9,9-10; vgl. Hos 2,20-21). Gott,

55

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

Mensch und Tier werden BundesgenossInnen. Jedoch ist der Bund nicht
so harmonisch wie der anfingliche Schépfungsfrieden in Gen 1: Uber die
Tiere werden sich Furcht und Schrecken vor dem Menschen legen, das vor-
herige Vertrauensverhaltnis ist gestort (Gen 9,2). Dem Menschen, iiber den
zweimal der Mehrungssegen gesprochen wird, ist es fortan erlaubt, Tiere
zu Nahrungszwecken zu schlachten und zu essen. Allerdings darf er sie
nicht bis zum letzten Blutstropfen ausnutzen (Gen 9,3-4): Das Blut muss
er beim Schlachten wegschiitten — ein tiefes Symbol der Ehrfurcht. Das
T6ten von Menschen bleibt weiterhin strikt verboten, jedoch rechnet die
Bibel offensichtlich mit Verletzungen dieses Gebotes. So ist der Noachbund
ein Abkommen, das mit der Siindigkeit und Gewalttatigkeit des Menschen
rechnet und sie so gut wie méglich einzugrenzen versucht — zum Schutz
von Menschen und Tieren. Denn nie wieder, so verspricht es Gott, soll es
eine alles zerstorende Flut geben (Gen 9,11).

2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit

Die Tora, also die ersten fiinf Biicher der Bibel, enthdlt iiber zwanzig
Gebote, die die Tiere betreffen. Das ist nicht wenig. Natiirlich kann aus
ihnen allein keine Tierethik entworfen werden. Aber gewisse Grundorien-
tierungen im Umgang mit Tieren zeichnen sich unmissverstdndlich ab.
Diese manifestieren eine doppelte Perspektive: Einerseits sind domestizier-
te Tiere ein wertvoller Besitz des Menschen, andererseits haben alle Tiere
- wildlebende wie domestizierte — eine eigene Bedeutung als gerecht zu
behandelnde Mitgeschopfe.

Der erste Aspekt, dass domestizierte Tiere ein Besitz des Menschen sind,
wird z.B. angesprochen, wenn es um haftungsrechtliche Fragen geht, sei es
im Falle verloren gegangener, verletzter oder zu Tode gekommener Haus-
tiere (Gen 31,39; Ex 21,33-34.37; 22,9-14), sei es im Falle von Schaden,
die domestizierte Tiere verursacht haben (Ex 21,28-32.35f; Ex 22,4). Auch
die Verpflichtung, dem unter seinen iibergrofien Lasten zusammengebro-
chenen Esel des Feindes zu helfen (Ex 23,5), ist eher nicht aus Sorge um das
Tier, sondern um dessen Besitzer erwachsen: , Die wirtschaftliche Existenz
des Feindes wire gefahrdet, wenn er den Esel verlieren wiirde, von dessen
Arbeitskraft er abhéngig ist.“ (Peter Riede 2010, 1.4)

Der zweite Aspekt, dass Tiere um ihrer selbst willen gerecht zu behandeln
sind, nimmt wesentlich breiteren Raum ein. Paradoxerweise beginnt die
Liste mit der Feststellung, dass {iber domestizierte, aber gewalttitige Tiere

56

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit

die Todesstrafe durch Steinigen verhingt werden soll (Ex 21,28-32). Die
Bibel, die noch keine Unterscheidung von Strafunmiindigen und Strafmiin-
digen kennt, behandelt Tiere als ,moral agents', also als verantwortliche
Handlungssubjekte — etwas, das wir heute sicher nicht mehr (oder hochs-
tens sehr eingeschrankt, etwa im Falle eines ,,Problembéren®) tun wiirden.
Dartiiber hinaus kommen folgende Themen zur Sprache:

Schutz von Tiereltern und ihren Jungen vor tiberméfiiger Belastung:
Junge sollen wenigstens sieben Tage bei der Mutter bleiben, ehe sie ge-
schlachtet werden (Ex 22,29; Lev 22,27). Elterntiere sollen nicht gleichzeitig
mit ihren Jungen get6tet werden, weder beim Nutztier (Lev 22,28) noch
beim Wildtier (Dtn 22,6-7). Wenn man den Elterntieren schon ihre Jungen
nimmt, dann soll man wenigstens sie selber am Leben lassen. Das Alte
Testament weif$ also um die besondere Schutzwiirdigkeit von Brut, Geburt
und Aufzucht der Nachkommen.

Verbot des sexuellen Umgangs des Menschen mit Tieren (Ex 22,18; Lev
18,23) und der Kreuzung unterschiedlicher Tiergattungen untereinander
(Lev 19,19): Diese auch in anderen Bereichen, z.B. im Ackerbau oder bei
der Herstellung von Textilien, zu beobachtende Vorstellung, dass man un-
terschiedliche Spezies nicht vermischen darf, ist fiir das Alte Testament mit
seinem stark symbolischen Denken ein extrem wichtiges Gebot, um die
Schépfungsordnung Gottes zu wahren.

Verbot des gleichzeitigen Anschirrens unterschiedlicher Tierarten vor
denselben Karren (Dtn 22,10): Zunachst konnte auch dieses Gebot unter
die zuletzt genannte Logik des Vermischungsverbots gerechnet werden. Es
konnte aber auch ein unmittelbar tierethisches Motiv haben, dass ndmlich
im Falle unterschiedlicher Spezies vor einem Karren immer eines der bei-
den Zugtiere das schwiéchere ist und tiberfordert wird.

Sicherung ansténdiger Arbeitsbedingungen fiir das Tier (Dtn 25,4): ,Du
sollst dem Ochsen, der drischt, nicht das Maul verbinden.“ Harte Arbeit soll
mit guter Erndhrung belohnt werden - beim Menschen ebenso wie beim
Tier.

Mahnung zur Vorsicht beim Schlagen von Tieren: In den normativen
Weisungen der Tora ist das Schlagen von Tieren kein Thema. Als Erzie-
hungsmittel war es, im rechten Mafle eingesetzt, damals ebenso akzeptiert
wie das Schlagen schutzbefohlener Menschen. Jedoch erzéhlt Num 22,23-
34 die wundervolle Geschichte vom Propheten Bileam, der seinen Esel
dreimal schldgt, weil er ihn irrtiimlich fiir storrisch halt. Der Esel aber
hat etwas gesehen, was Bileam entgangen ist, und hat sich damit als der

57

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

verstindigere der beiden erwiesen. Als Bileam das erkennt, féllt er vor dem
Esel auf die Knie und bittet um Vergebung.

Begrenzung der Tierschlachtung durch das Blutritual (Gen 9,4 u.a.):
Grundsitzlich ist die Schlachtung von Tieren zum Fleischverzehr durch die
Noacherzéhlung erlaubt. Gleichwohl wird mit dem Schéchtritual, gemafs
dem das Blut des Tieres vollstindig ausflieSen muss, eine spiirbare Hemm-
schwelle gesetzt. Der Mensch soll sich iiberlegen, ob er das Tier wirklich
toten muss. Und wenn er es tut, bleibt die T6tung allemal rechtfertigungs-
pflichtig.

Teilgeben am Uberfluss des Sabbatjahres (Ex 23,11; Lev 25,7): Jedes sieb-
te Jahr ist in Israel ein Sabbatjahr, in dem die Felder brach liegengelassen
werden. Was dennoch auf den Feldern wachst, sollen die armen Menschen
und die wilden Tiere ernten. Gerade sie sollen etwas von dem Uberfluss
erhalten, mit dem Gott sein Volk beschenkt.

Gleichberechtigte Ruhe am Sabbat: Die wohl ilteste Formulierung des
Sabbatgebotes in Ex 34,21 kennt noch keine explizite Geltung fiir Tiere und
sozial niedrig gestellte Menschen. Doch schon in Ex 23,12 und erst recht in
den (nach-) exilischen Texten Dtn 5,12-15 und Ex 20,8-11 gilt der Sabbat
auch fiir die beim Pfliigen und Dreschen, beim Ziehen von Karren und
beim Tragen von Lasten und anderen Arbeiten eingesetzten Tiere. Wie die
Menschen haben auch die Tiere ein Anrecht auf Ruhe und Erholung. Wie
die Menschen sollen auch sie an diesem Tag ,,zu Atem kommen“ (Ex 23,12).
Eine eminent wichtige Vorschrift, die sich direkt gegen die 6konomische
Dynamik wendet, immer mehr zu produzieren und menschliche wie tierli-
che Arbeitskrifte dafiir auszubeuten.

Das Sabbatgebot ist die Krone siamtlicher Gebote der Tora und der
Sabbat selbst in Gen 2,1-4a die Krone der gesamten Schopfung. Wenn die
Tiere auch in dieses Gebot einbezogen sind, dann zeigt das, wie selbstver-
standlich die Bibel ihnen einen Rechtsstatus zuerkennt: ,,Das Tier steht also
unter dem Schutz des Gesetzes wie der rechtsschwache Mensch.“ (Marie
Louise Henry 1993, 39) ,Der Gerechte weif3, was sein Vieh braucht.“ (Spr
12,10)

2.4 Die Vision vom Schépfungsfrieden
Die Noacherzahlung geht davon aus, dass es in der irdischen Wirklichkeit

unauthebbare Konflikte zwischen Mensch und Mensch, Tier und Tier so-
wie Mensch und Tier gibt: Die Konkurrenz um knappe Ressourcen ldsst

58

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Die Vision vom Schopfungsfrieden

sich nicht ohne Gewalt 16sen. Doch die Bibel hat auch eine Vision, wie die
Erde einmal sein wird, wenn Gott sie ganz erlost und vollendet hat. Eine
solche Vision ist keineswegs pure Traumerei, sondern hat Auswirkungen
auf das gegenwirtige Verhalten jener, die sich von ihr befliigeln lassen:
Visionen (oder weniger theologisch: Utopien) orientieren, weil sie ein
Fernziel aufzeigen; motivieren, weil dieses Ziel attraktiv erscheint; und
kritisieren, weil sie ein Gegenbild zur Realitit entwerfen und damit die
Frage stellen, ob wirklich alles so bleiben muss, wie es immer schon war
und gegenwirtig noch ist.

Drei grofie Visionen prasentiert die Bibel: Dass alle Menschen satt wer-
den - ein Inbegriff zwischenmenschlicher Gerechtigkeit (Am 9,11-15; Jes
55,1-2; 25,6-8; die Erfiillung durch Jesus Mk 6,30-44 u.a.); dass Menschen
aller Religionen und Kulturen zum Berg Zion pilgern - ein Inbegriff globa-
len Friedens (Mi 4,1-5; Jes 2,2-4; die Erfiillung durch den auferstandenen
Christus Offb 21-22); dass alle Geschopfe in einer heilen Gemeinschaft
gewaltfrei zusammenleben - ein Inbegrift des Schépfungsfriedens.

Schon die beiden Schopfungserzahlungen Gen 1-2 entwerfen, wie wir
gesehen hatten, ,als positive Utopie fiir den Umgang mit der Schépfung
ein friedliches und gewaltfreies Verhiltnis zwischen Mensch und Tier"
(Bernhard Irrgang 1992, 130) Die Lebewesen leben in ihnen je zugeeigneten
Lebensraumen, es ist genug Platz fiir alle, sie haben ausreichend Nahrung,
die fir alle ausschliefSlich pflanzlich ist. Im Paradies sind Menschen wie
Tiere VegetarierInnen. ,Dass das kostbarste Gut im Lebenshaus der Schop-
fung das gliickende Leben aller Lebewesen ist, entfaltet Gen 1,29f mit einem
Friedensbild, das wir gerade heute als fortschrittskritisches Paradigma me-
ditieren und konkretisieren miissen... Der zentrale Punkt dieser Utopie ist
ein Zusammenleben aller Lebewesen ohne Gewalt (Erich Zenger 1989,
142)

Noch deutlicher driicken es die Prophetentexte aus (Hos 2,20-21; Jes
32,15-20; 65,25; Ez 34,25-30 und vor allem Jes 11,1-9): Der Messias wird
Recht und Gerechtigkeit schaffen, es wird Friede herrschen, der nicht nur
dem Volk Israel gilt, sondern die Tiere und die gesamte Schopfung mit
umfasst. Wolf und Lamm, Panter und Bocklein, Kalb und Léwe, Kuh und
Bérin und ihre Jungen, Schlange und Sdugling wohnen beieinander, und
der Lowe frisst Stroh wie das Rind. In dieser Aufzihlung werden jeweils
ein Lebewesen in der Obhut des Menschen und ein wildlebendes Tier
zusammengebracht, auflerdem jeweils ausgewachsene Tiere und Jungtiere
sowie ménnliche und weibliche Tiere. Differenzierter kdnnte man nicht

59

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Vorgeschichte 1: Tiere in den vorhellenistischen Schriften der Bibel

verdeutlichen, dass alle Lebewesen in den grofien Frieden des Messias
einbezogen sind.

Neutestamentlich wird dieses Motiv nur einmal ausdriicklich aufgegrif-
fen, allerdings an hochst prominenter Stelle: In Mk 1,13 - also im program-
matischen Prolog des Markusevangeliums - wird wie eben schon darge-
legt berichtet, dass die wilden Tiere Jesus wéhrend seines vierzigtagigen
Aufenthalts in der Wiiste Gemeinschaft leisten. In Christus, dem neuen
Adam, bricht das messianische Zeitalter an, das uns den schon im Paradies
angelegten Schopfungsfrieden bringt. In ihm bricht Gottes Herrschaft und
Reich an - ein Reich, das nicht nur die Menschen, sondern alle Geschopfe
einschliefSen will. In ihm ist der Kreislauf der Gewalt gegen die Schépfung
durchbrochen und dem Menschen die Moglichkeit eréffnet, selbst als neue
Schépfung zu leben. Wenn ein Mensch zum Ursprung zuriickkehrt und
nicht siindigt, werden selbst die wilden Tiere wieder zahm, so interpretiert
es Theophilus von Antiochien um 180 n.Chr. (Theophilus von Antiochien,
Apologie an Autolykus IL17).

Eine Tierethik, die von einer solchen Vision geleitet ist, wird sich nicht
mit dem aktuellen Status Quo der Tierhaltung und Tiertétung zufrieden
geben konnen. Sie wird vielmehr bestdndig fragen, ob nicht ein nachster
Schritt moglich ist, die Situation der Tiere zu verbessern. Sie weif3: Die
Vision selbst ist ein fiir Menschen unerreichbares Ziel. Aber hier und heute
gilt es, auf dieses Ziel zuzugehen. Ohne an ein Ende zu kommen, doch
auch ohne stehenzubleiben und die Hédnde selbstzufrieden in den Schof3
zu legen. Damit stellt eine solche in einer eschatologischen Spannung be-
findliche Tierethik TierschiitzerInnen die Frage, ob sie die ndtige Geduld
aufbringen, mit kleinen Fortschritten zufrieden zu sein, wenn diese konti-
nuierlich erfolgen, und TierhalterInnen, ob sie die Konsequenz aufbringen,
nach einer vollzogenen Verbesserung fiir die eigenen Tiere sofort nach der
néchsten Verbesserungsmaoglichkeit zu fragen.

2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

Welchen Ertrag bringt der Durchgang durch die vorhellenistischen bibli-
schen Texte? Sind sie ganz oder zumindest weitgehend anthropozentris-
tisch? Die Schépfungserzihlungen schreiben den Tieren zahlreiche Ahn-
lichkeiten mit dem Menschen zu. Die Lebensrdume sind fiir Menschen und
Tiere geschaffen. Wahrend der Sintflut sitzen die Tiere mit den Menschen
im selben Boot, und anschliefend sind sie gemeinsam BundespartnerInnen

60

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

Gottes. Der Mensch ist weder die Krone der Schopfung - die ist in Gen
L,1-2,4a der Sabbat — noch ihr Mittelpunkt - das ist in Gen 2,4b-25 der
Baum (oder die beiden Biume?) in der Mitte des Gartens. Vielmehr ist
der Mensch Haushalter, dem die Schopfung als Leihgabe anvertraut ist,
die er hegen und pflegen soll - einschliefilich aller menschlichen und nicht-
menschlichen BewohnerInnen dieses Lebenshauses. Schliefllich muss man
der Tora mit ihren zahlreichen Tierschutzgeboten einige Gewalt antun,
wenn man aus ihnen herauslesen wollte, die Tiere seien allein zum Nutzen
des Menschen da. Und die Vision vom Schépfungsfrieden unterstreicht
deutlich, dass die Bibel sich ein erfiilltes Leben nicht ohne oder auf Kosten
der Tiere vorstellen kann. Auch sie sollen den grofien Frieden dereinst
genieflen, den Gott seiner Schépfung verheifit.

,Die Bibel hat nur dieses anthropozentrische Weltbild. Eine Ethik, die
Riicksicht auf die Tiere nehmen wiirde, findet man in der Bibel nicht.“ (Eu-
gen Drewermann 2012) Eine irrigere Aussage kann man kaum machen'.
Anthropozentristisch denken in der Bibel nur einzelne Texte aus der Zeit
des Hellenismus, die von der griechisch-romischen Philosophie beeinflusst
sind - manche spite Weisheitstexte im Alten Testament sowie einige pau-
linische Passagen im Neuen Testament (siehe Kapitel 4). Sie fithren uns
auf die wahre Spur der Herkunft des christlichen Anthropozentrismus:
Die griechische und rémische Philosophie. Sie soll im nédchsten Kapitel
untersucht werden.

10 Gerd Hafner 2019, 305 hélt diese Aussage, die ich bereits in Michael Rosenberger
2015, 127 gemacht habe, fiir ,iiberzogen® Er meint: ,Was das Verhiltnis zur Tier-
welt betrifft, so ist die biblische Tradition eindeutig von einer anthropozentrischen
Perspektive bestimmt.“ Dabei beruft er sich einerseits auf die alttestamentliche ,,Herr-
scherstellung® des Menschen, die aber wie gezeigt keinen materialen Anthropozen-
trismus manifestiert, sondern nur eine formale Anthropozentrik. Andererseits ver-
weist er auf Jesusworte, die den Menschen mehr Wert zusprechen als Tieren. Auch
diese bezeugen jedoch keinen Anthropozentrismus, sondern das Gegenteil, denn
Jesus weist den Tieren offenkundig einen intrinsischen Wert zu. Zur Erinnerung:
Anthropozentrismus ist definiert durch die These, dass alles einzig und allein fiir
den Menschen geschaffen sei. Er verkorpert eine Teleologie (siehe Kapitel 1.2). Und
die ist so in der Bibel nicht zu finden. Im Gegenteil: Gott kiitmmert sich um den
Ochsen, wie Gerd Hifner 2019, 314 gegen Paulus als Wortsinn von Dtn 25,4 festhalt.
Der Ochse ist also im Sinne der Tora ein Telos in sich. Daher bestatigt Hafner meine
Aussage eher als dass er sie wirksam entkraftet.

61

am 13.01.2026, 10:18:25. A [T


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

am 13.01.2026, 10:18:25.


https://doi.org/10.5771/9783748917090-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Tiere in der älteren Schöpfungserzählung (Gen 2–8): Gefährten und Schicksalsgenossen
	2.2 Tiere in der jüngeren Schöpfungserzählung (Gen 1–9): Mitbewohner und Bundespartner
	2.3 Tiere in den Weisungen der Tora: Adressaten der Gerechtigkeit
	2.4 Die Vision vom Schöpfungsfrieden
	2.5 Ertrag: Anthropozentrismus in der vorhellenistischen Bibel?

