
252 | Matrixiale Philosophie 

noch ein Außen zu betrachten ist – oder überhaupt eine polykontexuale Mehr-

wertigkeit zu finden ist, dort, wo das Nichts dem Sein übergeordnet ist. 

Dieses Axiom verfolgt das Ziel, das Nichtsein, das das Sein verdeckt, zum 

Thema einer potentiellen spekulativen Ontologie zu machen – nicht zuletzt, weil 

das Thema des Nichtseins in der klassischen Metaphysik nur ein Thema von 

Mystizismus, Irrationalismus und negativer Theologie war.
14

 

 

 

2.  DEMONSTRATIO I: GEBÄRMUTTER – WELTLOSER 

RAUM – OUROBOROS: IN DER NICHT-WELT-SEIN 

 

Es gab eine Zeit vor der dualen Trennung des kosmischen Kraftfelds, in der das 

Sein nicht dem Nicht-Sein übergeordnet war. Kennzeichnend dafür sind die reli-

giösen und metaphysischen Weltanschauungen der antiken Hochkulturen, nach 

denen die Seienden nicht durch die Obrigkeit des Seins über das Nicht-Sein be-

stimmt sind. Aus dieser metaphysischen Perspektive kann die Welt ein Außen so 

gut wie eine Weltinnerlichkeit annehmen, die dem Nicht eine ontologische To-

pologie zuschreibt.
15

 Der Urgott, der das Sein überdauert, verwandelt sich am 

Ende der Zeit in eine Schlange, und seit der Amarnazeit gestalten die Ägypter 

daher die in sich zurückgekrümmte Schlange mit dem Namen „Schwanz-im-

Maul.“
16

 Das Bild der kreisförmigen Schlange, die ihren Schwanz verschlingt, 

ist schon um 2300 v. Chr. in Ägypten belegt und kehrt dort oft wieder, z. B. in 

der Grabkammer des Pharaos Tutenchamun.
17

 Sie soll aus dem babylonischen 

                                                             
14  Vgl. ebd., S. 15. 

15  Die Weltäußerlichkeit wurde bis in den Gnostizismus zur Weltreligion erhoben, wobei 

die Totalnegation der Seienden aufgrund der Unterscheidung von In-der-Welt und 

Von-der-Welt zustandekommt. Dazu Peter Sloterdijk: „Nur in der Atmosphäre an-

fänglicher Gnosis konnte die revolutionär neue Lokalisierungsformen für die mensch-

liche Existenz entstehen: ‚in der Welt, aber nicht von der Welt‘. Das war mehr als eine 

Umwertung aller Werte: es war eine Umlenkung aller Bewegungen, eine Umortung 

aller Orte, eine Umsiedlung aller Ansiedlungen.“ P. Sloterdijk: „Wie die wirkliche 

Welt endlich zum Irrtum wurde“, in T.Macho/P.Sloterdijk (Hg.), Weltrevolution der 

Seele, S. 28. 

16  E. Hornung, Erik: Der Eine und die Vielen. Ägyptische Gottesvorstellungen, S. 173. 

17  Dietrich: „Aus dem Grab des Tutenchamun (1342 – 1333 v. Chr.) ist die Abbildung 

eines Gottes in Menschgestalt bekannt, zu dessen Füßen wie um dessen Haupt der Ou-

robos angebracht wurde. Der zu Häupten trägt die Beischrift Mhn, symbolisiert also 

die Sonnen-Schlange; der zu Füssen wird also Apophis der die Welt umschließt, vor-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 253 

 

und chaldäischen Himmelsdrachen
18

 hervorgehen, der in der ägyptischen Rezep-

tion angesichts der metaphysisch-kosmischen Teilung in die dualen Werte Sonne 

(oben) und Finsternis (unten) in der Sphäre des dunklen Todesreichs etabliert 

ist.
19

 Ouroboros, das Hauptsymbol der hochmythologischen Weltanschauung des 

Alten Ägypten, das Bild eines runden, geschlossenen Kreises, trägt den Mythos 

einer von wechselwirkenden Lebenskräften bestimmten Weltordnung. 

Die „Erneuerung“ der Schlange steht im Zusammenhang mit dem täglichem 

„Stirb und Werde“ der Sonne. Die Unterwelt wird dabei als Gegenpol des Son-

nenreichs dargestellt. So wird seit der 6. Dynastie die Nekropole ausdrücklich als 

Ort dafür bezeichnet.
20

 Der Ouroboros ist Gegner des Sonnengottes ebenso wie 

sein Freund. Er benimmt sich derart, als wünsche er das Sterben des Sonnengot-

tes, tritt aber auch auf als dessen Beschützer. Er stellt sowohl das Positive als 

auch das Negative dar, da er sich selbst zur Strafe vom Schwanz her auffressen 

muss.
21

 Er ist jedoch auch durch Dunkelheit gekennzeichnet
22

, da die alten sym-

bolischen Urgötter, deren Merkmal in der absoluten Entdifferenzierung ihrer 

Kraftfelder liegt, dunkel und archaisch sind. 

Die Götter sterben; sie sind aber nicht tot, sondern verwandeln sich in ver-

schiedene eidetische Zustände und Gradationen. Der ewige Götterfeind Apophis, 

Besitzer der Chaosmacht, verwandelt sich zusammen mit Mur und Osiris zurück 

in die Urgestalt der Schlange. Der „Ouroboros“, die Schlange, die sich selbst in 

den Schwanz beißt, bezeichnet dabei die Gesamtheit alles Möglichen; diejeni-

gen, die Seiende sind und die noch nicht sind, verwandeln sich und häuten sich 

in weiteren Gestalten. Im Reich der reinen Potenz sind die Seienden keine ver-

                                                                                                                                  
stellen sollen. Ganz ähnlich zeigen ägyptische Mumiensärge den Ouroboros am Fu-

ßende, wohingegen am Kopfende der Sonnenvogel abgebildet ist.“ B.H. Haage: Al-

chemie im Mittelalter. Ideen und Bilder – von Zosimos bis Paracelsus, S. 96. 

18  H. Leisegang: Das Mysterium der Schlange, in: Eranos-Jahrbuch (1939), S.151-250.  

19  E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 145. 

20  B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95 

21  Hornung: „In dieser abgründigen Tiefe hausen auch die Götterfeinde, voran Apophis, 

der täglich sein Schlangenhaupt dem Sonnengott entgegenstreckt und immer wieder 

ins Nichtsein vertrieben werden muss. Die Schlangengestalt, die diesem Erzfeind eig-

net, hat für den Ägypter eine besondere Affinität zum Nichtsein.“ E. Hornung, S. 173. 

22  In „Pistis Sophia“ wird die Dunkelheit, von der die Welt außen umgeben ist, als Ou-

robos beschrieben. Dieses Bild wurde in Einklang mit dem Leviathan des Alten Tes-

taments gebracht. Vgl. B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95-109. Vgl. H.J. 

Sheppard: „The Ouroborus and the unity of matter in alchemy“, in AMBIX Vol.10, N. 

2 (06.1962), S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | Matrixiale Philosophie 

wirklichten Seienden; sie ändern vielmehr ständig ihre Gestalt, nehmen andere 

Formen an und lassen sich Form geben im Kreis des ewigen Zyklus von Zerstö-

rung und Schöpfung.
23 

Die kreisförmige Schlange, die alle Gestalt für sich nimmt, bedeutet eine pe-

riodische Erneuerung des Weltganzen, das die Gegensätze in sich vereint. Sie 

häutet sich jedes Jahr, vergeht und erneuert sich.
24

 Sie bedeutet, dass der Kosmos 

eine Einheit darstellt mit ewig zyklischen Abläufen und dass im Prinzip alles in 

alles verwandelbar sein muss, vollkommen und verschlossen. In dieser Weise ist 

der Ouroboros das Symbol für die periodische Erneuerung des Weltganzen, für 

Einheit im Wandel des Kosmos.
 

Die Welt als ausdifferenzierte Vielheit versinkt mit den Göttern und Göttin-

nen im Ur-Ozean, woraus sie wieder hervorgebracht werden. Sie versinken an 

einen „ganz tiefen, ganz finsteren, ganz endlosen“ Platz
25

, wo nur die Ur-

Schlange bleibt. Dort, wo sie ins Bodenlose fällt, ist „es nicht.“
 

 

2.1  Ouroboros: Eins in dem All:  

eine negative Metaphysik der Weltlosigkeit 

 

Der Ouroboros gehört zum Nicht-Sein.
26

 Das Nichtsein ist Eins und undifferen-

ziert. Zwischen ihm und dem Sein steht vermittelnd und trennend der Welt-

schöpfer als der anfänglich Eine, der aus dem Nichtsein hervortritt und den „An-

fang“ des Entstehens setzt. Himmel und Erde sind noch nicht entstanden. Die 

Urelemente sind undifferenziert, und es gibt keinen Raum, um die Schöpfung zu 

vollbringen. Kein Gott, kein Mensch ist bislang entstanden, kein Tod, keine 

Schöpfung, keine Geburt.
27

 Im Nichts-Sein sind die in sich behaltenden mögli-

                                                             
23  Das Symbol der periodischen Erneuerung des Weltganzen, die zeitliche Komponente, 

die Zeitdynamik des Symbols wird im Zusammenhang mit der alchemistischen Praxis 

verstanden. Das alte ägyptische Symbol der periodischen Erneuerung der kosmischen 

Einheit wurde über den hellenistischen Einfluss von dem in Oberägypten geborenen 

Alchemisten Zosimos in die Geschichte des abendländischen Geistes übertragen. Vgl. 

C.G. Jung: SAV, S. 56-117. 

24  E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 97f. 

25  E. Hornung (Hg.): Das Totenbuch der Ägypter, S. 175. 

26  Haage: „Sie häutet sich jedes Jahr, vergeht sozusagen und erneuert sich. Altägyptische 

Ontologie sieht die Welt als Nicht-Sein, das dynamisch Sein erzeugt, dies wiederum 

Nicht-Sein.“ B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 98. 

27  E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 170. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 255 

 

chen Seienden entdifferenziert. Ouroboros gilt so als Zeichen der entdifferen-

zierten Einheit; ihn charakterisiert der Zustand des Nichts-Seins.
28

 

Das alte Symbol Ouroboros tritt ebenso in dem Buch Chrysopoeia „Gold-

schmit“ in Erscheinung, in dem die griechische Inskription εν το παν, (hen to 

pan), „Eines in das All“, vorkommt, womit das Symbol und Ikon kosmischer 

Einheit von den antiken alchemistischen Texten aneignet wird.
29

 Das antike Bild 

des Ouroboros spiegelt sich noch in einem hermetischen Text des frühen 18. 

Jahrhundert von Abraham Eleazar (1735): 

 

Die oberste Schlange (Nr. 3) ist der Weltgeist, der alles lebendig machet, der auch alles tö-

tet und alle Gestalten der Natur an sich nimmt. In Summa: er ist alles und auch nichts. 

„Durch die Scheidekunst macht man aus dem Einen Zwei, „welche das Dritte und Vierte 

in sich haben. Es ist das Flüchtigste und auch das Fixeste, es ist ein Feuer, das alles ver-

brennt, auch alles auf- und zuschließt [...] Koche dieses Feuer mit Feuer, bis es stehend 

bleibt, so hast du das Fixste, welches alle Dinge durchdringt, und hat ein Wurm den ande-

ren gefressen und kommet diese Figur heraus. Sie wird Ouroborus genannt. Im Kopti-

schen bedeutet Ouro, König, und ob heißt im Hebräischen die Schlange.
30

 

 

Der „Schwanzverzehrer“ beißt sich in den eigenen Schwanz und bildet einen 

Kreis. Er kreist um sich selbst und bedarf keiner Fortbewegungsorgane, weil 

außer ihm selbst nichts mehr ist. In dieser Weise wird er als ein Bild ohne Bezug 

zum Außen dargestellt. Er besteht ohne Alteritätsbezug in perfekter Vollkom-

menheit, da alles und nichts in ihm enthalten ist. Ouroboros steht für den voll-

kommensten geschlossenen Kosmos, der autark, ohne äußerlichen Antrieb, exis-

tiert. 

 

2.2  Credo der Geschlossenheit: Draco interfecit se ipsum, 

maritat se ipsum, impraegnant se ipsum 

 

In spätantiken, gnostischen
31

 und alchemistischen Texten
32

 taucht immer wieder 

das Symbol der Schwanzverzehrer zur Deutung geschlossener Einheit auf, die 

                                                             
28  Hornung: „Er hat einen Anfang, und jenseits dieses Anfangs gibt es weder Seiendes 

noch Entstandenes, sondern einzig einen Zustand des Nichtvorhandenseins, der durch 

Verneinung umschrieben wird.“ Vgl. ebd, S. 168. 

29  B.H Stricker: Der Grote Zeeslang, S. 17. 

30  A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum. Alchemie & 

Mystik, S. 331. 

31  C. Schmidt (Hg.): Pistis Sophia. Ein Gnostisches Originalwerk, 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | Matrixiale Philosophie 

alles in sich enthält. So integriert die Alchemie das uralte Bild der ägyptischen 

Kultur, und es wird zum Symbol in sich geschlossener ewiger Wandlungspro-

zesse der Materie. Ouroboros bedeutet die Einheit aller Dinge, Formlosigkeit al-

les Seienden, die im ewigen Kreis der Verwandlung und ständiger Häutung ste-

hen. Deshalb werden sie ewig. 

In diesem Sinne nimmt das Zeichensymbol Ouroboros im alchemistischen 

Denken die Bedeutung einer Verwandlung der Materie und der Auflösung an, 

wobei die Formen (eidos) auf einen formlosen Urzustand zurückgehen. Daher 

wurde der Ouroboros mit dem Wasserelement in Analogie gesetzt, als flüssige 

Substanz, in der die geformte Materie sich auflöst und gereinigt wird.
33

 Dabei 

muss bemerkt werden, dass das Wasser in alchemistischen Verfahren zur Disso-

lution physikalischer Eigenschaften, eine Bedingung zur Hervorbringung neuer 

Individuationen, eine zentrale Rolle spielt. So ist das, was nach der symboli-

schen Gleichsetzung der alchimistischen Elemente Merkur mit dem Ur-Drachen 

Ouroboros assoziiert wird, auch „das ‚Göttliche‘, das Feuchte, das ‚humidum ra-

dicale‘“
34

 und der „Lebensgeist […], der nicht nur allem Lebendigen, sondern 

auch als Weltseele allem Seienden innewohnt.“
35

 

Carl Gustav Jung begriff gleichfalls die von den Alchemisten gesetzte Ana-

logie zwischen der der Schlange zugeschriebenen feuchten Substanz
36

 als Alle-

gorie für ein stetiger Verwandlung unterzogenes Seiendes in einem ihm entspre-

chenden Raum als protometaphysisches Paradigma der Gebärmutter. Die Auflö-

sung der Elemente im Wasser nimmt nach Jung die Bedeutung einer Rückver-

                                                                                                                                  
32  H. Biedermann: Materie prima. Eine Bildersammlung zur Ideengeschichte der Al-

chemie, S. 6. 

33  Jung: „Es ist ein sich selbst genügendes Wasser, wie der Ouroboros, der ‚Schwanz-

fresser‘, von dem es auch heißt, dass er sich selber erzeuge, sich selber töte, und auf-

fresse“ [...] „Aqua es, qua occidit et vivificat“ (Das Wasser ist das, was tötet und be-

lebt). Es ist aqua benedicta, in welchem die Geburt des neuen Wesens vorbereitet 

wird.“ C.G. Jung: SAV, S. 88. 

34 Jung, C. G: PA, S. 226. 

35  Ebd., S. 227-269. 

36  Leisegang: Er „ist die feuchte Substanz und nichts in der Welt Unsterbliches oder 

Sterbliches, Lebendiges oder Lebloses kann ohne sie bestehen; der Fluss, der ausgeht 

von Eden und sich teilt in die vier Ursprünge.“ H. Leisegang: Das Mysterium der 

Schlange, in: Eranos-Jahrbuch 1939. Stuttgart: Die Gnosis 1939, S. 140f. Vgl. dazu 

die tiefpsychologische Interpretation von Jung: „Wie in der Alchemie, so hat auch in 

vielen gnostischen Systemen das Wasser die Doppelbedeutung von Leben und Tod.“ 

C.G. Jung: MC, S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 257 

 

setzung in den dunklen Anfangszustand des Ichs an, „in die Amnionflüssigkeit 

des graviden Uterus“:  

 

Häufig weisen die Alchemisten darauf hin, dass ihr Stein werde wie ein Kind im Mutter-

leib; sie nennen das ‚vas Hermeticum uterus‘ und dessen Inhalt foetal. Wie über das lapis, 

so sagen sie auch über das Wasser: ‚Dieses stinkende Wasser hat alles in sich, dessen es 

bedarf.‘
37

 

 

Spechen wir über Archetypen, dann ist der Ouroboros ein Bild für die archetypi-

sche Gebärmutter, wobei „jedes Neu-Geborene einem Schoss entstamme.“
38

 Die 

analytische Psychologie nähert sich dem uralten Symbol Ouroboros mittels einer 

Art vorgeburtlicher Phänomenologie an, um psychische Anfangszustände zu be-

schreiben: 

 

Der Ouroboros, das Bild der sich in den Schwanz beißenden Kreisschlange, ist, wie an an-

derem Ort ausführlich dargestellt wurde, das Symbol des psychischen Anfangszustandes 

und der Ursprungssituation, in der das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein 

und unentwickelt ist.
39

 

 

Der vorgeburtliche Lebensraum ist nach Neumann durch folgende Merkmale de-

finiert: 

 

• Ourobos ist Vollkommenheit. 

• Ouroboros häutet sich innerhalb des geschlossenen Kreises der Ewigkeit.  

• Ouroboros gebiert sich selbst, tötet sich selbst, ist autark. 

• Ouroboros ist das entdifferenzierte Urelement aller Veränderungen und Wand-

lungen. 

 

Der Ouroboros ist nach Neumann der symbolische Aspekt der Vollkommenheit, 

symbolisiert durch den Kreis.
40

 Er wird stets kreisförmig dargestellt. Die Schlan-

ge beißt sich in den Schwanz und bildet einen geschlossenen Kreis, bedeutend 

jene Vollkommenheit, in der es keine eidetische Differenzierung gibt. Die Sym-

bolik des Kreises, der Kugel oder des Runden markiert einen Zustand, in dem 

die Gegensätze noch nicht voneinander getrennt sind. Der Kreis ist daher das 

                                                             
37  C.G. Jung: PP, S. 241. 

38  E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 27. 

39  E. Neumann, E.: Die große Mutter, S. 33. 

40  E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | Matrixiale Philosophie 

Symbol für den ewigen Kreis aus Tod und Wiedergeburt, für die Einheit von 

Zerstörung und Schöpfung. 

Das Bild einer runden, kreisförmigen geometrischen Figur stimmt überein 

mit der Vorstellung der Vollständigkeit und Ganzheit – zwei Attribute, die im 

Laufe der Hochmythologie das Gebiet des Gottes einnehmen, wo der Kreis als 

Symbol für die Vollkommenheit des Weltalls gilt, in dem alle Elemente des 

Universums dem harmonischen Weltgesetz der Wandlungen folgen.
41

 

 

Es ist auch das Vollkommene, das die Gegensätze in sich enthält, als Anfang, weil diese 

Gegensätze noch nicht auseinandergetreten sind, die Welt noch nicht begonnen hat, als 

Ende, weil diese Gegensätze in ihm wieder zur Synthese zusammengetreten sind, die Welt 

in ihm wieder zur Ruhe gekommen ist.
42

 

 

Nach der Interpretation Jungs bedeutet der Ouroboros eine zeitlose und raumlose 

Sphäre
43

, er ist von jedem Ablauf ewig. Er hat keinen Anfang und kein Ende.
44

 

Das ourobotische Stadium existiert ohne Zeit, wie die „Selbstbeschreibung der 

großen Weltzeit, in der es noch kein Bewusstsein gab.“
45

  

 

Alles ist noch ‚Jetzt und Immer‘ als ewiges Dasein; Sonne, Mond und Sterne als Symbole 

der Zeit und damit der Vergänglichkeit sind noch nicht geschaffen, und Tag und Nacht, 

                                                             
41  Vom alten Orient über die hellenische Philosophie bis hin zum Orphismus und Phyta-

gorismus wandert das Kreissymbol mit seiner Bedeutung von Vollkommenheit ins 

Gebiet der Kosmologie, Theosophie und schließlich Philosophie. 

42  Ebd, S. 23. 

43  Neumann: „Für seine Rundheit gibt es kein Vorher und Nachher, d. h. keine Zeit, und 

kein Oben und Unten, d. h. keinen Raum.“ Ebd, S. 22. 

44  Jung: „Seine Kreisgestalt ist durch den Tempel, dessen ‚Grundriss keinen Anfang und 

kein Ende‘ hat, ausgedeutet. Seine Zerstückelung entspricht der späteren Idee der 

Trennung des Chaos und den vier Elementen. Damit ist der Anfang zu einer Ordnung 

in massa confusa gemacht.“ C.G. Jung: SAV, S. 251. 

45  Neumann: „Alles ist noch ‚Jetzt und Immer‘ als ewiges Dasein; Sonne, Mond und 

Sterne als Symbole der Zeit und damit der Vergänglichkeit sind noch nicht geschaf-

fen, und Tag und Nacht, gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der 

Ablauf des Lebens und Geburt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.“ E. 

Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 259 

 

gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der Ablauf des Lebens und Ge-

burt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.
46

 

 

Erich Neumann stellt ebenfalls eine Analogie zwischen dem vorgeburtlichen 

Raum und der metaphysischen Bedeutung des weltlosen Raums im Zeichen des 

Ouroboros fest: 

 

Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern Ewigkeit, ist 

vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit.
47

 

 

Die Kreisförmigkeit des Ouroboros bezeichnet nach der analytischen Psycholo-

gie ein zirkuläres Werden ohne Anfang und ohne Ende. Er ist das reine Werden, 

die ewige Bewegung und die Schöpfung der Verwandlungen; er ist das Runde 

eines Rads, das sich selbst dreht, sich selbst gebärt und selbst sterben lässt. Als 

sich selbst verwandelndes Wesen ist der Ouroboros ferner ein Symbol der höchs-

ten Autarkie; er ist der „Draco interfecit seipsim, maritat se ipsum, impraegnat 

se ipsum“ (er tötet sich selbst, heiratet sich selbst und befruchtet sich selbst).
48

 Er 

beißt sich in den Schwanz und teilt sich ad infinitum, indem er aus dem einen 

zwei macht, „welche das Dritte und Vierten in sich haben.“
49

 

 

  

                                                             
46  Neumann: „Dies vorhistorische Dasein ist nicht Zeit, sondern Ewigkeit, so wie die 

Zeit vor dem Entstehen der Menschheit und die vor der Geburt oder der Zeugung 

Ewigkeit ist.“ Ebd., S. 26. 

47  Neumann: „Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern 

Ewigkeit, ist vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit“. Ebd., S. 26. 

48  Jung: „Die Vereinigung des Schwanzes mit dem Drachenschlund wurde… auch als 

Selbstbefruchtung aufgefasst, darum heißt es in dem Text: „Draco interfecit se ipsum, 

marita se ipsum, impraegnat se ipsum.“ C.G. Jung: SAV, S. 88. 

49  A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum, S. 331. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | Matrixiale Philosophie 

Abb. 8: Ouroboros. 

 

Quelle: Abraham Eleazar, Donum Die, Erfurt 1735 

 

Das Auffressen steht für Selbstvernichtung und -verneinung; der „Drachen-

schlund“ wird aber auch als „Selbstbefruchtung“ aufgefasst.
50

 

 

Einen und durch dieses Eine ist Alles geworden. Es ist der Ouroboros, der sich selbst 

schwängert und sich selbst gebiert, per definitionem ein creatum, obschon ein Zitat aus 

dem ‚Rosarium‘ angeführt wird, nach welchem Mercurius noster nobilissimus von Gott 

als eine res nobilis geschaffen worden sei.
51

 

 

Gleichfalls sind in ihm alle abgespaltenen und schon geformten Seienden enthal-

ten, sodass alle Gegensätze in ihm in der Vollkommenheit einer entdifferenzier-

ten Gattung vereinigt sind.
52

 

 

2.3  In der Gebärmutter sein:   

endokosmisches Ich oder primärer Narzissmus 

 

Das Symbol der ewigen Verwandlung und der noch nicht auseinandergetretenen 

Vollkommenheit in der Synthese aller Elemente spielt in der analytischen Psy-

chologie C. G. Jungs eine wesentliche Rolle, insofern das Symbol den Blick auf 

das physische Stadium des vom Mutterleib noch nicht getrennten Ichs richtet. 

Die ourobotische Ganzheit bzw. Selbstheit bezieht sich danach noch undifferen-

                                                             
50  C.G. Jung: SAV, S. 88. 

51  C.G. Jung: PP, S. 306. Vgl. dazu Jung: VZ, S. 88, 94 -100; Aio, S. 272; PA, S. 65, 73, 

84, 127, 254, 338, 515; MC, S. 349. 

52  Ebd, 279. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 261 

 

ziert auf den kollektiv unbewussten „ursprünglichen Archetyp“
53

, sodass das 

Bildsymbol Ouroboros einen Archetypus des kollektiven Unbewussten der Seele 

umfasst, der einer Entwicklungsstufe der Menschheit entspricht, „die in der see-

lischen Struktur jedes Menschen, er-innert‘ werden kann“
54

 und unbewusst ist, 

insofern bei diesem Stadium von einer Trennung zwischen „Unbewusstem und 

ich noch nicht gesprochen werden kann“
55

, da in dieser Ursprungssituation noch 

eine „totale Abhängigkeit des Ich und Einzelnen vom Unbewussten und Gan-

zen“
56

 existiert. 

In der komplexen Psychologie Erich Neumanns ist der Ouroboros ebenfalls 

„Symbol des psychischen Anfangszustandes und der Ursprungssituation, in der 

das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein und unentwickelt sind.“
57

 

Er ist die symbolische Selbstdarstellung eines frühmenschheitlichen Zustandes, 

den Neumann als „frühkindliches Dasein der Menschheit“ interpretiert.
58

 Der 

Ouroboros gehört danach noch zu keiner archetypischen Differenz, sodass dem 

Unbewussten noch keine eidetische Differenz zwischen Mutter und Vater mög-

lich ist.
59

 Die Differenzierung von Innen- und Außenwelt hat noch nicht stattge-

funden. Der Mensch ist noch nicht in die Welt gekommen, sagt Neumann, das 

heißt, er hat sich noch nicht selbst der Natur gegenübergestellt, „das Ich ist noch 

                                                             
53  Neumann: „Die ouroborische Ganzheit, die auch als Symbol der miteinander vereinig-

ten Ureltern erscheint, aus denen sich später die Figuren des Großen Vaters und der 

Großen Mutter herauslösen, ist somit das vollkommenste Beispiel des noch undiffe-

renzierten ‚Urarchetyps‘“. E. Neumann: Die große Mutter, S. 33. 

54  E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 25. 

55  Neumann: „Das Kind ist gewissermaßen noch ungeboren und im mütterlichen Ouro-

bos enthalten.“ E. Neumann: Zur Psychologie des Weiblichen, S. 4. 

56  Ebd.  

57  E. Neumann: Die große Mutter, S. 33. 

58  Neumann: „Dies Runde und das Sein im Runden, das Sein im Ouroboros, ist die sym-

bolische Selbstdarstellung eines frühmenschheitlichen Zustandes, des frühkindlichen 

Daseins der Menschheit wie des Kindes.“ E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Be-

wusstseins, S. 25. 

59  Neumann: „Als Symbol des gegensatzenthaltenden Ursprungs ist er das ‚Große Run-

de‘, in dem positive und negative, männliche und weibliche, bewusstseinszugehörige 

und bewusstseinsfeindliche und unbewusste Elemente miteinander vermischt sind. In 

diesem Sinne ist der Ouroboros auch ein Symbol der Ungeschiedenheit des Chaos, des 

Unbewussten und der Totalität der Psyche, die vom Ich als Grenzerfahrung erlebt 

wird.“ Neumann, E.: Die große Mutter, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | Matrixiale Philosophie 

nicht im Gegensatz zum Unbewussten auf sich selbst gestellt, sondern Eigen-

Sein.“
 60.  

Ähnlich entspricht der Ouroboros in der analytischen Psychologie C. G. 

Jungs dem Entwicklungsgrad des Bewusstseins, des Ichs, in einem embryonalen 

Zustand. Das Ich, das noch nicht in die Welt gekommen ist, dem keine Natur 

gegenübersteht, das nicht in der Welt ist, da es durch keine Äußerlichkeit betrof-

fen ist, lässt sich im Sinne der kollektiven Archetypen Jungs durch das noch 

nicht geborene Ich darstellen, das sich noch im Zustand einer vorgeburtlichen 

Phase befindet. Es ist immer durch eine negative phänomenologische Erfahrung 

von Unbestimmtheit auf die vorgeburtliche Zeit zurückzuführen.
61

 

 

2.4  Widerlegung der weiblichen Interpretation des 

ourobotischen Archetyps: Ouroboros als Archetyp, der in 

sich die Entdifferenzierung der Einzelnen birgt 

 

Der embryonale Zustand des Ichs wird nach der systematischen Psychologie 

Neumanns als Charakter eines Archetyps aufgefasst, dessen Gewicht auf mütter-

lichen Merkmalen liegt: Die runde Gestalt, die Form des Schwanzes und die zir-

kuläre semantische Bedeutung des Symbols sowie sein Ursprung und seine Her-

kunft geben Neumann Anlass dazu, den „ourobotischen Zustand“ im Körper der 

Mutter zu schildern. In dieser Weise konstatiert Neumann zwischen der symboli-

schen Bedeutung des Ouroboros und dem kollektiven unbewussten Urarchetyp 

des „großen Weiblichen“ (auch: der „großen Mutter“
62

), tiefe Gemeinsamkeiten. 

                                                             
60  Dieses Ursprungsstadium wurde von Neumann auch Ourobos-Inzest genannt. Dieser 

ist nach Neumann im Neurotiker zu betrachten, durch sein Benehmen, sein „Nicht-

zur-welt-kommen-Wollen,“ vgl. E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, 

S. 50. 

61  Neumann: „Ein embryonaler noch unentfalteter Ich- und Bewusstseinskeim schläft im 

vollkommenen Runden und erwacht in ihm. Daher ist es unwichtig, ob es sich um 

eine Selbstdarstellung dieser psychischen Stufe handelt, die sich im Symbol manifes-

tiert. [...] Da das Ich im Embryonalzustand, auch im seelischen, keine Eigenerfahrung 

hat und haben kann beschreibt das spätere Ich diesen früheren Zustand, von dem es 

unbestimmte, aber symbolisch fassbare Erkenntnis hat, als ‚vorgebürtliche Zeit.‘“ 

Ebd., S. 26.  

62  Dabei sind die Übergänge zwischen „Ouroboros“ und dem Urarchetyp des „Großen 

Weiblichen“ wie die zwischen dem Urarchetyp des „Großen Weiblichen“ und dem 

Archetyp der „Großen Mutter“ fließend. Vgl. E. Neumann: Die große Mutter, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 263 

 

Der Elementarcharakter
63

 der „große Mutter“ wird unter der Gestalt des „großen 

Enthaltenden“ festgehalten und umfasst als ewige Substanz. So wie die große 

Mutter das „große Behältnis“ ist, wird von ihr alles einzeln Seiende entfaltet. 

Neben dem Elementarcharakter
64

 des Urarchetyps des großen Weiblichen steht 

sein Wandlungscharakter, der unmittelbar auf die Vergänglichkeit der Zeit ver-

weist. Die Darstellung des Weiblichen durch hervorgehobene Brüste und runde 

Hüfen soll nach Neumann auf die ewig sich verwandelnde Schlange zurückge-

hen. Die symbolische Hermeneutik Neumanns stellt dem Körper der Mutter den 

metaphysischen Wert eines undifferenzierten Alls gegenüber, sodass die Figur 

der Mutter eine metaphysische Bedeutung annimmt, als sei sie die Quelle und 

der Ursprung, aus dem alles Seiende entstanden ist. 

An diesem Punkt muss jedoch die Frage gestellt werden, ob dieses generati-

ve Organ und dessen Funktionalität unmittelbar mit der Figur der Mutter ver-

bunden werden darf. Davon ausgehend, dass die Mutter über eine extrauterine 

Bildungskraft verfügt, sollte die ourobotische Bildungskraft eher aus der Pers-

pektive der Nicht-Weltlichkeit wahrgenommen, unsere Ansicht nach aber nicht 

in der Figur der Mutter anthropologisiert werden. Diese Gleichsetzung von Mut-

terarchetyp und Ouroboros, in die Neumanns Archetypenlehre gerät, beruht dar-

auf, dass die kollektiven unbewussten Archetypen einer psycho-anthropo-

morphischen Gradation unterzogen sind: Je reifer das psychologische Bewusst-

sein einer Individualität oder eines Kollektiven, desto mehr nähert es sich der an-

thropomorphischen Darstellung der männlichen oder weiblichen Individuation 

an. 

Auch eine Geschlechtsentdifferenzierung als Merkmal kann dem ouroboti-

schen Symbol zugeschrieben werden: Der Ouroboros enthält für die analytische 

Psychologie sowohl das Männliche als auch das Weibliche. C. G. Jung vertritt 

die Ansicht, dass der Ouroboros eine Einheit des „mann-weiblichen Gegensat-

zes“ darstelle, dass er als „miteinander verbundene Kohabitation“
65

 zu verstehen 

                                                             
63  Neumann bildet zwei formale Merkmale des kollektiven Unbewussten: Elementarcha-

rakter und Umwandlungscharakter.  

64  Neumann: „Als Funktion ist das hervorstechende Merkmal des Elementarcharakters, 

das ‚Enthalten‘. Außerdem äußert er sich positiv im Schutzgeben, Nähren und Wär-

men, negativ im Verstoßen und Entbehrenmachen [...] Der Elementarcharakter, ob-

gleich er in sich ebenso zweideutig und relativ ist wie der Wandlungscharakter, das 

heißt, so wie dieser einen ‚guten‘ und einen ‚bösen‘ Aspekt hat, ist die Grundlage für 

die konservative, stetige und gleichbleibende Seite des Weiblichen, die im Mütterli-

chen überwiegt.“ Ebd, S. 40. 

65  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | Matrixiale Philosophie 

sei. Jung hat unter dem Begriff „der junge Hermaphrodit“ schon auf den Zu-

sammenhang der dualen Geschlechterdifferenzierung bei der psychischen Ur-

sprungssituation des Ouroboros hingewiesen. Danach ist der Ouroboros das 

Symbol des Hermaphroditus, des anfänglichen Wesens, das in dem klassischen 

„Bruder-Schwester-Paar auseinandertritt und in der ‚coniunctio‘ sich vereinigt
66

, 

um zum Schlusse in der strahlenden Gestalt des ‚lumen novum‘, der Lapis, wie-

der zu erscheinen.“
67

  

In der komplexen Symbologie von Jungs ethnoreligiöser Kulturforschung ist 

der Ouroboros also ein von der Einheit abgeleitetes Symbol, das für die Vereini-

gung von Gegensätzen steht, sodass sich eine geschlossene kreisförmige Bewe-

gung bildet.
68

 

Aus matrixialer Sicht ist der Ouroboros kein auf das Mütterliche bezogener 

symbolischer Archetypus, da das Mütterliche beim in-formierten menschlichen 

Geschlechtspaar bereits eine formgegebende Differenz voraussetzt. Das Weibli-

che und das Männliche sind vielmehr als verschiedene Arten anzunehmen. Diese 

Differenzierung wird als eidetische Differenzierung betrachtet, da sie Gegensät-

ze umfasst, die schon in der Welt auseinandergetreten sind. 

Verfolgt man die historiographischen Dokumente, die den Ouroboros be-

schreiben, dann hat er vielmehr die Bedeutung eines sich selbst gebärenden 

Organs, das durch kein Geschlecht bestimmbar ist, das alle Arten undifferenziert 

in sich vereint. Es bildet sich somit eine amorphe Gattung. Insofern beruht die 

absolute Einheit der Gegensätze nicht auf einer Zusammenfassung des Väterli-

chen und Mütterlichen, sondern auf einer undifferenzierten großen Gattung, die 

nicht in der Welt anzutreffen ist. 

 

 

  

                                                             
66  Vgl. C.G. Jung: MC, S. 48, 52, 70, 106, 169, 185, 88, 208, 210, 261, 226 -229nff.  

67  C.G. Jung: PA, S. 337-340ff. 

68  Jung: „Der sich selbst verschlingende Drache gilt in der Alchemie als Hermaphrodi-

tus, weil er sich selber erzeugt und gebiert.“ C.G. Jung: SAV, S. 279 „Die sich im al-

chemistischen Prozess zu allermeist im Ouroboros offenbart, dem Drachen, der sich 

selbst frisst, begattet, schwängert, tötet und wieder auferstehen macht. Er besteht als 

Hermaphroditus aus Gegensätzen und ist zugleich das diese vereinigende Symbol.“ 

C.G. Jung: PA, S. 471. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022 - am 14.02.2026, 11:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

