252 | Matrixiale Philosophie

noch ein Auflen zu betrachten ist — oder iiberhaupt eine polykontexuale Mehr-
wertigkeit zu finden ist, dort, wo das Nichts dem Sein iibergeordnet ist.

Dieses Axiom verfolgt das Ziel, das Nichtsein, das das Sein verdeckt, zum
Thema einer potentiellen spekulativen Ontologie zu machen — nicht zuletzt, weil
das Thema des Nichtseins in der klassischen Metaphysik nur ein Thema von
Mystizismus, Irrationalismus und negativer Theologie war.'*

2. DEMONSTRATIO I: GEBARMUTTER - WELTLOSER
RAUM - OUROBOROS: IN DER NICHT-WELT-SEIN

Es gab eine Zeit vor der dualen Trennung des kosmischen Kraftfelds, in der das
Sein nicht dem Nicht-Sein {ibergeordnet war. Kennzeichnend dafiir sind die reli-
gidsen und metaphysischen Weltanschauungen der antiken Hochkulturen, nach
denen die Seienden nicht durch die Obrigkeit des Seins iiber das Nicht-Sein be-
stimmt sind. Aus dieser metaphysischen Perspektive kann die Welt ein Auflen so
gut wie eine Weltinnerlichkeit annehmen, die dem Nicht eine ontologische To-
pologie zuschreibt.”” Der Urgott, der das Sein iiberdauert, verwandelt sich am
Ende der Zeit in eine Schlange, und seit der Amarnazeit gestalten die Agypter
daher die in sich zuriickgekriimmte Schlange mit dem Namen ,,Schwanz-im-
Maul.“'° Das Bild der kreisformigen Schlange, die ihren Schwanz verschlingt,
ist schon um 2300 v. Chr. in Agypten belegt und kehrt dort oft wieder, z. B. in
der Grabkammer des Pharaos Tutenchamun.'’ Sie soll aus dem babylonischen

14 Vgl. ebd, S. 15.

15 Die WeltduBerlichkeit wurde bis in den Gnostizismus zur Weltreligion erhoben, wobei
die Totalnegation der Seienden aufgrund der Unterscheidung von In-der-Welt und
Von-der-Welt zustandekommt. Dazu Peter Sloterdijk: ,,Nur in der Atmosphére an-
fanglicher Gnosis konnte die revolutiondr neue Lokalisierungsformen fiir die mensch-
liche Existenz entstehen: ,in der Welt, aber nicht von der Welt‘. Das war mehr als eine
Umwertung aller Werte: es war eine Umlenkung aller Bewegungen, eine Umortung
aller Orte, eine Umsiedlung aller Ansiedlungen.” P. Sloterdijk: ,,Wie die wirkliche
Welt endlich zum Irrtum wurde®, in T.Macho/P.Sloterdijk (Hg.), Weltrevolution der
Seele, S. 28.

16 E.Hornung, Erik: Der Eine und die Vielen. Agyptische Gottesvorstellungen, S. 173.

17 Dietrich: ,,Aus dem Grab des Tutenchamun (1342 — 1333 v. Chr.) ist die Abbildung
eines Gottes in Menschgestalt bekannt, zu dessen Fiilen wie um dessen Haupt der Ou-
robos angebracht wurde. Der zu Haupten trdgt die Beischrift Mhn, symbolisiert also

die Sonnen-Schlange; der zu Fiissen wird also Apophis der die Welt umschlieft, vor-

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 253

und chaldiischen Himmelsdrachen'® hervorgehen, der in der dgyptischen Rezep-
tion angesichts der metaphysisch-kosmischen Teilung in die dualen Werte Sonne
(oben) und Finsternis (unten) in der Sphére des dunklen Todesreichs etabliert
ist."” Ouroboros, das Hauptsymbol der hochmythologischen Weltanschauung des
Alten Agypten, das Bild eines runden, geschlossenen Kreises, trigt den Mythos
einer von wechselwirkenden Lebenskréften bestimmten Weltordnung.

Die ,,Erneuerung* der Schlange steht im Zusammenhang mit dem téglichem
,Stirb und Werde®“ der Sonne. Die Unterwelt wird dabei als Gegenpol des Son-
nenreichs dargestellt. So wird seit der 6. Dynastie die Nekropole ausdriicklich als
Ort dafiir bezeichnet.” Der Ouroboros ist Gegner des Sonnengottes ebenso wie
sein Freund. Er benimmt sich derart, als wiinsche er das Sterben des Sonnengot-
tes, tritt aber auch auf als dessen Beschiitzer. Er stellt sowohl das Positive als
auch das Negative dar, da er sich selbst zur Strafe vom Schwanz her auffressen
muss.” Er ist jedoch auch durch Dunkelheit gekennzeichnet™, da die alten sym-
bolischen Urgétter, deren Merkmal in der absoluten Entdifferenzierung ihrer
Kraftfelder liegt, dunkel und archaisch sind.

Die Gotter sterben; sie sind aber nicht tot, sondern verwandeln sich in ver-
schiedene eidetische Zustdnde und Gradationen. Der ewige Gotterfeind Apophis,
Besitzer der Chaosmacht, verwandelt sich zusammen mit Mur und Osiris zuriick
in die Urgestalt der Schlange. Der ,,Ouroboros®, die Schlange, die sich selbst in
den Schwanz beif3t, bezeichnet dabei die Gesamtheit alles Moglichen; diejeni-
gen, die Seiende sind und die noch nicht sind, verwandeln sich und hduten sich
in weiteren Gestalten. Im Reich der reinen Potenz sind die Seienden keine ver-

stellen sollen. Ganz dhnlich zeigen dgyptische Mumiensédrge den Ouroboros am Fu-
Bende, wohingegen am Kopfende der Sonnenvogel abgebildet ist.“ B.H. Haage: Al-
chemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos bis Paracelsus, S. 96.

18 H. Leisegang: Das Mysterium der Schlange, in: Eranos-Jahrbuch (1939), S.151-250.

19 E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 145.

20 B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95

21 Hornung: ,,In dieser abgriindigen Tiefe hausen auch die Gétterfeinde, voran Apophis,
der téglich sein Schlangenhaupt dem Sonnengott entgegenstreckt und immer wieder
ins Nichtsein vertrieben werden muss. Die Schlangengestalt, die diesem Erzfeind eig-
net, hat fiir den Agypter eine besondere Affinitéit zum Nichtsein.“ E. Hornung, S. 173.

22 In ,Pistis Sophia“ wird die Dunkelheit, von der die Welt auflen umgeben ist, als Ou-
robos beschrieben. Dieses Bild wurde in Einklang mit dem Leviathan des Alten Tes-
taments gebracht. Vgl. B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95-109. Vgl. H.J.
Sheppard: ,,The Ouroborus and the unity of matter in alchemy*, in AMBIX Vol.10, N.
2 (06.1962), S. 88.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | Matrixiale Philosophie

wirklichten Seienden; sie dndern vielmehr stindig ihre Gestalt, nehmen andere
Formen an und lassen sich Form geben im Kreis des ewigen Zyklus von Zersto-
rung und Schopfung.”

Die kreisformige Schlange, die alle Gestalt fiir sich nimmt, bedeutet eine pe-
riodische Erneuerung des Weltganzen, das die Gegensitze in sich vereint. Sie
héutet sich jedes Jahr, vergeht und erneuert sich.** Sie bedeutet, dass der Kosmos
eine Einheit darstellt mit ewig zyklischen Abldufen und dass im Prinzip alles in
alles verwandelbar sein muss, vollkommen und verschlossen. In dieser Weise ist
der Ouroboros das Symbol fiir die periodische Erneuerung des Weltganzen, fiir
Einheit im Wandel des Kosmos.

Die Welt als ausdifferenzierte Vielheit versinkt mit den Gottern und Gottin-
nen im Ur-Ozean, woraus sie wieder hervorgebracht werden. Sie versinken an
einen ,.ganz tiefen, ganz finsteren, ganz endlosen® Platz 25, wo nur die Ur-
Schlange bleibt. Dort, wo sie ins Bodenlose fillt, ist ,,es nicht.*

2.1 Ouroboros: Eins in dem All:
eine negative Metaphysik der Weltlosigkeit

Der Ouroboros gehért zum Nicht-Sein.”® Das Nichtsein ist Eins und undifferen-
ziert. Zwischen ihm und dem Sein steht vermittelnd und trennend der Welt-
schopfer als der anfénglich Eine, der aus dem Nichtsein hervortritt und den ,,An-
fang™ des Entstehens setzt. Himmel und Erde sind noch nicht entstanden. Die
Urelemente sind undifferenziert, und es gibt keinen Raum, um die Schopfung zu
vollbringen. Kein Gott, kein Mensch ist bislang entstanden, kein Tod, keine
Schopfung, keine Geburt.”” Im Nichts-Sein sind die in sich behaltenden mogli-

23 Das Symbol der periodischen Erneuerung des Weltganzen, die zeitliche Komponente,
die Zeitdynamik des Symbols wird im Zusammenhang mit der alchemistischen Praxis
verstanden. Das alte dgyptische Symbol der periodischen Erneuerung der kosmischen
Einheit wurde iiber den hellenistischen Einfluss von dem in Oberdgypten geborenen
Alchemisten Zosimos in die Geschichte des abendldndischen Geistes iibertragen. Vgl.
C.G. Jung: SAV, S. 56-117.

24 E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 97f.

25 E. Hornung (Hg.): Das Totenbuch der Agypter, S. 175.

26 Haage: ,,Sie hautet sich jedes Jahr, vergeht sozusagen und erneuert sich. Altdgyptische
Ontologie sieht die Welt als Nicht-Sein, das dynamisch Sein erzeugt, dies wiederum
Nicht-Sein.” B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 98.

27 E.Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 170.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 1l | 255

chen Seienden entdifferenziert. Ouroboros gilt so als Zeichen der entdifferen-
zierten Einheit; ihn charakterisiert der Zustand des Nichts-Seins.”®

Das alte Symbol Ouroboros tritt ebenso in dem Buch Chrysopoeia ,,Gold-
schmit® in Erscheinung, in dem die griechische Inskription &v to moav, (hen to
pan), ,,Eines in das All“, vorkommt, womit das Symbol und Ikon kosmischer
Einheit von den antiken alchemistischen Texten aneignet wird.”” Das antike Bild
des Ouroboros spiegelt sich noch in einem hermetischen Text des frithen 18.
Jahrhundert von Abraham Eleazar (1735):

Die oberste Schlange (Nr. 3) ist der Weltgeist, der alles lebendig machet, der auch alles t6-
tet und alle Gestalten der Natur an sich nimmt. In Summa: er ist alles und auch nichts.
,,Durch die Scheidekunst macht man aus dem Einen Zweli, ,,welche das Dritte und Vierte
in sich haben. Es ist das Fliichtigste und auch das Fixeste, es ist ein Feuer, das alles ver-
brennt, auch alles auf- und zuschlief3t [...] Koche dieses Feuer mit Feuer, bis es stehend
bleibt, so hast du das Fixste, welches alle Dinge durchdringt, und hat ein Wurm den ande-
ren gefressen und kommet diese Figur heraus. Sie wird Ouroborus genannt. Im Kopti-

schen bedeutet Ouro, Konig, und ob heifit im Hebriischen die Schlange.™

Der ,,Schwanzverzehrer” beifit sich in den eigenen Schwanz und bildet einen
Kreis. Er kreist um sich selbst und bedarf keiner Fortbewegungsorgane, weil
aufler ihm selbst nichts mehr ist. In dieser Weise wird er als ein Bild ohne Bezug
zum Auflen dargestellt. Er besteht ohne Alterititsbezug in perfekter Vollkom-
menheit, da alles und nichts in ihm enthalten ist. Ouroboros steht fiir den voll-
kommensten geschlossenen Kosmos, der autark, ohne dulerlichen Antrieb, exis-
tiert.

2.2 Credo der Geschlossenheit: Draco interfecit se ipsum,
maritat se ipsum, impraegnant se ipsum

In spétantiken, gnostischen® und alchemistischen Texten’” taucht immer wieder
das Symbol der Schwanzverzehrer zur Deutung geschlossener Einheit auf, die

28 Hornung: ,,Er hat einen Anfang, und jenseits dieses Anfangs gibt es weder Seiendes
noch Entstandenes, sondern einzig einen Zustand des Nichtvorhandenseins, der durch
Verneinung umschrieben wird.” Vgl. ebd, S. 168.

29 B.H Stricker: Der Grote Zeeslang, S. 17.

30 A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum. Alchemie &
Mystik, S. 331.

31 C. Schmidt (Hg.): Pistis Sophia. Ein Gnostisches Originalwerk, 2010.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | Matrixiale Philosophie

alles in sich enthdlt. So integriert die Alchemie das uralte Bild der dgyptischen
Kultur, und es wird zum Symbol in sich geschlossener ewiger Wandlungspro-
zesse der Materie. Ouroboros bedeutet die Einheit aller Dinge, Formlosigkeit al-
les Seienden, die im ewigen Kreis der Verwandlung und stidndiger Hautung ste-
hen. Deshalb werden sie ewig.

In diesem Sinne nimmt das Zeichensymbol Ouroboros im alchemistischen
Denken die Bedeutung einer Verwandlung der Materie und der Auflosung an,
wobei die Formen (eidos) auf einen formlosen Urzustand zuriickgehen. Daher
wurde der Ouroboros mit dem Wasserelement in Analogie gesetzt, als fliissige
Substanz, in der die geformte Materie sich auflost und gereinigt wird.”” Dabei
muss bemerkt werden, dass das Wasser in alchemistischen Verfahren zur Disso-
lution physikalischer Eigenschaften, eine Bedingung zur Hervorbringung neuer
Individuationen, eine zentrale Rolle spielt. So ist das, was nach der symboli-
schen Gleichsetzung der alchimistischen Elemente Merkur mit dem Ur-Drachen
Ouroboros assoziiert wird, auch ,,das ,Gottliche®, das Feuchte, das ,humidum ra-

“3* und der ,,Lebensgeist [...], der nicht nur allem Lebendigen, sondern
35

dicale
auch als Weltseele allem Seienden innewohnt.*

Carl Gustav Jung begriff gleichfalls die von den Alchemisten gesetzte Ana-
logie zwischen der der Schlange zugeschriebenen feuchten Substanz®® als Alle-
gorie fiir ein stetiger Verwandlung unterzogenes Seiendes in einem ihm entspre-
chenden Raum als protometaphysisches Paradigma der Gebdrmutter. Die Auflo-
sung der Elemente im Wasser nimmt nach Jung die Bedeutung einer Riickver-

32 H. Biedermann: Materie prima. Eine Bildersammlung zur Ideengeschichte der Al-
chemie, S. 6.

33 Jung: ,,Es ist ein sich selbst geniigendes Wasser, wie der Ouroboros, der ,Schwanz-
fresser®, von dem es auch heif3t, dass er sich selber erzeuge, sich selber tote, und auf-
fresse” [...] ,,Aqua es, qua occidit et vivificat (Das Wasser ist das, was totet und be-
lebt). Es ist aqua benedicta, in welchem die Geburt des neuen Wesens vorbereitet
wird.”“ C.G. Jung: SAV, S. 88.

34 Jung, C. G: PA, S. 226.

35 Ebd., S.227-269.

36 Leisegang: Er ,,ist die feuchte Substanz und nichts in der Welt Unsterbliches oder
Sterbliches, Lebendiges oder Lebloses kann ohne sie bestehen; der Fluss, der ausgeht
von Eden und sich teilt in die vier Urspriinge.“ H. Leisegang: Das Mysterium der
Schlange, in: Eranos-Jahrbuch 1939. Stuttgart: Die Gnosis 1939, S. 140f. Vgl. dazu
die tiefpsychologische Interpretation von Jung: ,,Wie in der Alchemie, so hat auch in
vielen gnostischen Systemen das Wasser die Doppelbedeutung von Leben und Tod.*
C.G. Jung: MC, S. 247.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 257

setzung in den dunklen Anfangszustand des Ichs an, ,,in die Amnionflissigkeit
des graviden Uterus*:

Haufig weisen die Alchemisten darauf hin, dass ihr Stein werde wie ein Kind im Mutter-
leib; sie nennen das ,vas Hermeticum uterus‘ und dessen Inhalt foetal. Wie iiber das lapis,
so sagen sie auch iiber das Wasser: ,Dieses stinkende Wasser hat alles in sich, dessen es
bedarf.<*’

Spechen wir iiber Archetypen, dann ist der Ouroboros ein Bild fiir die archetypi-
sche Gebédrmutter, wobei ,,jedes Neu-Geborene einem Schoss entstamme.*“® Die
analytische Psychologie nahert sich dem uralten Symbol Ouroboros mittels einer
Art vorgeburtlicher Phanomenologie an, um psychische Anfangszustinde zu be-
schreiben:

Der Ouroboros, das Bild der sich in den Schwanz beilenden Kreisschlange, ist, wie an an-
derem Ort ausfiihrlich dargestellt wurde, das Symbol des psychischen Anfangszustandes
und der Ursprungssituation, in der das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein

und unentwickelt ist.*

Der vorgeburtliche Lebensraum ist nach Neumann durch folgende Merkmale de-
finiert:

* Ourobos ist Vollkommenheit.

» Ouroboros hédutet sich innerhalb des geschlossenen Kreises der Ewigkeit.

» QOuroboros gebiert sich selbst, totet sich selbst, ist autark.

+ Ouroboros ist das entdifferenzierte Urelement aller Verdnderungen und Wand-
lungen.

Der Ouroboros ist nach Neumann der symbolische Aspekt der Vollkommenbheit,
symbolisiert durch den Kreis.*” Er wird stets kreisformig dargestellt. Die Schlan-
ge beiflt sich in den Schwanz und bildet einen geschlossenen Kreis, bedeutend
jene Vollkommenheit, in der es keine eidetische Differenzierung gibt. Die Sym-
bolik des Kreises, der Kugel oder des Runden markiert einen Zustand, in dem
die Gegensitze noch nicht voneinander getrennt sind. Der Kreis ist daher das

37 C.G. Jung: PP, S. 241.
38 E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 27.
39 E. Neumann, E.: Die grole Mutter, S. 33.

40 E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 22.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | Matrixiale Philosophie

Symbol fiir den ewigen Kreis aus Tod und Wiedergeburt, fiir die Einheit von
Zerstorung und Schopfung.

Das Bild einer runden, kreisformigen geometrischen Figur stimmt {iberein
mit der Vorstellung der Vollstdndigkeit und Ganzheit — zwei Attribute, die im
Laufe der Hochmythologie das Gebiet des Gottes einnehmen, wo der Kreis als
Symbol fiir die Vollkommenheit des Weltalls gilt, in dem alle Elemente des

Universums dem harmonischen Weltgesetz der Wandlungen folgen.41

Es ist auch das Vollkommene, das die Gegensétze in sich enthilt, als Anfang, weil diese
Gegensitze noch nicht auseinandergetreten sind, die Welt noch nicht begonnen hat, als
Ende, weil diese Gegensitze in ihm wieder zur Synthese zusammengetreten sind, die Welt

. . . . 42
in ihm wieder zur Ruhe gekommen ist.

Nach der Interpretation Jungs bedeutet der Ouroboros eine zeitlose und raumlose
Sphire®, er ist von jedem Ablauf ewig. Er hat keinen Anfang und kein Ende.*
Das ourobotische Stadium existiert ohne Zeit, wie die ,,Selbstbeschreibung der
grofien Weltzeit, in der es noch kein Bewusstsein gab.**

Alles ist noch ,Jetzt und Immer* als ewiges Dasein; Sonne, Mond und Sterne als Symbole

der Zeit und damit der Vergénglichkeit sind noch nicht geschaffen, und Tag und Nacht,

41 Vom alten Orient {iber die hellenische Philosophie bis hin zum Orphismus und Phyta-
gorismus wandert das Kreissymbol mit seiner Bedeutung von Vollkommenheit ins
Gebiet der Kosmologie, Theosophie und schlielich Philosophie.

42 Ebd, S. 23.

43 Neumann: ,,Fiir seine Rundheit gibt es kein Vorher und Nachher, d. h. keine Zeit, und
kein Oben und Unten, d. h. keinen Raum.” Ebd, S. 22.

44 Jung: ,,Seine Kreisgestalt ist durch den Tempel, dessen ,Grundriss keinen Anfang und
kein Ende‘ hat, ausgedeutet. Seine Zerstiickelung entspricht der spéteren Idee der
Trennung des Chaos und den vier Elementen. Damit ist der Anfang zu einer Ordnung
in massa confusa gemacht.” C.G. Jung: SAV, S. 251.

45 Neumann: ,,Alles ist noch ,Jetzt und Immer* als ewiges Dasein; Sonne, Mond und
Sterne als Symbole der Zeit und damit der Vergénglichkeit sind noch nicht geschaf-
fen, und Tag und Nacht, gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der
Ablauf des Lebens und Geburt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.” E.

Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 26.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 259

gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der Ablauf des Lebens und Ge-
burt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.*

Erich Neumann stellt ebenfalls eine Analogie zwischen dem vorgeburtlichen
Raum und der metaphysischen Bedeutung des weltlosen Raums im Zeichen des
Ouroboros fest:

Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern Ewigkeit, ist

vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit.*’

Die Kreisformigkeit des Ouroboros bezeichnet nach der analytischen Psycholo-
gie ein zirkuldres Werden ohne Anfang und ohne Ende. Er ist das reine Werden,
die ewige Bewegung und die Schopfung der Verwandlungen; er ist das Runde
eines Rads, das sich selbst dreht, sich selbst gebért und selbst sterben lédsst. Als
sich selbst verwandelndes Wesen ist der Ouroboros ferner ein Symbol der hochs-
ten Autarkie; er ist der ,,Draco interfecit seipsim, maritat se ipsum, impraegnat
se ipsum* (er totet sich selbst, heiratet sich selbst und befruchtet sich selbst).*® Er
beiflt sich in den Schwanz und teilt sich ad infinitum, indem er aus dem einen

zweil macht, ,,welche das Dritte und Vierten in sich haben.**

46 Neumann: ,,Dies vorhistorische Dasein ist nicht Zeit, sondern Ewigkeit, so wie die
Zeit vor dem Entstehen der Menschheit und die vor der Geburt oder der Zeugung
Ewigkeit ist.“ Ebd., S. 26.

47 Neumann: ,,Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern
Ewigkeit, ist vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit”. Ebd., S. 26.

48 Jung: ,.Die Vereinigung des Schwanzes mit dem Drachenschlund wurde... auch als
Selbstbefruchtung aufgefasst, darum heifit es in dem Text: ,,Draco interfecit se ipsum,
marita se ipsum, impraegnat se ipsum.” C.G. Jung: SAV, S. 88.

49 A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum, S. 331.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | Matrixiale Philosophie

Abb. 8: Ouroboros.

Quelle: Abraham Eleazar, Donum Die, Erfurt 1735

Das Auffressen steht fiir Selbstvernichtung und -verneinung; der ,,Drachen-
schlund wird aber auch als ,,Selbstbefruchtung* aufgefasst.50

Einen und durch dieses Eine ist Alles geworden. Es ist der Ouroboros, der sich selbst
schwingert und sich selbst gebiert, per definitionem ein creatum, obschon ein Zitat aus
dem ,Rosarium‘ angefiihrt wird, nach welchem Mercurius noster nobilissimus von Gott

. oy .51
als eine res nobilis geschaffen worden sei.’

Gleichfalls sind in ihm alle abgespaltenen und schon geformten Seienden enthal-
ten, sodass alle Gegensétze in ihm in der Vollkommenheit einer entdifferenzier-
ten Gattung vereinigt sind.”

2.3 In der Gebarmutter sein:
endokosmisches Ich oder primarer Narzissmus

Das Symbol der ewigen Verwandlung und der noch nicht auseinandergetretenen
Vollkommenheit in der Synthese aller Elemente spielt in der analytischen Psy-
chologie C. G. Jungs eine wesentliche Rolle, insofern das Symbol den Blick auf
das physische Stadium des vom Mutterleib noch nicht getrennten Ichs richtet.
Die ourobotische Ganzheit bzw. Selbstheit bezieht sich danach noch undifferen-

50 C.G.Jung: SAV, S. 88.

51 C.G. Jung: PP, S. 306. Vgl. dazu Jung: VZ, S. 88, 94 -100; Aio, S. 272; PA, S. 65, 73,
84,127,254, 338, 515; MC, S. 349.

52 Ebd, 279.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 111 | 261

ziert auf den kollektiv unbewussten ,,urspriinglichen Archetyp“™>, sodass das
Bildsymbol Ouroboros einen Archetypus des kollektiven Unbewussten der Seele
umfasst, der einer Entwicklungsstufe der Menschheit entspricht, ,,die in der see-
lischen Struktur jedes Menschen, er-innert* werden kann>*
insofern bei diesem Stadium von einer Trennung zwischen ,,Unbewusstem und
ich noch nicht gesprochen werden kann“>, da in dieser Ursprungssituation noch
eine ,totale Abhdngigkeit des Ich und Einzelnen vom Unbewussten und Gan-

56 . -
zen*“”” existiert.

und unbewusst ist,

In der komplexen Psychologie Erich Neumanns ist der Ouroboros ebenfalls
,»Symbol des psychischen Anfangszustandes und der Ursprungssituation, in der
das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein und unentwickelt sind.*”’
Er ist die symbolische Selbstdarstellung eines friihmenschheitlichen Zustandes,
den Neumann als ,friihkindliches Dasein der Menschheit* interpretiert.58 Der
Ouroboros gehodrt danach noch zu keiner archetypischen Differenz, sodass dem
Unbewussten noch keine eidetische Differenz zwischen Mutter und Vater mog-
lich ist.”’ Die Differenzierung von Innen- und AuBenwelt hat noch nicht stattge-
funden. Der Mensch ist noch nicht in die Welt gekommen, sagt Neumann, das
heift, er hat sich noch nicht selbst der Natur gegeniibergestellt, ,,das Ich ist noch

53 Neumann: ,,Die ouroborische Ganzheit, die auch als Symbol der miteinander vereinig-
ten Ureltern erscheint, aus denen sich spéter die Figuren des Groflen Vaters und der
GroBlen Mutter herausldsen, ist somit das vollkommenste Beispiel des noch undiffe-
renzierten ,Urarchetyps*“. E. Neumann: Die grofle Mutter, S. 33.

54 E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 25.

55 Neumann: ,,Das Kind ist gewissermaflen noch ungeboren und im miitterlichen Ouro-
bos enthalten.” E. Neumann: Zur Psychologie des Weiblichen, S. 4.

56 Ebd.

57 E. Neumann: Die grofle Mutter, S. 33.

58 Neumann: ,,Dies Runde und das Sein im Runden, das Sein im Ouroboros, ist die sym-
bolische Selbstdarstellung eines friihmenschheitlichen Zustandes, des friithkindlichen
Daseins der Menschheit wie des Kindes.” E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Be-
wusstseins, S. 25.

59 Neumann: ,,Als Symbol des gegensatzenthaltenden Ursprungs ist er das ,Grofe Run-
de‘, in dem positive und negative, mannliche und weibliche, bewusstseinszugehorige
und bewusstseinsfeindliche und unbewusste Elemente miteinander vermischt sind. In
diesem Sinne ist der Ouroboros auch ein Symbol der Ungeschiedenheit des Chaos, des
Unbewussten und der Totalitdt der Psyche, die vom Ich als Grenzerfahrung erlebt

wird.“ Neumann, E.: Die grofle Mutter, S. 33.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | Matrixiale Philosophie

nicht im Gegensatz zum Unbewussten auf sich selbst gestellt, sondern Eigen-
Sein.«

Ahnlich entspricht der Ouroboros in der analytischen Psychologie C. G.
Jungs dem Entwicklungsgrad des Bewusstseins, des Ichs, in einem embryonalen
Zustand. Das Ich, das noch nicht in die Welt gekommen ist, dem keine Natur
gegeniibersteht, das nicht in der Welt ist, da es durch keine AuBerlichkeit betrof-
fen ist, lasst sich im Sinne der kollektiven Archetypen Jungs durch das noch
nicht geborene Ich darstellen, das sich noch im Zustand einer vorgeburtlichen
Phase befindet. Es ist immer durch eine negative phdnomenologische Erfahrung

von Unbestimmtheit auf die vorgeburtliche Zeit zuriickzufithren.®'

2.4 Widerlegung der weiblichen Interpretation des
ourobotischen Archetyps: Ouroboros als Archetyp, der in
sich die Entdifferenzierung der Einzelnen birgt

Der embryonale Zustand des Ichs wird nach der systematischen Psychologie
Neumanns als Charakter eines Archetyps aufgefasst, dessen Gewicht auf miitter-
lichen Merkmalen liegt: Die runde Gestalt, die Form des Schwanzes und die zir-
kuldre semantische Bedeutung des Symbols sowie sein Ursprung und seine Her-
kunft geben Neumann Anlass dazu, den ,,ourobotischen Zustand* im Korper der
Mutter zu schildern. In dieser Weise konstatiert Neumann zwischen der symboli-
schen Bedeutung des Ouroboros und dem kollektiven unbewussten Urarchetyp

“62)’

des ,,groBen Weiblichen (auch: der ,,grolen Mutter tiefe Gemeinsamkeiten.

60 Dieses Ursprungsstadium wurde von Neumann auch Ourobos-Inzest genannt. Dieser
ist nach Neumann im Neurotiker zu betrachten, durch sein Benehmen, sein ,,Nicht-
zur-welt-kommen-Wollen,” vgl. E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins,
S. 50.

61 Neumann: ,,Ein embryonaler noch unentfalteter Ich- und Bewusstseinskeim schléft im
vollkommenen Runden und erwacht in ihm. Daher ist es unwichtig, ob es sich um
eine Selbstdarstellung dieser psychischen Stufe handelt, die sich im Symbol manifes-
tiert. [...] Da das Ich im Embryonalzustand, auch im seelischen, keine Eigenerfahrung
hat und haben kann beschreibt das spétere Ich diesen fritheren Zustand, von dem es
unbestimmte, aber symbolisch fassbare Erkenntnis hat, als ,vorgebiirtliche Zeit.**
Ebd., S. 26.

62 Dabei sind die Uberginge zwischen ,,Ouroboros* und dem Urarchetyp des ,,GroBen
Weiblichen wie die zwischen dem Urarchetyp des ,,Groen Weiblichen” und dem
Archetyp der ,,Groflen Mutter* flieBend. Vgl. E. Neumann: Die groe Mutter, S. 34.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 111 | 263

Der Elementarcharakter® der ,»grofle Mutter wird unter der Gestalt des ,,groen
Enthaltenden® festgehalten und umfasst als ewige Substanz. So wie die grofBe
Mutter das ,,grofle Behiltnis“ ist, wird von ihr alles einzeln Seiende entfaltet.
Neben dem Elementarcharakter® des Urarchetyps des groen Weiblichen steht
sein Wandlungscharakter, der unmittelbar auf die Verginglichkeit der Zeit ver-
weist. Die Darstellung des Weiblichen durch hervorgehobene Briiste und runde
Hiifen soll nach Neumann auf die ewig sich verwandelnde Schlange zuriickge-
hen. Die symbolische Hermeneutik Neumanns stellt dem Korper der Mutter den
metaphysischen Wert eines undifferenzierten Alls gegeniiber, sodass die Figur
der Mutter eine metaphysische Bedeutung annimmt, als sei sie die Quelle und
der Ursprung, aus dem alles Seiende entstanden ist.

An diesem Punkt muss jedoch die Frage gestellt werden, ob dieses generati-
ve Organ und dessen Funktionalitdt unmittelbar mit der Figur der Mutter ver-
bunden werden darf. Davon ausgehend, dass die Mutter iiber eine extrauterine
Bildungskraft verfiigt, sollte die ourobotische Bildungskraft eher aus der Pers-
pektive der Nicht-Weltlichkeit wahrgenommen, unsere Ansicht nach aber nicht
in der Figur der Mutter anthropologisiert werden. Diese Gleichsetzung von Mut-
terarchetyp und Ouroboros, in die Neumanns Archetypenlehre gerit, beruht dar-
auf, dass die kollektiven unbewussten Archetypen einer psycho-anthropo-
morphischen Gradation unterzogen sind: Je reifer das psychologische Bewusst-
sein einer Individualitét oder eines Kollektiven, desto mehr ndhert es sich der an-
thropomorphischen Darstellung der ménnlichen oder weiblichen Individuation
an.

Auch eine Geschlechtsentdifferenzierung als Merkmal kann dem ouroboti-
schen Symbol zugeschrieben werden: Der Ouroboros enthilt fiir die analytische
Psychologie sowohl das Méannliche als auch das Weibliche. C. G. Jung vertritt
die Ansicht, dass der Ouroboros eine Einheit des ,,mann-weiblichen Gegensat-

<65

zes* darstelle, dass er als ,,miteinander verbundene Kohabitation“” zu verstehen

63 Neumann bildet zwei formale Merkmale des kollektiven Unbewussten: Elementarcha-
rakter und Umwandlungscharakter.

64 Neumann: ,,Als Funktion ist das hervorstechende Merkmal des Elementarcharakters,
das ,Enthalten‘. Auflerdem duBert er sich positiv im Schutzgeben, Néhren und Wér-
men, negativ im Verstoen und Entbehrenmachen [...] Der Elementarcharakter, ob-
gleich er in sich ebenso zweideutig und relativ ist wie der Wandlungscharakter, das
heifit, so wie dieser einen ,guten‘ und einen ,bosen® Aspekt hat, ist die Grundlage fiir
die konservative, stetige und gleichbleibende Seite des Weiblichen, die im Miitterli-
chen liberwiegt.“ Ebd, S. 40.

65 Ebd.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | Matrixiale Philosophie

sei. Jung hat unter dem Begriff ,,der junge Hermaphrodit schon auf den Zu-
sammenhang der dualen Geschlechterdifferenzierung bei der psychischen Ur-
sprungssituation des Ouroboros hingewiesen. Danach ist der Ouroboros das
Symbol des Hermaphroditus, des anfénglichen Wesens, das in dem klassischen
,,Bruder-Schwester-Paar auseinandertritt und in der ,coniunctio‘ sich vereinigt“,
um zum Schlusse in der strahlenden Gestalt des ,lumen novum®, der Lapis, wie-
der zu erscheinen.*"’

In der komplexen Symbologie von Jungs ethnoreligioser Kulturforschung ist
der Ouroboros also ein von der Einheit abgeleitetes Symbol, das fiir die Vereini-
gung von Gegensitzen steht, sodass sich eine geschlossene kreisfGrmige Bewe-
gung bildet.®®

Aus matrixialer Sicht ist der Ouroboros kein auf das Miitterliche bezogener
symbolischer Archetypus, da das Miitterliche beim in-formierten menschlichen
Geschlechtspaar bereits eine formgegebende Differenz voraussetzt. Das Weibli-
che und das Minnliche sind vielmehr als verschiedene Arten anzunehmen. Diese
Differenzierung wird als eidetische Differenzierung betrachtet, da sie Gegensit-
ze umfasst, die schon in der Welt auseinandergetreten sind.

Verfolgt man die historiographischen Dokumente, die den Ouroboros be-
schreiben, dann hat er vielmehr die Bedeutung eines sich selbst gebédrenden
Organs, das durch kein Geschlecht bestimmbear ist, das alle Arten undifferenziert
in sich vereint. Es bildet sich somit eine amorphe Gattung. Insofern beruht die
absolute Einheit der Gegensitze nicht auf einer Zusammenfassung des Viterli-
chen und Miitterlichen, sondern auf einer undifferenzierten grofen Gattung, die
nicht in der Welt anzutreffen ist.

66 Vgl. C.G. Jung: MC, S. 48, 52, 70, 106, 169, 185, 88, 208, 210, 261, 226 -229nff.

67 C.G.Jung: PA, S. 337-340ff.

68 Jung: ,,Der sich selbst verschlingende Drache gilt in der Alchemie als Hermaphrodi-
tus, weil er sich selber erzeugt und gebiert. C.G. Jung: SAV, S. 279 ,,Die sich im al-
chemistischen Prozess zu allermeist im Ouroboros offenbart, dem Drachen, der sich
selbst frisst, begattet, schwéngert, totet und wieder auferstehen macht. Er besteht als
Hermaphroditus aus Gegensitzen und ist zugleich das diese vereinigende Symbol.*
C.G. Jung: PA, S. 471.

8M 14.02.2026, 11:47:36.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

