5) E. Cassirer: Tragodie der Kultur

Ernst Cassirer hatte, wie auch Georg Simmel, einen Sinn fiir die Krisen
der Moderne. Cassirer war als gefeierter Meisterdenker der Aufklarung
gestartet, der die Welt in einem System der Vernunft erfasst. Kultur ist
»fortschreitende Selbstbefreiung des Menschen« (Cassirer 1996, 345)
und damit Beforderung von »Humanitdt« (ebd., 346). Spater, nicht zu-
letzt ob der Exilerfahrung sprach er von einer »ernsten Krise unseres po-
litischen und sozialen Lebens« (Cassirer 1985, 7). Ahnlich Husserl, den
Cassirer zitierte und durch Paul Natorp schatzte, ist Cassirer auf einen
Weg vom Idealismus zur Anerkennung der Vulnerabilitit des gelebten
Lebens verwiesen. Aus der Sicht von Heidegger wire zu formulieren,
dass zum animal rationale und zum animal symbolicum das Animali-
sche in Form der Endlichkeit hinzutritt. Cassirer dufSert sich zur Trago-
die der Kultur, nachdem er zuvor iiberhaupt die Kultur als Gegenstand
erst erschlossen hatte.

a. Kritik der Kultur

Die Philosophie der Marburger Schule, in die Cassirer von seinen Leh-
rern Hermann Cohen und Paul Natorp eingefithrt worden ist, versteht
sich in erster Linie als an Kant angelehnte Methode. Die strenge Bindung
der kantischen Philosophie an die Wissenschaften ist fur Cassirer aller-
dings zu restriktiv, um alle unsere Weisen unseres In-der-Welt-Lebens zu
fassen und zu verstehen. Als Menschen sind wir aktiv beteiligt an der
Schaffung einer Welt, die fiir uns eine heimische Welt ist. Sie ist damit
eine Welt der Kultur. Die Wissenschaften sind eine wichtige Kulturtatsa-
che, aber eben auch nur eine unter anderen.

Ernst Cassirers Interesse galt der Grundlegung einer Philosophie der
Kultur. »Die Kritik der Vernunft wird...zur Kritik der Kultur« (Cassirer
1994 I, 11). So lautet die zentrale Weichenstellung in Cassirers Haupt-
werk Philosophie der symbolischen Formen (Band 1: 1923, Band 2: 1923,
Band 3: 1929). Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle Arten des
menschlichen Weltverstehens und -erschlieflens. Die Philosophie hat als
Philosophie der Kultur nicht die primire Aufgabe, einzelne kleine Lebens-
welten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden, zu betrachten,
sondern die »universelle, synthetische Anschauung, die alle individuellen
Formen in sich begreift« (Cassirer 1996, 113), kritisch zu begriinden. Sie
ist damit eine transzendentalphilosophische Reflexion auf Kultur.

Der Aufweis einer solchen Universalitit beinhaltet eine Auseinander-
setzung mit der Umweltlehre Jakob von Uexkiills. Der Mensch lebt nicht

44

26,01.2026, 05:35:43. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK DER KULTUR

in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in einer Vermittlung, da er
zwischen sich und die Welt symbolische Formen bringt. » Dieser Zug der
Vermittlung charakterisiert alles menschliche Erkennen, wie er auch fiir
alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch ist« (Cassirer 2011,
27). Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen aus-
zeichnen. Sie konnen zunichst allgemein bezeichnet werden als Reakti-
onen auf Eindriicke der Welt, die diese frei tatig durchdringen und um-
wandeln (Cassirer 1997, 175). Symbolische Formen schaffen je »eine
eigene Welt des Sinns« (ebd., 79) und bilden somit Realitit keineswegs
nur ab (Cassirer 1994 L, 5). Als entsprechende symbolische Formen be-
zeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache, Kunst und Wissenschaft
(Cassirer 1996, 115), auch wenn es in seinen Schriften unklar bleibt, ob
es sich hierbei um eine erschopfende Liste handelt oder um eine Art offe-
nen Systems. Kann es symbolische Formen als Generatoren von Sinn und
Bedeutung geben wie soziale Systeme (Luhmann), Diskurse (Foucault)
oder wie Felder (Bourdieu)? In diesem Falle schlief3t sich unvermeidlich
die Frage nach Ethik und Anthropologie an, auch wenn Cassirer keine
explizite Ethik verfasst hat.

»In Sprache, Religion, Kunst und Wissenschaft kann der Mensch nicht
mehr tun, als sein eigenes Universum zu errichten — ein symbolisches
Universum, das ihn befihigt, seine Erfahrungen zu verstehen und zu
deuten, zu gliedern und ordnen, zu synthetisieren und zu verallgemei-
nern.« (Cassirer 1996, 335)

Die symbolischen Formen sind eigenstandige, inkommensurable und
aufeinander nicht reduzierbare »Formen der Anschauung« von der
Welt. Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck,
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldtheo-
rie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwirtig (vgl.
auch: Cassirer 2011, 56, 74f, 79, 96f).

Die besondere Systematik der Philosophie Cassirers und ihr Hauptan-
liegen, symbolische Medien als geistige Ausdrucksformen kenntlich zu
machen, sind in bestimmter Hinsicht der Bibliothek des Hamburger Pri-
vatgelehrten Aby Warburg (1866-1929) zu verdanken. Die kulturwis-
senschaftliche Bibliothek, die 1919 im Hamburg gegriindet und 1933
nach London ausgelagert worden ist (und sich nach wie vor dort befin-
det), stellt in vier Abteilungen interne Relationen zwischen verschiede-
nen kulturellen Ausdrucksformen des Mythos, der Antike und der Mo-
derne her (vgl. Gombrich 2006). »Die Theorie dieser Bibliothek ... war«,
wie Hans Blumenberg einmal bemerkte, » Cassirers dreibandige Philoso-
phie der symbolischen Formen« (Blumenberg 1974, 165). Der Aufbau

45

26,01.2026, 05:35:43. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. CASSIRER: TRAGODIE DER KULTUR

der Bibliothek und Cassirers Systematik konnten sich gegenseitig bestati-
gen. So fihrt es Cassirer selbst im Vorwort zum zweiten Band der Philo-
sophie der symbolischen Formen aus, in dem er die Sichtung und Gliede-
rung des unvergleichlichen Materials der »Bibliothek Warburg« (Cassirer
1994 II, XIII) lobt.

b. Kultur und Humanitit

Der Philosophie Cassirers wohnt als aufklarerischer Impuls die Ansicht
inne, dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisie-
rung und Formung und daher auf einen historischen Prozess verweist,
in dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt,
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des
Menschen und der Humanitit angesehen werden kann. In diesem Sinne
soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisierung der
Kultur erwirken (vgl. Habermas 1995, 36f).

Im Jahre 1942 befasst sich Cassirer dann mit der Schattenseite der
Kultur, namlich mit ihrer tragischen Form. Cassirer, der als Jude 1945
im Exil starb, da er in Nazideutschland seinen Lehrstuhl an der Universi-
tit Hamburg 193 3 freiwillig preisgab (bevor er ihn mit grofSer Sicherheit
hitte aufgeben miussen), hat schliefSlich in seinem letzten groflen Werk,
Der Mythos des Staates von 1945, eine Krisendiagnose angeboten, die
zeigt, dass der Prozess der auf Humanitit angelegten Symbolisierung
nicht zwangsldufig und keineswegs unaufhaltsam ist. Der Mythos, so
seine These, wird demnach in der Moderne zur totalisierenden Kraft, da
er die rationalen und organisierenden Institutionen der Politik zuriick-
driangt zugunsten inhumaner Ideologien (vgl. Gerhardt 1988). Cassirers
Fazit lautet daher: »Was wir in der harten Schule unseres modernen poli-
tischen Lebens gelernt haben, ist die Tatsache, dass die menschliche Kul-
tur keineswegs das festverankerte Ding ist, fiir das wir sie einst hielten«
(Cassirer 1985, 389).

Cassirer, der 1932 noch ein affirmatives Buch tuber die Philosophie der
Aufklirung vorlegt hatte, riickt hier in die Nihe von Diagnosen, die die
Schattenseiten moderner Kultur untersucht haben. Neben Georg Sim-
mels Tragodie der Kultur ist auch an Sigmund Freund zu denken wie
natiirlich auch an Husserls Spatschrift, die Krisis, die die Krise der mo-
dernen Wissenschaft und Zivilisation diagnostiziert. Entferntere Bezlige
bestehen zu Horkheimers und Adornos Dialektik von Mythos und Auf-
klarung, sowie zu Lévi-Strauss’ Nachweis von Homologien zwischen
Mythos und Ideologie.

46

26,01.2026, 05:35:43. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c. Die Tragodie der Kultur

Cassirers Rede von der Tragodie der Kultur ist eine Replik auf Georg
Simmel. Kultur entsteht fiir Simmel, indem zwei Elemente zusammen-
kommen: die subjektive Seele und das objektive geistige Erzeugnis. Was
einmal lebendige subjektive Intention war, verwandelt sich in Kultur-
gut. Obwohl sie die Herkunft ihrer menschlichen Erschaffung sozusagen
noch mit sich fithrt, kann diese objektive Kultur den Individuen wiede-
rum als Zwang gegenuibertreten und ihren Produzenten, den Menschen,
affizieren. Weil dieser Prozess Kultur ausmacht, ist er und ist mit ihm die
Tragodie nicht zu umgehen.

»Der Mensch wird jetzt der blofse Triger des Zwanges, mit dem die-
se Logik die Entwicklungen beherrscht und sie wie in der Tangente der
Bahn weiterfuhrt, in der sie wieder in die Kulturentwicklung des leben-
digen Menschen zurtickkehren wiirden. Dies ist die eigentliche Tragodie
der Kultur. Denn als ein tragisches Verhiltnis - im Unterschied gegen ein
trauriges oder von aufSen her zerstérendes - bezeichnen wir doch wohl
dies: dass die gegen ein Wesen gerichteten vernichtenden Krifte aus den
tiefsten Schichten eben dieses Wesens selbst entspringen; dass sich mit
seiner Zerstorung ein Schicksal vollzieht, das in ihm selbst angelegt und
sozusagen die logische Entwicklung eben der Struktur ist, mit der das
Wesen seine eigene Positivitit aufgebaut hat. Es ist der Begriff aller Kul-
tur, dass der Geist ein selbststindig Objektives schaffe, durch das hin die
Entwicklung des Subjektes von sich selbst zu sich selbst ihren Weg neh-
me; aber eben damit ist jenes integrierende kulturbedingende Element
zu einer Eigenentwicklung priadeterminiert, die noch immer Kraifte der
Subjekte verbraucht, noch immer Subjekte in ihre Bahn reifit, ohne doch
diese damit zu der Hohe ihrer selbst zu fithren.« (Simmel 1984, 203)

Auf diese These Simmels hat Ernst Cassirer reagiert. Das Ich soll ohn-
michtig sein und an der Kultur leiden. Meisterdenker Cassirer, der die
Kultur stets als Ort der Vernunft und der Humanitit ansah, wird mit der
Dialektik der Aufklirung, der Verschrankung von Vernunft und Barba-
rei, konfrontiert. Er reagiert darauf, indem er Simmel vorwirft, den Pro-
zess der Kultur einseitig, weil nicht zu Ende gedacht zu haben. Was Sim-
mel eine Tragodie der Kultur nennt, ist mit Cassirer ihr dialektisches und
historisches Wesen. »Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in
dessen beharrender Existenz der schopferische Prozess erstarrt, sondern
das Du, das andere Subjekt, das dieses Werk empfiangt, um es in sein eige-
nes Leben einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zuriickzu-
verwandeln, dem es urspriinglich entstammt.« (Cassirer 2011, 114) Die
objektive Kultur steht dem Menschen letztlich nicht als Zwang entgegen,
sondern wird in einem weitergehenden Schritt, den Simmel zu bertick-
sichtigen vergessen hat, menschlich, wenn auch nicht in mir, dafiir aber
in anderen Menschen. Cassirer hat einen Sinn fur den »Zusammenhang

47

26,01.2026, 05:35:43. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

E. CASSIRER: TRAGODIE DER KULTUR

von Ich und Du« (ebd., 56) und die Bildung der Kultur als einer »inter-
subjektiven Welt« (79). Doch diese denkt er seinerseits einseitig.

Simmel denkt den Kulturprozess aus Sicht des Produktionsparadig-
mas. Ich realisiere ein Werk, das sich nach Vollendung von mir 16st, sich
mir gegentiberstellt und mir als fremder Geist Zwinge auferlegt. Cassi-
rer fugt der Relation von Ich und Werk das Du hinzu. Diese Trias soll
den Konflikt des Kulturprozesses, den Simmel immerhin als Tragédie be-
zeichnet, abmildern zu einem »Drama der Kultur« (128), das durchaus
einer positiven Auflosung zuginglich ist.

d. Der Andere als Quelle von Leid

Es ist einseitig, die Beziehung zum Anderen als Losung der Tragodie der
Kultur auszugeben. Wenn es so wire, konnte mit Simmel das Phanomen
der Dankbarkeit den Anderen gegeniiber angefithrt werden und auch fiir
Simmel wire die Tragodie dann allenfalls nur eine letztlich unproblema-
tische Phase der Kultur. Es ist demgegeniiber vielmehr daran zu erinnern,
dass auch »die Beziehungen zu anderen Menschen« eine Quelle fur Leid
sind, dass wir »schmerzlicher als jedes andere empfinden« (Freud 1994,
43). Freud ist neben Simmel und Husserl auch ein Diagnostiker der Kri-
se der Moderne. Es wire jedoch ebenfalls einseitig, den Anderen darin
gleich im Sinne Carls Schmitts als einen Feind anzusehen, aber doch ist
er auch Téter und nicht nur Rezipient. Das Aufkommen politischer My-
then im 20. Jahrhundert wire ohne Resonanz des Anderen, der sie nicht
nur als Kulturtatsache in sich und damit ins Menschliche tibernimmt,
sondern beflirwortet, verstarkt und als Anforderung an mich zurtick gibt,
nicht moglich gewesen. Das ist auch ein Aspekt der Tragodie der Kultur!
»Ein Mythus ist in gewisser Hinsicht unverwundbar.« (Cassirer 1983,
388). Verwundbar sind aber vulnerable Personen! Damit wird Cassirer
an etwas erinnert, das ein Thema in der berithmten Disputation in Davos
mit Martin Heidegger im Jahre 1929 gewesen ist. Die Frage nach dem
Sinn von Sein muss das Dasein einschliefSen. Damit wird es unumgéng-
lich anzuerkennen, dass die spezifisch menschliche Zeit nicht ein Unend-
liches, sondern die Endlichkeit ist.

Wir hatten festgestellt, dass Cassirer auf die Vulnerabilitit des endli-
chen Lebens verwiesen worden ist. Den expliziten Schritt dahin hat er
nicht vollzogen. Obwohl Cassirer den Begriff der Phinomenologie po-
sitiv verwendet, ist er offenbar nicht Phinomenologe genug. Merleau-
Ponty bemerkt, dass Cassirer in einen »Intellektualismus zurtick fallt —
trotz all der phanomenologischen, ja existentiellen Analysen, an denen
sein Werk reich ist.« (Merleau-Ponty 1966, 155)

48

26,01.2026, 05:35:43. [Co—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Kritik der Kultur
	b.  Kultur und Humanität
	c.  Die Tragödie der Kultur
	d.  Der Andere als Quelle von Leid

