
44

5) E. Cassirer: Tragödie der Kultur

Ernst Cassirer hatte, wie auch Georg Simmel, einen Sinn für die Krisen 
der Moderne. Cassirer war als gefeierter Meisterdenker der Aufklärung 
gestartet, der die Welt in einem System der Vernunft erfasst. Kultur ist 
»fortschreitende Selbstbefreiung des Menschen« (Cassirer 1996, 345) 
und damit Beförderung von »Humanität« (ebd., 346). Später, nicht zu-
letzt ob der Exilerfahrung sprach er von einer »ernsten Krise unseres po-
litischen und sozialen Lebens« (Cassirer 1985, 7). Ähnlich Husserl, den 
Cassirer zitierte und durch Paul Natorp schätzte, ist Cassirer auf einen 
Weg vom Idealismus zur Anerkennung der Vulnerabilität des gelebten 
Lebens verwiesen. Aus der Sicht von Heidegger wäre zu formulieren, 
dass zum animal rationale und zum animal symbolicum das Animali-
sche in Form der Endlichkeit hinzutritt. Cassirer äußert sich zur Tragö-
die der Kultur, nachdem er zuvor überhaupt die Kultur als Gegenstand 
erst erschlossen hatte.

a. Kritik der Kultur

Die Philosophie der Marburger Schule, in die Cassirer von seinen Leh-
rern Hermann Cohen und Paul Natorp eingeführt worden ist, versteht 
sich in erster Linie als an Kant angelehnte Methode. Die strenge Bindung 
der kantischen Philosophie an die Wissenschaften ist für Cassirer aller-
dings zu restriktiv, um alle unsere Weisen unseres In-der-Welt-Lebens zu 
fassen und zu verstehen. Als Menschen sind wir aktiv beteiligt an der 
Schaffung einer Welt, die für uns eine heimische Welt ist. Sie ist damit 
eine Welt der Kultur. Die Wissenschaften sind eine wichtige Kulturtatsa-
che, aber eben auch nur eine unter anderen.

Ernst Cassirers Interesse galt der Grundlegung einer Philosophie der 
Kultur. »Die Kritik der Vernunft wird…zur Kritik der Kultur« (Cassirer 
1994 I, 11). So lautet die zentrale Weichenstellung in Cassirers Haupt-
werk Philosophie der symbolischen Formen (Band 1: 1923, Band 2: 1925, 
Band 3: 1929). Der Begriff der Kultur bezeichnet dabei alle Arten des 
menschlichen Weltverstehens und -erschließens. Die Philosophie hat als 
Philosophie der Kultur nicht die primäre Aufgabe, einzelne kleine Lebens-
welten, die im Konnex eine multikulturelle Welt bilden, zu betrachten, 
sondern die »universelle, synthetische Anschauung, die alle individuellen 
Formen in sich begreift« (Cassirer 1996, 113), kritisch zu begründen. Sie 
ist damit eine transzendentalphilosophische Reflexion auf Kultur. 

Der Aufweis einer solchen Universalität beinhaltet eine Auseinander-
setzung mit der Umweltlehre Jakob von Uexkülls. Der Mensch lebt nicht 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

in einer Unmittelbarkeit zur Welt, sondern in einer Vermittlung, da er 
zwischen sich und die Welt symbolische Formen bringt. »Dieser Zug der 
Vermittlung charakterisiert alles menschliche Erkennen, wie er auch für 
alles menschliche Wirken bezeichnend und typisch ist« (Cassirer 2011, 
27). Es sind mehrere Bestimmungen, die jene symbolischen Formen aus-
zeichnen. Sie können zunächst allgemein bezeichnet werden als Reakti-
onen auf Eindrücke der Welt, die diese frei tätig durchdringen und um-
wandeln (Cassirer 1997, 175). Symbolische Formen schaffen je »eine 
eigene Welt des Sinns« (ebd., 79) und bilden somit Realität keineswegs 
nur ab (Cassirer 1994 I, 5). Als entsprechende symbolische Formen be-
zeichnet Cassirer: Mythos/Religion, Sprache, Kunst und Wissenschaft 
(Cassirer 1996, 115), auch wenn es in seinen Schriften unklar bleibt, ob 
es sich hierbei um eine erschöpfende Liste handelt oder um eine Art offe-
nen Systems. Kann es symbolische Formen als Generatoren von Sinn und 
Bedeutung geben wie soziale Systeme (Luhmann), Diskurse (Foucault) 
oder wie Felder (Bourdieu)? In diesem Falle schließt sich unvermeidlich 
die Frage nach Ethik und Anthropologie an, auch wenn Cassirer keine 
explizite Ethik verfasst hat.

»In Sprache, Religion, Kunst und Wissenschaft kann der Mensch nicht 
mehr tun, als sein eigenes Universum zu errichten – ein symbolisches 
Universum, das ihn befähigt, seine Erfahrungen zu verstehen und zu 
deuten, zu gliedern und ordnen, zu synthetisieren und zu verallgemei-
nern.« (Cassirer 1996, 335)

Die symbolischen Formen sind eigenständige, inkommensurable und 
aufeinander nicht reduzierbare »Formen der Anschauung« von der 
Welt. Die einzelnen, historisch und systematisch, hinsichtlich Ausdruck, 
Darstellung und Bedeutung erschlossenen symbolischen Formen wer-
den von Cassirer jeweils mit Bezug zu und Kenntnis der Wissenschaften 
vorgestellt. Mythologie und Religionswissenschaft, das Ich und Du der 
Sprachwissenschaften, die Kunstgeschichte, die Physik bis zur Feldtheo-
rie und zu Einstein sind hier in beeindruckender Weise gegenwärtig (vgl. 
auch: Cassirer 2011, 56, 74f, 79, 96f). 

Die besondere Systematik der Philosophie Cassirers und ihr Hauptan-
liegen, symbolische Medien als geistige Ausdrucksformen kenntlich zu 
machen, sind in bestimmter Hinsicht der Bibliothek des Hamburger Pri-
vatgelehrten Aby Warburg (1866–1929) zu verdanken. Die kulturwis-
senschaftliche Bibliothek, die 1919 im Hamburg gegründet und 1933 
nach London ausgelagert worden ist (und sich nach wie vor dort befin-
det), stellt in vier Abteilungen interne Relationen zwischen verschiede-
nen kulturellen Ausdrucksformen des Mythos, der Antike und der Mo-
derne her (vgl. Gombrich 2006). »Die Theorie dieser Bibliothek … war«, 
wie Hans Blumenberg einmal bemerkte, »Cassirers dreibändige Philoso-
phie der symbolischen Formen« (Blumenberg 1974, 165). Der Aufbau 

KRITIK DER KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

der Bibliothek und Cassirers Systematik konnten sich gegenseitig bestäti-
gen. So führt es Cassirer selbst im Vorwort zum zweiten Band der Philo-
sophie der symbolischen Formen aus, in dem er die Sichtung und Gliede-
rung des unvergleichlichen Materials der »Bibliothek Warburg« (Cassirer 
1994 II, XIII) lobt. 

b. Kultur und Humanität

Der Philosophie Cassirers wohnt als aufklärerischer Impuls die Ansicht 
inne, dass die Analyse der symbolischen Formen auch auf Symbolisie-
rung und Formung und daher auf einen historischen Prozess verweist, 
in dem sich diese Formung vollzieht. Durch ihn entsteht die Kulturwelt, 
die eine menschliche Welt ist, da der Prozess der Erschaffung symbo-
lischer Welten als ein Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung des 
Menschen und der Humanität angesehen werden kann. In diesem Sinne 
soll Symbolisierung der Welt eine Zivilisierung und Humanisierung der 
Kultur erwirken (vgl. Habermas 1995, 36f). 

Im Jahre 1942 befasst sich Cassirer dann mit der Schattenseite der 
Kultur, nämlich mit ihrer tragischen Form. Cassirer, der als Jude 1945 
im Exil starb, da er in Nazideutschland seinen Lehrstuhl an der Universi-
tät Hamburg 1933 freiwillig preisgab (bevor er ihn mit großer Sicherheit 
hätte aufgeben müssen), hat schließlich in seinem letzten großen Werk, 
Der Mythos des Staates von 1945, eine Krisendiagnose angeboten, die 
zeigt, dass der Prozess der auf Humanität angelegten Symbolisierung 
nicht zwangsläufig und keineswegs unaufhaltsam ist. Der Mythos, so 
seine These, wird demnach in der Moderne zur totalisierenden Kraft, da 
er die rationalen und organisierenden Institutionen der Politik zurück-
drängt zugunsten inhumaner Ideologien (vgl. Gerhardt 1988). Cassirers 
Fazit lautet daher: »Was wir in der harten Schule unseres modernen poli-
tischen Lebens gelernt haben, ist die Tatsache, dass die menschliche Kul-
tur keineswegs das festverankerte Ding ist, für das wir sie einst hielten« 
(Cassirer 1985, 389). 

Cassirer, der 1932 noch ein affirmatives Buch über die Philosophie der 
Aufklärung vorlegt hatte, rückt hier in die Nähe von Diagnosen, die die 
Schattenseiten moderner Kultur untersucht haben. Neben Georg Sim-
mels Tragödie der Kultur ist auch an Sigmund Freund zu denken wie 
natürlich auch an Husserls Spätschrift, die Krisis, die die Krise der mo-
dernen Wissenschaft und Zivilisation diagnostiziert. Entferntere Bezüge 
bestehen zu Horkheimers und Adornos Dialektik von Mythos und Auf-
klärung, sowie zu Lévi-Strauss’ Nachweis von Homologien zwischen 
Mythos und Ideologie.

E. CASSIRER: TRAGÖDIE DER KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

c. Die Tragödie der Kultur

Cassirers Rede von der Tragödie der Kultur ist eine Replik auf Georg 
Simmel. Kultur entsteht für Simmel, indem zwei Elemente zusammen-
kommen: die subjektive Seele und das objektive geistige Erzeugnis. Was 
einmal lebendige subjektive Intention war, verwandelt sich in Kultur-
gut. Obwohl sie die Herkunft ihrer menschlichen Erschaffung sozusagen 
noch mit sich führt, kann diese objektive Kultur den Individuen wiede-
rum als Zwang gegenübertreten und ihren Produzenten, den Menschen, 
affizieren. Weil dieser Prozess Kultur ausmacht, ist er und ist mit ihm die 
Tragödie nicht zu umgehen.

»Der Mensch wird jetzt der bloße Träger des Zwanges, mit dem die-
se Logik die Entwicklungen beherrscht und sie wie in der Tangente der 
Bahn weiterführt, in der sie wieder in die Kulturentwicklung des leben-
digen Menschen zurückkehren würden. Dies ist die eigentliche Tragödie 
der Kultur. Denn als ein tragisches Verhältnis - im Unterschied gegen ein 
trauriges oder von außen her zerstörendes - bezeichnen wir doch wohl 
dies: dass die gegen ein Wesen gerichteten vernichtenden Kräfte aus den 
tiefsten Schichten eben dieses Wesens selbst entspringen; dass sich mit 
seiner Zerstörung ein Schicksal vollzieht, das in ihm selbst angelegt und 
sozusagen die logische Entwicklung eben der Struktur ist, mit der das 
Wesen seine eigene Positivität aufgebaut hat. Es ist der Begriff aller Kul-
tur, dass der Geist ein selbstständig Objektives schaffe, durch das hin die 
Entwicklung des Subjektes von sich selbst zu sich selbst ihren Weg neh-
me; aber eben damit ist jenes integrierende kulturbedingende Element 
zu einer Eigenentwicklung prädeterminiert, die noch immer Kräfte der 
Subjekte verbraucht, noch immer Subjekte in ihre Bahn reißt, ohne doch 
diese damit zu der Höhe ihrer selbst zu führen.« (Simmel 1984, 203)

Auf diese These Simmels hat Ernst Cassirer reagiert. Das Ich soll ohn-
mächtig sein und an der Kultur leiden. Meisterdenker Cassirer, der die 
Kultur stets als Ort der Vernunft und der Humanität ansah, wird mit der 
Dialektik der Aufklärung, der Verschränkung von Vernunft und Barba-
rei, konfrontiert. Er reagiert darauf, indem er Simmel vorwirft, den Pro-
zess der Kultur einseitig, weil nicht zu Ende gedacht zu haben. Was Sim-
mel eine Tragödie der Kultur nennt, ist mit Cassirer ihr dialektisches und 
historisches Wesen. »Denn am Ende dieses Weges steht nicht das Werk, in 
dessen beharrender Existenz der schöpferische Prozess erstarrt, sondern 
das Du, das andere Subjekt, das dieses Werk empfängt, um es in sein eige-
nes Leben einzubeziehen und es damit wieder in das Medium zurückzu-
verwandeln, dem es ursprünglich entstammt.« (Cassirer 2011, 114) Die 
objektive Kultur steht dem Menschen letztlich nicht als Zwang entgegen, 
sondern wird in einem weitergehenden Schritt, den Simmel zu berück-
sichtigen vergessen hat, menschlich, wenn auch nicht in mir, dafür aber 
in anderen Menschen. Cassirer hat einen Sinn für den »Zusammenhang 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

von Ich und Du« (ebd., 56) und die Bildung der Kultur als einer »inter-
subjektiven Welt« (79). Doch diese denkt er seinerseits einseitig.

Simmel denkt den Kulturprozess aus Sicht des Produktionsparadig-
mas. Ich realisiere ein Werk, das sich nach Vollendung von mir löst, sich 
mir gegenüberstellt und mir als fremder Geist Zwänge auferlegt. Cassi-
rer fügt der Relation von Ich und Werk das Du hinzu. Diese Trias soll 
den Konflikt des Kulturprozesses, den Simmel immerhin als Tragödie be-
zeichnet, abmildern zu einem »Drama der Kultur« (128), das durchaus 
einer positiven Auflösung zugänglich ist.

d. Der Andere als Quelle von Leid

Es ist einseitig, die Beziehung zum Anderen als Lösung der Tragödie der 
Kultur auszugeben. Wenn es so wäre, könnte mit Simmel das Phänomen 
der Dankbarkeit den Anderen gegenüber angeführt werden und auch für 
Simmel wäre die Tragödie dann allenfalls nur eine letztlich unproblema-
tische Phase der Kultur. Es ist demgegenüber vielmehr daran zu erinnern, 
dass auch »die Beziehungen zu anderen Menschen« eine Quelle für Leid 
sind, dass wir »schmerzlicher als jedes andere empfinden« (Freud 1994, 
43). Freud ist neben Simmel und Husserl auch ein Diagnostiker der Kri-
se der Moderne. Es wäre jedoch ebenfalls einseitig, den Anderen darin 
gleich im Sinne Carls Schmitts als einen Feind anzusehen, aber doch ist 
er auch Täter und nicht nur Rezipient. Das Aufkommen politischer My-
then im 20. Jahrhundert wäre ohne Resonanz des Anderen, der sie nicht 
nur als Kulturtatsache in sich und damit ins Menschliche übernimmt, 
sondern befürwortet, verstärkt und als Anforderung an mich zurück gibt, 
nicht möglich gewesen. Das ist auch ein Aspekt der Tragödie der Kultur! 
»Ein Mythus ist in gewisser Hinsicht unverwundbar.« (Cassirer 1985, 
388). Verwundbar sind aber vulnerable Personen! Damit wird Cassirer 
an etwas erinnert, das ein Thema in der berühmten Disputation in Davos 
mit Martin Heidegger im Jahre 1929 gewesen ist. Die Frage nach dem 
Sinn von Sein muss das Dasein einschließen. Damit wird es unumgäng-
lich anzuerkennen, dass die spezifisch menschliche Zeit nicht ein Unend-
liches, sondern die Endlichkeit ist. 

Wir hatten festgestellt, dass Cassirer auf die Vulnerabilität des endli-
chen Lebens verwiesen worden ist. Den expliziten Schritt dahin hat er 
nicht vollzogen. Obwohl Cassirer den Begriff der Phänomenologie po-
sitiv verwendet, ist er offenbar nicht Phänomenologe genug. Merleau-
Ponty bemerkt, dass Cassirer in einen »Intellektualismus zurück fällt – 
trotz all der phänomenologischen, ja existentiellen Analysen, an denen 
sein Werk reich ist.« (Merleau-Ponty 1966, 155)

E. CASSIRER: TRAGÖDIE DER KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44 - am 26.01.2026, 05:35:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Kritik der Kultur
	b.  Kultur und Humanität
	c.  Die Tragödie der Kultur
	d.  Der Andere als Quelle von Leid

