200

Moschee-Neubauten

Zudem stellt die jiingere Generation andere Anforderungen an die Moschee-Ge-
meinschaft und die Moschee-Angestellten als die 4ltere Generation. Dariiber hin-
aus steht der Gedanke, etwas fiir die Zukunft, fiir die nichsten Generationen zu
bauen, im Zentrum.

Ist ein Neubau in Planung, ergibt sich auch die Moglichkeit, etwas Grofderes
zu planen. Nicht nur ein Gebetsraum, sondern auch zusitzliche Riumlichkeiten
und Infrastrukturen finden nunmehr ihren Platz in der Planung.

Die aufgefithrten Punkte (der Platzbedarf, allgemeine infrastrukturelle Ver-
besserungen, ein Raum fiir die Totenwaschung, eine Bibliothek, geniigend Park-
moglichkeiten, die gibla-Ausrichtung, die Hinterlassenschaft fir die nichste Ge-
neration sowie die Moschee als Anziehungspunkt und die Aufienwahrnehmung)
sind in einem Neubau besser zu verwirklichen.

Ein Bedeutungs- und Funktionswandel findet durch Moschee-Neubauten
statt, doch inwiefern kommt der Bedeutungswandel durch den Neubau zum Aus-
druck, oder ist der Neubau gar die Konsequenz des Wandels? Die beiden hinter
diesen Fragen stehenden Sachverhalte beeinflussen sich gegenseitig: Der Wandel
fordert ein Bediirfnis nach neuen Riumlichkeiten. Und da Raumlichkeiten vor-
handen sind, kénnen neue Projekte — wie eine Konferenz — geplant und umge-
setzt werden. Das Zitat von Sarah El Gazzar auf Seite 194’ zeigt jedoch auch, dass
die Gemeinschaft in Cambridge einen Moschee-Neubau plante, da sie die Dienst-
leistungen erweitern mochte. Der Moschee-Neubau war dementsprechend also
als Reaktion auf den Wandel gedacht und sollte den verinderten Erwartungen
Rechnung tragen.

So lasst sich abschliefend sagen, dass der Neubau nicht unbedingt die Kon-
sequenz eines Bedeutungswandels ist, dass er aber den Bedeutungs- und Funk-
tionswandel beschleunigen kann. Der Neubau erweist sich somit als eine Mog-
lichkeit, in gréfReren Mafstiben zu denken.

4. Frauen in den Moschee-Neubauten

Die Moschee hat in den vergangenen Jahrzehnten in England und in der Schweiz
einen Bedeutungs- und Funktionswandel vollzogen, wobei dieser Wandel nicht
alle Moscheen gleichermafen betrifft. Dieser Wandel kann auch die Rolle der
Frau innerhalb der Moschee beeinflussen, die sich unter anderem auf die Archi-
tektur der Moschee-Neubauten bzw. die architektonische Gestaltung der Ge-
schlechtertrennung bezieht. Dementsprechend steht hier die vierte These zur

190 »[..] perhaps we should enlarge the space, not just the prayer space but enlarge the services,
because there are a lot of services that are very desperately needed in Cambridge« (Sarah El
Gazzar: 47-49).

- am 14.02.2026, 14:28:28.



https://doi.org/10.14361/9783839451519-050
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Diskussion: »Die Frauen erhalten in den Moschee-Neubauten mehr Raum und
Entfaltungsmoglichkeiten.«

4.1 Muslimische Frauen in englischen Moscheen

Gilliat-Ray (2010a, 201) schreibt zum Thema der Frauen in den Moscheen: »The
predominant experience of Muslim women in relation to British mosques has
been one of exclusion and marginalization«. In den 1960-er Jahren und somit in
der II. Phase war die muslimische Bevolkerung vorwiegend minnlich und die Ge-
betsriume waren oft in kleinen umgebauten Gebiuden untergebracht. Am Frei-
tag beim fiir Minner obligatorischen Gemeinschaftsgebet waren die Moscheen
oftmals tberfillt. Vor dem Hintergrund dieser Situation zieht Gilliat-Ray (20104,
202) den Schluss: »The exclusion of women from mosques was often therefore a
matter of practicality: there was simply no space«. Durch den Familiennachzug
Ende der 1960-er und in den 1970-er Jahren und somit in der III. Phase verin-
derten sich diese Verhiltnisse allmihlich (Ansari 2004, 253f.). Als in den 1970-er
und 1980-er Jahren, also in der IV. Phase, mehrere Moscheen umgebaut wurden
sowie Moschee-Neubauten entstanden, haben die Religionsgemeinschaften teil-
weise eine Frauengalerie oder einen separaten Gebetsraum fiir Frauen integriert.
Viele Moscheen verfiigen inzwischen iiber Raumlichkeiten, die explizit fur Frau-
en reserviert sind. Dennoch ist die Moschee ein minnerdominierter Raum. Sie
stellt oft eine unfreundliche Umgebung fiir Frauen dar, und »there are numerous
indications that women’s presence is regarded as less significant than that of men«
(Gilliat-Ray 2010a, 202). Eine grof3e Rolle spielt dabei die Pflicht eines minnli-
chen Muslims, am gemeinsamen Freitagsgebet teilzunehmen; diese Pflicht habe
eine muslimische Gliubige nicht (vgl. Kap. III. 3.1). Der Anteil der Moscheen, die
Frauen einen Gebetsraum zur Verfiigung stellen, ist tendenziell steigend. Mittler-
weile haben laut verschiedenen Studien zwischen 51 und 57 Prozent der Moscheen
in England und Wales bzw. Grofbritannien Gebetsriume fiir Frauen.” Nach ei-
ner Studie von Lys Coleman (2009, 10) existiert ein geographischer Unterschied
bzgl. des regelmifiigen Moschee-Besuchs von Frauen: So besuchen 44 Prozent
der Frauen im Norden, 48 Prozent der Frauen im Mittelland und 60 Prozent der
Frauen im Siiden eine Moschee. Die in dieser Studie beispielhaft vorgestellten
Moscheen befinden sich vorwiegend im Siiden und somit in einer Region mit ei-
ner grofleren Frauenbeteiligung.

191 Nach der Studie von Lys Coleman (2009, 10) haben 51 Prozent der untersuchten Moscheen
(n=255) in England und Wales Gebetsrdume fir Frauen. In der Studie von Anya Hart Dyke
(2009, 20) betragt der diesbeziigliche Anteil der untersuchten Moscheen 54 Prozent (n=501)
fiir GroRRbritannien, und die Studie des MCB (2006, 11) kommt auf 57 Prozent. Der MCB hat da-
fiir 9o Imame oder Mosque Committee-Mitglieder interviewt (MCB 2006, 10).

- am 14.02.2026, 14:28:28.

201


https://doi.org/10.14361/9783839451519-050
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Moschee-Neubauten

Die Trennung der Geschlechter in der Moschee geschieht laut Gilliat-Ray
(20104, 202f)) oftmals auf Kosten der Frauen. So héren oder sehen sie teilweise
nicht, was im Hauptgebetssaal vor sich geht. Die vorhandenen Frauengebets-
riume sind vielfach eindeutig kleiner als die Raumlichkeiten der Minner. Diese
Riume nutzen einige Religionsgemeinschaften auch fiir andere Zwecke. So ent-
stehen aus den Gebetsriumen fiir Frauen beispielsweise Abstellraumlichkeiten.
Zudem ist die Atmosphire in den Riumlichkeiten, die den Frauen vorbehalten
sind, informeller, teilweise durch die Prisenz von spielenden Kindern, sodass
es schwieriger ist, sich auf das Gebet zu konzentrieren (Gilliat-Ray 2010a, 202f.).
Auch die Studie des Muslim Women’s Network zeigt auf, dass die Frauen in einigen
Moscheen nicht willkommen sind: »Women told us that in many mosques it was
difficult to get access, whilst some provided no provisions for women and there-
fore excluded them [...]. Others simply made them feel unwelcome« (Raz 2006, 48).

Einige Moscheen versuchen, der Benachteiligung von Frauen entgegenzuwir-
ken. Die East London Mosque, die Imran Tufail wie auch Faisal Igbal als positives
Beispiel fiir eine gute Moschee-Fithrung genannt haben (vgl. Kap. VI. 3.1), ist be-
miiht, die Jugend und die Frauen zu férdern. So stand zum Zeitpunkt der empiri-
schen Studie auf ihrer Website unter dem Titel »Youth and Women: Encouraging
Participation«:

Facilities are provided to allow women to access relevant services in a culturally
sensitive environment, including counselling services, special events, social sup-
port, training and fitness; some of these activities are offered in partnership with
local community organisations. The ethos of the East London Mosque & London
Muslim Centre is to provide choice and to empower sections of our community
who may feel isolated from mainstream services.””?

Die muslimischen Frauen engagieren sich in GrofRbritannien oftmals aufierhalb
der Moschee und schaffen sich damit Alternativen zum Moschee-Besuch. So ha-
ben sie ihre eigenen unabhingigen religiésen Studienkreise sowie muslimische
Frauenorganisationen gegriindet. Laut Gilliat-Ray (20102, 203) bedeutet »their
exclusion or marginalization from mosques now [..] far less for their overall par-
ticipation in British Muslim life«. Die Moschee gilt somit weiterhin als ein eher
minnerdominiertes Feld, die Frauen haben aber alternative Netzwerke und Ort-
lichkeiten geschaffen. So engagiert sich beispielsweise das Muslim Women’s Net-
work fiir die muslimischen Frauen.””

192 www.eastlondonmosque.org.uk/vision (01.02.2013).

193 www.mwnuk.co.uk/ (18.02.2014). Die Organisation hat auch eine Studie erstellt. Diese basiert
auf vier Workshops mit tiber 200 Teilnehmerinnen, wobei 120 einen Fragebogen ausgefiillt
haben (Raz 2006).

- am 14.02.2026, 14:28:28.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-050
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Verschiedene Organisationen, wie etwa die MPACUK, haben Kampagnen fiir
eine Inklusion und eine gréfere Partizipation der Frauen in den Moscheen lan-
ciert. Die MPACUK kimpft somit nicht nur fiir eine stirkere Reprasentation der
jungen Muslime in den Moscheen (vgl. Kap. VI. 3.1), sondern auch fir ein stirke-
res Engagement der Frauen. Die Kampagnen der unterschiedlichen Organisatio-
nen fokussieren laut Brown (2008, 474f.) auf drei Argumentationslinien. Erstens
beziehen sich die Kampagnen auf religiése und Identititsrechte. Zweitens stehen
die Argumentationen in Bezug zum allgemeinen Rollenwandel der Moschee und
drittens in Bezug zu den »security needs« der Gemeinschaften.

Unter dem ersten Punkt steht das Recht der Frauen, die Moscheen fiir die Ge-
bete zu besuchen, »[tlo support this claim examples from an idealised >Islamic«
past and the scriptures are utilised« (Brown 2008, 475). Des Weiteren sollen die
Frauen helfen zu verhindern, dass sich die jungen Muslime vom Islam abwenden.
Damit sie jedoch die Jugendlichen beeinflussen kénnen, miissen sie religios ge-
bildet sein. Zudem sollen die Frauen durch ihre Partizipation in den Moscheen
positiv auf den Zusammenhalt der Gemeinschaft einwirken (Brown 2008, 475).

Der zweite Punkt steht im Zusammenhang mit dem Verstindnis der Moschee
als Zentrum und Mittelpunkt der Gemeinschaft. Wie im vorangegangenen Kapi-
tel erortert (vgl. Kap. VI. 3), entwickelt sich die Moschee von einem Gebetsraum zu
einem multifunktionalen Zentrum. Fiir die muslimischen Frauen bedeutet dies,
dass die Moschee auch ein Treffpunkt und ein Zentrum fiir sie darstellt (Brown
2008, 475).

Das dritte Argument tauchte im Kontext der Befiirchtung auf, Mitglieder der
Gemeinschaften konnten sich radikalisieren auf. Brown (2008, 475f.) weist auf die
Kampagne von einigen MPACUK-Aktivistinnen hin, die — begleitet von Channel 4

- 2006 vor einigen Moscheen protestierten und versuchten, »male-only mosques«
zu betreten. Die Aktivistinnen und auch Channel 4 bezeichneten die Minner, die
diese Moschee besuchten, als fanatische Radikale, die sich gegen den britischen
Way of Life stemmen wiirden. Sie behaupteten, dass die Zutrittsverweigerung fiir
Frauen >unbritisch« sei und keinen Platz in der »British Muslim Ummah« habe.

Die verstirkte Beteiligung der Frauen in britischen Moscheen haben britische
Regierungskreise nach den Terroranschligen auf London im Jahr 2005 und somit
in der VI. Phase propagiert. Diese politische Unterstiitzung war Teil der Prevent
Strategy der Regierung gegen den islamistischen Terrorismus (vgl. Kap. VI. 1.1).
Diese Konstruktion verstirkt jedoch das Stereotyp der unterdriickten muslimi-
schen Frau, die gerettet werden miisse (Gilliat-Ray 2010a, 203). Laut Gilliat-Ray
(2010a, 204) lenkt die Prevent Strategy mit der Betonung der Offnung der Mo-
scheen fiir die Frauen von den Faktoren ab, die der Autorin zufolge fiir das mus-
limische Gemeinschaftsleben und dessen Situation verantwortlich sind: die Bil-
dung, die Wohnsituation sowie der Gesundheitszustand.

- am 14.02.2026, 14:28:28.

203


https://doi.org/10.14361/9783839451519-050
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

