
133

Manuela Pietrass

Bildung
Im Hiatus zwischen digitaler Technik  

und Lebenswelt

1. Zwischen Digitalisierung und Lebenswelt

Die Digitalisierung könnte die Macht einer totalen Erfassung der Le-
benswelt besitzen. Zumindest wird dies in der Dystopie »Corpus De-
licti« (2009) von Juli Zeh so dargestellt.1 In ihrer fast schon kafkaesk 
wirkenden Erzählung zeichnet die Schriftstellerin und Rechtswissen-
schaftlerin eine Diktatur, deren übergeordnetes ideologisches Ziel das 
kollektive Erreichen und Erhalten von Gesundheit ist, realisiert durch 
die »Methode«. Die Methode wirkt auf allen Ebenen der gesellschaftli-
chen Interaktion: Mit Hilfe von Datenerfassung werden die Verhaltens-
weisen der Bürger überwacht, z. B. indem Abwasserleitungen und Ho-
metrainer kontrolliert werden. Solcherart erhobene Daten werden zu 
einem individuellen Gesundheitsprofil verknüpft, und daraus werden der 
Grad der erreichten Anpassung einzelner Bürger und Bürgerinnen und 
etwaige Disziplinierungsmaßnahmen abgeleitet. Ihre politischen Ziele 
begründet die Methode auf empirisch basierten Erkenntnissen über Ge-
sundheit, und sie setzt dieses Wissen durch Regulierung der Lebenswei-
se und Ausrichtung des Rechtssystems auf das kollektive Ziel der Ge-
sunderhaltung um. 

Eine Realisierung dieses gesellschaftlichen Zukunftsentwurfes er-
scheint insofern nicht zu fantastisch, als sich die Methode eines Wer-
tekanons bedient, der geltende gesundheitsbezogene Überzeugungen 
aufnimmt: Wer Drogen nimmt, schadet der Gesellschaft! Die Methode 
verbietet in einer Steigerung dieses Gedankens koffeinhaltige Getränke. 
Sport ist gesund! Die Methode vernetzt in einer Steigerung dieses Gedan-
kens moderne Fitnessgeräte mit dem staatlichen Überwachungssystem. 
»Santé!« So lässt die Methode das verordnete Gesundheitsbewusstsein 
in den Ohren des Lesers höhnisch aufklingen. Am Körper, dem corpus 
delicti, werden Verfehlungen gegen die Gesellschaft vorgenommen durch 
den Täter und bestraft durch den Staat. 

Juli Zeh zeigt in ihrem Roman anhand eines Geschwisterpaares zwei 
verschiedene Bildungsgänge auf, die auf unterschiedlichen Erfahrungen 

1		  Ein weiteres Beispiel ist »The Circle« von Dave Eggers (2013; siehe auch 
Pietraß 2017).

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

im System der Methode beruhen. Ihre Heldin lebt den Forderungen des 
Systems entsprechend und sieht dies als rational im Sinne der Methode 
an. Der Bruder der Heldin hingegen sucht Fluchten: Er kühlt seine Füße 
im Wasser des Bachs und legt sich mitten in eine Wiese. Aus Sicht der 
Schwester ist Natur nur in der eingefriedeten Sinnlichkeit der Metho-
de erlebbar – im kühlenden Bach könnten Bakterien sein, in der Wiese 
Ungeziefer. Denn die Natur ist verdächtig, weil sie, schwieriger als der 
Mensch verfügbar, mit den Werten der Methode unvereinbar ist. Den-
noch hat die Unbekümmertheit des Bruders für die Schwester einen Reiz, 
und sie lässt sich immer wieder von ihm hinreißen, die Welt mit seinen 
Augen zu betrachten. Das System aber kann die vom Bruder gelebte In-
dividualität auf Dauer nicht integrieren. Nach seinem verfrühten Tod, 
der angeblich ein Selbstmord gewesen sei, beginnt seine Schwester zu-
nehmend am System zu zweifeln und kann deswegen seine Anforderun-
gen nicht mehr erfüllen: Der Hometrainer bleibt ungenutzt stehen und, 
um nicht auffällig zu werden, leert sie ihr Erbrochenes direkt in die Ka-
nalisation, damit die Sensoren in den Abwasserleitungen ihrer Wohnung 
keine verdächtigen Substanzen aufspüren können. Je klarer ihr wird, 
dass ihr Bruder vom System ermordet wurde, desto mehr wendet sich 
seine Schwester gegen die Methode, bis sie selbst zu deren Opfer wird.

Zwei Formen lebensweltlicher Erfahrung werden so kontrastiert, wo-
bei die eine ihren Ausgang in einer »natürlichen« Selbst- und Weltwahr-
nehmung nimmt, während die andere auf einer technizistisch geformten 
und politisch oktroyierten Vorstellung des Körpers beruht. Doch weder 
der Rückzug, wie ihn der Bruder vornimmt, noch eine Revolte, die sich 
in kritischen Gegenstimmen zur Methode ankündigt und die die Heldin 
in ihrem Kampf gegen das System unterstützen, können sich am Ende 
gegen die staatliche Macht durchsetzen.

Vorliegend soll jedoch nicht die gesetzliche und politische Durchsetz-
barkeit eines digitalisierten Gesundheitsverständnisses im Vordergrund 
stehen, wie bei Juli Zeh, sondern die mit der Digitalisierung verbunde-
ne Technisierung der Lebenswelt. Inwiefern ist es möglich, dass die Di-
gitalisierung die »Erfahrung der erfahrbaren Welt«, wie Martin Schnell 
es für den vorliegenden Sammelband formuliert, vollständig überformt? 
Könnte Technik tatsächlich totalisierende Züge entfalten, sodass sie 
nicht mehr als Prägung der Lebenswelt erkennbar wäre? Zumindest 
nach Hans Blumenberg kann dies nicht ausgeschlossen werden. Denn 
die Technik könnte, wie er am Ende seiner »Geistesgeschichte der Tech-
nik« (2009) schreibt, »in der Chronik ihrer Fortschritte ganz und gar 
aufgehen«, wenn sie »sich nur noch dem Zwang der funktionstüchti-
gen Anpassung und der aufmerksamen Beachtung ihrer Signale unter-
werfen würde« (84f.) In einem solchen Fall wäre es fragwürdig, inwie-
fern es überhaupt noch lohnenswert wäre, eine Technikgeschichte zu 
schreiben, weil Technik nicht als etwas verstanden werden könnte, das 

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

als anders fragwürdig ist. Vielleicht wäre eine solche Totalisierung gar 
kein Problem, eine Frage, die, wie Blumenberg schreibt, er selbst »glück-
licherweise« nicht mehr beantworten müsse. Eine Antwort kann man 
stattdessen bei Helmuth Plessner (1975) finden, nach dem es durchaus 
denkbar wäre, dass der Mensch in einer von ihm geschaffenen, technisch 
überformten Lebenswelt seine Erfüllung fände. Erfüllung ist nach Pless-
ner im Erleben von Unmittelbarkeit möglich. Doch sei dem Menschen 
die Unmittelbarkeit leiblich-seelischen Erlebens, wie das Tier sie besitzt, 
versagt. Er könne sie aber in den von ihm geschaffenen »künstlichen 
Wirklichkeiten« wiederfinden, und zwar in Form des Aufgehens in einer 
»vermittelten Unmittelbarkeit« [Hervorhebung M. P.]. In einem solchen 
Moment träte für das Bewusstsein »seine vermittelte Unmittelbarkeit an 
der Struktur des Gegenstandes, den es erfaßt, zutage« (Plessner 1975, 
336). Dann empfinde sich der Mensch eins mit der von ihm geschaffe-
nen Wirklichkeit in einer geistig vollzogenen Unmittelbarkeit. Nicht ein 
»Hiatus«, ein »Bruch«, wie Plessner dieses lateinische Wort für »Kluft« 
übersetzt, zwischen Bewusstsein und nicht-einholbarer Wirklichkeit öff-
ne sich dann, sondern das Erleben des Einsseins mit der (vom Menschen 
geschaffenen) Wirklichkeit. 

Die fast schon ungeheuerliche Tragweite dieses Gedankens liegt darin, 
dass bei Plessner der Mensch Unmittelbarkeit nicht im Einssein mit der 
Natur findet, sondern dort, wo er sich in eine von ihm selbst geschaffe-
ne Sphäre begibt, und eine solche ist immer geistig objektiviert und da-
mit vermittelt. Dann aber könnte Technik für den Menschen das verlo-
rene und nun von ihm selbst wiedergeschaffene Paradies werden. Diesem 
radikalen Gedanken, dass erst die von ihm selbst geschaffenen geistigen 
Sphären oder »Wirklichkeiten« (Plessner 1975) es dem Menschen er-
möglichen, Bruchlosigkeit zwischen Innen und Außen, zwischen subjek-
tivem Bewusstsein und Wirklichkeit zu erleben, soll folgend nachgegan-
gen werden. Denn die Digitalisierung könnte als technische Wirklichkeit 
eine solch künstliche Wirklichkeit sein. 

Es geht also um das Verhältnis von digitaler Technik und Lebenswelt, 
und dieses soll am Beispiel des Verhältnisses von Geist und Körper un-
tersucht werden. Könnte der Körper, wie im Roman Corpus Delicti, der 
digitalen Technik als einer ihm vorgegebenen Wirklichkeit unterworfen 
werden, und zwar so, dass der Mensch darin die Erfüllung der verlore-
nen Unmittelbarkeit wiederfände? Dann müsste die Digitalisierung der-
art umgreifende Züge entfalten, dass der Körper in einem Bewusstsein 
aufginge, welches trotz seiner Digitalisierung als natürliches, und nicht 
als technisiertes, »künstliches« Körperbewusstsein erschiene.

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

2. Die Vermitteltheit menschlichen Selbst-  
und Weltverhältnisses

Der Mensch steht sich selbst und der Welt gegenüber in einem vermit-
telten Verhältnis. Die Vermittlung besteht in Vorprägungen, die in ei-
ner geistigen Sphäre objektiviert sind. Eine Objektivierung, im Sinne ei-
nes Zugangs für alle zu der geistig objektivierten Sphäre, wird auch mit 
Hilfe von Medien vollzogen. Da die digitale Technik, die mit ihren Soft-
wareanwendungen in einer Nähe zu den (zeichenübermittelnden) Me-
dien steht, solche »Vorprägungen« bereitstellt, soll zunächst die geistige 
Vermitteltheit menschlichen Weltverhältnisses untersucht werden. Einen 
zentralen Zugang dazu liefert Plessner mit seinem bekannten Ansatz der 
»exzentrischen Positionalität« (1965), die die Vermitteltheit des Verhält-
nisses von Bewusstsein und Körper bezeichnet. 

Im besonderen Weltverhältnis des Menschen ist dessen leiblich-seeli-
sche Erfahrung nicht direkt zugänglich, sondern sie ist vom Bewusstsein 
vermittelt, wodurch der Mensch seinen Leib im Sinne eines (geistig kon-
stituierten) Körpers erfährt. Dies zwingt Menschen geradezu dazu, wie 
Käte Meyer-Drawe (2010) verdeutlicht, sich ins Verhältnis zu »seiner 
eigenen Verhältnishaftigkeit von Leibsein und Körperhaben zu setzen« 
(215). In beiden Begriffen, Leibsein und Körperhaben, ist die Unmittel-
barkeit des leiblich-seelischen Erlebens und der geistigen Vermitteltheit 
als Blick vom Körper auf den Leib ausgedrückt. Dadurch »lebt und er-
lebt [der Mensch] nicht nur, sondern er erlebt sein Erleben« (Plessner 
1965, 292). Die involvierten Sphären, das Innenleben im leiblich-see-
lischen Erleben und dessen bewusstseinsmäßige Erfassung von außen, 
sind nicht eine einheitliche Sphäre, sondern »der Bruch, der Hiatus, das 
leere Hindurch der Vermittlung, die für den Lebendigen selber dem ab-
soluten Doppelcharakter und Doppelaspekt von Körperleib und Seele 
gleichkommt, in der er ihn [den Bruch; M. P.] erlebt« (ebd.). Die Person-
haftigkeit des Menschen ist damit durch eine dreifache Positionalität 
konstituiert: als Körper, als leiblich-seelisches Innenleben im Körper und 
als »Blickpunkt außerhalb des Körpers« (293). 

Das Sich-ins-Verhältnis-setzen vollzieht der Mensch geistig, doch 
wird, worauf Meyer-Drawe hinweist, bei Plessner die Geistigkeit des 
Menschen durch den Leib, der die erlebende Mitte des Körpers ist, ge-
brochen (2010, 215). Die Kluft ist nie zusammenfügbar, und doch ist es 
zugleich notwendig, sie vereinheitlichend zu vollziehen, weil der Mensch 
sich selbst nur in dieser Vermittlung hat. Die Einholung des Leiblich-See-
lischen, des Erlebens, muss vom Geist her geschehen und wird so zum 
Erleben des Erlebens. Dadurch steht der Geist dem Leiblich-Seelischen 
in einer, der Unmittelbarkeit des Erlebens verschobenen Reflexivität ge-
genüber. Der dadurch entstehende Bruch zwischen Bewusstsein und Leib 
ist nie zu überwinden, da exzentrische Positionalität nur als vermittelte 

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

vollziehbar ist – vom Bewusstsein her gesehen bleibt der Leib also von 
außen gehabter Körper. 

Die exzentrische Positionalität ist Voraussetzung dafür, dass sich der 
Mensch zu seinem leiblichen Eingebundensein in die Welt stellen kann, 
was ihm »eine unhintergehbare Fremdheit, die jedes Verstehen zugleich 
ermöglicht und behindert« verursacht (Meyer-Drawe 2010, 208). Der 
Mensch kann sich seiner Gebrochenheit nur annähern. Er kann sie nie 
einholen, weil die exzentrische Positionalität als Voraussetzung dafür, 
dass er sich beobachtet, zugleich die vollständige Beobachtbarkeit bei-
der Seiten, also auch jener der Unmittelbarkeit, verhindert. Die damit 
gegebene Problematik drückt sich bei Plessner in widersprüchlichen Be-
grifflichkeiten wie »natürliche Künstlichkeit« aus, die etwas beglaubigen 
wollten, was zugleich in Zweifel gezogen werde (Plessner 1975). Denn 
die zeichenhaft-sprachliche Formulierbarkeit der exzentrischen Positio-
nalität ist zugleich ihre eigene Voraussetzung (Meyer-Drawe 2010, 216). 
Sie kann nur von einem anderen Standpunkt her reflektiert werden und 
ein solcher ist gegeben in den durch den Geist geschaffenen Sphären 
künstlicher Wirklichkeit und deren Bedeutungen, welche Ausdrucksins-
trument und Wissensspeicher zugleich sind. 

Dieses Künstlichen bedarf der Mensch, »da er nur ist, wenn er voll-
zieht« (Plessner 1965, 310). In ihm erfährt er, was ihm im Unmittelbaren 
versagt ist. Dass er sich in einem anderen Medium ergänzen muss, lässt 
die Frage nach der ursprünglichen Lebenswelt des Menschen als eben-
so obsolet erscheinen, wie der Versuch, des leiblich-seelischen Erlebens 
sprachlich restlos Herr zu werden. Zugleich ist dieses Erleben nicht ver-
loren, denn die Ausdrucksleistungen des Menschen im schöpferischen 
Tun »unterstehen dem Gesetz des Seienden«, dem »das Korrelativ von 
Mensch und Welt« vorausliegt. Es drückt sich aus in technischen Erfin-
dungen wie einem Hammer. Letzterer stellt eine »Umsetzung von der 
Möglichkeit in die Wirklichkeit« dar. Der ihm seinen Ausdruck verlei-
hende Tatbestand existierte bereits, bevor der Hammer erfunden wur-
de (322). Das Gesetz des Seienden wird in ihm realisiert. Insofern ist die 
Künstlichkeit menschlicher Wirklichkeit nicht ganz und gar künstlich, 
sondern im Lebensweltlichen verankert. Die Frage, inwieweit dies den-
noch eine Entfremdung darstellt, wäre nach Plessner aber falsch gestellt, 
denn der Schaffensdrang oder besser die -notwendigkeit, gepaart mit der 
ihr vorausgehenden Korrelativität von Mensch und Welt, erklären die 
Vielfalt dieser Ausdrucksweisen, aber lassen die Frage nach deren Na-
türlichkeit obsolet werden. Geist ist die Voraussetzung für Bewusstsein 
von der sich darbietenden Welt und der Seele als Innenwelt. Er schafft 
die Mitwelt, in der Person, als exzentrische Positionalität, sein kann. Sie 
ist als (geistige) »Wirsphäre« Wirklichkeit, aber nur soweit und dann, 
als der Mensch diese Sphäre unabhängig von seinem individuellen Be-
wusstsein vorfindet (304). 

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Ein zentrales Vermittlungsinstrument für solche Sphären ist die Spra-
che. Sie ist »der wahre Existentialbeweis für die in der Mitte ihrer ei-
genen Lebensform stehende und also über sie hinausliegende, zeitlose 
Position des Menschen« (Plessner 1975, 340). Denn in den »Bedeutun-
gen« der Sprache laufen die Beziehungen zwischen beiden Sphären, der 
exzentrischen Positionalität und der »Ergänzungsbedürftigkeit« (312), 
zusammen. 

Die Sprache ist damit zugleich eine eigene, künstliche Sphäre. In ihr 
realisiert sich die geistige Vermitteltheit der exzentrischen Positionalität. 
Denn, so kann man Plessner weiterdenken, die Sprache ermöglicht es, 
dass der Geist-Körper-Dualismus ausgedrückt und mit anderen geteilt 
wird, weil Sprache nicht nur aufzeigend ist, sondern das Wort zu einem 
sozial geteilten Erfahrungsgehalt des Empfundenen wird. Indem Spra-
che so Bedeutungen für leiblich-seelisches Erleben bereitstellt, schafft sie 
zugleich eine kulturelle Sphäre der Erfassbarkeit und Erfahrbarkeit leib-
licher Zustände. Dass Sprache und Erleben nicht eindeutig miteinander 
verknüpft sind, sondern dass intersubjektive Erfahrungsgehalte objekti-
viert werden, kann man an Synästhesien veranschaulichen. So findet z. B. 
ein »gelber Geschmack« keine im Alltag geteilte Erfahrung einer schar-
fen Bitterkeit und es gibt deswegen keinen Ausdruck, in dem dies verall-
gemeinert würde. Da Sprache als Träger von Bedeutungen nicht eine ab-
bildende Relation zwischen »Wirklichkeit« und Leiblich-Seelischem ist, 
sondern Medium der Expressivität, ist sie Instrument für jene operatio-
nalen Wissensbereiche, die den Menschen die Wirklichkeit aus Sicht des 
Technikers, des Gelehrten etc. verstehen lassen oder anders formuliert, 
ihre Künstlichkeit immer wieder neu entstehen lassen. 

Aus einer kulturtheoretischen Perspektive lassen sich die in der 
»Wirsphäre« objektivierten Schöpfungen des Menschen in ihrer his-
torisch vielfältigen Expressivität und deren Unterschieden offenlegen. 
Insofern kann gefragt werden, inwiefern z. B. die Sprache nicht nur 
Ausdrucksform, sondern auch Überformung ist und ihre künstlich ge-
schaffene Sphäre selbst zu einer Wirklichkeit mit einem eigenen, das leib-
lich-seelische Erleben bestimmenden Gepräge wird. Mit dem ihr eigenen 
Vermittlungscharakter drückt sie zugleich das aus, was das Vermittelte 
ist – denn hinter dem Vermittelten gibt es nichts, was vermittelt wird. Es 
ist lediglich Bedeutung, die erst dadurch, dass sie in Relation zu etwas 
gesetzt wird, Referenzialität erlangt. Insofern wird auch das Verhältnis 
zwischen Bewusstsein und Leib nicht einfach nur durch Sprache abgebil-
det, so als sei die Sprache ein vom Leib nach außen dringendes Sprach-
rohr. Sondern sie ist verdichtete Erfahrung, schafft darin Erfahrbarkeit 
und erzeugt damit das, was sie ermöglicht. Dabei ist Sprache Träger ei-
nes Wissens, das seinerseits eine objektivierte Sphäre von Wirklichkeits-
deutung enthält, in der sich die exzentrische Positionalität, das Verhält-
nis vom Geist zum Leib, vermittelt. 

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

So wie es viele Sprachen gibt, deren Vielheit Gewähr für die »Wirk-
lichkeitskraft und Wirklichkeitstreue« von Sprache ist (Plessner 1975, 
341), gibt es aufgrund der Expressivität des Menschen viele Wirklich-
keiten des Wissens. Mit ihnen »unterwirft« der Mensch die für ihn ver-
lorene und unzugängliche Wirklichkeit, die immer schon »dem Subjekt 
durch seine Beobachtungen und Erfahrungen gefügig gemachte Wirk-
lichkeit« (336) ist. Das Subjekt ist als Techniker oder Gelehrter einen 
»Kompromiss« mit der Wirklichkeit eingegangen, in der sie zum »Ge-
genbild seiner Treffmöglichkeiten« (ebd.) gemacht wurde. Dies betrifft 
auch die Wirklichkeit des Körpers, der im Wissen der Medizin, der Ge-
sundheitspflege, des Sports geistig in Erfahrung gebracht wird. 

3. Digitalisierung als Erzeugung erfahrbarer Welt

Inwiefern Vorstellungen des Körpers durch die digitale Technik medi-
atisiert und das leiblich-seelische Erleben vorprägen könnten, verlangt 
zunächst die lebensweltlichen Erscheinungsweisen des Digitalen im Sin-
ne einer digitalen Konstitution der erfahrbaren Welt zu klären. Auch 
durch die Digitalisierung wird »Wirklichkeit unterworfen«, und in den 
digitalen Wirklichkeiten werden Weisen der Überwindung des Hiatus 
zu der nur als vermittelt zugänglichen Wirklichkeit zum Ausdruck ge-
bracht. Dabei ermöglicht es die Digitalisierung, einen von digitalen Zei-
chen getragenen, interaktiven Zugriff auf eine virtuelle (digitale) Welt 
zu gewinnen. 

Erscheinungsformen der Digitalisierung zeigen sich auf allen Ebenen 
sozialer Wirklichkeit. Peter Hubwieser (2018) teilt sie in drei systema-
tische Ordnungsebenen auf: »Folgen« erster Ordnung »sind technische 
Prozesse, die unmittelbar durch Digitaltechnik gesteuert werden«, z. B. 
das Erkennen eines anderen Fahrzeugs durch ein erstes Fahrzeug. Fol-
gen zweiter Ordnung entstehen durch »Kombinationen solcher digita-
len Prozesse erster Ordnung«, z. B. wenn beim autonomen Fahren noch 
weitere digitale Prozesse genützt werden wie GPS.2 Folgen dritter Ord-
nung sind soziale Veränderungen in höheren Ebenen, bei denen der digi-
tale Charakter aber nicht mehr unbedingt direkt sichtbar ist«, z. B. Ver-
änderungen der rechtlichen Grundlagen des Verkehrs (ebd., 21). Diese 
drei Ordnungsebenen sollen folgend am Beispiel einer digital verfassten 
Konstruktion des Körpers näher betrachtet werden.

2		  Unter »Global Positioning System« (GPS) ist ein globales Navigationssatel-
litensystem zu verstehen, das die Positions- und Geschwindigkeitsbestim-
mung von Objekten basierend auf Streckenmessungen ermöglicht (Hof-
mann-Wellenhof et al. 1994).

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

3.1 Folgen der Digitalisierung erster Ordnung

Auf der Mikroebene geht es um die Interaktionen der Nutzenden digi-
taler Technik, genauer Software. Nutzende verhalten sich, z. B. indem 
sie nach bestimmten Informationen suchen oder Handlungen ausfüh-
ren, wie die Nährwerte einer Mahlzeit oder die Zahl von Schritten in ei-
ner Software-Applikation zu erfassen. Bei deren Anwendung folgen die 
Nutzenden einer Interpretation ihres Verhaltens, die den Körper unter ei-
nem quantifizierten und formalisierten Wissen deutet. Das Leibsein wird 
durch Interaktion mit der Software in Erfahrung gebracht. Es ist dies die 
Mikroebene der Digitalisierung, auf der Wissen »prozessiert« (Winkler 
2015) wird in Form von sinnhaft selektierten Entscheidungsoptionen 
für den Nutzer. Solange eine solche Software keine Vernetzung mit an-
deren Individuen oder datenverarbeitenden Systemen unterhält, besteht 
ein interaktives und geschlossenes System zwischen Nutzer und Ange-
bot, ähnlich wie ein Buch, das, wenn man es schließt, keine direkte Wir-
kung durch das in ihm enthaltene, noch ungelesene »Wissen« entfaltet. 

3.2 Folgen der Digitalisierung zweiter Ordnung

Wenn die von einem Individuum vorgenommenen Selektionen nicht nur 
geschlossen verwendet werden innerhalb der Software, sondern die vom 
Nutzer generierten Aktionen als Daten gespeichert werden, die anderen 
digitalen Prozessen zur Verfügung gestellt werden, dann entstehen Fol-
gen der Digitalisierung auf Mesoebene. Das Individuum gelangt aus sei-
ner Verinselung der Interaktion auf der ersten Ordnungsebene hinaus, 
indem es nicht nur mit einem medial generierten lebensweltlichen Inhalt 
interagiert, sondern über Softwareapplikationen auf der zweiten Ord-
nungsebene sozial vernetzt wird. Algorithmen, die prozesshafte Relatio-
nen zwischen Datenstrukturen herstellen (Wirth 1983), werden über das 
Interface dem Nutzer sinnhaft vermittelt und schaffen so lebensweltli-
che Erfahrungsgehalte. Durch Verknüpfung der Daten wird Kontingenz 
(als vorhandene Sinnmöglichkeiten) eingeschränkt, indem eineindeuti-
ge, formale Relationen hergestellt werden, welche insbesondere im Be-
reich der Erhebung von Verhaltensdaten auf die Verhaltensvoraussage 
ausgerichtet sind. Der dadurch entstehende »Sinnüberschuss« (Niklas 
Luhmann) wird in Voraussageprodukte umgewandelt, um z. B. zu wis-
sen, ob ein Nutzer ein Produkt kaufen wird oder krank werden könnte. 
Diese neuen Softwareprodukte, die ihrerseits auf Datenerhebung beru-
hen, können wieder neue Daten generieren. Konkret zeigen sich sozia-
le Folgen auf dieser Ebene in Bewegungen wie jener des quantified self, 
wo ein Körperverständnis entwickelt wird, welches quantitativ rationa-
lisiert ist (Renner, Jacob 2013). 

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

3.3 Folgen der Digitalisierung dritter Ordnung

Übertragen auf die Digitalisierung und deren besonderen Vermittlungs-
charakter kann man mit Blumenberg (2009) formulieren, dass zum Ver-
stehen der Technik »nicht nur der Geist, der die Technik bewirkt, sondern 
auch der, den sie bewirkt« gehört (78). Dieser Geist kann in Wissensob-
jektivationen aufgespürt werden, welche als Folgen der Digitalisierung 
dritter Ordnung wirken. Husserl (1982) spricht von »Idealisierungen«, 
die sich in der Wissenschaft von der Geometrie hin zur theoretischen 
Mathematik entwickelten. Dementsprechend entstehen neue Wissens-
formen, die ihrerseits wieder stark formalisiert sind. Beispielsweise sind 
bestimmte Behandlungsabläufe bei der medizinischen Erstversorgung in 
einem Algorithmus prozessiert (Neitzel 2015). Wenn Wissen selbst be-
reits als Algorithmus vorliegt, eignet es sich gut, in Software-Applikati-
onen umgesetzt zu werden. So erhält beim Computerlernspiel SanTrain,3 
das der taktischen Verwundetenversorgung dient, der Spieler Wahlopti-
onen hinsichtlich der Diagnose, der Behandlung und nicht zuletzt der 
Reihenfolge dieser einzelnen Schritte. Der richtigen Reihenfolge kommt 
in Notsituationen, wie Unfällen, eine lebensrettende Funktion zu. Denn 
die medizinisch festgelegten Behandlungsschritte sind darauf ausgerich-
tet, bei Verletzungen immer zuerst die gefährlichste Verletzung zu besei-
tigen. Zentral ist die Blutungsstillung durch Anlegen eines Tourniquets. 
Im serious game SanTrain baut der Spieler von virtuellem Fall zu vir-
tuellem Fall Handlungssicherheit auf, indem er die Behandlung gemäß 
dem Schema trainiert. Dadurch kann die Zahl der erfolgreich behandel-
ten Fälle und die Geschwindigkeit und Sicherheit der Entscheidungen 
gesteigert werden.

4. Digitalisierung als Steigerung von Technisierung

Ähnlich wie die Sprache erzeugt die Digitalisierung eine Vermittlungs-
sphäre für den Hiatus zwischen Geist und Leiblich-Seelischem. Sie be-
steht aus einer eigenen, virtuellen Welt, die eine Erfahrungswelt im Han-
deln und Wissen konstituiert, welche ihre sinnhafte Konstitution auf Basis 
des Technischen vollzieht. Insofern stellt die Digitalisierung eine Steige-
rung von Technik dar. Kann man Technik mit Edmund Husserl als prak-
tische Anwendung der Mathematik und ihrer Formeln verstehen (1982, 
55), dann ist die Digitalisierung nicht nur die Anwendung solcher For-
meln, sondern die Generierung von mit Hilfe von Formeln produzierten 

3		  Im Rahmen der im Auftrag der Bundeswehr durchgeführten SanTrain-Stu-
die wird der Einsatz neuer Medien zur Unterstützung des sanitätsdienstli-
chen Trainings erforscht (Lehmann et al. 2013).

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Ereignissen und deren Wiedereinspeisung in die Erzeugung weiterer ma-
thematischer Prozesse, genauer gesagt, Prozessen der Informatik.

Wie oben bereits erwähnt, schafft auch die Technik, deren Steige-
rung, wie noch ausgeführt wird, die Digitalisierung ist, eine künstliche 
Wirklichkeit. Da jedoch das Apriori ihrer Künstlichkeit die Wirklichkeit 
und ihre Gesetzmäßigkeiten sind (Plessner 1965, 323), ist mit Plessner 
Technik nicht als Gegenbegriff zur Natur oder Lebenswelt zu denken, 
sondern sie erwächst aus der Lebenswelt selbst. Damit lässt erst sie als 
technisierte die untechnisierte Lebenswelt als das unzugänglich Andere 
erkennbar werden. Will man also einen Zugang zur Lebenswelt finden, 
so ist verlangt zu reflektieren, was nur als Reflexion, nicht als Lebens-
welt selbst zugänglich ist. Um das damit gegebene, erkenntnistheoreti-
sche Problem zu überwinden, muss also von der Technik ausgegangen 
werden, ein Ansatz, den Niklas Luhmann (2017) verfolgt. Er versteht 
Technik als eine Form von Steigerung lebensweltlich vollzogener Ope-
rationen, als deren Steigerung wiederum die Digitalisierung angesehen 
werden kann.

4.1 Technisierung und Rationalisierung als Sinnselektionen

Um Technik zu verstehen ist, wie gesagt, ein Instrument erforderlich, 
welches es ermöglicht, dass Technik sich selbst reflektiert. Damit mün-
det, wie Luhmann es formuliert, »das Problem der Lebenswelt als Bo-
den und Kontrast für Technik ein in eine Theorie symbolisch generali-
sierter Kommunikationsmedien« (2017, 603). Kommunikationsmedien, 
wie die Liebe oder die Wahrheit, selektieren: im Fall der Liebe Interak-
tion, im Fall der Wahrheit (wissenschaftliche) Theorien und Methoden 
(614). Mit Hilfe des Kommunikationsmediums Wahrheit kann die Wis-
senschaft Lebenswelt als »Kontrastvorstellung« zur Technik zu schaffen, 
um Lebenswelt auf diese Weise kontingent und damit analysierbar wer-
den zu lassen. Dabei ermöglicht die Wissenschaft (als eigene Technik) 
es, »die Beziehung des Voraussetzens und Kontrastierens zu thematisie-
ren« (2017, 605), also die Beziehung zwischen Technik und Lebenswelt. 
Entsprechend erscheint Technik bei Luhmann nicht als ein materiales 
System von Instrumenten, das von der Natur abzuheben oder gegen die 
Natur zu stellen ist, sondern sie ist ein Abstraktionsprinzip, welches Le-
benswelt »reflexiviert« (602). 

Möglich war und ist die Technisierung der Lebenswelt deswegen, weil 
durch die Ausdifferenzierung von Kommunikationsmedien »Sinnselekti-
onen«, also die Auswahl von Bedeutungen, Handlungen, Prozessen, er-
möglicht werden. So finden bei digitalen Medien wie Computerspielen, 
Simulationen, interaktiven Wissensplattformen, aber auch beim Fern-
sehen auch, Sinnselektionen statt, die über Wahrheit »auf Erleben und 

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

damit auf Erlebtes« zielen. Dies hat Konsequenzen für die Art, »in der 
Weltgegenstände erfaßt werden« (616). Deswegen kommt Medien eine 
ähnliche, die Wirklichkeitserfahrung formende Sinnkonstitution zu wie 
der Sprache.

Luhmann knüpft seine Ausführungen zunächst an Edmund Husserl 
und dessen Unterscheidung zwischen »Lebensweltbegriff gleichzeitig als 
Grundbegriff und als Kontrastbegriff« (600) an. »Als Grund«, so inter-
pretiert Luhmann diese Unterscheidung, »ist die Lebenswelt permanente 
Voraussetzung und jederzeit mögliche Begleitvorstellung jeder Operati-
on, als Kontrast gibt sie den Operationen ihren Standort und Leistungs-
bewußtsein« (600f.). Technik wird dann nicht allein als »Ursachensub-
stitution« im Sinne einer Beherrschung der Natur oder als Werkzeug 
(606) erkennbar, sondern sie schafft binäre Sinnkodierungen in der Le-
benswelt zwischen Kontingenz und Selektion. Während Kunst in ihrer 
Fülle wirkt, indem sie durch sich selbst Kontingenz schafft, ist Technik 
»Verzicht auf sich anbietende Selektionen« (Luhmann 2017, 602). Da-
mit ermöglicht sie es, von jenen Sinnzuweisungen zu entlasten, die sonst 
leitend sind: Ein Patient kann von einer Maschine wie einem Kernspin-
tomographen »untersucht« werden, weil dabei seine Ängste gegen Enge, 
sein Widerstand gegen den Sachverhalt, in eine Röhre »hineingescho-
ben« zu werden, ignoriert werden und ignoriert werden können, weil die 
Technik aufgrund ihrer Funktionalität es ermöglicht, von diesem sonst 
geltenden Verweisungszusammenhang zu abstrahieren.

Geht man davon aus, dass Prozesse kontingent sind, während mit der 
Technik Idealisierungen der Selektion von Strukturen geschaffen wer-
den, dann ist Technik, so Luhmann, »Kontingenzkontrolle durch Idea-
lisierung« (608). Steigerte man die gelingende Verknüpfung zum Ideal-
fall, dann würden die Kausalitätsgesetze »eine vollständige Kontrolle der 
Kontingenz [erlauben], indem sie jedem möglichen Wert des einen Kon-
tingenzbereiches einen und nur einen Wert des anderen zuordnen« (608). 
Die Restriktion der Kontingenzen wird erreicht »durch Beschränkungen 
ihrer Kombinierbarkeit« (608). Luhmann bezeichnet diese »nichtkon-
tingente Relationierung von Kontingentem« (609) als »Grundfigur« der 
Technik: Indem so die Kombinationsmöglichkeiten eingeschränkt wür-
den, würden mögliche Relevanzen gerafft und eine Informationsentlas-
tung erreicht. Die Bezugsetzungen, die die vorselektierenden technischen 
Operationen auszeichnet, dienen »als Methode der Ausdifferenzierung 
und des Abstreifens von Situationsbezügen und Kontexten« (609), in-
dem sie mögliche Bezugsetzungen reduzieren, dabei aber zugleich deren 
Komplexität steigern, z. B. als »Komplexbegriffe« wie eine Klingel oder 
als »Idealisierungen« wie Formeln (610). Sie stehen für die Wiederhol-
barkeit eines technischen Zusammenhangs. In einem solchen wird Kon-
tingenz zum »Fehler« oder »Einzelfall« und damit kann Technik sehr 
viel allgemeiner gesehen werden.

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Durch die Sinnselektionen von Technik werden »Kombinationsbedin-
gungen« eingeschränkt, die, wie im Bereich der mathematischen Funk-
tion »eine vollständige Kontrolle der Kontingenz erlauben« (ebd. 608). 
Verlangt ist »eine Desidentifikation des Bezogenen […] und der Bezie-
hung« (609), was umgekehrt das von der Technik entlastete Auswählen 
von Kontexten und Informationen belastet. Dies vollzieht sich auf eine 
Weise, bei der Aufwand und Ertrag gegeneinandergehalten werden (und 
nicht »Natürlichkeit« oder eine »Richtigkeit der Ziele«, deren Richtigkeit 
einsehbar ist (611)). Solche Zweck-Mittel-Relationen avancieren als rati-
onalisierende Antwort auf Technik (Luhmann 2017, 606 ff.). Da techni-
sche Relationierungen dazu dienen, vom Einzelnen, vom situativ Beson-
deren zu abstrahieren, wird Kontingenz eingeschränkt. Es werden ganz 
bestimmte Relationen hergestellt und deren Komplexität wird zugleich 
gesteigert. Rationalisierung ist die Gegenbewegung zu solchen Tendenzen: 
»Ist Technisierung Entlastung des Selegierens von Kontexten und Infor-
mationen, so ist Rationalisierung umgekehrt Belastung.« (611) Was dabei 
aber nicht geschieht, ist, dass sich die Lebenswelt in ihren »Füllen« (Hus-
serl 1982) wieder zurückmeldet, sie kann dies nur noch in ihrerseits »tech-
nikadäquaten Formen« (Luhmann 2017, 612). Als Beispiel denke man an 
steinige Gebirgshänge, die in der Nähe von Straßen mit Drahtnetzen über-
zogen werden, um Unfälle durch herabfallendes Gestein zu vermeiden.

Zusammengefasst ist Technik also ein Weg, Kontingenz einzuschrän-
ken, indem Relationen geschaffen werden in Form einer nichtkontingen-
ten Relationierung von Kontingentem. Insofern sind die Relationen das 
Entscheidende, das den modus operandi von Technik auszeichnet. Sie 
verhindern durch ihre Eindeutigkeit Kontingenz. Werden die Relationie-
rungen als gültig anerkannt, dann findet beim Auftreten des ungeplan-
ten, kontingenten Einzelfalls zugleich eine Markierung des Kontingenten 
statt, es wird zum Sonderfall und steht auf der anderen Seite der gelun-
genen Technik, die ihrerseits Normierung und Standardisierung steigert, 
je besser der Sonderfall vermieden werden kann. Wichtig ist es, an die-
ser Stelle nochmals hervorzuheben, dass das Technische entkontextua-
lisiert, d. h. es befreit von jenem Sinn, der in nicht-technischen Bezügen 
der Lebenswelt sonst leitend ist. Rationalisierung als Gegenbewegung 
zur Technisierung belastet solche entlasteten Relationierungen wieder, 
indem sie sie als Zweck-Mittel-Relationen bewertet.

4.2. Sinnselektion durch Digitalisierung

Die vorangehenden Überlegungen Luhmanns zur technischen Vorge-
hensweise sollen folgend auf die unter Punkt (3) dargestellten Ordnungs-
ebenen der Digitalisierung bezogen werden, um deren Technizität bes-
ser zu verstehen:

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Auf der ersten Ordnungsebene, der Nutzerinteraktivität, kann man 
von einer Verhaltenstechnologie (technology of behavior; Skinner 1971) 
sprechen, die Züge der von Luhmann beschriebenen Technisierung trägt 
in Form der Entkontextualisierung von Sinn und der Herstellung ein-
eindeutiger Relationen. Dabei wird das kontingente Verhalten seines 
sinngebenden Kontextes beraubt. Verhalten zeigt sich in der Wahl vor-
selektierter Optionen, die in präformierten Entscheidungsmöglichkeiten 
bestehen, deren Auftreten gespeichert wird. Die Nutzenden selbst sind 
undurchschaubare black boxes, denn die Software kann keine ande-
re Unterscheidung treffen als die, dass Verhalten in Form der Selektion 
einer Wahloption stattfindet. Welche Interpretation von Nutzungsseite 
hinsichtlich der Wahloptionen bestehen, ist für die Software irrelevant. 
Auch von Seiten der Nutzenden besteht eine rein digitale Handlungs-
möglichkeit: entweder sie agieren mit der Software oder sie nützen sie 
nicht. 

Welch gänzlich unterschiedliche Interpretationen hinter den vorge-
fertigten Entscheidungen stehen, zeigt die Empirie. So können morali-
sche Entscheidungen der Spieler von gewalthaltigen Computerspielen 
den Stufen der moralischen Urteilskraft und der jeweils vorhandenen 
Medienkompetenz zugeordnet werden und sind damit je unterschied-
lich begründet (Pietraß 2018). Von der Spielsoftware werden solche Dif-
ferenzen jedoch nicht aufgefangen, sondern es werden im Sinne einer 
Technologisierung des Verhaltens lediglich schematisierte Handlungs-
optionen angeboten. Im Sinne Luhmanns wird so durch die Digitalisie-
rung Sinn hochgradig selektiert und kann nur in der Weise zum Tragen 
kommen, dass vorgegebene Optionen wählbar sind, die auf Ebene des 
Programms einen Prozess ablaufen lassen, der wiederum genau auf die 
vorausgehende Entscheidung ausgelegt ist und diese in eine festgelegte 
Relation zum sinngebenden Kontext stellt. Letztere wird vorgegeben, 
was man mit Frederic Skinner (1971) als contingencies of reinforcement 
verstehen kann: Die Umwelt, in der das Verhalten stattfindet, ist sinnhaft 
präformiert und lässt ganz bestimmte Reaktionen zu, womit die Frage, 
welche Gründe einem Verhalten gegeben werden, irrelevant wird. Die 
Verstärker (reinforcement) sind ihrerseits selektiert, sodass auch die Um-
welt von ihrer Kontingenz bereinigt wird. Es ist jedoch nicht sicher, ob 
der Reiz in einem anderen, als dem gemessenen, verstärkenden Zusam-
menhang zu demselben Verhalten führen würde (Bateson 1988). Wenn 
eine Fitness-App eine vorgegebene Schrittzahl misst, weil jemand gesund 
ist oder obwohl jemand unter Wetterhitze leidet und das vorgegebene 
Soll aus Pflichtbewusstsein dennoch erfüllt, ist dies alles bei der digi-
tal selektierenden Verhaltensbeobachtung nicht berücksichtigbar, eben-
so wenig wie die Möglichkeit, etwas anderes zu tun, als Schritte zu zäh-
len – oder was sonst eben als »Lebenswelt« vorgegeben ist. Entscheidend 
ist deswegen bei der Verhaltensbeobachtung durch die Software nicht, 

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

welchen Sinn der Nutzer seinem Verhalten gibt, sondern, wie oben be-
reits erwähnt, lediglich, dass er sich verhält. 

Bei sozialen Interaktionen treten grundsätzlich Probleme der Bere-
chenbarkeit des Interaktionspartners als Bestimmungsmerkmal von In-
teraktion auf. Zentral ist dafür wiederum der Begriff der »Kontingenz« 
(Luhmann 1991). Kontingent ist das, was alter von ego erwarten könn-
te und umgekehrt. Dadurch besteht eine prinzipielle Unklarheit hinsicht-
lich der Erzeugung von Übereinstimmung der Interaktionspartner, weil 
prinzipiell jeder anders handeln könnte. Diese wechselseitige Unwissen-
heit wird eingeschränkt durch das jeweils gezeigte Verhalten – mit sei-
ner Selektion wird Kontingenz eingeschränkt und zugleich eröffnet, aber 
auf eine nun vorbestimmte Weise. Auch mit Hilfe von Software kann 
das Kontingenzproblem durch die vorgegebenen Sinnselektionen einge-
schränkt werden. Zugleich aber wird Kontingenz wiederhergestellt, weil 
die entstehenden Daten aufgrund ihrer Entkontextualisierung von Sinn 
einen »Sinnüberschuss« schaffen, der auf der zweiten Ordnungsebene 
nach neuen Kontextualisierungen verlangt. Dies führt zum Phänomen 
der sogenannten big data, welche erst, indem sie verbunden werden, es 
ermöglichen, Voraussagen, wie z. B. zukünftiges Kaufverhalten, zu tref-
fen. Durch die Verarbeitung der Daten mit Hilfe von Algorithmen wird 
wiederum Nichtkontingentes mit Kontingenz in eine Relation gestellt: 
Die erhobenen Daten selbst sind kontingent, während die zwischen den 
Daten herstellbaren Relationen als Sinnselektionen nichtkontingent sind. 
Indem so Bezugsetzungen auf vorgenommene Bezugsetzungen reduziert 
werden, wird zugleich Komplexität gesteigert, weil die Bezugsetzungen 
ineinander verflochten sind.

Das durch Datenverknüpfung erzeugbare Wissen zeichnet sich auf 
der dritten Ordnungsebene durch eine hochgradige Strukturierung aus. 
Es besitzt eine algorithmisch prozessierende »Systematizität« (Hoynin-
gen 2013), die Wissen selbst technisiert als Wissenschaft. Die mit die-
sem Wissen treffbaren Unterscheidungen und die mit ihm verbundene 
Generierung von Theorien und Methoden sind dem Kommunikations-
medium »Wahrheit« (Luhmann 2018. 614) zuzuordnen, welches Medi-
um der Wissenschaft ist. Wahrheit erscheint in Form von empirischen 
Belegen, die aufgrund ihrer Entkontextualisierung die Möglichkeit er-
öffnen, in vielfältige Relationen gestellt zu werden, welche Kontingenz 
reduzieren und Wissen schaffen, das eine hochgradige Vorhersagbarkeit 
erreicht. Kontingenz wird rasterhaft reduziert, nur wenige Items sol-
len genügen, um menschliches Verhalten zu begründen und vorherzu-
sagen. Dem Nutzer wird dieses Wissen in Form von Softwareapplikati-
onen zur Verfügung gestellt. Hier führt es zu einer Kontrollmöglichkeit 
durch Fremd- und Selbstbeobachtung mit Hilfe kollektivistischer Ver-
haltensorganisation. Nicht zufällig erhält die Persönlichkeitsforschung 
mit der Typenbildung neuen Aufwind (Steiner 2018), ebenso wie das 

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

»Predictive Policing«, eine auf Algorithmen errechnete Kriminalitäts-
prävention (Weyer et al. 2018), in populären Anwendungen oder auch 
in der Arbeitswelt sind es Angebote der Selbsteinordnung des eigenen 
Persönlichkeitstyps (Steiner 2018). Vergleichen, Einordnen, Kategorisie-
ren ermöglichen den Abgleich zwischen Ich und Gesellschaft und zwi-
schen Individuum und Individuum in einem »Dispositiv« (Rieger 2003, 
18) von überindividualisierter Selbst- und Fremdbeobachtung. So kann 
der mit dem Computer geschaffene Sinnüberschuss kontrolliert werden 
(Baecker 2007). Als Antwort auf diese Steigerung von Technisierung ent-
steht eine Zweck-Mittel-Rationalität, deren Maßstab der Grad von Pas-
sung und Abweichung von einem definierten Idealwert, als Durchschnitt 
oder Optimum, ist. Die zugrundeliegenden, binären Unterscheidungen 
von in and out, von »Passen und nicht-Passen«, von »wie alle anderen 
und anders«, schaffen nicht Individualität, sondern Kollektivität. Indi-
vidualität liegt in der Fülle des Lebensweltlichen, während die durch Di-
gitalisierung geschaffene Identität in einem technisch organisierten Kol-
lektivismus wurzelt.

5. Bildung im Hiatus von digitaler Technik  
und Lebenswelt

Die technisierte Vorstellung vom Körper ist in der naturwissenschaftlich 
orientierten Wissensform, die ihrerseits technisiert ist, bereits angelegt. 
Man kann diesbezüglich mit Husserl von der »Unterschiebung einer me-
thodisch idealisierenden Leistung für das, was unmittelbar, als bei aller 
Idealisierung vorausgesetzte Wirklichkeit gegeben ist« (1982, 54), spre-
chen. So konstruierten wir »Zahlen-Indizierungen für die wirklichen und 
möglichen sinnlichen Füllen der konkret-anschaulichen Gestalten der 
Lebenswelt« und erreichten hierin eine Voraussicht, die die tägliche Vo-
raussicht unendlich überstiege (55). Sie ist kollektiv verallgemeinernd, 
darin liegt ihre Aussagekraft – und ihre Gefahr. Denn errechnete Vor-
aussagen können problematisch werden, weil sie eben durch Zahlenindi-
zierungen allgemein werden. Ein Algorithmus versagt auch dann, wenn 
seine Fehlerhaftigkeit bei nur 0,04 % liegt – bei vierzig Millionen Men-
schen wären es immerhin Sechzehntausend, die zum Beispiel fälschlich 
als Terrorverdächtige identifiziert werden würden. Daraus leitet Katha-
rina Zweig als Informatikerin die Forderung ab, dass Algorithmen of-
fenzulegen seien.4 Dies entspricht der Forderung Edmund Husserls hin-
sichtlich des ethischen Umgangs mit Technik. Für ihn ist Technik solange 

4		  Dieses Beispiel verdanke ich Prof. Dr. Katharina Zweig, Leiterin des Algo-
rithm Accountability Labs an der TU Kaiserslautern, die dies in einem Vor-
trag auf dem Zukunftskongress Bayern Digital am 26.7.2018 ausführte.

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

legitim, solange sie »vollbewußt verstandene und geübte Methode ist« 
(1982, 50). Dies sei aber nur dann der Fall, »wenn dafür Sorge getra-
gen wird, daß hierbei gefährliche Sinnverschiebungen vermieden bleiben, 
und zwar dadurch, daß die ursprüngliche Sinngebung der Methode, aus 
welcher sie den Sinne einer Leistung für die Welterkenntnis hat, immer-
fort aktuell verfügbar bleibt; ja noch mehr, daß sie von aller unbefragten 
Traditionalität befreit wird, die schon in der ersten Erfindung der neu-
en Idee und Methode Momente der Unklarheit in den Sinn einströmen 
ließ« (Husserl 1982, 50). 

Das »Künstliche« der Technik ist also immer wieder offenzulegen. Di-
daktisch könnte man wie in der Medienerziehung vorgehen, welche Kri-
tikfähigkeit gegenüber den durch Medien vollziehbaren Wirklichkeits-
konstruktionen fordert und fördert. Bezogen auf das hier aufgenommene 
Thema wäre dies eine Gesundheitserziehung, die kritisch dem gegen-
übersteht, durch Technisierung erzeugte Gesundheitsprobleme wieder-
um mit (digitaler) Technik lösen zu wollen. 

Solche Konzepte sind auf die notwendige Hinterfragung des Beste-
henden ausgerichtet. Ein anderer Ansatzpunkt, der bildungstheoretisch 
begründbar ist, wäre es, die Entwicklung der Technik von einer Per-
spektive aus zu vollziehen, welche die Probleme einer in der Digitali-
sierung liegenden Steigerung von Technisierung aufgreift. Der techni-
sche Ausschluss von Kontingenz führt zu einer Entindividualisierung 
und Standardisierung. Doch mit den wachsenden Kapazitäten der Da-
tenverarbeitung entstehen Spielräume, den Einzelfall wieder stärker zu 
berücksichtigen, z. B. wenn es aufgrund neuer Rechenkapazitäten mög-
lich ist, einen digitalen Patientenzwilling zu entwickeln, bei dem »man 
sich nicht auf Heuristiken verlässt, sondern den individuellen Patien-
ten selbst als Basis für die medizinische Betreuung nimmt« (Kranzlmül-
ler).5 Bei einem solchen Vorgehen wird Technik nicht als Ausschluss von 
Kontingenz verstanden, sondern als Auffangen von Kontingenz. Das ist 
ein anderer Weg, als Natur oder Lebenswelt im Sinne von Gegenent-
würfen zu einer technizistischen Digitalisierung zu verstehen, was allen-
falls romantisierende Lösungsmöglichkeiten erlaubt. Denkt man statt-
dessen das Leiblich-Seelische in einem offenzuhaltenden Hiatus von der 
Technik her, können Körpervorstellungen in ihrer Technizität hervortre-
ten. Das ist wie bei der Sprachentwicklung, mit der der Leib als gehab-
ter Körper heraustreten konnte: Erst mit seiner (geistigen) Versprachli-
chung konnte der Bruch zwischen Bewusstsein und leiblich-seelischem 
Empfinden entstehen. Auch mit dem als »Idealisierungen« gewonnenen, 

5		  Dieses Beispiel verdanke ich dem Vortrag »Future Computing – Die Zukunft 
des Hochleistungsrechners« von Prof. Dr. Dieter Kranzlmüller, Vorsitzender 
des LRZ-Direktoriums, auf der Veranstaltung »Startschuss für den Super-
MUC-NG« am 24.9.2018.

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

technizistischen Wissen als Körperwissen kann ein solcher Hiatus zwi-
schen analogem Leib und digitalem Körper geöffnet werden, zwischen 
einem analogen, leiblich-seelischen Erleben und einer durch Digitalisie-
rung gesteigerten, technisierten Vorstellung des Körpers. 

Dies ist nicht als kulturpessimistisch zu verstehen. Schließlich liegt in 
der Technisierung des Wissens eine große Vorhersagekraft, indem das 
Kontingente einer verallgemeinerten Passung unterworfen werden kann. 
Bezogen auf das Thema Gesundheit kann die Sicherheit von Diagnose 
und Behandlung gesteigert werden, da das technische Wissen »Reflexi-
vierung« (Luhmann 2017) erlaubt. Auch wenn dabei das unmittelbare, 
leiblich-seelische Erleben uneinholbar bleibt, so bleibt dennoch in dieser 
Offenheit und Ungeklärtheit ein utopisches Potenzial von Lebenswelt 
als »Boden und Kontrastvorstellung« (ebd., 602) gegenüber ihrer Tech-
nisierung bestehen. Dabei könnte unsere, nur über Zeichen und mit ih-
nen formulierten Vorstellungen vom Körper her zugängliche, Leiblich-
keit dann ein Regulativ sein, wenn man versuchte, sie in Erfahrung zu 
bringen. Denn in der Erfahrung scheinen Subjektivität und Individuali-
tät auf und lassen technisierte Körpervorstellungen in ihrer Technizität 
erkennbar werden. So liegt im Unterschied zum Erleben in der Erfah-
rung ein Bildungspotenzial, weil in ihr die Intention des Bewusstseins 
»zerspringt […] indem sie von der Welt überrascht und beschlagnahmt 
wird« (Meyer-Drawe 2008, 188f.). Soll Leiblichkeit zur (bewussten) Er-
fahrung gebracht werden, ohne je unmittelbar erlebbar zu sein, wird eine 
Paradoxalität hergestellt, die den Anfang von Bildungsprozessen mar-
kieren kann. Denn Bildungsprozesse sind ein Vorgreifendes auf etwas, 
das nicht ist, aber wird. Es liegt in dieser paradoxalen Struktur, dass nur 
im Neuen, Unerwarteten, nicht Passenden jene Voraussetzung gefunden 
wird, die erforderlich ist um Bildungsprozesse, als Werden von etwas, 
das als Nicht-Vorhandenes bereits vorhanden ist, zu initiieren (Thomp-
son 2009). Dazu gilt es, nach Bruchlinien zu fragen, welche sich von 
der Technik zu einer von ihr kontrastierend gedachten Lebenswelt öff-
nen – statt zu fragen, wie die Lebenswelt von der Technik im Sinne ei-
nes Gewandes entkleidet werden könnte. Insofern ist die Formulierung 
Husserls, dass Technik ihre Idealisierungen der Wirklichkeit »unterschie-
ben« würde viel genauer, als dass sie sie der Lebenswelt überwerfen wür-
de. So wird beim geistig vermittelten Körperverhältnis zum Leib dessen 
nicht einholbarer Unmittelbarkeit nicht etwas übergestülpt, sondern Leib 
gelangt nur in der Vorprägung der künstlich geschaffenen geistigen Sphä-
ren zur Erfahrbarkeit auf den ihm untergeschobenen Idealisierungen. 

Ein Bildungspotenzial ist hier dann gegeben, wenn die Lebenswelt 
zur Kontrastvorstellung wird, als Kontrast zum Untergeschobenen, nicht 
als Freilegen von etwas, das gar nicht freilegbar ist. Der Hiatus der ex-
zentrischen Positionalität wird dabei zum Potenzial für ein Verständ-
nis von Technik, das eben nicht, wie eingangs nach Blumenberg zitiert, 

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

seiner eigenen Funktionalisierung unterliegt. So wird es ermöglicht, di-
gitale Systeme mit ihrer Hard- und Software nicht vom Ende des tech-
nisch Machbaren her, sondern vom menschlich Legitimierbaren her zu 
denken. Denn ginge der Leib im technisch Nichtkontingenten auf, wür-
de der Mensch zum Roboter. Doch solange der Mensch nicht nur eine 
einzige technische Sphäre des Wirklichen schafft, sondern auch andere 
Sphären, wie die Kunst, kann der Hiatus immer wieder neu gebildet wer-
den. Die Digitalisierung selbst scheint das Potenzial zu besitzen, eine kol-
lektivistische, funktionalistische Technisierung aufzuweichen, wenn sie 
mit den wachsenden Möglichkeiten der Datenverarbeitung das Einzelne, 
Unregelmäßige, Kontingente aufnähme und damit »Füllen« in die tech-
nischen Erscheinungen zurückbringen und Varianzräume schaffen wür-
de. Die Virtualität der digitalen Wirklichkeiten mit ihrem Probecharak-
ter, wie er Simulationen und Spiele auszeichnet, ist hier ein erster Weg.

Eine weitere Möglichkeit, den Hiatus zur Lebenswelt als dem unein-
holbar Anderen der Technik herzustellen, ist es, Technik mit anderen 
künstlichen Wirklichkeiten (im Sinne Plessners) zu verbinden, sodass 
sich diese gegenseitig aufbrechen, wodurch immer wieder neue Facet-
ten entstehen. Man denke an symbolisch-ästhetische Objektivationen 
seelisch-leiblichen Erlebens, wie Frida Kahlos berühmte Gemälde ih-
rer seit einem schweren Unfall als gebrochen empfundenen Leiblichkeit. 
Obwohl prinzipiell uneinholbar in ihrer vormaligen Einheit, erfuhr die 
Künstlerin durch den Verlust, was sie verloren hatte und ließ dies im Ge-
mälde sichtbar werden. 

Es geht, so lässt sich zusammenfassend formulieren, um eine Utopie 
digitaler Technik, die das Kontingente menschlicher Individualität nicht 
reparierend nachträgt, sondern in der es von Anfang an in einer am Hi-
atus von Geist und Leib vollzogenen Bildung des Technischen einge-
dacht ist.

Literatur

Baecker, Dirk (2007): Studien zur nächsten Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Bateson, Gregory (1988): »Die logischen Kategorien von Lernen und Kom-
munikation«, in: ders. (Hg.), Ökologie des Geistes. Anthropologische, 
psychologische, biologische und epistemologische Perspektiven [2. Aufl.], 
Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 362–399.

Blumenberg, Hans (2009): Geistesgeschichte der Technik (hrsg. von Alexan-
der Schmitz und Bernd Stiegler), Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Eggers, Dave (2013): The Circle, London: Penguin.
Hofmann-Wellenhof, Bernhard, Gerhard Kienast und Herbert Lichtenegger 

(1994): GPS in der Praxis, Wien: Springer.

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Hoyningen, Paul (2013): Systematicity. The Natur of Science, Oxford: Ox-
ford University Press.

Husserl, Edmund (1982): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und 
die transzendentale Phänomenologie (zweite, verbesserte Auflage). Ham-
burg: Meiner.

Hubwieser, Peter (2018): »Informatische Bildung und Medienerziehung«, 
in: merz 4/2018, S. 19–26.

Lehmann, Axel, Marko Hofmann, Julia Palii, Alexandros Karakasidis und 
Patrick Ruckdeschel (2013) »SanTrain: A Serious Game Architecture as 
Platform for Multiple First Aid and Emergency Medical Trainings«, in: 
Tan Gary, Yeo Gee Kin, Turner Stephen John und Teo Young Meng (Hg.), 
AsiaSim 2013. Communications in Computer and Information Science, 
vol. 402. Springer: Berlin, Heidelberg, S. 361-366.

Luhmann, Niklas (1991): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen The-
orie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2017): Systemtheorie der Gesellschaft, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp.

Plessner, Helmuth (1975). Die Stufen des Organischen und der Mensch 
(3. Aufl.), Berlin: de Gruyter. 

Meyer-Drawe, Käte (2010): »Leib, Körper«, in: Christian Bermes und Ul-
rich Dierse (Hg.), Schlüsselbegriffe der Philosophie des 20. Jahrhunderts, 
Hamburg: Felix Meiner Verlag, S. 207–219.

Meyer-Drawe, Käte (2008): Diskurse des Lernens, München: Fink. 
Neitzel, Christian (2015): »Einleitung«, in: Christian Neitzel und Karsten 

Ladehof (Hg.): Taktische Medizin: Notfallmedizin und Einsatzmedizin, 
Springer Berlin Heidelberg, S. 3–9.

Pietraß, Manuela (2017): »Die politische Dimension von Medienkompe-
tenz«, in: JFF (Hg.), Medien – Pädagogik – Gesellschaft. Der politische 
Mensch in der Medienpädagogik, München: KoPäd, S. 41–51. 

Pietraß, Manuela (2018): Formen von Medialitätsbewusstsein. Relationen 
zwischen digitalem Spiel und Wirklichkeit am Beispiel moralischer Ent-
scheidungen, Schriftenreihe der BLM. Nomos: Baden-Baden.

Renner, Karl-Heinz und Nora-Corina Jacob (2013): »Die Quantifizierung 
des Selbst«, in: Pietraß, Manuela (Hg.), Krise und Chance: Humanwissen-
schaftliche Perspektiven; 40 Jahre Universität der Bundeswehr München, 
Neubiberg: Universität der Bundeswehr München.

Rieger, Frank (2003): Kybernetische Anthropologie. Eine Geschichte der 
Virtualität, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Skinner, Burrhus Frederic (1971): Beyond Freedom and Dignity (3. Aufl.), 
New York: Random House.

Steiner, Anna (2018): »Sind Sie ein ESTP? Persönlichkeitstests erobern die 
Arbeitswelt«, FAZ. Online unter: http://www.faz.net/aktuell/wirtschaft/
persoenlichkeitstests-erobern-die-arbeitswelt-sind-sie-ein-estp-15872288.
html [Zugriff 09.11.2018].

Thompson, Christiane (2009): Bildung und die Grenzen der Erfahrung. 
Randgänge der Bildungsphilosophie, Paderborn: Schöningh.

BILDUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Weyer, Johannes, Marc Delisle, Karolin Kappler, Marcel Kiehl, Christina 
Merz und Jan-Felix Schrape (2018): »Big Data in soziologischer Pers-
pektive«, in: Barbara Kolany-Raiser, Reinhard Heil, Carsten Orwat und 
Thomas Hoeren (Hg.), Big Data und Gesellschaft. Technikzukünfte, Wis-
senschaft und Gesellschaft / Futures of Technology, Science and Society. 
Springer VS, Wiesbaden, S. 69–149.

Winkler, Hartmut (2015): Prozessieren. Die dritte, vernachlässigte Medien-
funktion, Paderborn: Fink.

Wirth, Niklaus (1983): Algorithmen und Datenstrukturen (3. überarb. Auf-
lage), Stuttgart: Teubner. 

Zeh, Juli (2009): Corpus Delicti. Ein Prozess, Frankfurt/M.: Schöffling und 
Co. Verlag. 

MANUELA PIETRASS

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906490-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

