
Unter welchen Bedingungen wäre eine Ethik des 
Guten eine gute Ethik? 

INGO PIES  

Korreferat zum Beitrag von Ulrike Knobloch 
 
Der von Ulrike Knobloch vorgelegte Text meldet theoretische Ambitionen 
an: Er formuliert eine Kritik an John Rawls (ca. 1 + 3 Seiten), eine Kritik an 
der Ökonomik im Allgemeinen und an Karl Homanns ökonomischer Ethik 
im Besonderen (ca. 2 Seiten) sowie eine Einführung in die Vorstellungswelt 
Peter Ulrichs (ca. 8 Seiten), um schließlich in eine kritische Weiterentwick-
lung (ca. 3 Seiten) seines Ansatzes einer „Integrativen Wirtschaftsethik“ zu 
münden. 
Ich werde im Folgenden zu allen vier (sowie zu drei weiteren) Punkten 
Stellung beziehen. Hierbei möchte ich für mich ausdrücklich in Anspruch 
nehmen, mit der gewählten Proportionierung des Argumentationsvolumens 
in der Sache begründete Prioritäten widerzuspiegeln. 
(1) Ich sehe in den Schriften von John Rawls eine der profundesten Philo-
sophien des 20. Jahrhunderts.1 Meine Lesart:2 Seine Gerechtigkeitstheorie ist 
eine Gerechtigkeitskritik. Rawls arbeitet mit der Annahme, dass die grund-
legenden Gerechtigkeitsvorstellungen im Institutionensystem westlicher 
Gesellschaften bereits implementiert sind. Darauf aufbauend formuliert er 
Kriterien, anhand deren die Bürger ihre je eigenen Gerechtigkeitsintuitio-
nen als korrekturbedürftig oder gar verfehlt selbst kritisieren können. Auf-
grund dieser Theoriearchitektur zielt die Rawlssche Philosophie primär 
nicht auf eine Institutionen-, sondern auf eine Intuitionen-Kritik. Freilich wird 
dies in der Rawls-Rezeption – sowohl auf Seiten der Anhänger als auch auf 
Seiten der Kritiker – nicht durchgängig wahr- und ernstgenommen. Doch 
ist es gerade dieser Mangel an Sensibilität für die zugrunde liegende Pro-
blemstellung, durch den sich die (normal-)wissenschaftliche Literatur als 
Sekundärliteratur zu erkennen gibt.  
Die geradezu singuläre Qualität der Rawlsschen Schriften als philosophi-
sche Primärliteratur zeigt sich für mich darin, dass die Neujustierung der 
gerechtigkeitstheoretischen Problemstellung, die Rawls in seinen neueren 
Schriften zum politischen Liberalismus vornimmt, weitreichende Umbau-
ten nach sich zieht, welche nicht nur die Fassade, sondern die gesamte Sta-
tik seines Theoriegebäudes von Grund auf verändern. Seine Theorie vom 
Vorrang des Rechten vor dem Guten wird hierdurch in zweierlei Hinsicht 

24 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


betroffen (und fester verankert): Zum einen folgt aus dem Faktum des Plura-
lismus, dass man sich grundsätzlich von der Vorstellung verabschieden 
muss, gesellschaftlicher Konsens lasse sich auf der Ebene einer umfassen-
den Konzeption des Guten organisieren. Auf dieser Ebene nämlich führen 
Diskurse, d.h. intellektuelle Argumentationswettbewerbe, nicht zum Kon-
sens, sondern zum Dissens. Sie revozieren den Pluralismus nicht, sondern 
forcieren ihn. Gerade deshalb ist er für Rawls als Faktum unhintergehbar. 
Zum anderen erwächst hieraus die Anforderung an jedes einzelne Indivi-
duum, bei der Auswahl und Ausgestaltung des eigenen Lebensplanes von 
vornherein durchgängig darauf zu achten, dass die so entstehende Konzep-
tion des Guten mit den distinkten Konzeptionen des Guten anderer Indi-
viduen vereinbar ist und vereinbar bleibt. Pointiert formuliert, wird Kom-
patibilität zur Pflicht. Konkret kann man sich das am Beispiel eines Sexual-
straftäters oder eines Rassisten oder eines religiösen Fanatikers vor Augen 
führen, dem nicht erlaubt wird, sich mit einem Verweis auf seine Präferen-
zen herauszureden. Statt dessen wird ihm gesellschaftlich zugemutet, für 
solche Neigungen – und insbesondere für die sozialschädlichen Handlungs-
folgen solcher Neigungen – Verantwortung zu tragen. 
Vor diesem Hintergrund kann ich die von Ulrike Knobloch vorgeschlagene 
Differenzierung zum Vorrang des Rechten vor dem Guten nicht nachvollzie-
hen. Ich will versuchen, mein Verständnisproblem zu verdeutlichen, indem 
ich die Rawlssche Einsicht in ökonomische Termini übersetze und sodann 
zeige, inwiefern mir die vorgeschlagene Differenzierung terminologisch 
uneinsichtig ist, weil sie einer begrifflichen Verwirrung geschuldet zu sein 
scheint: Legt man den ökonomischen Begriff einer rationalen Handlung 
zugrunde, so gibt es Ziele und Mittel. Tertium non datur. „Faktum des 
Pluralismus“ bedeutet dann, dass man von einer zunehmenden Heterogeni-
sierung individueller Ziele auszugehen hat. Hieraus folgt als „Vorrang des 
Rechten vor dem Guten“, dass ein gesellschaftlicher Konsens nicht auf der 
Zielebene, sondern allenfalls auf der Mittelebene organisiert werden kann. 
Moderne Gesellschaften sind, um es in den Worten des Ökonomen F.A. 
von Hayek auszudrücken, nicht „ziel-verknüpft“, sondern „mittel-
verknüpft“.3 
Legt man den ökonomischen Begriff strategischer Situationsinteressen in 
einem sozialen Dilemma zugrunde, so lässt sich die hier interessierende 
Distinktion noch weiter präzisieren: Der Begriff „Handlungsinteresse“ 
bezieht sich auf die Spielzüge in einer gegebenen Situation („choices within 
rules“). Der Begriff „Regelinteresse“ hingegen ist auf einer höheren Ebene 
angesiedelt und bezieht sich auf die die Situation allererst definierenden 
Spielregeln („choices among rules“). In einem sozialen Dilemma führen die 
antagonistischen Handlungsinteressen der Individuen zu einer kollektiven 

zfwu, 3/1 (2002), 24-34 25 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


Selbstschädigung („mutual harm mutually exerted“). Ökonomen klassifizie-
ren ein solches Ergebnis als pareto-inferiores Nash-Gleichgewicht. Hiermit 
verbindet sich die Pointe, dass ausgerechnet der Antagonismus der Hand-
lungsinteressen eine Interessenharmonie auf nächst höherer Ebene gene-
riert, denn die an der Situation beteiligten Akteure haben ein gemeinsames 
Regelinteresse an einer pareto-superioren Situationstransformation, die die 
anreizbedingte wechselseitige Schlechterstellung in eine anreizbedingte 
wechselseitige Besserstellung überführt. Um es pointiert zuzuspitzen: Die 
Heterogenisierung der Zielvorstellungen führt zu einer Homogenisierung 
der Vorstellungen von geeigneten Mittel(restriktione)n, die gesellschaftlich 
zuzuweisen sind. analog generieren divergierende Handlungsinteressen eine 
Konvergenz der Regelinteressen. Deshalb eignen sich (nur) letztere als 
gesellschaftliche Konsensbasis. Insofern lässt sich die Semantik eines Vor-
rangs des Rechten vor dem Guten sozialstrukturell begründen. Hier sind 
Ethik und Ökonomik im Einklang. 
Wie verhält es sich nun mit der Differenzierung, die Ulrike Knobloch vor-
schlägt? Auf der einen Seite scheint sie gewillt, einen Vorrang des Rechten 
vor umfassenden Konzeptionen des Guten anerkennen zu wollen, d.h. (in 
meiner Interpretation): einen Vorrang der Mittelebene vor der Zielebene 
bzw. einen Vorrang der Regelinteressenebene vor der Handlungsinteres-
senebene, sofern es darum geht, jene Ebene zu identifizieren, auf der es 
einer modernen Gesellschaft möglich ist, nachhaltige Konsensfindung zu 
betreiben. Auf der anderen Seite aber scheint sie sich genötigt zu sehen – 
offenbar in dem Bestreben, das Gute nicht unter den Tisch fallen zu lassen 
(vgl. Knobloch 2002:9) –, einen Vorrang des Guten (in seiner elementaren 
Konzeption) vor dem Rechten zu postulieren. Was genau ist damit ge-
meint? Ist gemeint, dass die elementare Konzeption des Guten „die not-
wendigen Bedingungen dafür umfasst, dass den Menschen überhaupt die 
Verfolgung einer umfassenden Konzeption des Guten offen steht“ (Kno-
bloch 2002: 10)? Oder ist damit gemeint, wie es wenige Zeilen später heißt, 
dass „das elementare Gute ... eine notwendige Vorbedingung für das Rechte“ 
(Knobloch 2002: 10, H.i.O.).ist? Und wenn tatsächlich beides gemeint sollte: 
Wie wäre dies miteinander vereinbar?4 
(2) Aus meiner Sicht sind die im Text getroffenen Aussagen sowohl zur 
Standardökonomik als auch zur Wirtschaftsethik Karl Homanns trivial 
falsch.5 
Im ersten Fall wird meines Erachtens verkannt, dass die Ökonomik als 
positive Wissenschaft zu erklären versucht, inwiefern die Ergebnisse sozia-
ler Interaktion primär nicht durch die Präferenzen, sondern durch die Re-
striktionen determiniert werden, mit denen sich rationale Akteure konfron-
tiert sehen. Insofern rekonstruiert die Ökonomik sowohl die Erfolge als 

26 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


auch die Misserfolge der modernen Gesellschaft als nicht-intendierte Folge 
intentionaler Handlungen. Am Beispiel: Seit Adam Smith wird der Wohl-
Stand der Nationen nicht auf das Wohl-Wollen der Unternehmer zurückge-
führt, sondern darauf, dass diese sich (nur) bei geeigneten Wettbewerbsan-
reizen genötigt sehen, ihr Verhalten in den Dienst der Konsumenten zu 
stellen. Streng analog lassen sich Phänomene wie Inflation und Arbeitslo-
sigkeit, Umweltverschmutzung und Frauendiskriminierung am Arbeitsplatz, 
aber auch generell Trittbrettfahrerverhalten sowie Überkonsumtion und 
Unterinvestition bis hin zu Rüstungs- und Korruptionswettläufen als sy-
stem(at)ische Konsequenz institutioneller Fehlanreize interpretieren. Vor 
diesem Hintergrund ist es verwunderlich, dass Ulrike Knobloch (vgl. 2002: 
11) es der Ökonomik nicht als Stärke, sondern als Schwäche anrechnet, 
dass das ökonomische Kategoriensystem individuellen Lernprozessen einen 
systematischen Stellenwert für die Generierung von Rationalität zuweist. 
Im zweiten Fall wird meines Erachtens verkannt, dass der Wirtschaftsethik 
Karl Homanns eine ausgearbeitete Konzeption von „Rationalität und De-
mokratie“ (vgl. Homann 1988) zugrunde liegt. Hier scheint mir der Grund 
für offenkundige Missverständnisse im Text zu liegen, welche sich nicht 
nur auf die (Art der) Problembearbeitung, sondern insbesondere auch auf die 
(Art der) Problemstellung beziehen, die dem von ihm begründeten For-
schungsprogramm zu eigen sind. 
(3) Ulrike Knobloch kritisiert einen blinden Fleck im Ansatz Peter Ulrichs. 
Aus meiner Sicht betreibt dessen Ansatz nicht Grundlagenreflexion, sondern 
Grundlagenreflexionspolemik (vgl. Pies 2000c). Bei dem von Ulrike Kno-
bloch thematisierten blinden Fleck handelt es sich insofern weder um die 
einzige Unzulänglichkeit dieses Ansatzes noch um die profundeste. Dazu 
später mehr. 
(4) Ich begrüße die feministische Kritik des Androzentrismus‘ der – ledig-
lich dem Anspruch nach – „integrativen“ Wirtschaftsethik Peter Ulrichs als 
Beitrag zu wissenschaftlicher Polyperspektivität. 
(5) Ulrike Knobloch verbindet mit ihrem Text nicht nur theoretische, son-
dern offenbar auch (gesellschafts-)politische Ambitionen. Ich halte beides für 
legitim und prinzipiell unterstützungswürdig. 
(6) Meiner Einschätzung nach ist allerdings zu vermuten, dass sich beide 
Anliegen besser zur Geltung bringen ließen, wenn – als Forschungspro-
gramm – eine theoretische Konzeption zugrunde gelegt wäre, die nicht ohne 
– und schon gar nicht gegen –, sondern im Rekurs auf ökonomische Kategori-
en argumentieren würde. Ich will versuchen, dies kurz zu erläutern. 
Im Unterschied zu traditionalen Gesellschaften offeriert die moderne Ge-
sellschaft auf breiter Front zunehmend allen Frauen (und Männern), unab-

zfwu, 3/1 (2002), 24-34 27 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


hängig von ihrer jeweiligen Herkunft, völlig neue Optionen zur Partizipati-
on im arbeitsteiligen System sozialer Zusammenarbeit. Aus dem traditionell 
geschlechtsspezifischen Assignment „Hausarbeit oder Marktarbeit“ erwächst 
die moderne Möglichkeit, sich den eigenen „Arbeitsplatz“ frei zu wählen. 
Für viele verbindet sich mit dieser Partizipation eine Emanzipation, die 
bereits zu einem integralen Bestandteil des eigenen Lebensentwurfs gewor-
den ist. Doch stehen der Verwirklichung dieses Emanzipationsstrebens 
immer noch zahlreiche Schwierigkeiten im Weg, weil viele institutionelle 
Strukturen auf das traditionale Geschlechterverhältnis zugeschnitten sind 
und nun gründlich reformiert werden müssen. Die mangelhafte Vereinbar-
keit von Familie und Beruf – für Frauen und Männer – ist das Ergebnis 
eines Konglomerats von Fehlanreizen, deren Bereiche sich von Bildungs-
einrichtungen (gegenwärtige Mängel der Ko-Edukation) über die Karriere-
strukturen in wirtschaftlichen Organisationen (z.B. starre Tages-, Wochen-, 
Jahres- und Lebens-Arbeitszeiten) bis hin zur Sozialversicherung (unvoll-
ständige Anrechnung inter-generationeller Humankapitalinvestitionen) und 
zum Steuertarif (z.B. Ehegattensplitting) erstrecken. Generell muss im 
Rahmen einer nachhaltigen Gesellschaftspolitik die öffentliche Infrastruk-
tur den neuen Bedürfnissen angepasst werden, z.B. in Form von flexibili-
sierten Kinderbetreuungsmöglichkeiten und Ganztagsschulen.  
Aus ökonomischer Sicht besteht auf all diesen Feldern Reformbedarf, weil 
gezeigt werden kann, dass die Bürger angesichts der bestehenden Fehlan-
reize unter ihren Möglichkeiten bleiben und das Potenzial wechselseitig 
vorteilhafter Besserstellung nicht voll ausschöpfen können. Dies gilt für 
Frauen und Männer. Beide Geschlechter können profitieren, wenn sie aus 
den sozialen Dilemmata befreit werden, in die das Institutionensystem sie 
gegenwärtig hineinzwingt.6 Die ökonomische Pointe lautet: Es sind gerade 
die konfligierenden Handlungs-Interessen im Status quo, die ein gemeinsames 
Regel-Interesse konstituieren, jene institutionellen Reformen vorzunehmen, 
die die Fehlanreize beseitigen, durch welche man sich gegenwärtig gehin-
dert sieht, die möglichen – materiellen sowie immateriellen – Vorteile sozia-
ler Kooperation in vollem Umfang zu nutzen. Insofern ist man gut beraten, 
in der Sache ökonomisch zu argumentieren, d.h. im sozialstrukturellen Rekurs 
auf gemeinsame (Regel-)Interessen, wenn man jenen gesellschaftspolitischen 
Reformkonsens organisieren will, ohne den in einer Demokratie nachhalti-
ge Umstellungen des Institutionensystems nicht gut möglich sind.  
Meinem Verständnis nach schließt dies freilich nicht aus – sondern gerade 
umgekehrt: es schließt ausdrücklich ein –, sozialstrukturelle Erkenntnisse 
semantisch so zu übersetzen, dass sie an die (moralischen) Wahrnehmungs-
kategorien der relevanten gesellschaftlichen Diskurse anschlussfähig wer-
den. Insofern ist hier ein kooperatives, weil komplementäres Verhältnis von 

28 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


Ethik und Ökonomik indiziert: Beide Disziplinen könnten im Rahmen 
arbeitsteiliger Spezialisierung daran mitwirken, die Verwirklichungsbedin-
gungen individueller Lebensentwürfe einschließlich geschlechtsneu-
tral(isierend)er Emanzipationsbestrebungen zu verbessern und so mittels 
institutioneller Reformen mehr Moral zur Geltung zu bringen. Diese Ambi-
tion, als Wissenschaft gesellschaftspolitisch wirksam zu werden, verlangt je-
doch nach einer tragfähigen Konzeption für die hierfür erforderlichen for-
schungsprogrammatischen Weichenstellungen. Mit dem Ansatz einer öko-
nomischen Ethik, d.h. einer ökonomischen Theorie der Moral, stehen ent-
sprechende Vorstellungen zur Diskussion.7 Man muss diese Vorstellungen 
nicht teilen. Aber vielleicht wäre es produktiv, wenn man sich darauf einlas-
sen würde, diese Vorstellungen im Hinblick auf die ihnen zugrunde liegen-
de – und offen ausgewiesene – Problemsituation zu kritisieren. 
Meinem Verständnis nach kann eine solche Auseinandersetzung als interne 
oder als externe Kritik organisiert werden. Im ersten Fall diskutiert man 
Alternativen der Problembearbeitung. Im zweiten Fall diskutiert man Alterna-
tiven der Problemstellung. Ohne einen solchen Problembezug aber sehe ich 
nicht, wie sich ein argumentativer Überbietungswettbewerb arrangieren 
ließe, um theoretische Lernprozesse zu forcieren bzw. allererst in Gang zu 
setzen. 
(7) Vor diesem Hintergrund möchte ich die im Titel aufgeworfene Frage 
abschließend wie folgt beantworten.  
Bestünde das Problem einer Ethik für die moderne Gesellschaft darin, die 
Lebenswelt vor Systemimperativen zu schützen, so wäre eine Ethik des 
Guten eine gute Ethik, wenn es ihr – als Wissenschaft – gelänge, lebensweltli-
che Moralvorstellungen identifizieren, rechtfertigen und gegen das System 
durchsetzen zu helfen. 
Dies freilich ist nicht die Problemstellung, die der „integrativen“ Wirt-
schaftsethik Peter Ulrichs zugrunde liegt. Deren Anliegen scheint vielmehr 
darin zu bestehen, im Spannungsfeld von System und Lebenswelt die ari-
stotelische Mitte zu halten. Einerseits soll man am System teilnehmen dür-
fen, um von ihm im Hinblick auf Lebensnotwendiges und sogar auf Le-
bensfülle zu profitieren. Andererseits soll man sich vom System jederzeit 
zurückziehen dürfen, um die Autonomie der Lebenswelt gegen Zumutun-
gen verteidigen zu können. Markt und Wettbewerb werden hier als Bedro-
hung individueller Moral aufgefasst. Die Anerkennung des Systems nimmt 
die Form einer Konzession an, die Form eines ethischen Zugeständnisses 
an die Sachzwänge der modernen Welt.8 Im Grunde aber gilt unverändert: 
Emanzipation wird gedacht als Emanzipation vom System.9 Und so wird 
dann – folgerichtig? – die Aufgabe der Ethik darin gesehen, sich auf die 
Seite des Guten zu schlagen oder wenigstens Vorkehrungen zu treffen, 

zfwu, 3/1 (2002), 24-34 29 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


damit das Gute in der modernen Gesellschaft nicht vollends – wie offenbar 
befürchtet wird – „vom Tisch“ (Knobloch 2002: 9) ist. 
Bevorzugt man hingegen eine andere Problemstellung, weil man die Di-
stinktion von System und Lebenswelt für theoretisch unbefriedigend hält 
und von dieser begrifflichen Unterscheidung nicht systematisch, sondern 
allenfalls metaphorisch Gebrauch machen möchte, so könnte man als The-
se formulieren, dass – entgegen mancher Hoffnung – Moral in der moder-
nen Welt nicht zur Geltung gebracht werden kann, indem man die Anreiz-
wirkungen von Markt und Wettbewerb abzuschwächen, einzuschränken 
oder gar auszusetzen versucht, sondern allenfalls dadurch, dass man diese 
Anreizwirkungen mittels institutioneller Reformen so justiert und forciert, 
dass sie für moralische Anliegen in Dienst genommen werden. So gesehen, 
geht es nicht um die Außerkraftsetzung, sondern um die Inkraftsetzung von 
Markt und Wettbewerb. Es geht um Emanzipation – nicht vom System, 
sondern – durch das System. Für die Lebenswelt bedeutet dies, dass gesell-
schaftliche Inklusion als unabdingbare Voraussetzung für gelingende Le-
bensentwürfe anzusehen ist: Individuierung vollzieht sich als Sozialisation. 
Legt man eine solche Problemstellung zugrunde, so folgt als theoretische 
Priorität für eine Ethik der modernen Gesellschaft, das Verhältnis von 
Sozialstruktur und Semantik zu reflektieren. Ethik und Ökonomik sind 
dann nahe beieinander: erstere als Theorie der Moral(semantik), letztere als 
Theorie sozialstruktureller Situationsanreize. Eine solche Ethik ist freilich 
nur dann eine gute Ethik, wenn sie als Ethik der sozialen Ermöglichungs-
bedingungen individueller Moral entfaltet wird. Solche Moral ist nicht – 
mittels Appell – zu fordern, sondern – mittels Analyse institutioneller Re-
formoptionen – zu fördern. Moral muss durch Anreize unterstützt werden, 
damit es im eigenen Interesse liegt, sich so zu verhalten, dass (auch) andere 
davon profitieren.10 
Im Fokus einer solchen Ethik stehen nicht Präferenzen, sondern (institu-
tionelle) Restriktionen. Es geht nicht darum, Menschen der Zumutung 
auszusetzen, sie sollten ihr Eigeninteresse anders kalkulieren wollen.11 Son-
dern es geht darum, sie faktisch in die Lage zu versetzen, ihr Eigeninteresse 
im Zuge wechselseitiger Vorteilsgewährung besser kalkulieren zu können. 
Demgegenüber scheint der Ansatz einer „integrativen“ Wirtschaftsethik 
nur das als moralischen Wert anerkennen zu wollen, was sich einer ökono-
mischen Kalkulation entzieht. Gerade in dieser Hinsicht also scheint der 
Ansatz – und zwar ausgerechnet dort, wo er sich für „werterhellend“ 
(Knobloch 2002: 10) hält, – völlig im Dunkeln zu tappen, so dass man ihm, 
um im Bilde zu bleiben, zuvörderst eine kategoriale Selbstaufklärung anra-
ten möchte. Inwiefern die feministische Kritik einen Anstoß hierzu geben 
kann, bleibt abzuwarten. Viel dürfte davon abhängen, ob man den kriti-

30 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


schen Impuls dadurch abfängt, dass man die Gewichtungen innerhalb die-
ses Ansatzes neu austariert, oder ob man statt dessen den Impuls nutzt, um 
von Grund auf neu darüber nachzudenken, wie ein Forschungsprogramm 
konzeptualisiert sein müsste, mittels dessen sich gesellschaftspolitische 
Ambitionen theoretisch unterstützen lassen. Gegenwärtig jedenfalls schei-
nen mir die Weichen (noch) nicht so gestellt zu sein, dass die hier in Angriff 
genommene Ethik des Guten auf dem Weg zu einer guten Ethik wäre, d.h. 
zu einer Ethik, deren Problemstellung und deren Kategoriensystem zur Pro-
blembearbeitung so zugeschnitten und aufeinander abgestimmt sind, dass den 
(sozialstrukturellen) Bedingungen angemessen Rechnung getragen wird, 
unter denen Moral in einer modernen Gesellschaft zur Geltung kommt 
oder eben nicht zur Geltung kommt. 
 
                                                      

 

1  Vgl. Rawls (1971, 1979), (1992), (1993) und (2001). 
2  Vgl. Pies (1993), (1995) und (2000b; Kapitel 4). 
3  Vgl. von Hayek (1976, 1981: 153). Die moderne Gesellschaft wird nicht durch gemein-

same Zwecke zusammengehalten. Sie ist keine Teleokratie, sondern eine Nomokratie: Sie 
wird durch gemeinsame Regeln zusammengehalten, die die Mittel beschränkend festle-
gen, welche zur Verfolgung der je individuellen Zwecke eingesetzt werden dürfen. In die-
sem Sinne spricht von Hayek (1976, 1981: 62) auch von einer „regelverknüpften offenen 
Gesellschaft“. 

4  Wird hier möglicherweise „das Gute“ (Singular: Zielkategorie) mit „Gütern“ (Plural: 
Mittelkategorie) verwechselt? Beruht die vorgeschlagene Differenzierung vielleicht ledig-
lich auf einer Gleichsetzung von Elementargütern mit dem elementaren Guten? 

5  Für trivial falsch halte ich auch die Aussagen zur Wirtschaft. Hier nur zwei Beispiele, die 
zeigen, wie unterschiedlich man die theoriestrategischen Weichen stellen kann: (a) Gegen 
Ulrich (1997: 212), auf den sich Knobloch (2002: 17) zustimmend beruft, ist meiner Auf-
fassung nach geltend zu machen, dass die Ursache für Armut keineswegs darin besteht, 
dass Menschen der Möglichkeit „beraubt“ (sic) werden, sich selbst zu versorgen, sondern 
vielmehr darin, dass es ihnen nicht gelingt, im Rahmen gesellschaftlicher Arbeitsteilung 
eine Möglichkeit zu finden, andere zu versorgen und hierdurch einen Marktlohn zu erwirt-
schaften. Nicht Autarkie ist die Lösung des Armutsproblems, sondern Inklusion und 
Teilhabe am System. Dies sozialpolitisch durch Anreize zu fördern, wird dann zu einem 
integralen Bestandteil kluger Wirtschaftspolitik. Vgl. hierzu Pies (2000b; Kapitel 2). (b) 
Gegen Ulrich (1997: 204), auf den sich Knobloch (2002: 16) zustimmend beruft, ist mei-
ner Auffassung nach geltend zu machen, dass es darauf ankommt, die Sachzwänge der 
Wirtschaft institutionell so in Dienst zu nehmen, dass die Marktwerte der Güter und 
Dienstleistungen ihre Lebensdienlichkeit widerspiegeln. Versucht man hingegen, wie Ul-
rich dies propagiert, Moral und Ethik gegen die Logik der Wirtschaft „allen Sachzwängen 
zum Trotz“ (sic) in Stellung zu bringen, so stehen beide auf verlorenem Posten. Ausge-
rechnet einen solchen Ansatz als „integrative“ (sic) Wirtschaftsethik zu bezeichnen, ist 
m.E. unfreiwillig komisch. Ökonomik und Ethik integrierend hingegen scheint mir zu 
sein, auf die institutionellen Anreizbedingungen zu reflektieren, unter denen Konkurrenz 

zfwu, 3/1 (2002), 24-34 31 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


 
als Instrument sozialer Kooperation zur Verwirklichung moralischer Anliegen einge-
spannt werden kann. 

6  Vgl. z.B. Ott (1998). Vgl. aber auch die seit 1995 erscheinende Zeitschrift „Feminist 
Economics“, in der zahlreiche Beiträge unter Beweis stellen, wie fruchtbar sich das öko-
nomische Analyseinstrumentarium auch gerade in diesem eher unkonventionellen Be-
reich anwenden lässt. 

7  Vgl. Homann und Pies (1993), (1994a), (1994b), (1996) und (2000) sowie Homann 
(1994), (1997), (1998) und (2001), ferner Pies (1997), (1998) und (2000a) sowie Suchanek 
(2001). 

8  Dies ist theoriestrategisch bedeutsam. Am Beispiel: Rawls akzeptiert den Pluralismus 
nicht nolens volens, sondern begreift ihn als Chance. Analog kann man das Systemisch-
werden der modernen Gesellschaft: das anreizbedingte Auseinandertreten von 
individuellen Handlungsintentionen und sozialen Handlungsergebnissen, als Chance be-
greifen. Zwar verschließt dieses Systemischwerden zumindest tendenziell den 
traditionalen Zugang zur Verwirklichung von Moral. Doch zugleich eröffnet es in einem 
historisch nie gekannten Ausmaß die Möglichkeit, immer mehr Menschen der materiellen 
und immateriellen Errungenschaften moderner Zivilisation teilhaftig werden zu lassen. 
Nur bräuchte man dann eben eine Ethik, deren Perspektive nicht ausgerechnet hier ihren 
blinden Fleck hat. 

9  Insofern stürzt die feministische Kritik den Ansatz „integrativer“ Wirtschaftsethik in eine 
prekäre Situation, denn offenbar ist es so, dass Frauen, die auf eine verstärkte Teilhabe 
am System drängen, sich genau davon zu emanzipieren versuchen, was (einige) Männer 
als Lebenswelt für bewahrenswert halten. Die aus meiner Sicht spannende Frage ist nun 
die, ob man diesen Widerspruch äquilibristisch oder systematisch aufzulösen versucht. 
Im ersten Fall – und hiermit scheint sich Ulrike Knobloch bereits zufrieden geben zu 
wollen – setzt man auf eine neue Gewichtung, um die erwünschte Balance zwischen Sy-
stem und Lebenswelt wiederherzustellen. Im zweiten Fall hingegen sucht man sich eine 
verbesserte Problemstellung. Vgl. hierzu die folgenden Ausführungen im Text.  

10  Ulrike Knobloch (2002: 10) scheint das anders zu sehen, wenn sie die Meinung vertritt, 
dass die „Frage nach der Motivation zum moralischen Handeln ... ohne Rückgriff auf das 
Gute nicht beantwortet werden“ kann. Aus meiner Sicht kann diese Frage nicht ohne 
Rückgriff auf Anreize beantwortet werden. Vielleicht liegt hier einer der Hauptunter-
schiede zwischen unseren Auffassungen – und zugleich ein möglicher Ausgangspunkt für 
zukünftige Versuche wechselseitiger Verständigung. 

11  Eine solche Vorstellung könnte man als imperativischen Eingriff lebensweltlicher Naivi-
tät in Systemfunktionen bezeichnen (und kritisieren). Vor diesem Hintergrund wird ver-
ständlich, wieso Niklas Luhmann die Ethik davor warnt, sich mit Moral zu 
i(de)n(ti)fizieren und es sogar zur vornehmsten Aufgabe der Ethik erklärt, vor Mo-
ral(isieren) zu warnen. Vgl. Luhmann (1978), (1989) und (1990). 

 

Literaturverzeichnis 
Hayek, Friedrich August von (1976, 1981): Recht, Gesetzgebung und Freiheit, 
Bd. 2: Die Illusion der sozialen Gerechtigkeit, aus dem Amerikanischen übertragen 
von Martin Suhr, Landsberg am Lech.  ►  Homann, Karl (1988): Rationalität und 
Demokratie, Tübingen.  ►  Homann, Karl (1994): Ethik und Ökonomik. Zur 
Theoriestrategie der Wirtschaftsethik, in: ders. (Hrsg.): Wirtschaftsethische Per-

32 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


zfwu, 3/1 (2002), 9-23  33 

spektiven I: Theorie – Ordnungsfragen – Internationale Institutionen, Berlin, 9-30.  
►  Homann, Karl (1997): Sinn und Grenzen der ökonomischen Methode in der 
Wirtschaftsethik, in: Aufderheide, Detlef/ Dabrowski, Martin (Hrsg.): Wirtschafts-
ethik und Moralökonomik, Berlin, 11-42.  ►  Homann, Karl (1998): Normativität 
angesichts systemischer Sozial- und Denkstrukturen, in: Gaertner, Wulf (Hrsg.): 
Wirtschaftsethische Perspektiven IV: Methodische Grundsatzfragen, Unterneh-
mensethik, Kooperations- und Verteilungsprobleme, Berlin, 17-50.  ►  Homann, 
Karl (2001): Ökonomik: Fortsetzung der Ethik mit anderen Mitteln, in: Siebeck, 
Georg (Hrsg.): Artibus ingenius. Beiträge zu Theologie, Philosophie, Jurisprudenz 
und Ökonomik, Tübingen, 85-110.  ►  Homann, Karl/ Ingo Pies (1993): Libe-
ralismus: Kollektive Entwicklung individueller Freiheit – Zu Programm und Methode 
einer liberalen Gesellschaftstheorie, in: Homo Oeconomicus X(3/4), 1993, 297-347.  
►  Homann, Karl/ Pies, Ingo (1994a): Wirtschaftsethik in der Moderne: Zur 
ökonomischen Theorie der Moral, in: Ethik und Sozialwissenschaften (EUS) 5, Heft 
1, 1994, 3-12.  ►  Homann, Karl/ Pies, Ingo (1994b): Wie ist Wirtschaftsethik als 
Wissenschaft möglich? Zur Theoriestrategie einer modernen Wirtschaftsethik, in: 
Ethik und Sozialwissenschaften (EUS) 5, Heft 1, 1994, 94-108.  ►  Homann, Karl/ 
Ingo Pies (1996): Sozialpolitik für den Markt: Theoretische Perspektiven konstitu-
tioneller Ökonomik, in: Pies, Ingo/ Leschke, Martin (Hrsg.): James Buchanans 
konstitutionelle Ökonomik, Tübingen 1996, 203-239.  ►  Homann, Karl/ Pies, 
Ingo (2000): Wirtschaftsethik und Ordnungspolitik – Die Rolle wissenschaftlicher 
Aufklärung, in: Leipold, Helmut/ Pies, Ingo (Hrsg.): Ordnungstheorie und 
Ordnungspolitik – Konzeptionen und Entwicklungsperspektiven, Stuttgart 2000, 329-
346.  ►  Knobloch, Ulrike (2002): Ideen des Guten in der integrativen 
Wirtschaftsethik – Hinführung und Weiterentwicklung, in: Zeitschrift für 
Wirtschafts- und Unternehmensethik (zfwu) 3, Heft 1, 9-23.  ►  Luhmann, 
Niklas (1978): Soziologie der Moral, in: Niklas Luhmann und Pfürtner, Stephan 
H. (Hrsg.): Theorietechnik und Moral, Frankfurt a.M., 8-116.  ►  Luhmann, 
Niklas (1989): Ethik als Reflexionstheorie der Moral, in: ders.: 
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen 
Gesellschaft, Band 3, 358-447.  ►  Luhmann, Niklas (1990): Paradigm lost: Über 
die ethische Reflexion der Moral, Frankfurt a.M  ►  Ott, Notburga (1998): Der 
familienökonomische Ansatz von Gary S. Becker, in: Pies, Ingo/ Leschke, Martin 
(Hrsg.): Gary Beckers ökonomischer Imperialismus, Tübingen, 63-90.  ►  Pies, 
Ingo (1993): Normative Institutionenökonomik. Zur Rationalisierung des 
politischen Liberalismus, Tübingen.  ►  Pies, Ingo (1995): Theoretische 
Grundlagen demokratischer Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik – der Beitrag der 
Gerechtigkeitstheorie, in: Pies, Ingo/ Leschke, Martin (Hrsg.): John Rawls‘ 
politischer Liberalismus, Tübingen, 1-19.  ►  Pies, Ingo (1997): Theologische 
Sozialethik und ökonomische Theorie der Moral: Ein Verständigungsversuch, in: 
Aufderheide, Detlef/ Dabrowski, Martin (Hrsg.): Wirtschaftsethik und Moralökono-
mik, Berlin 1997, 183-195.  ►  Pies, Ingo (1998): Ökonomischer Ansatz und 
Normativität: Zum wertfreien Umgang mit Werten, in: Pies, Ingo/ Leschke, Martin 
(Hrsg.): Gary Beckers ökonomischer Imperialismus, Tübingen 1998, 107-135.  
►  Pies, Ingo (2000a): Wirtschaftsethik als ökonomische Theorie der Moral – 
Zur fundamentalen Bedeutung der Anreizanalyse für ein modernes Ethikpara-
digma, in: Gaertner, Wulf (Hrsg.): Wirtschaftsethische Perspektiven V. Methodi-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24


sche Ansätze, Probleme der Steuer- und Verteilungsgerechtigkeit, Ordnungsfragen, 
Schriften des Vereins für Socialpolitik, Band 228/V, Berlin 2000, 11-33.  ►  Pies, 
Ingo (2000b): Ordnungspolitik in der Demokratie. Ein ökonomischer Ansatz 
diskursiver Politikberatung, Tübingen.  ►  Pies, Ingo (2000c): Wie integrativ ist 
die Integrative Wirtschaftsethik Peter Ulrichs? – Über die Reflexionsdefizite einer sich 
kritisch gerierenden Grundlagenreflexion(spolemik), in: Ethik und Sozialwissenschaf-
ten (EUS) 11, Heft 4, 604-606.  ►  Rawls, John (1971, 1979): Eine Theorie der 
Gerechtigkeit, übersetzt von Hermann Vetter, Frankfurt a.M.  ►  Rawls, John 
(1992): Die Idee des politischen Liberalismus, in: Hinsch, Wilfried, Frankfurt a.M.  
►  Rawls, John (1993): Political Liberalism, New York.  ►  Rawls, John (2001): 
Justice as Fairness, in: Kelly, Erin (Hrsg.): A Restatement, Cambridge/ Mass./ 
London.  ►  Suchanek, Andreas (2001): Ökonomische Ethik, Tübingen.  ►  
Ulrich, Peter (1997): Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienli-
chen Ökonomie, Bern u.a. 
 
PD Dr. Ingo Pies, Universität Passau 
Email: Ingo.Pies@uni-passau.de  
 
 
 

34 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:05:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-24

