Schlussbemerkungen
Aleida Assmann

Jeder ist immer potenziell ein Fremder.

Der Begriff der ,Differenz’, der im Zentrum des Titels dieser Studie und der einzel-
nen Beitrage steht, hat seine Geschichte. Er kam in den 1970er und 1980er Jahren
auf die Tagesordnung, als es galt, sich durch Affirmation von Differenz von falschen
und fur die Minderheiten repressiven nationalen Einheitskonzepten zu befreien.
Diese Affirmation von Differenz hat ihrerseits zu neuen ethnischen Einheitskonzep-
ten gefuhrt. Uberall dort, wo nach dem Zerfall von Reichen oder politischen Blécken
kleinere neue Nationalstaaten auf der Basis einer ethnischen Entmischung entste-
hen, fuhrt Differenz paradoxerweise wieder zuriick zur Homogenitat. Neben die
Affirmation von Differenz muss heute deshalb verstarkt die Anerkennung und Zulas-
sung von Differenzen treten. Anerkennung von Differenzen bedeutet dann, dass an
die Stelle der ,false and restricting unity’! Einheiten treten, die in sich plural, frag-
mentiert und heterogen verfasst sind, ohne dadurch die Qualitdt der Einheit als
einer funktionierenden Koharenz zu durchkreuzen. An die Stelle von totalisierenden
und polarisierenden Einheitskonzepten, die in eine destruktive Logik der totalen
Akzeptanz oder totalen Ablehnung fiihren, miissen deshalb komplexere und belast-
barere Einheitskonzepte treten, die Differenzen betonen und damit zugleich Uber-
lappungen und Ubergénge stark machen. Auf diese wichtige Frage nach neuen
Kommunikationsformen, Identitdtsmustern und Einheitskonzepten geben die Auf-
séatze dieses Bandes Antworten. Im Folgenden soll der Versuch unternommen wer-
den, bestimmte Probleme, Motive und Denkfiguren aus den Beitragen herauszuar-
beiten, diese miteinander in Beziehung zu setzen und mit ihnen weiterzudenken.

Das Tun des Einen ist das Tun des Anderen

Identitdten kénnen schon deshalb nicht in der Isolation entstehen, weil sie auf
menschliche Interaktion angewiesen sind. Identitdten werden immer mithilfe eines
Alter Ego und in Abgrenzung von ihm konstruiert. Die Grundstruktur des Verhaltnis-
ses von Eigenem und Fremdem ist deshalb immer schon relational. Hier kénnen wir
an den Satz von Hegel ankniipfen, nach dem das Tun des einen das Tun des ande-
ren ist. Dieser Satz wurde von Psychotherapeuten zu einer Maxime erhoben, die
damit das Ziel verfolgen, eine unkontrollierte Dynamik in bewusste Formen der
Interaktion zu Gberfihren und wechselseitige Formen der Unterdriickung und Aus-
grenzung in eine Symmetrie der Identitdten und Interessen zu verwandeln.2 Die
Uberfuhrung von Asymmetrien in Symmetrien ist nicht nur ein therapeutisches, son-
dern auch ein soziales und politisches Anliegen. Ein wirklicher Ausgleich kann auf

1 Siehe hierzu das Zitat von Albert Memmi im Beitrag von Homi K. Bhabha in diesem Band.

2 Helm Stierlin (1991): Das Tun des Einen ist das Tun des Andern. Versuch einer Dynamik
menschlicher Beziehungen.

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 SCHLUSSBEMERKUNGEN

dieser Ebene selten erreicht werden, aber es kénnen Zeichen gesetzt und eine
symbolische Kompensation erreicht werden.

Dieses Interesse an Ausgleich und Symmetrie spiegelt sich nicht zuletzt in den
Begriffen ,Verhandeln’ bzw. ,Aushandeln’ wider, die es in den Kulturwissenschaften
zu groRer Beliebtheit und Verbreitung gebracht haben. Das Wort ,Verhandeln’
kommt aus der 6konomischen Sphére und bezieht sich auf ein strategisches Ver-
halten, bei dem zwei Akteure in gegenseitiger Anerkennung und Abstimmung ihren
jeweiligen Vorteil verfolgen. Dieser Begriff, der eine Symmetrie von Macht und Inte-
ressen suggeriert, ist normativ aufgeladen mit Werten und Verfahren demokrati-
scher Identitats- und Urteilsbildung. Das Konzept des Verhandelns ist im kulturwis-
senschaftlichen Diskurs nicht zuletzt deshalb so positiv besetzt, weil es Identitaten
.ent-essentialisiert’, das heilt sie als interaktiv und prozessual hervorgebrachte ver-
steht. Ahnliches gilt fir den Begriff der ,Kultur’ als Matrix eines gemeinsamen Kom-
munikations-, Deutungs- und Handlungsraums, dessen Horizont gegenliber neuen
und unerwarteten Realisierungsmaéglichkeiten unbedingt offenzuhalten ist.
Dennoch ist anzumerken, dass das positive Leitbild des Verhandelns von Eigenem
und Fremdem nicht immer auf Gegebenheiten trifft, die ihm entsprechen. Probleme
kénnen dort entstehen, wo das Modell des Aushandelns als eine anthropologische
Universalie verstanden und in unkritischer Weise auf nicht-demokratische Gesell-
schaften ausgedehnt wird. Um einen produktiven Gebrauch dieses Begriffs zu er-
halten, ist es deshalb nétig, auch Dimensionen und Situationen im Blick zu behal-
ten, in denen dieses Konzept gerade nicht greift oder zumindest nicht ausschliel3-
lich zur Geltung kommen kann. Eine wichtige und noch zu wenig berlcksichtigte
Frage lautet deshalb: was ist in Verhandlungssituationen jeweils nicht verhandel-
bar? Dazu gehéren u. a. Bestande, die implizit bleiben, wie die sog. ,tacit dimension’
(Michel Polanyi 1966, 1985), die nicht artikuliert wird; was nicht artikuliert wird, kann
aber auch nicht verhandelt werden. Dazu gehéren ebenfalls Bestande, die durch die
Rahmenbedingung einer Institutionalisierung festgelegt sind; dazu gehéren unter
anderem Strukturen der Verrechtlichung, die ebenfalls nicht zur Disposition gestellt
werden.

Der eher strategisch orientierte Begriff des Aushandelns I&sst sich ferner nicht Uber-
tragen auf das performative symbolische Handeln von Akteuren, das ostentativ
Grenzen sowohl zieht als auch Uberschreitet. Ebenso wenig kann von Verhandeln
die Rede sein in der Situation einer manifesten Asymmetrie der Beteiligten, wo wir
es zum Beispiel mit sozialen, politischen oder historischen ,Opfern’ zu tun haben.
Hier greift eine ganz andere Figur, namlich die der politischen, ethischen oder sozi-
alen ,Anerkennung’. Das Opfer wird in seinem Status bestéatigt, womit ihm der An-
spruch auf materielle oder symbolische Restitution zuerkannt wird. Eine weitere
Handlungsform unter asymmetrischen Bedingungen ist die ,Interzession’, auf die
wir noch zurickkommen werden; damit ist das Flr-andere-Eintreten und -Sprechen
gemeint. Dies wére ein Beispiel fir eine weder strategische noch symbolische,
sondern ethische Form von Performanz.

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEIDAASSMANN 289

Exklusion / Inklusion und die Suche nach einem Dritten

Einige zentrale Begriffe im vorliegenden Untersuchungsfeld werden als Begriffs-
paare angeboten, wie ,das Eigene und das Fremde’ oder ,Exklusion und Inklusion’.
Mit dieser Begrifflichkeit lassen sich gewiss komplexe Wechsel-Dynamiken von
Aktion und Reaktion erfassen. Meine Frage setzt dennoch an der Struktur der Dicho-
tomie an. Die Sozialisierung im Konstanzer Graduiertenkolleg Giber ,Die Figur des
Dritten’ motiviert mich zu der Frage: Gibt es angesichts der Dichotomie von Exklu-
sion und Inklusion noch ein Drittes? Dieses Gedankenspiel méchte ich anhand der
vorliegenden Beitrage verfolgen und fragen, wo sich Ansétze fiir ein solches Drittes
zwischen Inklusion und Exklusion zeigen.

Gehen wir vom Beispiel einer konkreten und polizeilich bewachten Grenze aus. In
der Mauer, die die Differenz von Exklusion und Inklusion geradezu emblematisch
verbildlicht, gibt es ein Tor, das von Wachtern kontrolliert wird. Zwischen Exklusion
und Inklusion steht die Auswahl derer, die aufgrund bestimmter Inklusionskriterien
(wie z. B. technisches Know-how bei anhaltender Exklusionspolitik) durch dieses
Tor hindurch tber die Grenze dirfen. Das Tor ist jedoch kein Drittes, sondern nur
das Nadeléhr und der konkrete Schauplatz, wo das apodiktische Ja oder Nein von
Inklusion bzw. Exklusion im Einzelfall vollzogen wird. Die Strategien der Grenzpoli-
tik nehmen dabei selbst die Form des ausgeschlossenen Dritten an, indem nach
mdoglichst eindeutigen Kriterien fur Aufnahme oder Ausschluss gesucht wird.
Thomas Straubhaar ebenso wie Alois Hahn und Marén Schorch haben die Kon-
struktion jener bindren Systeme bis hin zu Fragen der Gesundheit und Einbirge-
rungstests untersucht, die der Entscheidungsfindung zugrunde gelegt werden.

Die strikte Polaritat von Exklusion und Inklusion wird allerdings durch eine Strategie
der ,Filamentierung’ unterlaufen, wie sie Homi K. Bhabha in seinem Eingangsrefe-
rat dargestellt hat. Mit diesem Begriff beschreibt er eine performative Praxis, die
kompakte Identitatsstrukturen samt ihren vorprogrammierten Unvereinbarkeiten auf-
bricht, indem situativ neue Merkmale der Verkniipfung entdeckt werden. Es reicht oft
ein einziger ,Faden’, um neue Verbindungen, Assoziationen, Allianzen zu schaffen
und flexibel auf neue Herausforderungen zu reagieren. Die Frage ist: wie kommt
man von der ,Differenz’ und ihrer apodiktischen Logik der Inklusion und Exklusion
zur ,Differenzierung’ als einer eingreifenden und verdndernden Strategie der
Positionierung? Bhabha greift Albert Memmis Konzept der ,partiellen oder gesplitte-
ten ldentifikation’ auf, die ,dem Recht auf Souveranitat einer Gruppe eine Absage*
erteilt (s. hierzu S. 41). Unter Identifikation versteht Bhabha nicht mehr und nicht
weniger als das Knuipfen eines Fadens, der den Beginn einer neuen Beziehung dar-
stellt. Solche Beziehungen schaffen Bindungen jenseits von und neben Gemein-
schaften, die auf einer ,grundlegenden Loyalitat zu einem Ursprung, einer Ontologie,
einer souverdnen Differenz* gegriindet sind (s. Seite 42).

Eine weitere Voraussetzung fir das Unterlaufen der Dichotomie von Inklusion und
Exklusion ist das Aufbrechen eines kompakten Identitatsbegriffs durch die Anerken-
nung mehrfacher Mitgliedschaften in unterschiedlichen Wir-Gruppen. Diese Position
ist neuerdings auch in dem Buch Die Identitatsfalle von Amartya Sen entwickelt wor-
den.3 Er geht davon aus, dass die Vorstellung einer einzigen Identitat notwendig zur

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 SCHLUSSBEMERKUNGEN

Eskalierung bis hin zum ,Krieg der Kulturen’ fiihrt, wahrend die Aufgliederung die-
ses heiklen Begriffs durch Einbeziehung anderer Faktoren der jeweiligen Lebens-
welt wie Klasse, Geschlecht, Bildung, Beruf, Sprache, Kunst, Wissenschaft, Moral
oder Politik unmittelbar deeskalierend wirkt. Unter diesen Umstanden einer Aufglie-
derung von Identitat nach Zugehérigkeiten lassen sich Identitaten viel flexibler hand-
haben; sie erlauben je nach Situation Umperspektivierungen und damit die freie
Wahl unterschiedlicher Allianzen und Loyalitaten. Neben die ethnische bzw. religi6-
se Loyalitat tritt dann die politische Solidaritat als eine alternative Handlungsgrund-
lage. Indem starre Loyalitét von situativer Solidaritat abgelést wird, 6ffnen sich neue
Denk- und Handlungsmdglichkeiten.

Ein letzter Punkt auf der Suche nach einem Dritten ist der Umgang mit Differenz bei
Entscheidungen der Inklusion oder Exklusion. Jede Differenz kann entweder mar-
kiert und herausgestellt oder auch nicht markiert und abgeblendet werden. Ob und
wann eine Differenz dramatisiert und wann sie ignoriert wird, hadngt niemals von der
Differenz selbst, sondern von Ubergeordneten strategischen Absichten ab. Die
Spannweite der Entscheidungsméglichkeiten besteht zwischen dem einen Pol des
Insistierens auf Differenz anhand eines ,Narzissmus der kleinen Unterschiede’ und
dem Pol der Aufhebung von Differenz durch Ausrichtung auf Universales. In diesem
Sinne ist das Pauluswort zu verstehen: ,So soll es hinfort nicht mehr geben Herr
noch Sklave, Mann noch Frau“ etc. Mit diesem Postulat werden die bestehenden
sozialen Grenzen und Gender-Differenzen keineswegs aufgehoben, es wird ihnen
allerdings ihre grenzstiftende Gewalt abgesprochen; sie werden eingeklammert,
abgeblendet im Blick auf etwas Gemeinsames, das als Wichtiger eingestuft wird. Im
Falle von Paulus ist dies die neue christliche Urgemeinde, die ihre Grenzen neu
zieht. Pragmatisch einschneidend ist die Unterscheidung zwischen dem Privileg
einer nichtmarkierten Identitat (wie in bestimmten Kontexten das WeiR3-Sein) und
einer unfreiwillig markierten Identitat. Dies ist eine Frage weniger der Normen als
der sich wandelnden Normalitat, die Urmila Goel an Inderinnen der 2. und 3. Gene-
ration untersucht hat.

Menschheit und Nachbarschaft: Ethik der Ferne und der Nahe

Die Frage nach Grenzen, Differenzen, Ubergangen schlie3t auch die nach einem
Letzthorizont ein, der die kulturelle Dynamik von Exklusion und Inklusion auf3er Kraft
setzt. Hier bietet sich in neuer Weise der Begriff bzw. das Narrativ der ,Menschheit’
an, die allen sozialen und kulturellen Differenzen voraus liegt oder diese Differenzen
in einer gemeinsamen Anstrengung Ubersteigt. Der Begriff ,Menschheit’ ist selbst
durch verschiedene historische Stadien hindurchgegangen. Dazu gehért an erster
Stelle, wie J6rn Rusen zeigt, der naive Ethnozentrismus, mit dem friihe Kulturen ihre
eigene Gruppe mit der Menschheit gleichsetzten. Dieser ethnozentrische Gebrauch
des Begriffs Menschheit fuhrt in ein philosophisches Dilemma: Ethnozentrismus ist
anthropologisch verankert und deshalb nicht so einfach abschaffbar, er schlie3t
jedoch die unhaltbare Pramisse ein, dass die Fremdgruppen am Menschsein nicht

3 Amartya Sen (2006): Die Identititsfalle. Warum es keinen Kampf der Kulturen gibt.

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEIDAASSMANN 291

in einer voll glltigen Weise partizipieren. Es gibt ein anderes exklusives Konzept
von Menschheit, das in Auslaufern bis heute geschichtlich wirksam ist und aus dem
Verkehr zu ziehen ist: die hegemoniale Vorstellung einer einzigen Menschheitskultur,
die in der Geschichte wie eine Fackel vom einen zum anderen Imperium weiterge-
reicht wird. Dieses Translatio-Modell 1asst das Pradikat Menschheit nur denjenigen
Kulturen zukommen, die ins Licht dieser Kulturentwicklung eintreten. Diejenigen, die
aus diesem Entwicklungsbogen herausfallen, verbleiben im Dunkel der Geschichte.
Im 18. Jahrhundert entstand der Begriff eines alle Kulturen tiberwindenden und hin-
ter sich zurticklassenden Kosmopolitismus, fur den sich Lessing einsetzte und dem
Herder die Differenz nationalkultureller Pragungen entgegensetzte. In dieser Kon-
troverse ging es um die Aufhebbarkeit oder Nichtaufhebbarkeit von Differenzen.
Eine weitere Variante von Menschheit entstand im 19. Jahrhundert unter dem Ein-
fluss Darwins, als deutlich wurde, dass es jenseits der kulturellen Auspragungen
nur eine einzige Menschheitsfamilie gibt, die durch die gemeinsame Geschichte
ihrer Phylogenese miteinander verbunden ist.

Mit all diesen Menschheits-Begriffen lasst sich nicht mehr oder nur noch bedingt
weiterarbeiten. Die Philosophen Oswald Schwemmer und Norbert Meuter kommen
in ihrem Beitrag dem letzten biologischen Begriff von Menschheit nahe, weil sie die
Universalitdt des Menschseins (wie die Humanethologen generell) nicht an ihren
bewussten kulturellen Konditionierungen, sondern an unbewussten und geneti-
schen Pragungen festmachen. Die Universalitat des Ausdrucks von sog. ,Basis-
emotionen’ sowie bestimmte Verhaltensweisen, die es Uberall auf der Welt in unter-
schiedlichem kulturellen Gewand gibt, bezeugt fur sie die anthropologische Einheit
des Menschseins auf einer empirischen Basis. Als universal kann heute zweitens
das gelten, was sich Uberall auf der Welt ausbreitet. Fur diese Form der Anndhe-
rung und Verbindung bietet sich das Wort ,Globalisierung’ an. Von diesen empiri-
schen Begriffen des Universalen ist der normative Begriff von ,Menschheit’ und
,Menschsein’ zu unterscheiden, den Jérn Rusen eingefiihrt hat. Dieser Begriff kann
eine ethische Norm bezeichnen, die fur alle gelten soll, oder aber auch ein ,Welt-
ethos’ (Hans Kiing 2002), das als ein kleinster gemeinsamer Nenner alle Kulturen
durchzieht. Der Begriff Menschheit wird jeweils ganz unterschiedlich akzentuiert, je
nachdem, ob wir ihn in einem Kontext des Kosmopolitismus (dann geht es um ein
freiwilliges Zuriickstellen von kultureller Differenz), von Globalisierung oder von
einem Universalismus der Werte aufrufen. Angesichts dieser unterschiedlichen Tra-
ditionen und Interessen bleibt in der Tat die Klarung des Begriffs Humanismus im
Zeitalter der ,Post-Humanitat’ ein Desiderat.

Am anderen Ende der Skala menschlicher Vergemeinschaftung steht die ,Nachbar-
schaft. Homi K. Bhabha hat den Begriff der ,proximity’ ins Spiel gebracht; er denkt
dabei an die ,Beziehung zum Nachbarn im moralischen Sinn“ und spricht von einer
,Ethik und Politik der Proximitat* (s. S. 32 in diesem Band). Was solche Beziehun-
gen zusammenhalt, sind weder die Insignien eines gemeinsamen Kulturbesitzes
noch die abstrakten Werte interkultureller Anerkennung. Es ist vielmehr etwas, das
zwischen Menschen entsteht und besteht, wie pragmatische Beziehungen und
gemeinsame Interessen. Hannah Arendt fasst das, was zwischen Menschen
besteht und sie zueinander in Beziehung setzt, in dem Stichwort ,inter-est’ zusam-

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 SCHLUSSBEMERKUNGEN

men. Aber es geht, wie Bhabha betont, nicht nur um das, was dazwischen ist, son-
dern auch um das Dazwischentreten, um den Akt der Interzession und der Inter-
vention. An diesem Punkt verknlipfen sich die beiden Enden der Skala, der Nahe
und Ferne, der Nachbarschaft und der Menschheit. Bhabha spricht von einem
Jinterzessiven Humanismus’.4 ,Interzession’ bedeutet: vor einem Richter fur die Be-
lange eines anderen eintreten. In der katholischen Liturgie und in der Ikonographie
des Christentums hat Maria (oft zusammen mit Johannes) diese Rolle inne. Fir-
sprache, das Sprechen und Eintreten fir den anderen, ist aber nicht nur eine
Funktion innerhalb der christlichen Heilshierarchie, sondern auch ein wesentlicher
Akt im Rahmen einer Ethik und Politik der Proximitat. Ein eindrucksvolles Beispiel fir
einen interzessiven Humanismus war die Beerdigung des tlrkisch-armenischen
Journalisten Hrant Dink, der im Januar 2007 von einem nationalistischen Turken auf
der StralRe erschossen worden war. In seinem Beerdigungszug durch die Stralen
von Istanbul trugen Tausende von Trauernden Plakate mit der Aufschrift: ,Wir sind
alle Armenier!” (Ich kann nicht umhin, hinzuzufiigen: Waren nach den Verheerungen
der sog. ,Kristallnacht’ am 9. November 1938, wo Juden zusammengeschlagen, ihre
Geschéfte zerstort und ihre Synagogen in Brand gesteckt wurden, deutsche Birger
auf die StralRen gegangen mit Plakaten ,Wir sind alle Juden’, héatte Hitlers Projekt der
sogenannten ,Endiésung’ keine Chance gehabt.) Im Akt der Interzession, der
Fursprache wird Bindung und Solidaritat befestigt. Noch einmal Homi K. Bhabha:
»Sich identifizieren, fur jemanden sprechen, ohne Anspruch auf Souveranitat und
Hierarchie zu erheben, bedeutet nicht Entméachtigung. Es geht vielmehr um die
Bekréaftigung einer Solidaritat, die aus der Gemeinsamkeit oder Ahnlichkeit des
Menschseins entsteht.” (s. S. 36 in diesem Band)

Medien

Universalisierung und Globalisierung gehen, wie uns immer bewusster wird, ge-
trennte Wege; ersteres bedeutet eine Ausweitung von Werten und Prinzipien, letz-
teres von Markten und Medien. Auch von einer transnational organisierten Welt-
gesellschaft sind wir weit entfernt, weil Globalisierung mit unterschiedlichen
Geschwindigkeiten und Erfolg von wirtschaftlichen Unternehmen vorangetrieben
wird und das globale Netz voller Lécher bzw. unerreichten Nischen ist. Die weltwei-
te Ausbreitung von Kommunikationskanélen insbesondere im Internet geht mit einer
neuen Aufmerksamkeits-Okonomie einher, bei der jeder zum Zuschauer werden
kann, ohne selbst Zeuge zu sein. Mit dieser weltweiten Offentlichkeit ist zugleich
eine neue Form von Universalitét entstanden. Das Internet verspricht eine Welt ohne
Grenzen, die jedoch durch den Aufbau von firewalls’ und Zensurmaf3nahmen zum
Teil wieder eingezogen werden. Die Entschrédnkung von Kommunikation fiihrt aller-
dings keineswegs nur zu einem immer weiter beschleunigten universalen Daten-
strom, sondern auch zu neuen Gruppenbildungen und engen, geradezu nachbar-

4 Mit dem Stichwort ,interzessiver Humanismus' lasst sich auch die Politik Gandhis prézise
beschreiben, der Dieter Conrad 2006 eine Studie gewidmet hat (,Gandhi und der Begriff des
Politischen. Staat, Religion und Gewalt‘). In diesem Buch geht er ausfihrlich auf die
Thematik eines nicht entmiindigenden ,Sprechens fiir' ein.

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEIDAASSMANN 293

schaftlichen Kommunikationsmilieus. Das von Urmila Goel vorgestellte ,Indernet’ ist
ein Beispiel fir solch ein persénliches Fadenspinnen und -verkniipfen (,filamenta-
tion’) innerhalb einer universalen technischen Infrastruktur.

In dieser Offentlichkeit spielen die Medien eine zunehmende Rolle. Am auffalligsten
ist der Einsatz von massenhaft reproduzierten Bildern, die inzwischen auch als
Waffen, Drohinstrumente und Troph&en eingesetzt werden. In diesem Kampf der
Bilder geht es um Symbole und Werte; Demutigungen und die Wiederherstellung
von Ehre spielen dabei eine Hauptrolle. Hans-Georg Soeffner untersucht das Pha-
nomen des modernen Terrorismus als ein Medienereignis, das ebenso wie auf Akte
der Gewalt auf die durchschlagende Wirkung von Massenmedien angewiesen ist,
die die kleine Gruppe der Opfer und Augenzeugen im Handumdrehen erweitern auf
die Grof3gruppe der ,narrativ und medial versorgten ,Second hand’-Erlebenden” (s.
hierzu den Beitrag von Hans-Georg Soeffner).5 Die Verbreitung und Durchléassigkeit
von Bildern im Internet hat auch zu dem Phé&nomen der ,global icons’ (Lydia Hau-
stein)® gefiihrt, die im Strom der Daten permanent recycelt werden, wobei sie weni-
ger einer transkulturellen Angleichung Vorschub leisten, als gerade auch kulturelle
Differenzen in spezifischen Aneignungsprozessen anschaulich machen.

Neben den Bildern darf die Sprache nicht vergessen werden, deren Modulationen
zwischenmenschliche Beziehungsverhéltnisse gestalten und grundstandige Moto-
ren sowohl von exkludierenen Differenzen wie von inkludierenden Differenzierun-
gen sind. Von Bedeutung sind hier hinter dem konkreten Sprechen wirkméachtige
Welt- und Sprachbilder, durch die hindurch wir iberhaupt sehen, was wir sehen (s.
Beitrag von Oswald Schwemmer und Norbert Meuter). Die durch Musik verstéarkte
Verbalakrobatik des Rap ist von Spontaneitdt und Emotionen getragen. Sie spricht
unmittelbar in politische Handlungsfelder wie die Pariser Vorstadte hinein und ist
ein Seismograph gesellschaftlicher Problemzonen. lhr ,basso continuo’ ist die Wut,
die durch die Sprachvirtuositat wiederum etwas Spielerisches erhalt. Der Rapper,
der selbstbewusst die Position des ,Barbaren’ besetzt, unterlauft die fundierenden
Kodierungen der Kultur und stellt die Exkursions-Mechanismen einer restriktiven
citoyenneté massenpublikumswirksam zur Schau (Beitrag von Eva Kimminich).
Der der Literatur nahestehende Bhabha hat gefordert, dass die Prosa sozialer Inte-
gration ,metaphernreich und fantasievoll sein muss, um sich den Anforderungen
der 6ffentlichen Représentation zu widersetzen® (s. S. 29 in diesem Band). Er selbst
privilegiert ein Sprachregister, das ,asthetisch und aspirational’ ist und ,eine Bin-
dung mit dem Anderssein® eingeht (s. S. 21). Dieses Register unterscheidet sich
markant von anderen wie der burokratischen Verordnung oder der politischen Rhe-
torik. Sprache ist, nicht zu vergessen, auch die Grundlage wissenschaftlicher Beob-
achtung und Beschreibung. Die Bedeutung, die der Wahl der Wissenschaftsspra-

5 Ubereinstimmend mit dieser Deutung von Hans-Georg Soeffner hat Robert Pape in seinem
Buch ,Dying to Win. The Strategic Logic of Suicide Terrorism* (2005) gezeigt, dass der
moderne Terrorismus aufgrund seiner Offentlichkeitswirkung und Medienabh&ngigkeit nur in
Demokratien FuB fassen kann.

6 Aus dem Vortrag ,Ikonen des globalen Bildverkehrs* von Lydia Haustein, den sie im Rahmen
der Konferenz ,Grenzen. Differenzen. Ubergénge. Spannungsfelder inter- und transkulturel-
ler Kommunikation* (Dresden, 14. - 16. Juni 2006) gehalten hat.

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 SCHLUSSBEMERKUNGEN

che zukommt, hat Steffi Richter besonders betont. In ihrem Projekt des Vergleichs
von Geschichtswissenschaft, Schulbiichern und 6&ffentlicher Vermittiung von Ge-
schichte im ostasiatischen Raum gehérten neben Englisch zwei weitere ostasiati-
sche Sprachen zur Voraussetzung der gemeinsamen Arbeit. Wenn das ,Forschen
Uber’ wirklich in ein ,Forschen mit’ ibergehen soll, dann hangt dieses nicht zuletzt
an der Bereitschaft zu sprachlichen Grenziiberschreitungen der Forscherinnen und
Forscher, die gepflegt und unterstiitzt werden muss.

Kultur und Zivilisation

Charles Darwin konnte sich noch vorstellen, dass sich die Probleme der Exklusion
durch eine unaufhaltsam fortschreitende Inklusion von allein auftheben wirden. Er
sah den Weg von der Kleingruppe der Stammesgesellschaften tber Nationen und
Imperien bis hin zum Wir der Menschheitsfamilie klar vorgezeichnet. Besonders
naiv mutet uns nach den Verheerungen zweier Weltkriege der von Darwin beschrie-
bene gleitende Ubergang von der Nation zur Weltgesellschaft an. Wenn der
Mensch erst einmal gelernt hat, ,seine sozialen Instinkte und Sympathien auf alle
Glieder derselben Nation auszudehnen [...], selbst wenn sie ihm persénlich unbe-
kannt sind“, dann besteht nur noch ,eine kiinstliche Grenze, welche [ihn] abhélt,
seine Sympathien auf alle Menschen aller Nationen und Rassen auszudehnen* (zit.
nach Soeffner, s. S. 89).

Da ,Menschheit’ in heutigen Diskursen kein gradliniges Ziel der Evolution ist, stellt
sich die Frage nach diesem Begriff neu als eine philosophische, ethische und poli-
tische Herausforderung philosophischen Denkens. In seinem Beitrag zu diesem
Begriff macht Jorn Rusen gegen Darwin deutlich, dass die Probleme der Exklusion
auf Weltebene nicht verschwinden, sondern sich im Gegenteil mit ganz neuer
Wucht stellen: ,Der Clash of Civilizations ist also der Logik kultureller Identitats-
bildung eingebaut, und er ist umso schéarfer, je menschheitlicher sich diese Logik
verfasst. Ist er deshalb unvermeidbar?” (s. S. 49). Jérn Riisen wiinscht sich ,Impul-
se, die als Beitrage zu einer zukunftsfahigen Kultur wechselseitiger Anerkennung
von kultureller Differenz angesehen und wirksam werden kénnen® (s. S. 52). An
diese Frage mdchte ich hier anschlieRen und zum Schiluss dazu noch eine Uberle-
gung anstellen. Dazu méchte ich auf ein altes - und wie ich meine: ausgedientes -
Begriffspaar zuruickgreifen, das mit neuem Inhalt zu flllen ist. Es handelt sich um
das Begriffspaar ,Kultur und Zivilisation’, das eine historische Rolle gespielt hat in
der Diskussion des ,deutschen Sonderweges’ und der Unfahigkeit zur Integration in
die westliche Geschichte. Vor kurzem hat Wolf Lepenies dieses Begriffspaar noch
einmal exhumiert und zum Thema einer kritischen Studie gemacht.” In dem von ihm
beschriebenen historischen Kontext bedeutete Zivilisation das, was Englander und
Franzosen haben und was den Deutschen fehlt: ein zivilgesellschaftliches Ver-
standnis ihrer Nation. Was die Deutschen dagegen in bedrohlichem Uberfluss hat-
ten, sei Kultur, und zwar eine solche, die in einem unheilvollen Nichtverhaltnis zu
Fragen der Polis und Politik steht.

7 Wolf Lepenies (2006): Kultur und Politik. Deutsche Geschichten.

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEIDAASSMANN 295

Mein Vorschlag besteht darin, diese beiden Begriffe neu zu fullen und damit auch
neu miteinander in Beziehung zu setzen. In meiner Umdeutung der Begriffe soll
Kultur fur das stehen, was Menschen voneinander unterscheidet. Diese Differenzen
mussen affirmiert, anerkannt, geachtet werden, denn sie beruhen auf einem anthro-
pologischen Bedurfnis der Besonderung und sind Grundlage fiir Identitatsbildung.
Wie Tiere in Biotopen, so leben Menschen in kulturellen Symbolsystemen; sie zu
zerstoren, hielle Identitaten, Bedeutung, Sinn zu zerstéren. Wie auch die Sprachen
sind kulturelle Symbolsysteme kollektive menschliche Schépfungen; ihre komple-
xen Konstruktionen und langfristig gewachsenen Strukturen sind angereichert mit
kumulierten Erfahrungen und individuellem Erfindungsgeist. Durch Interaktion mit
immer neuen Generationen verdndern sie sich und gewinnen an Kraft. Die Aner-
kennung von Differenzen bezieht sich auf diese Gebilde als grundséatzlich gleich-
berechtigte Formationen, die nicht durch eine Machtkonstellation wie den Kolonia-
lismus bedroht und in Frage gestellt werden dirfen.

Zivilisation soll demgegeniber fur jene Normen, Werte und Praktiken stehen, auf
die sich Menschen Uber ihre kulturellen Bindungen hinaus einigen kénnen. Es han-
delt sich dabei um universalistische Werte wie kérperliche Integritdt und Entwick-
lungsmdglichkeiten der Person unabhangig von Status und Geschlecht, die in der
Pramisse der Wiurde des Menschen verankert sind. Ob diese Pramisse christlich,
aufklarerisch oder aber auf der Basis anderer kultureller Formationen begriindet ist,
ist nicht entscheidend. Sie ist deshalb auch von ihren historischen Urspriingen - wo
immer sie liegen - zu I6sen und als universaler Anspruch zu formulieren, dem sich
Gesellschaften und ihre Kulturen zu stellen haben. Zivilisation steht fir diesen
Komplex an Grundwerten, an dem sich die Kulturen messen lassen miuissen.
Andrea Buchler, die Giber kulturelle Identitdt und Rechtspluralitét forscht, schreibt in
ihrem Beitrag: ,Normen setzen ein ,Wir’ voraus, das die Fahigkeit besitzt oder besit-
zen soll, kulturelle und soziale Pluralitédt zu zentrieren.“ (s. S. 61). Genau um dieses
/Zentrieren’ einer manifesten kulturellen Vielheit geht es, wofur das ,Wir’ einer
Menschheit geschaffen werden muss, das uns weder die Theologen, die Philoso-
phen noch die Biologen bescheren kénnen. Dieses ,Wir’ der Menschheit gilt es
allererst zu erfinden und zu erschaffen, indem es beschworen wird. Dafur gibt es,
wie Buchler zeigt, durchaus Modelle. Im européischen Kontext ist es der sog. ,ordre
public’, der kulturellen Freiheiten dort ihre Grenzen setzt, wo andere Menschen-
rechte tangiert sind (s. S. 64). Durch Berufung auf diese héhere Instanz der Zivili-
sation kann einer Kultur oder Religion die Legitimation entzogen werden.
Menschen mussen unter Umsténden vor ihrer Kultur geschitzt werden. ,Die vol-
kerrechtlichen Instrumente des Menschenschutzes kénnen als internationaler ordre
public verstanden werden. Sie garantieren die gleiche Wirde jedes Menschen in
einem multikulturellen Kontext.“ (s. S. 66). Dieser Norm gebende ordre public kann
nicht die Kultur einer dominanten Bevélkerungsgruppe sein; ,es muss vielmehr
einen von allen geteilten Gehalt* der Zivilisation geben, ,der als Ergebnis eines
Dialogs zu betrachten ist” (s. S. 65).

In ihrer hier vorgeschlagenen Bedeutung stehen Kultur und Zivilisation nicht in
einem Gegensatz sondern sind aufeinander angewiesen. Wahrend Kulturen nur im
Plural denkbar sind, existiert Zivilisation in der Einzahl. Sie bildet den Rahmen, in

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 SCHLUSSBEMERKUNGEN

dem sich Kulturen bewegen, und schrankt notfalls diese Bewegungsfreiheit ein,
wenn die Normen der Kultur mit denen der Zivilisation in Widerspruch geraten. Zivi-
lisation ware somit das, was Kulturen Uberschreitet und das Zusammenleben unter-
schiedlicher Kulturen erméglicht. Auch hier gilt nicht das Prinzip der Grenzziehung,
sondern das des Ubergangs und der mehrfachen Mitgliedschaft. Wahrend die
Teilhabe an Kulturen Uber Zugehérigkeit und Loyalitat vermittelt ist, beruht die
Teilhabe an Zivilisation auf Akten der Solidaritat und Anerkennung. Die Bindungen,
die hier gekniipft werden, sind zunachst nichts als Faden, aber auch die starksten
Taue sind aus nichts anderem als einzelnen Faden gemacht.

Literaturverzeichnis

Conrad, Dieter
2006 Gandhi und der Begriff des Politischen. Staat, Religion und Gewalt. Paderborn: Wilhelm
Fink.

Kiing, Hans
2002 Wozu Weltethos? Religion und Ethik in Zeiten der Globalisierung. Im Gespréach mit
Jurgen Hoeren. Freiburg im Breisgau: Herder.

Lepenies, Wolf
2006 Kultur und Politik. Deutsche Geschichten. Miinchen: Carl Hanser.

Pape, Robert
2005 Dying to Win. The Strategic Logic of Suicide Terrorism. New York: Random House.

Polanyi, Michel
1966 The tacit Dimension. Garden City, New York: Doubleday.
[Dt. Ubersetzung, 1985: Implizites Wissen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp]

Sen, Amartya
2006 Die Identitatsfalle. Warum es keinen Kampf der Kulturen gibt. Miinchen: Beck.
[Engl. Original: Identity and Violence. New York: W.W. Norton.]

Stierlin, Helm
1991 Das Tun des einen ist das Tun des Andern. Versuch einer Dynamik menschlicher
Beziehungen. Frankfurt a. M: Suhrkamp.

- am 14.02.2026, 16:65:40. @)


https://doi.org/10.14361/9783839407943-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

