
Widerstehende und kämpfende Körper 
auf den Bühnen Michel Foucaults�*

Arianna Sforzini

Im Werk Foucaults ist der Körper ein nicht wegzudenkender, vielgestaltiger 
Protagonist: als geöffneter Leichnam auf dem Obduktionstisch von Marie 
François Xavier Bichat, als zerstückelter Körper Robert-François Damiens, als 
unterworfener Körper des disziplinierten Arbeiters, der mit dem Getriebe der 
Produktion wie verbunden ist, oder als parrhesiastischer, verstörender Körper 
des Kynikers in der Öffentlichkeit, der mit der Wahrheit, die er sagt, eins wird. 
Foucaults gesamtes Schreiben von Die Geburt der Klinik1 bis zu Die Sorge um  
sich2 etabliert eine Geschichte der Körper: medizinierte, disziplinierte, bestraf-
te, sexualisierte und regierte Körper – auch durch sich selbst regierte, subjek-
tivierte. All diese Geschichten ergeben jedoch keine Philosophie oder Theorie 
des Körpers, da Foucault keine eindeutige Bestimmung des Konzepts Körper 
vorschlägt. Es gibt keine foucaultsche Geschichte des Körpers, eines einma-
ligen Konzepts, einer einmaligen Natur des Körpers, sondern Genealogien, 
die die Existenz vielfältiger und heterogener Körper offenbaren, aber auch das 
geschichtliche Aufkommen zuvor unbekannter Körper. Unser Körper, der als 
das Selbstverständlichste und Konstanteste unserer Geschichte erscheinen 
könnte, als letzter und unveräußerlicher materieller Kern unserer ›Natur‹, hat 
in Wirklichkeit selbst eine Geschichte, die sich nicht etwa aus dem Wissen  

* | Ich nehme hier die Ausführungen der Kapitel  II »Désirs et plaisirs. Le corps de la 

contre-attaque« (S. 65-74) und IV »Les batailles des corps« (S. 119-143) meines Buchs 

Michel Foucault. Une pensée du corps, (Paris 2014) auf, die ich für diese deutsche Er-

stübersetzung an einigen Stellen ergänzt habe. (Arianna Sforzini: Michel Foucault. Une 

penseé du corps, Paris 2014, S. 65-74, S. 119-153, © PUF, 2014).

1 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik [Naissance de la Clinique, 1963], übers. von 

Walter Seitter, München 1973.

2 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3 [Histoire de la se-

xualité 3: Le souci de soi, 1984], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, Frankfur t 

a.M. 1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Arianna Sfor zini

oder den Praktiken über die Körper zusammensetzt, sondern aus den Verän-
derungen eben jener Körper, die umgekehrt den Gegenstand des Wissens und 
der Praktiken bilden.

Die Wirklichkeit der Körper entspricht vor allem einer mehrdimensionalen, 
aber singularisierenden Materialität, einer anonymen, aber erfindungsreichen 
Historizität, die stets gegen die Dominanz des Abstrakten und Universellen 
ankämpft. Ständig überbordet der Körper das Subjekt in seinen Fähigkeiten 
zu geordneten Synthesen. Er ist das Disparate der Seele, ihre Zuflucht. Der 
Körper verwirklicht und widersteht. Beobachtet, gesteuert oder aber auf die 
Probe gestellt, bringt er unterschiedliche, den Diskursen (Wissen oder Weis-
heiten) eigene Wahrheitsspiele zur Existenz. Doch mit diversen Strategien wi-
dersteht er ihnen auch: wenn er etwa durch Übertreibung oder Inszenierung 
die Verifizierungen umstürzt; wenn er durch Simulation oder Wiederholung 
Konformitätsansprüche umgeht oder zerstört; wenn er bebend und schreiend 
die Forderungen des Macht-Wissen-Komplexes anprangert; wenn er durch 
Zurschaustellung und Skandal die Bitte um das Wahrsprechen abwehrt. Die 
Dynamiken des Körpers umfassen eine kritische Macht, die ein wesentlicher 
Antrieb in der durch Foucault umgesetzten genealogischen Geschichte ist. 

Jener Singularisierungskraft möchte ich in dem vorliegenden Text nachge-
hen. In seinen historischen Analysen stellt Foucault den Körper häufig als idea
len Ort des Aufstandes vor. Er findet die Kräfte des politischen Widerstands in 
den Tiefen der konkreten Existenz, in den Dynamiken der Behauptung und 
der körperlichen wie materiellen Dramatisierung. Die Schlussfolgerung in 
Der Wille zum Wissen ist in diesem Punkt berühmt und hochproblematisch: 
»Gegen das Sexualitätsdispositiv kann der Stützpunkt des Gegenangriffs nicht 
das Sex-Begehren sein, sondern die Körper und die Lüste.«3 Diese Verankerung 
des Widerstands in »die Körper und die Lüste« leuchtet indes nicht unmittel-
bar ein. Man darf sich fragen, mit welchem Recht und mit welcher Kraft die 
Körper den Aufstand wagen: Verbirgt sich im Körper ein Element, ein Wesen, 
das möglicherweise den Machttechniken entkommt? Welche Instanz im Le-
ben der Körper könnte der Unterwerfung und der Normalisierung der Kör-
per selbst Widerstand leisten? Wo lässt sich, wenn doch jeder Körper immer 
historisch determiniert und besetzt ist, eine Kraft zum »Gegenangriff« mo-
bilisieren? Fast könnte man einen heimlichen Spinozismus bei Foucault ver-
muten, auf dessen Grundlage der Körper eine unterirdische und ausdauernde 

3 | Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I [Histoire de la 

sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, 

Frankfur t a.M. 1983, S. 151 (Hervorhebung Arianna Sforzini). 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


323Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

ontologische Kraft offenbarte. Sind also die Körper die eigentlichen und irre-
duziblen Schauspieler im philosophischen und politischen Theater Foucaults?4

Es ist nicht falsch zu sagen, dass Foucault zwischen einem radikalen Kon-
struktivismus und der Annahme einer widerspenstigen und widerständigen 
Immanenz schwankt. Die foucaultsche Genealogie scheint bisweilen an eine 
geradezu vitalistische Ontologie zu appelieren, die aus der Existenz das immer 
schon jenseitige oder vielmehr diesseitige Gegebene der Machtkonstellationen 
macht, und die gegen diese immer Elemente des Ungehorsams reaktivieren 
kann. Man kann aber auch vorsichtiger argumentieren. Denn die Materialität 
der Körper nicht ausradieren zu wollen, sich nicht damit abzufinden, alles in 
der Wahrheit der Macht aufgehen zu lassen, bedeutet nicht zwangsläufig das 
Anerkennen einer umfassenden Ontologie. Für Foucault geht es stets darum, 
eine nicht-essentielle und nicht-metaphysische Geschichte der Widerstände 
und der Körper zu schaffen. Foucaults Genealogien konstituieren weder eine 
Philosophie des Körpers noch eine Philosophie der Freiheit in Bezug auf die 
Macht: Sie bilden vielmehr philosophische Theater der Kämpfe – ganz konkrete, 
physische und körperliche Kämpfe zwischen historischen Bestimmungen und 
freier Selbstbehauptung. Foucault äußert sich diesbezüglich sehr aufschluss-
reich in einem unveröffentlichten Textauszug über die Frage des Körpers und 
seine Invarianten:

»Ich weiß nicht, wie man die Frage, ob im menschlichen Organismus transkulturelle bio-

logische Invarianten enthalten sind, negativ beantworten kann. Aufgrund der Wahl der 

Methode, ist es selbstverständlich mein Problem zu wissen, bis zu welchem Punkt sich 

die Analyse der geschichtlichen Formen ausweiten lässt, anstatt zu versuchen, den Be-

reich der biologischen Determinierungen soweit wie möglich auszudehnen. Die histori-

sche Exkavierung soll nicht zeigen, wie stark wir an [diese Determinierungen] gebunden 

4 | Judith Butler sollte in all diesen Punkten in einen Dialog mit Foucaults Diskurs über 

die Macht treten. Sie grif f seinen Immanentismus als eine verpasste Gelegenheit an 

und argumentier te, er habe nicht den Mut besessen, die Entwürfe der Genealogie der 

Macht bis zum Ende zu ver folgen: ihre historisch-politischen Dynamiken, Normen und 

Diskurse, die ihre Gegenstände formen und in Bezug auf die es keine Exteriorität gibt; 

ihre Formen des Widerstands, die sich in jener Innerlichkeit der Sprache und Macht aus-

bilden. Vgl. insbesondere Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen 

des Geschlechts [1993], übers. von Katrin Wördemann, Frankfur t a.M. 1997; sowie die 

Beiträge Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscription«, in: The Jour-

nal of Philosophy 86, Nr. 11, Nov. 1989, S. 601-607; Butler, Judith: »Revisiting Bodies 

and Pleasures«, in: Theory, Culture & Society April 16, Nr.  2, 1999, S.  11-20; Butler, 

Judith: »Noch einmal: Körper und Macht« [2001], in: Honneth, Axel und Saar, Martin 

(Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfur t a.M. 2003, S. 52-67.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Arianna Sfor zini

sind, sondern wie stark das, was wir als invariant begreifen, tatsächlich verbunden ist 

mit der Einmaligkeit einer Situation oder Praxis.«5

Stets müssen Foucaults Behauptungen historisch rekontextualisiert, als die Er-
richtung lauter Bühnen gelesen werden, die die wesentlichen problematischen 
Kerne für unsere, im Spiegel der Gegenwart gelesene Geschichte, zum Spielen 
bringen. Es gibt keinen essenziellen Widerstand (und ebenso keine Immanenz). 
Deshalb ist der Widerstand jedoch nicht weniger wirksam oder greifbar. Es 
gilt also, die von Foucault inszenierten Auftritte der widerständigen Körper im 
Einzelnen zu betrachten: ihre Strategien, ihre Fähigkeiten, sowie die Erfah-
rungen, zu denen sie uns auffordern.

Eine »neue politische Imagination«. 
Der utopische Körper

Zum besseren Verständnis jener zentralen Problematiken können wir den Ra-
diovortrag »Der utopische Körper« heranziehen, den Foucault am 7. Dezember 
1966 auf France-Culture hält. In einem Tonfall und Stil, die das phänomeno-
logische6 Vorgehen nachahmen, stellt Foucault die zwei Konzepte von Körper 

5 | Schachtel LV, Nachlass Foucault, Bibliothèque nationale de France. Sehr wahr-

scheinlich handelt es sich (das Manuskript ist undatier t) um eine Reihe von Antwor-

ten, die Foucault für ein amerikanisches Publikum vorbereitet hatte, das ihn Anfang 

der 1980er Jahre – möglicherweise in Berkeley – zur Archäologie und insbesondere zu 

seiner Archäologie des Wissens befragte.

6 | Bei mehreren Textpassagen handelt es sich um indirekte Zitate von Edmund 

Husserl und Maurice Merleau-Ponty (dessen Vorlesungen Foucault während seiner 

Studienjahre an der École normale supérieure de Paris hör te). Foucault bezieht sich 

besonders auf Husserls Ausdruck vom Leib als »Nullpunkt« der Welt (»Der Leib nun hat 

für sein Ich die einzigar tige Auszeichnung, dass er den Nullpunkt all dieser Orientie-

rungen in sich trägt.« Husserl, Edmund: Ideen zur einer reinen Phänomenologie und 

phänomenologischen Philosophie, Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchun-

gen zur Konstitution (=Band IV der Husserliana-Ausgabe), Den Haag 1952, S.  158), 

sowie auf die verschiedenen Analysen der körperlichen Er fahrung in Merleau-Pontys 

Phänomenologie der Wahrnehmung (vgl. z.B.: »Denn wenn es wahr ist, daß ich meines 

Leibes bewußt bin im Durchgang durch die Welt, daß er, im Mittelpunkt der Welt selbst 

uner faßt, es ist, dem alle Gegenstände ihr Gesicht zukehren, so ist es aus demselben 

Grunde nicht minder wahr, daß mein Leib der Angelpunkt der Welt ist: ich weiß, daß die 

Gegenstände viele Gesichter haben, da ich um sie herumgehen könnte, und insofern 

bin ich der Welt bewußt durch das Mittel des Leibes.« Merleau-Ponty, Maurice: Phäno-

menologie der Wahrnehmung [1945], übers. von Rudolf Boehm, Berlin 1966, S. 106). 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


325Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

und Utopie zunächst als unversöhnliche dar. Denn der Körper sei wohl eine 
»gnadenlose Utopie […], der Ort, von dem es kein Entrinnen gibt, an den ich 
verdammt bin«.7 Seine unausweichliche Endlichkeit, seine endgültige Schwer-
kraft, die Unmöglichkeit, mich in meinen Bewegungen, meiner Arbeit und 
selbst im Schlaf von ihm zu trennen, besiegeln meine strukturelle Unfähig-
keit, woanders zu sein als in ihm. In diesem Sinne ist der Körper das genaue 
Gegenteil des Ortes ohne Ort der Utopie. Die höchste aller Utopien wäre dem-
nach der Traum, keinen Körper zu haben – »ein körperlose[r] Körper«.8 Die-
ses Heraustreten aus dem Körper kann sich in Körpern niederschlagen, die 
wie im Märchen über Zauberkräfte verfügen, oder aber in fast entmateriali-
sierten und verklärten Körpern derer, die im Reich der Toten leben und auf 
früheren Totenmasken dargestellt sind. In diesem Sinne kann die Seele als 
Vollendung der abendländischen Körperutopien gelten: das reine und unbe-
stechliche eigene Doppel, eine von der schmutzigen sterblichen Materialität 
der Körperlichkeit befreite Innerlichkeit. Im Grunde ist die Seele nichts ande-
res als »mein leuchtender, gereinigter, tugendhafter, lebendiger, beweglicher, 
warmer frischer Körper. Mein glatter, kastrierter Körper, rund wie ein Stück 
Seife«.9 Das körperlose »Gefängnis des Körpers«10 aus Überwachen und Stra-
fen kommt hier als eine Art Traum, als nebelhaftes Doppel zum Ausdruck, 
das sich über das Elend unserer Welt erhebt. Die Seele ist wie das essenzielle 
Andere des Körpers.

Es ist indes nicht einfach, die Wirklichkeit des Körpers zu vergessen, zu-
mal sie auch utopische Virtualitäten aufweist. Ist der Körper nicht eine »[fan-
tastische] Architektur«?11 Er ist der Raum der undurchdringlichen Orte, der 
versteckten Tiefen (das Rätsel der im Kopf entstehenden Bilder und Gedan-
ken). Vor allem ist er Bewegung und Energie, so wenig auf sein eigenes Sein 
begrenzt. »Nichts ist weniger Ding als er. Der Körper läuft, handelt, lebt, be-
gehrt, lässt sich widerstandslos von all meinen Absichten durchdringen.«12 

Diese Anspielungen werden indes von Foucault einem ganz anderen analytischen An-

satz unterworfen, demzufolge die Körperlichkeit, außerhalb jeglicher essenzialistischen 

Ontologie, dazu befähigt, aus sich selbst herauszugehen, sich zu verleugnen und sich 

folglich zu verändern.

7 | Foucault, Michel: »Der utopische Körper«, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische 

Körper. Zwei Radiovorträge [Les hétérotopies, Le corps utopique, 1966], übers. von 

Michael Bischoff, Berlin 2014, S. 23-36, hier S. 25-26.

8 | Foucault, »Der utopische Körper«, a.a.O., hier S. 26.

9 | Ebd., S. 28.

10 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naisssance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Berlin 1977.

11 | Foucault, »Der utopische Körper«, a.a.O., hier S. 30.

12 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Arianna Sfor zini

Letztlich können die Utopien nur vom Körper ausgehen. Der »utopische Kör-
per«, oder besser »heterotopische«13 Körper, ist imstande, in unterschiedlicher 
Gestalt zu erscheinen, seine Zeit und seinen Raum zu ›irrealisieren‹, seine 
Welten zu verwandeln. Die Masken, Tätowierungen, die Schminke, aber auch 
Drogen und mystische Trancen, generell alle Rituale und Körperkünste – von 
überlieferten Tänzen zu zeitgenössischen Performances – sind Ausdruck die-
ser Wandlungsfähigkeit des Körpers. Der Körper ist »stets anderswo, er ist mit 
sämtlichen ›Anderswo‹ der Welt verbunden«.14

Der Körper regt an und speist das Verlangen nach Utopien. Und es ist an 
diesem Punkt, dass der phänomenologische Blick für Foucault schließlich un-
zureichend wird. Zwar ist mein Körper »der Nullpunkt der Welt«,15 die Quelle 
meines Verhältnisses zur Welt, er kann jedoch in seiner utopischen Virtualität 
auf keine stabile Substanz reduziert werden. Er ist im Gegenteil das, was sich 
jeder essenzialistischen Festlegung entzieht. Der Körper hat die Fähigkeit, im 
Zentrum seiner Gegenwart und seiner Präsenz, die unerwartete Kontingenz 
der unvorhersehbaren Alteritäten zu entwerfen. Er ist eine »große utopische 
Raserei«,16 der Ort der »sämtlichen ›Anderswo‹ der Welt«, das Theater eines 
wirbelnden Spiels zwischen Notwendigkeit und Freiheit.

In diesem Text aus den 1960er Jahren signalisieren der Körper und seine 
unruhige Materialität die Fähigkeit, das klassisch-philosophische Subjekt, die 
vereinheitlichende Synthese der Darstellungen, zu hinterfragen. Foucault soll-
te in seinem gesamten Werk immer wieder versuchen, diese ent-unterwerfende 
und ent-individualisierende Virtualität des Körpers in diversen tatsächlichen 
Revolten wiederzufinden. So erforscht er praktische Widerstände, die stets von 
der »utopischen Raserei« der Körper getragen werden und versehen sind mit 
der Kapazität, eine »neue politische Vorstellung«17 heraufzubeschwören. Im 
Folgenden sollen drei Beispiele für solche ›widerständigen‹ Körper präsentiert 

13 | Vgl. Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 1966], Radiovortrag 

vom 21. Dezember 1966 auf France-Culture, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische 

Körper, a.a.O., S. 7-22. Eine neue Fassung war unter dem Titel »Von anderen Räumen« 

[»Des espaces autres«] am 14. März 1967 zu hören. Vgl. Michel Foucault: »Von anderen 

Räumen« [»Des espaces autres«, 1967], übers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 4: 1980-1988, Frankfur t a.M. 2005, S. 931- 942.

14 | Foucault: »Der utopische Körper«, a.a.O., hier S. 34.

15 | Ebd.

16 | Ebd., S. 35.

17 | Foucault, Michel: »Methodologie zur Erkenntnis der Welt: Wie man sich vom Mar-

xismus befreien kann« [La méthodologie pour la connaissance du monde: comment se 

débarasser du marxisme«, 1978], übers. von Jürgen Schröder, in: ders.: Schriften in vier 

Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 3: 1975-1977, Frankfur t a.M. 2003, Nr. 235, S.  748-775, 

hier S. 752.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


327Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

werden: der Körper der Hysterikerin, der wahnsinnige Verifizierungen neuro-
logischer Schemata inszeniert; der Körper der Besessenen, der so empfindsam 
ist, dass er mit Konvulsionen auf die Suggestionen der Beichtväter reagieren 
kann; der Körper des Kynikers, der in seiner Existenz den Skandal der Wahr-
heit verwirklicht. In all diesen Fällen offenbart sich der Körper angesichts der 
gesellschaftlichen Identitäts- und Wahrheitsverpflichtungen als Werkzeug ei-
nes unbestimmten Aufbegehrens.

Die verifizierende Simul ation. Der hysterische Körper

In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie18 konstatiert Foucault, dass die 
Psychiatrie des 19. Jahrhunderts ein problematisches Verhältnis zu ihrer eige-
nen Wahrheit unterhält. Die Anstaltsstruktur beruht auf abstrakten Prinzipien 
der klassifikatorischen oder anatomischen Wahrheiten der Geisteskrankheit. 
Die psychiatrische Anstalt ist ein disziplinarischer Raum, der völlig mit dem 
Körper des Irrenarztes als Mittelpunkt und Quelle übereinstimmt. »Die An-
stalt ist der Körper des Psychiaters, der verlängert, ausgedehnt, übertragen 
wird auf die Dimensionen einer Einrichtung, ausgeweitet bis zu dem Punkt, 
an dem seine Macht ausgeübt wird, als sei jeder Teil der Anstalt ein Teil seines 
eigenen Körpers […].«19 Die Pfleger sind seine Augen, die Anstaltswände seine 
Arme. Das psychiatrische Wissen ist nur die ferne Garantie dieser Über-Macht 
eines Körpers in Bezug auf einen anderen. Dem Irrenarzt ist nicht daran ge-
legen, die Wahrheit des Wahnsinns zu beweisen, sondern sie in und über die 
Körper zu verwirklichen.

Unter diesen Umständen verwundert es nicht, dass das Hauptproblem der 
Psychiatrie die Simulation ist, durch die der Irrenarzt gezwungen ist, sich die 
Frage nach Ort und Produktion von Wahrheit, nach der Wahrheit seiner ei-
genen Wissenschaft erneut zu stellen. Unter »Simulation« darf man jedoch 
keine einfache Hochstapelei oder Verkleidung verstehen, die die medizinische 
Wahrheit unangetastet ließe. Im Falle der Psychiatrie wird die Lüge zur pa-
radoxen Bekräftigung der Wahrheit, der Wahnsinn zum authentischen Aus-
druck der fehlenden Krankheit. Der Simulierende ist durch die Tatsache selbst 
dass er die Symptome simuliert, eine wahrer Kranker, ein wahrer ›Irrer‹, aber 
die Wahrheit seiner Krankheit besteht in der Tatsache, dass es kein ›wirkli-
ches‹ Zeichen der organischen Pathologie gibt: Der wahre Wahnsinn geschieht 
durch die fiktive, fingierte, ›gespielte‹ Krankheit. Die Anstaltssimulation ist 

18 | Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collège de France 

(1973-1974) [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collège de France, 1973-1974], übers. 

von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfur t a.M. 2005.

19 | Ebd., S. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Arianna Sfor zini

»die Art und Weise, in welcher der Wahnsinn den Wahnsinn simuliert, […] die  
Art und Weise, in der ein echtes Symptom eine gewisse Art zu lügen ist, die 
Art und Weise, in der ein falsche Symptom eine Art darstellt, wirklich krank 
zu sein.«20 Es gibt jedoch eine spezielle ›Krankheit‹, die in der grenzenlosen 
Fähigkeit zu bestehen scheint, ihre Symptome zu erfinden oder zu übertreiben 
und wahre Leiden zu inszenieren: die Hysterie, die wohl weniger die Simula
tion einer Krankheit als umgekehrt die Krankheit der Simulation ist. Diese lan-
ge den Frauen ›vorbehaltene‹ Pathologie (so lange man sie einer Fehlfunktion 
der Gebärmutter zuschrieb),21 sollte im 19. Jahrhundert in den Experimenten 
Jean-Martin Charcots die Konfrontation der Psychiatrie mit der Realität ihrer 
Wahrheit ermöglichen. Gegen den allmächtigen, beschützenden und entfrem-
denden Körper des Psychiaters erhebt sich ein anderer Körper, der ihn in das 
komplexe Spiel der Illusion der (wissenschaftlichen) Wahrheit und der Realität 
der (pathologischen) Lüge entführt. Dies ist der heuchlerische und leidende, 
gehorsame und manipulatorische Körper der Hysterikerinnen: »Aber dass eine 
Frau ihren Körper lügen machen kann! Wie sollte die Medizin weiter ehrlich 
praktiziert werden, wenn die Körper selbst zu lügen anfangen?«22 

Die Hysterie (mit ihrem Pariser Theater, dem Krankenhaus La Salpêtrière) 
schreibt mit dem, »was man einen großen Simulantenaufstand nennen könn-
te«,23 durch die Experimente Charcots und des Doktors Georget von 182124 bis 
in die 1880er Jahre das Kapitel der subversiven Anfechtung in der Geschichte 
der Psychiatrie. Eine im Übrigen größtenteils unüberlegte Anfechtung, da es 
sich weder um ein genau definiertes politisches Programm noch um eine orga-
nisierte Revolte handelt. Sie stellt jedoch durchaus eine im Körper der Hysteri-
kerin vor sich gehende Herausforderung des psychiatrischen Wissens dar: Ihre 
Kapriolen, Sprünge und Klagen sind im Rahmen der großen und ausgelasse-
nen Spontaneität der Körper als Taktiken und aufrührerische Strategien zu 

20 | Ebd., S. 197-198.

21 | Obwohl diese Zuordung von Charcot zurückgewiesen wird, der durchaus auch 

männliche Hysteriker für möglich hält, bleibt die Hysterie im Wesentlichen eine Frauen

krankheit  – und der hysterische Körper ein rebellierender Frauenkörper. Aus diesem 

Grund ist im Folgenden nur von Hysterikerinnen die Rede.

22 | Didi-Huberman, Georges: Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik von 

Jean-Martin Charcot [1982], übers. von Siliva Henke u.a., München 1997, S. 88.

23 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 201.

24 | Der Psychiater Étienne Georget unternimmt 1821 an der Salpêtrière Somnambu-

lismus-Versuche an zwei Frauen, Pétronille und Manoury (genannt »Braguette«), die un-

aufhörlich die Vorrichtungen unterlaufen. Vgl. dazu Georget, Étienne: De la physiologie 

du système nerveux, et spécialement du cerveau, Bd.  I, 1.  Teil, 2.  Abschnitt, Kap.  3 

(»Veille et sommeil, rêves, cauchemar, somnambulisme naturel, et somnambulisme ma-

gnétique«), Paris 1821, S. 267-301.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


329Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

verstehen. Bei Charcots Hysterikerinnen in der Salpêtrière handelt es sich nicht 
um eine epistemische Verirrung, sie sind Verkörperungen »der Konfrontation, 
der gegenseitigen Einschließung, des Aufstellens von spiegelbildlichen Fallen, 
der Investition und Gegeninvestition, der Versuch, bei den Ärzten und Hyste-
rikern, Kontrolle zu gewinnen«.25 Die Hysterie bezeichnet den Augenblick der 
ausbrechenden Opposition der Körper gegen die graue Wissenschaft der See-
len: »[…] und insofern sollten wir die Hysteriker als die wahren Aktivisten der 
Antipsychiatrie willkommen heißen«.26 Diese Konfrontation erklärt sich für 
Foucault aus dem Aufkommen des neurologischen Körpers in der Medizin. 
Der von Charcot beschriebene Körper der neuen neurologischen Wissenschaft 
konstruiert sich in Foucaults Analyse um ein Stimulus-Antwort-Schema, das 
an das Stimulus-Wirkungs-Schema der modernen Medizin erinnert (›Ich klop-
fe auf die Brust und horche auf die dadurch ausgelöste Wirkung.‹). Der neuro
logische Körper ist ein durch funktionelle Stimuli des Arztes selber erregter 
Körper, dessen Antworten allerdings objektiv und durch Lüge oder Simulation 
nicht beeinflussbar scheinen: »Gehen Sie! Strecken Sie Ihr Bein aus! Strecken 
Sie die Hand aus! […]«27 – und angesichts des Körpers notiert und registriert 
der Arzt dessen unwillkürliche Bewegungen.

Dieser neuen Untersuchung unterzieht Charcot nun auch die Hysterie, 
die er aus dem Sumpf der simulierenden oder sexuellen Wahnvorstellungen 
befreien und, ausgehend von Befehlen an ihren Körper, als ernsthafte neuro-
logische Krankheit beschreiben will. Daraus ergeben sich gleich zwei Vortei-
le: Der Neurologe vervollständigt seinen Katalog und gliedert seinem neuen 
Machtbereich alte, bisher falsch eingeordnete Krankheitsbilder ein, während 
die Hysterikerin erstmals in ihrer Geschichte zu einer ›echten‹ Kranken 
avanciert. Die wissenschaftliche Beschreibung Charcots der hysteria major 
in der Salpêtrière in den Jahren 1870-1880 muss jedoch eher als erbitterter 
Kampf denn als gelassene Erstellung untadeliger klinischer Tabellen begrif-
fen werden. Denn auf das medizinische Engagement antworten »die großen 
Manöver der Hysterie«.28 Damit die Hysterikerin ihre Würde als ›echte‹ Kran-
ke genießen kann, muss sie in erster Linie ein kohärentes und komplettes 
»symptomatologische[s] Szenario«29 darbieten: ein Ensemble präziser Symp-
tome und übersichtlicher Phasen während der Krisen, die eine zuverlässige 
Diagnose ermöglichen. Nun wird die Nachfrage nach den Symptomen er-
füllt, sogar zu sehr: Die Hysterikerin überbietet sich auf verstörende Weise 
selbst. Sie gibt auf ihrem Körper mehr zu lesen als das, was der Neurologe 

25 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., hier S. 447.

26 | Ebd., S. 366.

27 | Ebd., S. 439.

28 | Ebd., S. 447.

29 | Ebd., S. 448.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Arianna Sfor zini

verlangt und vervielfacht ihre Reaktionsmöglichkeiten auf beunruhigende 
Weise (vgl. etwa die 17.083 Krisen bei Charcots Patientin Habill innerhalb 
von zwei Wochen),30 so dass die akribische Klassifizierung-Systematisierung 
plötzlich übertreten wird. Die Hysterikerinnen lassen in ihre Antwort auf die 
medizinischen Befehle einen stummen (denn nur der Körper spricht), aber 
verdächtigen, da überbordenden Triumph einfließen. Wenn der Neurologe 
sagt: »Gehorche meinen Befehlen, schweige, und dein Körper wird antwor-
ten […]«,31 entgeht der ›Körper-Automat‹, der ihm antwortet, jedem mechani-
schen Kontrollversuch.

Insofern ist Charcot gezwungen, die Krankenhaus-Hysterikerin um ein 
paar ›natürliche‹ Hysterikerinnen zu ergänzen: Er versucht, die in der Sal-
pêtrière beschriebenen Symptome außerhalb des Asyls zu finden, vergleicht 
sie mit anderen Krankheiten und anderen Symptomen, die ohne medizini-
sches Eingreifen entstehen. Bestimmte Traumatisierte oder Unfallkranke zei-
gen zum Teil die gleichen neurologischen Symptome (Lähmungserscheinun-
gen ohne anatomische Verletzung, Empfindungslosigkeiten etc.), die von den 
Hysterikerinnen nachgemacht werden können. Ein ambivalentes Spiel: Man 
bittet die Hysterikerin, die neurologische Bedeutung eines Symptoms durch 
ihre Fähigkeit zu bezeugen, es künstlich in ihrem eigenen Körper auszulö-
sen. Und so wird die Hysterikerin zu einer »Marionette«32 der Wahrheit: ein 
Körper, der über seinen Kunstgriff die natürliche Wahrheit der Krankheit be-
stätigt. Aber indem Charcot den Hysterikerinnen die Rolle einer »Instanz der 
Wahrheit zwischen der Krankheit und der Lüge«33 anvertraut, begibt er sich 
in ihre Abhängigkeit. Zur Lust am Symptom gesellt sich die Lust, zu Gebiete-
rinnen über die Wahrheit erklärt worden zu sein, so dass ihr symptomatischer 
Erfindungsreichtum nicht ab-, sondern zunimmt; ihre Körper antworten dem-
entsprechend: »[W]enn die Störungen der Hysterikerin auf Befehl und  mit 
solcher Großzügigkeit und solcher Quantität, mit solchem Gehorsam und 
zugleich mit einem solchen Machthunger reproduziert werden, ist das dann 
nicht der Beweis dafür, daß alles nur fabriziert ist?«34 

Eine dritte medizinische Maßnahme, die Erforschung des Traumas, un-
terstreicht in aller Deutlichkeit die hysterische Macht der Täuschung. Da der 
Läsionssitz der Hysterie anhand der pathologischen Anatomie unmöglich 
festzustellen ist, sucht Charcot nach einem Korrelat für die Läsion, einem  

30 | Vgl. Charcot, Jean-Martin: Leçons du mardi à la Salpêtrière. Policlinique 1888-

1889, Vorlesungsnotizen der Herren Blin, Charcot, H. Colin, »Vorlesung IV, Poliklinik«, 

Dienstag, 13. November 1888: »Attaque de sommeil hystérique«, Paris 1889, S. 68.

31 | Foucault, Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., hier S. 442.

32 | Ebd., S. 451.

33 | Ebd., S. 458.

34 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


331Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

Ereignis, das dem funktionellen Körper der Hysterikerin möglicherweise sei-
ne nervliche Anfälligkeit aufgeprägt hat: ein Trauma. Wie aber konnte er bei 
seinen Patientinnen in der Salpêtrière das Ursprungstrauma ausfindig ma-
chen? Indem er sie unter Hypnose nach ihrer Ausgangsgeschichte befragte. 
Angesichts dieser Anforderung und letzten Maßnahme zur »Einkreisung«35 
der Kranken antworten die Hysterikerinnen mit dem unversiegbaren Roman 
ihrer Sexualität, obwohl man eher auf den Bericht von schweren Stürzen oder 
heftigen Erschütterungen gefasst war. Charcot war von Anfang an darum be-
müht gewesen, die Hysterie zu entsexualisieren, um sie wissenschaftlich und 
glaubwürdig zu machen. Die sexuelle Ätiologie war dafür verantwortlich, dass 
sie in medizinischer Hinsicht permanent disqualifiziert wurde. Während fort-
an eigentlich nur noch von Rückenmark und Nervenenden die Rede sein sollte, 
zerrte die Hysterikerin ausgerechnet ihren sexuellen Körper auf die Bühne der 
Salpêtrière, um das nunmehr ins Lächerliche abgleitende neurologische Kons-
trukt um die Hysterie bloßzustellen. Womöglich war es die Erotik des konvuli-
sierenden Körpers, die von Anfang an den faszinierten Körper des Neurologen 
in ihren Bann zog. »Diese großen Bacchanalien, diese sexuelle Pantomime«36 
der Hysterikerinnen ist die letzte strategische Gegenantwort, die in der Ge-
schichte der Psychiatrie, der Psychologie und der Humanwissenschaften einen 
neuen Abschnitt einläuten. »Ein neuer Körper erscheint; […] der sexuelle Kör-
per.«37 Und Freud, damit einverstanden, diesen Körper zu medizinieren, kann 
Charcots Nachfolge antreten. 

»Indem sie die Tore der Anstalt mit Gewalt öffneten, aufhörten, verrückt zu sein, um 

krank zu werden und sich schließlich bei einem richtigen Arzt, das heißt bei einem 

Neurologen, einfanden, dem sie wirklich funktionelle Symptome liefer ten, haben die 

Hysterikerinnen zu ihrem größten Vergnügen, aber zweifellos auch zu unserem größten 

Unglück, der Medizin Gewalt über die Sexualität verliehen.«38

Abgesehen von einer gewissen antipsychoanalytischen Ironie auf Seiten 
Foucaults, arbeitet die von ihm neu interpretierte Geschichte der Hysterie 
also drei Eigenschaften der Körper als Orte eines Wahrheitskampfes heraus: 
Sie sind die Instanzen der Antwort, der Verifizierung und der Veränderung. 
Der kämpfende Körper antwortet auf eine Macht durch seine Stellungen und 
Haltungen, die diese nachahmen und anprangern. Er verifiziert sie mit einer 
übertriebenen Folgsamkeit, die die Wahrheit der Zwänge, die ihn beherrschen, 

35 | Ebd., S. 19.

36 | Ebd., S. 467.

37 | Ebd., S. 468.

38 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 Arianna Sfor zini

zum Vorschein bringt. Und so verändert er sie, indem er sie zu einem immer 
wieder neu angestoßenen Spiel aus Strategien und Gegen-Taktiken zwingt. 

Die K ämpfe der Zustimmung. Der besessene Körper

Vor allem ab den Jahren 1630-1640 avanciert das 17. Jahrhundert zum Zeitalter 
der großen Besessenheiten – von Marseille bis Loudun und von Louviers bis 
Auxonne sind zahlreiche Fälle bekannt. Eine wahre Volkskrankheit, bei der es 
sich nach Foucault39 nicht um eine Reaktivierung früherer Aberglauben oder 
einen pathologischen Ausdruck der von der Gegenreform bewirkten geistigen 
Instabilität handelt. Sie sei vielmehr ein »Umschlagpunkt jener Christiani-
sierungswelle und der Widerstandsherd« in »der politischen Geschichte des 
Körpers«.40

Um die dämonische Besessenheit als Konstrukt eines ›Widerstandsher-
des‹ kämpfender Körper41 zu begreifen, macht Foucault eine Unterscheidung 
zu einem anderen, oft als verwandt angesehenen geschichtlichen Phänomen: 
dem Hexentum. Gewiss überlappen sich die Phänomene von Besessenheit 
und Hexentum so stark, dass der Anschein einer geschichtlichen Kontinuität 
entstehen kann. Doch in Wahrheit bilden sie zwei gesonderte Antworten auf 
zwei unterschiedliche Machtstrategien, denen zwei Körperpolitiken entspre-
chen: den Körper des Paktes (corps-pacte) der Hexe auf der Grundlage eines be-
wussten Vertrags mit dem Teufel und den Körper des Theaters (corps-théâtre)42 
der Besessenen, der von den perversen Vorschlägen des Beichtvaters und dem 
heimlichen Wohlgefallen am Eindringen des Teufels durchzogen und frag-
mentiert wird.

Nach Foucault zeugt das Hexentum vom Überleben heidnischer Glaubens
inhalte in ländlichen und isolierten Regionen, wo die archaischen Kulturen 

39 | Vgl. Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesung am Collège de France 1974-1975 

[Les Anormaux. Cours au Collège de France, 1974-1975], übers. von Michela Ott und 

Konrad Honsel, Frankfur t a.M. 2007, S. 260-299, hier S. 264ff.

40 | Ebd., S. 278.

41 | Wie bereits im Falle der Hysterie ist die statistische Häufigkeit der Frauen bei den 

Fällen von Hexentum und Besessenheit so eindeutig, dass man sie trotz vereinzelter 

Hexer und männlicher Besessener als »weibliche« Formen widerständiger Körper ein-

ordnen kann. 

42 | Die französischen Formulierungen corps-pacte und corps-théâtre stammen von 

der Autorin Arianna Sforzini. Für die Unterscheidungen zwischen Hexerei und Besessen-

heit bzw. zwischen den Körpern der Hexen und der Besessenen als Körpern des Paktes 

und des Theaters siehe Foucault: Die Anormalen, a.a.O., hier insbesondere S.  268ff. 

und S. 274ff (Anmerkung der Herausgeberinnen.).

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


333Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

seit der Antike so gut wie unangetastet geblieben waren. Die mit der forcierten 
Verbreitung des Christentums im 15.  Jahrhundert konfrontierte Hexe (eine 
›schlechte Christin‹, eine Frau am Rande der Gesellschaft und des gemein-
schaftlichen Lebens) sollte in ihrem Körper den Widerstand gegen die Ausdeh-
nung der kirchlichen Macht katalysieren. Dieser Widerstand stützt sich auf ein  
juristisches Modell, und Foucault beschreibt die Hexe als Rechtssubjekt. Sie 
schließt den gegenseitigen Pakt mit dem Teufel aus freien Stücken: Sie beteiligt 
sich am Sabbat und macht sich dem Satan zu Diensten, der ihr im Gegenzug 
seine Unterstützung und seine Kräfte zur Verfügung stellt. Folglich verfügt 
der Körper der Hexe über die Stigmata des teuflischen Paktes: Jene berühm-
ten Stellen der Unempfindlichkeit, an denen Luzifer seine Anhänger erkennt 
und die den Inquisitoren und Richtern als Beweise ihrer Anklage dienen. 

Bei den diversen Fällen von Bessenheit kommen hingegen unterschied-
liche Mechanismen zur Anwendung. Wir befinden uns in großen Städten in 
der Nähe der Kirchen, insbesondere in Klöstern, wo die neuen, von der Ge-
genreformation oktroyierten Praktiken der Beichte und der Gewissensleitung 
eingehend und regelmäßig praktiziert werden. Die Besessenheit bildet eine 
explosive Antwort auf jene Macht, die in wiederholten Verhören die Lust und 
das Verlangen der Frauen zu ergründen versucht. Die Kirche proklamiert das 
erschöpfende Geständnis der Gedanken, Verlangen und sexuellen Begehren, 
um mithilfe eines wahren Diskurses in der Ich-Form die Wahrheit ihrer eige-
nen Libido auszuleuchten. Und so sehen sich die Gewissensleiter von lüster-
nen Körpern umzingelt, sich plötzlich für das Eindringen eines anderen Meis-
ters empfänglich zeigend, den die Beichtväter durch ihr insistierendes Fragen 
selbst heraufbeschwört haben: der Dämon, der in den Tiefen der Körper nistet. 
Das juristische Modell des im Hexentum üblichen Pakts wird, so Foucault, 
durch das physiologische Modell einer unbestimmten Durchdringung ersetzt. 
Der Teufel bemächtigt sich des Körpers der Besessenen durch eine langsame 
Vereinnahmung ihrer Empfindungen, Wahrnehmungen und Wünsche, um 
ihm seine eigenen Gefühle einzuflößen. Dem für das Hexentum bezeichnen-
den beidseitigen Vertrag zwischen Hexe und Teufel folgt nun ein Dreiecks-
verhältnis zwischen dem Teufel, der Besessenen (meist eine Nonne) und dem 
Beichtvater beziehungsweise dem Gewissensleiter. 

Besagtes Dreiecksverhältnis verkompliziert sich allerdings durch zusätz-
liche Verdoppelungseffekte. Der Beichtvater kann in der Tat zwei Rollen ver-
körpern: die des guten oder des schlechten Gewissensleiters, die des erlösen-
den Exorzisten oder des versteckten Hexers, der das Eindringen des Teufels  
befördert.43 Der Körper der Besessenen ist selbst der Ort einer Verdoppelung 

43 | Zu den berühmtesten Fällen zählt Urbain Grandier, Priester in Loudun, der ange-

klagt war, ganze Legionen von Teufeln in die Körper der Ursulinen geschickt und sich 

nachts selbst in ihre Betten geschlichen zu haben. Er wurde am 18. August 1643 bei 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 Arianna Sfor zini

oder vielmehr einer unbestimmten Fragmentierung. Er ist ein wahres »phy-
siologisch-theologisches Theater«44 der Zerrissenheiten und Kämpfe, das von 
dem Körper eines Anderen durchzogen, von einem Reigen aus Empfindun-
gen, Qualen, Verlangen und Kräften durchdrungen wird, den die Besessene 
in der schwindelerregenden Intensität einer ekstatischen und unzüchtigen 
Hingabe erlebt. Foucaults Analysen zufolge wäre es tatsächlich unzutreffend 
zu behaupten, dass die Besessene dem Eindringen des Teufels im Prinzip nie 
zugestimmt hätte. Die Vereinnahmung vollzieht sich gegen ihren ausdrückli-
chen Willen und ohne expliziten Vertrag. Trotzdem existiert darüber hinaus 
immer auch ein subtiles Spiel der heimlichen Selbstgefälligkeit, das mit einer 
impliziten Billigung des dämonischen Anderen einhergeht, in der die Grenzen 
des Willentlichen und Unwillentlichen verschwimmen. Der besessene Körper 
wird kontinuierlich vom Beben eines moralischen Schmerzes erschüttert, der 
mit einer fleischlichen Lust zusammenfällt, mit der furchtbaren Besessenheit 
durch den Anderen, die doch zugleich lustvolle Selbst-Enteignung ist. »Bei der 
Besessenheit […] ist der Wille mit allen Doppeldeutigkeiten des Begehrens be-
frachtet. Der Wille will und will auch wieder nicht.«45

Der besessene Körper ist also nicht mehr der einfache Verwahrer der Merk-
male eines ersten Paktes. Das Zeichen der Besessenheit ist »die plastische und 
sichtbare Form des Kampfes im Körper der Besessenen«:46 die Konvulsion, 
eine Mischung aus Schreien, schmerzhafter Unruhe, erotischem Aufbäumen, 
obszön-blasphemischen Gesten und verstörendem Beben. Dem Zwang, die 
intimsten geheimen Regungen ihres Körpers und ihrer Lust zu äußern, wi-
dersetzt sich die Besessene mit dem brutalen Vertigo eines leeren Sprechens 
und eines mit seinen blasphemischen Gesten signifizierenden Körpers, mit 
dem unfreiwilligen und aufbegehrenden Schrei eines Körpers, der die Regel 
des verlangten Schuld-Diskurses in der Ich-Form mit einer anderen Sprache 
umgeht. Das Problem, das sich fortan der kirchlichen Macht stellt, lautet: »Wie 
kann man diese großangelegte diskursive Erfassung und diese großangelegte 
Erforschung des Fleisches weiter verfolgen«,47 ohne in den trüben Sümpfen 
des Widerstandes zu versinken, die sich die konvulsiven Körper als Antwort 
angeeignet haben. Dafür muss die Kirche allgemeine Strategien ins Feld füh-
ren, die Foucault als »die großen Anti-Konvulsiva«48 bezeichnet: einen inter-

lebendigem Leibe verbrannt. Vgl. zu dieser Foucault wohlbekannten Affäre das Stan-

dardwerk von de Certeau, Michel: La Possession de Loudun, Paris 1970 (Neuauflage 

Paris 1980).

44 | Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 276.

45 | Ebd., S. 272.

46 | Ebd., S. 276.

47 | Ebd., S. 282.

48 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


335Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

nen Mäßigungsmechanismus; das Auslösen einer externen Verschiebung und 
schließlich die Anwendung disziplinarischer Techniken.

Zunächst darf die Beichte keinen Anreiz zur Sünde konstituieren: Sie darf 
nicht Versuchung für den Priester oder Beichtenden werden noch eine Lust, 
die Schwächen des Fleisches zu erzählen oder ihnen zuzuhören. Der »innere 
Moderator« der Geständnisprozeduren orientiert sich an einer »Regel der Dis-
kretion«,49 beschränkt sich auf ein behutsames Aufzählen. All diese Vorsichts-
maßnahmen schlagen sich in einer entsprechenden Vorrichtung nieder: Der 
Beichtvater zieht sich hinter ein Gitter in einen abgelegenen, dunklen Raum 
zurück und darf dem Bußfertigen nicht in die Augen sehen. Wir haben es hier 
mit der doppelt widersprüchlichen Aufforderung zu tun, so wenig wie möglich 
zu sagen, um aus dem Anderen alles herauszulocken, gleichzeitig aber dieses 
Alles-Sagen zu mäßigen, da sich sowohl in die penetrante Befragung als auch 
in selbstgefällige Antworten sündige Verlockungen einschleichen könnten.

Zweitens wird die Kirche versuchen, die konvulsivischen Äußerungen, die 
ihren Mechanismen der Macht und des Wahrsagens Widerstand leisten, aus 
ihrer Institution zu verbannen. Zu diesem Zweck nimmt sie eine entschei-
dende Entkoppelung zwischen »Fleisch« und »Konvulsion« vor: Während das 
Fleisch das bevorzugte Feld für Geständnis und Gewissensleitung ist, wird 
die Konvulsion in sakraler Hinsicht disqualifiziert und auf ein rein medizi-
nisches Phänomen reduziert. Die aufrührerischen Kräfte der Besessenheit 
machen diesen Machttransfer unumgänglich, auch wenn klar ist, dass diese 
Kompetenzübertragung schnell zu Problemen führen sollte, da sie dem laizis-
tischen Macht/Wissen die Pforten der Klöster öffnete und den Zugriff auf die 
»Moralphysiologie des Fleisches«50 erlaubte, die bis dato der christlichen Pasto-
ralmacht vorbehalten war. Foucault ist im Übrigen der Ansicht, dass sich erst 
über die medizinische Inanspruchnahme der Konvulsionen eine Medizin der 
Nervenkrankheiten herausbilden konnte.51 Damit war der zuckende, empfind-
same und gefährliche Körper der Frau endgültig ins Abseits befördert worden.

Ein drittes Anti-Konvulsivum sollte schließlich in der Übernahme der dis-
ziplinarischen Mechanismen durch die Kirche bestehen, die sich im 17. Jahr-
hundert in erzieherischen Einrichtungen, Kasernen, Krankenhäusern und 
Gefängnissen niederschlugen. Da die Gefahr der Konvulsion vom Begeh-
renskörper ausgeht, wird er unter Zuhilfenahme bereits bewährter Maßnah-
men überwacht. Die Anwendung disziplinarischer Vorrichtungen (getrennte 

49 | Ebd., S. 282-283.

50 | Ebd., S. 252. 

51 | Die Kirche ihrerseits sollte die Frömmigkeitsbekundungen entmaterialisieren. Ab 

dem 19. Jahrhundert treten an Stelle der (dämonischen oder mystischen) Besessenhei-

ten die auf jeglichen Körperkontakt verzichtenden, wunderbaren Muttergottes-Erschei-

nungen mit vorpubertären Kindern als Protagonisten.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Arianna Sfor zini

Schlafzimmer, strenge Verfügungen, Klassifizierungen etc.) in Priestersemi-
naren, Gymnasien oder Ordensgemeinschaften erlauben eine gewissenhafte 
Kontrolle der Körper und ihrer Sexualität, um die Bedrohungen des Fleisches 
zu entschärfen. »Im Körper also, in der Nacht und dem ihr angemessenen 
Aufzug, also im Nachtgewand, also im Bett und akkurat zwischen den Lein-
tüchern«52 versucht die Kirche, die auslösenden Mechanismen fleischlicher 
Störungen zu neutralisieren.

Die Fälle von Bessenheiten im 17.  Jahrhundert konstituieren also nach 
Foucault den Ausdruck einer Konfrontation von Machtformen und Wahrhei-
ten. In ihrer Geschichte finden sich erneut die drei, bereits in Bezug auf die 
Hysterie im 19.  Jahrhundert hervorgehobenen Merkmale der kämpfenden 
Körper. In diesem Fall sind die besessenen Körper wiederum eine Antwort 
auf die aufdringliche Praxis der Gewissensleitung. Es handelt sich um eine 
taktische Verschiebung der Zielscheiben dieser Machtform auf die von einem 
zweideutigen Willen überlagerten Körper. Diese Antwort stellt, allerdings auf 
umgekehrte Weise, weiterhin die Frage nach der Wahrheit. Die Konvulsion 
ist an den Zwang gebunden, über sich selbst die Wahrheit sagen zu müssen, 
und stellt dessen verzerrte Wiederholung oder gar verdoppelte Verifizierungs-
instanz dar. Das vom Beichtvater verlangte Geständnis kann so zu einer Falle 
werden, die das gesamte Wahrheitskonstrukt um das Fleisch zu unterlaufen 
droht und zu einer Neuformulierung zwingt. Insofern sind die besessenen 
Körper auch ein Element der Veränderung. Sie eröffnen unbekannte Wege und 
neue Kampffelder.

»Ak tivismus in einem offenen Milieu«. 
Der k ynische Körper

Foucaults Analyse des Kynismus in der zweiten Hälfte von Der Mut zur 
Wahrheit (seine letzte Vorlesung am Collège de France, 1984)53 widmet sich 
eingehend der widerständigen und kämpferischen Bedeutung des in eine 
Wahrheitspraxis eingebundenen Körpers. Dabei ist der Kynismus ein kaum 
erforschtes, geschweige denn anerkanntes Randphänomen der antiken Philo-
sophie. Foucault jedoch sieht in ihm das Ausdrucksfeld einer wichtigen Pro-
blematisierung: der des echten Lebens im Sinne des bios als sicht- und greif-
bare Verkörperung des Wahren, als »Plastik des Wahrheit«.54 Der Kyniker 

52 | Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 298.

53 | Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit. Vorlesungen am Collège de France (1983-

1984) [Courage de la verité. Cours au Collège de France, 1983-1984], übers. von Jür-

gen Schröder, Berlin 2012.

54 | Ebd., S. 405.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


337Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

beschreibt sich selbst als Mann der parrhesia, des Wahrsprechens. Er macht 
den Mut zur Wahrheit zu Inhalt und Form seiner Existenz. Diese Existenz 
umfasst wesentliche Aspekte, die sie – verglichen mit anderen Verhaltenswei-
sen des philosophischen Lebens – spezifisch kennzeichnen. Für den Kyniker 
geht es nicht einfach nur darum, sein Leben erlernten logoi entsprechen zu 
lassen: In der Praxis (ergon) und im Diskurs (logos) soll »die Wahrheit gewis-
sermaßen in seinem eigenen Körper Gestalt annehme[n]«,55 soll der Körper 
das lebendige Zeugnis der Wahrheit sein. Den Kyniker erkennt man zudem 
eher an seiner Lebensform als am Inhalt seiner Diskurse: Nomadenleben, ver-
schlissene Kleider, nachlässiges und verdrecktes Äußeres, Attribute wie Man-
tel, Schultertasche und Stock, Bart und langes Haar, bloße Füße. Diese Gesten 
und Haltungen des Körpers sind indes keine einfachen Erkennungszeichen, 
sondern notwendige Bedingungen für die parrhesia und die philosophische 
Existenz, sodass die kynische askesis bisweilen sogar als bloßes Ergebnis der 
körperlichen Elemente und Übungen gelten konnte.56 In, auf und mit seinem 
Körper realisiert der Kyniker die Ansprüche der antiken Ethik wie Einfachheit, 
Unabhängigkeit, Verachtung der Konventionen und Selbstbestimmtheit. Er ist 
»wie die sichtbare Statue der Wahrheit […]: das eigentliche Sein des Wahren, 
das durch den Körper sichtbar gemacht wird«.57

Aber was macht dieser Übergang mit der Wahrheit, was wird aus ihr, wenn 
sie ihr Element nicht mehr im logos, sondern im bios findet? Wie lässt sich eine 
Wahrheitspraxis begreifen, die sich in diesem Maße im Leben verwirklicht, 
anstatt ihm Regeln vorzuschreiben? Welche Form und welche Kraft nimmt 
jener Körper an, der mehr ist als der indirekte Ausdruck, die Manifestation der 
Wahrheit in der Existenz? Nun, jene Übertragung der Wahrheit vom logos auf 
den Körper und auf den bios verleiht ihm eine Grimassen schneidende, in ihrer 
Radikalität skandalöse Haltung. Foucault verfolgt eben jenen Veränderungs-
prozess und zeigt, wie unerträglich die Wahrheit wird, sobald sie im Körper des 
Kynikers und nicht mehr im Diskurs des Weisen aufgehoben ist. Und er arbei-
tet, vorwiegend auf die Texte Platons gestützt, vier herkömmliche Bedeutun-
gen der Wahrheit (aletheia) heraus, die vier philosophischen Existenzformen 
entsprechen. Vier Bedeutungen, mit denen ein »wahres Leben« beschrieben 
werden kann: Transparenz, Lauterkeit, Gradlinigkeit, Selbstgenügsamkeit. Ein 
wahres Leben ist zunächst unverborgen und unverschleiert: ein Leben ohne 
Lüge und Verstellung, das seine öffentliche Zurschaustellung nicht fürchtet. 
Darüber hinaus ist es ein Leben ohne Vermischung mit etwas anderem, das 
von den Tumulten der Leidenschaften befreit ist und nur lautere Werte kennt 

55 | Ebd., S. 229.

56 | Goulet-Cazé, Marie-Odile: L’Ascèse cynique, Paris 1986 (2. Auflage 2001), vor  

allem S. 195-222.

57 | Foucault: Der Mut zur Wahrheit, a.a.O., S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 Arianna Sfor zini

(es folgt ohne Laster dem Guten, huldigt einer von egoistischer Freude gerei-
nigten Gerechtigkeit usw.). Das dritte Merkmal der Wahrheit ist die Gradli-
nigkeit, die den Philosophen zu einem »gradlinigen Leben« im Einklang mit 
den Gesetzen veranlasst. Und schließlich genügt ein Leben in Wahrheit sich 
selbst. Der Philosoph führt eine unabhängige, selbstbestimmte Existenz, die 
das Individuum gegen die Unwägbarkeiten des Schicksals feit.58

Der Kynismus stellt diese herkömmlichen Eigenschaften des wahren Le-
bens nicht infrage. Er übernimmt sie und wendet sie buchstäblich an, sozusa-
gen mit einer körperlichen Buchstäblichkeit. Da ein Leben in Wahrheit das Licht 
nicht fürchten muss, macht der Kyniker den öffentlichen Raum zum aus-
schließlichen Ort seiner Existenz. Der Kyniker schläft und isst auf der Straße, 
hat in aller Öffentlichkeit Geschlechtsverkehr oder onaniert. Seine Existenz 
stellt sich uneingeschränkt zur Schau, bis sich die Transparenz in Scham-
losigkeit verkehrt, in der alle gesellschaftliche Masken und Hintergedanken 
zugunsten des Körpers in seiner schockierenden Nacktheit fallengelassen 
werden.

Die Kyniker kehren auch das Thema des unvermischten Lebens um, indem 
sie ein Leben führen, das sich von allem entledigen will, was nicht absolut 
notwendig ist und nur auf nutzlose Konventionen oder überflüssige Bequem-
lichkeit zurückzuführen ist. Die Unabhängigkeit, das Unvermischte, erscheint 
als Armut, die sich als Prozess einer unendlichen Erleichterung versteht: nicht 
nur »eine wirkliche, materielle, physische Armut. Die kynische Armut ist wirk-
lich, aktiv und unbegrenzt«.59 Noch in der größten Bedürftigkeit muss weiter 
nach dem Verzichtbaren gesucht und gegebenenfalls eine raue, unbehagliche 
Existenz akzeptiert werden. Das reine, radikalisierte Leben des Philosophen 
verkehrt sich in ein abstoßendes, ja entehrendes. Doch mit der Entblößung 
seines Körpers besagt der Kyniker, dass das wahre Elend bei den Konformisten 
und Etablierten zu suchen ist, sämtlich Sklaven der Bequemlichkeit und der 
öffentlichen Meinung, die ihren Gewissheiten und Errungenschaften unter-
worfen sind.

Mit ihrer Vorstellung vom wahren Leben als Gradlinigkeit unterstreichen 
die Kyniker die grundlegende Ambivalenz, die sich hinter dem Konzept des 
›Gesetzes‹ verbirgt. Auch sie sind bereit, den Gesetzen zu folgen, allerdings 
weniger den angreifbaren, unbeständigen der polis als den unveränderlichen 
Gesetzen der Natur, der spröden Tiernatur. Der Kyniker sucht sich beim 
Hund, dem Tintenfisch oder der Schnecke Verhaltensvorbilder und gewinnt 
im Hühnerstall wichtige Lebenserkenntnisse. Für ihn bedeutet, ein »gradli-
niges« Leben zu führen und »der Natur zu folgen«, die Familie abzulehnen, 
die freie Liebe zu proklamieren, Inzest oder Anthropophagie zuzulassen. Das 

58 | Zu diesen vier Punkten vgl. ebd., S. 285ff.

59 | Ebd., S. 334.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


339Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

Tierhafte ist jedoch jenseits der Provokation keine immanente Gegebenheit, 
der es sich anzupassen gilt. Es ist Bestandteil einer Prüfung, einer ethischen 
Anstrengung (die Grenzen von Mut und Erschöpfung verschieben, sich abhär-
ten), ein »Stein des Anstoßes«, mit dem den wohltuenden Philosophien des 
Naturgesetzes begegnet werden kann.

Schließlich bewerten die Kyniker das selbstbestimmte Leben des Weisen 
neu. Während fast alle philosophischen Schulen der griechischen und römi-
schen Welt das ethische Ideal der Erfüllung in einer umfassenden Selbstver-
fügung ansiedeln, behauptet der Kyniker, diese grenzenlose Selbstbestimmt-
heit erreicht zu haben. Der Kyniker ist ein König, er ist der absolute König, 
dessen Reich weder vom Vermögen, noch von der Geburt, von Reichtümern 
oder der Macht der Waffen abhängt. So verkündet Diogenes an Alexander,60 er 
sei mehr König als dieser und stilisiert sich zum König der Könige, da er als 
Kyniker seinen Körper und seine Leidenschaften kontrolliert; seine Gleichgül-
tigkeit gegenüber den Risiken der Welt geht so weit, dass er nicht beirrt oder 
beeinflusst werden kann. Ein König des Spottes, ein ironischer König, der den 
tatsächlichen, sämtlich früher oder später vom Umsturz bedrohten Königrei-
chen die endgültige Überlegenheit seines Grinsens entgegenhält. Als König 
des Elends muss er weder über Subjekte noch über Ländereien gebieten, seine 
Aufgabe besteht vielmehr darin, zu bellen und zu beißen (der Begriff »Kynis-
mus« stammt vom griechischen κύων/κυνός für »Hund«): bellen, um störende 
Wahrheiten, die niemand hören will, in Erinnerung zu rufen; beißen, weil die 
Wahrheit verletzt und schmerzt. Der Kyniker weiß, dass die Wahrheit womög-
lich vor allem das ist, was man nicht zu denken erträgt. Aus diesem Grund 
hält er in seinem Kampf gegen die Heuchelei der Welt alle dazu an, sich mit 
ihr auseinanderzusetzen. Zu diesem Zweck führt er ein »Leben des Kampfes 
gegen sich und für sich, gegen die anderen und für die anderen«.61

Foucaults ausführliche Analyse des »wahren Lebens« und seiner kyni-
schen Verformung eröffnet zwei wichtige Perspektiven in Bezug auf die Kör-
perfrage. In den kynischen Wahrheitspraktiken erscheint der Körper zunächst 
als Element der Dramatisierung. Der Kynismus realisiert die philosophischen 
Wahrheitswerte mithilfe ihrer öffentlichen Verkörperung und Inszenierung. 
Spontan wirkt diese Dramatisierung eher als Infragestellung denn als ein-
fache Darlegung der Wahrheit als solcher. In ihrer körperlichen Entfaltung 
werden die überlieferten Wahrheitsvorstellungen mit ihrer übertriebenen, 
unerträglichen Verdoppelung konfrontiert. Die Philosophen vermögen sich 

60 | Dion Chrysostomos: »Discours IV: Sur la royauté«, in: Les Cyniques grecs. Frag-

ments et témoignages, hg. und in das Französische übersetzt von L. Paquet, Ottawa 

1975 (Neuauflage Paris 1992, S. 249-277); Diogenes Laertius: Vie, doctrines et sen-

tences des philosophes illustres, a.a.O., Buch VI, § 32, § 38, § 60, S. 18, S. 20, S. 29.

61 | Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.O, S. 369.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 Arianna Sfor zini

in den schamlosen Körpern nicht mehr wiederzuerkennen: Sie scheinen ihre 
Grundsätze zu illustrieren, stellen aber im Gegenteil deren Grenzen und Wi-
dersprüche bloß. Wie Foucault schreibt, spielen die kynischen Körper »gewis-
sermaßen die Rolle eines zerbrochenen Spiegels«.62 Die entsubjektivierende 
Bedeutung des duplizierenden Körpers, die Foucault bereits Anfang der 1960er 
Jahre erarbeitet hatte, erscheint bei den Kynikern in Form einer paradoxen Sor-
ge um sich und die anderen, als spektakuläre und verwirrende Wiederholung 
des Wahren. Auch die zweite Bedeutung des Wahrheitskörpers ergibt sich aus 
der körperlichen Dramatisierung des wahren Lebens. Der kynische Körper ist 
Verwandlungsmacht: Er macht das Wahrheitsleben zu einem anderen Leben. 
Wie ausgeführt wurde, verzerrt der Körper des Kynikers die Wahrheit. Doch 
diese Veränderung enthält auch ein Versprechen: das einer Verwandlung der 
Welten und Existenzen. Das kynische Unternehmen entspringt nicht nur ein-
fach dem Gefallen an der Provokation, es möchte aufwecken, Gewissen wach-
rütteln, neue Verlangen nach unbekannten Welten bewirken. Für Foucault 
spinnt der Kynismus ein wunderbares Band zwischen dem Wahrheitskörper 
und dem Willen zur Veränderung des Wirklichen: »Es gibt keine Einsetzung 
der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung der Andersheit; die Wahrheit ist 
nie dasselbe.«63 Der wahre Körper des Kynikers appelliert an den Aufbau einer 
anderen Welt.

Der kynische Körper rekapituliert folglich die drei, bereits wiederholt er-
wähnten Merkmale der kämpfenden Körper: Antwort/Gegensatz, Verifizie-
rung/Falsifizierung, Widerstand/Veränderung. Dabei sind sie irreduzibel 
auf die hysterischen oder besessenen Körper. Sie alleine entstammen einer 
willentlichen, freien Praxis, eines bewusst aufgebauten »kämpferischen« Ver-
hältnisses zu sich und den anderen, die allerdings ein »Aktivismus in einem 
offenen Milieu« ist.64 Der kynische Körper verkündet eine ebenso unerhörte 
wie unerträgliche Lehre, heute wie vor fünfundzwanzig Jahrhunderten: näm-
lich »dass nur ein kleiner Teil der Wahrheit für denjenigen notwendig ist, der 
wahrhaft leben will«.65 Es bedurfte des nackten, in seiner Grimassen schnei-
denden Schamlosigkeit zur Schau gestellten Körpers des Kynikers, damit wir 
hinzuhören gezwungen sind.

Das Abenteuer der explosiven, unanständigen, rohen Körper (die Grimas-
sen der Kyniker, die Konvulsionen der Besessenen, die Krisen der Hysterike-
rin) wird von Foucault als deren große Rache, als radikaler Widerstand gegen 
die gängigen Wahrheitspolitiken dargestellt. Es ist der Glanz der abscheulichen 
Körper, die mit ihrer nackten und gewalttätigen Niedrigkeit, aber auch mit 

62 | Ebd., S. 302.

63 | Ebd., S. 438.

64 | Ebd., S. 370.

65 | Ebd., S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


341Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen Michel Foucaults

ihrer Darstellungskraft die Autorität der »Ordnung des Diskurses«66 anfech-
ten. Diese Revolte von unten lässt Mehreres begreifen. Zunächst einmal, dass 
die großen politischen Schlachten nicht nur als ein Pochen auf unsere Rechte 
ausgefochten werden, sondern auch als Erfindung der Körper einerseits und 
als Erfahrung des Unerträglichen andererseits – auf einer unverzüglich kon-
kreteren Ebene als einer nur abstrakten und intellektuellen Empörung ange-
sichts der Ungerechtigkeiten. Man könnte fast von einem (nicht-vitalistischen) 
Spinozismus Foucaults sprechen: die politischen Möglichkeiten der Körper zu 
Gehör zu bringen (das, was ein Körper ertragen, aber auch an Widerstand ent-
falten kann, wenn man in ihm die Wahrheit der anderen vollenden will). Der 
angeborene Ungehorsam der Körper erlaubt jedoch auch, Foucaults Ontologie 
der Wahrheit zu verstehen: Die Wahrheit existiert nur im und durch den Kör-
per; durch ihre Verkörperung im Körper jedoch verwirklicht sie sich niemals 
umfassend und eindeutig. Sie löst vielmehr Kämpfe aus und beschwört Ver-
kleidungen herauf. Foucaults Anti-Hegelianismus bedeutet: Die Wahrheit kann 
sich unmöglich nicht verkörpern, doch jene Verkörperung führt zu einer Dra-
matisierung und Veränderung, die ihr Wesen erschüttert. Der Körper muss 
als Instanz einer anti-dialektischen Verwirklichung verstanden werden. Die 
Wahrheit im und durch den Körper bewirkt einen Unterschied, eine Ironie, 
einen Riss: ein Spiel, das ein politisches Spiel ist. Der Körper befindet sich als 
Gegebenes immer schon jenseits seiner selbst: ›überschüssige‹ Stärke, aufbe-
gehrende und brechende Kraft. Foucaults Philosophie ist ein heterotopisches 
Spiel quer durch die Geschichte, das verstanden werden könnte als ein großes 
Theater der Körper. Die Wirklichkeit gewinnt ihren Sinn für Foucault nur aus-
gehend von der Szene der Körper, die die verschiedenen Spiele der Wahrheit 
verwirklichen, sie nachahmen, karikieren, verklären und anfechten.

66 | Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses [L’ordre du discours, 1970], übers. 

von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017 - am 14.02.2026, 15:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

