Widerstehende und kampfende Korper
auf den Bihnen Michel Foucaults*

Arianna Sforzini

Im Werk Foucaults ist der Korper ein nicht wegzudenkender, vielgestaltiger
Protagonist: als gedffneter Leichnam auf dem Obduktionstisch von Marie
Francois Xavier Bichat, als zerstiickelter Kérper Robert-Francois Damiens, als
unterworfener Korper des disziplinierten Arbeiters, der mit dem Getriebe der
Produktion wie verbunden ist, oder als parrhesiastischer, verstorender Korper
des Kynikers in der Offentlichkeit, der mit der Wahrheit, die er sagt, eins wird.
Foucaults gesamtes Schreiben von Die Geburt der Klinik! bis zu Die Sorge um
sich? etabliert eine Geschichte der Korper: medizinierte, disziplinierte, bestraf-
te, sexualisierte und regierte Kérper — auch durch sich selbst regierte, subjek-
tivierte. All diese Geschichten ergeben jedoch keine Philosophie oder Theorie
des Korpers, da Foucault keine eindeutige Bestimmung des Konzepts Korper
vorschligt. Es gibt keine foucaultsche Geschichte des Korpers, eines einma-
ligen Konzepts, einer einmaligen Natur des Korpers, sondern Genealogien,
die die Existenz vielfiltiger und heterogener Korper offenbaren, aber auch das
geschichtliche Aufkommen zuvor unbekannter Kérper. Unser Kérper, der als
das Selbstverstindlichste und Konstanteste unserer Geschichte erscheinen
konnte, als letzter und unveriduflerlicher materieller Kern unserer >Naturs, hat
in Wirklichkeit selbst eine Geschichte, die sich nicht etwa aus dem Wissen

* | Ich nehme hier die Ausfiihrungen der Kapitel Il »Désirs et plaisirs. Le corps de la
contre-attaque« (S. 65-74) und IV »Les batailles des corps« (S. 119-143) meines Buchs
Michel Foucault. Une pensée du corps, (Paris 2014) auf, die ich fiir diese deutsche Er-
stiibersetzung an einigen Stellen erganzt habe. (Arianna Sforzini: Michel Foucault. Une
penseé du corps, Paris 2014, S. 65-74, S. 119-153, © PUF, 2014).

1 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik [Naissance de la Clinique, 1963], iibers. von
Walter Seitter, Miinchen 1973.

2 | Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualitdt und Wahrheit 3 [Histoire de la se-
xualité 3: Le souci de soi, 1984], {ibers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt
a.M. 1989.

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Arianna Sforzini

oder den Praktiken tiber die Kérper zusammensetzt, sondern aus den Verin-
derungen eben jener Kérper, die umgekehrt den Gegenstand des Wissens und
der Praktiken bilden.

Die Wirklichkeit der Kérper entspricht vor allem einer mehrdimensionalen,
aber singularisierenden Materialitit, einer anonymen, aber erfindungsreichen
Historizitit, die stets gegen die Dominanz des Abstrakten und Universellen
ankdmpft. Stindig iberbordet der Korper das Subjekt in seinen Fihigkeiten
zu geordneten Synthesen. Er ist das Disparate der Seele, ihre Zuflucht. Der
Korper verwirklicht und widersteht. Beobachtet, gesteuert oder aber auf die
Probe gestellt, bringt er unterschiedliche, den Diskursen (Wissen oder Weis-
heiten) eigene Wahrheitsspiele zur Existenz. Doch mit diversen Strategien wi-
dersteht er ihnen auch: wenn er etwa durch Ubertreibung oder Inszenierung
die Verifizierungen umstiirzt; wenn er durch Simulation oder Wiederholung
Konformititsanspriiche umgeht oder zerstért; wenn er bebend und schreiend
die Forderungen des Macht-Wissen-Komplexes anprangert; wenn er durch
Zurschaustellung und Skandal die Bitte um das Wahrsprechen abwehrt. Die
Dynamiken des Kérpers umfassen eine kritische Macht, die ein wesentlicher
Antrieb in der durch Foucault umgesetzten genealogischen Geschichte ist.

Jener Singularisierungskraft méchte ich in dem vorliegenden Text nachge-
hen. In seinen historischen Analysen stellt Foucault den Korper hiufig als idea-
len Ort des Aufstandes vor. Er findet die Krifte des politischen Widerstands in
den Tiefen der konkreten Existenz, in den Dynamiken der Behauptung und
der kérperlichen wie materiellen Dramatisierung. Die Schlussfolgerung in
Der Wille zum Wissen ist in diesem Punkt berithmt und hochproblematisch:
»Gegen das Sexualititsdispositiv kann der Stiitzpunkt des Gegenangriffs nicht
das Sex-Begehren sein, sondern die Kérper und die Liiste.«* Diese Verankerung
des Widerstands in »die Koérper und die Liiste« leuchtet indes nicht unmittel-
bar ein. Man darf sich fragen, mit welchem Recht und mit welcher Kraft die
Korper den Aufstand wagen: Verbirgt sich im Korper ein Element, ein Wesen,
das moglicherweise den Machttechniken entkommt? Welche Instanz im Le-
ben der Korper konnte der Unterwerfung und der Normalisierung der Kor-
per selbst Widerstand leisten? Wo lisst sich, wenn doch jeder Kérper immer
historisch determiniert und besetzt ist, eine Kraft zum »Gegenangriff« mo-
bilisieren? Fast kénnte man einen heimlichen Spinozismus bei Foucault ver-
muten, auf dessen Grundlage der Kérper eine unterirdische und ausdauernde

3 | Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit | [Histoire de la
sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], libers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter,
Frankfurt a.M. 1983, S. 151 (Hervorhebung Arianna Sforzini).

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

ontologische Kraft offenbarte. Sind also die Korper die eigentlichen und irre-
duziblen Schauspieler im philosophischen und politischen Theater Foucaults?

Es ist nicht falsch zu sagen, dass Foucault zwischen einem radikalen Kon-
struktivismus und der Annahme einer widerspenstigen und widerstindigen
Immanenz schwankt. Die foucaultsche Genealogie scheint bisweilen an eine
geradezu vitalistische Ontologie zu appelieren, die aus der Existenz das immer
schon jenseitige oder vielmehr diesseitige Gegebene der Machtkonstellationen
macht, und die gegen diese immer Elemente des Ungehorsams reaktivieren
kann. Man kann aber auch vorsichtiger argumentieren. Denn die Materialitit
der Koérper nicht ausradieren zu wollen, sich nicht damit abzufinden, alles in
der Wahrheit der Macht aufgehen zu lassen, bedeutet nicht zwangsliufig das
Anerkennen einer umfassenden Ontologie. Fiir Foucault geht es stets darum,
eine nicht-essentielle und nicht-metaphysische Geschichte der Widerstinde
und der Kérper zu schaffen. Foucaults Genealogien konstituieren weder eine
Philosophie des Korpers noch eine Philosophie der Freiheit in Bezug auf die
Macht: Sie bilden vielmehr philosophische Theater der Kimpfe — ganz konkrete,
physische und kérperliche Kimpfe zwischen historischen Bestimmungen und
freier Selbstbehauptung. Foucault duflert sich diesbeziiglich sehr aufschluss-
reich in einem unverdffentlichten Textauszug iiber die Frage des Korpers und
seine Invarianten:

»Ich weifd nicht, wie man die Frage, ob im menschlichen Organismus transkulturelle bio-
logische Invarianten enthalten sind, negativ beantworten kann. Aufgrund der Wahl der
Methode, ist es selbstverstandlich mein Problem zu wissen, bis zu welchem Punkt sich
die Analyse der geschichtlichen Formen ausweiten 1&sst, anstatt zu versuchen, den Be-
reich der biologischen Determinierungen soweit wie méglich auszudehnen. Die histori-
sche Exkavierung soll nicht zeigen, wie stark wir an [diese Determinierungen] gebunden

4 | Judith Butler sollte in all diesen Punkten in einen Dialog mit Foucaults Diskurs tiber
die Macht treten. Sie griff seinen Immanentismus als eine verpasste Gelegenheit an
und argumentierte, er habe nicht den Mut besessen, die Entwirfe der Genealogie der
Macht bis zum Ende zu verfolgen: ihre historisch-politischen Dynamiken, Normen und
Diskurse, die ihre Gegenstande formen und in Bezug auf die es keine Exterioritat gibt;
ihre Formen des Widerstands, die sich in jener Innerlichkeit der Sprache und Macht aus-
bilden. Vgl. insbesondere Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen
des Geschlechts [1993], libers. von Katrin Woérdemann, Frankfurt a.M. 1997; sowie die
Beitrdge Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscription«, in: The Jour-
nal of Philosophy 86, Nr. 11, Nov. 1989, S. 601-607; Butler, Judith: »Revisiting Bodies
and Pleasuress, in: Theory, Culture & Society April 16, Nr. 2, 1999, S. 11-20; Butler,
Judith: »Noch einmal: Korper und Macht« [2001], in: Honneth, Axel und Saar, Martin
(Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt a.M. 2003, S. 52-67.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

323


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Arianna Sforzini

sind, sondern wie stark das, was wir als invariant begreifen, tatsachlich verbunden ist
mit der Einmaligkeit einer Situation oder Praxis.«®

Stets miissen Foucaults Behauptungen historisch rekontextualisiert, als die Er-
richtung lauter Biihnen gelesen werden, die die wesentlichen problematischen
Kerne fiir unsere, im Spiegel der Gegenwart gelesene Geschichte, zum Spielen
bringen. Es gibt keinen essenziellen Widerstand (und ebenso keine Immanenz).
Deshalb ist der Widerstand jedoch nicht weniger wirksam oder greifbar. Es
gilt also, die von Foucault inszenierten Auftritte der widerstindigen Kérper im
Einzelnen zu betrachten: ihre Strategien, ihre Fihigkeiten, sowie die Erfah-
rungen, zu denen sie uns auffordern.

EINE »NEUE POLITISCHE IMAGINATION«.
DER utoPISCHE KORPER

Zum besseren Verstindnis jener zentralen Problematiken kénnen wir den Ra-
diovortrag »Der utopische Korper« heranziehen, den Foucault am 7. Dezember
1966 auf France-Culture hilt. In einem Tonfall und Stil, die das phinomeno-
logische® Vorgehen nachahmen, stellt Foucault die zwei Konzepte von Kérper

5 | Schachtel LV, Nachlass Foucault, Bibliothéque nationale de France. Sehr wahr-
scheinlich handelt es sich (das Manuskript ist undatiert) um eine Reihe von Antwor-
ten, die Foucault fir ein amerikanisches Publikum vorbereitet hatte, das ihn Anfang
der 1980er Jahre - moglicherweise in Berkeley - zur Arch&ologie und insbesondere zu
seiner Archdologie des Wissens befragte.

6 | Bei mehreren Textpassagen handelt es sich um indirekte Zitate von Edmund
Husserl und Maurice Merleau-Ponty (dessen Vorlesungen Foucault wéhrend seiner
Studienjahre an der Ecole normale supérieure de Paris horte). Foucault bezieht sich
besonders auf Husserls Ausdruck vom Leib als »Nullpunkt« der Welt (»Der Leib nun hat
fiir sein Ich die einzigartige Auszeichnung, dass er den Nullpunkt all dieser Orientie-
rungen in sich tragt.« Husserl, Edmund: Ideen zur einer reinen Phdnomenologie und
phdnomenologischen Philosophie, Zweites Buch: Phdnomenologische Untersuchun-
gen zur Konstitution (=Band IV der Husserliana-Ausgabe), Den Haag 1952, S. 158),
sowie auf die verschiedenen Analysen der kdrperlichen Erfahrung in Merleau-Pontys
Ph&nomenologie der Wahrnehmung (vgl. z.B.: »Denn wenn es wahr ist, dad ich meines
Leibes bewuft bin im Durchgang durch die Welt, daf er, im Mittelpunkt der Welt selbst
unerfaft, es ist, dem alle Gegenstande ihr Gesicht zukehren, so ist es aus demselben
Grunde nicht minder wahr, dafl mein Leib der Angelpunkt der Welt ist: ich weif, dafd die
Gegensténde viele Gesichter haben, da ich um sie herumgehen kdnnte, und insofern
binich der Welt bewufit durch das Mittel des Leibes.« Merleau-Ponty, Maurice: Phdno-
menologie der Wahrnehmung [1945], libers. von Rudolf Boehm, Berlin 1966, S. 106).

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

und Utopie zunichst als unversohnliche dar. Denn der Kérper sei wohl eine
»gnadenlose Utopie [...], der Ort, von dem es kein Entrinnen gibt, an den ich
verdammt bin«.” Seine unausweichliche Endlichkeit, seine endgiiltige Schwer-
kraft, die Unméoglichkeit, mich in meinen Bewegungen, meiner Arbeit und
selbst im Schlaf von ihm zu trennen, besiegeln meine strukturelle Unfihig-
keit, woanders zu sein als in ihm. In diesem Sinne ist der Kérper das genaue
Gegenteil des Ortes ohne Ort der Utopie. Die hochste aller Utopien wire dem-
nach der Traum, keinen Koérper zu haben — »ein korperlose[r] Kérper«.® Die-
ses Heraustreten aus dem Korper kann sich in Kérpern niederschlagen, die
wie im Mirchen tiber Zauberkrifte verfiigen, oder aber in fast entmateriali-
sierten und verklirten Korpern derer, die im Reich der Toten leben und auf
fritheren Totenmasken dargestellt sind. In diesem Sinne kann die Seele als
Vollendung der abendlindischen Korperutopien gelten: das reine und unbe-
stechliche eigene Doppel, eine von der schmutzigen sterblichen Materialitit
der Korperlichkeit befreite Innerlichkeit. Im Grunde ist die Seele nichts ande-
res als »mein leuchtender, gereinigter, tugendhafter, lebendiger, beweglicher,
warmer frischer Kérper. Mein glatter, kastrierter Korper, rund wie ein Stiick
Seife«.” Das kérperlose »Gefingnis des Korpers«'® aus Uberwachen und Stra-
fen kommt hier als eine Art Traum, als nebelhaftes Doppel zum Ausdruck,
das sich tiber das Elend unserer Welt erhebt. Die Seele ist wie das essenzielle
Andere des Korpers.

Es ist indes nicht einfach, die Wirklichkeit des Korpers zu vergessen, zu-
mal sie auch utopische Virtualititen aufweist. Ist der Korper nicht eine »[fan-
tastische] Architektur«?™ Er ist der Raum der undurchdringlichen Orte, der
versteckten Tiefen (das Ritsel der im Kopf entstehenden Bilder und Gedan-
ken). Vor allem ist er Bewegung und Energie, so wenig auf sein eigenes Sein
begrenzt. »Nichts ist weniger Ding als er. Der Korper lauft, handelt, lebt, be-
gehrt, lisst sich widerstandslos von all meinen Absichten durchdringen.«'

Diese Anspielungen werden indes von Foucault einem ganz anderen analytischen An-
satzunterworfen, demzufolge die Kérperlichkeit, auBerhalb jeglicher essenzialistischen
Ontologie, dazu beféhigt, aus sich selbst herauszugehen, sich zu verleugnen und sich
folglich zu verédndern.

7 | Foucault, Michel: »Der utopische Kdrper«, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische
Kdrper. Zwei Radiovortrdge [Les hétérotopies, Le corps utopique, 1966], iibers. von
Michael Bischoff, Berlin 2014, S. 23-36, hier S. 25-26.

8 | Foucault, »Der utopische Korper, a.a.0., hier S. 26.

9 | Ebd., S. 28.

10 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naisssance de la prison, 1975], iibers. von Walter Seitter, Berlin 1977.
11 | Foucault, »Der utopische Kérper«, a.a.0., hier S. 30.

12 | Ebd.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

325


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Arianna Sforzini

Letztlich kénnen die Utopien nur vom Korper ausgehen. Der »utopische Kor-
per«, oder besser »heterotopische«!® Kérper, ist imstande, in unterschiedlicher
Gestalt zu erscheinen, seine Zeit und seinen Raum zu sirrealisierens, seine
Welten zu verwandeln. Die Masken, Titowierungen, die Schminke, aber auch
Drogen und mystische Trancen, generell alle Rituale und Korperkiinste — von
uiberlieferten Tinzen zu zeitgendssischen Performances — sind Ausdruck die-
ser Wandlungsfihigkeit des Kérpers. Der Kérper ist »stets anderswo, er ist mit
simtlichen >Anderswo« der Welt verbunden«.'*

Der Kérper regt an und speist das Verlangen nach Utopien. Und es ist an
diesem Punkt, dass der phinomenologische Blick fiir Foucault schlieRlich un-
zureichend wird. Zwar ist mein Kérper »der Nullpunkt der Welt«," die Quelle
meines Verhiltnisses zur Welt, er kann jedoch in seiner utopischen Virtualitit
auf keine stabile Substanz reduziert werden. Er ist im Gegenteil das, was sich
jeder essenzialistischen Festlegung entzieht. Der Korper hat die Fahigkeit, im
Zentrum seiner Gegenwart und seiner Prisenz, die unerwartete Kontingenz
der unvorhersehbaren Alterititen zu entwerfen. Er ist eine »grofe utopische
Raserei«,'® der Ort der »simtlichen »>Anderswo< der Welt«, das Theater eines
wirbelnden Spiels zwischen Notwendigkeit und Freiheit.

In diesem Text aus den 1960er Jahren signalisieren der Kérper und seine
unruhige Materialitit die Fihigkeit, das klassisch-philosophische Subjekt, die
vereinheitlichende Synthese der Darstellungen, zu hinterfragen. Foucault soll-
te in seinem gesamten Werk immer wieder versuchen, diese ent-unterwerfende
und ent-individualisierende Virtualitit des Korpers in diversen tatsichlichen
Revolten wiederzufinden. So erforscht er praktische Widerstinde, die stets von
der »utopischen Raserei« der Kérper getragen werden und versehen sind mit
der Kapazitit, eine »neue politische Vorstellung«” heraufzubeschworen. Im
Folgenden sollen drei Beispiele fiir solche >widerstindigen< Kérper prisentiert

13 | Vgl. Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 1966], Radiovortrag
vom 21. Dezember 1966 auf France-Culture, in: ders.: Die Heterotopien. Der utopische
Korper, a.a.0., S. 7-22. Eine neue Fassung war unter dem Titel »Von anderen Rdumen«
[»Des espaces autres«] am 14. M&rz 1967 zu horen. Vgl. Michel Foucault: »Von anderen
Raumen« [»Des espaces autres«, 1967], libers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schrif-
ten in vier Bdnden. Dits et Ecrits, Bd. 4: 1980-1988, Frankfurt a.M. 2005, S. 931- 942.
14 | Foucault: »Der utopische Kdrper«, a.a.0., hier S. 34.

15 | Ebd.

16 | Ebd., S. 35.

17 | Foucault, Michel: »Methodologie zur Erkenntnis der Welt: Wie man sich vom Mar-
xismus befreien kann« [La méthodologie pour la connaissance du monde: comment se
débarasser du marxisme«, 1978], iibers. von Jiirgen Schrdder, in: ders.: Schriften in vier
Bénden. Dits et Ecrits, Bd. 3: 1975-1977, Frankfurt a.M. 2003, Nr. 235, S. 748-775,
hier S. 752.

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

werden: der Kérper der Hysterikerin, der wahnsinnige Verifizierungen neuro-
logischer Schemata inszeniert; der Kérper der Besessenen, der so empfindsam
ist, dass er mit Konvulsionen auf die Suggestionen der Beichtviter reagieren
kann; der Korper des Kynikers, der in seiner Existenz den Skandal der Wahr-
heit verwirklicht. In all diesen Fillen offenbart sich der Kérper angesichts der
gesellschaftlichen Identitits- und Wahrheitsverpflichtungen als Werkzeug ei-
nes unbestimmten Aufbegehrens.

DIE VERIFIZIERENDE SIMULATION. DER HYSTERISCHE KORPER

In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie™® konstatiert Foucault, dass die
Psychiatrie des 19. Jahrhunderts ein problematisches Verhiltnis zu ihrer eige-
nen Wahrheit unterhilt. Die Anstaltsstruktur beruht auf abstrakten Prinzipien
der klassifikatorischen oder anatomischen Wahrheiten der Geisteskrankheit.
Die psychiatrische Anstalt ist ein disziplinarischer Raum, der vollig mit dem
Korper des Irrenarztes als Mittelpunkt und Quelle tibereinstimmt. »Die An-
stalt ist der Korper des Psychiaters, der verlingert, ausgedehnt, iibertragen
wird auf die Dimensionen einer Einrichtung, ausgeweitet bis zu dem Punkt,
an dem seine Macht ausgetiibt wird, als sei jeder Teil der Anstalt ein Teil seines
eigenen Korpers [...].« Die Pfleger sind seine Augen, die Anstaltswinde seine
Arme. Das psychiatrische Wissen ist nur die ferne Garantie dieser Uber-Macht
eines Korpers in Bezug auf einen anderen. Dem Irrenarzt ist nicht daran ge-
legen, die Wahrheit des Wahnsinns zu beweisen, sondern sie in und iiber die
Korper zu verwirklichen.

Unter diesen Umstinden verwundert es nicht, dass das Hauptproblem der
Psychiatrie die Simulation ist, durch die der Irrenarzt gezwungen ist, sich die
Frage nach Ort und Produktion von Wahrheit, nach der Wahrheit seiner ei-
genen Wissenschaft erneut zu stellen. Unter »Simulation« darf man jedoch
keine einfache Hochstapelei oder Verkleidung verstehen, die die medizinische
Wahrheit unangetastet lieRe. Im Falle der Psychiatrie wird die Liige zur pa-
radoxen Bekriftigung der Wahrheit, der Wahnsinn zum authentischen Aus-
druck der fehlenden Krankheit. Der Simulierende ist durch die Tatsache selbst
dass er die Symptome simuliert, eine wahrer Kranker, ein wahrer >Irrers, aber
die Wahrheit seiner Krankheit besteht in der Tatsache, dass es kein >wirkli-
ches<Zeichen der organischen Pathologie gibt: Der wahre Wahnsinn geschieht
durch die fiktive, fingierte, >gespielte«< Krankheit. Die Anstaltssimulation ist

18 | Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collége de France
(1973-1974) [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collége de France, 1973-1974], iibers.
von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schrdder, Frankfurt a.M. 2005.

19 | Ebd., S. 261.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

327


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Arianna Sforzini

»die Art und Weise, in welcher der Wahnsinn den Wahnsinn simuliert, [...] die
Art und Weise, in der ein echtes Symptom eine gewisse Art zu liigen ist, die
Art und Weise, in der ein falsche Symptom eine Art darstellt, wirklich krank
zu sein.«*® Es gibt jedoch eine spezielle >Krankheits, die in der grenzenlosen
Fihigkeit zu bestehen scheint, ihre Symptome zu erfinden oder zu iibertreiben
und wahre Leiden zu inszenieren: die Hysterie, die wohl weniger die Simula-
tion einer Krankheit als umgekehrt die Krankheit der Simulation ist. Diese lan-
ge den Frauen >vorbehaltene« Pathologie (so lange man sie einer Fehlfunktion
der Gebirmutter zuschrieb),? sollte im 19. Jahrhundert in den Experimenten
Jean-Martin Charcots die Konfrontation der Psychiatrie mit der Realitit ihrer
Wahrheit ermoglichen. Gegen den allmichtigen, beschiitzenden und entfrem-
denden Korper des Psychiaters erhebt sich ein anderer Kérper, der ihn in das
komplexe Spiel der Illusion der (wissenschaftlichen) Wahrheit und der Realitit
der (pathologischen) Liige entfithrt. Dies ist der heuchlerische und leidende,
gehorsame und manipulatorische Kérper der Hysterikerinnen: »Aber dass eine
Frau ihren Korper liigen machen kann! Wie sollte die Medizin weiter ehrlich
praktiziert werden, wenn die Kérper selbst zu liigen anfangen?«?

Die Hysterie (mit ihrem Pariser Theater, dem Krankenhaus La Salpétriere)
schreibt mit dem, »was man einen groflen Simulantenaufstand nennen kénn-
te«,? durch die Experimente Charcots und des Doktors Georget von 1821%* bis
in die 188o0er Jahre das Kapitel der subversiven Anfechtung in der Geschichte
der Psychiatrie. Eine im Ubrigen gréftenteils uniiberlegte Anfechtung, da es
sich weder um ein genau definiertes politisches Programm noch um eine orga-
nisierte Revolte handelt. Sie stellt jedoch durchaus eine im Kérper der Hysteri-
kerin vor sich gehende Herausforderung des psychiatrischen Wissens dar: Thre
Kapriolen, Spriinge und Klagen sind im Rahmen der groflen und ausgelasse-
nen Spontaneitit der Korper als Taktiken und aufrithrerische Strategien zu

20 | Ebd., S. 197-198.

21 | Obwohl diese Zuordung von Charcot zuriickgewiesen wird, der durchaus auch
ménnliche Hysteriker fiir méglich hélt, bleibt die Hysterie im Wesentlichen eine Frauen-
krankheit - und der hysterische Kdrper ein rebellierender Frauenkdrper. Aus diesem
Grund istim Folgenden nur von Hysterikerinnen die Rede.

22 | Didi-Huberman, Georges: Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik von
Jean-Martin Charcot [1982], iibers. von Siliva Henke u.a., Miinchen 1997, S. 88.

23 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 201.

24 | Der Psychiater Etienne Georget unternimmt 1821 an der Salpétriére Somnambu-
lismus-Versuche an zwei Frauen, Pétronille und Manoury (genannt »Braguette«), die un-
aufhérlich die Vorrichtungen unterlaufen. Vgl. dazu Georget, Etienne: De la physiologie
du systéme nerveux, et spécialement du cerveau, Bd. |, 1. Teil, 2. Abschnitt, Kap. 3
(»Veille et sommeil, réves, cauchemar, somnambulisme naturel, et somnambulisme ma-
gnétique«), Paris 1821, S. 267-301.

- am 14.02.2026, 15:56:54.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

verstehen. Bei Charcots Hysterikerinnen in der Salpétriére handelt es sich nicht
um eine epistemische Verirrung, sie sind Verkérperungen »der Konfrontation,
der gegenseitigen EinschlieRung, des Aufstellens von spiegelbildlichen Fallen,
der Investition und Gegeninvestition, der Versuch, bei den Arzten und Hyste-
rikern, Kontrolle zu gewinnen«.” Die Hysterie bezeichnet den Augenblick der
ausbrechenden Opposition der Korper gegen die graue Wissenschaft der See-
len: »[...] und insofern sollten wir die Hysteriker als die wahren Aktivisten der
Antipsychiatrie willkommen heiflen«.?® Diese Konfrontation erklirt sich fiir
Foucault aus dem Aufkommen des neurologischen Koérpers in der Medizin.
Der von Charcot beschriebene Korper der neuen neurologischen Wissenschaft
konstruiert sich in Foucaults Analyse um ein Stimulus-Antwort-Schema, das
an das Stimulus-Wirkungs-Schema der modernen Medizin erinnert (>Ich klop-
fe auf die Brust und horche auf die dadurch ausgeloste Wirkung.<). Der neuro-
logische Korper ist ein durch funktionelle Stimuli des Arztes selber erregter
Korper, dessen Antworten allerdings objektiv und durch Liige oder Simulation
nicht beeinflussbar scheinen: »Gehen Sie! Strecken Sie Ihr Bein aus! Strecken
Sie die Hand aus! [...]«¥” — und angesichts des Korpers notiert und registriert
der Arzt dessen unwillkiirliche Bewegungen.

Dieser neuen Untersuchung unterzieht Charcot nun auch die Hysterie,
die er aus dem Sumpf der simulierenden oder sexuellen Wahnvorstellungen
befreien und, ausgehend von Befehlen an ihren Korper, als ernsthafte neuro-
logische Krankheit beschreiben will. Daraus ergeben sich gleich zwei Vortei-
le: Der Neurologe vervollstindigt seinen Katalog und gliedert seinem neuen
Machtbereich alte, bisher falsch eingeordnete Krankheitsbilder ein, wihrend
die Hysterikerin erstmals in ihrer Geschichte zu einer >echten< Kranken
avanciert. Die wissenschaftliche Beschreibung Charcots der hysteria major
in der Salpétriére in den Jahren 1870-1880 muss jedoch eher als erbitterter
Kampf denn als gelassene Erstellung untadeliger klinischer Tabellen begrif-
fen werden. Denn auf das medizinische Engagement antworten »die grofen
Manéver der Hysterie«.?® Damit die Hysterikerin ihre Wiirde als »echte< Kran-
ke genieflen kann, muss sie in erster Linie ein kohirentes und komplettes
»symptomatologische[s] Szenario«* darbieten: ein Ensemble priziser Symp-
tome und tibersichtlicher Phasen wihrend der Krisen, die eine zuverlissige
Diagnose erméglichen. Nun wird die Nachfrage nach den Symptomen er-
fullt, sogar zu sehr: Die Hysterikerin iiberbietet sich auf verstérende Weise
selbst. Sie gibt auf ihrem Korper mehr zu lesen als das, was der Neurologe

25 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., hier S. 447.

26 | Ebd., S. 366.
27 | Ebd., S. 439.
28 | Ebd., S. 447.

29 | Ebd., S. 448.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

329


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Arianna Sforzini

verlangt und vervielfacht ihre Reaktionsméglichkeiten auf beunruhigende
Weise (vgl. etwa die 17.083 Krisen bei Charcots Patientin Habill innerhalb
von zwei Wochen),*® so dass die akribische Klassifizierung-Systematisierung
plétzlich tibertreten wird. Die Hysterikerinnen lassen in ihre Antwort auf die
medizinischen Befehle einen stummen (denn nur der Kérper spricht), aber
verdichtigen, da tiberbordenden Triumph einflieRen. Wenn der Neurologe
sagt: »Gehorche meinen Befehlen, schweige, und dein Kérper wird antwor-
ten [...]«,*! entgeht der >Korper-Automats, der ihm antwortet, jedem mechani-
schen Kontrollversuch.

Insofern ist Charcot gezwungen, die Krankenhaus-Hysterikerin um ein
paar >natiirliche< Hysterikerinnen zu erginzen: Er versucht, die in der Sal-
pétriere beschriebenen Symptome auflerhalb des Asyls zu finden, vergleicht
sie mit anderen Krankheiten und anderen Symptomen, die ohne medizini-
sches Eingreifen entstehen. Bestimmte Traumatisierte oder Unfallkranke zei-
gen zum Teil die gleichen neurologischen Symptome (Lihmungserscheinun-
gen ohne anatomische Verletzung, Empfindungslosigkeiten etc.), die von den
Hysterikerinnen nachgemacht werden konnen. Ein ambivalentes Spiel: Man
bittet die Hysterikerin, die neurologische Bedeutung eines Symptoms durch
ihre Fihigkeit zu bezeugen, es kiinstlich in ihrem eigenen Korper auszuls-
sen. Und so wird die Hysterikerin zu einer »Marionette«* der Wahrheit: ein
Korper, der tiber seinen Kunstgriff die natiirliche Wahrheit der Krankheit be-
stitigt. Aber indem Charcot den Hysterikerinnen die Rolle einer »Instanz der
Wahrheit zwischen der Krankheit und der Liige«** anvertraut, begibt er sich
in ihre Abhingigkeit. Zur Lust am Symptom gesellt sich die Lust, zu Gebiete-
rinnen tiber die Wahrheit erklirt worden zu sein, so dass ihr symptomatischer
Erfindungsreichtum nicht ab-, sondern zunimmt; ihre Kérper antworten dem-
entsprechend: »[W]enn die Stérungen der Hysterikerin auf Befehl und mit
solcher Grofzuigigkeit und solcher Quantitit, mit solchem Gehorsam und
zugleich mit einem solchen Machthunger reproduziert werden, ist das dann
nicht der Beweis dafiir, daf alles nur fabriziert ist?«**

Eine dritte medizinische Mafinahme, die Erforschung des Traumas, un-
terstreicht in aller Deutlichkeit die hysterische Macht der Tduschung. Da der
Lisionssitz der Hysterie anhand der pathologischen Anatomie unmoglich
festzustellen ist, sucht Charcot nach einem Korrelat fiir die Lision, einem

30 | Vgl. Charcot, Jean-Martin: Legons du mardi a la Salpétriere. Policlinique 1888-
1889, Vorlesungsnotizen der Herren Blin, Charcot, H. Colin, »Vorlesung IV, Poliklinik,
Dienstag, 13. November 1888: »Attaque de sommeil hystérique«, Paris 1889, S. 68.
31 | Foucault, Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., hier S. 442,

32 | Ebd., S. 451.

33 | Ebd., S. 458.

34 | Ebd.

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

Ereignis, das dem funktionellen Korper der Hysterikerin méglicherweise sei-
ne nervliche Anfilligkeit aufgeprigt hat: ein Trauma. Wie aber konnte er bei
seinen Patientinnen in der Salpétriere das Ursprungstrauma ausfindig ma-
chen? Indem er sie unter Hypnose nach ihrer Ausgangsgeschichte befragte.
Angesichts dieser Anforderung und letzten Mafnahme zur »Einkreisung«®
der Kranken antworten die Hysterikerinnen mit dem unversiegbaren Roman
ihrer Sexualitit, obwohl man eher auf den Bericht von schweren Stiirzen oder
heftigen Erschiitterungen gefasst war. Charcot war von Anfang an darum be-
miiht gewesen, die Hysterie zu entsexualisieren, um sie wissenschaftlich und
glaubwiirdig zu machen. Die sexuelle Atiologie war dafiir verantwortlich, dass
sie in medizinischer Hinsicht permanent disqualifiziert wurde. Wihrend fort-
an eigentlich nur noch von Riickenmark und Nervenenden die Rede sein sollte,
zerrte die Hysterikerin ausgerechnet ihren sexuellen Korper auf die Bithne der
Salpétriére, um das nunmehr ins Licherliche abgleitende neurologische Kons-
trukt um die Hysterie bloRzustellen. Womdoglich war es die Erotik des konvuli-
sierenden Korpers, die von Anfang an den faszinierten Korper des Neurologen
in ihren Bann zog. »Diese grolen Bacchanalien, diese sexuelle Pantomime«*®
der Hysterikerinnen ist die letzte strategische Gegenantwort, die in der Ge-
schichte der Psychiatrie, der Psychologie und der Humanwissenschaften einen
neuen Abschnitt einliuten. »Ein neuer Korper erscheint; [...] der sexuelle Kor-
per.«<*’ Und Freud, damit einverstanden, diesen Kérper zu medizinieren, kann
Charcots Nachfolge antreten.

»Indem sie die Tore der Anstalt mit Gewalt 6ffneten, aufhorten, verriickt zu sein, um
krank zu werden und sich schlieflich bei einem richtigen Arzt, das heifit bei einem
Neurologen, einfanden, dem sie wirklich funktionelle Symptome lieferten, haben die
Hysterikerinnen zu ihrem groBten Vergniigen, aber zweifellos auch zu unserem gréfiten
Ungliick, der Medizin Gewalt iiber die Sexualitit verliehen.«38

Abgesehen von einer gewissen antipsychoanalytischen Ironie auf Seiten
Foucaults, arbeitet die von ihm neu interpretierte Geschichte der Hysterie
also drei Eigenschaften der Korper als Orte eines Wahrheitskampfes heraus:
Sie sind die Instanzen der Antwort, der Verifizierung und der Verdnderung.
Der kimpfende Korper antwortet auf eine Macht durch seine Stellungen und
Haltungen, die diese nachahmen und anprangern. Er verifiziert sie mit einer
iibertriebenen Folgsamkeit, die die Wahrheit der Zwinge, die ihn beherrschen,

35 | Ebd., S. 19.
36 | Ebd., S. 467.
37 | Ebd., S. 468.

38 | Ebd.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

331


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

Arianna Sforzini

zum Vorschein bringt. Und so verindert er sie, indem er sie zu einem immer
wieder neu angestoflenen Spiel aus Strategien und Gegen-Taktiken zwingt.

Die KAMPFE DER ZUSTIMMUNG. DER BESESSENE KORPER

Vor allem ab den Jahren 1630-1640 avanciert das 17. Jahrhundert zum Zeitalter
der groflen Besessenheiten — von Marseille bis Loudun und von Louviers bis
Auxonne sind zahlreiche Fille bekannt. Eine wahre Volkskrankheit, bei der es

sich nach Foucault®

nicht um eine Reaktivierung fritherer Aberglauben oder
einen pathologischen Ausdruck der von der Gegenreform bewirkten geistigen
Instabilitit handelt. Sie sei vielmehr ein »Umschlagpunkt jener Christiani-
sierungswelle und der Widerstandsherd« in »der politischen Geschichte des
Kérpers«.*

Um die dimonische Besessenheit als Konstrukt eines >Widerstandsher-
des< kimpfender Korper* zu begreifen, macht Foucault eine Unterscheidung
zu einem anderen, oft als verwandt angesehenen geschichtlichen Phinomen:
dem Hexentum. Gewiss tberlappen sich die Phinomene von Besessenheit
und Hexentum so stark, dass der Anschein einer geschichtlichen Kontinuitit
entstehen kann. Doch in Wahrheit bilden sie zwei gesonderte Antworten auf
zwel unterschiedliche Machtstrategien, denen zwei Korperpolitiken entspre-
chen: den Korper des Paktes (corps-pacte) der Hexe auf der Grundlage eines be-
wussten Vertrags mit dem Teufel und den Kérper des Theaters (corps-thédtre)*
der Besessenen, der von den perversen Vorschligen des Beichtvaters und dem
heimlichen Wohlgefallen am Eindringen des Teufels durchzogen und frag-
mentiert wird.

Nach Foucault zeugt das Hexentum vom Uberleben heidnischer Glaubens-
inhalte in lindlichen und isolierten Regionen, wo die archaischen Kulturen

39 | Vgl. Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesung am Collége de France 1974-1975
[Les Anormaux. Cours au College de France, 1974-1975], iibers. von Michela Ott und
Konrad Honsel, Frankfurt a.M. 2007, S. 260-299, hier S. 264ff.

40 | Ebd., S. 278.

41 | Wie bereits im Falle der Hysterie ist die statistische Haufigkeit der Frauen bei den
Fallen von Hexentum und Besessenheit so eindeutig, dass man sie trotz vereinzelter
Hexer und mannlicher Besessener als »weibliche« Formen widerstandiger Korper ein-
ordnen kann.

42 | Die franzosischen Formulierungen corps-pacte und corps-théatre stammen von
der Autorin Arianna Sforzini. Fiir die Unterscheidungen zwischen Hexerei und Besessen-
heit bzw. zwischen den Kdrpern der Hexen und der Besessenen als Kérpern des Paktes
und des Theaters siehe Foucault: Die Anormalen, a.a.0., hier insbesondere S. 268ff.
und S. 274ff (Anmerkung der Herausgeberinnen.).

- am 14.02.2026, 15:56:54.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

seit der Antike so gut wie unangetastet geblieben waren. Die mit der forcierten
Verbreitung des Christentums im 15. Jahrhundert konfrontierte Hexe (eine
»>schlechte Christing, eine Frau am Rande der Gesellschaft und des gemein-
schaftlichen Lebens) sollte in ihrem Korper den Widerstand gegen die Ausdeh-
nung der kirchlichen Macht katalysieren. Dieser Widerstand stiitzt sich aufein
juristisches Modell, und Foucault beschreibt die Hexe als Rechtssubjekt. Sie
schliefit den gegenseitigen Pakt mit dem Teufel aus freien Stiicken: Sie beteiligt
sich am Sabbat und macht sich dem Satan zu Diensten, der ihr im Gegenzug
seine Unterstlitzung und seine Krifte zur Verfiigung stellt. Folglich verfiigt
der Korper der Hexe tiber die Stigmata des teuflischen Paktes: Jene berithm-
ten Stellen der Unempfindlichkeit, an denen Luzifer seine Anhinger erkennt
und die den Inquisitoren und Richtern als Beweise ihrer Anklage dienen.

Bei den diversen Fillen von Bessenheit kommen hingegen unterschied-
liche Mechanismen zur Anwendung. Wir befinden uns in groflen Stidten in
der Nihe der Kirchen, insbesondere in Kléstern, wo die neuen, von der Ge-
genreformation oktroyierten Praktiken der Beichte und der Gewissensleitung
eingehend und regelmiflig praktiziert werden. Die Besessenheit bildet eine
explosive Antwort auf jene Macht, die in wiederholten Verhéren die Lust und
das Verlangen der Frauen zu ergriinden versucht. Die Kirche proklamiert das
erschopfende Gestindnis der Gedanken, Verlangen und sexuellen Begehren,
um mithilfe eines wahren Diskurses in der Ich-Form die Wahrheit ihrer eige-
nen Libido auszuleuchten. Und so sehen sich die Gewissensleiter von liister-
nen Korpern umzingelt, sich plétzlich fiir das Eindringen eines anderen Meis-
ters empfinglich zeigend, den die Beichtviter durch ihr insistierendes Fragen
selbst heraufbeschwért haben: der Dimon, der in den Tiefen der Kérper nistet.
Das juristische Modell des im Hexentum tiiblichen Pakts wird, so Foucault,
durch das physiologische Modell einer unbestimmten Durchdringung ersetzt.
Der Teufel bemichtigt sich des Korpers der Besessenen durch eine langsame
Vereinnahmung ihrer Empfindungen, Wahrnehmungen und Wiinsche, um
ihm seine eigenen Gefiihle einzufléffen. Dem fiir das Hexentum bezeichnen-
den beidseitigen Vertrag zwischen Hexe und Teufel folgt nun ein Dreiecks-
verhiltnis zwischen dem Teufel, der Besessenen (meist eine Nonne) und dem
Beichtvater beziehungsweise dem Gewissensleiter.

Besagtes Dreiecksverhiltnis verkompliziert sich allerdings durch zusétz-
liche Verdoppelungseffekte. Der Beichtvater kann in der Tat zwei Rollen ver-
kérpern: die des guten oder des schlechten Gewissensleiters, die des erlosen-
den Exorzisten oder des versteckten Hexers, der das Eindringen des Teufels
beférdert.”® Der Korper der Besessenen ist selbst der Ort einer Verdoppelung

43 | Zu den beriihmtesten Féllen zahlt Urbain Grandier, Priester in Loudun, der ange-
klagt war, ganze Legionen von Teufeln in die Kdrper der Ursulinen geschickt und sich
nachts selbst in ihre Betten geschlichen zu haben. Er wurde am 18. August 1643 bei

- am 14.02.2026, 15:56:54.

333


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Arianna Sforzini

oder vielmehr einer unbestimmten Fragmentierung. Er ist ein wahres »phy-
siologisch-theologisches Theater«** der Zerrissenheiten und Kimpfe, das von
dem Korper eines Anderen durchzogen, von einem Reigen aus Empfindun-
gen, Qualen, Verlangen und Kriften durchdrungen wird, den die Besessene
in der schwindelerregenden Intensitit einer ekstatischen und unziichtigen
Hingabe erlebt. Foucaults Analysen zufolge wire es tatsichlich unzutreffend
zu behaupten, dass die Besessene dem Eindringen des Teufels im Prinzip nie
zugestimmt hitte. Die Vereinnahmung vollzieht sich gegen ihren ausdriickli-
chen Willen und ohne expliziten Vertrag. Trotzdem existiert dartiber hinaus
immer auch ein subtiles Spiel der heimlichen Selbstgefilligkeit, das mit einer
impliziten Billigung des dimonischen Anderen einhergeht, in der die Grenzen
des Willentlichen und Unwillentlichen verschwimmen. Der besessene Korper
wird kontinuierlich vom Beben eines moralischen Schmerzes erschiittert, der
mit einer fleischlichen Lust zusammenfillt, mit der furchtbaren Besessenheit
durch den Anderen, die doch zugleich lustvolle Selbst-Enteignung ist. »Bei der
Besessenbheit [...] ist der Wille mit allen Doppeldeutigkeiten des Begehrens be-
frachtet. Der Wille will und will auch wieder nicht.«*

Der besessene Korper ist also nicht mehr der einfache Verwahrer der Merk-
male eines ersten Paktes. Das Zeichen der Besessenheit ist »die plastische und
sichtbare Form des Kampfes im Korper der Besessenen«:*® die Konvulsion,
eine Mischung aus Schreien, schmerzhafter Unruhe, erotischem Aufbiumen,
obszoén-blasphemischen Gesten und verstérendem Beben. Dem Zwang, die
intimsten geheimen Regungen ihres Korpers und ihrer Lust zu duflern, wi-
dersetzt sich die Besessene mit dem brutalen Vertigo eines leeren Sprechens
und eines mit seinen blasphemischen Gesten signifizierenden Korpers, mit
dem unfreiwilligen und aufbegehrenden Schrei eines Kérpers, der die Regel
des verlangten Schuld-Diskurses in der Ich-Form mit einer anderen Sprache
umgeht. Das Problem, das sich fortan der kirchlichen Macht stellt, lautet: »Wie
kann man diese groRangelegte diskursive Erfassung und diese grofangelegte
Erforschung des Fleisches weiter verfolgen«,” ohne in den tritben Siimpfen
des Widerstandes zu versinken, die sich die konvulsiven Koérper als Antwort
angeeignet haben. Dafiir muss die Kirche allgemeine Strategien ins Feld fiih-
ren, die Foucault als »die groRen Anti-Konvulsiva«*® bezeichnet: einen inter-

lebendigem Leibe verbrannt. Vgl. zu dieser Foucault wohlbekannten Affare das Stan-
dardwerk von de Certeau, Michel: La Possession de Loudun, Paris 1970 (Neuauflage

Paris 1980).

44 | Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 276.
45 | Ebd., S. 272.

46 | Ebd., S. 276.

47 | Ebd., S. 282.

48 | Ebd.

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

nen MiRigungsmechanismus; das Ausl6sen einer externen Verschiebung und
schlieflich die Anwendung disziplinarischer Techniken.

Zunichst darf die Beichte keinen Anreiz zur Stinde konstituieren: Sie darf
nicht Versuchung fiir den Priester oder Beichtenden werden noch eine Lust,
die Schwichen des Fleisches zu erzihlen oder ihnen zuzuhéren. Der »innere
Moderator« der Gestindnisprozeduren orientiert sich an einer »Regel der Dis-
kretion«,* beschrinkt sich auf ein behutsames Aufzihlen. All diese Vorsichts-
mafinahmen schlagen sich in einer entsprechenden Vorrichtung nieder: Der
Beichtvater zieht sich hinter ein Gitter in einen abgelegenen, dunklen Raum
zuriick und darf dem Buffertigen nicht in die Augen sehen. Wir haben es hier
mit der doppelt widerspriichlichen Aufforderung zu tun, so wenig wie moglich
zu sagen, um aus dem Anderen alles herauszulocken, gleichzeitig aber dieses
Alles-Sagen zu mifigen, da sich sowohl in die penetrante Befragung als auch
in selbstgefillige Antworten siindige Verlockungen einschleichen kénnten.

Zweitens wird die Kirche versuchen, die konvulsivischen Auerungen, die
ihren Mechanismen der Macht und des Wahrsagens Widerstand leisten, aus
ihrer Institution zu verbannen. Zu diesem Zweck nimmt sie eine entschei-
dende Entkoppelung zwischen »Fleisch« und »Konvulsion« vor: Wahrend das
Fleisch das bevorzugte Feld fiir Gestindnis und Gewissensleitung ist, wird
die Konvulsion in sakraler Hinsicht disqualifiziert und auf ein rein medizi-
nisches Phinomen reduziert. Die aufrithrerischen Krifte der Besessenheit
machen diesen Machttransfer unumginglich, auch wenn klar ist, dass diese
Kompetenziibertragung schnell zu Problemen fiithren sollte, da sie dem laizis-
tischen Macht/Wissen die Pforten der Kloster 6ffnete und den Zugriff auf die
»Moralphysiologie des Fleisches«*° erlaubte, die bis dato der christlichen Pasto-
ralmacht vorbehalten war. Foucault ist im Ubrigen der Ansicht, dass sich erst
tiber die medizinische Inanspruchnahme der Konvulsionen eine Medizin der
Nervenkrankheiten herausbilden konnte.’! Damit war der zuckende, empfind-
same und gefihrliche Korper der Frau endgiiltig ins Abseits beférdert worden.

Ein drittes Anti-Konvulsivum sollte schlieRlich in der Ubernahme der dis-
ziplinarischen Mechanismen durch die Kirche bestehen, die sich im 17. Jahr-
hundert in erzieherischen Einrichtungen, Kasernen, Krankenhiusern und
Gefingnissen niederschlugen. Da die Gefahr der Konvulsion vom Begeh-
renskérper ausgeht, wird er unter Zuhilfenahme bereits bewdhrter Mafinah-
men tiberwacht. Die Anwendung disziplinarischer Vorrichtungen (getrennte

49 | Ebd., S. 282-283.

50 | Ebd., S. 252.

51 | Die Kirche ihrerseits sollte die Frommigkeitsbekundungen entmaterialisieren. Ab
dem 19. Jahrhundert treten an Stelle der (ddmonischen oder mystischen) Besessenhei-
ten die auf jeglichen Kérperkontakt verzichtenden, wunderbaren Muttergottes-Erschei-
nungen mit vorpubertdren Kindern als Protagonisten.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

335


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Arianna Sforzini

Schlafzimmer, strenge Verfiigungen, Klassifizierungen etc.) in Priestersemi-
naren, Gymnasien oder Ordensgemeinschaften erlauben eine gewissenhafte
Kontrolle der Kérper und ihrer Sexualitit, um die Bedrohungen des Fleisches
zu entschirfen. »Im Korper also, in der Nacht und dem ihr angemessenen
Aufzug, also im Nachtgewand, also im Bett und akkurat zwischen den Lein-
tiichern«®® versucht die Kirche, die auslésenden Mechanismen fleischlicher
Stérungen zu neutralisieren.

Die Fille von Bessenheiten im 17. Jahrhundert konstituieren also nach
Foucault den Ausdruck einer Konfrontation von Machtformen und Wahrhei-
ten. In ihrer Geschichte finden sich erneut die drei, bereits in Bezug auf die
Hysterie im 19. Jahrhundert hervorgehobenen Merkmale der kimpfenden
Korper. In diesem Fall sind die besessenen Kérper wiederum eine Antwort
auf die aufdringliche Praxis der Gewissensleitung. Es handelt sich um eine
taktische Verschiebung der Zielscheiben dieser Machtform auf die von einem
zweideutigen Willen iiberlagerten Korper. Diese Antwort stellt, allerdings auf
umgekehrte Weise, weiterhin die Frage nach der Wahrheit. Die Konvulsion
ist an den Zwang gebunden, iiber sich selbst die Wahrheit sagen zu miissen,
und stellt dessen verzerrte Wiederholung oder gar verdoppelte Verifizierungs-
instanz dar. Das vom Beichtvater verlangte Gestindnis kann so zu einer Falle
werden, die das gesamte Wahrheitskonstrukt um das Fleisch zu unterlaufen
droht und zu einer Neuformulierung zwingt. Insofern sind die besessenen
Korper auch ein Element der Veridnderung. Sie er6ffnen unbekannte Wege und
neue Kampffelder.

»AKTIVISMUS IN EINEM OFFENEN MILIEU«.
DER KYNISCHE KORPER

Foucaults Analyse des Kynismus in der zweiten Hilfte von Der Mut zur
Wahrheit (seine letzte Vorlesung am Collége de France, 1984)%* widmet sich
eingehend der widerstindigen und kimpferischen Bedeutung des in eine
Wahrheitspraxis eingebundenen Kérpers. Dabei ist der Kynismus ein kaum
erforschtes, geschweige denn anerkanntes Randphinomen der antiken Philo-
sophie. Foucault jedoch sieht in ihm das Ausdrucksfeld einer wichtigen Pro-
blematisierung: der des echten Lebens im Sinne des bios als sicht- und greif-
bare Verkérperung des Wahren, als »Plastik des Wahrheit«.”* Der Kyniker

52 | Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 298.

53 | Foucault, Michel: Der Mut zur Wahrheit. Vorlesungen am Collége de France (1983-
1984) [Courage de la verité. Cours au College de France, 1983-1984], iibers. von Jiir-
gen Schroder, Berlin 2012.

54 | Ebd., S. 405.

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

beschreibt sich selbst als Mann der parrhesia, des Wahrsprechens. Er macht
den Mut zur Wahrheit zu Inhalt und Form seiner Existenz. Diese Existenz
umfasst wesentliche Aspekte, die sie — verglichen mit anderen Verhaltenswei-
sen des philosophischen Lebens — spezifisch kennzeichnen. Fiir den Kyniker
geht es nicht einfach nur darum, sein Leben erlernten logoi entsprechen zu
lassen: In der Praxis (ergon) und im Diskurs (logos) soll »die Wahrheit gewis-
sermaflen in seinem eigenen Koérper Gestalt annehme[n]«,> soll der Kérper
das lebendige Zeugnis der Wahrheit sein. Den Kyniker erkennt man zudem
eher an seiner Lebensform als am Inhalt seiner Diskurse: Nomadenleben, ver-
schlissene Kleider, nachlissiges und verdrecktes AuReres, Attribute wie Man-
tel, Schultertasche und Stock, Bart und langes Haar, blof3e Fiifle. Diese Gesten
und Haltungen des Korpers sind indes keine einfachen Erkennungszeichen,
sondern notwendige Bedingungen fiir die parrhesia und die philosophische
Existenz, sodass die kynische askesis bisweilen sogar als blofes Ergebnis der
korperlichen Elemente und Ubungen gelten konnte.*® In, auf und mit seinem
Koérper realisiert der Kyniker die Anspriiche der antiken Ethik wie Einfachheit,
Unabhingigkeit, Verachtung der Konventionen und Selbstbestimmtheit. Er ist
»wie die sichtbare Statue der Wahrheit [...]: das eigentliche Sein des Wahren,
das durch den Kérper sichtbar gemacht wird«.”

Aber was macht dieser Ubergang mit der Wahrheit, was wird aus ihr, wenn
sie ihr Element nicht mehr im logos, sondern im bios findet? Wie ldsst sich eine
Wahrheitspraxis begreifen, die sich in diesem Mafle im Leben verwirklicht,
anstatt ihm Regeln vorzuschreiben? Welche Form und welche Kraft nimmt
jener Korper an, der mehr ist als der indirekte Ausdruck, die Manifestation der
Wahrheit in der Existenz? Nun, jene Ubertragung der Wahrheit vom logos auf
den Korper und auf den bios verleiht ihm eine Grimassen schneidende, in ihrer
Radikalitit skandalése Haltung. Foucault verfolgt eben jenen Verinderungs-
prozess und zeigt, wie unertriglich die Wahrheit wird, sobald sie im Korper des
Kynikers und nicht mehr im Diskurs des Weisen aufgehoben ist. Und er arbei-
tet, vorwiegend auf die Texte Platons gestiitzt, vier herkémmliche Bedeutun-
gen der Wahrheit (aletheia) heraus, die vier philosophischen Existenzformen
entsprechen. Vier Bedeutungen, mit denen ein »wahres Leben« beschrieben
werden kann: Transparenz, Lauterkeit, Gradlinigkeit, Selbstgentigsamkeit. Ein
wahres Leben ist zunichst unverborgen und unverschleiert: ein Leben ohne
Liige und Verstellung, das seine &ffentliche Zurschaustellung nicht fiirchtet.
Dariiber hinaus ist es ein Leben ohne Vermischung mit etwas anderem, das
von den Tumulten der Leidenschaften befreit ist und nur lautere Werte kennt

55 | Ebd., S. 229.

56 | Goulet-Cazé, Marie-Odile: L’Ascése cynique, Paris 1986 (2. Auflage 2001), vor
allem S. 195-222.

57 | Foucault: Der Mut zur Wahrheit, a.a.0., S. 400.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

337


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Arianna Sforzini

(es folgt ohne Laster dem Guten, huldigt einer von egoistischer Freude gerei-
nigten Gerechtigkeit usw.). Das dritte Merkmal der Wahrheit ist die Gradli-
nigkeit, die den Philosophen zu einem »gradlinigen Leben« im Einklang mit
den Gesetzen veranlasst. Und schliefllich geniigt ein Leben in Wahrheit sich
selbst. Der Philosoph fiihrt eine unabhingige, selbstbestimmte Existenz, die
das Individuum gegen die Unwigbarkeiten des Schicksals feit.>®

Der Kynismus stellt diese herkémmlichen Eigenschaften des wahren Le-
bens nicht infrage. Er iibernimmt sie und wendet sie buchstiblich an, sozusa-
gen mit einer korperlichen Buchstdblichkeit. Da ein Leben in Wahrheit das Licht
nicht fiirchten muss, macht der Kyniker den offentlichen Raum zum aus-
schlielichen Ort seiner Existenz. Der Kyniker schlift und isst auf der Strafe,
hat in aller Offentlichkeit Geschlechtsverkehr oder onaniert. Seine Existenz
stellt sich uneingeschrankt zur Schau, bis sich die Transparenz in Scham-
losigkeit verkehrt, in der alle gesellschaftliche Masken und Hintergedanken
zugunsten des Korpers in seiner schockierenden Nacktheit fallengelassen
werden.

Die Kyniker kehren auch das Thema des unvermischten Lebens um, indem
sie ein Leben fiihren, das sich von allem entledigen will, was nicht absolut
notwendig ist und nur auf nutzlose Konventionen oder tiberfliissige Bequem-
lichkeit zurtickzufiihren ist. Die Unabhingigkeit, das Unvermischte, erscheint
als Armut, die sich als Prozess einer unendlichen Erleichterung versteht: nicht
nur »eine wirkliche, materielle, physische Armut. Die kynische Armut ist wirk-
lich, aktiv und unbegrenzt«.> Noch in der groRten Bediirftigkeit muss weiter
nach dem Verzichtbaren gesucht und gegebenenfalls eine raue, unbehagliche
Existenz akzeptiert werden. Das reine, radikalisierte Leben des Philosophen
verkehrt sich in ein abstoflendes, ja entehrendes. Doch mit der Entbl6fung
seines Korpers besagt der Kyniker, dass das wahre Elend bei den Konformisten
und Etablierten zu suchen ist, simtlich Sklaven der Bequemlichkeit und der
offentlichen Meinung, die ihren Gewissheiten und Errungenschaften unter-
worfen sind.

Mit ihrer Vorstellung vom wahren Leben als Gradlinigkeit unterstreichen
die Kyniker die grundlegende Ambivalenz, die sich hinter dem Konzept des
»Gesetzes«< verbirgt. Auch sie sind bereit, den Gesetzen zu folgen, allerdings
weniger den angreifbaren, unbestindigen der polis als den unverinderlichen
Gesetzen der Natur, der spréden Tiernatur. Der Kyniker sucht sich beim
Hund, dem Tintenfisch oder der Schnecke Verhaltensvorbilder und gewinnt
im Hithnerstall wichtige Lebenserkenntnisse. Fiir ihn bedeutet, ein »gradli-
niges« Leben zu fithren und »der Natur zu folgen«, die Familie abzulehnen,
die freie Liebe zu proklamieren, Inzest oder Anthropophagie zuzulassen. Das

58 | Zu diesen vier Punkten vgl. ebd., S. 285ff.
59 | Ebd., S. 334.

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

Tierhafte ist jedoch jenseits der Provokation keine immanente Gegebenbheit,
der es sich anzupassen gilt. Es ist Bestandteil einer Priifung, einer ethischen
Anstrengung (die Grenzen von Mut und Erschopfung verschieben, sich abhir-
ten), ein »Stein des Anstofles«, mit dem den wohltuenden Philosophien des
Naturgesetzes begegnet werden kann.

Schlieflich bewerten die Kyniker das selbstbestimmte Leben des Weisen
neu. Wihrend fast alle philosophischen Schulen der griechischen und rémi-
schen Welt das ethische Ideal der Erfiillung in einer umfassenden Selbstver-
fugung ansiedeln, behauptet der Kyniker, diese grenzenlose Selbstbestimmt-
heit erreicht zu haben. Der Kyniker ist ein Konig, er ist der absolute Konig,
dessen Reich weder vom Vermégen, noch von der Geburt, von Reichtiimern
oder der Macht der Waffen abhingt. So verkiindet Diogenes an Alexander,*® er
sei mehr Konig als dieser und stilisiert sich zum Koénig der Konige, da er als
Kyniker seinen Kérper und seine Leidenschaften kontrolliert; seine Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber den Risiken der Welt geht so weit, dass er nicht beirrt oder
beeinflusst werden kann. Ein Konig des Spottes, ein ironischer Konig, der den
tatsdchlichen, siamtlich frither oder spiter vom Umsturz bedrohten Kénigrei-
chen die endgiiltige Uberlegenheit seines Grinsens entgegenhilt. Als Kénig
des Elends muss er weder tiber Subjekte noch tiber Lindereien gebieten, seine
Aufgabe besteht vielmehr darin, zu bellen und zu beifen (der Begriff »Kynis-
mus« stammt vom griechischen xdwv/kovde fiir »Hund«): bellen, um stérende
Wahrheiten, die niemand héren will, in Erinnerung zu rufen; beiflen, weil die
Wahrheit verletzt und schmerzt. Der Kyniker weif3, dass die Wahrheit womdg-
lich vor allem das ist, was man nicht zu denken ertrigt. Aus diesem Grund
hilt er in seinem Kampf gegen die Heuchelei der Welt alle dazu an, sich mit
ihr auseinanderzusetzen. Zu diesem Zweck fithrt er ein »Leben des Kampfes
gegen sich und fiir sich, gegen die anderen und fiir die anderen«.!

Foucaults ausfiihrliche Analyse des »wahren Lebens« und seiner kyni-
schen Verformung eréffnet zwei wichtige Perspektiven in Bezug auf die Kor-
perfrage. In den kynischen Wahrheitspraktiken erscheint der Kérper zunichst
als Element der Dramatisierung. Der Kynismus realisiert die philosophischen
Wahrheitswerte mithilfe ihrer 6ffentlichen Verkorperung und Inszenierung.
Spontan wirkt diese Dramatisierung eher als Infragestellung denn als ein-
fache Darlegung der Wahrheit als solcher. In ihrer korperlichen Entfaltung
werden die iiberlieferten Wahrheitsvorstellungen mit ihrer {ibertriebenen,
unertriglichen Verdoppelung konfrontiert. Die Philosophen vermdgen sich

60 | Dion Chrysostomos: »Discours IV: Sur la royauté«, in: Les Cyniques grecs. Frag-
ments et témoignages, hg. und in das Franzdsische lbersetzt von L. Paquet, Ottawa
1975 (Neuauflage Paris 1992, S. 249-277); Diogenes Laertius: Vie, doctrines et sen-
tences des philosophes illustres, a.a.0., Buch VI, § 32, § 38, § 60, S. 18, S. 20, S. 29.
61 | Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.0, S. 369.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

339


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

Arianna Sforzini

in den schamlosen Korpern nicht mehr wiederzuerkennen: Sie scheinen ihre
Grundsitze zu illustrieren, stellen aber im Gegenteil deren Grenzen und Wi-
derspriiche blofl. Wie Foucault schreibt, spielen die kynischen Kérper »gewis-
sermaflen die Rolle eines zerbrochenen Spiegels«.®* Die entsubjektivierende
Bedeutung des duplizierenden Kérpers, die Foucault bereits Anfang der 1960er
Jahre erarbeitet hatte, erscheint bei den Kynikern in Form einer paradoxen Sor-
ge um sich und die anderen, als spektakulire und verwirrende Wiederholung
des Wahren. Auch die zweite Bedeutung des Wahrheitskorpers ergibt sich aus
der kérperlichen Dramatisierung des wahren Lebens. Der kynische Korper ist
Verwandlungsmacht: Er macht das Wahrheitsleben zu einem anderen Leben.
Wie ausgefiihrt wurde, verzerrt der Korper des Kynikers die Wahrheit. Doch
diese Veranderung enthilt auch ein Versprechen: das einer Verwandlung der
Welten und Existenzen. Das kynische Unternehmen entspringt nicht nur ein-
fach dem Gefallen an der Provokation, es méchte aufwecken, Gewissen wach-
riitteln, neue Verlangen nach unbekannten Welten bewirken. Fiir Foucault
spinnt der Kynismus ein wunderbares Band zwischen dem Wahrheitskorper
und dem Willen zur Veridnderung des Wirklichen: »Es gibt keine Einsetzung
der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung der Andersheit; die Wahrheit ist
nie dasselbe.«*® Der wahre Kérper des Kynikers appelliert an den Aufbau einer
anderen Welt.

Der kynische Korper rekapituliert folglich die drei, bereits wiederholt er-
wihnten Merkmale der kimpfenden Korper: Antwort/Gegensatz, Verifizie-
rung/Falsifizierung, Widerstand/Verinderung. Dabei sind sie irreduzibel
auf die hysterischen oder besessenen Korper. Sie alleine entstammen einer
willentlichen, freien Praxis, eines bewusst aufgebauten »kimpferischen« Ver-
hiltnisses zu sich und den anderen, die allerdings ein »Aktivismus in einem
offenen Milieu« ist.** Der kynische Kérper verkiindet eine ebenso unerhérte
wie unertrigliche Lehre, heute wie vor fiinfundzwanzig Jahrhunderten: nim-
lich »dass nur ein kleiner Teil der Wahrheit fiir denjenigen notwendig ist, der
wahrhaft leben will«.®® Es bedurfte des nackten, in seiner Grimassen schnei-
denden Schamlosigkeit zur Schau gestellten Korpers des Kynikers, damit wir
hinzuhéren gezwungen sind.

Das Abenteuer der explosiven, unanstindigen, rohen Korper (die Grimas-
sen der Kyniker, die Konvulsionen der Besessenen, die Krisen der Hysterike-
rin) wird von Foucault als deren grofRe Rache, als radikaler Widerstand gegen
die gingigen Wahrheitspolitiken dargestellt. Es ist der Glanz der abscheulichen
Kérper, die mit ihrer nackten und gewalttitigen Niedrigkeit, aber auch mit

62 | Ebd., S. 302.
63 | Ebd., S. 438.
64 | Ebd., S. 370.

65 | Ebd., S. 251.

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstehende und kdmpfende Korper auf den Biithnen Michel Foucaults

ihrer Darstellungskraft die Autoritit der »Ordnung des Diskurses«®® anfech-
ten. Diese Revolte von unten lisst Mehreres begreifen. Zunichst einmal, dass
die grofRen politischen Schlachten nicht nur als ein Pochen auf unsere Rechte
ausgefochten werden, sondern auch als Erfindung der Kérper einerseits und
als Erfahrung des Unertriglichen andererseits — auf einer unverziiglich kon-
kreteren Ebene als einer nur abstrakten und intellektuellen Empérung ange-
sichts der Ungerechtigkeiten. Man konnte fast von einem (nicht-vitalistischen)
Spinozismus Foucaults sprechen: die politischen Méglichkeiten der Kérper zu
Gehor zu bringen (das, was ein Korper ertragen, aber auch an Widerstand ent-
falten kann, wenn man in ihm die Wahrheit der anderen vollenden will). Der
angeborene Ungehorsam der Korper erlaubt jedoch auch, Foucaults Ontologie
der Wahrheit zu verstehen: Die Wahrheit existiert nur im und durch den Kor-
per; durch ihre Verkdrperung im Korper jedoch verwirklicht sie sich niemals
umfassend und eindeutig. Sie 16st vielmehr Kimpfe aus und beschwort Ver-
kleidungen herauf. Foucaults Anti-Hegelianismus bedeutet: Die Wahrheit kann
sich unméglich nicht verkérpern, doch jene Verkérperung fiithrt zu einer Dra-
matisierung und Verdnderung, die ihr Wesen erschiittert. Der Kérper muss
als Instanz einer anti-dialektischen Verwirklichung verstanden werden. Die
Wahrheit im und durch den Kérper bewirkt einen Unterschied, eine Ironie,
einen Riss: ein Spiel, das ein politisches Spiel ist. Der Kérper befindet sich als
Gegebenes immer schon jenseits seiner selbst: »iiberschiissige« Stirke, aufbe-
gehrende und brechende Kraft. Foucaults Philosophie ist ein heterotopisches
Spiel quer durch die Geschichte, das verstanden werden kénnte als ein groRes
Theater der Korper. Die Wirklichkeit gewinnt ihren Sinn fiir Foucault nur aus-
gehend von der Szene der Korper, die die verschiedenen Spiele der Wahrheit
verwirklichen, sie nachahmen, karikieren, verkliren und anfechten.

66 | Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses [L'ordre du discours, 1970], libers.
von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1997.

- am 14.02.2026, 15:56:54.

341


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 15:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

