JOACHIM SCHICKEL

<5}
=
©
i
=
©

a
=
o
-
=
(HH]}
.

Struktur und Sinn einer
spekulativen Metapher

[transcript]

‘am 14.02.2028, 18:14:02. htips://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - (- IEmEmS



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim Schickel
Der Logos des Spiegels

Edition panta rei | Tavra el

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Editorial

In Umbruchzeiten und Zeiten beschleunigten Wandels ist die Philoso-
phie in besonderer Weise herausgefordert, Verinderungen unserer theo-
retischen und praktischen Weltbeziige zu artikulieren. Denn Begriffe,
Kategorien und Topoi, unter denen Weltbeziige stehen und unter denen
wir unser Denken und Handeln ausrichten, erweisen sich im Zuge jener
Dynamik regelmifig als einseitig, kontingent, dogmatisch oder leer.

Dialektisches Denken richtet sich von alters her auf diejenige Gegen-
sitzlichkeit, die die Beschrinktheiten des Denkens und Handelns aus
sich heraus hervorbringt, und zwar mit Blick auf die Einlosbarkeit seiner
Anspriiche angesichts des Andersseins, Anderssein-Kénnens oder An-
derssein-Sollens der je verhandelten Sache. Dialektik versteht sich als Re-
flexion der Reflexionstitigkeit und folgt somit den Entwicklungen des
jeweils gegenwirtigen Denkens in kritischer Absicht. Geweckt wird sie
nicht aus der Denktitigkeit selbst, sondern durch das Widerfahrnis des
Scheiterns derjenigen Vollziige, die sich unter jenem Denken zu begrei-
fen suchen. Thr Fundament ist mithin dasjenige an der Praxis, was sich
als Scheitern darstellt. Dieses ist allererst gedanklich neu zu begreifen in
Ansehung der Beschrinktheit seiner bisherigen begrifflichen Erfassung.

Vor diesem Hintergrund ist fiir dialektisches Denken der Dialog mit
anderen philosophischen Stromungen unverzichtbar. Denn Beschrin-
kungen werden erst im Aufweis von Verschiedenheit als Unterschiede
bestimmbar und als Widerspriiche reflektierbar. Und ferner wird ein
Anderssein-Kénnen niemals aus der Warte einer selbstermichtigten Re-
flexion, sondern nur im partiellen Vorfithren ersichtlich, iiber dessen
Signifikanz nicht die dialektische Theorie bestimmt, sondern die Ausein-
andersetzung der Subjekte.

Wissenschaftlicher Beirat: Christoph Halbig, Christoph Hubig, Angelica
Nuzzo, Volker Schiirmann, Pirmin Stekeler-Weithofer, Michael Weingar-
ten und Jérg Zimmer.

Joachim Schickel (1924-2002) war in der Mathematik ebenso zuhause
wie in der Philosophie, Indologie, Sinologie und den klassischen Spra-
chen. Uber 25 Jahre gestaltete er das 3. Programm des NDR. Er war ein
Schiiler Josef Kénigs, mit dem das Spiegel-Denken einen starken Impe-
tus erhielt.

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JoACHIM SCHICKEL

Der Logos des Spiegels
Struktur und Sinn einer spekulativen Metapher

(herausgegeben von Hans Heinz Holz)

[transcript]

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dem Lehrer Josef Konig zugedacht
Dem Freund Hans Heinz Holz zugeeignet
Joachim Schickel

Die freie Verfuigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde
ermoglicht durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCom-
mercial-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private
Nutzung, gestattet aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung.

Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wieder-
verwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmate-
rial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeich-
net mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textaus-
ziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen
Rechteinhaber.

Erschienen 2012 im transcript Verlag, Bielefeld
© Joachim Schickel

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat und Satz: Andreas Hiillinghorst, Berlin
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-295-5

PDF-ISBN 978-3-8394-0295-5
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
Buchreihen-ISSN: 2702-9034

Buchreihen-eISSN: 2702-9042

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoft.

14,02.2026, 16:14:0; op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INHALT

7 | Vorwort des Lektors

9 | Vorwort des Herausgebers
13 | Vorwort des Autors

15 | Leitsdtze

I. Spiegelblicke
19 | I.1 Das Sehen des Spiegels
43 | 1.2 Modi des Spiegelblicks
81 | I.3 Der Begriff der Reflexion

II. Spiegelbilder

117 | II.1 Das Zeigen des Spiegels
153 | II.2 Modi des Spiegelbildes
217 | II.3 Der Begriff der Intuition

Korollare und Scholien

275

291
303
331
351

365

Narziss oder die Erfindung der Malerei.

Das Bild des Malers und das Bild des Spiegels
Ovid. Die Sinnlichkeit des Spiegels

Uber Leibniz

Wittgenstein. Logik als Spiegeldenken

Mo Ti. Der Spiegel und das Licht

Werkkonzeption

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT DES LEKTORS

Mit dem Erscheinen dieses Buches wird ein Versprechen eingelost, das
Hans Heinz Holz seinem langjdhrigen Freund Joachim Schickel gege-
ben hatte: die Verdffentlichung dessen nachgelassener Arbeiten zu
seinem geplanten Hauptwerk »Der Logos des Spiegels«. Schickel starb
2002, Holz im Dezember 2011. So ist die Aufgabe dem Lektor zugefal-
len, die Arbeiten abzuschlieRen und zur Edition einige erlduternde
Worte zu finden.

Schickels Werk ist ein Fragment. Die beiden ersten Studien »Spie-
gelblicke« und »Spiegelbilder« liegen vor, geplante fiinf weitere
- »Spiegelschein«, »Spiegelzauber«, »Spiegelkunst«, »Spiegelwelten«
und »Spiegeldenken« — fehlen. Auch die zum Teil im Text genann-
ten Korollare zu Michelangelo, Buddha, Dante und Valéry sowie die
Scholien zu Parmenides, Platon, Aristoteles, Calcidius, Cusanus, Kant
und Fichte sind von Schickel nicht ausgearbeitet worden. Die Beilage
»Was heiflt philosophisch etwas dartun? Eine Orientierung an Josef
Konig« soll existieren, ist aber nicht aufzufinden. Zur Veranschauli-
chung des Aufbaus ist Schickels Werkkonzeption am Ende des Bandes
abgedruckt.

Trotz des fragmentarischen Charakters ist die Lektiire keineswegs
ohne Gewinn. Der Leser 1dRt sich im gewissen Sinne auf die alltdgliche
Situation des Sich-selbst-im Spiegel-Sehens ein. Schickel fragt sich in
den ausgearbeiteten Studien, was logischerseits {iber diese Situation
auszusagen ist. Diese Frage erhilt, wenn auch unvollendet, eine be-
eindruckend differenzierte, auf der Basis der Arbeiten seines Lehrers
Josef Konig verfaRte Antwort. Der Leser wird mit logischen, gnoseo-
logischen, ontologischen, sprachwissenschaftlichen, physikalischen,
mathematischen und manchen anderen Aspekten der Spiegelung
konfrontiert, die sich in dieser Spiegelsituation ergeben und dazu in
einen umfangreichen philosophiegeschichtlichen Diskurs eingebettet
werden. Es ist ein Alternativkonzept zum von Holz entwickelten Wi-
derspiegelungstheorem.

Die Vielseitigkeit des Autors in den Wissenschaften und seine pra-
zise Ausdrucksweise erfordern vom Leser hochste Konzentration, so
daR sich Verlag und Herausgeber entschieden haben, dem Leser die
Lektiire, wo es geht, zu erleichtern. Darum wurde das Schrifthild be-
ruhigt, indem die zahlreichen Sperrungen im Text in Kursivsetzung
iibertragen worden sind. Die vielen im Original gegebenen Zitate (au-
Rer den englischen) haben wir mit anerkannten deutschen Uberset-
zungen versehen. Sie schliefen, durch eckige Klammern von Schickels
Text getrennt, mit Quellenangaben direkt an das Zitat an. Ubersetzte

7

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lateinische und Leibniz-Zitate ohne solche Angaben stammen von Dr.
Stefan Luckscheiter, Wissenschaftlicher Mitarbeiter bei der Leibniz-
Edition in der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Fiir seine mitdenkende Arbeitsweise und die sorgfdltige Arbeit
sowie vielen Hinweise iiber seine Ubersetzungsaufgabe hinaus mochte
ich ihm sehr danken. Pfarrer i. R. Peter BaeR gilt der Dank fiir die
gewissenhafte Durchsicht der griechischen Zitate.

Eine weitere Herausforderung bildet fiir den Leser der umfangreiche
und spannend zu lesende Anmerkungsapparat, der mehr als die Halfte
des Textes ausmacht. Verlag und Herausgeber einigten sich darauf, die
von Schickel aufs Notwendigste reduzierten Zitatangaben lesbarer und
fiir den Leser schneller zugdnglich zu machen. Die dafiir erforderlichen
Ergdnzungen sind ebenfalls in eckige Klammern gesetzt.

Schickels zahlreiche Abkiirzungen sind allergroRten Teils aufge-
16st worden. Zur Kenntlichmachung unserer Zutat nahmen wir ebenso
eckige Klammern.

Einschiibe des Autors, etwa in Zitate, sind gleichsam in eckige
Klammern gesetzt und durch seine Initiale »J. S.« gekennzeichnet.

Berlin, im Juli 2012 Andreas Hiillinghorst

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT DES HERAUSGEBERS

1963 lernten wir uns kennen. Joachim Schickel, Redakteur des III.
Programms des NDR, hatte mich eingeladen, in der von ihm konzipier-
ten und geleiteten Sendereihe »minima philosophica« einen Vortrag
iiber Leibniz zu halten.! Ganz von selbst ergab es sich, daR in Vorge-
sprdchen die Rede auf das zentrale Motiv des Spiegels kam, hatte doch
Leibniz die individuelle Substanz, die Monade, einen »lebendigen
Spiegel« (miroir vivant) genannt und ihr Wesen als Widerspiegelung
der ganzen Welt bestimmt. Zwei Jahre zuvor war meine Abhandlung
iiber die Struktur und den Gebrauch der Spiegelmetapher erschienen,?
die Schickel kannte — was kannte er eigentlich nicht? Und zu meiner
Verbliiffung stellte sich heraus, dafl das gleiche Thema das Zentrum
seiner philosophischen Uberlegungen bildete, angeregt durch eine
kurze, aber problembestimmende Passage seines Lehrers Josef Konig,*
an die er ankniipfte und deren Gehalt er mit subtiler Akribie nach allen
Seiten zu entfalten unternahm.

Wir waren uns schnell einig, daR das Spiegelverhdltnis einen
Schliisselcode darstellt, von dem der ontologische Grundbegriff der
Dialektik oder, wenn man zu waghalsigen Formulierungen bereit ist,
die Frage nach dem Wesen der Philosophie iiberhaupt aufzuschlieRen
ist. Beide stellten wir fest, daf} die Einsicht in die fiir eine Ontologie
grundlegende Verfassung des Spiegelungsverhdltnisses uns durch Hin-
weise von Josef Konig vermittelt worden waren; Schickel war Horer
Konigs an der Hamburger Universitdt gewesen, ich selbst (da ich Kénig
leider nie personlich kennengelernt habe) war durch sein Buch »Sein

1 | Texte von Gottfried Wilhelm Leibniz - interpretiert von Hans Heinz
Holz, in: Joachim Schickel (Hrg.), Berlin 1964, S. 14-30. Im Vorwort zu
dieser Sammlung von sechs Vortrégen ist die Konzeption dieser Sendereihe
dargestellt, die ab 1958 iiber mehrere Jahre hinweg eine singuldre Attrakti-
on in der dunklen Rundfunklandschaft war: Ausgesuchte kurze Texte oder
Textpartien, die als Zitate in der Originalsprache und in deutscher Uberset-
zung vorgelesen wurden, sollten von einem Kenner moglichst in freier Rede
interpretiert werden. Die Sendungen dauerten eine Stunde, gelegentlich
auch etwas langer, abends nach 22 Uhr. Sie erforderten vom Redner wie vom
Zuhdrer ein hohes MaR an Konzentration und fanden erstaunlicherweise
Zehntausende von Hérern.

2 | Hans Heinz Holz, Die Selbstinterpretation des Seins. Formale Untersu-
chungen zu einer aufschlieRenden Metapher, in: Hegel-Jahrbuch 1961, hrg.
von Wilhelm R. Beyer, II. Halbband, Miinchen 1961, S. 61-124.

3 | Josef Kénig, Sein und Denken, Halle a.d. Saale 1927.

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Denken« auf die Spur gesetzt worden. Es entdeckte sich uns, in
diesem ersten Gesprdch, eine gemeinsame Aufgabe. Und es zeigte sich
damals, wie in den spdteren Jahren, daR wir sehr unterschiedene Zu-
gdnge zur gemeinsamen Sache hatten. Schickel, durch die Mathematik
und die mathematische Logik geprdgt, naherte sich dem Seinsverhdlt-
nis der Spiegelung von der physikalisch-logischen Eigentiimlichkeit
des Spiegels her, die er dem literarisch-philosophischen Gebrauch des
Bildes des Terminus zugrunde legte.* Ich ging von der Verfassung me-
taphorischen Sprechens aus,® was zu einer eher phanomenologisch-
semantischen Analyse fiihrte. Im Gedankenaustausch ergdnzten sich
beide Perspektiven so fruchtbar, dal ein wechselseitig bestdtigendes
Hin und Her der Anregungen sich lebenslang fortsetzte. Ich will nicht
sagen, daf} sich unsere Freundschaft dem Spiegel verdankte, es gab so
viele andere Ubereinstimmungen, in denen die Zuneigung der ersten
Stunde einen dauerhaften Halt fand; aber der Spiegel war der Begleiter
dieser Freundschaft.

Es ist kein Zufall, daR wir beide fast ein halbes Jahrhundert an
dem Problem arbeiteten und in dieser Zeit auch Teilstudien dazu pu-
blizierten, aber erst in einer spaten Lebensphase an die systematische
Ausarbeitung dessen gingen, was jeder von uns als seine »Hauptsache«
verstand. Immer erwartete einer vom anderen noch Erganzungen und
Modifikationen. Keiner wollte seine eigene Konzeption abrunden, so-
lange der andere das Neue noch nicht abgesendet hatte. Lange schwere
Erkrankung und ein zu friither Tod haben Schickel nicht zum Abschluf
dessen kommen lassen, was ihm fest umrissen vor Augen stand; gerade
weil fiir sein Konzept die Arbeit am Detail unverzichtbar war. Ich habe
meinen Entwurf dann unter dem Titel »Weltentwurf und Reflexion«’
und mein Programm in dem Bandchen »Widerspiegelung«® vorgelegt.

Wenn ich von der mathematisch-logischen Pragung Schickels spre-
che, so trifft das zwar einen Wesenszug seines Denkens, aber ware
fiir sich genommen eine [miRlatale] Einseitigkeit. Schickel war ein
Sinologe, der die Tradition chinesischer Kultur und die politische Ak-

4 | Zu Schickels mathematisch-logischen Gesichtspunkten

5 | Vgl. J. Kénig, Sein und Denken, a.a.0. Vgl. Formbestimmtheiten von
Sein und Denken, hrg. von H. H. Holz, K6ln 1982.

6 | Hans Heinz Holz, Vom Wesen metaphorischen Sprechens, in: Festschrift
Ernst Bloch, hrg. von Rugard Otto Gropp, Berlin 1955, S. 101-120.

7 | [Hans Heinz Holz, Weltentwurf und Reflexion, Stuttgart 2005.]

8 | [Hans Heinz Holz, Widerspiegelung, in: Bibliothek dialektischer Grund-
begriffe, Band 6, Bielefeld 2003.]

10

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tualitdt in einzigartiger Weise zusammenschaute.® Er iibersetzte altchi-
nesische Lyrik aus dem Shi jing und die Gedichte Mao ze dongs.” Auch
altgriechische Dichtung hat er mit knapper Prdzision und subtilem
Empfinden iibertragen: die Gedichte der Sappho und einige Oden des
Pindar.” Die kurzen Kommentare zu den chinesischen Texten setzen
den Leser iiber kulturelle Konnotationen ins Bild und sind beispielhaft
dafiir, wie man erlduterungsbediirftige Literatur erkldren kann, ohne
sie zu erdriicken.

Von dem hoch elaborierten Schreibstil Schickels bekommt der
Leser dieses Buches gleich einen doppelten Eindruck: die Form der
entwickelnden Abhandlung im Hauptteil und die Form essayistischer
Glanzlichter in den Beilagen. Schickel hat auch auf einzigartige Weise
die Schriftform des Essays mit der Sprech- und Hoérform des Radiovor-
trags zu verbinden gewuRt. In den von ihm initiierten »Sprachkursen
des III. Programms« — die nicht dem Erlernen einer fremden Sprache,
sondern der Vermittlung der sich sprachlich manifestierenden Kultu-
ren galten — war er Autor der Sendereihe »7 Tage Chinesisch«. Nicht
nur die wahrhafte Humboldtsche Universalitdt seiner linguistischen
Bildung, sondern auch der fast verspielte Charme [...] in Zeiten eines
noch kulturell anspruchsvollen Rundfunkprogramm. Diese Texte sind
Musterbeispiele einer neuen literarischen Gattung.

Seine Funktion als Rundfunkredakteur brachte es mit sich, daR
Schickel unzdhlige kleine Annotationen, Rezensionen, Reflexionen fiir
das tédgliche Sendeprogramm verfaRRte. Das meiste davon ist verklungen
und verloren. Ihn selbst kiimmerte das wenig, es machte ihm einfach
Freude, zu denken und Gedanken zu formulieren - eine vergdngliche
Lust wie ein Wein, den man im Augenblick genieft. Fiir Dauer wichtig
waren ihm zwei Schwerpunkte, auf die sich seine denkende Intensitdt

9 | China-Biicher [Joachim Schickel, GroRe Mauer. GroBe Methode. Anna-
herungen an China, Stuttgart 1968; China: Revolution der Literatur. Ein Dos-
sier, Miinchen 1969; Die Mobilisierung der Massen. Chinas ununterbrochene
Revolution, Miinchen 1971; China in der Welt. Ein auRenpolitisches Dossier,
Miinchen 1973; GroRe Unordnung. GroRe Ordnung. Anndherungen an China,
Berlin 1978; Im Schatten Mao Tse-tungs. Chinas nahe Geschichte, Frankfurt
a.M. 1982; Herausgeber zahlreicher Schriften zu China]

10 | Mao Tse-tung, 37 Gedichte, Hamburg 1965; Mao Tse-tung, 39 Gedich-
te, Frankfurt a.M. 1978

11 | Sappho. Pindar [Joachim Schickel, Sappho - Strophen und Verse,
Frankfurt a.M. 1978; »Krone der goldnen Olive«. Pindar: Ein Olympisches
Siegeslied, in: Topos, Heft 13/14, Bielefeld 1999, S. 29-37].

11

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

konzentrierte: die Philosophie, fokussiert im Spiegel-Thema, und die
Kultur Chinas, von der unsere abendldndische Welteinstellung wesent-
liche Erganzungen und Korrekturen erhalten konnte. Lange bevor es
Mode wurde, den Eurozentrismus zu kritisieren, hat Schickel andere
Kulturen ins Licht unserer Wahrnehmung geriickt.

12

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT DES AUTORS

Das Konzept dieses Buches habe ich 1958 entworfen. Inzwischen habe
ich in Aufsédtzen und Essais einige Splitter zum Thema vorgelegt?; den
einen und anderen fiige ich der »Spiegelschrift« ein, die ich drei Jahr-
zehnte nach dem Entwurf nun ausfiihre, eingedenk, daR die Kunst
langwierig, und dankbar, dal mein Leben nicht zu kurz ist.

Die systematische Absicht einer jeden der sieben Studien wird an
den Scholien historisch exemplifiziert. In ihnen lege ich Texte des Ka-
nons aus, die einem spekularen Begreifen von Reflexion, Intuition,
Projektion, Faszination, Imitation, Prasentation und Spekulation die-
nen. Die Korollare sind fiir corollaria dona zu nehmen, Zugaben, der
Philosophie dort geschuldet, wo die Kunst ihr den Siegerkranz reicht.

Alle Philosophie hat die Spiegelung nur zum metaphorischen Mit-
tel gebraucht, etwa um des Verhdltnisses zwischen Sein und Denken
innezuwerden; nicht einmal der Spekulation ist die Triibung oder gar
Blindheit ihres speculum je aufgegangen. »Spiegel: noch nie hat man
wissend beschrieben, was ihr in euerem Wesen seid.«!? Erst eine solche
Wesensbeschreibung, die Philosophie zu spekularen Zwecken nutzend,
lieRe den Spiegel auch zu philosophischen taugen.

In jenen drei Jahrzehnten haben Gesprache mit Hans Heinz Holz
meine Gedanken begleitet und gefordert; uns gab Josef Konig beiden
den AnstoR. Dem Lehrer wie dem Freund bin ich gleichermafen ver-
pflichtet.

Konstanz im Februar 1987 Joachim Schickel

1 | 1962 »Narcissus. Zu Versen von Ovid«; 1968 »Lao Tzu. Tao, ein lber-
greifendes Allgemeines«; 1968 »Mo Ti. Der Spiegel und das Licht«; 1975
»Wittgenstein. Logik als Spiegeldenken«; 1975 »Canetti. Verblendung und
Verwandlung«; 1982 »NarziR oder die Erfindung der Malerei. Das Bild des
Malers und das Bild des Spiegels«; 1988 »Uber Leibniz: I Monade, Kugel,
Integral; II Miroirs vivants«. Der Erscheinungsort wird bei der jeweiligen
Einfligung angegeben.

2 | [Rainer Maria Rilke, Die Sonette an Orpheus. Geschrieben als ein Grab-
Mal fiir Wera Ouckama Knoop, Insel Verlag 1923, S. 36]

13

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEITSATZE

Plotin: f) 008t eidcoAov kaTdTTpOU i &vTos 1 TIvos ToloUTou. TO
Yap év £Tépeo Tepukds yiveodai éxefvou pry vtos ouk &v yévorTo.
ToUTo y&p puols elkdvos TO v £TEépco.

Roger Bacon: [...] de perspectiva.’ haec autem scientia est longe
pulcrior aliis et utilior, et ideo delectabilior, quoniam praecipua nostra
delectatio est in visu.

Cusanus: In omnibus enim partibus relucet totum: cum pars sit pars
totius. [...] Sic vniuersum in qualibet eius parte relucet. Omnia enim
ad vniuersum suam tenent habitudinem et proportionem.

Leibniz: Il y a rien de plus approchant de la pensée parmy les choses
visibles, que l'image, qui est dans un miroir.

Lenin: Die Fortfiihrung des Werks von Hegel und Marx muR in der
dialektischen Bearbeitung der Geschichte des menschlichen Denkens,
der Wissenschaft und der Technik bestehen.

Hoffmannsthal: Man muR Tiefe verstecken. Wo? An der Oberflache.

Wittgenstein: Wie kann die allumfassende, weltspiegelnde Logik so
spezielle Haken und Manipulationen gebrauchen? Nur, indem sich alle
diese zu einem unendlich feinen Netzwerk, zu dem groRen Spiegel,
verkniipfen.

Josef Konig: Der Logos des Lichts hat eine tiefe Verwandtschaft mit
dem des Spiegels.

Borges: Ya todo estd. Los miles de reflejos
Que entre los dos creptisculos del dia
Tu rostro fue dejando en los espejos
Y los que ird dejando todavia.

1 | perspectiva = Optik

15

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. SPIEGELBLICKE

222222222222222


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.1 Das SEHEN DES SPIEGELS

1. Wenn wir sagen, wir sdhen etwas, z.B. einen roten Fleck, driicken wir
eine Wahrnehmung aus.! Was aber driicken wir aus, wenn wir sagen,
wir sdhen etwas, z.B. 0, als Ziffer oder als Buchstaben? »Das >Sehen als
...< gehort nicht zur Wahrnehmung. Und darum ist es wie ein Sehen
und wieder nicht wie ein Sehen«, befindet Wittgenstein.? Darauf, daR
das Sehen-als nicht zum Sehen gehore, lautet sein Befund keineswegs,
es sei vielmehr »halb Seherlebnis, halb ein Denken«.? Inwiefern es ein
Ganzes sei, fragt Wittgenstein nicht; wohl deshalb beldlt er das Ver-
hdltnis des Wahrnehmungs- zum Gedankenausdruck, des Sehens zum
Denken‘, umgangssprachlich im vagen.

Wenn wir sagen, wir sdhen etwas als ..., driicken wir einen Gedan-
ken aus, an welchem das Sehen teilhat, d.h. von welchem es ein Teil
ist. Mit anderen Worten: zwar enthdlt das Sehen-als das Sehen, doch
ist es dieses nicht; wie auch niemand, der auf einen roten Fleck bloR
hinsieht, sagen wiirde, er sprache denn in {iberlegter Absicht (einer

1 | Vgl. Edmund Husserl, VI. Logische Untersuchung, [in: ders., Husserlia-
na, Bd. XIX/2, The Hague 1984, S. 550:] »Der Ausdruck einer Wahrnehmung
[...]«: Es sei »unbestreitbar, dal} in den >Wahrnehmungsurteilen< die Wahr-
nehmung in einer inneren Beziehung zum Sinn der Aussage steht. Nicht
umsonst heil3t es ja: die Aussage driickt die Wahrnehmung aus, bzw. driickt
das aus, was in der Wahrnehmung >gegebencist« (ebd., S. 551).

2 | Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, in: [ders.,]
Schriften, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1960, [Abschnitt] XI, S. 507. Der erste Ab-
satz von Abschnitt XI ist quasi eine Uberschrift: »Zwei Verwendungen des
Wortes »sehen«.

3 | Ebd.; vgl. weiter E. Husserl, [VI. Logische Untersuchung,] a.a.0. [Anm.
1], S. 551f.: Man werde »sagen miissen, dieses >Ausdriicken< einer Wahrneh-
mung (oder objektiv gewendet: eines Wahrgenommenen als solchen) ist
nicht Sache des Wortlautes, sondern Sache gewisser ausdriickender Akte
[...]- Zugleich liegt darin, daR zwischen Wahrnehmung und Wortlaut noch
ein Akt (bzw. ein Aktgebilde) eingeschoben ist.«

4 | Mit Alexander Pfander unterscheide ich, nicht entgegen Wittgenstein,
am Denken (ich folge der Zusammenfassung von Josef Konig, Sein und Den-
ken, Halle a.d. Saale 1937, S. 98): »1. ein denkendes Subjekt, 2. das Denken
selbst, 3. die Gedanken [die Hervorhebung der Ziffer 3 ergibt sich aus Ko-
nigs Kontext; J. S.], 4. die sprachlichen Formen, 5. den Gegenstand des
Denkens und der Gedanken.« Die ausfiihrliche Fassung Pfanders ist in seiner
»Logike, 2. Auflage, Halle a.d. Saale 1929, S. 6f., nachzulesen.

19

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke dsthetischen®, medizinischen, astrophysikalischen etc.), er sdhe ihn
als solchen. Das Sehen-als ist ein Denken, worin das Sehen enthalten
ist. Umgekehrt ist das etwas-Sehen ein Sehen, worin das Denken ent-
halten ist. Wilhelm Schapp befindet, »sinnliche Gegebenheit und Idee
ist in jeder Wahrnehmung untrennbar verbunden«.® Anders gewendet,
lautet sein Befund darauf, daR wir, ohne das zu Sehende zu denken,
es nicht sidhen. Demnach hat das Denken am Sehen teil, und wenn
wir sagen, wir sdhen etwas, driicken wir eine Wahrnehmung aus, von
welcher es ein Teil ist.

Sehen und Denken als Teile aufzufassen, die in einem Ganzen
enthalten seien, legt MiRverstdndnisse nahe. Nicht gemeint ist ein
Verhdltnis nach Hegels »Encyclopddie«, daR »das eine Mal das eine,
das andere Mal das andere das Bestehende und ebenso jedesmal das
andere desselben das Unwesentliche« sei, oder, werde nicht das Ganze
»als selbstdndige Existenz genommen«, der jeweilige Teil »das Selb-

5 | Vgl. L. Wittgenstein, Zettel 208, in: [ders.,] Schriften, a.a.0. [Anm. 2],
Bd. 5, Frankfurt a.M. 1970, S. 330: »Wie ist man denn iiberhaupt zu dem
Begriff des »Dies als das sehen< gekommen? Bei welchen Gelegenheiten wird
er gebildet, ist fiir ihn ein Bedarf? (Sehr haufig in der Kunst.) Dort z.B., wo
es sich um ein Phrasieren durchs Auge oder Ohr handelt. Wir sagen >Du mul3t
diese Takte als Einleitung horen, [...] >Wenn man diese Figur einmal als ...
gesehen hat, ist es schwer, sie anders zu sehenc [...]. Ist es nun ein wirkli-
ches Sehen oder Horen? Nun: so nennen wir es; mit diesen Worten reagieren
wir in bestimmten Situationen. Und auf diese Situationen reagieren wir wie-
der durch bestimmte Handlungen.«

6 | Wilhelm Schapp, Beitrdge zur Phdnomenologie der Wahrnehmung, Re-
print, Wiesbaden 1976, S. 133. Das Buch ist Schapps 1909 bei Husserl ein-
gereichte Dissertation; Erstdruck Gottingen 1910.

Vgl. noch einmal E. Husserl, VI. Logische Untersuchung, a.a.0. [Anm. 1], S.
556: »Die Wahrnehmung, welche den Gegenstand gibt und die Aussage, die ihn
mittelst des Urteils, bzw. mittelst der zu der Einheit des Urteils verwobenen
>Denkaktes, denkt und ausdriickt, sind véllig zu verschieden, obschon sie im
vorliegenden Falle des Wahrnehmungsurteils in der innigsten Aufeinander-
beziehung, im Verhiltnis der Deckung, der Erfiillungseinheit stehen.«

Vgl. auch Nicolai Hartmann, Philosophie der Natur. Abri} der speziellen Ka-
tegorienlehre, Berlin 1950, S. 119: »[...] nicht das Auge sieht, sondern »ich<
sehe. Ich aber - das ist das sehende BewuRtsein.«

Vgl. auch Michael Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der
Hegelschen Logik, Frankfurt a.M. 1980, S. 97: »Man muR [...] darauf beste-
hen, dal} auch das Wahrnehmen, im Sinne der Fiinften Logischen Untersu-
chung Husserls, ein Auffassen von etwas als etwas ist.«

20

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

standige«’; eher eines nach Goethes Farbenlehre, daR »Gelb immer ein Das Sehen
Licht« und »Blau immer etwas Dunkles mit sich fiihre«®, daR also das des Spiegels
etwas-Sehen, welches ein Sehen ist, stets ein Denken und, umgekehrt,

das Sehen-als, welches ein Denken ist, stets ein Sehen bei sich habe.

Aber schon die Farben, von denen Goethe so schreibt, lassen ihr Licht

und ihr Dunkles nie anders denn in sich gewahren, als enthielten sie

es in sich.

Um dieses In-sich-enthalten zu visieren, sei an das Verhiltnis von
Korper und Raum erinnert. Korper, z.B. Linsen, sind im Raum (ndmlich
dem der Klassischen Physik®) enthalten, doch zweifellos sind sie auf
andere Weise in ihm enthalten als Linsen im MeRbecher; sie konnen
aus dem Becher, nicht aus dem Raum entfernt werden. DemgemaR un-
terscheidet Melchior Paldgyi'® zwischen einem Beriihrungsverhiltnis,
wie es Korper zum Gefdl’, und einem Durchdringungsverhiltnis, wie
es Korper zum Raume hdtten. Wahrend fiir das erste gelte, da} »ein
Korper fiir den anderen (also auch das GefdR fiir den Inhalt und vice
versa) vollig undurchdringlich ist«, gelte fiir das zweite: »Dortselbst,
wo die Korperteilchen sich befinden, dortselbst befinden sich auch die
Raumteilchen; so daRR, wenn wir sagen diirfen, der Kérper sei »>im¢ Rau-
me, wir auch umgekehrt sagen diirfen, der Raum sei in dem Kdrper.«

Das eine »in< (im Mef3becher) und das andere (im Raum), auf deren
»sprachlich genau die gleiche Rolle«, doch »grundverschiedene Bedeu-
tungen« Paldgyi hinweist", unterscheiden ein durchdringendes und ein
beriihrendes In-sein. Sie sind nicht einfach nur verschiedene (étepa,
diversa) »in¢, wie in den Wendungen >Linsen im Becher< und >Linsen im
Sack¢, sondern sind unterschiedene (Siagopa, differentia), weil sie der

7 | [G.W.F. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, Bd.
1,] 88 135f. Hegel wird durchgéngig nach der 20bandigen Theorie-Werkaus-
gabe, Frankfurt a.M. 1970 zitiert: »Auf der Grundlage der Werke von 1832-
1845 neu edierte Ausgabe«; gegebenenfalls ist die (leider modernisierte)
Interpunktion zu restaurieren.

8 | [Johann Wolfgang Goethe, Farbenlehre], Didaktischer Teil, § 778.

9 | Ich erinnere an Reinachs Auffassung: »Die Ordnung der Dinge im Raum
setzt den Raum schon voraus; genauer gesagt: rdumliche Relationen haben
Raumgebilde und diese wiederum den Raum zur Voraussetzung.« Vgl. die
nachgelassene Arbeit »Uber das Wesen der Bewegung«, in: Adolf Reinach,
Gesammelte Schriften, hrg. von seinen Schiilern Hedwig Conrad-Martius und
Edith Stein, Halle a.d. Saale 1921, S. 443.

10 | Melchior Paldgyi, Die Logik auf dem Scheidewege, Berlin 1903, S.
45f.

11 | Ebd.

21

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Art nach verschieden sind. Entsprechend ist das In-sein, das ein >in¢
im Sinne von »im Bechert, von dem, das eines im Sinne von »im Raumc
angibt, unterschieden; beide sind als In-sein andere oder verschiedene.

Von einander durchdringenden Teilen spricht, auf scholastische
Lehren sich stiitzend, auch Joachim Jungius.'? Er differenziert zwischen
quantitativem und essentiellem Ganzen per definitionem des Verhdltnis-
ses der Teile zueinander: Ob diese »inter se loco distinctae — [* unter
sich dem Orte nach distinkt]« oder »loco non sint disjunctae — [* dem
Orte nach nicht getrennt]«. Zum Beispiel das totum essentiale [* essen-
tielle Ganze] dient der Scholastik »[...] corpus vivens constans ex anima
et corpore. Item quodvis corpus naturale ex materia et forma constitu-
tum - [* ein lebendiger Korper besteht aus Seele und Korper. Genauso
ist jeder natiirliche Korper aus Materie und Form konstituiert]«. Dieser
sei das Ganze, das aus den seine Wesenheit (essentia) konstituierenden
Teilen bestehe, und zwar »ita constituentibus, ut se invicem penetrent
- [* so konstituiert, daR sie sich gegenseitig durchdringen].®

Nur in Anbetracht dessen, daf’ die Teilchen von Kérper und Raum
sich wechselseitig durchdringen sollen, erfiillt der Raum mitsamt den
darin enthaltenen Kérpern die Definition eines essentiellen Ganzen
(wie das Gefdfs mitsamt den darin enthaltenen Korpern die eines quan-
titativen). In Anbetracht dessen hingegen, dafl der Raum auch dort,
wo kein Korper in ihm angetroffen wird, Raum ist, indes jeder Korper,

12 | In seiner »Logica Hamburgensis« von 1638. Leibniz hat dieses Buch
immer aufs neue geriihmt, z.B. in einem Brief von 1667 als »Logicam
quandam exotericam [...] quae tamen et ipsa sine exemplo est, adeo multa
habet praeclara - [* eine fiir ein breites Publikum geschriebene und den-
noch, weil sie so viel Hervorragendes enthdlt, beispiellose Logik (dt.: Gott-
fried Wilhelm Leibniz, Sdmtliche Schriften und Briefe, 6. Reihe, Bd. 1, S.
281)«. Die Hamburgische Logik ist auch heute noch mit Gewinn zu studieren,
vereint sie doch Einsichten der Abaelard, Occam, Suarez mit Aussichten auf
eine von der Naturwissenschaft erforderte Logik. Sie hédtte den Deutschen
das werden sollen, was den Franzosen ihre »Logique du Port Royal« von 1662
bis in die Gegenwart geblieben ist. Ich werde Jungius gelegentlich heranzie-
hen.

13 | Definition und Beispiele bei J. Jungius, Logica Hamburgensis, hrg.
von Rudolf W. Meyer, Hamburg 1957, S. 44; in deutscher, mitunter zu prazi-
sierender Ubersetzung auf S. 429. — Zum Unterschied von >partes distinctaec
und >partes non disjunctae« soviel: Die ersten sind diverse Teile (»[...] Diver-
sitas, alias Distinctio dicta [...] — [* Verschiedenheit, sonst auch Distinktheit
genannt]« ebd., S. 48), die zweiten einander nicht ausschliefSende Teile ([Li-
ber] 1IV; [caput] 10, passim).

22

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beliebig welcher, wiirde er nicht in ihm anzutreffen sein, kein Kérper Das Sehen
wadre, erfiillt nur der Kérper-Raum oder der Raum-Korper, d.h. der von des Spiegels
einem Korper penetrierte oder ihn penetrierende Raum, die Definition;

denn unter diese fallen allein Teile, die keine anderen als gegenseitig

sich durchdringende sind.

Jungius definiert weiter’: »Inhaerens est quod inhaeret aut ap-
tum est inhaerere alteri Enti, sive quod ita inexistit alteri enti, ut id
ipsum penetret sive penitus cum ipso simul® sit. [* Inhdrierendes ist,
was einem anderen Seienden innewohnt oder fahig ist innezuwohnen,
oder das einem anderen Seienden so in-existiert, daR es dieses selbst
durchdringt oder mit diesem selbst vollig gleichzeitig ist.]«* Das durch-
dringende Insein ist demzufolge als ein gleichzeitiges Einwohnen, das
fragliche Verhiltnis als ein gleichzeitiges einander-Einwohnen von Kor-
per und Raum zu begreifen. Und wenn wir fortan sagen, das Sehen-als
sei ein Denken, worin das Sehen, und umgekehrt, das etwas-Sehen sei
ein Sehen, worin das Denken enthalten ist, so sagen wir eben dieses:
daR Denken und etwas-Sehen bzw. etwas-Sehen und Denken einander
gleichzeitig einwohnen. Das Sehen-als und das etwas-Sehen erfiillen
die Definition des totum essentiale; ihre Teile, ob Denken und Sehen
oder Sehen und Denken, sind keine anderen als einander gleichzeitig
einwohnende. Nicht etwa ware das Sehen-als, welches ein Denken,
noch das etwas-Sehen, welches ein Sehen ist, dem absoluten, ndmlich
von Kérpern losgeldsten Raum Newtons vergleichbar, so dafd das Sehen
im Denken oder das Denken im Sehen nur partiell enthalten sein wiir-
de. Beide Ganze als Ganze bestehen vielmehr aus den ihre Wesenheit so
konstituierenden Teilen, daR diese einander zur Géinze enthalten.!

2. Auf die Frage, wann wir einen Spiegel als Spiegel sdhen, antwortet
Josef Konig': Wir sdhen ihn, ndamlich einen Spiegel als solchen, »dann,

14 | [Ebd., LiberI, caput] 9, 14.

15 | Das >simulc entspricht exakt dem aristotelischen >&uac< (z.B. Me-
t[aphysik] 1048 b33), es steht terminologisch fiir strenge Gleichzeitigkeit.
Siehe Scholion »Aristoteles: Sehen und gesehen haben« [liegt nicht vor;
siehe aber auch die Abschnitte I.3.4 (ab S. 94) und II.2.3 (ab S. 163)].

16 | Das Enthaltensein von etwas in einem anderen wird thematisch immer
wieder wichtig werden. Man bleibe darauf von Anfang an aufmerksam.

17 | J.Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 4], S. 119. - K6nigs Buch
von 1937, mit vollstandigem Titel »Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet
von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie, ist die verbesserte Fassung
seiner Gottinger Habilitationsschrift. Um des Verhdltnisses zwischen Sein
und Denken innezuwerden, hat Konig formal strenge Analogien in Spiegel-

23

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke wenn wir Anderes in ihm sehen.« Man ist versucht, die beiden Teilsdtze
als einander dquivalent zu lesen, jeder eine notwendige und hinreichen-
de Bedingung fiir den anderen. Ist aber der Nachsatz auch eine notwen-
dige Bedingung (nur dann) des Vordersatzes, obschon Konig sie nicht
ausspricht, so ist er doch, obschon Konig sie ausspricht, keine hinrei-
chende Bedingung (dann) desselben. Ernst Mach erzdhlt, als er einmal
miide einen Omnibus bestiegen, habe er gedacht, was trdte denn da
»fiir ein herabgekommener Schulmeister« hinzu. »Ich war es selbst,
denn mir gegeniiber befand sich ein groRer Spiegel.«®® Machs Blick in
den Spiegel durchlduft zwei Phasen: in der zweiten erst weifS er, dal’ er
selber sich spiegelt; in der ersten, da ihm dieses Wissen noch mangelt,
sieht er zwar »Anderes« im Spiegel, denn er sieht, wenn auch irrtiim-
lich, einen anderen Menschen, gleichwohl sieht er den Spiegel nicht als
solchen. Um eine Aquivalenz zu erhalten, hitten wir zu formulieren:
Wir sehen einen Spiegel dann und nur dann als Spiegel, wenn wir wis-
sen, daR wir Anderes in ihm sehen.

In meinem Arbeitszimmer hdngt eine runde Bronzescheibe an
der Wand. Thre zur Schau gestellte Riickseite zeigt einen erhabenen,
schwarzgefleckt griin patinierten Trauben- und Tierdekor. Wer unbe-
lehrt auf den kleinen Diskus blickt, halt ihn fiir ein vielleicht sehens-
wertes, jedenfalls sichtbares Ding neben anderen Dingen in meinem
Zimmer, die ihrerseits sehenswert sein mogen (eine Sanduhr aus dem
Biedermeier, eine Vedute von Piranesi). Dieser Betrachter weif$ nicht,

Verhdltnissen beigezogen; »[...] die wenigen eindringlichen Anmerkungen
Josef Kdnigs ermoglichen es, einen methodisch sicheren Boden fiir die Aus-
arbeitung der Fragestellung [nach dem Wesen des Spiegels; J. S.] zu gewin-
nen«. So urteilt Hans Heinz Holz in seiner Studie »Die Selbstinterpretation
des Seins. Formale Untersuchungen zu einer aufschlieRenden Metapher, die
selber diese Ausarbeitung erheblich gefordert hat (in: Hegel-Jahrbuch 1961,
S. 61-124). Die Doppelnummer 1/2 (K6ln 1982) der von ihm herausgegebe-
nen Forschungshefte seines Centro degli studi filosofici Sant’ Abbondio hat
Holz zur Géanze »Formbestimmtheiten von Sein und Denken. Aspekte[n; J. S.]
einer dialektischen Logik bei Josef Konig« gewidmet. Das Heft enthdlt u.a.
den Beitrag »Sehen wir im Spiegel das Ding selbst?« von Klaus Peters (S.
41-53); auBerdem weist es auf das Wichtigste »Aus dem Nachlal} von Josef
Konig« hin (S. 111ff.), so auf ein 30seitiges Spiegel-Manuskript.

18 | Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen, 9. Auflage, Jena 1922, S.
3, Anm. 1. Psychologisch (genauer: sozialpsychologisch) bemerkenswert ist
der dem zitierten Satz folgende: »Der Klassenhabitus war mir also viel ge-
ldufiger, als mein Specialhabitus.« An derselben Stelle erzahlt Mach ein wei-
teres dhnliches Erlebnis.

24

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

daR er einen antiken chinesischen Spiegel sieht. Wiirde ich ihm Nahe- Das Sehen
res iiber die Scheibe sagen, er wiifSte von mir, daR er einen Gegenstand des Spiegels
sieht, dessen polierte Vorderseite anderen Kulturen in anderen Zeiten

zu einem Spiegel getaugt hat. Betritt aber ein Gast meine Wohnung

und geht, seiner Blickrichtung folgend, auf den sichtbaren, doch un-
ansehnlichen Flurspiegel zu, so weifs er unmittelbar, daRR er in einen

Spiegel schaut; die Belehrung erteilt ihm sein eigener Blick, in welchem

er in gewisser Weise sich selber begegnet. Er wiifSte auch, dalk er in

einen Spiegel schaut, wenn er anderem als sich selber darin begeg-

nete, ndmlich Dingen und Personen, die seinem unreflektierten Blick

verborgen blieben, weil sie sich etwa hinter ihm oder seitwdrts von ihm

befénden. In solchen Fdllen wird jemand zwar durch seinen eigenen

Blick, indes nur mittelbar belehrt, in einen Spiegel zu schauen. Es gibt
auRerdem, wie das Erlebnis von Ernst Mach eindriicklich macht, einen

vierten, sozusagen selbstvergessenen Augenblick vor dem Spiegel: Man

weifs dann nicht, daft man in ihn hineinschaut.

Zu wissen, wir sdhen einen Spiegel, weil uns gesagt werde, der
fragliche Gegenstand sei etwas Derartiges, ist augenscheinlich ein
anderes Wissen als dasjenige, das uns sagen 1dRt, wir wiillten fraglos
einem Spiegel gegeniiberzustehen, weil wir in ihn hineinsdhen. Damit
jemand chinesische Bronzen, griechische Klappspiegel, sonstwelche
miroirs und mirrors, deren einer oder anderer nach Spiegel nicht aus-
sieht, doch fiir solche ansieht, konnte er auf spezielle Literatur verwie-
sen werden.* Damit jemand aber wei3, er sehe in einen Spiegel hinein,
braucht es im allgemeinen — mit Ausnahme eben jenes selbstvergesse-
nen Augenblicks — keinen, wie immer gearteten, Verweis.

Etwas zu sehen, ohne zu wissen, was ich sehe, ist keine besonde-
re, auf Spiegel beschrankte Situation. In meinem Zimmer stehen vier
Bronzefigiirchen, Nachbildungen von Himmelhunden und Palastléwen,
wie sie iiberlebensgrof auch in Pekings Kaiserstadt, als waren sie dort
hingegossen, aufgestellt sind. Ich habe in diesen Figurinen so lange
nur Miniaturen der Originale gesehen, bis ich erfuhr, ich hétte Eichma-
Re vor mir, mit denen Opium abgewogen worden sei. Seitdem weif$ ich
mehr, als ich bis dahin gewuRt habe. Sehe ich seitdem auch mehr? Mit
einer Wendung der deutschen Sprache lieRe sich wohl sagen, ich sdhe
die Bronzen nunmehr mit anderen Augen. Diese Ausdrucksweise bleibt
freilich in einer eigentiimlichen Schwebe: Ob ich gleichsam mit den

19 | Z.B. auf R[obert] W[illiam] Swallow, Ancient Chinese Bronze Mirrors,
Peiping 1937; Wolfgang Ziichner, Griechische Klappspiegel, Berlin 1942;
Serge Roche/Germain Courage/Pierre Devinoy, Spiegel, Spiegelkabinette,
Spiegelgalerien, Hand- und Wandspiegel, Tiibingen 1985.

25

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Augen eines Anderen sehe, dessen Wissen ich mir zu eigen gemacht
habe, oder mit mit meinen eigenen Augen, die gleichsam durch andere
wissend geworden sind. Beidemal kommt jedoch ein Wissen, wie von
einem alter ego, zu meinem Sehen hinzu.

Die Verschiedenheit unseres Wissens, einen Spiegel fiir einen sol-
chen anzusehen, von demjenigen, das uns zu sagen berechtigt, wir
wiilten, wir sdhen in einen Spiegel hinein, beruht auf der Verschie-
denheit unseres jeweiligen Blicks; ihn modifiziert entweder ein zu ihm
hinzukommendes oder das in ihm enthaltene Wissen. Redensarten wie
»etwas fiir ein solches¢, >jemanden fiir einen solchen ansehen¢ drii-
cken mittels des Verbums >sehen¢ zweifellos ein Wissen aus. Gleich-
wohl sind sie keine Synonyme des Wissens, die sich gewissermaRen
auf das Sehen berufen, als wiirde erst dieses sie rechtfertigen, noch
ist in ihnen das Sehen nur metaphorisch an die Stelle des Wissens
getreten. Vielmehr sehen wir etwas fiir ein solches, jemanden fiir einen
solchen an, weil wir von irgendwoher wissen, wofiir wir es oder ihn
anzusehen haben. Allein der ab alio belehrte Blick setzt unser Sehen
in derartige Rechte ein. Hingegen sind unserem Blick in den Spiegel die
Wissensgriinde des Sehens eo ipso gegeben. Wer einem Spiegel offenen
Auges gegeniibersteht, weiff im allgemeinen, daf er hineinschaut, weil
er weif, dal er herausschaut. Auch weil er in demselben Augenblick,
in welchem er sieht, und weil} lediglich dadurch, daf8 er sieht. Sein
Wissen ist irgendwie in seinem Sehen enthalten®, und sein Blick bedarf
keiner auRer der spekuldren Selbstbelehrung. Ich nenne Augenblicke
vor dem Spiegel, welche das Wissen um ihn eo ipso enthalten, fortan
Spiegelblicke; in ihnen wird nicht irgendein Spiegel fiir einen solchen
angesehen, sondern der Spiegel als solcher gesehen.

Erst der Spiegelblick als einer in den Spiegel stiftet dessen Sicht-
barkeit als solchen. Blickte ich, anstatt in ihn, bloR auf ihn, wie ich,
aus meinem Arbeitszimmer hinausschauend, auf den See und die Berge
blicke, wdre mein Wissen, daR ich in einen Spiegel sehe, ein zu mei-
nem Blick hinzukommendes, kein in ihm enthaltenes Wissen. Von einem
Blick, der auf Spiegel wie auf Berge und See geworfen wird, lie3e sich
so wenig sagen, er stifte die Sichtbarkeit des Spiegels, wie sich sagen
lieRe, unser Blick auf Berge und See stifte deren Sichtbarkeit. Sie sind
einfach deshalb, weil sie dort liegen, sichtbare Dinge, wie mein Bron-
zespiegel, einfach deshalb, weil er dort héngt, ein sichtbares Ding ist,
ob jemand hinsieht oder nicht.?* Wer aber hinsieht, weil’ stricte nur

20 | Das Wie dieses Enthaltenseins, auch im Vergleich mit dem Enthalten-
sein des Denkens im Sehen, kann nur allmahlich expliziert werden.
21 | Die von Bertrand Russell in »Unser Wissen von der AuBenwelt« (Leip-

26

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

méglicher (nicht notwendiger) Weise, was er sieht. Sein Sehen selber Das Sehen
stiftet nichts aufSer gesehen haben®, keine Sichtbarkeit und kein Wis- des Spiegels
sen.

3. In der Wendung >Das Sehen des Spiegels« ist der Genitiv >des Spie-
gels< von eigentiimlicher Ambivalenz; unzweifelhaft ein gen. objecti-
vus, scheint er unter gewissen Umstédnden auch als ein gen. subjecti-
vus auffaRbar zu sein. Diese nicht ihres grammatischen Alters, sondern
ihrer logischen Frische wegen zu wiirdigende Unterscheidung besagt:
»Er ist subjectivus, wenn durch ihn derjenige Gegenstand ausgedriickt
wird, der etwas thut, dem etwas angehort, wie hominum facte, liber
pueri; objectivus, wenn der Genitiv den leidenden Gegenstand be-
zeichnet oder dasjenige, worauf die Handlung oder Empfindung ge-
richtet ist.«® Im Deutschen steht der objektive Genitiv bei solchen
Substantiven, »deren entsprechendes Verbum den Accusativ regiert«,
»eigentlich nur bei Substantiven, welche ihre Ableitung von einem
verbo transitivo durch die Form deutlich kund geben«? (am deutlichs-
ten als dessen substantivierter Infinitiv). >Sehenc ist ein solches tran-
sitives, den Akkusativ regierendes Verb: etwas sehen, z.B. den Spie-
gel. Auf ihn richtet sich mein Blick, ihn benennt der gen. objectivus
»des Spiegels¢ als einen etwas-Leidenden, er leidet meinen Blick. Be-
gegne ich in meinem Spiegelblick mir selber, das eigene Auge gleich-
sam ins spekulare tauchend, scheine nunmehr ich, der in den Spiegel
hineinschaut, ein etwas-Leidender zu sein: ich leide den Blick dessen,
der aus dem Spiegel herausschaut. Wer aber ist er, der mich ansieht?
Schiene es gar so, als sdhe der Spiegel selber, in figura meines Spiegel-
Ich, mich an, ldgen jene gewissen Umstdnde vor, unter denen der
Genitiv >des Spiegels« als ein subjektiver aufzufassen ware. Was aber ist
es, das mich ansieht? Ist das spekulare Auge mein eigenes, ist das
Spiegel-Ich mein Ich? Ist denn da iiberhaupt etwas, oder scheint da

zig 1922, S. 89ff.) erdrterte Problematik, ob die Sichtbarkeit der Dinge un-
abhédngig von unserem Hinsehen sei, kann hier vernachldssigt werden. Um
so dringlicher wird sie hingegen, wenn die Frage dahin geht, ob die Sicht-
barkeit der Spiegelbilder unabhéngig von unserem Hinsehen sei. Siehe die
Studie »Spiegelbilder« [in diesem Band ab S. 111].

22 | Siehe das [nicht vorliegende Scholion »Aristoteles«; dazu Anm. 15]
23 | C[arl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865, S. 281. Ich werde mich dieses »vielgebrauchten Schulbuches« des
ofteren bedienen, weil es, ohne veraltet zu sein, sorgfaltiger und ausfiihrli-
cher als Lateingrammatiken heutzutage verfaRt ist.

24 | Ebd., S. 281f.

27

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke nur etwas zu sein? Ist vielleicht, um eine spdtere Frage vorwegzuneh-
men®, der Schein das Sein?

Den Spiegelblick, in welchem ich mir selber begegne, beschreibt an-
gemessen ein Satz aus Personalpronomen und reflexivem Verb: Ich sehe
mich (scil. im Spiegel), d.i. genauer ein Satz aus Subjektpronomen (ich),
verbum transitivum (sehe) und komplementdrem Objektpronomen
(mich). Das Verhéltnis zwischen den beiden Pronomina, in der Bestim-
mung als reflexiv zundchst doch undurchschaut belassen, ist {iberaus
problematisch; einem Valéry wird es zweifach fraglich. Seit den frithen
zwanziger Jahren beunruhigt es den Sprachphilosophen der »Cahiers«,
etwa gleichzeitig (1922) bedrdngt es den Dichter der »Fragments du
Narcisse«?, indes lauft die Zwiefalt des philosophischen und des poeti-
schen Aspekts auf keinen Zwiespalt, vielmehr so zwingend auf beidemal
die gleiche narziftische Situation hinaus, daR festzustellen ist: »Valéry
geht in den »Cahiers< davon aus, daR im reflexiven Verb das Subjektpro-
nomen und das Komplementpronomen nicht dieselbe Person bezeich-
nen.«? Freilich bezeichnen sie auch keine zwei Personen, eher ldft sich
sagen, das Komplementpronomen (als eines des Erleidenden) bezeich-
ne nicht mehr ein und dieselbe Person wie das Subjektpronomen (als
eines des Handelnden). »Das komplementdre >Mich« ist eine Variable
des»Ich«. In einem Satz wie »Je ME vois« ist >ME« das Bild eines Gesichts
oder Korpers.«® Valéry behauptet das Verhiltnis zwischen handelndem
Ich und erleidendem Mich, nicht mehr ein und dieselbe Person zu sein,

25 | Siehe die Studie »Spiegelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].
26 | Valérys und Ovids NarziR-Dichtungen sind einander ebenbiirtig. Siehe
das Korollar »Narcissus. Zu Versen von Ovid« und »Narcisse. Zu Versen von
Valéry« [von Schickel nicht ausgearbeitet; siehe aber S. 291ff.].

27 | Jirgen Kurt Schmidt, Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von
Paul Valéry, Diss., Kiel 1965, S. 193. Schmidt {iberschreibt den betreffenden
Abschnitt »Das reflexive Verb oder NarziR«. Auf S. 228 (STN 29) weist er die
einschldgigen Stellen in den »Cahiers« nach. — Ich gebrauche >narzistische,
wenn dberhaupt, nur vorldufig und jedenfalls in seinem mythisch urspriing-
lichen, von Ovid und Valéry poetisch vertieften Sinn (dem snarzissisch< bes-
ser anstiinde), nicht in jenem theoretisch verblaRten, auch uneinheitlich
aufgefalRten Sinn einer »Libidobesetzung des Ichs«, zu dem die Psychoana-
lyse das Wort mit der Sache depraviert hat. Vgl. J[ean] Laplanche/J[ean]-
B[ertrand] Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1972,
unter dem Stichwort >NarziRmus«. Siehe auch Abschnitt 5 [ab S. 33].

28 | J. K. Schmidt, [Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von Paul
Valéry,] a.a.0. [Anm. 27], S. 193. In Termini einer logischen Grammatik: »Zwi-
schen je und me besteht die Beziehung sehen; d.i. eine zweigliedrige Relation

28

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fiir alle reflexiven Verben, z.B. fiir >se surprendre soi-mémes, >soi-méme Das Sehen
saisir¢, »s’entremélers, >s'entre-détruire¢, »s‘unir¢, spenche-toi¢, >beise- des Spiegels
toi®: »Der reflexive Begriff SE [bzw. das jeweilige Reflexivpronomen

im syntaktischen Kontext; J. S.] ist das Signal einer Unabhéngigkeit

zwischen zwei >Ich¢, von denen das eine wie ein fremder Kérper dem

anderen unterworfen ist.«* Dieser Satz gilt fiir jedwedes verbum refle-

xivum, beliebig welches, mithin auch fiir >se voir<. Wo aber sieht jemand

sich selber, wenn er nicht irgendeinen Teil seines Korpers sieht, eine

Hand oder einen FuR, der ihm ebenso wie ein fremder Kérper vor Augen

kommt*, sondern sein eigenes Gesicht? Sich selber, in diesem Sinn, sieht

er ausschliefSlich in einem Spiegel. Allein jener Blick, in welchem er sein

eigenes Auge als ein sehendes, und zwar ihn ansehendes, im Spiegel

sieht®, laRt ihn sich selbst begegnen.

4. Wie ein fremder Korper: entweder, im Falle des sich-Sehens, dem
anderen unterworfen zu sein, oder, im Falle meines Blicks auf meine

zwischen einer Person, welche als Referens das nominativische Subjekt, und
einem Bild dieser Person, welches als Relatum das Akkusativobjekt ist.« »Al-
teste grammatische Stellenformen« fiir Referens und Relatum, so Wilhelm
Burkamp (Logik, Berlin 1932, S. 64), seien »die Casus (Nominativ, Genitiv,
Dativ, Akkusativ, Ablativ, Lokativ usw.)«.

Oder in rein logischen Termini: xRy (worin R die Relation Abbild von, x das Re-
ferens, y das Relatum sei) ist eine zweigliedrige Beziehung R, die x zu y hat.
Diese Beziehung ist asymmetrisch, da sie lediglich in der Richtung von x nachy,
nicht aber von y nach x gilt; die zu ihr inverse (oder konverse) Relation lautet
auf >Urbild vonc. Diese Beziehung ist ferner mehr eindeutig, da mehrere Abbil-
der von einem Urbild méglich sind (z.B. in einer iterierenden Spiegelflucht).
Zur Asymmetrie einer Beziehung vgl. B. Russell, Einfiihrung in die mathema-
tische Philosophie, Miinchen 1923, S. 46: »Asymmetrische Beziehungen sind
sozusagen die relationalsten Relationen und die wichtigsten fiir den Philo-
sophen, der die tiefste logische Natur der Beziehungen studieren will.«

29 | Die Beispiele entnehme ich Valérys »Fragments du Narcisse«, gegen
Ende von Abschnitt IT und SchluR von Abschnitt III.

30 | J. K. Schmidt, [Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von Paul
Valéry], a.a.0. [Anm. 27], S. 194, Anm. 1.

31 | Wie Ernst Mach [in »Die Analyse der Empfindungen«], a.a.0. [Anm.
18], S. 15f., es gezeichnet und als »Selbstschauung >Ich« beschrieben hat.
Darauf ist Ernst Bloch in »Verfremdungen«, [Bd.] I, Frankfurt a.M. 1962, S.
13ff., eingegangen (»Selbstportrdt ohne Spiegel«).

32 | Bekanntlich wiirde Husserl sich diese Analyse nicht zu eigen machen;
auf Grund der von ihm »bei der korrelativen Konstitution von Leib und Au-

29

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Hand oder meinen Fuf}, mir vor Augen zu kommen; in beiden Fillen
gebrauchen wir unbedacht dieselbe Wendung, scheint doch ihren
Gleichlaut auch ein Gleichsinn zu begleiten. Aber im zweiten Fall
weil ich stricte nur mdglicher, nicht notwendiger Weise, daf’ ich einen
Kérperteil von mir sehe (man konnte mich ja getduscht haben, und er
konnte in Wirklichkeit ein fremder sein®*). Im ersten Fall weiR ich
notwendig, daR mein Blick mich selber wie einen anderen, weil nicht
mehr wie denselben, trifft. Im zweiten Fall ist jene Wendung, wenn
nicht trivial, vielleicht von psychologischem Interesse, im ersten al-
lemal von philosophischem: sie driickt dann ein Selbstverhdltnis®
aus. Das sich-Sehen konstituiert zwar nicht Leiblichkeit, wie eine
solche leibliche Konstituierung dem Tastsinn zuzuschreiben ist, je-

Renwelt« festgestellten »Unterschiede zwischen visuellem und taktuellem
Gebiet«, hdtte er einzuwenden (und hat es expressis verbis auch eingewen-
det): »Natiirlich wird man nicht sagen, ich sehe mein Auge im Spiegel; denn
mein Auge, das sehende als sehendes, nehme ich nicht wahr; ich sehe etwas,
von dem ich indirekt, durch >Einfiihlung« urteile, dal es identisch ist mit
meinem (etwa durch Tasten sich konstituierenden) Ding Auge, ebenso wie
ich das Auge eines Anderen sehe« (E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phano-
menologie und phanomenologischen Philosophie, Zweites Buch, [in: ders.,
Husserliana, Bd. IV, The Hague] 1952, S. 147 und S. 148, Anm. 1). - Zum
behaupteten »indirekt«, »durch >Einfiihlung« zustandegekommenen Urteil
siehe den folgenden Abschnitt 4 [ab S. 29].

33 | Z.B. wenn ich (bei Lumbalandsthesie) der Operation meines Sprung-
gelenks {iber einen Monitor zuschaue; es bediirfte noch nicht einmal des
distanzierenden, verfremdenden optischen Mediums, um mich zu tdu-
schen.

34 | Den Begriff >Selbstverhdltnis< nehme ich im gleichen Sinne, in dem
Jiirgen Stolzenberg (Fichtes Begriff der intellektuellen Anschauung. Die Ent-
wicklung in den Wissenschaftslehren von 1793/94 bis 1801/02, Stuttgart
1986, passim), Dieter Henrich (Selbstverhdltnisse. Gedanken und Auslegun-
gen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart
1982, passim) und Ernst Tugendhat (SelbstbewuRtsein und Selbstbehaup-
tung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a.M. 1979, passim) ihn
verwenden. Tugendhat spricht auch von einem »reflektierten Selbstverhlt-
nis« (ebd., S. 31); ich werde mich dieses Ausdrucks gelegentlich bedienen.
Tugendhats Ausdruck »reflexive Relation« (ebd., S. 155) halte ich hingegen
fiir ungliicklich, da reflexive Relationen auch in der formalen Logik auftreten,
jedoch »die Theorieversuche iiber Selbstverhaltnisse, welche die klassische
deutsche Philosophie entwickelt hat« (D. Henrich, Selbstverhaltnisse, S. 3),
allein mittels der dialektischen oder spekulativen Logik einzusehen sind.

30

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

doch konstituiert das Auge, welches vor dem Spiegel in sich selber Das Sehen
wie in einem anderen ruht, ein der Leiblichkeit voraus und zugrunde des Spiegels
liegendes Ich.

Der Blick in den Spiegel und der Blick aus dem Spiegel sind nicht
nur verschiedene Blicke, sie sind auch als Blicke verschieden, sind mit-
hin unterschiedene, gegenteilige (und nicht nur gegensdtzliche) Bli-
cke. Thr Unterschied ist aber besonderer Art: Der Blick in den Spiegel
enthdlt sich selbst und sein Gegenteil, den Blick aus dem Spiegel. (Das
Umgekehrte, dal auch dieser sich selbst und sein Gegenteil, den Blick in
den Spiegel, enthalte, ist blofler Schein.) Wo nun etwas sich selber und
sein Gegenteil enthdlt, handelt es sich um einen Selbstunterschied.
Mit Konig ist zu sagen, »daR iiberall dort, wo ein Selbstunterschied im
Hintergrund liegt, Formulierungen auftreten, die mehr oder minder
lebhaft die Erinnerung an Hegel wecken«.* Es sind spekulative Formu-

Die Einwdnde, die Tugendhat, sich zu Unrecht auch auf Wittgenstein beru-
fend, dagegen erhebt (SelbstbewuRtsein und Selbstbehauptung, S. 13ff.),
daR »wir geneigt sind, die Rede vom BewuBtsein von etwas metaphorisch
nach dem Modell des Sehens aufzufassen, eine Neigung, der die gesamte
europdische Tradition von Parmenides bis Husserl zum Opfer gefallen« sei,
greife ich in der Studie »Spiegelbilder« [in diesem Buch ab S. 111] auf. Al-
lerdings sind Tugendhats Einwande, verglichen mit denen von Richard Rorty
(Der Spiegel der Natur: Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt a.M. 1981),
nachrangig.

35 | Josef Kénig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 17], S. 124, Anm. 1.
Kdnig setzt seine Anmerkung fort, die zitierte Hegel-Stelle macht auch
den Terminus »iibergreifende Gattung« plausibel: »So heilt es z.B. in der
>Logik< (Ausgabe Lasson, 2. Teil, S. 246 [Werke in zwanzig Bénden, Band 6,
S. 281]): >Das Allgemeine bestimmt sich, so ist es selbst das Besondere; die
Bestimmtheit ist sein Unterschied; es ist nur von sich selbst unterschieden.
Seine Arten sind daher nur a) das Allgemeine selbst und b) das Besondere.
Das Allgemeine als der Begriff ist es selbst und sein Gegenteil, was wieder es
selbst als seine gesetzte Bestimmtheit ist; es greift iiber dasselbe iiber und ist
in 1hm bei sich. So ist es die Totalitdt und Prinzip seiner Verschiedenheit, die
ganz nur durch es selbst bestimmt ist«.« (Letzte Hervorh. v. m.)

Auch ein Satz Fichtes mag bereits hier, unkommentiert, angefiihrt wer-
den (ich zitiere ihn nach J. Stolzenberg, [Fichtes Begriff der intellektu-
ellen Anschauung], a.a.0. [Anm. 34], S. 236): »Das Ich in der Wiss=Lehre
[...] ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es ist ein sich abspiegelnder
Spiegel, ist Bild von sich; durch sein eigenes sehen wird das Auge (die In-
telligenz) sich selbst zum Bilde« [Johann Gottlieb Fichte, Wissenschafts-
lehre nova methode, in: ders., Gesamtausgabe, Bd. IV,2, Stuttgart/Bad

31

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke lierungen, und im philosophischen Sprachgebrauch hangt das Wort
»spekulativ< aufs engste mit Spiegelverhdltnissen als Selbstverhiltnis-
sen zusammen. Der Blick in den Spiegel und der Blick aus dem Spiegel
sind Gegenteile (évavtia), und zwar ndher so, daR der Blick in den
Spiegel tibergreifende Gattung oder, bestimmter, Gattung seiner selbst
und seines Gegenteils ist, namlich Gattung des Blickes in den Spiegel
und des Blickes aus dem Spiegel. (Das Umgekehrte, daR ebenfalls der
Blick aus dem Spiegel iibergreifende Gattung sei, ist wiederum purer
Schein.) Den Blick in den Spiegel mag man, mit zwei spekulativen
Wendungen Konigs, »ein in sich einiges Doppeltes« nennen, »nicht
zwar dasselbe, dennoch aber nicht zwei, sondern eines«.*® Solche
Formulierungen lassen auch an das von Valéry behauptete Verhdltnis
zwischen handelndem Ich und erleidendem Mich denken, nicht mehr
ein und dieselbe Person zu sein. Oder, in meinem Augenblick ange-
messenen Worten: Mein von mir gesehener Augenblick ist nicht mehr
derselbe wie mein ihn sehender Augenblick, doch zwei Augenblicke
sind sie nicht.

Freilich haben wir uns zu hiiten, dieses nicht mehr, wie unsere
Sprache nahezulegen scheint, temporal aufzufassen. Das Worterbuch
gibt an, das Adverb >mehr¢ driicke »in Verbindung mit einer Negation
aus, daR ein Geschehen, ein Zustand, eine Reihenfolge o0.d. nicht
fortgesetzt wird«¥’, z.B. »er ist nicht mehr da¢; ein anderer Gebrauch
ist nicht verzeichnet. Aber keineswegs hdrt mit meinem Blick aus dem
Spiegel, welcher nicht mehr derselbe ist wie mein Blick in den Spiegel,
irgend etwas, das bis dahin vor sich gegangen ware, auf. Mit meinem
Blick aus dem Spiegel beginnt im Gegenteil {iberhaupt erst etwas vor
sich zu gehen: daR ich namlich mein Auge sehe und es zugleich wie
zu einem anderen, weil nicht mehr wie zu demselben, Gesehenen ha-

Cannstatt 1978], S. 49.) Ich erdrtere die Implikationen dieses Satzes fiir den
Begriff der Reflexion in I.3. [ab S. 81].

36 | Die erste Wendung findet sich in seinem Vortrag »Das System von
Leibniz« (1946; jetzt in: Josef Konig, Vortrdge und Aufsatze, Freiburg/Miin-
chen 1978, S. 34); sie geht dort auf Hegels Konzeption des iibergreifenden
Allgemeinen. Die zweite Wendung steht in seinem Colloquiumsvortrag »Das
spezifische Kénnen der Philosophie als eU Aéyev« (1937; jetzt in: [ebd.,]
S. 21); sie qilt dort dem spekulativen Verhaltnis zwischen philosophischen
Gegenstdnden und unseren Gedanken von ihnen, z.B. zwischen dem Sein
selber und dem Gedanken >Sein¢, der Seele selber und dem Gedanken »See-
le¢, der Natur selber und dem Gedanken >Natur«.

37 | Vgl. Duden. Das groRe Wérterbuch der deutschen Sprache, Band 4,
Mannheim/Wien/Ziirich 1978, unter smehr«.

32

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

be.*® Dieses >nicht mehr¢ driickt ganz und gar nichts Zeitliches aus, Das Sehen
sondern zeigt ein spekulatives, d.h. spekular-logisches Selbstverhilt- des Spiegels
nis an: die Selbstbespiegelung meines sehenden Blicks in meinem

gesehenen (nur scheinbar selber sehenden), die lediglich die Dauer

meines Spiegelblicks als ein und desselben Augenblicks wahrt. Zwei
Augenblicke, einen sehenden und einen in tempore erwidernden, so

daR >nicht mehr« doch zeitbezogen wére, gibt es nicht.

Der Behauptung Husserls*, ich ndhme »mein Auge, das sehende
als sehendes, [...] nicht wahr, ich sdhe es, »ebenso wie ich das Auge
eines Anderen sehe, ist zu widersprechen. Ich konnte ja meinem
Blick in den Spiegel wissentlich einen Ausdruck verleihen, den ich
ohne weiteres, weder »indirekt« noch »durch >Einfithlung««* im Blick
aus dem Spiegel als den von mir verliehenen Ausdruck wiedererkenne.
Im allgemeinen werden derlei Hilfen, damit ich meinen Spiegelblick
als den eigenen identifiziere, nicht einmal benétigt, habe ich doch
langst gelernt, mein Spiegelbild (also auch das reflektierte Bild mei-
nes Auges) unmittelbar auf mich selbst zu beziehen, wie ich ebenfalls
langst gelernt habe, meinen Leib als den eigenen zu ertasten. »Der
Mensch muR all das erst erlernen, wofiir er geschaffen ist«, schreibt
Valéry.“! Das rerlernen< (»apprendre«) miinzt er nicht aufs Trivium,
schon gar nicht auf Trivialien wie Alphabet und Notenschrift, Kom-
pal oder Uhr, er meint vielmehr ein Lernen, das unser Selbst verbiirgt.
Keiner von uns, sobald er die Spiegelstadien der Kindheit durchmes-
sen hat, gerdt noch in Gefahr, den Spiegeltod zu sterben. Narzif3, in
eins Anfang und Ende der Reflexion, hat die mythische Spiegelschuld
fiir alle gebiifit.

5. Jacques Lacan meint Grenzen definiert zu haben, »dans lesquelles il
est impossible a notre technique de méconnaitre les moments structu-
rants de la phénoménologie hégélienne: au premier chef la dialectique
du Maitre et de UEslave [...] [* innerhalb deren es unserer Technik
unmdglich ist, die Strukturmomente der Hegelschen Phanomenologie
auller acht zu lassen: zundchst vor allem die Dialektik von Herr und
Knecht].«* Einer seiner Interpreten iibertrdgt denn auch Hegel die

38 | Naheres zu dieser Formulierung in dem Scholion »Aristoteles. Sehen
und gesehen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet; dazu Anm. 15].

39 | Siehe Anm. 32 [auf S. 29f.]; Hervorh. im Husserl-Zitat von mir.

40 | [E.] Husserl, [Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phanome-
nologischen Philosophie,] a.a.0. [Anm. 32], S. 148.

41 | Paul Valéry, Cahiers/Hefte, Band I, Frankfurt a.M. 1987, S. 405.

42 | Jacques Lacan, Fonction et champ de la parole et du langage en psych-

33

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Patenschaft fiir Lacans stade du miroir; unterstellt jenem spekulativen
Tun, welches laut Phanomenologie »ein Tun ebensowohl gegen sich
als gegen das Andere«, welches »ungetrennt ebensowohl das Tun des
Einen als des Anderen ist«, unterstellt dem sich-selbst-im-Anderen-Se-
hen*®, eine »Beziehung sen miroir«* zu sein. Es ginge hinaus, »par les
yeux d'autrui« [* durch die Augen der Anderen], auf den Herrn und
seinen Knecht, dessen Knechtung »in ihrer Vollbringung zum Gegen-
teil dessen werde, was sie unmittelbar ist [...] und zur wahren Selb-
stdndigkeit sich umkehren«* hinaus, »par les regards d‘autrui«
[* durch das Sehen der Anderen)], auf den Blick als den Herrn des Spie-
gels*, dessen sehend sich vollbringende, dem Leib eigene Herrschaft
sich kehren werde, »en un clin d’ceil« [* in einem Augenblick], in
gesehen vollbrachte, leibeigene Knechtschaft. Es ginge hinaus auf ...,
wiirde der Blick aus dem Spiegel jemals ein sehender werden, anstatt
alle mal ein sehend scheinender zu bleiben. So aber wird dem >je spé-
culaire« pseudodialektisch mitgespielt, wird das >je social« mit sich al-
lein gelassen.

Die Psychoanalytiker sind einer Ubereinstimmung, was NarziSmus
bedeuten solle, weder willens noch (vermutlich) fahig. Sie bedienen
sich des Terminus, ein jeder ad libitum, benehmen sich wie Wortfeti-
schisten, doch wie namensvergessene; bereits Freuds Auffassung des
sogenannten primdren Narzifmus »verliert [...] den Bezug zu einem
Bild von sich selbst aus dem Auge, zu einer Spiegelbeziehung, die die
Etymologie des Ausdrucks >NarziBmus«< voraussetzt«.”’ Lacan wieder-
um mag seinen Ovid gelesen, mithin den einzig legitimen, obzwar li-
terarischen Zugang zu dem Mythos erkundet haben, aber es scheint,
als habe er den Dichter nicht beim spiegelreflektierenden Wort genom-
men. Was Psychoanalytiker, genligsam mit Libido und Irieb, ihm vor-
enthielten, hat Ovid ihm, der danach wohl kaum suchte, beschert: ein

analyse (1953), in: [ders.], Ecrits, Bd. I, Paris 1966, S. 292 [dt. in: Schrif-
ten, Bd. 1, ausgewdhlt und hrg. von Norbert Haas, Olten 1973, S. 135].

43 | [G.W.F.] Hegel, [Phdnomenologie des Geistes, in: ders., Werke], a.a.0.
[Anm. 7, Bd. 3], S. 147.

44 | Hermann Lang, Die Sprache und das UnbewuBte. Jacques Lacans
Grundlegung der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1986, S. 153.

45 | [G.W.F.] Hegel, [Phdnomenologie des Geistes, a.a.0. (Anm. 43)], S.
152.

46 | Siehe die Studie I.2.1 [ab S. 43]. Dort nehme ich die Formulierung
wieder auf, freilich in einem undialektischen (zumal unhegelschen) Sinne.
47 | J.Laplanche/J.-B. Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, [a.a.0.,
Anm. 27], S. 322 (Hervorh. v. m.).

34

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wort, ndmlich das Wort >Begierde«. Lateinisch heif3t es scupido¢; das Das Sehen
ist, geschrieben gar mit groRem C, als géttlich verhdngtes Begehren, des Spiegels
ob hetero-, ob homoerotisch, zu lesen, ehe es zur verspielten amour,
wie gottlich, herunterkommt; das ist, eingeschrieben ins zugehorige
Verbum >cupere¢, ein natiirliches, unwillkiirliches, auch ungeregeltes,
leidenschaftliches Verlangen®, ein siichtig sich Sehnen nach Sucht,
wahrhaft eine Begierde nach der Begierde®, soll sagen, nach Sucht
und Begierde des Anderen. Hegel liegt nahe, doch Ovid halte uns auf!
In zweien der Verse, in denen die Metamorphose des Narcissus erzahlt
wird, hat Lacan das Verb vorfinden konnen: »Se cupit inprudens et,
qui probat, ipse probatur [...] [* Arglos begehrt er sich selbst, erregt
und findet gefallen].«; »Quod cupio, mecum est: inopem me copia fecit
[* Was ich begehre, ist an mir! Es ldRt die Fiille mich darben].«* Im
ersten spricht der Dichter von Narzif3: Sich begehrt er, einer der nicht
sieht, woran er mit Spiegeln ist; im zweiten spricht der Knabe von sich:
Was ich begehre, ist mein, unvermdgend hat mich dieses Vermdgen
gemacht. Denn inzwischen ist Narzif} ein prudens geworden, ein Vers
zwischenhin 14/t ihn, den nunmehr Einsichtigen, sagen: »Iste ego
sum! sensi, nec me mea fallit imago (Der da bin ich! ich hab’s begrif-
fen, ein fiir alle Male, und mich triigt nicht ldnger mein Bild)«.>* Hegel
liegt wieder fern, NarziRmus, wére er selbst ein narzissischer, womog-
lich noch ferner; ein narziftischer liegt nirgendwo.*? Lacan, nach dem
Wort >cuperec greifend, greift ins Leere; sein »désir¢ soll Ovid in Hegel
iibersetzen, nur besetzt es weder das dichterische Wort des einen noch
das philosophische des andern. Lire la Phénoménologie.

Das SelbstbewuRtsein, begriffen in »Bildung oder Bewegung«®,

48 | Vgl. Karl Ernst Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwor-
terbuch, Bd. I (A-H), Leipzig 1870, unter >cupiox.

49 | Vgl. Alexandre Kojéve: »Die Begierde ist menschlich (oder genauer
gesagt »vermenschlichends, »anthropogenc<) nur unter der Bedingung, dal®
sie auf eine andere Begierde und auf eine andere Begierde bezogen ist«
(Zusammenfassender Kommentar zu den ersten sechs Kapiteln der >Phdno-
menologie des Geistes, in: H.F. Fulda/D. Henrich [Hrg.], Materialien zu He-
gels >Phdanomenologie des Geistes¢, Frankfurt a.M. 1973, S. 145).

50 | Ovid, Metamorphosen, III 425, 466 [dt.: Ovid, Metamorphosen, tibers.
von Erich Rosch, Miinchen 1977, S. 109, 111].

51 | Ebd., III 463.

52 | Siehe zu diesem Absatz das Korollar »Narcissus. Zu Versen von Ovid«
[liegt nicht vor; statt dessen in diesem Band ab S. 287].

53 | [G.W.F.] Hegel, BewuRtseinslehre fiir die Mittelklasse (1809ff.), § 24;
zit. nach [ders.,] Werke, a.a.0. [Anm. 7], Bd. 4, S. 117. Stellen aus der »Pro-

35

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke erscheint »auf der ersten Stufe seiner Entwicklung« in der Form der
Begierde*; diese, begehrend nur als begehrte, ist »fiir das Selbstbe-
wulltsein ein anderes Selbsthewul3tsein«, d.h. ist ein Selbstbewuf3t-
sein nur als aufSer sich gekommenes.*> Hegelisch geht keine Rede von
einem Begehren des Narzif3, geht ebensowenig eine von einem »fliissi-
gen Medium«, welches, obwohl selbst das Ansich und, im »Unterschied
der Gestalten«, das Andere, nun auch spiegele, welches, obwohl Ver-
kehrung wie Verkehrtheit an sich selbst, nun auch spiegelverkehrt sei.*
Aber Lacan und die Seinen meinen sich Geniige getan: »Schon das Bild
im Spiegel konstituiert das Ich als eine ihm dufSerliche Gestalt und fi-
xiert es unter einer Symmetrie, die umkehrt. »Ainsi, point essentiel, le
premier effet qui apparaisse de l‘imago chez l'étre humain est un effet
d‘aliénation du sujet. C'est dans 'autre que le sujet s'identifie et méme
s‘éprouve tout d‘abord.< [* So ist, und dies ist ein wesentlicher Punkt,
die erste Wirkung der Imago, die beim menschlichen Wesen erscheint,
eine Wirkung der Entfremdung des Subjekts. Es ist der andere, in dem
sich das Subjekt identifiziert und sogar allererst erfahrt.]«*” Niemand
wiirde dieser Satze, zu luftiger fiir Steine des Anstof3es, achten, sollte
nicht Hegel sie aufgeblasen haben.

Die Bildung des Selbstbewul3tseins vor Spiegeln begonnen zu fin-
den, in jenem stade du miroir genannten Lebensstadium, mag psy-
chologisch begriindbar sein. Einen philosophisch zureichenden Grund
indessen, dal die Bewegung des SelbstbewuRtseins zur zweiten Stufe
fortgetrieben werde, bergen die Spiegel nicht, wir wahnten denn, den
hegelsch erforderten »Prozefl des Anerkennens«®®, wie es die Selbst-
bewuRtseine einander zu zollen haben, damit sie, ein jedes fiir sich,
als BewuRtseine ihrer selbst zu sich kdmen, zwischen einem Leben-
digen und dessen Abglanz vollzogen zu sehen. Spdtestens auf dieser

padeutik« und der »Encyclopadie« sind zum Lesen der »Phdnomenologie des
Geistes« heranzuziehen.

54 | [G.W.F.] Hegel, Encyclopddie, a.a.0. [Anm. 7], § 426 (Zusatz), S.
215.

55 | [G.W.F.] Hegel, Phdnomenologie des Geistes, [in: ders., Werke, a.a.0.
(Anm. 7), S. 146].

56 | Ebd.,S.141.

57 | Hermann Lang, Die Sprache und das UnbewuRte, a.a.0. [Anm. 44], S.
51. Fiir Lacan ist dort »Ecrits«, Paris 1966, S. 181, angegeben. [Die deutsche
Translation ist aus J. Lacan: Schriften III, iibers. von Norbert Haas und an-
deren, 3., korrigierte Auflage, Berlin/Weinheim 1994, S. 158f.]

58 | [G.W.F.] Hegel, Encyclopddie, § 425 (Zusatz); a.a.0. [Anm. 7], S.
215.

36

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stufe des anerkannten, da anerkennenden, des anerkennenden, da Das Sehen
anerkannten SelbstbewuRtseins wiirde unabweisbar, falls Hegel eine des Spiegels
Spiegeldialektik verfaRRt hdtte, das spiegelnd gespiegelte Doppelich so-

zial zu interpretieren: als Herr und Knecht, diese beiden ganz und gar
historisch, ganz und gar politisch verstanden; ein Spiegelherr blofS for-

maliter reflektiert, bliebe ein Robinson®, dem Freitag abhanden ware.

Der ProzeR gegenseitiger Anerkenntnis mangelte eines der Gegner, und

zwar dessen, welchem »die Fortentwicklung des SelbstbewuRtseins«®

qua »die fruchtbaren Momente der Menschheitsentwicklung«®* obliegt:

des knechtischen Bewuldtseins als der Wahrheit des selbstdndigen.®?

Was fiir eine Wahrheit, aufSer derjenigen des Scheins, mochte aber im

Spiegel anzutreffen sein, und solcher Schein, sprache er selbst aus

dem eigenen Spiegelauge, er ist, weil keiner Umkehrung fahig, unselb-

standig auf immer.

6. »Augenblick¢ scheint die Bedeutung mit der Betonung zu dndern:
Augenblick oder Augenblick. Das Grimmsche Worterbuch teilt dazu
mit: »[...] nhd. hat sich die sinnliche bedeutung selten erhalten und
man sagt dann statt augenblicke blicke der augen; doch heif3t es noch:
das man wol greifen mag, wie gar einen besondern augenblick gott auf
die selb kirchen habe. Luther 1.166". Desto [...] hdufiger ist die abge-
zogne anwendung den enteilenden punct der zeit, die pimrj oder auch
potm) d@daApuov [...].«% DaR der Augenblick dem punctum temporis
gleiche oder dem pfeilschnellen SchuR, vermitteln am klarsten die
Adverbialbildungen saugenblicklich« und »augenblicks«. Der lexiko-
graphische Zufall, denn auf »augenblicks« folgt bei den Grimm >Augen-
blitz¢, hdlt diese Fahrte frisch: »>Blitz¢ und »Blick¢< heilen, ihrer lin-
gualen Herkunft und semantischen Auskunft nach, einander nah
verwandt. Hierliber das Worterbuch: »[...] Luther hauft sie beide: dei-
ne pfeile fuhren mit glenzen dahin und deine sphere (1. spere) mit bli-
cken des blitzes. Habac. 4,11. schon und oft verwendet unsere sprache

59 | Ein von Hegel hergenommener Vergleich; vgl. BewuBtseinslehre fiir
die Mittelklasse (1809ff.), a.a.0. [Anm. 53], § 35, S. 121.

60 | Ernst Bloch, Subjekt-Objekt. Erlduterungen zu Hegel, erweit[erte]
Ausg[abe], Frankfurt a.M. 1962, S. 71.

61 | Georg Lukacs, Der junge Hegel. Uber die Beziehungen von Dialektik
und Okonomie, [in: ders.,] Werke, Bd. 8, 3. Auflage 1967, S. 407.

62 | Vgl. ebd. Ich paraphrasiere den Anfang der dort angefiihrten Hegel-
Stelle (Phdnomenologie des Geistes, a.a.0. [Anm. 55], S. 152).

63 | Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Erster Band 1854,
unter >Augenblick<. Reprint Miinchen 1984 (wie alle Bande).

37

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke blick vom licht und strahl des auges [...] das auge blickt, blitzt und
leuchtet.«%

Die Sprache selbst ist geschmeidiger, als Philologen es sind. Sie be-
1aRt »Augenblick< zuweilen in der Schwebe. Wir bleiben dann der sinn-
lichen Bedeutung, daR unsere Augen blicken, wohl bewuf’t, obschon
wir die »abgezogne« des momentum zum Ausdruck bringen wollen,
und umgekehrt setzen wir »fiir den enteilenden punct der zeit« eben
jene Frist, so kurz ein Blick unserer Augen nur zu dauern vermag. An-
statt ins Abstrakte zu verblassen, nimmt >Augenblick< noch eine zweite
Farbe an. Im spekularen Selbstverhdltnis ergibt sich die Ambivalenz
des Wortes, ictus oculi® und minimum momentum zu bedeuten, wie von
selber. Ich kann von meinem Spiegelbild sinnvoll sagen, es entstehe
in dem selben Augenblick, den ich und in dem ich mich dem Spiegel
zuwende, wie ich sinnvoll auch sagen kann, es vergehe in dem selben
Augenblick, den ich und in dem ich mich vom Spiegel abwende. Mein
Augenblick, welcher das Mich im Spiegel konstituiert, bedarf nur eines
Augenblicks qua -blitzes.

Nunmehr 1Rt sich genauer angeben, wie das Wissen, dal ich
mich im Spiegel sehe, in meinem Sehen enthalten sei. Zweifellos ist
dieses Wissen ein Sehen-als, ich sehe mich als gespiegeltes Ich, und
insofern ist es ebenfalls ein Denken, worin das Sehen enthalten ist®,
indessen sind die Modi des Enthaltenseins nicht dieselben. Zwei-
fellos sehe ich jedes sichtbare Ding als ein bestimmtes®, z.B. 0 als
Ziffer, doch kann ich mich in der Bestimmtheit irren, ich kann die
richtige vergessen haben und z.B. 0 falschlich als Buchstaben sehen;
oder ich sehe, mit gleichsam unbelehrten Augen, den chinesischen

64 | Ebd., Zweiter Band 1860, unter »Blick<. Vgl. dort auch >blickschnell:
»rapidissimus, schnell wie ein blick oder blitz«; ferner sBlickschusz<: »fulmi-
nis jaculum, geschosz des blitzes, [...] nhd. aber schusz des blickes, auges«.
Noch im Trivialroman der Jahrhundertwende stehen >Blick< und >blitzen< ne-
beneinander: Die beiden Kaziken »wurden vielmehr mit Blicken angeblitzt,
welche alles, aber nur nicht freundlich waren« (Karl May, In den Cordilleren,
Reiseerzahlung ca. 1893; zit. nach [ders.,] Werkausgabe, [Bd.] IV, 8. Nord-
lingen 1988, S. 92; Hervorh. v. m.).

65 | Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Erster Band 1854,
definiert >Augenblick< durch lat. »ictus oculi< und >momentums. »ictus< be-
deutet >Tritt, Schlag, Stich¢; fiir >FuBtritt< hat Livius »i. calcis¢, fiir >Blitz-
schlag« Cicero >fulminis i.¢, fiir >Sonnenstich< Horaz »i. solis<. Im Sinne von
>Augenblitz< nennt »i. oculi< den scharfen Blick.

66 | Siehe AbschnittI.1.1 [ab S. 19].

67 | Siehe [in der] Anm. 6 [auf S. 20 das] Zitat von M. Theunissen.

38

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bronzespiegel als metallene Zierscheibe an. Im allgemeinen ist das Das Sehen
Sehen-als ein mdglicher Weise unrichtig-Denken, worin zwangsldufig des Spiegels
ein unrichtig-Sehen enthalten ist. AusschlieRlich der Spiegelblick,
welcher als einer in den Spiegel diesen als solchen sieht, ist ein not-
wendiger Weise richtig-Denken, worin zwangsldufig ein richtig-Sehen
enthalten ist. Ich sehe mein Spiegel-Ich und sehe es als solches, es
sei denn, mein Blick, mich triigend, scheine ein Spiegelblick anstatt
ein gespiegelter.

Ich sehe mein Spiegel-Ich als solches aber in dem einen und selben
Augenblick, in welchem es mich anzuschauen scheint. Ein strenges
Auf-einmal (&ua®®) fordert zu sagen: Ich sehe mich und zugleich habe
ich mich gesehen, habe ich mich ndmlich zum Gesehenen; das sich-
Sehen (scil. im Spiegel) verlangt wie das Sehen schlechthin, in eins
prasentisch und perfektisch aufgefa3t zu werden. Nicht von ungefdhr
hat Konig, dem Sein und Denken thematisch sind, die Parallele gezo-
gen: »[...] daR das Gedachte das ist, was ich — nicht so sehr denke als
vielmehr - denke und gedacht habe; d.h. das gedacht-Haben ist inne-
res Moment des einfachen Denkens«.® In dieser Hinsicht hat bereits
Aristoteles Sehen und Denken einander gleichgesetzt, Konig wiirde
ihm darin wohl folgen, so daf in ihrer beider Sinn zu formulieren
moglich, ja, geboten ist, das gesehen-Haben sei seinerseits »inneres
Moment« des einfachen Sehens, ein gewissermaflen »apriorisches Per-
fekt«.” Die Logoi von Sehen und Denken sind einander aufs engste
verwandt.

7. Die Wendung >Das Sehen Gottes¢, genommen vom Cusanischen Titel
»De visione Dei«, ist grammatisch der anderen >Das Sehen des Spie-
gels< insofern analog, als auch der Genitiv >Gottes< eine eigentiimliche

68 | Siehe Anm. 15 [auf S. 23].

69 | Josef Kénig, [Sein und Denken], a.a.0., [Anm. 4], S. 136. — In »Sein
und Denken« hat Konig auch seiner Wertschatzung des Grimmschen Worter-
buches, zumindest einiger Beitrage darin, deutlich Ausdruck gegeben; vgl.
dort S. 103, Anm. 1: »In philosophischer Riicksicht gehdren die beiden her-
vorragenden Artikel >Gedanke< und >Gefiihl« von Hildebrand zusammen. Ich
habe mich durch das Studium derselben erheblich gefordert gefiihlt.« Uber
Hildebrands Artikel »Geist« hat Kénig im Gottinger WS 1961/62 dreistiindig
gelesen.

70 | Ich nehme diese Formulierung von Martin Heidegger, Sein und Zeit,
Hallea.d. Saale 1927, § 18, zu eigener Verwendung auf. Heidegger gebraucht
sie fiir das »auf Bewandtnis hin freigebende Je-schon-haben-bewenden-las-
sen«.

39

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Ambivalenz zwischen objektiver und subjektiver AuffaRbarkeit zu zei-
gen scheint. Als Nicolaus von Cues 1453 jene Schrift dem Kloster Te-
gernsee zusandte, legt er eine icona Dei” bei, damit die Monche mit-
tels deren augenfilligen Gleichnisses vom Gottesbild, das alle
Betrachter, in welcher Blickrichtung immer sie sich befdnden, zugleich
und gleichermalRen anschaut, experimentaliter’? eingestimmt wiirden:
auf den absoluten Blick Gottes und den bedingten des Menschen. »Je-
der, der den Blick zu dem Bilde erhebt, wird angesehen; aber er wird
nur dann und nur dadurch angesehen, daf er seinerseits auf das Bild
hinblickt.«” Insofern sei das Sehen Gottes (eigentlich des Gottesbil-
des), ist man versucht zu formulieren, dem Sehen des Spiegels (eigent-
lich des Spiegelbildes) phdnomenal analog. Werde doch ein jeder an-
geschaut, dessen Blick in den Spiegel als einer aus dem Spiegel
zurlickkommt; sei doch sein Angeschaut-werden durch den eigenen
Spiegelblick bedingt.

So zu formulieren, hieRe indes, die Differenz zwischen diesem und
jenem Sehen zu verdecken. Denn jeder Betrachter des Gottesbildes er-
blickt dasselbe, ndmlich [das] schon vorhandene, jeder Betrachter des

71 | Die StraRburger Ausgabe des Cusanus (Ed[ition] Argentorata), nach
der ich »De visione Dei« zitiere, hat »eiconac statt »icon< (oder »iconac); vgl.
die Neuausgabe des Drucks von 1488 durch Paul Wilpert, Bd. I, Berlin 1967,
S. 293. - Es handelt sich um das Bild eines sogenannten Alles-Sehenden (wie
z.B. das Portrait, das Camille Pissarro 1872 von seiner Tochter Jeanne ge-
malt hat; Yale Univ[ersity] Art Gallery). Zur physiologischen Erkldrung des
Phanomens vgl. Irvin Rock, Wahrnehmung. Vom visuellen Reiz zum Sehen
und Erkennen, Heidelberg 1985, S. 80f. — Der Cusaner schreibt ausdriicklich:
»figuram cuncta videntis [...] quam eiconam dei appello (ebd., Hervorh. v.
m.) [* ein Bildnis eines alles Sehenden, das ich Bild Gottes nenne]«.

72 | In der »praefatio« zu »De visione Dei« (ebd.) steht viermal eine Form
von experiri.

73 | Hans Blumenberg, Die Legitimitdt der Neuzeit, Frankfurt a.M. 1966, S.
513. - Zur Verdeutlichung zitiere ich auBerdem Werner Beierwaltes, Visio ab-
soluta. Reflexion als Grundzug des géttlichen Prinzips bei Nicolaus Cusanus
(Sitzungsbericht der Heidelb[erger] Akademie der Wiss[enschaften], Phil.-
hist. Klasse, Jg. 1978, 1. Abhandlung), S. 7: »Dieses >Bild Gottes< — an einem
Ort befestigt — blickt jeden Betrachter, der aus je verschiedenem >Blickwinkel
(angulus oculi) auf es gerichtet ist, zugleich an. Sein Blick bleibt auch dem
Betrachter zugewandt, wenn dieser seinen Standort @ndert; auch diejenigen
»verldRt¢ er nicht, die in entgegengesetzter Richtung den Ausgangspunkt ih-
res Blickes zugleich wechseln: beide vielmehr >folgen< einander, bleiben, je
verschieden zwar, aber dennoch ganz im Blick des einen Zieles.«

40

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbildes aber ein anderes, namlich [das] spdter erst entstandene Das Sehen
Bild; daR iiberhaupt eine icona Dei resp. mei zu betrachten, hdngt im des Spiegels
ersten Fall notwendig vom Bilde, im zweiten notwendig vom Blicke ab.
Auch verweise die icona Dei darauf, schreibt Werner Beierwaltes, »dal}
das absolute Sehen [...] unendlich ist, indem es das Einzelne und Alles
zugleich sieht«, hingegen »das endliche [...] Sehen aus der ihm eige-
nen Perspektive her immer nur auf Bestimmtes fixiert«’* ist. Doch der
icona mei 1dRt sich schlechterdings keine visio absoluta zusprechen,
man nenne denn meinen Blick in den Spiegel, als einen selber unbe-
dingten, den Blick aus dem Spiegel bedingenden, absolut; es ware eine
bloRe Aquivokation. Blicke aus dem Spiegel sind, so gut wie Blicke in
ihn, perspektivisch begrenzt.

Der Cusaner hat visio absoluta und visus contractus’ spekular in-
einander verschrankt. Er mulite dazu die fiir Erdenspiegel giiltigen
Gesetze geometrischer Optik numinos auRer Kraft denken: im Spiegel,
welcher Gottes ist und Gott ist. Meint der Betrachter, »formam quam
videt in speculo illo esse figuram forme sue, quia sic est in speculo
materiali polito [* die Gestalt, die er in jenem Spiegel sieht, sei ein
Bild seiner Gestalt, weil es bei einem glatten materiellen Spiegel so
ist]«, erwidert ihm Nicolaus, »licet contrarium illius sit verum [* frei-
lich sei das Gegenteil dessen wahr]«’®; denn dem Betrachter stehe
nicht irgendein Spiegel gegeniiber, sondern gleichsam ein »speculum
eternitatis viuum«. Anstatt nur das Abbild seiner selbst zu erblicken,
sehe er dahinter das Urbild, welches in thm, dem gespiegelt spiegeln-
den, sehend gesehenen Teilhaber an Gott, widerscheine: er sehe »in
imagine veritatem et exemplar [* in dem Bild die Wahrheit und das
Ideal]«.” Auch des Betrachters Blick wdre demzufolge, ob auch ein
Spiegelblick, nunmehr aus der Perspektive entgrenzt, ware unendlich,
das Unendliche in sich zu fassen. Ihm erschiene ein je selbiges und
ein je anderes Bild in einem: betrachtet wiirde, von Gottes Bild wie
Gottes Blick belehrt, eine icona mei qua Dei. Ebenfalls die meinem
Sehen auferlegten Gesetze physiologischer Optik sind numinos au-
Rer Kraft gedacht: in Seinem Auge, welches, ein »speculum viuum,
in se omnia videt [* lebendiger Spiegel alles in sich selbst sieht]«’%;

74 | W. Beierwaltes, [Visio absoluta,] a.a.0. [Anm. 73], S. 7.

75 | »visus contractus<: z.B. [De visione dei,] caput II, a.a.0., S. 295.

76 | [Cusanus, Devisione Dei,]a.a.0. [Anm. 71], caputXV, S.317.-U.a.vom
Cusanischen speculum vivum (vgl. auch [ebd.,] caput VIII, S. 304) hat Leibniz
seinen Begriff >miroir vivant< aufgenommen, freilich sich anverwandelt.

77 | [Cusanus, De visione Dei,] a.a.0. [Anm. 71], caput IX, S. 305.

78 | [Ebd.], caput VIII, S. 304.

41

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke in welchem »videre coincidit cum videri [* Sehen mit Gesehenwerden
koinzidiert]«.”

79 | [Ebd.], caputX, S.307. - Zu »De visione Dei« vgl. auch H. H. Holz, Die
Selbstinterpretation des Seins, a.a.0. [Anm. 17], S. 96f.

42

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.2 Mob1 DES SPIEGELBLICKS

1. Spiegel bediirfen der Blicke, um Spiegelbilder zu zeigen. Solange
nur, als wir etwas in ihnen erblicken, wird es in ihnen abgebildet, im
Augenblick der Abkehr ist das Bild schon vernichtet. Man konnte im
Blick, jedenfalls in Anbetracht der Bilder, den Herrn des Spiegels® se-
hen; denn es sind Bilder in irgend eines Auges (auch eines Kameraau-
ges?) Perspektive, Spiegelbilder in niemandes Auge Perspektive gibt es
nicht.? Mit dem Blick als dem Herrn des Spiegels mul} vertraut sein,
wer dessen Bildern sich vertrauen will. Die Berechtigung, von Modi des
Blicks zu sprechen, als von der jeweils unterschiedlichen Art und Wei-
se, wie auf Unterschiedliches abzweckende Blicke modifiziert werden®,
eroffnet zwar ein Recht, auch von Modi des Spiegelblicks zu sprechen.

1 | Siehe Abschnitt I.1.5 [ab S. 33] und Anm. 46 [auf S. 34].

2 | Engl. >camera-eye¢; Ausdruck von John Dos Passos, U.S.A.

3 | Hingegen gilt, »daB das physikalische Phanomen der Spiegelung unab-
hdngig von einem begleitenden BewuRBtsein ist. [...] Spiegelungen gibt es,
solange es Spiegelndes in der Welt gibt. Wahrgenommen zu werden brau-
chen sie nicht, um physikalische Realitat zu sein«, schreibt Hans Heinz Holz,
Die Selbstinterpretation des Seins. [Formale Untersuchungen zu einer auf-
schlieRenden Metapher, in: Hegel-Jahrbuch 1961], S. 68). Ich expliziere das
Problem in der Studie »Spiegelbilder« [in diesem Band ab S. 111].

4 | Vgl. [René] Descartes, Les Passions de 'ame, article CXIII: »Il ny a
aucune Passion que quelque particuliére action des yeux ne declare: & cela
est si manifeste en quelques-unes, que mesme les valets les plus stupides
peuvent remarquer a l'ceil de leur maistre, s'il esz fasché contre eux, ou s'il
ne l'est pas. Mais encore qu’on apercoive aysement ces actions des yeux, &
qu’on scache ce qu’elles signifient, il nest pas aysé pour cela de les descrire,
a cause que chacune est composée de plusieurs changements, qui arrivent au
mouvement & en la figure de 'ceil, lesquels sont si particuliers & si petits,
que chacun d’eux ne peut estre aperceu separement, bien que ce qui resulte
de leur conjonction soit fort aysé a remarquer. [* Es gibt keine Leidenschaft,
die sich nicht durch eine eigentiimliche Augenbewegung verrdt. Bei einigen
ist es aber so offensichtlich, daR selbst die stumpfsinnigsten Lakaien bemer-
ken, ob ihr Herr gegen sie bdse ist oder nicht. Obgleich man jedoch leicht die
Augenbewegungen bemerkt und weil, was sie bedeuten, ist es deswegen
nicht so leicht, sie zu beschreiben, weil eine jede von ihnen aus verschiede-
nen Verdanderungen zusammengesetzt ist, welche in der Bewegung und dem
Aussehen der Augen vorkommen und die so spezifisch und so klein sind, daR
eine jede von ihnen nicht getrennt festzustellen ist, wenn man auch das, was
aus ihrer Verbindung hervorgeht, sehr leicht feststellen kann. (dt.: Klaus

43

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Um jedoch das Triviale an diesen Rechten hinter sich zu lassen, ist es
notwendig zu wissen, was der Modus sei; das weitere Wissen, was Modi
des Blicks und des Spiegelblicks seien, folgt daraus erst.

Hammacher in: René Descartes, Die Leidenschaften der Seele, Hamburg
1984, S. 173)]«

Wie eine Illustration zu article CXIII (»Des actions des yeux & du visage«
[* Von den Augen- und Gesichtsbewegungen]) ldRt sich Bernard Picarts Ra-
dierung »La Tranquilité, 'Admiration, 'Etonnement, L'Etonnement avec
frayeur«, in: Conférence du Monsieur LeBrun, Paris 1713, auf den Text von
Charles LeBrun: »Conférence sur 'expression des passions« ansehen. Abbil-
dung in: Oskar Batschmann, Nicolas Poussin, Landschaft mit Pyramus und
Thisbe. Das Liebesungliick und die Grenzen der Malerei, Frankfurt a.M. 1987,
S. 38f. LeBruns Text wurde zuletzt in der »Nouvelle Revue de Psychanalyse«,
21/1980, S. 109-121, nachgedruckt. LeBrun bezieht sich auf Erkenntnisse
von Descartes.

Vgl. Charles Darwin, Der Ausdruck der Gemiitsbewegungen bei dem Men-
schen und den Tieren, Stuttgart 1872 (Reprint Nordlingen 1982), S. 232f.
Vgl. auch Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Erster Band
1854, unter >Auges; Zweiter Band 1860, unter >blicken<.

Eine immense Beispielsammlung enthilt die Dissertation »Das Auge im Mit-
telalter« von Gudrun Schleusener-Eichholz, Miinchen 1985 (Miinstersche
Mittelalter-Schriften, Bd. 35/1-11). Inshesondere das bei Drucklegung hin-
zugekommene Kapitel XII, »Auge und Affekt« (S. 685-848), bietet Modi des
Blicks die Fiille: reine, keusche, frohe, lachende, trauernde, begehrliche,
stolze, milgiinstige, zornige ... Augen; Blickgebarden.

Auf Johannes Miillers einzigartige Abhandlung »Zur vergleichenden Physio-
logie des Gesichtssinnes des Menschen und der Thiere nebst einem Versuch
tiber die Bewegungen der Augen und iiber den menschlichen Blick« (Leipzig
1826), eine fiir die Modi des Blicks unentbehrliche, leider nahezu vergessene
Arbeit, gehe ich weiter unten ausfiihrlich ein (I.2.3 [ab S. 50]). Allenfalls
Miillers Bonner Antrittsvorlesung von 1824, »Von dem Bediirfnif} der Physio-
logie nach einer philosophischen Naturbetrachtung«, und sein Buch »Ueber
die phantastischen Gesichtserscheinungen. Eine physiologische Untersu-
chung mit einer physiologischen Urkunde des Aristoteles iiber den Traum,
den Philosophen und Aerzten gewidmet« (Koblenz 1826) werden noch beach-
tet und nachgedruckt. Die Vorlesung vgl. in H. H. Holz/J. Schickel (Hrg.),
Vom Geist der Naturwissenschaft, Ziirich 1969, S. 53-82. Neuerdings wird
Miiller auch philosophische Aufmerksamkeit zugewendet; vgl. Bettina Wahrig-
Schmidt, Johannes Miiller. Die Monadenlehre und die Folgen, in: D[omenico]
Losurdo/H[ans] J[6rg] Sandkiihler (Hrg.), Philosophie als Verteidigung des
Ganzen der Vernunft, Koln 1988 (Studien zur Dialektik), S. 96-104.

44

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Der Ausdruck >Modus< hat viele Bedeutungen auf sich gezogen: Modi des
grammatische, logische, metaphysische, umgangssprachliche. Sie al- Spiegelblicks
le, auch die zu Termini geronnenen, geben die Art und Weise an, z.B.

wie ausgesagt oder wie verfahren wird. In der Grammatik benennt >Mo-

dus< »die Einstellung der Sprechenden zu dem durch das Verb bezeich-

neten Vorgang«® sowie deren verbale AuRerungsform®: So werde mit-

tels des Indikativs ein Satzinhalt »als factisch oder als Thatsache,

mittels des Konjunktivs ein Satz »im Allgemeinen [...] nicht als Fac-

tum, sondern als Vorstellung (d.h. unter der Form der Vorstellung) aus-
gesprochen.«’ In der Logik meint Modus eine der zahlreichen, durch
Kombination von vier quantitativ und qualitativ verschiedenen Pra-

missen gebildeten SchluRweisen; man erinnere sich etwa der Namen

der ersten Figur »bArbArA, cElArEnt, dArll, fErIO, in welchen Wortern

das A einen allgemeinen bekrifftigenden, das E einen allgemeinen
verneinenden, das I einen besondern bekrdfftigenden, und endlich

das 0 einen insbesondere verneinenden Satz bedeutet.«® In der Meta-

5 | Hans-Jiirgen Hillen, Lateinische Grammatik, Frankfurt a.M. 1971, S.
154.

6 | verbale AuBerungsform: Nicht — bzw. kaum flektierende Sprachen — wie
Chinesisch bzw. Samoanisch, die Franz Nikolaus Finck, Die Haupttypen des
Sprachbaus, Leipzig 1910, in »wurzel-« und »stammisolierende« unterschie-
den hat — kénnen Modi, nicht unbedingt indogermanische, durch Hinzuset-
zen von Hilfswortern ausdriicken. Vgl. Georg von der Gabelentz, Chinesische
Grammatik. Mit Ausschlu® des niederen Stils und der heutigen Umgangs-
sprache, Berlin 1953 (Reprint der 1. Auflage von 1881), in der Einleitung
zum Kapitel »Die Finalpartikeln« (& 806): »Alle hier zu behandelnden Hilfs-
worter sind ihrer Wirkung nach modal [...].« Vgl. auch H. Neffgen, Gramma-
tik der Samoanischen Sprache nebst Lesestiicken und Wérterbuch, Wien/
Leipzig 0.J., z.B. S. 24: »Die Bildung des Imperativs ist einfach; entweder
wird das nackte Verbum gebraucht, oder man setzt vor dasselbe »ina< und
hinter dasselbe »ia¢, oder ldRt nur >ia< allein folgen.«

7 | C[arl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865, S. 343, 347. »Der Conjunctivg, lautet eine lesenswerte Anmerkung auf
S. 347, »ist eine Form, die ich dem Satz gebe; auf den Inhalt kommt es nicht
an. Daher wird ich glaube, ich vermuthete, obgleich diese Worter eine Vor-
stellung enthalten, im Indicativ ausgedriickt, insofern glauben und ver-
muthen als wirklich Statt findend ausgegeben werden. Aber wenn ich sage,
ich méchte glauben, wenn ich ddchte, so wird durch den Conjunctiv glauben
und denken als etwas Vorgestelltes ausgedriickt, mit der Andeutung, daR es
nicht wirklich ist, oder auch nicht einmal sein kann.«

8 | Christian Wolff, Verniinfftige Gedancken Von den Krafften des mensch-

45

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke physik werden unter Modus, gemdR® der Definition Spinozas, u.a. »sub-
stantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per quod etiam concipi-
tur [* die Affektionen der Substanz oder das, was in einem anderen ist,
durch das es auch begriffen wird]«® verstanden. In der Umgangsspra-
che zielt >Modus« auf die Verfahrensweise: »den M. der Verteidigung
festlegen; einen M. zur Verstdndigung finden; nach einem bestimmten
M. vorgehen.«*

Um eine allgemeine philosophische Bestimmung des Modus zu ge-
winnen, gehe ich mit Josef K6nig von Aristoteles aus. Er »unterscheidet
bekanntlich das Was (ti) und das Wie (moiov) der Dinge. >Tisch« ist
das Was dieses Dinges, aus Holz zu sein, sein Wie. Neben die Quali-
tdt (mo1dtns) treten dann die iibrigen Akzidenzen (ouvBePexdTa,
w&dn)«", das Quantum (oodv), das Relative (pds T1) etc. Diese Be-
stimmungen oder Weisen-zu-sein (tpdmot), z.B. aus Holz, grof3, breiter
als zu sein, seien allesamt, als »die sinnlich faRbaren Eigenschaften der
Dinge«, Beispiele »determinierender Eigenschaften oder auch determi-
nierender Pridikate«.' Thnen stellt Konig modifizierende Pradikate wie
»gerechts, »schong, >guts, >glitigc gegeniiber’®, in denen ebenfalls das
Wie des Seienden erfalRt werden kénne: »wie ist dies? schon oder giitig
u. dgl.«, ebenfalls als eine Qualitdt, »die gleichsam entfernter ist von
dem durch sie Qualifizierten, als es die anderen Akzidenzen sind«.

Die Grammatik, genauer, der Redeteil Adverb, vermag zur Kldrung
des problematischen »Entfernter-liegen[s; J. S.] der Art und Weise«
beizutragen. »Nach Aristoteles wiirde das Tun und Leiden' dem deter-
minierenden Wie zuzurechnen sein. Wie jedoch tut einer, was er tut?«
fragt Konig. »Dies sagt das Adverb als eine gleichsam entferntere Be-
stimmung«, antwortet er. »Das Adverb ist von daher die Bestimmung

lichen Verstandes Und Ihrem richtigen Gebrauche In Erkdntni® der Wahr-
heit, Den Liebhabern der Wahrheit mitgetheilet, 8. Auflage, »hin und wieder
vermehret«, Halle im Magdeburg 1736, S. 89.

9 | Spinoza, Ethik, pars prima, def[initio] V; [iibers. von Jakob Stern, in:
Ethik, lat.-dt., Stuttgart 1977, S. 5].

10 | Duden. Das groRRe Wérterbuch der deutschen Sprache, Band 4, Mann-
heim/Wien/Ziirich 1978, unter >Moduls.

11 | Vgl. Josef Kénig, Sein und Denken, Halle a.d. Saale 1937, S. 6-7 (§ 2.
»Vorbemerkungen iiber den Begriff des Modus«). Zitate, die diesem kurzen
Abschnitt entnommen sind, werden hier nicht besonders nachgewiesen.

12 | Vgl. ebd., S. 2.

13 | Vgl. ebd.

14 | Also auch Aktiv und Passiv, die als grammatische Kategorien den phi-
losophischen Tun und Leiden entsprechen.

46

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einer Bestimmung oder die >bestimmte Bestimmtheit<, wie Hegel den Modi des
Modus faRt.«* Aber die Grammatik belehrt uns, daf im Terminus >Ad- Spiegelblicks
verb¢ das Problem des Modus verengt wird: die sogenannten Adverbia

treten, ihres Begriffes spottend, auch Adjektiven und sogar Substan-

tiven bei. Im Lateinischen z.B. ist »ein vere puer derjenige, welcher

die Eigenschaft eines Knaben im wahren Sinne besitzt« (wohingegen

verus puer einer ist, »welcher auRer seiner Eigenschaft als Knabe noch

15 | Der betreffende Passus lautet bei [G.W.F.] Hegel, [Wissenschaft der]
Logik, zit. nach der Theorie-Werkausgabe, Frankfurt a.M. 1969, Bd. 6, S. 197
(Der Modus des Absoluten. Anmerkung. Spinozistische und Leibnizische Phi-
losophie): »Das Dritte, der Modus, ist bei Spinoza Affektion der Substanz, die
bestimmte Bestimmtheit, was in einem Anderen ist und durch dies Andere
gefaRt wird.« Das ist Hegels deutsche Version der oben im Text angefiihrten
Definition Spinozas.

Karl Christian Friedrich Krause, ein Schiiler Schellings, hinterlieR Nieder-
schriften aus den Jahren 1812-1815, die August Wiinsche unter dem Titel
»Zur Sprachphilosophie« herausgegeben hat (Leipzig 1891).

Im Abschnitt »Gliedbau der Sprache« findet Krause eine Formulierung fiir
das Adverb, die Hegels Formulierung fiir den Modus dhnelt. Von den soge-
nannten Eigenwdrtern schreibt er: »[...] sind sie dem Hauptworte angefiigt,
so sind sie Haupteigenwdrter (Adjectiva), finden sie sich aber an irgend an-
dern Redetheilen, so sind sie Eigeneigenwdrter, d.h. Eigenwdrter, welche
fernere Eigenschaften von Eigenschaften bezeichnen (Adverbia), z.B. in
[...] liebt innig bezeichnet liebt eine Eigenschaft, und innig wiederum die
Eigenschaft dieser Eigenschaft.« (Ich zitiere Krause nach Heinrich Junker,
Sprachphilosophisches Lesebuch, Heidelberg 1948, S. 138.)

Auch Alexander Pfander, Logik, 2. Auflage, Halle a.d. Saale 1929, S. 312,
erinnert an Hegels bestimmte Bestimmtheit und Krauses Eigeneigenwdrter,
wenn er die »Adverbialbegriffe oder doppelstufigen Nebenbegriffe« charak-
terisiert: »Auch sie meinen Gegenstdnde, auch sie fassen die gemeinten Ge-
genstdnde gedanklich unselbstindig, aber sie fassen sie zweistufig unselb-
stindig, indem sie die Gegenstande hinordnen auf solche Gegenstande, die
selbst schon unselbsténdig, aber nur einstufig unselbstandig gefalRt sind.
So faRt z.B. der Begriff >schnellc in dem zusammengesetzten Begriff »eine
schnell laufende Turbine«< das gegenstédndliche >schnell zweistufig unselb-
stdndig, indem er dasselbe nicht der selbstdndig gefaBten Turbine, sondern
direkt nur dem Laufen der Turbine, aber diesem als unselbstdndig gefalRten
Gegenstand zuordnet, der seinerseits erst an der selbstandig gefalRten Tur-
bine ihren [seinen; J. S.] endgiiltigen gedanklichen Halt findet.« Die zwei-
stufige Unselbstandigkeit des Adverbs entspricht, wie Krauses fernere Eigen-
schaften, dem Entfernter-liegen der Art und Weise.

47

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke wahrhaftig ist«).* Wie jedoch ist einer, was er, ist etwas, was es ist, lie-
Re Konigs Frage sich abwandeln: »Kann {iberhaupt ein Seiendes ihm,
dem Modus, »entgehen«?

Der Unterschied von Eigenschaften bzw. von Pradikaten, determi-
nierend oder” modifizierend zu sein, gilt auch von Adverbien®®: das
Wie eines Tuns z.B. ist gleichfalls das eine oder das andere. >Er geht
schnell davong, »er lacht laut, >er schreibt steil sind Exempel des ers-
ten, rer geht gliicklich davong, »er lacht zynische, »er schreibt schén¢
sind solche des zweiten Falles. Allgemeiner kénnen wir von dem Wie
des Seienden sprechen: Als determinierendes ist es das Wie eines sinn-
lich faRbaren Wirklichen; hingegen ist »es das modifizierende Wie des
Seienden«, definiert Konig, »[...] das Wie eines gewissen Wirkens«*,
das, ebenso wie die modifizierenden Prddikate, »das groRe Ratsel der
Unsinnlichkeit dessen, was ist, gewahren« laRt.?° Einem Wie antwortet
ein So; einem Wie des Wirklichen antwortet ein soundso-Wirkliches,
einem Wie des Wirkens ein so-Wirken.?! »[...] wenn z.B. ein Zimmer
leer-wirkt, nicht etwa leer zu sein scheint«, sei das »leer-Wirken [...]

16 | C.G. Zumpt, [Lateinische Grammatik,] a.a.0. [Anm. 7], S. 189.

17 | Gebraucht im Sinne des nicht-ausschlieBenden soder<. Zwar gibt es
nur-determinierende Prddikate (>klein¢, >sauers, >schnell< etc.), doch sind
die modifizierenden Pradikate auch-determinierende; sie haben den Unter-
schied zu determinierenden als einen Selbstunterschied in sich; vgl. J. K6-
nig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 3.

18 | Sind es keine echten Adverbia, sollte man besser einen allgemein, d.h.
auch auf andere Redeteile als Verben anwendbaren Terminus gebrauchen.
Das von Apollonios und Dionysios Thrax verwendete >évkAiois< meint Adver-
bien als »Aussagen iiber die Verbalformen«; vgl. Heinrich Steinthal, Ge-
schichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und R6mern mit besonde-
rer Riicksicht auf die »Logik«, Zweiter Teil, 2. Auflage, Berlin 1891, S. 320
(Hervorh. v. m.). Steinthal moniert ein altes terminologisches Ubel, wenn er
schreibt (ebd.): »Dass das Adverbium auch das Adjectivum bestimmt, wird
von Apollonios aulRer Acht gelassen.«

19 | J.Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 7 (Hervorh. v. m.).
20 | Ebd.,S. 1.

21 | »so-Wirken«: Begriff von J. Konig in: ebd., passim. ssoundso-Wirkli-
ches<: Ich bilde diesen Begriff in Anlehnung an die logistische Theorie der
Beschreibungen (description), da determinierende Eigenschaften »unmit-
telbar (Qualitaten) oder mittelbar (Quantitdten) sinnlich aufweisbar« (ebd.,
S. 1), und d.h. beschreibbar sind. Vgl. Alfred North Whitehead/Bertrand Rus-
sell, Principia Mathematica, vol. I, 2" ed[ition], Cambridge 1960, S. 30: »By
a »description< we mean a phrase of the form »the so-and-so< or of some

48

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Weise, in der das Zimmer da ist«, fiihrt K6nig aus; »es ist die Weise Modi des
oder das Wie seines Seins.«? Das so-Wirken ist demzufolge ein so-Sein, Spiegelblicks
als solches ist es »der Trdger der modifizierenden Prddikate [...]. Das

adverbiale so des so-Wirkens tritt damit zugleich auf als adjektivische

Qualitdt: die Geste wirkt majestétisch (Adverb), und wir sprechen von

ihr als einer majestdtischen.«? Von dem soundso-Wirklichen indes

1aRt sich schlechterdings nicht sagen, es sei als soundso-Sein der Tra-

ger der determinierenden Prddikate?; vielmehr ist es selber nichts als
Beschaffensein, d.h. in gewisser Weise nichts als Prddikat®, und schon

garkein beschaffen-Wirken.

Der Modus ist ein determinierender oder ein modifizierender; als
determinierender ist er die Art und Weise des soundso-Wirklichen, als
modifizierender, Modus stricto sensu®, ist er diejenige des so-Wirkens.
Determinierende wie modifizierende Eigenschaften kommen beide

equivalent form.« Die Definition des Soundso impliziert dessen Einzigkeit
und Existenz. — Vgl. das Kapitel »Beschreibungen« in: Betrand Russell, Ein-
fiilhrung in die mathematische Philosophie, Miinchen 1923, S. 168-181.

22 | J.Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 27f. Daran schlieRt
sich der Satz: »Das Zimmer ist da sozusagen auf leere oder in leerer Weise;
>leercist insofern Adverb dieses Daseins und Seins« (ebd., S. 28).

23 | Ebd., S. 32. (Die ersten beiden Hervorhebungen von mir.)

24 | Zweifellos ergibt die auch hier mdgliche Umformung des adverbialen
in adjektivische Qualitdt — etwa die Umformung von ssie liest langsam« in
»ihr langsames Lesen< — eine semantische Differenz. — Sprachphilosophisch
ebensowenig relevant, obwohl von sprachwissenschaftlichem Interesse,
scheint mir zu sein, da® ein Adverb sich prinzipiell gleichbedeutend umfor-
men ldRt: »[...] die Identitdt von spromptement = avec promptitude< oder
»ici = dans ce lieu< deutet ein Strukturschema Adv. = Prap. + Substantiv an.«
Vgl. Jiirgen Kurt Schmidt, Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von
Paul Valéry, Diss., Kiel 1965, S. 201. Schmidt zieht dafiir auRer Valéry noch
Ferdinand Brunot, La Pensée et la Langue, Paris 1922, bei.

25 | Nehmen wir das soundso-Wirkliche als Substanz (Ding), kdnnen wir
Kant in Anschlag bringen: Akzidenzen - determinierende Eigenschaften —
»heillen« die »Bestimmungen einer Substanz, die nichts anderes sind, als
besondere Arten derselben zu existieren« (Kritik der reinen Vernunft, B
229).

26 | MitKonig ([Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 222) merke ich an:
»In bezug auf das Wort smodus« darf daran erinnert werden, dal} es das Maf3
bedeutet. Die Wurzel ist med oder auch mod; die Worte meditari (>erwagen,
abmessenc) und unser messen gehen auf sie zuriick. Die modifizierende Rede
driickt insofern das Ergebnis eines urspriinglichen Messens, Schatzens oder

49

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

»dem Ding rein auf dem Grunde seiner selbst [...] den entsprechenden
Sachen rein auf deren eigenem Grunde« zu?; insofern sind determi-
nierender wie modifizierender Modus beide bestimmte Bestimmtheiten
(Hegel) »der res selbst«. Jedoch gilt fiir den modifizierenden Modus
dasselbe, was Konig den modifizierenden Prddikaten zuspricht: »[...]
daR sie ihren Trdagern allererst zuwachsen, wenn der fiihlende Mensch
vor diese hintritt. [...] Dinge dieser Art sehen uns von sich aus an;
wir werden von ihnen angeweht; sie kommen uns mit ihrem eigenen
bestimmten Sein entgegen; und doch gilt alles dieses nur beziiglich,
d.h. nur wenn wir ihnen gleichsam entgegengehen.« Auch der modifi-
zierende Modus verlangt, eben um des so-Wirkens willen, daf$ ich mich
dem so-Wirkenden zuwende, um seiner gewahr zu werden.

3. Z.B. wende ich mich dem eignen Spiegelblick zu, dessen ich in mei-
nem gespiegelt enteigneten Blick gewahr werde. Das Verb >gewahr wer-
denc< birgt in >»gewahr« die Erinnerung an ein modifizierendes Pradikat:
»wdgend; auch richtet es sich zu friihen Zeiten seines Gebrauchs vor-
zugsweise auf Objekte des Sehens.?® Infolgedessen taugt es sozusagen
schon etymologisch, der Vergewisserung eines Spiegelblicks angemes-
sen Ausdruck zu geben: Spiegelblicke als Augenblicke vor dem Spiegel,
welche das Wissen um ihn eo ipso enthalten®, sind ausnahmslos so-
Wirkende, ihre Modi sind allesamt modifizierende; das Blicken dieser
Augen, was immer darin zu lesen, ist immer ein so-Wirken. Das sich-
Spiegeln dieses Blickens wird allein durch modifizierende Pradikate
ausdriickbar sein.

auch Kostens aus.« — Vgl. auch Alois Walde, Lateinisches etymologisches
Worterbuch, 2. Auflage, Heidelberg 1910, unter smodus< und smeditari«.

27 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 4f. Die zwei weite-
ren Zitate dieses Absatzes stehen beide auf S. 5 von »Sein und Denken«. Das
letzte ist ein schones Beispiel fiir das philosophische Pathos, dem Konig sich
gelegentlich tiberlaRt.

28 | Vgl. Grimm, Deutsches Warterbuch, a.a.0. [Anm. 4], Sechster Band
1911, unter >Gewahr«. Drei Grundbedeutungen sind verzeichnet, das Worter-
buch gibt sie als >Gewahr< (wahr), G[ewahr] (fem.) und G[ewahr] (aufmerk-
sam) getrennt an. Das in Frage stehende >gewahr¢, das nhd. nur noch in
>gewahr werden< vorkommt, leitet sich nicht, wie man unbelehrt annehmen
mochte, von der ersten Bedeutung (>wahr<), sondern von der dritten her:
»achtsamg, sich steigernd zu »fiirsorglich<. Es gehort etymologisch zu dem
ahd. Substantiv swarag, das soviel wie »geistige Inbetrachtnahme, Erwdgung«
(lat. >consideratio<) meint.

29 | Siehel.1.2 [ab S. 23 in diesem Band].

50

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von einem liebevollen, einem dngstlichen, einem wehmiitigen, Modi des
einem herausfordernden Blick 14Rt sich als von einem je besonderen Spiegelblicks
Blick sprechen, einzig der Spiegelblick, der mittelbare wie der unmit-
telbare, ist ein ausnehmend besonderer Blick.>* Anders gesagt, unsere
Blicke, in verschiedener Absicht getan, sind verschiedene Blicke; der
Spiegelblick ist ebenfalls ein von ihnen verschiedener, jedoch zugleich
als Blick verschiedener, deshalb unterschiedener Blick.*! So schaut die
bose Konigin, ihr sich spiegelndes Auge gespiegelt, hoffartig auf das
vis-a-vis, wenn sie nach der Schonsten im ganzen Lande fragt. Da der
Spiegelblick ein von irgend anderen Blicken verschiedener und aufler-
dem unterschiedener Blick ist, hat er den Unterschied zu ihnen als ei-
nen Selbstunterschied in sich selber. Die logische Sachlage ist dieselbe
wie bei modifizierenden Pradikaten, die ja gleichfalls den Unterschied
zu determinierenden als einen ihrer selbst in sich haben.* Freilich
miissen wir uns hiiten, den Unterschied zwischen einem Blick, beliebig
welchem, und einem Spiegelblick als einen zwischen determinierenden
und modifizierenden Modi zu denken; denn in beider Art und Weise
sind die Blicke so-Wirkende, denen ausschlieRlich modifizierende Pra-
dikate anstehen. Ihr Selbstunterschied ist einer innerhalb eines, des
modifizierenden Modus, mithin dessen innerer Unterschied.

Nicht zwar die Physis des Auges, jedoch dessen Blicken haben
die Wissenschaftler, auler dem einen Johannes Miiller, stets ge-

30 | Zum mittel- bzw. unmittelbaren Spiegelblick siehe wieder I.1.2 [ab S.
23]. Den Ausdruck »ausnehmend besonderer Blick« gebrauche ich, antizipie-
rend, in Anlehnung an Kdnigs Formulierung, »dal’ ein Spiegel als sichtbares
Ding ein anderes ist, als die sichtbaren Dinge, die es zu spiegeln vermag;
anstatt des letzten werden wir auch kurz, aber streng gemeint sagen: daRR
ein Spiegel als solcher ein ausnehmend besonderes sichtbares Ding ist« ([Sein
und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 118). Die Sache selbst habe ich, ohne auf
Konig zu rekurrieren, in I.1.2 auseinandergelegt; es scheint mir in der Logik
dieser Sache zu liegen, daR dem ausnehmend besonderen sichtbaren Ding
Spiegel auch der ausnehmend besondere sehende Blick in den Spiegel ent-
spreche. Den Begriff der ausnehmenden Besonderheit greife ich in der Stu-
die »Spiegelbilder« [ab S. 115 in diesem Band] wieder auf.

31 | Scheinbarist der unmittelbare Spiegelblick sogar doppelt von anderen
Blicken verschieden: erstens als besonderer, zweitens als ausnehmend be-
sonderer Blick. Aber das Besondere eines Blicks geht in das ausnehmend
Besondere dieses Spiegelblicks ein, d.h. es wird spekular modifiziert. Z.B. ist
die Wehmut eines Blicks nicht dieselbe wie die Wehmut eines unmittelbaren
Spiegelblickes. Siehe auch I.2.4 [ab S. 57 in diesem Band].

32 | Siehe Anm. 17 (zu I.1.2) [ab S. 23f. in diesem Band].

51

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

ring geschdtzt; Miillers »Versuch iiber die Bewegungen der Augen
und iiber den menschlichen Blick«?*® besticht durch goethisch ge-
iibte Beobachtung und Beschreibung. Auch die Physiognomik des
Auges, beklagt der Autor, habe »sich immer mit dem Blicke selbst
giitlich abgefunden. Man ist gewdhnlich nicht iiber die Augenlieder
hinausgekommenc, »bald beim Bewundern stehen geblieben«. Die
Meinung LeBruns, die Augépfel driickten durch ihre Bewegung »nur
Leidenschaft {iberhaupt, die Augenlieder und Augenbraunen aber
den Modus der Leidenschaft aus«, konne man »nicht einmal fiir sei-
nen malerischen Standpunct wahr finden«.?* [Della] Porta, heifit es,
»ruht, auller einzelnen sinnreichen Andeutungen, nur auf Verglei-
chungen mit Thieren«, und Lavater sei »iiber die Augen weggeeilt,
sei »nirgend diirftiger, als in dem kargen Abschnitte iiber die Au-
gen«.*® Allerdings sind spdtere Physiognomen dariiber nicht mitteil-
samer: fiir Stirn und Kinn, Nase und Mund haben sie viele Seiten,
den menschlichen Blick zu ergriinden, iiberlassen sie dem, freilich
oft trefflichen, Einfall der Dichter.?” Erst recht fehlt jede Auskunft,
ob und wodurch unser Blick in den Spiegel von anderen Blicken sich

33 | ZuJohannes Miiller siehe Anm. 4 [auf S. 43f.]. Die siebzig Seiten des
Versuchs bilden Teil VI der dort angefiihrten Abhandlung vom Gesichtssinn
(der Miiller als Teil I seine Antrittsvorlesung beigegeben hat). Nach der Ab-
handlung ist im folgenden zitiert.

34 | Ebd.,S. 237.

35 | Ebd., S. 236. (Hervorh. v. m.) Zu LeBrun siehe Anm. 4 [auf S. 43f.].
36 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 237. - Giambattista della Porta, bekannt als Autor einer weit
und lange verbreiteten »Magia naturalis« (1558 in vier, 1589 in zwanzig
Banden), arbeitete auch iiber diverse technische und naturwissenschaftli-
che Gegenstdnde: z.B. iiber den Dampfdruck, das Fernrohr, die Meteorolo-
gie, etc. Auf della Portas Bemerkungen iiber Spiegel komme ich in anderen
Studien zuriick. — Johann Kaspar Lavater, Physiognomische Fragmente zur
Beforderung der Menschenkenntni® und Menschenliebe, 4 Bde., 1775-1778;
an ihnen hat auch Goethe mitgearbeitet (vgl. auch »[Aus meinem Leben]
Dichtung [und] Wahrheit«, Buch XIX).

37 | Dafiir typisch ist Rudolf Kassner, Die Grundlagen der Physiognomik,
Leipzig 1922, ein eher geist- als sinnreiches Buch. AuRert Kassner sich iber-
haupt einmal zum Auge, liest es sich so: »Nun besitzen aber die Weddahs in
Ceylon, die selten von Reisenden erblickt werden, weil sie nie den Urwald
verlassen, liberaus gefdhrliche Bogenschiitzen, hohe, steile Stirnen, dazu
dann kleine, traurige, scheue Augen« (ebd., S. 27). In seinem Buch »Zahl
und Gesicht. Nebst einer Einleitung: Der UmriR einer universalen Physiogno-

52

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unterscheide; sogar Miiller sdumt hierin. Gleichwohl muR er zu Wor- Modi des
te kommen, bleiben Spiegelblicke, erwerben wir keinen Verstand fiir Spiegelblicks
Blicke schlechthin, doch unverstanden.

Seine Aufgabe sei »keine geringere«, schreibt Miiller®, als »ein
physiologisches Terminologium der Bewegungen der Augen und des
Menschenblickes zu entwerfen, von welchem die Aussicht ware, die
objectiven Griinde des verschiedenen menschlichen Blickes beildufig
zu erkenneng; Blicke, denen bis dahin vornehmlich antike Autoren
die Characteristica gefunden hatten: »d¢p3aAuol mévta deopoivTes
axAucodn« (Aristoteles), »a@daAuds Uypds & eUkaTtageprs eis
ndovds« [* Es ist in feuchtes Auge, welches zu Freuden fiihrt] (He-
sychios), »oculi ludibundi et illecebrae pleni [* lustige und verfiihreri-
sche Augen]« (Aulus Gellius).** Wie Goethe den Farben eine »sinnlich-
sittliche Wirkung« attestiert, z.B. das hochwiirdig-Wirken des Purpurs,

mike, Leipzig 1919, trdgt Kassner ein wenig mehr, wenn auch ebenso An-
fechtbares zum geistigen Ausdruck des Auges bei: »Ich habe einmal [...]
eine Liige gesehen, die nicht im Auge als Spiegel, sondern — wenn ich so
sagen darf —im Augapfel war, ganz rund, korperlich und greifbar wie dieser,
die Liige als Position [...] die Liige im Auge nackt, unschuldig, seiend und
nicht reflektierend« (ebd., S. 25f.); zum Gesicht des Verbrechers: »Das
Nichtsehen der kleinen, wie eingeritzten, wunden Augen darin ist die Ge-
walt, die hier das Fleisch dem Fleische antun [...] will« (ebd., S. 29); »Den
Verbrecher werden wir im Auge, im Gesicht, den heimlich Schuldigen im
Nacken erkennen« (ebd., S. 35); im Vergleich zur Hand: »[...] welche auch
mehr verrat als das Auge. Im Auge ist die Siinde, in der Hand das Laster«
(ebd.).

Weit seridser, obschon nicht befriedigend, ist Carl Gustav Carus, Symbolik
der menschlichen Gestalt. Ein Handbuch zur Menschenkenntni®, Radebeul/
Dresden 1938 (Reprint als 4. Auflage der 2. von 1858). Innerhalb des 400-
Seiten-Buches behandelt Carus, der seinen Johannes Miiller gelesen hat, auf
vierzehn Seiten das Auge, die Augenbraue und das innere Auge, »mit der
tiefsinnigen, oft leichter zu empfinden als in Worte zu fassenden Symbolik
seines Gesammtausdrucks!« (ebd., S. 226); eine treffliche Charakteristik der
modifizierenden Eigenschaften bzw. Prédikate.

38 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 237.

39 | DaR Augen, die alles schauen, verdunkelt, daR Augen auch schmach-
tend den Liisten geneigt blickten, sind beriihmte antike Beispiele modifizie-
render Prddikate. >Uypds< hat einen wahren Bedeutungshof ausgelegt
(>weich, biegsam, geschmeidig, [vom Auge; J. S.] sehnsiichtig und schwim-
mend<), die urspriingliche, jede andere verantwortende Bedeutung ist >naR,

53

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke nimmt Miiller einen »physionomisch-ethische[n; J. S.] Ausdruck des
Blickes« an®’; diesen — mehr oder minder - geistigen Ausdruck, fiir den
unsere Sprache kein eigenes Wort besitzt, nennt er, Plinius nutzend,
contuitus.” Mehr oder minder: exemplifizieren wir an den lustigen,
verfiihrerischen Augen, von denen Miiller bei Gellius liest; urspriing-
lich von himmlischer Effizienz, wirken sie schlieRlich recht irdisch.
»Diejenigen Bewegungen, [...] die wir in der Natur am liebsten sehen,
indem wir sie schon nennen, miissen auch einem schonen Blicke, ei-
nem, sinnvoll frei beweglichen Auge zukommen«, und wo eher kdmen
sie ihm zu, »als in dem Tanze einer schonen Gestalt. [...] Aber die
Bewegungen der Augen, die den Tanzenden folgen, konnen auch frei
ohne duleres Ziel und Mal seyn. Es gibt einen Tanz der Augen in
diesem Sinne«, Apuleius habe ihn der Venus zugeschrieben, »und ein

feucht, fliissig<. Diese Grund- und Ausgangsbedeutung herrscht in vielen
Jahrhunderten Physiologie vor; Friedrich Schiller z.B. schreibt in seiner er-
sten, Fragment gebliebenen Dissertation »Philosophia Physiologiae«, 1779,
§ 7: »Unter den Organen, welche das Objekt verdndern, ist das Auge das
weiteste, schonste, edelste. Ich sehe die Korper, wenn ich das Zittern des
Lichtes auf ihren Flichen gewahr werde. Und da nun meine Nervengeister
nicht auf den Flachen dieser Kdrper existieren konnen, so muf3ten die Un-
terkrafte des Auges das Licht auf jenen ebenso zittern machen, als es auf
den Flachen der Korper gezittert hat. Dies ist es, was man das Objekt malen
heiRt. Dies geschieht durch die Feuchtigkeit des Auges« (abgedruckt in:
Friedrich Schiller, Medizinische Schriften, hrg. von der Deutschen Hoff-
mann-La Roche AG, 0.[0]., 1959, S. 45, Hervorh. v. m.).

40 | [Johann Wolfgang Goethe,] Zur Farbenlehre, Didaktischer Teil, 792; J.
Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0. [Anm.
4], S. 290.

41 | Vgl. Plinius z.B. XI 145, XXXVII 63. Von Interesse ist die Bedeutungs-
verschiebung von Plinius zu Augustinus, von Naturkunde zu Theologie:
»[Item, quod mihi dicit in aurem interiorem,] expectatio rerum venturarum
fit contuitus, cum venerint, idemque contuitus fit memoria, cum praeterier-
int: omnis porro intentio, quae ita variatur, mutabilis est [...]. [* Soll ferner
falsch sein, was mir die Wahrheit ins innere Ohr ruft, daR die Erwartung
kiinftiger Dinge dann, wenn sie da sind, zur Anschauung wird und eben die
Anschauung dann, wenn die Dinge nicht mehr da sind, zur Erinnerung? Jede
Anstrengung jedoch, die derart dem Wandel unterliegt, ist verdnderlich.]«
Conf[essiones], XV 18 [dt.: Aurelius Augustinus: Bekenntnisse, libers. von
Kurt Flasch/Burkhard Mojsisch, Stuttgart 1993, S. 344]; >contuitus< steht
bei Augustinus nicht mehr wie bei Plinius, fiir den geistigen Ausdruck, son-
dern fiir die geistige Anschauung.

54

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bacchantisches Trunkenseyn der Augen aus verschwenderischer Le- Modi des

bensfreude«; die »Buhlerin« kenne das Lockende dieses Blicks.“ Spiegelblicks
Unsere Blicke seien »verschieden, wie die Schatten des Tages vom

Morgen zum Abend«; es gebe »unendlich feine Unterschiede in der

Temperatur des Auges, die nur durch die Bewegungen desselben gesi-

chert sind«, und von diesen gelte, was wiederum Plinius sagt: »Ocu-

los cum osculamur, animum ipsum videmur attingere [* Die Augen

zu kiissen ist wie die Seele selbst zu beriihren].«** Miiller beschreibt

und benennt wohl vier Dutzend verschiedene Blicke, jedem Contuitus

bestimmt er den physiologischen Grund* »Neigung der Sehachsenc;

Augenbewegung in Kreisen, regelmdfRigen Kurven, Wellenlinien, und

42 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 265f. — Im Gegensatz dazu seien »uns die ortsverdndernden
wellenférmigen Bewegungen gewisser Thiere [...] weniger angenehm, ja
nicht selten widrig«, fiihrt Miiller aus (ebd., S. 259ff.); sie hdtten »etwas
Bannendes fiir den Blick, ja ich mochte sagen, etwas Vernichtendes; und ich
zweifle nicht, dall Alles, was von der Zauberkraft der Schlangen auf die
Thiere erzahlt und getrdumt wird, auf den Gesichtseindruck jener Bewegung
hinauslduft. Die Gewalt des Eindruckes beruht darauf, daR das Auge dieser
Art der wellenfrmigen lebendigen Bewegung fixirend nicht zu folgen ver-
mag. [...] Die letzte Wirkung ist Lahmung der freien Bewegung des Auges
durch die Meisterschaft einer duRern. Im héchsten Grade theilt sich der
Schreck des Auges dem ganzen Kdrper mit, und alle Muskelbewegung ist
augenblicklich vernichtet. Das Auge hat unter diesen Umsténden einen eige-
nen Ausdruck des Blickes. Der Blick ist wesentlich gelahmt. Das Thier, das von
den Bewegungen der Schlange gebannt wird, sieht sich nach keiner Flucht
mehr um.« (Hervorh. v. m.)

43 | Plinius, zitiert nach J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des
Gesichtssinnes,] a.a.0. [Anm. 4], S. 236.

44 | J. Miiller gibt diese modifizierenden Pradikate von Augen und Blicken
samt den sie determinierenden Physiologica auf den Seiten 255-295 (ebd.)
an. Sie hier aufzureihen, ermangelte des Witzes, der allein im Geiste ihrer
Beobachtung und im Stile ihrer Beschreibung liegt. — Miiller wird der eigenen
Maxime, die bereits seine Antrittsvorlesung formuliert (Abschnitt: Beobach-
tung und Versuch; nachzulesen in: Vom Geist der Naturwissenschaft, a.a.0.
[Anm. 4], S. 68-75), ganz und gar gerecht: »Die Beobachtung schlicht, un-
verdrossen, fleiRig, aufrichtig, ohne vorgefaRte Meinung. [...] Die Tugenden
des beobachtenden Naturforschers sind sehr einfach, aber der rechte Sinn in
der Beobachtung, die rechte Beobachtungsgabe und die Anwendung dersel-
ben«, beklagt Miiller, »sind seltener unter den Naturforschern geworden,
welche sich mit der Ergriindung des lebenden Organismus beschafti-

55

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke wiederum in geraden Linien; »Sehweite des beweglichen Blickes« etc.
So trage der Mensch »seine Augen auch mit derjenigen mittleren Seh-
weite mit sich, in welcher ihm seine Beobachtung, seine Erfahrung
gegeben wird«. Tiichtige Praktiker, die »den Nagel, wie man sagt, auf
den Kopf treffen«, hdtten »selten einen groRen Mesoropter«; eine sehr
kurze Sehweite besdRe, einen gleichsam geizenden Blick, wer »immer
nur Geld zu zdhlen hat«.* Aber Kolossalkdpfen eigneten ferner Horop-
ter und kleinste Neigungswinkel der Sehachsen: »In dem Blicke liegt
nichts Menschliches mehr«; solche Augen kdamen »dem Gotte zu, von
dem es heil’t: der Blick seiner Augenlieder 1dRt die Erde erzitterng,
ein wenig bescheidener schlagen »geniale Denker, Dichter, Kiinstler«
sie auf.“®

Die Kongruenz zwischen Augenbewegung und Augenausdruck,
genauer, das Folgen des Contuitus aus Griinden der Motion, verlangt
anzunehmen, daR die modifizierenden Eigenschaften eines Blicks in
die ihn determinierenden eingebettet seien.*’ Modifizierende Pradi-
kate, laut Konig die »Unsinnlichkeit dessen, was ist, gewahren« las-

gen.« — Statt dessen hdufen sich die Experimente; jedoch, um mit bedeuten-
den Worten Miillers diese, bis heute iiberméachtige Tendenz zu beurteilen
(verurteilen): »Es ist nichts leichter, als eine Menge sogenannter interessan-
ter Versuche zu machen. Man darf die Natur nur aufirgendeine Weise gewalt-
tatig versuchen; sie wird immer in ihrer Not eine leidende Antwort geben.«
- In diesem Zusammenhang verweise ich auf Carolyn Merchant, Der Tod der
Natur. ﬁkologie, Frauen und neuzeitliche Naturwissenschaft, Miinchen 1987,
S. 183: »Die Vernehmung von Hexen als Sinnbild fiir das Verhor der Natur,
der Gerichtssaal als Modell fiir ihre peinliche Befragung und die Folter durch
mechanische Hilfsmittel als Instrument zur Unterjochung des Chaos: dies
alles ist grundlegend fiir die wissenschaftliche Methode als Ausiibung von
Gewalt und Macht.«

45 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 284f. — Mesoropter: »Jeder Mensch hat, wie es scheint, seine
Alletagssehweite, die ich den Mesoropter des Blickes nennen will« (ebd., S.
284), d.i. die mittlere Sehweite. Horopter: »Die Entfernung des Convergenz-
punctes der Sehachsen ist von uns [...] die Sehweite oder der Horopter der
Augen genannt worden« (ebd., S. 239).

46 | Ebd.,S. 299 bzw. S. 286.

47 | Man muR sich vor einer Verwechslung in acht nehmen. Hier liegt eine
andere Sachlage vor, als die, daR die modifizierenden Pradikate »auch deter-
minierende Pradikate sind« (denn »in der Tat determinieren sie ja gleichfalls
ihre Subjekte«); J. Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 3. Die

56

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

send*, sind bedingt durch determinierende, die ihrerseits das sinnlich Modi des
Aufweisbare wohl verwahren. Das Problem soll aufgeworfen, indessen Spiegelblicks
nicht verfolgt werden, ob alles Modifizierende qua objektiv Begriin-

dete in Determinierendem qua objektiv Begriindendem fundiert sei,

womdglich ein bene fundatum. Denn geht nicht das Tun dem Wie des

Tuns, liegt nicht das Sein dem Wie des Seins voraus? Ist nicht der

Modus ein zwar notwendig Hinzukommendes, doch ein allemal rein
Hinzukommendes? Die Antwort auf diese Fragen, sie heille »Ja«, sei
materialistischem Denken unverédchtlich.

4. DaR mein Spiegelblick mich mittelbar belehrt, in einen Spiegel zu
schauen, dndert nichts an dem Contuitus der Augen; ich blicke ebenso
neidisch, belustigt, erstaunt auf einen extravagant gekleideten Mann,
ebenso entziickt, beiféllig, hilflos auf ein extrem modern gemaltes
Bild, als hdtte ich sie unreflektiert vor mir. Der mich meiner spekularen
Sicht unmittelbar belehrende Blick zeigt hingegen den Contuitus der
Reflexion, welcher dem geistigen Ausdruck, z.B. eines priifend fixie-
renden, sich gleichsam iiberlagert hat. Eben diesen Contuitus be-
schreibt Marcel Proust an Madame de Guermantes; eine trouvaille spé-
culaire. »[...] je pouvais l'apercevoir devant sa glace, jouant, avec une
conviction exempte de de’doublement et d'ironie, avec passion, avec
mauvaise humeur, avec amour-propre, comme une reine qui a accepté
de représenter une soubrette dans une comédie de cour, ce réle, si
inférieur a elle, de femme élégante; et dans loubli mythologique de sa
grandeur native, elle regardait si sa voilette etait bien tirée, aplatissait
ses manches, ajustait son manteau, comme le cygne divin fait tous les
mouvements de son espéce animale, garde ses yeux peints des deux
cotés de son bec sans y mettre de regards et se jette tout d'un coup sur
un bouton ou un parapluie, en cygne, sans se souvenir qu‘il est un dieu
[* (...) konnte ich sie vor ihrem Ausgang vor dem Spiegel stehen se-
hen, wie sie mit einer von Selbstvergessenheit und Ironie vollig ent-
fernten Hingabe, ja Leidenschaft und der von schlechter Laune getriib-
ten betonten Eigenliebe einer Konigin, die sich dazu herbeildl3t, in
einer Komddie bei Hofe als Soubrette aufzutreten, eine der ihren so
untergeordneten Rolle spielte, wie die der eleganten Dame es war; in
mythologisch bedingtem Vergessen der angeborenen Grofe priifte sie
dann sogar, ob ihr Schleier auch straff genug gezogen sei, gldttete
ihre Armel, zupfte den Mantel zurecht, so wie der gottliche Schwan,

Sachlage ist vielmehr, dal} sie als modifizierende eingebettet sind in deter-
minierende Pradikate.
48 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 3

57

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke mit seiner wie aufgemalt wirkenden, blicklosen Augen zu beiden Sei-
ten des Schnabels, alle Bewegungen seiner Tiergattung macht und sich
auf einen Knopf oder Regenschirm stiirzt, ganz Schwan und ohne sei-
ner Gottheit noch eingedenk zu sein].«*

Das Schliisselwort >glace« steht einmal, am Anfang; Proust setzt es
dahin, wie jeder Erzdhler tdte, um die Spiegelsituation einzufiihren. Um
die Szene selber zu schildern, um den Blick der Herzogin zu reflektie-
ren, benotigt er glace nicht. Man lese Satz fiir Satz und Wort fiir Wort,
in jedem tritt die Guermantes sich selbst gegeniiber, von jedem waren
wir getduscht, stande sie nicht vor dem Spiegel. Ein weiteres Schliissel-
wort ist xdédoublement; wer es fiir »Selbstvergessen«®® nimmt, anstatt
wortwortlich bei Entdoppelung zu bleiben, begibt sich dessen Sinns,
wahrhaft eines widerspiegelnden: Marcel sah die Herzogin befreit (ex-
empte) von der Uberzeugung, dafs ihre Verdoppelung aufgehoben sei®,
und deshalb befreit auch von Ironie. Sodann heiRt >représenter< zwar
(auf der Biihne) >auftretenc, heiRRt aber auch »abbilden¢, >vor Augen
stellen¢; beides zugleich geschieht: Madame de Guermantes geriert
sich wie eine Konigin, die eingewilligt hat, eine Soubrette (im Spie-
gel) abbildend und (sich selbst) vor Augen stellend, aufzutreten. Dieses

49 | Marcel Proust, Le c6té de Guermantes, Taschenbuch Ed[ition], Bd. I,
Paris 1985, S. 34 [dt. siehe Anm. 50].
50 | Die Zitate in diesem Absatz sind simtlich der Ubersetzung von Eva
Rechel-Mertens entnommen: Marcel Proust, Die Welt der Guermantes, in:
ders., Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, Bd. III, Frankfurt a. M./Ziirich
1955, S. 39. Die Ubersetzerin wird nicht nur die hier geduBerte Kritik hin-
nehmen, sondern sich auch fragen lassen miissen, warum sie Worter aus-
laRt, z.B. tout d‘un coup, oder Worter libersetzt, die nicht dastehen, z.B.
yHingabec. Leider haben Walter Benjamin (»Die wahre Ubersetzung ist
durchscheinend«, »Wértlichkeit die Arkade«) und Franz Hessel nur die er-
sten zwei Bdnde des Romans verdeutscht.
51 | Zur (weiblichen) Verdoppelung vor Spiegeln vgl. Rilkes erstes der
»Drei Gedichte aus dem Umkreis: Spiegelungen«. Zitiert werden die Stro-
phen eins und zwei (Hervh. v. m.).

»0 schoner Glanz des scheuen Spiegelbilds!

Wie darf es gldanzen, weil es nirgends dauert.

Der Frauen Diirsten nach sich selber stillts.

Wie ist die Welt mit Spiegeln zugemauert fiir sie.

Wir fallen in des Spiegels Glanz

wie in geheimem AbfluR unseres Wesens;

sie aber finden ihres dort: sie lesens.

Sie miissen doppelt sein, dann sind sie ganz.«

58

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geschieht mit ihr: In mythologischem Vergessen (dans loubli mytholo- Modi des
gique) ihrer angeborenen GroRe wollte sie sehen, priifte sie sich (regar- Spiegelblicks
dait), ob ihr Gesichtsschleier gut gestrafft ware. Mythologisch nennen

wir, von einem Mythos zu sprechen; wer »mythologisch bedingt« erfin-

det, der unterstellt, das herzogliche Vergessen angestammter grandeur

wiirde vom Reden iiber den Mythos bestimmt; nur, hier wird angespielt

auf den Mythos jenes gottlichen Schwans, dem Leda sich ergab. Als

Schwan vergaR auch Zeus, er des Olymps, war ganz und gar bloR Tier;

die Augen aufgemalt beiderseits des Schnabels, unbeteiligt die Blicke

(sans y mettre de regards). Wer auf »blicklose Augen« kommt, verfehlt,

daR Proust, im Bilde des gottvergessenen Schwans, den fixierenden
Spiegelblick einer adelvergessenen Dame beschreibt.

Zu fragen ist, ob gewisse Blicke nur als Spiegelblicke mdglich und
gewisse andere als Spiegelblicke unmdglich seien. Der Blick der Madame
de Guermantes z.B. unterliegt, in Ansehung aller ihm zugeschriebenen
Details, der Alternative, einer von beiden Blicken zu sein; die Herzo-
gin mag andere Personen, mag unreflektierte Dinge mit denselben teil-
nahmslos wirkenden Augen anstarren, sie vermag durch nichts von ihrer
conviction de dédoublement, die sich zweifellos auf den Blick auswirkt,
frei zu werden. Kritisiert aber Longinos, Xenophon, diesem Heros im
Schreiben, stehe es nicht an, »T&s év Tols dpIaAuols MUY koépas
Aéyew mapdévous aidrpovas«,® so nennt er einen derjenigen Blicke,
die unméglich Spiegelblicke sind: den (Xenophons Verallgemeinerung
beiseite) jungfraulich schamhaften, von entkleideten Freundinnen und
sogar vom eigenen nackten Korper sich abwendenden Blick. Der scham-
hafte Spiegelblick eines nackten Maddchens auf sich selber ist nicht dessen
spekulare Modifikation, er ist ein ganz anderer.>® Erinnert nun Longinos,
um bei ihm zu bleiben, anschlieRend an Homers Ausdruck shiindische
Augen¢ (»kuvds SpuaTta Excov«*), spricht er von einem auf beide Art
maglichen Blick; doch iibt der Spiegel, 143t er diesen ein, sein octroi.

52 | [Pseudo-]Longinos, [De] sublim[itate] [TTept “Ymoious, Uber das Er-
habene] 4 (4). — Xenophon, rep[ublica] Lac[edaemonia] [Aaxedaipovicov
TToAitela, Die Verfassung der Spartaner] 3,5. Griech. ko« (>Méddchenc)
ist unser >Pupilles, lat. >pupilla< (>unmiindiges Madchen<), weil ein Madchen
(pupa) sich in ihr darstelle, d.h. spiegele.

53 | Ernst Bloch (Verfremdungen I, Frankfurt a.M. 1962, S. 14) sdhe das
ganz andere des Korperblicks ohne Spiegel darin, dal ihm ein Wesentliches
»gar nicht erscheint: ein Ohnekopf, ein Décapité ist der angeschaute Mensch
vor sich selbst«. Ich komme darauf in der Studie »Spiegelbilder« in diesem
Band [auf S. 115] zuriick.

54 | Homer, Ilias 1, 225.

59

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

Nicht allein das Besondere des einen oder anderen Spiegelblicks,
wie jenes von Proust oder jenes von Homer beobachteten, auch das
ausnehmend Besondere des Spiegelblicks als solchen 1d/3t sich angeben.
Ich werde eines Blicks z.B. als eines spottischen gewahr, weil er so,
ndmlich spéttisch, auf mich wirkt; auf jemand anderen mag derselbe
Blick gutmiitig wirken. Aber ist dieser Blick, der auf mich und auf
ihn verschieden wirkt, iiberhaupt derselbe Blick? Sdtze von Josef Konig
abwandelnd®, ist zu antworten: Wenn ein Blick spottisch-wirkt, nicht
etwa spottisch zu sein scheint, ist das so-Wirken des Blicks »dann un-
mittelbar das Sein [des Blicks; J. S.] und zwar das Sein desselben im
Sinne eines gewissen Daseins«; das spottisch-Wirken ist die Weise, in
welcher der Blick da ist. Wir konnen spéttisch durch gutmiitig ersetzen,
so daR nunmehr das gutmiitig-Wirken des Blicks unmittelbar dessen
Sein ist, oder dessen Weise da zu sein.*® Physiologisch ein und derselbe,
ist der Blick einmal vorhanden; so-wirkend hingegen ist der eine Blick
zweimal da.*’ Das so-Wirken sei »nur als erlebtes«, setzt Konig hinzu®®,
»so-Wirken«, d.h. da-Sein; das vorhanden-Sein eines Blicks ist von je-
mandes Erleben nicht bedingt. Ein Blick ist als spottisch-wirkender da,
weil ich ihn so erlebe, er ist als gutmiitig-wirkender da, weil ein anderer
ihn so erlebt. Das Weil in diesem (und dem obigen) Satz begriindet
das erlebte so-Wirken keinesfalls als Ursache, woraufhin erst das Ge-
wahr-werden nachfolge; vielmehr sind Gewahren-als (Sehen-als) und
so-Wirken eines, das Gewahr-werden ist dessen Sein.

Werde ich meines Spiegelblicks als eines spottischen gewahr, kann
ich ihn schlechthin nur als einen so, ndmlich spottisch-wirkenden, ge-

55 | J.Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 28; siehe I.2.2 [ab
S. 45].

56 | Kénig (ebd.) entsprechend, kénnen wir formulieren: Der Blick ist da
sozusagen auf gutmiitige (bzw. spottische) Weise; >gutmiitigc (bzw. >spot-
tisch<) sind insofern Adverbien dieses Daseins und Seins.

57 | Eine Analogie zu diesem einen Blick, der zweimal da-ist, fiihrt Kdnig
an (ebd., S. 30): »Die Dinge, die so wirken, sind [...] keine als Dinge voraus-
gesetzten Dinge. Das Zimmer, das leer wirkt, ist nicht ein als Zimmer voraus-
gesetztes Zimmer. Freilich ist es auch nicht einfach deshalb ein Zimmer, weil
es leer wirkt; wohl aber ist es deshalb beispielsweise ein Zimmer. Es ist
moglich, dal ein Zimmer von dieser Seite her leer wirkt, von jener Seite her
dagegen nicht. Und wenn nun ein Zimmer, das leer wirkt, ein Anderesist, als
ein Zimmer, das nicht leer wirkt, so ist ohne Widerspruch ein Zimmer (ndm-
lich ein als Zimmer vorausgesetztes Zimmer) zwei Zimmer (ndmlich zwei
nicht als Zimmer vorausgesetzte Zimmer).«

58 | Ebd.,S. 40.

60

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wahren; er vermag nicht anders, z.B. gutmiitig, auf mich zu wirken. Der Modi des
scheinbare Widerspruch, da ein und der selbe Blick zweimal da sei, Spiegelblicks
ist nicht allein unmdglich, sondern notwendig® unmdglich. Von jedem
so-Wirken zwar, welchem immer, 148t sich aussagen, es sei mdglicher

Weise ein so-Wirken auf mehrere, also auf uns; von dem so-Wirken

meines (oder deines) Spiegelblicks indes 1dRt sich notwendiger Weise

kein fiir uns, wohl aber ein fiir mich (oder fiir dich) aussagen. Notwen-

dig ist das seiner Gewahren-als, z.B. als eines spottisch-wirkenden,

mein Sehen-als, werde ich seines so-Wirkens gewahr als eines Seins

filir mich allein. AuRRer in meinem Spiegelblick wird kein wie auch gear-

tetes Sein, mit niemandem zu teilen, notwendig mir jemals ansichtig.

Das Spiegeln, triigerische Doppelung des Ich, ldft mich einsam mit mir

selbst zuriick; nicht einmal die mythische Gunst, die es Narzif} erwies,

daR er fortbliihe in gewandelter Gestalt, wird mir zuteil. Schneller als

jede Bliite ist mein Bild dahin.

5. Nicht selten sei es der Kopf, bemerkt Johannes Miiller eher beildufig,
der, »in leisen schaukelnden Bewegungen begriffen«, »an still sinnen-
de Menschen« auffalle, auch »an Liebenden«.®® Kurz vorher erwahnt er
das Bediirfnis, mittels Kopfbewegungen das Gesichtsfeld zu erweitern,
findet darin jedoch nur einen »Mangel des Blickes« und »den Ausdruck
der Ungeschicklichkeit«.® Die erste Stelle weist kaum rudimentdr, die
zweite gar ex negativo voraus auf eine Lehre, wie Viktor von Weizsa-
cker und Maurice Merleau-Ponty sie spater vortragen®’: Dal} die Bewe-
gung, den Modifikationen unseres Blickes kongruent, sich keineswegs
auf Augenmuskeln und Augépfel, Sehachsen und Neigungswinkel be-
schranke, dafs viel mehr der Korper insgesamt an ihr teilnehme. Der eine
meint uns berechtigt, »das ganze Geschehen - Sehen + Bewegen - ei-
nen Akt zu nennen«®, der andere uns genétigt, unseren Korper fiir

59 | BloR unmdglich (d.i. nicht notwendig unmdglich) wére er, handelte
es sich darum, dal® nur eine einzige Person anwesend ist.

60 | J. Miiller, [Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes,] a.a.0.
[Anm. 4], S. 267. Ebd. schreibt er auch: »Kérper und Augen theilen hier die
gemeinsame Bewegung; aber die Stellung der Augen in Beziehung auf das
Haupt, ihren bewegten Boden wechselt in jedem Augenblicke.«

61 | Ebd.,S. 265.

62 | Viktor von Weizsécker, Der Gestaltkreis. Theorie der Einheit von Wahr-
nehmen und Bewegen, zuerst 1940; hier zitiert nach der Ausgabe Frankfurt
a.M. 1973; Maurice Merleau-Ponty, L‘(Eil et U'esprit, Paris 1964; hier zitiert
nach der deutschen Ausgabe »Das Auge und der Geist. Philosophische Es-
says«, hrg. und libers. von Hans Werner Arndt, Hamburg 1984.

61

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

»ein Wahrnehmung und Bewegung Verbindendes« zu halten.® Beider
Auffassungen dhneln einander, differieren aber, scheinbar Grund und
Folge unter sich tauschend, jedenfalls in einem: Die Bewegung, so
Weizsédcker, lasse »den Gegenstand erscheinen«®, als wdre sie in visu
dessen Ermdglichungsgrund; die Bewegung, so Merleau-Ponty, sei
»die natiirliche Folge und das Zur-Reife-gelangen eines Sehens«.®
Merleau-Ponty spricht expresso verbo von einer Folge, Weizsdckers
Erscheinen-lassen dagegen 1dRt einen Grund nicht zu. In Wahrnehmen
sieht er »das Moment aktiven Handelns schon enthalten, namlich das
>Nehmen«. Wahrnehmen ist eben [...] eine Selbsttatigkeit«, ist Bewe-
gung qua Selbstbewegung.®” Wir diirfen iiber das »ist< nicht hinwegle-
sen: »Die Wahrnehmung [...] ist«, steht emphatisch da, »Selbstbewe-
gung«.% Das Prinzip ihrer Verbindung wird angegeben: keine Identitét
(ist dasselbe wie), sondern eine »Verschrankung«®, i.e. ein Sowohl-
als-auch, welches gleichermafRen ein Entweder-oder ist. Weizsdcker
erldutert das Prinzip am Beispiel der Drehtiir, durch die wir sowohl
hinein - als auch hinausgehen kénnen, doch entweder hinein- oder
hinausgehen miissen’, so dall unsere Sicht auf das jeweilige Vor-uns
(und dem jeweiligen Hinter-uns Entgegengesetzte) eingegrenzt wird.
Dementsprechend haben wir »es mit dem Verhdltnis des gegenseitigen

63 | V.v.Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 34. Der Begriff
»Aktc ist biologisch zu verstehen.

64 | M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.0. [Anm. 62], S. 15.
65 | V.v. Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 34. Dieser
Formulierung gehen folgende Satze vorher: »Wir betrachten einen Men-
schen, der einen Schmetterling beobachtet, welcher in seinem Gesichtsfeld
erscheint. Man darf annehmen, dal} zundchst sein Bild tiber ein Stiickchen
Netzhaut gleitet. Es folgt eine Blickbewegung in der Flugrichtung des Tieres,
der bei dessen eigentiimlicher Flugweise bald Kopfbewegungen, Rumpfbe-
wegungen und Gangbewegungen folgen. Der Erfolg dieses vielseitigen Ein-
satzes der Muskulatur ist immer derselbe: sie ermdglichen eine mdglichst
kontinuierliche Abbildung des Tieres auf der zentralen Netzhautpartie. Auf
diese Weise bleibt trotz mannigfacher Storung der Beobachter mit dem Tiere
optisch vereint. Auch hier ldRt also die Bewegung den Gegenstand erschei-
nen [...]J« (ebd., S. 33f.).

66 | M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.0. [Anm. 62], S. 16.
67 | V.v.Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 31f.

68 | Ebd.,S. 50.

69 | Ebd.

70 | Zum Drehtiirprinzip vgl. V. v. Weizsdcker, ebd. In einer Anmerkung zu
dieser Stelle (ebd., S. 279, Anm. 13a) sagt Weizsdcker, das Gleichnis »stammt

62

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausschlusses von Wahrnehmen und Bewegen zu tun«, mit ihrer gegen- Modi des
seitigen »Verborgenheit«™, haben es zu tun mit einer, die unsymmetri- Spiegelblicks
sche Relation des Grundes zur Folge ausschlieRenden, symmetrischen
Beziehung.”
Lateinisch sspeculo< wird vom Spahen, von einem mit-den-Augen-
Lauern gebraucht; die Briiderschaft zwischen >speculare< und >specu-
lumc¢ besagt eher Genealogie denn Etymologie: Spiegelblick. Der Spiegel
setzt das »AusschluRverhaltnis«’® der Verschrankung aufier Kraft; die
(laut Weizsdcker) in dieser enthaltene »notwendige Bedingung, daf
die Tdtigkeit, wodurch mir etwas erscheint, selbst nicht erscheint,
und dal’, indem mir etwas erscheint, ich auch tdtig bin«’™, entfdllt im

nicht von mir, sondern wird gelegentlich von Lou Andreas-Salomé gebraucht
(in>Mein Dank an Freuds, Wien 1931). Es wird wohlvon da in mein UnbewuR-
tes eingetaucht und spdter wieder erschienen sein.« Bei dieser Herkunft
liegt der Begriff »Verdrangung«< nahe. Tatsdchlich lesen wir bei Viktor von
Weizsdckers Neffen, Carl Friedrich v. W.: »Eine Wahrnehmung wird verdrangt,
damit die andere moglich wird. Das ist das Drehtiirprinzip. [...] Freuds Be-
griff der Verdrangung ist hier nicht zufdllig aufgetaucht. Verdrangung ist
notwendig, um das Ich zu stabilisieren. [...] Auch die Seele [...] blickt auf
einmal nur in eine Richtung. Eben dies setzt der Begriff der gegenseitigen
Verborgenheit voraus« (C. F. v. Weizsdcker, Gestaltkreis und Komplementari-
tdt, in: Zum Weltbild der Physik, 12. Auflage, Stuttgart 1976, S. 340).

71 | V.v.Weizsdcker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 50. In einer
Anmerkung zu dieser Stelle (ebd., S. 279, Anm. 14) bemerkt Viktor v. W.:
»Ich werde der Versuchung nicht folgen, die mdgliche Analogie zu [...] Ent-
wicklungen der heutigen theoretischen Physik (Unbestimmtheitsrelation) zu
untersuchen; es muR sich erst zeigen, ob der in der Unbestimmtheitsrelati-
on liegende Dualismus etwas mit unserem Prinzip der gegenseitigen Verbor-
genheit von Wahrnehmen und Bewegen zu tun hat.« — Carl Friedrich v. W.
hat, als Physiker, die Frage aufgegriffen und positiv beantwortet. Vgl. Ab-
schnitt IL,3: Die Einheit von Wahrnehmen und Bewegen, in: Der Garten des
Menschlichen. Beispiele zur geschichtlichen Anthropologie, Miinchen/Wien
1977, S. 206-224, besonders. S. 215ff.

72 | Vgl.V.v. Weizsdcker, Pathosophie, Géttingen 1956, S. 360: »Hier ge-
raten also Bewegung und Wahrnehmung in eine besonders enge und aus-
schlieRliche Beziehung. AuRerdem ist eine Art von Symmetrie oder Spiegel-
bildlichkeit zu bemerken, derzufolge Bewegung das Wahrgenommene ist und
die Wahrnehmung Bewegung wahrnimmt.«

73 | V.v. Weizsécker, [Der Gestaltkreis,] a.a.0. [Anm. 62], S. 50. Im Buch
irrtlimlich >Anschlussverhaltnis«.

74 | Ebd.

63

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke spekularen Ansehen meiner selbst. Nicht allein ist es mdglich, sondern
es ist notwendig moglich, da die Selbstbewegung, durch welche mir
ein Gegenstand erscheint, auch selber erscheint; ich kann sie {iberdies
zum auszuspdhenden Gegenstand meiner Blicke machen. Jeder Schau-
spieler, der einen Augenaufschlag, das Werfen eines Blickes vor dem
Spiegel probt, weifl davon, er probt ja deshalb vor ihm. Sicherlich weil
er auch, wie eifrig er dort zu agieren habe, damit ihm die beabsichtigte
Nuance gelinge. Jener andere aber, Kleist erzahlt von ihm, ein junger
Mann, »iiber dessen Bildung damals eine wunderbare Anmut verbreitet
war«’®, hatte die Unschuld seines Blickes, welche ihm die Selbstbewe-
gung unentdeckt gelassen, eben vor dem Spiegel verloren, hatte die
ihm eigen gewesene Grazie des Dornausziehers, »trotz aller ersinnli-
chen Bemiihungen«, »tagelang vor dem Spiegel zu stehen«, »nachher
niemals wieder gefundenc. Seine Grazie hitte sich, wie von selber, ihm
neuerlich mitgeteilt, swenn die Erkenntnis gleichsam durch ein Un-
endliches gegangen« ware, so dal’ er sich, beinah ein »Gliedermann,
beinah ohne Bewul3tsein aufgefiihrt hatte.

Merleau-Ponty nennt das »Ineinandergreifen« von Sehen und Be-
wegen ein »Rétsel«’®; es zu 1dsen, geht er, wie Weizsdcker, von der
Selbstbewegung aus: »Von einem Ding sage ich, daR es bewegt wird,
aber mein Korper bewegt sich, meine Bewegung entfaltet sich.«’” Dieses
Sich, nicht denkend als gedachtes, vielmehr empfindend als empfunde-
nes, werde »durch eine narziRtische Verbundenheit dessen, der sieht,
mit dem, was er sieht, dessen, der beriihrt, mit dem, was er beriihrt«
konstituiert. NarziRmus ist, stricte, ein lediglich im Sehen begriindba-
rer Modus des Empfindens und, strictissime, beschrankt auf den Mythos
einer Person (weshalb die Rede von einem -ismus doppelt absurd klingt);
jedenfalls, zur gedanken-, bedenkenlos gestreuten Metapher verblaRt
und mifbraucht, drangt NarziRmus iiber das etwas-Sehen zu einem
Gesehen-werden hinaus, und zwar zu einem medialen Seiner-selbst-im-
Spiegel-ansichtig-werden. Merleau-Ponty kommt auf Spiegel wohl zu
sprechen’, ihre entscheidende Rolle darin, »daf mein Korper zugleich
sehend und sichtbar ist«®, vernachldssigt er. Der Korper »sieht sich
sehend«®, heilt es, doch genau dieses vermag nicht, wer immer sich da
sehe, aufler durch Reflexion, in welcher das Selbst erscheint.

75 | Heinrich von Kleist, Uber das Marionettentheater.

76 | M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist,] a.a.0. [Anm. 62], S. 16.
77 | Ebd.

78 | Ebd.

79 | Ebd.,S. 21ff.

80 | Ebd.,S. 16.

64

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein bloRes Miteinander von Sehen und Bewegen hdtte wenig Er- Modi des
staunliches?®?, dem Ratsel ihres Ineinander indessen sind noch weitere Spiegelblicks
Silben zu finden; nicht alle werden in Spiegelschrift zu lesen sein. Den
Wechsel des Contuitus zeigt ein Wechsel in der Konvergenz der Augen,
in der Neigung ihrer Achsen an; die Sehweite, in der ihre Strahlen®
zusammentreffen, verrdt dem Physiognomen den Modus eine Blicks.
Zuweilen widerspricht die Sehweite unserer Distanz zum Gegenstand,
vor oder hinter ihm kreuzen sich dann die Augenstrahlen®, der Blick
geht wie durch ihn hindurch oder visiert zu knapp. Augen, die sich an
ihrem Objekt vermessen, blicken indessen unverstandig, selbst wenn
sie erblicken; hdtten sie, was sie suchten, ohne Irren getroffen, wa-
ren sie kaum ohne Urteil. »Blick< und s>blicken< sind Worter aus dem
Sinnbezirk des Auges, dem insbesondere >sehen< zugehort; jedoch
driickt >blicken< keineswegs immer aus, dafS etwas gesehen wird. In
solchen Féllen nimmt das Verb andere Bedeutungen als die alte von
»blitzeng, >leuchtens, >gldnzen< an; zum Beispiel verbindet es sich [mit]
dem Dativ: einem >blicken< meint nicht >ihn sehen¢, sondern >ihm mit
einem Blick ein Zeichen geben«. Jeremias Gotthelf setzt beides auch
nebeneinander: »Die Mutter hatte ihm geblickt, sobald sie ihn sah,
das Mddchen aber schdkerte mit ihm.«* Des weiteren wenden wir den
Blick, senken ihn, halten ihn zuriick, um etwas nicht zu sehen, wie wir

81 | Ebd.

82 | Vgl. ebd., S. 16: »Dieses erstaunliche Ineinandergreifen von Sehen
und Bewegung [...].«

83 | Wie die Ausdriicke >Strahlen, >Augenstrahlen< zu legitimieren sind,
siehe Abschnitte 1.2.8 [ab S. 72] und 1.2.9 [ab S. 78]. — Einer Angabe bei
Apuleius (Apol[ogia] 15) verdankt sich die Zuschreibung, der als Mathema-
tiker und Naturwissenschaftler bedeutende Pythagorder Archytas (1. Halfte
4.Jh.) habe den Terminus >Strahl« (lat. >radius« fiir griech. satyri<) im Sinne
von >Sehstrahl¢ eingefiihrt; Apuleius vgl. bei Hermann Diels/Walther Kranz,
Die Fragmente der Vorsokratiker, griech. u. dt., 6. Auflage 1951, S. 431. In
welchem Sinn der mit Archytas befreundete Platon (427-347) den Ausdruck
gebrauchte, ist schwierig zu entscheiden. »auyris [...] Exovta Ta dupata
ueoTd, [De] Rep[ublica] VII, 516 a, meint sicherlich »die Augen voll Licht
haben«; aber an einer Spiegel-Stelle des »Timaios« (46 b) libersetzt Marsilio
Ficino, entsprechend der Grundbedeutung, »auyris< mit >luminis¢, Franz Su-
semihl, er womdoglich ein besserer Kenner der optischen Lehren Platons,
hingegen mit »des Sehstrahles«. Bereits Sophokles (496-406) hat, Ai[ax].
70, »oupaTav alyaic, wo es ebenfalls >Augenlichtc oder sAugenstrahl< hei-
Ren kann.

84 | Vgl. Grimm DWB, Zweiter Band 1860, unter >blicken«.

65

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke anderseits einen Blick werfen, ihn heben ihn schweifen lassen, um
etwas zu sehen. Einige dieser Modi sind uns allen, auch ohne daR wir
proben, durchaus vor Spiegeln angelegen.

Konnen wir also nicht sehen, ohne zu blicken, ist das Umgekehr-
te doch mdoglich: unser Blick bleibt dann ohne Ziel. Manch einem
wird nachgesagt, daR er von Zorn geblendet sei, obwohl er zugleich
zornsprithende Blicke schleudert. (Der Ausdruck steht nicht nur als
Metapher im Gebrauch; heute triibt die Exrrequng unsere Sinne bloR,
morgen raubt sie uns, dhnlich dem blendenden Sonnenlicht, alles Seh-
vermdgen.) Manch andere wandeln gedankenvoll umher und nehmen,
auf was ihr Blick fallt, nicht wahr. Beidemal entldRt das Auge leere
Blicke, die nichts erblicken. Man darf diesen Mangel, einen modus
deficiens in strengem Sinn, nicht geringachten: Wer aus Affekt, aus
Affektiertheit nichts mehr sieht, erinnert oft an Blinde; wie sie wirkt
er unmenschlich oder menschenfern. Deshalb erfal’t uns Grauen vor
dem blind wiitenden Ajax, ergreift uns Ehrfurcht vor Teiresias, dessen
blickloses Auge, auf Unsichtbares gerichtet, den Tod des Spiegelknaben
voraussieht.®

6. Die Gottin der Gerechtigkeit wird mit verbundenen Augen darge-
stellt: sie weil3, was sie tut, sieht aber nicht, wem sie es tut; vor ihren
Augen, denen der Blick verwehrt ist, kann niemand Gnade finden. Zu-
teilen von Gnade setzt Zuwenden des Blicks voraus; auch sie selber
wird, leuchtend im Lacheln des Auges, wenn sie vor Recht ergeht, dem
einen und dem anderen zugewendet. Die Zuwendung des Blicks impli-
ziert seine Zueignung; wen er auch trifft, jeden hat er anders getroffen,
weil er von jedem anders betroffen ist. Unsere Blicke (hierin den Far-
ben nach Goethes Lehre verwandt®) sind Taten und Leiden zugleich,
auch Goethes weiterer Satz, daR ihr Entstehen und sich-Entscheiden
eins sei®, palit auf sie. Das GeschoR ist gleichgiiltig gegen das Ziel; es
durchmift seine Bahn, unangefochten, ob an deren Ende ein Feind,
ein Freund oder der Schiitze selber steht; es trifft ohne Ansehen der
Person. Auch bleibt die Deformation beim Aufschlag, abhdngig von
Ballistik und Material, dem Geschosse duBerlich; ob es zersplittert,
bloR abplattet oder sogar heil austritt, ficht nur das Opfer an. Dagegen
fordert der Sehstrahl®, indem er sich fiir ein bestimmtes Ziel entschei-

85 | [Vgl.] Ovid, Metamorphosen, III, 346ff.

86 | [Johann Wolfgang Goethe,] Farbenlehre, Didakt[ischer] Teil, Vorwort.
87 | Ebd., & 695. Die beiden Paragraphen 695 und 696 haben die gemein-
same Uberschrift »Wie entschieden die Farbe sei«.

88 | Vgl. Anm. 83.

66

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

det, selber seine Bestimmung heraus: den Blick, welcher er ist, modifi- Modi des

ziert der Blick, den er hat. Spiegelblicks
Der Blick unserer Augen sieht etwas, wie der Pfeil des Bogens die

Scheibe trifft, doch niemals kommt er unversehens ins Schwarze. Man

konnte den Sehstrahl einen entschiedenen Treffer des Sichtbaren nen-

nen, abermals an Goethe erinnert, dem der Fisch ein »entschiedener

Bewohner« des Wassers war, weil er »durch das Wasser zum Wasser«

gebildet worden®, oder das Auge ein entschiedenes Organ des Lichtes,

weil es ihm sein Dasein verdanke.® Der Blick empfingt, was er ist, vom

Anblick, seine Bestimmung ist das Erblicken, ihn bilden die Aspekte

zum Sehen. Da indes die Ansicht wechselt, variiert auch der Blick; bei-

de ereilen sie einander. So ist der Blick, als Zeugung und Empfangnis

seiner Bilder, von androgyner Art. Wir erkennen durch das Sehen einen

Gegenstand, wie Adam noch in Luthers Sprache sein Weib »erkann-

te«®: ndamlich S6hne und Tochter mit ihr zeugte, Bilder seiner selbst;

89 | Zitiert nach Hans Lipps, Goethes Farbenlehre. Ansdtze zu einer In-
terpretation (in: H. Lipps, Die Wirklichkeit des Menschen, Frankfurt a.M.
1954, S. 109). Vgl. dazu Goethe, Versuch einer allgemeinen Vergleichungs-
lehre (Weimarer Ausgabe, Reprint 1987, Bd. 71, S. 221): »Der Fisch ist fiir
das Wasser da, scheint mir viel weniger zu sagen als: der Fisch ist in dem
Wasser und durch das Wasser da; denn dieses letzte driickt viel deutlicher
aus, was in dem erstern nur dunkel verborgen liegt, namlich die Existenz
eines Geschopfes, das wir Fisch nennen, sei nur unter der Bedingung eines
Elementes, das wir Wasser nennen, moglich, nicht allein, um darin zu sein,
sondern auch um darin zu werden.« — Ahnlich heiRt es in Goethes »FEinlei-
tung in die vergleichende Anatomie« (Weimarer Ausgabe, Bd. 72, S. 20):
»So bildet sich der Adler durch die Luft zur Luft, durch die Berghdhe zur
Berghdhe.« — Grundsatzlich formuliert Goethe (Anwendung verschiedener
Principien auf den Typus, dessen Bildung und Abdnderung; Weimarer Aus-
gabe, Bd. 72, S. 312f.): »Das Thier wird durch Umstédnde zu Umstdnden
gebildet. Daher seine innere Vollkommenheit und seine ZweckmdRigkeit
nach auRen.«

90 | [Johann Wolfgang Goethe,] Farbenlehre, Didakt[ischer] Teil, Einlei-
tung.

91 | 1. Mose 4,1. Vulgata: »cognovit uxorem suam [* Er erkannte sein
Weib].« - Vgl. Grimm DWB, Dritter Band 1862, unter >erkennen«: »den uralten
zusammenhang des wortes mit zeugen und gebaren legt am deutlichsten das
ags. cennan spareres, cennend spraegnanss, dcenned >natus, genitus< vor au-
gen. da beide worter und bedeutungen auch schon im Beowulf erscheinen,
lassen sie sich kaum auf geistliche einwirkung zuriickleiten; alts. ist kennid
»genitus, ahd. kichennit >gignit< und snascitur<, archennit >gignitc, der bibli-

67

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke doch werkannte« sie auch ihn. Allerdings ist, was Mann und Frau erst
zusammen sind, unser Blick in einem: er hat das Bild als seine Schop-
fung und als seine Konzeption.

7. Vor Spiegeln leuchtet die Androgynie des Blickes, insofern dessen
Modi in auch-, nur- und nie-spekulare differenzierbar sind, exempla-
risch ein. Den Blick zu analysieren, ohne auf Spiegelblicke aufmerksam
zu sein, mag Physiologen und sogar einem Johannes Miiller, nicht
aber Philosophen und zumal keinem Sartre hingehen. Kaum weniger
negligent als Merleau-Ponty, kommt Sartre auf Spiegelung qua Refle-
xion zwar zu sprechen, z.B. auf »le sreflet-reflétant« réfléchi [* das
reflektierte Widergespiegelte-Wiederspiegelnde]« und »un sreflet-re-
flétantc réflexif [* ein reflexives Widergespiegeltes-Widerspiegeln-
des]«%; der Spiegel selber, obschon er im Abschnitt »Le regard« (L'étre
et le néant, III1.1,4) thematisch so naheliegt, bleibt unbedacht. Nicht
bestritten wird die Giiltigkeit der Analyse, wohl aber ihre Vollstandig-
keit.

Einer der phdnomenologischen Befunde, denen das Fehlen des
Spiegels zum Verfehlen ausschldgt, liefert ein Analogon zu jenem Aus-
schluBRverhdltnis zwischen Wahrnehmung und Bewegung, dem Prin-
zip der Drehtiir: Blick oder Augen; »il faut que ce soit l'un ou l'autre
[* es kann nur eins oder das andere sein]«.?® Wie erinnerlich, gilt das
consulto auch Verdrdngung genannte Prinzip nicht vor dem Spiegel;
schauen wir hinein, ob wir iiber unserem Blick auf uns selbst unserer
Augen noch gewahr werden. Zundchst sehen wir jedoch, mit Sartre,
von Spiegeln ab: »Sans doute, ce qui manifeste le plus souvent un
regard, c’est la convergence vers moi de deux globes oculaires. Mais
il donnera tout aussi bien a l'occasion d‘un froissement de branches,
d‘un bruit de pas suivis du silence, de l'entre-baillement d‘un vo-
let, d'un léger mouvement d'un rideau. Pendant un coup de main,
les hommes qui rampent dans les buissons saisissent comme regard a
eviter. Non deux yeux, mais toute une ferme blanche qui se découpe
contre le ciel, en haut d‘une colline. [...] Or, le buisson, la ferme ne
sont pas le regard: ils représentent seulement l‘ceil, car U'ceil n’est pas

sche sprachgebrauch fiihrte als edeln ausdruck ein oder bestdtigte cognos-
cere feminam, wie es bereits das classische latein auf den concubitus anwen-
dete.«

92 | Jean-Paul Sartre, L'étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménolo-
gique, Paris 1943 (hrg. 1960), S. 359 [dt. von Justus Streller in: Das Sein
und das Nichts (Anm. 98), S. 392f.].

93 | Ebd., S. 316 [dt. S. 345].

68

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

saisi d‘abord comme organe sensible de vision, mais comme support Modi des
du regard. Ils ne renvoient donc jamais aux yeux de chair du guet- Spiegelblicks
teur embusqué derrigre le rideau, derriére une fenétre de la ferme:

a eux seuls, ils sont déja yeux. [* Ohne Zweifel ist das Sichrichten

zweier Augen auf mich dasjenige, was am hdufigsten einen Blick of-

fenbart. Aber er wiirde ebensogut gelegentlich eines Raschelns von
Zweigen, eines von Stille gefolgtem Gerdusches von Schritten, eines

halb offenstehenden Fensterladens, der leichten Bewegung einer Gar-

dine gegeben sein. Bei einem Handstreich erfassen die Méanner, die

durch das Gebiisch kriechen, als einen zu vermeidenden Blick nicht

zwei Augen, sondern ein ganzes weilles Bauernhaus, das sich oben

auf deinem Hiigel gegen den Himmel abzeichnet. (...) Das Gebiisch

und das Bauernhaus sind also nicht der Blick: sie stellen nur das Au-

ge dar, denn das Auge wird zundchst nicht als Sinnesorgan fiir das

Sehen aufgefal3t, sondern als Trager des Blickes. Sie verweisen also

nie auf die korperlichen Augen des hinter dem Gebiisch, hinter einem

Fenster des Bauernhauses versteckten Aufpassers: fiir sich allein sind

es schon Augen.]«*

Das bisher Zitierte bedarf keiner speziellen Obacht auf Spiegel; sie
geben darin, nehmen wir species ernst, keine besondere Art das Ge-
nus Ding ab, sind den Dingen vielmehr als etwas in derselben Weise
wie diese Vorhandenes zuzurechnen (cuvapidueiv®). Nicht anders als
das sich bewegende Gebiisch oder das weille Bauernhaus, die Sartre
anfiihrt, erfasse ich auch den Spiegel, mittels dessen ich mich belau-
ert meine, als einen zu vermeidenden Blick; auch der Spiegel ist nicht
der Blick, sondern stellt nur das Auge, den Trdger des Blickes, dar.
Eigentlich spekulare Probleme treten ebenfalls nicht auf, wenn Sartre
fortfahrt, der Blick sei weder »une qualité parmi d'autres de l'objet
qui fait fonction d’ceil [* eine der verschiedenen Eigenschaften des
Objektes, das als Auge tdtig ist]«, noch sei er »la forme totale de cet
objet [* die ganzheitliche Gestalt dieses Objektes]«.®® Doch werden sie
unausweichlich, wenn er dem Blick abspricht, »un rapport >mondain¢
qui s’établit entre cet objet et moi [* eine >weltliche< Beziehung, die
zwischen dem Objekt und mir entsteht]«” zu sein; denn zwischen mir
und dem Spiegel als diesem 0Objekt besteht eine solche Beziehung zwei-
fellos. Ich bin eben nicht »weit davon entfernt, den Blick an jenen

94 | Ebd., S. 315f. [dt. S. 344].

95 | N&heres siehe im letzten Absatz von I.2.7, inshesondere in Anm. 105
[auf S. 71f.].

96 | J.-P. Sartre, [L'étre et le néant,] a.a.0. [Anm. 92], S. 316 [dt. S. 344]
97 | Ebd. [dt. S. 344].

69

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Objekten, die ihn offenbaren, wahrzunehmen [...]«%, sobald ich ihm
auf (Sartre: »sur«) einem Spiegel begegne.

Der letzte, vorwegnehmende Satz gehort bereits zu der sich un-
mittelbar anschlieRenden Passage, die gleichsam eine Antwort des
Spiegels, iiberdies das phdnomenologische Verfahren der ¢moxr| zu
provozieren scheint: »Bien au contraire, loin de per-cevoir le regard
sur les objets qui le manifestent, mon appréhension d‘un regard tour-
né vers moi paralt sur fond de destruction des yeux qui »me regar-
dent<: si j'appréhende le regard, je cesse de percevoir les yeux: ils
sont 13, ils demeurent dans le champ de ma perception, comme de
pures présentations, mais je n'en fais pas usage, ils sont neutralisés,
hors jeu, ils ne sont plus objet d'une thése, ils restent dans l'état de
>mise hors circuit« ol se trouve le monde pour une conscience qui
effectuerait la réduction phénoménologique prescrite par Husserl. Ce
n’'est jamais quand des yeux vous regardent qu‘on peut les trouver
beaux ou laids, qu’on peut remarquer leur couleur. Le regard d‘autrui
masque ses yeux, il semble aller devanteux. [* Ganz im Gegenteil: weit
davon entfernt, den Blick an jenen Objekten, die ihn offenbaren,
wahrzunehmen, erscheint meine Auffassung eines auf mich gerichte-
ten Blickes auf dem Grunde einer Zerstorung der Augen, die >mich er-
blicken<: wenn ich den Blick erfasse, nehme ich die Augen nicht mehr
wahr: sie sind da, sie verbleiben in meinem Wahrnehmungsfelde als
reine Darbietungen, aber ich mache von ihnen keinen Gebrauch, sie
sind neutralisiert, nicht mit im Spiele, sie sind nicht mehr Gegenstand
einer Setzung, sie verbleiben im Zustand des »Ausgeschaltetseinss,
in dem ich die Welt fiir ein BewuRtsein befindet, das die von Husserl
vorgeschriebene phanomenologische Reduktion ausgefiihrt hat. Nie-
mals kann man Augen, die einen ansehen, schon oder haRlich finden,
kann man ihre Farbe feststellen. Der Blick des Anderen verbirgt seine
Augen, er scheint vor thnen zu stehen.]«* Da Sartre die Analyse hier
beendet, glaubt er unseren Blick der Alternative »percevoir le monde
[* die Welt wahrnehmen]« oder »saisir [...] un regard fixé sur nous
[* einen auf uns gerichteten Blick erfassen]« ausgesetzt: »C'est que
percevoir, c’est regarder, et saisir un regard n’est pas appréhenser un
objet-regard dans le monde (a moins que ce regard ne soit pas dirigé
sur nous), c’est prendre conscience d‘étre regardé. [* Wahrnehmen ist
ndmlich erblicken, und einen Blick erfassen ist nicht ein Blick-Objekt

98 | Zitiert nach der deutschen Ubersetzung: Jean-Paul Sartre, Das Sein
und das Nichts. Versuch einer phdanomenologischen Ontologie, erste voll-
standige dt. Ausgabe, Hamburg 1962, S. 344.

99 | J.-P. Sartre, [L'étre et le néant,] a.a.0. [Anm. 92], S. 316 [dt. S. 344].

70

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in der Welt auffassen (es sei denn, dieser Blick wére nicht auf uns Modi des
gerichtet), es ist vielmehr BewuRtsein davon erlangen, erblickt zu wer- Spiegelblicks
den.]«* Wer mochte jemals, den eigenen Blick im Spiegel erfassend,

eines Erblickt-seins bewul3t werden?

Das Phdnomen, dald der nicht-spekulare Blick die Augen, welche
ihn auf mich richten, hinter sich verschwinden lasse, mag trefflich
beobachtet und treffend beschrieben, die Wendungen, sie seien dann
»neutralisés [* neutralisiert]«, seien dann »hors jeu [* im Spiele]«,
mogen metaphorisch gelungen sein; zur Berufung auf Husserl taugen
weder jenes Phanomen noch diese Metaphern. DaR die Augen nicht
mehr »objet d‘une thése« (einer »Setzung«), sondern Objekt des »mise
hors circuit« (des »Ausgeschaltetseins'®, der >Einklammerung«) sei-
en, ist phdnomenal nicht aufweisbar, es ist eine theoretische, ndamlich
die phédnomenologische Einstellung, damit das reine, d.h. nicht auf
das Ich bezogene Phanomen allererst zur Anschauung komme.* Nur,
taugt diese émoxrj iiberhaupt fiir meinen Spiegelblick? Vermag ich bei
meinem Blick mir in die Augen {iberhaupt diese Augen dem »rapport
»mondain«, der weltlichen Setzung zu entziehen? Man ist versucht,
die Antwort in einem Beispiel abzutun: dem Spiegelblick einer Da-
me wie der Herzogin von Guermantes. Deren Augen sind auf Spuren
aus, nach Inkorrektheit, wenn schon nicht nach Schonheit, spdhend
en détail, auch in Details threr selbst.’®® Aber diese exemplifizierende
Antwort tut der Frage kaum genug, man entdecke denn das Spezielle
darin. Auch der Spiegel als solcher gehort zu den Dingen der Welt,
freilich nicht in derselben Weise, wie Dinge sonst zu ihnen gehoren; so
ist auch seine Weltzugehorigkeit, wie er selber, von besonderer Art. Man
nivelliere den Spiegel, argumentiert Josef Konig'®, »wenn man ihn,
der allerdings so gut ein Ding ist, wie das Ding, das er spiegelt, un-
ter die Dinge rechnet« (ouvapi3ueiv i Tivi'®). Aber »das Tiefere« sei,

100 | Ebd. [dt. S. 344].

101 | So die dt. Ubersetzung, S. 344.

102 | Vgl. dazu etwa Edmund Husserl, Die Idee der Phdnomenologie. Fiinf
Vorlesungen, hrg. u. eingel. von Walter Biemel, Husserliana, Bd. II, 2. Aufla-
ge, Haag 1958, S. 44f. — Vgl. auch Werner Marx, Die Phdnomenologie Edmund
Husserls. Eine Einfiihrung, Miinchen 1987, S. 24ff., S. 32ff. zu éwoxn.

103 | Dieser Satz steht, etwas abweichend, in meinem Essai »Canetti. Ver-
blendung und Verwandlung« (in: J. Schickel, Spiegelbilder. Sappho/Ovid,
Wittgenstein/Canetti, Marx/Piranesi. Interpretationen, Stuttgart 1975, S.
92); er gehort seit 1958 in den Zusammenhang der »Spiegelschrift«.

104 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 69f.

105 | Vgl. ebd., S. 69, Anm. 1: »So gebraucht z.B. Aristoteles das Wort an

71

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

»dal dennoch nur auf diesem Wege der Unterschied beider unverlierbar
gemacht werden kann. Denn unumkehrbar und insofern unverlierbar
ist im Unterschied zu dem Ding, das gespiegelt wird, der Spiegel das
Ding, das jenes spiegelt.«'® Um Konigs Argument aufzunehmen: Wie
der Spiegel wird auch der Spiegelblick nivelliert, wenn man ihn, der
allerdings so gut ein Blick ist, wie sonst ein Blick, der etwas sieht,
unter die Blicke rechnet. Ebenfalls gilt: Allein im Unterschied zu einem
Blick, der die Welt (mitsamt den Augen) auszuschalten scheint, ist der
Spiegelblick ein Blick, der die Augen (mitsamt der Welt), anstatt sie
einzuklammern, im Vollzuge seines Sehens zur Setzung bringt.'”’

8. Wir kommen zum Sehen erst, wenn wir erblicken, und nicht schon,
wenn wir mit unserem Blick agieren; das eine ist sowenig das andere
wie gehen und zum Ziele kommen. Was philosophisch im Hintergrund
liegt, wird an einer Distinction des Aristoteles deutlich: »[...] man
sieht zugleich [»&ua«; J. S.] und hat gesehen, iiberlegt und hat iiber-
legt, denkt und hat gedacht!®; aber man lernt nicht und hat gelernt
[...] durchschreitet nicht zugleich (»oU y&p &ua«) und hat durch-
schritten, baut nicht und hat gebaut [...].«'® So hat die Kolonne eine

einer iiberhaupt, aber hier lediglich in logischer Riicksicht, denkwiirdigen
Stelle (1097 b). Die Rede ist dort von der Eudaimonie. Und Aristoteles sagt
nun: sie sei das am meisten Begehrte unter allem Begehrten. Die Eudaimonie
ist also ein Begehrtes: die nivellierende Bestimmung! Allein sie ist es un
ouvapidpoupévny, d.h. als ein nicht zu dem (iibrigen) Begehrten oder unter
das (iibrige) Begehrte zu Zihlendes oder zu Rechnendes.« — Zur Eudaimonie
siehe das Scholion »Leibniz: Miroirs vivants« [in diesem Band ab S. 299].
106 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 11], S. 70.

107 | Die entgegen Sartre behauptete Geltung dieses Zur-Setzung-Brin-
gens vermag hinsichtlich der Augen wohl einzuleuchten, hinsichtlich der
Welt, einer von eigenartiger Art, ist sie freilich zu begriinden. Siehe dariiber
die Studie »Spiegelwelten« [von Schickel nicht ausgearbeitet]. — Husserl
betreffend, verweise ich auf Anm. 32 (zu I.1.3 [auf S. 27]) und das im zuge-
horigen Text Gesagte.

108 | Beziiglich dieser Parallelitdt von Sehen und Denken erinnere ich an
das im letzten Absatz von I1.1.6 Gesagte [auf S. 39].

109 | Aristoteles, Met[aphysik] 1048 b23-31. Da ich diesen Passus zum
Gegenstand des erwdhnten Aristoteles-Scholion mache, begniige ich mich
hier mit einer, an Eugen Rolfes (Philos[ophische] Bibl[iothek], Bd. 3, Leip-
zig 1928) angelehnten deutschen Ubersetzung. Hinzugefiigt sei die versio
latina: »[...] videt et vidit, sapit et sapuit, intelligit atque intellexit; sed non
discit et didicit [...], non [...] simul ambulat et ambulavit, neque aedificat

72

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Furt durchschritten, sobald sie das andere Ufer erreicht; ist sie indes- Modi des
sen dort, durchschreitet sie die Furt nicht mehr. Wahrend an einem Spiegelblicks
Haus gearbeitet wird, baut der Architekt es noch und hat es nicht be-
reits gebaut. Derlei Tdtigkeiten sind laut Aristoteles lediglich »Wege
zum Ziel« (»Tédv Trepl 1O Téhos«!™?), zum jenseitigen Ufer oder zum
schliisselfertigen Haus, selber ist »kein Ziel« (»oudepia TéAos«!). Er
nennt sie daher »Bewegungen« (»xivrjoeis«**?); denn auch diese haben
ihr Ende nicht in sich selber, sie dauern fort, bis sie zur Ruhe kommen.
Was aber noch in Bewegung ist, sich wie ein dahinfliegendes Geschof3,
wie eine marschierende Kolonne noch unterwegs befindet, hat seine
Aufgabe erst zum Teil verwirklicht: die Kolonne mag von der Furt abir-
ren, das Geschol3 vorzeitig krepieren. Solange die Bewegung andauert,
sind Zufdlle nicht ausgeschlossen, bleiben Méglichkeiten offen, solan-
ge ist sie »unvollendete Bewegung« (»kivnos &teAris«'?).

Beim Sehen nun soll es anders sein: es ist eine »IGdtigkeit, in welcher
sich das Ziel findet« (»ékeivn gvumdpxel TO TéAos kal 1} TP&EIs«!™),
es trifft einen Punkt, in dem es ihn visiert. Wer einen Feind sieht, verlor
die Mdglichkeit, ihn tibersehen zu haben, wahrend die Kugel, ob aufs
genaueste gezielt, bis zuletzt ihn fehlen kann. Als Bewegung laRt sich
das Sehen keinesfalls fassen: wer sollte es, das in seinem eigenen Au-
genblick, einem einzigen, irgendwohin kommt und zugleich da ist, un-
terwegs aufhalten. Es mul als in sich vollendete Wirklichkeit (qua Wirk-
samkeit) bestimmt werden oder, mit dem Aristotelischen Terminus,
als »evépyeia«.' Anders als die Augen der niederen Tiere, »die noch
nicht das »enthalten, was im Auge »als Ziel begriffen<'’ ist«, schreibt
Hans Lipps, auf Aristoteles sich berufend"’, »hilt sich das Sehen des

et aedificavit [...].« Erste Formulierungen zu diesem Abschnitt 1.2.8 finden
sich in meinen Essais »Piranesi. Schwarze Trdume aus Stein« (in: J. Schickel,
Spiegelbilder, a.a.0. [Anm. 103], S. 121ff., S. 130f.) und »Mo Ti. Der Spiegel
und das Licht« (in: J. Schickel, GroRe Mauer, GrolRe Methode. Anndherungen
an China, Stuttgart 1968 (als Taschenbuch Frankfurt a.M. 1976), S. 305f.)
[in diesem Band ab S. 347].

110 | Met[aphysik] 1048 b19.

111 | Met[aphysik] 1048 b18.
112 | Met[aphysik] 1048 b28.
113 | Met[aphysik] 1048 b29.

|
|
|
114 | Met[aphysik] 1048 b22f.
|
|

115 | Met[aphysik] 1048 b34.
116 Goethe, zit. nach H. Lipps, Goethes Farbenlehre, a.a.0. [Anm. 89],
S. 110.

117 | Ebd., S. 110 f.; Met[aphysik] 1048 b18-36.

73

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Menschen in seinem eigenen Ziel: man will >zum Sehen< kommen. Das
Sehen des Menschen ist etwas, was — wie auch das Denken - in einem
ausgezeichneten Sinn svollzogens, aber nicht nur betdtigt wird.«

Jedoch scheint der Satz, daR® unser Sehen nicht Bewegung sei,
vielmehr im Augenblick vollendete Wirklichkeit, auch anfechtbar zu
sein. Gemdl einer plausiblen Etymologie liegt dem Sinogramm >chienc
(>sehenv), das Bild eines Licht aussendenden Auges zugrunde i : sehr
frithe Schreibformen zeigen einen um einen Punkt (Pupille) gezogenen
Kreis (Iris) innerhalb einer Ellipse (Auge), von der Strahlen ausge-
hen® 18 Demnach meinten die Chinesen, aus ihren Augen falle Licht
auf die Dinge, sie sichtbar zu machen. Diese Meinung wurde auch im
antiken Griechenland geteilt, allerdings nicht von Aristoteles, der »zu
der Ansicht (neigt), daR wir dadurch sehen, daf® wir von aufRen her
Eindriicke empfangen«.”™ Ahnlich dem brahmanischen Nyaya, nach
dessen Aussage »ein feiner, unsichtbarer Feuerstrahl vom Auge zum

118 | Den prdgnanten terminus technicus >Sinogrammc« fiir die chinesi-
schen Schriftzeichen {ibernehme ich von Wolfgang Miinke, Die klassische
chinesische Mythologie, Stuttgart 1976.

Léon Wieger (Caractéres Chinois. Etymologie. Graphies. Lexiques, 4. Auflage,
Taichung [Taiwan; J. S.] 1963) und Bernhard Karlgren (Grammata Serica
Recensa, Stockholm 1957) fiihren diese Etymologie nicht an. Karlgren bildet
unter Nr. 241 b, c, d zwei Inschriften auf Yin-Knochen und eine auf Chou-Bron-
ze ab: »The graph shows a »man< with a big »eye<.« Hingegen steht in »Analysis
of Chinese Characters, from Baller’s Mandarin Primer. Based Mainly on Dr. L.
Wieger’s Etymological Lessons and the Shuo Weng, 0.0., 0.J., unter Nr. 85 zu
lesen: »chien, To see. This is the 147th radical, of characters relating to sight,
perception. Wieger explains it as an eye, on a man (W. 158 C). But Chalfant*
finds a writing more ancient than the seal writing(:) [chien; J. S.], which is a
picture of the eye emitting light.« Er bekraftigt diese Interpretation: »The
Chinese believe that light comes out of a normal eye, enabling it to see.« Ich
schlieRe mich seiner Interpretation an; sie leuchtet wegen der dahinterliegen-
den mikro-makrokosmischen Entsprechung (siehe Anm. 120) durchaus ein.
*F. H. Chalfant, Early Chinese Writing, in: Memoirs of the Carnegie Museum
Pittsburgh, 1906, 4,1. Chalfants picture ist den Abbildungen bei Karlgren
sehr dhnlich, doch hat dessen Interpretation sich durchgesetzt.

119 | Ingemar Diring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines
Denkens, Heidelberg 1966, S. 563. Diiring fiihrt S. 563, Anm. 43, zwei Beleg-
stellenan: Top[ik] I 14, 105 b6: »opcdpev eioBexdUevoi TI, OUK EKTTEUTTOVTES.
[* Wir sehen, indem wir etwas in uns aufnehmen, nicht, indem wir etwas
aussenden (Topik, griech.-dt., Bd. 1, hrg. und bers. von Hans Giinter Zekl,
Hamburg 1997, S. 33)].« De an[nima] II 7, 419 al7: »mw&oxovTos yd&p Tl

74

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegenstand hineilt, um ihn zu erfassen«'?, lehrte Empedokles (und, Modi des
wie manche behaupten, andere bestreiten, Platon), »daR das Auge Spiegelblicks
feueriger Natur sei, und daf} das Sehen erfolge, indem das Licht aus

ToU aioInTikoU yiyvetar 16 8pdv [* Denn das Sehen kommt zustande
dadurch, daB das Wahrnehmungsvermdgen etwas erleidet (Uber die Seele,
hrg. von Ernst Grumbach, {ibers. von Willy Theiler, Darmstadt 1959, S. 37)].«
Auch »De sensu« ist heranzuziehen.

120 | Walter Ruben, Geschichte der indischen Philosophie, Berlin 1954, S.
253. Ruben schreibt ebd.: »Kein Hinduphilosoph ist damals oder spater bei
diesem Problem auf den Gedanken gekommen, statt vom Gesichts-Feuer-
strahlvon den vom Gegenstand ausgehenden Lichtstrahlen und ihrer fiir den
Hindu nicht meRbaren, ungeheuren Lichtgeschwindigkeit oder von Sternen,
die viele Lichtjahre von uns entfernt sind, zu reden [...]. Die Hindu-Philoso-
phen kamen von der uralten Tradition der Mikro-Makrokosmos-Analogie von
Sonne und Auge nicht los, die letztlich der Nyayalehre (um 500 post) vom
Lichtstrahl des Auges zugrunde liegt.« Vgl. dazu Nyaya Philosophy. Literal
Translation of Gautama’s »Nyayasutra< & Vatsyayana’s sBhasya< along with a
free and abridged translation of the Elucidation by Mahamahopadhyaya Pha-
nibhusana Tarkavagisa; partI, Calcutta 1967, S. 45f. (Elucidation von Sutren
IIT 1,45 und III 1,34); part ITI, Calcutta 1972, S. 55 (fiir Sutra 34), S. 66ff.
(fiir Sutra 45ff.). — Sutra 34 z.B. lautet: »Perception [...] is due to a specific
form of contact between the rays (rasmi, i.e. the rays supposed to be radia-
ting from the eyes) and the object.«

121 | Emil Wilde, Geschichte der Optik, vom Ursprunge dieser Wissenschaft
bis auf die gegenwartige Zeit, Erster Theil, Berlin 1838, S. 7. — Ob Platon
womdglich ein Doppeltes gelehrt habe: dal} Lichtstrahlen von den Dingen
her in unsere Augen fielen, daRl aber Strahlen, weder aus Licht noch aus
Feuer, ndmlich Blickstrahlen, von unseren Augen zu den Dingen hinkdmen,
untersuche ich in einem Scholion (vor allem am »Timaios« und am Calcidius-
Kommentar) [von Schickel nicht ausgearbeitet]. Eine Sehtheorie, die sich
des Spiegels argumentativ bedient, hat Adelard von Bath (Bliite zwischen
1116 und 1142) vorgetragen: »[...] im Gehirn wird eine gewisse feine Sub-
stanz hergestellt, die von der gleichen Beschaffenheit wie Feuer ist. Sie
gelangt durch den Sehnerv ins Auge und dringt durch die Pupille nach drau-
Ren. Dieser »Sehhauch« (oder >feurige Kraft<) fahrt dann mit phantastischer
Geschwindigkeit zum sichtbaren Kérper, wo ihm die Form des Kérpers einge-
pragt wird. Zuriickgekehrt zu seinem Ursprung, teilt der Sehhauch diese
Form dann der Seele des Beobachters mit.« Adelards Spiegel-Argument lau-
tet nun, allein diese Theorie kdnne erkldren, »wie man sich selbst im Spiegel
sieht: der Sehhauch wird vom Spiegel zuriick in das Gesicht des Betrachters
reflektiert, empfangt dort dessen Form und kehrt iiber den Spiegel zum Auge

75

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke dem Auge, wie aus einer Laterne ausstrome«'?; die Optik Euklids und
die Katoptrik Damians, gab deren Argumentation sich auch wissen-
schaftlicher, lehrten kaum anderes.?? »Nach der Meinung einiger alten

und schlieBlich zur Seele zuriick. [...] Adelard bezeichnet die [...] Theorie
als jene >gottliche Meinungg, die Platon im >Timaeus< darlege, und er unter-
stiitzt sie durch einige lange wortliche Zitate aus der >Timaeus<-Fassung von
Chalcidius« (David C. Lindberg, Auge und Licht im Mittelalter. Die Entwick-
lung der Optik von Alkindi bis Kepler, Frankfurt a.M. 1987, S. 171f.). Vgl.
Adelard von Bath, Die sQuaestiones naturales< des Adelardus von Bath, hrg.
von Martin Miiller, in: Beitrdge zur Geschichte der Philosophie des Mittelal-
ters, Bd. 31/1II, Miinster 1934.

122 | Vgl. E. Wilde, Geschichte der Optik, a.a.0. [Anm. 121], S. 13 bzw. S.
62. — Zu Euklid sei M[ax] Herzberger, Strahlenoptik (Die Grundlehren der
mathematischen Wissenschaften in Einzeldarstellungen [mit besonderer Be-
riicksichtigung der Anwendungsgebiete]; Bd. XXXV), Berlin 1931, S. 179f.,
zitiert: »Bedenken wir, dal} die Griechen annahmen, die Lichtstrahlen gin-
gen vom Auge aus (Sehstrahlen!) zu den Dingen, so wird es verstandlich
erscheinen, dal} im Altertum und im Mittelalter die Fragen der optischen
Projektion das groRte Interesse fanden. In der dem Euklid (ca. 300 v. Chr.)
zugeschriebenen Optik finden wir eine eingehende Darstellung der Gesetze
der Perspektive, in seiner Katoptrik finden wir eine Darstellung der Gesetze
vom Sehen durch Spiegel. Als Bildpunkt bezeichnen Euklid und seine Nach-
folger den Punkt, in dem der reflektierte Hauptstrahl das vom Objektpunkt
aus auf den Spiegel gefillte Flachenlot schneidet. Erst Kepler gab fiir diese
Wahl eine Begriindung. Es handelt sich um den sagittalen Bildpunkt*; dieser
ist beim beiddugigen Sehen bevorzugt dadurch, daR wir meistens die Augen
symmetrisch zur Meridianebene durch den Objektpunkt halten. Interessant
ist, dal Euklid annahm, vom Auge gingen nur diskrete Lichtstrahlen aus;
hierdurch konnte er die Tatsache erkldren, daR Gegenstande nicht mehr ge-
sehen werden kdnnen, wenn sie dem Auge in zu groRer Entfernung, d.h.
unter zu kleinem Winkel dargeboten werden.«

* »Sagittal-, Aquatorial-, in Wortverbindungen wie S.-Ebene, S.-Schnitt, S.-
Strahl usw. Hauptschnitt durch ein optisches System, in dem lediglich die
Kriimmungsmittelpunkte der Linsenflédchen, nicht aber seitlich der optischen
Achse liegende Ding- bzw. Bildpunkte liegen. Er steht senkrecht zur Meridi-
onalebene; in der iiblichen Darstellung durch die zur Zeichenebene senk-
rechte Ebene wiedergegeben« (ABC der Optik, Hanau 1972). »sagittal¢, von
lat. »sagitta¢, »Pfeilc.

Damianos von Larissa verfaRte wahrscheinlich »kepdAeia Téov dmTIKGOV
utro Jéoewv [* Grundlegende Thesen der Optik]«, deren dritter Teil der
Katoptrik gilt: »[...] das Werk ist ohne Originalitat, erlaubt aber die Rekon-

76

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathematiker«, resiimiert Gotthilf Heinrich von Schubert, »sollte das Modi des
Sehen da geschehen, wo der vom rechten und der vom linken Auge Spiegelblicks
ausgehende Strahl wie an der Spitze eines Kegels zusammentrafen«.?*
Schubert, Naturwissenschaftler nicht minder als Naturphilosoph, beeilt
sich hinzuzusetzen, die physikalische Unzuldnglichkeit solcher An-
sichten habe schon Basilius nachgewiesen, »ein vertrauter Freund der
Natur unter den Vitern«.'*

Gewild hitten sogar Ankldnge an derlei Theorien, wdren sie nichts
als Physik, lingst ausgedient, indes kommt ihnen noch andere Bedeu-
tung zu. Daher beziehen wir das Recht, vom Strahl der Augen zu reden,
welcher den Spiegel trifft. DaR jemand sein Augenlicht ausschicke, um
etwas zu erblicken, ist nicht gemeint; diese Erkldarung des Gesichts
wurde vor der physikalischen und physiologischen Optik so unglaub-
wiirdig wie Uberlieferungen, Kaiser Tiberius habe mittels der Phospho-
reszenz seiner Augen im Dunkel sehen konnen.'?* Natiirlich leuchten
unsere Augen nicht, es sei denn, sie reflektierten Licht, allein auch ihr
Reflex verblaf3t angesichts des griinlich hellen Scheins, den das tape-
tum lucidum im Katzenauge selbst noch der Nacht zuriickgibt. So viel
ist sicher: damit wir die Dinge sehen, muR ihr Abglanz auf uns fallen.
Die Wendung »>Strahl der Augen¢ verst6Rt nicht gegen die Natur, ihr
Sinn liegt jenseits der Physik. Die Wendung >Augenlicht« aber, was im-
mer sie einst besagt hat, rechtfertigt sich, nunmehr schéne Metapher,
im Widerleuchten des Blickes.'?

Die zwei Worter svisieren< und >Strahl¢, bei Gelegenheit wie ange-
legentlich gebraucht, legen eine Spur zu anthropologischem Befund.
Das Grimmsche Worterbuch verzeichnet als nhd. einzig noch giiltige
Bedeutung von svisieren<: »scharf ins auge fassen, den blick scharf auf
einen punkt richten [...] im besonderen sinne zielen nach etwas«.'?
Wer irgendein Ziel visiert, der muf3, um mit seinen Augen ins Schwarze

struktion von Versuchen des Ptolemaios liber die Geradlinigkeit des Seh-
strahls und die Ausdehnung des Gesichtsfeldes« (Lexikon der Alten Welt,
Ziirich/Stuttgart 1965, S. 688).

123 | Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Geschichte der Seele, Bd. 1, 5.
Auflage, Stuttgart 1877, S. 212.

124 | Ebd.

125 | Uberliefert bei Damian (siehe Anm. 122); vgl. E. Wilde, Geschichte
der Optik, a.a.0. [Anm. 121], S. 61.

126 | Vgl. Grimm DWB, Zweiter Band 1860, unter »Blick<: »schdn und oft
verwendet unsere sprache blick vom licht und strahl des auges, das ja selbst
das sehende, leuchtende ist.«

127 | Grimm DWB, Zwdlfter Band (2. Abt[eilung]) 1951, unter svisierens.

77

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

zu treffen, in gerader Richtung abkommen; beim Gewehr fixieren Kim-
me und Korn den Verlauf der Geraden. Ihr entlang verlaufen, ebenso
wie Pfeile, die Sehstrahlen der Augen.'?® Die Etymologie signiert es:
»Strahl, m., telum, sagitta, pilum; fulmen; radius. [...] auszerhalb des
germ. kslav. stréla, f. >pfeil« [...] als entlehnung noch aus der slav.
gruppe lit. stréla-s, stréla m. f. >pfeilc. als urspr. bedeutung erscheint
»pfeilc, wobei die wortfindung mdglichst weit nach osten zu schieben
ist.«*?° Das Sehen also, obwohl es nichts von einem Lichtstrahl an sich
hat, kann, ja mufS, dennoch als Strahl begriffen werden. Wir sehen
etwas in der Weise des Pfeilschusses, der Blick erreicht pfeilgerade
sein Ziel. Auch daR wir sagen, jemand faf3t einen Gegner ins Auge oder
er richtet den Blick auf ihn, deutet die Ndhe zum BogenschieRen an,
doch wird kein Pfeil gerader gerichtet als der Augenstrahl; gewild wird
auch keiner schneller sein, und gdbe die Sehne ihm Lichtgeschwindig-
keit. Nur der Sehstrahl trifft in einem einzigen Augenblick, welcher
sein eigener ist, und hat bereits getroffen, nur im SchuR dieses Pfeils
sind Bogen und Scheibe eins. Derselbe Pfeil fliegt auch vom Ich zum
Spiegel-Ich. Nur vor dem Spiegel gilt, daf$ ich mich sehe und zugleich
gesehen habe, also mich selbst erblicke. Die Zeit, die mich von meinem
Photo distanziert, macht mir mein Spiegelbild nicht fremd.**

9. Ein Jahrhundert hat es gedauert, bis dem Ensemble der Augenbewe-
gungen, das Johannes Miiller 1826 zur Constituante der Modi des Ge-
sichtssinnes erhoben hatte, der Grundmodus gefunden war: Helmuth
PleRner erkannte ihn 1923 in der Strahligkeit qua Gerichtetheit des
Blicks. »Die Sehstrahlfunktion«, schrieb er in seinem Buch »Die Ein-
heit der Sinne«, »darf man nicht in eine Summe von Augenmuskel-

128 | Auch die ballistische Kurve eines Geschosses und sogar der Seit-
wartsbogen, in welchem Indianer ihren Tomahawk ins Ziel zu werfen vermé-
gen, sind in der visierten Geraden fundiert.

129 | Grimm DWB, Zehnter Band (3. Abt.) 1957, unter>Strahl. Die Verfas-
ser fiigen launig hinzu: »die begriffe blitzstrahl und sonnenstrahl als mytho-
logische requisiten haben unter nordischem himmel keinen platz, sie sind
ein geschenk der antike.« — Hans Lipps schreibt: »DalR das Wort >Strahl
nicht mehr fiir den Pfeil verwendet wird, zeigt weniger einen Wandel in sei-
ner Bedeutung als in der Auffassung dessen an, wofiir es urspriinglich ver-
wendet wurde« (in: Die Verbindlichkeit der Sprache. Arbeiten zur Sprachphi-
losophie und Logik, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1958, S. 72, Anm. 5).

130 | Fur diesen Satz gilt ebenfalls das in [Anm.] 103 [auf S. 71] Gesagte;
er findet sich [in meinem Essai »Canetti. Verblendung und Verwandlung«]
a.a.0. [Anm. 103], S. 95.

78

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

spannungen und Bewegungsempfindungen des Bulbus, Akkomoda- Modi des
tionsempfindungen usw. auflésen wollen. Sie fundamentiert gerade Spiegelblicks
alle diese Leistungen, und ware sie nicht, so gabe es kein eigentliches

Sehen und die ganze optische Apparatur ware hinfallig.«* Hinfdllig

wdre desgleichen, verstiinden wir Richtung nicht, die Mdglichkeit geo-
metrischer Konstruktion: »Jede Figur und jedes Figurelement hat dar-

an ihr Apriori.«** Folgerecht nimmt PleRner an, die »Affinitdt der rei-

nen Anschauung in der Geometrie zur Sehfunktion« kdnne kein barer

Zufall sein.™ Die Aisthesis des Sehens kommt mit der Kategorialitdt

des Denkens, eins das andre enthaltend wie enthalten das eine im an-

dern, ganz und gar iiberein; transzendentale Dialektik im Anfang.

131 | Helmuth PleBner, Anthropologie der Sinne, [in: ders.,] Gesammelte
Schriften[, Band III], Frankfurt a.M. 1980, S. 260f. Dieser Band enthalt
auRer dem Buch »Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des
Geistes«, Bonn 1923, aus dem ich zitiere, die Abhandlung »Anthropologie
der Sinne« (aus: H. PleRner, Philosophische Anthropologie, Frankfurt a.M.
1970).

132 | Ebd.,S. 259.

133 | Ebd. - Anm. zu I.2: Der Blick des Malers, der mittels eines Spiegels
sich selber portratiert, ist zweifellos den Spiegelblicken zuzurechnen. Unter
deren Modi gebiihrt ihm, z.B. wegen seiner kunsttheoretischen Relevanz,
sogar besondere Aufmerksamkeit. Gleichwohl erscheint mir die Studie »Spie-
gelkunst« [von Schickel nicht ausgearbeitet] als der angemessene Ort, den
Spiegelblick des Malers zu behandeln [siehe dazu das Scholion »Narziss ...«
ab S. 271].

79

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.3 Der BEGRIFF DER REFLEXION

1. >Reflexion« ist der Optik keine Metapher: das dem Lateinischen ent-
lehnte Wort nennt das Wesen des Spiegels, ein geometrisch definiertes,
nichts als das alles-Licht-Reflektierende zu sein (daraus resultiert erst
die dem Gespiegelten eigentiimliche Sichtbarkeit). Das Substantiv >re-
flexio« ist von einem Verbum >re-flectere« gebildet, worin die prafigier-
te Partikel >re-< sozusagen die Bedeutungsrichtung von >flectere«
(>beugenc) umkehrt: »zuriickbeugen«. Das zugrunde liegende >flecteres,
lassen wir uns belehren?, wird vorwiegend transitiv gebraucht; als des-
sen Objekt setzt Cicero >membrums, Ovid >ramum«< oder Quintilian,
iibertragen, s>verbac. Ein intransitives Vorkommen scheint literarisch
wie semantisch schmal zu sein?; Livius hat >flectere ad Oceanums, Ta-
citus, {ibertragen, >ad sapientiamc. Ofter steht sse flectere« als Reflexi-
vum?, >flectic als Medium. >Reflectere« folgt diesem Sprachmuster; es
tritt im Aktiv gern transitiv (oculos refl.), im Passiv gern medial auf
(Ovid: »longos reflectitur ungues«*, lang verbiegen ihm riickwarts die
Krallen).

1 | Vgl. Karl Ernst Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdr-
terbuch, Bd. I (A-H), Leipzig 1879, unter >flecto<; Bd. II (I-Z) Leipzig 1880,
unter sre-flecto«.

2 | Lat.»intrensitivum< heillt bei den griechischen Grammatikern im allge-
meinen >auetdPaTos¢, manchmal aber auch >aUtomadriss, i.e. eigentlich
der Terminus fiir das Reflexivum (siehe die folgende Anm. 3). Wenn Chris-
toph Walther Zimmerli (Die Frage nach der Philosophie. Interpretationen zu
Hegels »>Differenzschriftc, Hegel-Studien, Beiheft 12, Bonn 1974, S. 95) un-
terstellt: »Zudem zeigt der lateinische Gebrauch des Grundverbs >flecto< eine
reflexive (sic!) Bedeutung«, so konnte er Opfer dieser Vermengung gewor-
den sein; daR »>flectere« reflexiv vorkomme, ohne >se< zu sich zu nehmen,
diirfte schwer zu belegen sein. Das intransitive Vorkommen von »flectere«
taugt jedoch nicht zu Zimmerlis Zweck, der philosophischen Reflexion ein
sich-auf-sich-Zuriickbeugen sprachlich zu attestieren.

3 | Dervon romischen Grammatikern mit >reflexivum« tibersetzte Terminus
savtoTradrs, avtomadikds< (>selber-leidend<) geht auf Nomina, Pronomi-
na und Verba, die ein Handeln nicht auf jemand anderen, sondern auf den
Handelnden selbst iibertragen. Der griechische Ausdruck riickt die Bedeu-
tung logisch ndher an die aristotelische Kategorie des Leidens (>mw&oxeiv<
mit Inf[initiv] Aor[ist] >maSeiv<), grammatisch ndher an das Passiv. Den
Stoikern fehlte der Begriff noch; Hans von Arnim, Stoicorum veterum frag-
menta, Leipzig 1924, registriert >automadrs« nicht.

4 | Ovid, Metamorphosen V, 547. Ceres (Demeter) verwandelt den Unter-

81

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

Auch der Rhetorik ist >reflexioc keine Metapher. Zwar verzeichnet
das Worterbuch unter >bild(lich)« Vergils Phrase »nec [...] animumque
reflexi«® zu Recht, reiht aber >reflectere«, besagt es »einen Satz, SchlufR
umkehren«®, unrichtig dort ein. >Reflexio« ist hier terminologisch »die
Umkehrung® eines Satzes«: rhetorische Figur der »Erwiederung im
entgegengesetzten Sinne«® (griech. >&vaxAaois<). Diese zdhlt zur
Gruppe der sogenannten distinctiones, die zwischen allgemein ge-
hortem Hauptsinn (beim erstmaligen) und besonders zu hdrendem
Nebensinnn (beim abermaligen Setzen) eines Wortes unterscheiden.
Jedoch, so Lausberg: »Die reflexio ist eine distinctio in Dialogform: ein
vom ersten Gesprachspartner verwandtes Wort nimmt der zweite [...]
in einem verdnderten, parteiisch-emphatischen Sinne auf«; jedoch,
»in der reflexio [tragen; J. S.] sowohl die gegnerische Bedeutung des
Wortes wie die von der neuen Partei dem Wort unterstellte Bedeutung
habituellen Charakter«, hat »die parteiische Umdeutung also eine ha-
bituelle Grundlage«.” Ein beliebtes Schulbeispiel, in versus memoriales
gebracht, lautete: »a&vakAaois: est reflexio cum contra reflectimu(s)
dicta: / »non exspecto tuam mortem, pater, inquit; at ille / »immog,
ait, »exspectes oro neve interimas me«. [* &vakAaois: Eine reflexio
liegt vor, wenn wir das Gesagte in sein Gegenteil wenden: >Ich warte

weltsddmon Ascalaphus, der ihre Tochter Proserpina (Persephone) hinter-
gangen hat, in einen garstigen Vogel.

5 | Vergil, Aeneis II, 741. >animum reflectere, >den Sinn zuriickwenden<
(scil. auf jemanden), steht bildlich fiir sdenken anc, »erinnerng, die Vernei-
nung entsprechend fiir >vergessen habenc.

6 | Bei K. E. Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworter-
buch, a.a.0. [Anm. 1], sind >umkehren< und >Umkehrung«< sowie die in An-
filhrung stehenden Worter hervorgehoben.

7 | Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundle-
gung der Literaturwissenschaft, Miinchen 1960, & 663f. Hervorh. v. m.; bei
Lausbergistsreflexio<hervorgehoben. —>emphatisch<: von griech. >éppaocise,
das lateinisch »intuitio< (>das Erscheinen des Bildes auf der Oberfliche des
Spiegels«) ist. Ich traktiere die Bedeutung von »>éupaois< und sintuitio< im
Abschnitt »Der Begriff der Intuition« [in der] Studie »Spiegelbilder« [ab S.
115]. Hier hat >emphatisch< den verblaRten Sinn des Nachdriicklichen. —>ha-
bituell<: Der habituelle Charakter des Wortes in Gebrauch beider Gegner,
merkt Lausberg (§ 664) an, unterscheide die reflexio von der Ironie, in der
»das gegnerische Wort durch den neuen Kontext als okkasionell widersinnig
hingestellt wird«. In der reflexio hingegen wolle die parteiische Umdeutung
»tiefsinnig-emphatisch sein und so die wahre voluntas der Gegenpartei aus
der Sprache selbst ergriinden« (bei Lausberg ist svoluntas< hervorgehoben).

82

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht auf Deinen Tod, Vater¢, sagt er; und jener entgegnete: >Ich bitte Der Begriff

Dich, warte darauf; bring mich nicht umc.]«® der Reflexion
Nicht erst seit Hegels Bestimmung der philosophischen Instrumen-

talitdt der Reflexion »als Vernunft« und »als Spekulation«® ist dem Wort

weiteres Heimatrecht verbiirgt. Wodurch verbiirgt? Etwa dadurch, daf

der Philosophie »Reflexion eine terminologisierte Metapher«, heiRe

»in der ihr Ursprung aus der Optik noch anklingt«? Ebenso schnell, soll

sagen vorschnell, lieRe sich eine Herkunft des Terminus aus rhetori-

scher Metaphorik vermuten (hdtte diese Disziplin iiberhaupt Bilder an-

stelle von Begriffen bereitgehalten’?). Immerhin {iberwog zu Zeiten die

Kenntnis der Rhetorik diejenige der Optik, insonderheit die Vertraut-

heit mit sreflexio< als einem rhetorischen, diejenige mit >reflexio¢ als

einem optischen Terminus bei weitem; Thomas hatte die artes liberales

studiert”, und Kant, hdtte er selbst Leibnizens kat- und dioptrische

Interessen geteilt, hitte sich auf den Terminus nicht unbedingt an-

8 | Carmen de figuris vel schematibus, 13; zitiert nach H. Lausberg, Hand-
buch der literarischen Rhetorik, a.a.0. [Anm. 7], & 663. — Der Sinn von
»&vakAaotis< changiert zwischen sreflexio< und srefractioc. AuRer in rhetori-
scher steht das Wort sowohl in optischer als akustischer Bedeutung, bei Aris-
toteles (Anal[ytica] post[erioria] 98a 27ff.) folgen beide einmal unmittelbar
aufeinander: »ofov Six Ti oxel, f§ dix Ti éupaiveTarl ... TavTa Yap
avdkAaois [* aufgrund wovon gibt es Widerhall, oder aufgrund wovon gibt es
Widerschein [...]. Alles das ist ja Brechung; (dt.: Aristoteles, Erste Analytik/
Zweite Analytik, hrg. und ibers. von Hans Giinter Zekl, Hamburg 1998)]«.

9 | So Hegel bereits in der sogenannten »Differenzschrift« (1801): zitiert
nach: ders., Theorie-Werkausgabe, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1970, S. 25.

10 | Auch nicht erst seit Kant; schon Locke hat sreflection< zur Bezeich-
nung der inneren Wahrnehmung.

11 | Barbara Merker, Selbsttduschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideg-
gers Transformation der Phdanomenologie Husserls, Frankfurt a.M. 1988, S.
145 (dort auch [der] Hinweis auf Hans Blumenbergs »Paradigmen zu einer
Metaphorologie«).

12 | Die Rhetorik der griechischen und rémischen Antike war, als eine der
sich entwickelnden artes liberales, ein derart abstrakter Formalismus, dalR
der Peripatos ihre Schemata [mit] den Syllogismen verglich, sie selber dem
Organon zuordnete. Vgl. Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur und
lateinisches Mittelalter, Bern 1948, S. 154; auch passim. »artes<: »Die antike
Etymologie brachte das Wort mit artus >eng< zusammen: die artes schlie3en
alles in enge Regeln ein« (ebd., S. 45).

13 | Soll sagen, er hatte vorziiglich Grammatik, Rhetorik und Dialektik des
trivium, des weiteren Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie des qua-

83

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke gewiesen gesehen (ja, ware ihm in zeitgendssischen Lehrbiichern der
Optik nicht unbedingt begegnet™). Durchaus ist anzunehmen, die Phi-
losophen hdtten weder fiir folgerichtig noch fiir folgenreich erachtet,
daR ihre Reflexion mit der rhetorischen, oder gar mit der optischen, zu
tun haben sollte, aufler, wie Heidegger will, einem: »Bei Hegel - der in

drivium sich zu eigen gemacht; Thomas war der, von ihm auch philosophisch
gebrauchte, Begriff >reflexio< also eher aus der Rhetorik denn aus der Optik,
die er wohl kaum kennengelernt hatte, vertraut. AuRerdem war es, etwa seit
Quintilian, zu einer »Uberordnung der artes liberales iiber die Philosophie«
gekommen (vgl. H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, a.a.0.
[Anm. 7], §§ 14ff., § 31).

Hingegen ist der mit Thomas von Aquin fast gleichaltrige Roger Bacon gera-
de wegen seines optischen Wissens beriihmt: der fiinfte Teil seines Opus
maius, »De scientia perspectivag, breitet es aus; die ausfiihrlich erdrterte
Spiegelung heiRt terminologisch »sreflexio¢, philosophischen Gebrauch
macht Roger von >reflexio< nicht. DaRR der Dominikaner und der Franziskaner
hierin differieren, mag in der Verschiedenheit ihrer wissenschaftlichen Aus-
bildung begriindet sein, vielleicht auch in der Verschiedenheit der Kontinen-
tallander Italien und Frankreich von dem insularen England. Jedenfalls:
»Roger Bacon hatte andere wissenschaftliche Ideale, als sie den groRen phi-
losophisch-theologischen Systematikern des Festlandes, den Summenschrei-
bern (qui has Summas fecerunt; [Roger Bacon; J. S.] Opus minus, ed. Brewer,
325) vorschwebten. [...] Sein Hauptinteresse ging in der Richtung [...] der
mathematischen Ficher, der naturwissenschaftlichen Disziplinen mit Natur-
philosophie« (Die patristische und scholastische Philosophie, hrg. von Bern-
hard Geyer, 12. Auflage, Tiibingen 1951, S. 467; Ueberwegs Grundri® der
Geschichte der Philosophie, 2. Teil).

14 | In seinem 1780, ein Jahr vor der Erstausgabe der »Kritik der reinen
Vernunft«, zu Greifswald erschienenen Buch »Anfangsgriinde der Mathema-
tischen Wissenschaften. Dritter Band. Die Optischen Wissenschaften«, das
in heute ungewohnter Breite die Spiegelphdnomene abhandelt, vermeidet
Wenzeslaus Johann Gustav Karsten den Terminus >Reflexion< ganz und gar,
wahrend er dessen Pendant >Refraction« statt sBrechung« gelegentlich (z.B.
S. 284ff.) verwendet. Er schreibt durchgdngig, mag er einer Konfusion mit
der damals modischen philosophischen Reflexion habe vorbeugen wollen,
»Zurlickwerfungs, >Zuriickwerfungsebene«, »>zuriick werfen<. Karsten war
nicht irgendwer: die knappe »Geschichte der Mathematik« von Oskar Becker
und Jos[eph] [Ehrenfried] Hofmann, Bonn 1951, verzeichnet ihn (S. 223)
unter den Mathematikern, deren Schriften dem »Aufbau einer sinnvollen
Lehrkunst« entgegen dem »Schuldrill«, dienen sollten. Erwdhnenswert ist
Karstens »Lehrbegriff der gesamten Mathematik«, Greifswald 1767/78.

84

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Philosophie so unerhort viel gesehen hat und sehen konnte, weil Der Begriff
er eine ungewthnliche Macht {iber die Sprache hatte und die verborge- der Reflexion
nen Dinge aus ihrem Versteck herausrif — klingt einmal diese optische
Bedeutung des Terminus >Reflexion< an [...].«* Heidegger, iiber Fichte
und Schelling nichts sagend?®, nichtwissend dariiber, in welchem Gra-
de, und zwar ihrem Wesen nach, die philosophische Reflexion wie eine
auch-rhetorische bzw. wie eine auch-optische ist.

>Reflexioncist der Philosophie keine Metapher, irgendwoher genom-
men, ihr »Geschdft«" zu bebildern, ist ihr vielmehr terminus immotus,
aus eignem es zu begrenzen. Nennt Heidegger »optische Bedeutung«,
die einmal anklinge, was Hegel als wesentlich erscheint, verkennt er,
Zuchtmeister der Sprache, ihn, den Meister der Sprachzucht (und viel-
leicht auch -sucht). Eine Stelle jedenfalls, sie mag die von Heidegger
gemeinte sein, ist bereits im Register der hier zitierten Ausgabe unter
sReflexion¢ leicht aufzufinden; ein schlagender Gegenbeweis, wiirde
Goggelmoggel diesmal unwidersprochen ausrufen, ldutet die Glocke
doch laut die Richtigstellung ein: »Ich und das Licht als zwei Formen
der reinen Reflexion-in-sich«.*® (Das Register fithrt auf den Zusatz zu §
275 der »Enzyklopddie«, dem ersten von vier Paragraphen »Das Licht,
Abt[eilung] Physik innerhalb der Naturphilosophie.) Vorerst 1aRt sich
Hegels Einlosung der registrierten Formel nur andeuten: »Die Be-
stimmtheit desselben [des Lichtes; J. S.] ist die Unbestimmtheit, Iden-
titdt, Reflexion in sich selbst, vollkommene physikalische Idealitdt im
Gegensatz zur Realitdt der schweren Materie [...]. Dies ist die reine
Reflexion-in-sich, was in der hoheren Form des Geistes Ich ist. [...]

15 | Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phdnomenologie (Marbur-
ger Vorlesung S[ommer]-Sem[ester] 1927), [in: ders., Gesamtausgabe, Bd.]
24, Frankfurt a.M. 1975, S. 226.

16 | Die Freiburger Vorlesung »Der Deutsche Idealismus« (S[ommer]-
Sem[ester] 1929) [in: ebd.,] Bd. 28, [Frankfurt a.M. 1997], bleibt iiber Re-
flexion den Absichten dieses Buches fern. Uberhaupt fehlen, soweit das
bisher Veréffentlichte dariiber Auskunft gibt, Interpretationen unumgangli-
cher Stellen wie der Anm. 35 zu I.1.4 [auf S. 31f.] angegebenen Fichteschen
oder der Schellingschen in »System des transzendentalen Idealismus
(1800)«, III Bc; in: [Schellings] Werke, hrg. von O[tto] Weil3, Bd. 2, Leipzig
1907, S. 104 (»Der gedankenlose Haufen erklért sich das Sehen durch den
Lichtstrahl; aber was ist denn der Lichtstrahl? Er ist selbst schon ein Sehen,
und zwar das urspriingliche Sehen, das Anschauen selbst«).

17 | Wie Anm. 9 [aufS. 83].

18 | [Hegel, Enzyklopéddie der philosophischen Wissenschaften, in:] ders.,
[Theorie-Werkausgabe], Bd. 9, a.a.0. [Anm. 9], S. 112f.

85

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Ich ist nur die Identitdt des Verhaltens meiner selbst als Subjekts zu
mir als Objekt. Mit dieser Identitdt des SelbstbewuRtseins ist das Licht
parallel und das treue Abbild desselben. Es ist nur darum nicht Ich,
weil es [...] nur abstraktes Erscheinen ist. Konnte sich das Ich in der
reinen abstrakten Gleichheit erhalten, wie die Inder wollen, so ware es
entflohen, es wdre Licht, das abstrakte Durchscheinen.«* Darauf ist,
fiir Abend- wie Morgenland, zuriickzukommen; unterdes sei bemerkt,
daR Hegel das Verhdltnis auf beinah ironische Weise umkehrt: seinen
Sdtzen zufolge sollte eher der Optik — Licht, in Parallele treu abbildend
das Ich - »Reflexion eine terminologisierte Metapher«® heiRen, die
ihren Ursprung aus der Philosophie nicht verleugnet.

2. Soviel steht, behutsam gesagt, zu vermuten: daf’ optische wie rheto-
rische Reflexion einerseits und philosophische Reflexion andererseits
in gewissen Grenzen sich irgendwie dhnlich® seien; dabei scheinen die
Grenzen ihrer Ahnlichkeit durch das jeweils Materiale, scheint das Ir-
gendwie ihrer Ahnlichkeit durch das jeweils Formale der Reflexion ge-
geben. Die optische Reflexion ist, formal betrachtet, eine dreistellige
- und asymmetrische — Beziehung Rfl (Reflektieren), die zwischen ei-
nem Urbild (U), einem Abbild (A) und einer Spiegelfliche (S) besteht:
Rfl (U, A, S); zu lesen S reflektiert U in A. Wie jedermann geldufig, ist
das Wort s>reflektieren< deshalb angebracht, weil die Spiegelfliche das

19 | Ebd. - Aus Hegels Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
wissen wir, daR sein Gewahrsmann fiir Indien einer der GroRen am Anfang
der Sanskritphilologie gewesen ist: Henry Thomas Colebrooke (1765-1837)
Colebrookes letzte umfangliche Arbeit, »Essay on the Philosophy of the Hin-
dus«, sich insbesondere des Sankhya und des Nyaya annehmend, welche
beiden Systeme Hegel denn auch danach referierte (vgl. [Theorie-Werkaus-
gabe], a.a.0. [Anm. 9], Bd. 18, S. 150ff.), ist nach dem Urteil von Ernst
Windisch lesenswert geblieben; vgl. E. Windisch, Geschichte der Sanskrit-
Philologie und der Indischen Altertumskunde, Erster Teil, StraRburg 1917, S.
34f. (GrundriR der Indo-arischen Philologie und Altertumskunde I1.I,B). He-
gel mag die vier Jahre vor seinem Tod, 1827, erschienene Arbeit kennenge-
lernt, auch vorher schon das eine oder andere von Colebrooke gelesen ha-
ben. Ebenfalls 1827 (Jahrbiicher fiir wissenschaftliche Kritik, Nr. 7-8)
rezensierte er Wilhelm von Humboldts Aufsatz »Uber die unter dem Namen
Bhagavad-Gita bekannte Episode des Mahabharata«.

20 | [B. Merker, Selbsttauschung und Selbsterkenntnis, a.a.0., Anm. 20.]
21 | Das Wort >dhnlich< steht hier nicht in einem umgangssprachlichen,
sondern in einem streng terminologischen Sinn, wie Scholastik und Logistik
ihn definiert haben; siehe weiter unten [in diesem Abschnitt S. 84f.].

86

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in sie einfallende Licht zuriickwirft. Wir kdnnen nun einen zweiten, Der Begriff
dem ersten nicht widersprechenden Sinn in sreflexios, sreflectere< ent- der Reflexion
decken, werden wir des Eigentiimlichen an der Sichtbarkeit des Reflek-
tierten gewahr: der Spiegel vertauscht im Prinzip weder links mit rechts
noch oben mit unten, statt dessen »dreht er die Struktur einer Figur
[...], und zwar Punkt fiir Punkt, entlang der senkrecht zu ihm laufen-
den Achse« um?; das Enantiomorph zeigend, hat er »die Achse von vorn
nach hinten umgekehrt«?, d.h. aber, sie zuriickgebogen. Das Eigentiim-
liche an der Sichtbarkeit des Reflektierten ist mithin die Reflexion der
Objektstruktur®, die einer Reflexion der Sehrichtung nur gleich scheint,
doch ungleich ist. Der reflektierende Blick sieht, was er sieht, nicht,
indem er sich riickwdrts wendet; gegenldufig wird ihm der Gegenstand.
Formal dieselbe Relation wie Rfl (U, A, S) besteht zwischen dem
urbildlichen Objekt (u), dem abbildenden Subjekt (a) und der vermit-
telnden Spiegelfldche (s), die wir traditionell Vernunft nennen; die
Vermittlung selber heilt herkémmlich philosophische Reflexion (Rph).
Somit gilt Rph (u, a, s), zu lesen s reflektiert (philosophisch) u in a.
Fiir eine Metapher kann s nur halten, wer die materialitas eines Spie-
gels unterstellt; Beschrankung auf die formalitas des Spiegels schlieft
jedoch alle Metaphorik aus. In jenem zweiten — zu einem wie immer

22 | Martin Gardner, Unsere gespiegelte Welt. Denksportaufgaben und
Zaubertricks, Berlin/Frankfurt a.M./Wien 1982, S. 35. — Wer Anstof3 nimmt,
ein solches Buch hier zitiert zu sehen, sei erinnert, daR Gardner trotz seines
nie enden wollenden Vergniigens an mathematischen SpaRen ein recht ernst
zu nehmender Autor ist. Z.B. publizierte er im »Journal of Philosophy and
Phenomenological Research« (December 1952) den Aufsatz »Is Nature Am-
bidextrous?«; im »Scientific American«, dem er regelmaRig geistreiche Arti-
kel liefert, lieR er bemerkenswerte Uberlegungen zur kombinatorischen
Basis des »I Ging« drucken (January 1974, vol. 230, no. 1). Gardner macht
die Geometrie des Spiegelns auf oft verbliiffende Weise klar. — SchlieRlich
sei bedacht, um wieviel lockerer angelsdchsische Philosophen und Wissen-
schaftler — Russell, Feynman, Hawking — vortragen. Doch, hat sich Franz
Brentano je seines Rétselbiichleins geniert?

23 | M. Gardner, [Unsere gespiegelte Welt,] a.a.0. [Anm. 22], S. 34; Her-
vorh. v. m.

24 | Was fiir die optische Reflexion trivial zu sein scheint, ist fiir die philo-
sophische von erheblicher Konsequenz (siehe weiter unten in [diesem Ab-
schnitt]. Aber bereits fiir die optische Reflexion lassen sich daraus Argumen-
te, betreffend Spiegelbild und -schein, Spiegelwelten und, wie zu erwarten,
-denken, gewinnen; ich entfalte diese Argumente in den entsprechenden
Studien [bis auf die erste von Schickel nicht ausgearbeitet].

87

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke gearteten ersten widerspruchsfreien — Sinn von sreflexios, >reflectere«
werden wir nunmehr des Eigentiimlichen an der Denkbarkeit des Re-
flektierten gewahr. Ob wir Hegels Parallele des Lichtes zum Ich, ob wir
der ihr vorgegebenen Geraden folgen, dieses Eigentiimliche zeigt sich
uns, den beidemal der formalitas Folgsamen, ebenso als die Reflexi-
on der Objektstruktur, die einer Reflexion der Denkrichtung nur gleich
scheint, doch ungleich ist. Auch der reflektierende Denkakt denkt, was
er denkt, nicht, indem er sich riickwdrts wendet; enantiotrop wird auch
ihm das Enantion®, welches, enantiophon geworden, >mit entgegenge-
setzter Stimme« spricht.

Bisweilen werde, trigt Thomas vor’, »eine Ubereinstimmung
zweier Gegenstdande bemerkt, zwischen denen kein Verhdltnis besteht,
sondern vielmehr nur eine Ahnlichkeit zweier Verhiltnisse; [...] z.B.

25 | Die Andersheit von Verschiedenen und Unterschiedenen bespricht,
wohlals erster, Platon im Sophistes (257 b2—c4). Ihre Andersheit selber wird
dabei nicht als Unterschiedenheit, vielmehr als Verschiedenheit bestimmt;
denn alles Unterschiedene ist immer auch voneinander Verschiedenes (258
a, b1-3). Vorziiglich mittels des Unterschieds Zweier errichtet Platon, bis zur
Spitze aus Seiend-Nicht-seiend, die Pyramide seiner logischen Dichotomien.
Zum Beispiel wahlt er u.a. librigens das Objekt und dessen Spiegelbild; seine
Worte fiir die spekulare Umkehrung der Objektstruktur sind meinen sehr
nahe: »BimAotv 8¢ Muik’ &v pdds oikeldv Te kal &AASTplov Tepl T&
Aaumd kai Aela els €v ouveAddv Tiis Eumpoodev el duias Syews
¢vavTiav aiodnow mapéxov eidos amepydlnTan (266¢ 1-4) [* Doppel-
schein, wenn eigenes und fremdes Licht auf hellen und glatten Flachen zu
einem zusammenkommen und so ein Bild hervorbringen, das dem vorher
gewohnten Anblick gegeniiber entgegengesetzt aussieht (dt.: Der Sophist,
tibers. von Otto Apelt, Hamburg 1967, S. 161)].« Wenn Otto Apelt kommen-
tiert — Platon, Sdmtliche Dialoge, hrg. von 0. Apelt, Bd. VI, Hamburg 1988,
S. 151, Anm. 116 —, damit seien »Spiegelungen gemeint, wo die rechte Seite
als linke und umgekehrt die linke als rechte erscheint«, so verkiirzt er Pla-
tons Text unerlaubt auf die vordergriindig auftretende Links-rechts-Vertau-
schung, ein sekunddres Phdanomen. >évavTios« — zu >avTioss, laut Liddell &
Scotts Greek-Engl[ish] Lex[icon], Repr[int] der Auflage 1940, Oxford 1961,
»face to face< — bedeutet primédr »gegeniiber¢; laut Papes Griechisch-deut-
schem Handwdrterbuch, 2. Auflage, Braunschweig 1849, »eigtl. mit zuge-
wandtem Gesicht«, ob im Kampfe oder vor dem Spiegel, so die Herausbildung
der logischen Bedeutung des Wortes vorbereitend.

26 | Thomasvon Aquin, De veritate 2.11.c. Deutsch in der Ubersetzung von
Edith Stein, Des HL. Thomas von Aquino Untersuchungen iiber die Wahrheit,
Bd. 1, Louvain/Freiburg 1952, S. 75.

88

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird der Ausdruck >Sehenc (visus) vom korperlichen Sehen und von der Der Begriff
geistigen Einsicht (intellectus) gebraucht, weil die Einsicht so im Geist der Reflexion
ist wie das Sehen im Auge« (oder an anderer Stelle: »eamdem enim
proportionem habet visus ad corpus et intellectus ad animam [* Das

Sehen steht im selben Verhaltnis zum Ko6rper wie die Einsicht zur See-

le]«?’). Es ist die, bereits bei Aristoteles?® angedeutete, semantische
Unterscheidung in analogiam proportionis et proportionalitatis; erset-

zen wir darin Verhdltnisse durch Beziehungen, so daR wir oben Ahnlich-

keit zweier Beziehungen lesen, erhalten wir ein Kapitel mathematischer
Philosophie.?® Scholastische analogia proportionalitatis, logistische

likeness between relations®: beide selber Beziehungen, deren Namen

sich, historisch bedingt, voneinander unter-scheiden, als wéren sie die

eine und die andere Beziehung, sind sie eine in sich einzige. Russell et

alii haben die Ahnlichkeit von Relationen, formal dieselbe zu sein, zur

Gleichheit relationaler Strukturen erweitert®; haben gezeigt, daR auch

diese sogenannte Isomorphien, eine Struktur um die andere, »propor-

tionaliter eadem«?? seien, daR diese eineindeutigen Abbildungen »auf

27 | Thomas von Aquin, 1. [Sententia libri] Ethic[orum] lect[io] 7 (Par-
mensis operum S. Thomas 1852-1873, XXI. 16b); samt Nachweis zit. nach
Beatus Reiser 0SB, Cursus Philosophicus Thomisticus secundam exactam,
veram, genuinam Aristotelis et Doctoris Angelici mentem, tom. I: Ars logica
seu de forma et materia ratiocinandi, Nova editio, Taurini (Turin) 1930, S.
485. Die quastio XIII »De antepraedicamentis et analogis«, ebd., S. 485, ist
in diesem Zusammenhang insgesamt lesenswert.

28 | Vgl. [Aristoteles,] Kategorien 1.1 al.; Eth[ica] Nic[omacheia] A 6,
1096 b25-29.

29 | Entsprechend lautet die Uberschrift des Kapitels 6 der dt. Uberset-
zung (Einfiihrung in die mathematische Philosophie, Miinchen 1923, S. 53)
von Bertrand Russells »Introduction to mathematical philosophy« (London
1919): »Ahnlichkeit von Beziehungen«.

30 | >likeness<: »i.e. if P, Q be two such relations, their fields can be so
correlated term for term that two terms of which the first has to the second
the relation P will always be correlated with two terms of which the first has
to the second the relation Q, and vice versa« (B. Russell, The Principles of
Mathematics, 2" edition, London 1937, S. 242 (& 231).

31 | Siehe den folgenden Absatz.

32 | »[...] die Ausdrucksweise >proportionaliter eadem« weist darauf hin,
daR eine Identitdt nicht zwischen den Gehalten der beiden analogen Termini,
sondern zwischen gewissen Beziehungen besteht, die es zwischen dem ers-
ten (f) und seinem Ding (x) einerseits und dem zweiten (g) und seinem Ding
(y) andrerseits gibt. Die Stellen bei Thomas von Aquin sind klar diesbe-

89

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke einer hoheren Stufe«?*, als sozusagen mundane Karten ihrer selbst und
fiireinander, prazis einer doppelseitigen, Leibnizisch die Welt- in Mo-
nadenzustdnde, die Monaden- in Weltzustdnde reflektierenden Spiege-
lung entsprdchen.*

Ahnliche Beziehungen haben per definitionem »alle Eigenschaften
gemeinsam, die nicht von den tatsdchlich auftretenden Elementen ih-
rer Felder abhdngen«.* Z.B. stimmen Rfl (U, 4, S) und Rph (u, q, s), for-
mal dieselben zwei Relationen, in allen logischen Eigenschaften (ihrer
Asymmetrie etwa) {iberein; irgendwelche Eigenschaften von U, A und §
(ihre Materialitdt etwa) differieren hingegen mit solchen von u, a und
s. Demzufolge erlaubt relational likeness, nichts anderes intendierend

ziiglich. Die erwdhnten Beziehungen sind jedoch nicht identisch; auch das
ist eine traditionelle Lehre, die von allen klassischen Thomisten mit Nach-
druck vertreten wird.« Um auszuschlieRen, »materiale Beziehungen, die in
der Bedeutung des ersten Namens enthalten sind, auf den andern Namen zu
libertragen, ist aber so zu definieren, »daR das beiden Beziehungen ge-
meinsame Element rein formal ist, d.h. in der Isomorphie dieser Beziehun-
gen besteht. [...] Unsere Deutung wird noch von der Tatsache unterstiitzt,
dal® Thomas von Aquin sich zur Erlduterung seiner Lehre auf die Proportio-
nen in der Mathematik bezieht, auf die einzige mathematische Funktion, die
er kannte und die einen unmittelbar an Isomorphie denken ldRt« (J. M.
Bochénski, Uber die Analogie, in: ders., Logisch-philosophische Studien,
mit Aufsatzen von P. Banks, A. Menne und I. Thomas, iibers. und hrg. von
Albert Menne, Freiburg/Miinchen 1959, S. 124f.).

33 | Eine Formulierung von Heinrich Scholz: »[...] der beriihmte Leibnizi-
sche Spiegelungsbegriff ist der Begriff einer doppelseitigen Spiegelung und
so gedacht, daR er genau das fordert, was wir heute von einer ein-eindeuti-
gen Abbildung verlangen oder, auf einer héheren Stufe, von einer strukturer-
haltenden Abbildung dieser Art, einem Isomorphismus« (H. Scholz, Leibniz,
in: ders., Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger
Wissenschaft, hrg. von Hans Hermes/Friedrich Kambartel/Joachim Ritter,
Basel/Stuttgart 1961, S. 146; Hervorh. v. m. Scholzens Leibniz-Abhandlung
ist von 1942).

34 | Siehe Studie »Spiegelwelten« [von Schickel nicht ausgearbeitet] so-
wie die Scholie »Leibniz: miroir vivants« [ab S. 303]. Der Anfang der Scholie
ist, als zweiter Teil meines Beitrags »Uber Leibniz«, abgedruckt in: Domeni-
co Losurdo/Hans Jorg Sandkiihler (Hrg.), Philosophie als Verteidigung des
Ganzen der Vernunft, Studien zur Dialektik, Kéln 1988, S. 74ff.

35 | B. Russell, Einfiihrung in die mathematische Philosophie, a.a.0.
[Anm. 29], S. 55.

90

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

denn Proportionalitdtsanalogie, mit Russell festzuhalten: »Selbst Aus- Der Begriff
sagen, bei denen die tatsdchlichen Elemente des Feldes einer Beziehung der Reflexion
auftreten, brauchen an und fiir sich nicht richtig zu sein, wenn man sie

auf eine dhnliche Beziehung anwendet. Aber sie lassen sich stets in ana-

loge Behauptungen tiberfiihren.«*® Freilich, so weiterhin Russell, befan-

den wir »uns in grofRer Verlegenheit dariiber, wie die in diesen Satzen
auftretenden Ausdriicke auszulegen sind«.*’ »Es scheint also, dafs alle

Schliisse aus Wahrnehmungen giiltige Aussagen nur iiber die Struktur des
Erschlossenen ermdglichen; Struktur aber ist, was durch mathematische

Logik (die die Mathematik umfafit) ausgedriickt werden kann.«* Nun

heiRt, durch Mathematik etwas ausdriicken konnen, nach Regeln mit

ihm, wie mit Zahlen, rechnen konnen. Es iiberrascht weniger, daR sich
Beziehungszahlen definieren lassen: »Die >Beziehungszahl« einer gege-

benen Beziehung ist die Menge aller zu ihr dhnlichen Beziehungen«®’,

als vielmehr, daR deren Regeln (bzw. Gesetze) »eine ganze Arithmetik«
konstituieren.’ Da zwei einander dhnliche Relationen mit der gleichen
Beziehungszahl auch die gleiche Struktur aufweisen, diirfen die Logis-

tiker beanspruchen, als erste definiert zu haben, »was dunkel mit dem

Wort »>Struktur« gemeint ist.«* Durch Mathematik etwas ausdriicken

konnen, heiRt daher auch, nach Regeln mit ihm, wie mit Strukturen,

36 | Ebd.,S.56; Hervorh. v. m.

37 | Ebd.

38 | Fortgang des Zitats mit B. Russell, Philosophie der Materie,
Wissensch[aft] u[nd] Hypothese[. Sammlung von Einzeldarstellungen aus
dem Gesamtgebiet der Wissenschaften, Bd.] XXXII, Leipzig/Berlin 1929, S.
267.

39 | Definition bei B. Russell, Einfiihrung [in die mathematische Philoso-
phie], a.a.0. [Anm. 29], S. 57.

40 | Ebd., S. 58. Russell fithrt dazu u.a. aus (S. 59): »In der so entstehen-
den Arithmetik gilt das kommutative Gesetz nicht: Die Summe oder das Pro-
dukt zweier Beziehungszahlen hdngt im allgemeinen von der Reihenfolge
ab. Dagegen gilt das assoziative Gesetz und die eine Form des distributiven
Gesetzes und zwei von den formalen Potenzgesetzen nicht nur der Reihen-
zahlen, sondern fiir alle Beziehungszahlen. Die Arithmetik der Beziehungs-
zahlen ist in der Tat ein zwar ganz neuer, jedoch durchaus beachtenswerter
Zweig der Mathematik.« Alfred North Whitehead und Bertrand Russell haben
die sogenannte Relation-arithmetic in den »Principia Mathematica« von
1913 als vollstandigen Algorithmus ausgearbeitet (vol. II, 2" edition, Cam-
bridge 1927, part IV, pp. 291-494).

41 | B. Russell, Einfiihrung [in die mathematische Philosophie], a.a.0.
[Anm. 29], S. 62.

91

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

rechnen konnen, oder wie mit Analogien.*’ Vor diesem Hintergrund ist
zu horen, die Relation Rph (u, a, s) sei analog der anderen Rfl (U, 4,
S). Unauslegbar bleiben die Eigenschaften der tatsdchlich auftretenden
Feldelemente u, a und s (in Rph), unausdeutbar bleibt inshesondere die
materialitas von s; dagegen ist die formalitas der Relation s reflektiert
(philosophisch) u in a aufs genaueste angebbar: als Beziehungszahl der
Relation S reflektiert U in A.

Die Struktur von Rfl (U, 4, S) stellt sich formal in einer, ihr we-
sentlichen, Geometrizitdt* dar. Dictanda, dictata: Der Spiegel dreht,
indem er reflektiert, die Objektstruktur »entlang der senkrecht zu ihm

42 | Nach Bochénski ([Uber die Analogie], a.a.0. [Anm. 32], S. 115) ist die
Analogie »eine siebenstellige Beziehung zwischen zwei Namen, einer Spra-
che, zwei Gehalten und (mindestens) zwei Dingen«; eine Relation ist sie
jedenfalls. Mithin ist die Beziehungszahl einer Analogie, d.h. aber ihre
Struktur, angebbar.

Pater Bochénski merkt an, »daRR die Verfasser der >Principia Mathematica¢
selbst die thomistische Bezeichnung fiir die Analogie wieder neu gebildet
haben« (S. 128), daR sie »eine genaue Ubersetzung von aequivocatio a con-
silio anwandten, als sie den Ausdruck systematic ambiguity bildeten« (S.
114). »Sie beschéftigten sich tatséchlich mit Analogie« (S. 114). Uberhaupt
zu erkennen, dalk die Analogie in den »Principia Mathematica«, ndmlich »im
Aufbau der Semantik auftritt« (Typentheorie!), ja, daR »man in der moder-
nen formalen Logik standig von ihr Gebrauch macht, sei ungewohnt, weil
die klassischen Thomisten die Analogie in Ontologie und Theologie, aber
»nicht in der Logik« (S. 128) anwandten.

43 | Materialiter leuchtet uns diese Beziehung als Spiegelung ein, so daR
wir die Maglichkeit anderer Interpretationen nicht iiberlegen. Hingegen
wird eine Relation mit derselben Beziehungszahl, von derselben Struktur,
eine analoge Relation eben, deren materialitas uns unbekannt ist, von vorn-
herein als verschieden interpretierbar erscheinen, u.a. auch als Spiegelung.
Thre Struktur stellt sich formal gleichfalls in einer, ihr wesentlichen, Geome-
trizitdt dar, indes konnen wir kaum ausschlieRen, daB diese Spiegelung ei-
ner nicht-euklidischen Geometrie folgt. Dies diirfte fiir Leibnizens weltspie-
gelnde Monade von Betracht sein. Bevor allerdings von nicht-euklidischer
Spiegelung im allgemeinen, bei Leibniz im besonderen geredet wird, muR
gesichert sein: erstens, dal} eine Rede von Spiegelungen im n-dimensiona-
len Raum (n>3)* liberhaupt zuldssig ist; zweitens, daR Leibniz den Gedan-
ken einer nicht-euklidischen Geometrie konzipiert und fiir die Struktur der
weltspiegelnden Monade in Anspruch genommen hat.

*n=3 zeigt die uns vertraute Spiegelwelt; n=2 erlaubt keine optische Refle-
xion, ebensowenig, wenn auch aus nur trivialen Griinden, n=1.

92

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

laufenden Achse« um, und zwar »Punkt fiir Punkt«; der Spiegel re- Der Begriff
flektiert, indem er »die Achse von vorn nach hinten«* umkehrt, die der Reflexion
Objektgestalt in ihrem Enantiomorph. Den geometrischen Gebilden

Ad eins. Die Zuldssigkeit, von Spiegelung im n-dimensionalen Raum (n>3) zu
reden, hat Friedrich Bachmann (Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungs-
begriff, 2. Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 1972; Die Grundlehren der
Math[ematischen] Wiss[enschaft] in Einzeldarstellungen, [Bd.] 96) schliis-
sig gezeigt. Bachmann sieht {ibrigens in seiner Methode, »mit geometrischen
Gegenstinden zu rechnen, einen Schritt zur Realisierung von Forderungen
[...], die Leibniz gegeniiber der analytischen Geometrie erhoben hat« (ebd.,
S. VII mit Anm. 2).

Ad zwei. Den Nachweis fiir Leibnizens Konzeption einer nicht-euklidischen
Geometrie und deren Inanspruchnahme fiir die Monadologie erbringt bereits
Louis Couturat, La Logique de Leibniz d’aprés des documents inédits, Paris
1901 (Reprint Hildesheim 1961), S. 388ff. (chap. IX: Le calcul géométrique)
u. passim; vgl. auch Michel Serres, Le systéme de Leibniz, tome premier,
Paris 1968, S. 312ff. (Monadologie géométrique), S. 348ff. (Les quatres géo-
métries: euclidienne, analytique, arguésienne, analysis situs) und passim.
Zu iiberlegen ist, ob einer derart formalistischen Inanspruchnahme der
Spiegelung der Terminus >Metapher< noch dienlich sein kdnne oder ihr ein
anderer, z.B. »Modell¢, gefunden werden solle. Ich komme daraufin Studie 6
»Spiegelwelten« [von Schickel nicht ausgearbeitet], auf Leibniz eingehend,
zuriick; hier sei nur soviel bemerkt: >Modellk empfiehlt sich, weil es fiir be-
stimmte formalisierte Systeme der Mathematik, auch der hyperbolischen
Geometrie (Kleinsches Modell, Poincaré-Modell), gebraucht wird; wenn man
>Metapher< beibehilt, wofiir gewisse Griinde sich mdgen anfiihren lassen,
empfiehlt es sich, mit H. H. Holz den »Strukturtitel Spiegel«, die strukturer-
haltende Spiegelung zu betonen sowie >Metapher« streng zu verstehen: »Uns
kommt es [...] nicht auf einen unbestimmten metaphorischen Gebrauch des
Spiegel-Bildes* an, sondern auf eine Priifung der Mdglichkeit, den Terminus
exakt — Leibniz wiirde sagen: a la rigueur métaphysique, mit metaphysischer
Strenge — bei der Darstellung dialektischer oder spekulativer Logik verwen-
den zu kénnen« (H. H. Holz, Dialektik und Widerspiegelung, Studien zur
Dialektik, Koln 1983, S. 62f.; vgl. auch die dazugehdrige Fn. 57 und die
weiteren Fn. 58-60 ebd.).

* Holz in Fn. 60: »Vom Spiegelbild (= dem Gespiegelten) unterscheide ich
das Spiegel-Bild, das heiRt den metaphorischen Gebrauch des Wortes Spie-
gel und der Spiegelbeziehung.« Vgl. H. H. Holz, Die Selbstinterpretation des
Seins. [Formale Untersuchungen zu einer aufschlieRenden Metapher, in:
Hegel-Jahrbuch 1961, S. 61-124], S. 63ff.

44 | M. Gardner, [Unsere gespiegelte Welt,] a.a.0. [Anm. 22].

93

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke des Punktes, der Achse, der (Spiegel-)Ebene, den geometrischen Be-
griffen senkrecht, entlang, vorn, hinten vermdgen wir nur einen geo-
metrischen, der Bewequng des Umkehrens aber auch einen ungeome-
trischen, dennoch strukturerhaltenden Sinn abzugewinnen. Aus der
Umkehr des zu Reflektierenden ergibt sich, Punkt fiir Punkt, das Schei-
nen des Reflektierten; der Verschiedenheit sogenannter virtueller und
sogenannter reeller Bilder (in den jeweils verschiedenen, planen oder
hohlen, sie abbildenden Spiegeln) entspricht eine Verschiedenheit in
ihrem Scheinen, der Unterschied zwischen Sein und Schein wird nicht
tangiert. Das Wesen der Reflexion als Schein einzusehen, wird Hegel
der Logopompos sein: »Der Schein ist dasselbe, was die Reflexion ist;
aber er ist die Reflexion als unmittelbare; fiir den in sich gegangenen,
hiermit seiner Unmittelbarkeit entfremdeten Schein haben wir das
Wort der fremden Sprache, die Reflexion.«* Vornehmlich Sdtze Hegels,
wie dieser der »Logik«, wecken freilich Zweifel, ob ihre Aussage durch
Mathematik ausgedriickt werden konne. Als Analogien jedoch, tiefe
Analogien, brauchen sie nicht angefochten zu werden.

Man mag, in Hinblick auf Thomas, der Logistik das differenzier-
tere Organon, der Scholastik die inhaltlich reichere Analogienlehre
zuerkennen: ein »Fortschritt der spekulativen Wissenschaften«, gar
»ein gewaltiger«, diirfte sich kaum einstellen, und wéren noch soviele
Einzelwissenschaften formalisiert, »von denen der Metaphysiker und
der Theologe seine analogen Namen (und Gehalte) herholen mufR«.%
Derlei neuthomistische, altlogistische Tagtrdume wiirden, in Hinblick
auf Leibniz, alsbald zunichte.*” Zwar taugt eine lingua characteristica

45 | [G.W.F.] Hegel, [Theorie-Werkausgabe], a.a.0. [Anm. 9], [Bd.] 6,
[Wissenschaft der Logik,] S. 24 (II.I.IL.1.1.C).

46 | J. M. Bochénski, [Uber die Analogie,] a.a.0. [Anm. 32], S. 125.

47 | Das Urteil dariiber, ob eine Prazisionssprache entwickelt werden kén-
ne, die Leibnizens Desiderat einer auch auf nicht-deduktive Wissenschaften
anwendbaren characteristica universalis zu erfiillen imstande sei, fallt mehr
oder weniger negativ aus. Z.B. schreibt Heinrich Scholz, der Leibniz alles
logische Recht hat widerfahren lassen: »Heute wissen wir, dal es Sprachen,
die dieser Forderung liickenlos geniigen, im allgemeinen Falle nicht geben
kann« ([Leibniz], a.a.0. [Anm. 33], S. 146f.). Hans Heinz Holz duRert sich
dhnlich: »Die Willkiirlichkeit und Zufalligkeit der chinesischen Zeichenbil-
dung - Ansdtze zu einer solchen universalen Charakteristik glaubte Leibniz
in der chinesischen Schrift zu finden« — »hétte ihn jedoch dariiber belehrt,
dal} seinem Ideal einer logisch eindeutigen Charakteristik, die die Voraus-
setzung zur ars combinatoria abgeben kdnnte, uniiberwindliche Schwierig-
keiten in der Praxis entgegenstehen. Diese Schwierigkeiten betont auch die

94

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dazu, in einem endlichen Bereich wie dem der Mathematik mit ei- Der Begriff
ner endlichen Anzahl von Begriffen und Urteilen in einer endlichen der Reflexion
Folge von (Analogie-)Schliissen zu operieren, fiir einen unendlichen

Bereich wie den der Metaphysik jedoch kann es keine vollstindige
»Leibnizsprache«* geben. Der Philosoph, insonderheit der Metaphysi-

ker, hat sich, anderes als Mathematik ausdriickend, er traktiere denn

deren Metaphysisches, anders als mathematisch auszudriicken. Ein

dergestalt anders-als-mathematisch-Sprechen, im Grunde ein anders-
als-schlechthin-einzelwissenschaftlich-Sprechen, hat Josef Konig

dargetan: in dem »spezifische[n; J. S.] Kénnen der Philosophie als e

Aeyew«®; mittels des uniiblichen Verbs >dartunc sind wir bereits an-

gewiesen, wie unser Sprechen, damit es ein philosophisches sei, zu

einem es-gut-Sagen gelange.®

3. Ein Wesenszug aller Reflexion, ob rhetorischer, optischer oder phi-
losophischer, ist Erwiderung. Gebot die Orthographie vormals, zu Les-
sings und Goethes Zeiten, sErwiederung> zu schreiben, obschon ein
(Zu)wider, lauter oder leiser, wohl stets mitschwang, klingt heute ein
Wieder(um), schwdcher oder stdrker, in serwidernc an. »In der schrei-
bung zu unterscheiden, ist ein fehler«, konstatieren deshalb 1862 die
Briider Grimm [in ihrem Worterbuch unter rerwiedern<], »wie auch
die begriffe wider und wieder zusammengehoren, das wieder gebrach-
te zugleich ein entgegen, dagegen gebrachtes ist«; konsequent lau-
tet das Stichwort des Deutschen Worterbuchs, in seiner Doppelbedeu-
tung als >dawider<« und >hinwieder« abgehandelt, noch 1960 auf
wi(e)der.®* Die Momente der Repetition und der Responsion sind in
»Erwi(e)derung« nicht zu trennen, freilich wird im Wortgebrauch bald

neuere Kritik, die allerdings die Brauchbarkeit des Entwurfs fiir spezielle,
eng eingegrenzte Wissenschaftsbereiche einrdumt« (Gottfried Wilhelm Leib-
niz. Eine Monographie, Leipzig 1983, S. 112; im Fortgang des Zitats in den
Anm. 120-122 Urteile von Heinrich Sauer und Georgi Schischkoff).

48 | Terminus von H. Scholz; bezeichnet die zur »Erfiillung eines Leibnizi-
schen Postulates« entwickelte Prézisionssprache (siehe die Anm. 47); H.
Scholz, Metaphysik als strenge Wissenschaft, Kéln 1941, S. 143f.

49 | Josef Konig, Das spezifische Kénnen der Philosophie als e Aéyew
[in: ders., Vortrége und Aufsétze, Freiburg/Miinchen 1978]; Nachweis dieses
Vortrags von 1937 siehe Anm. 36 [auf S. 32].

50 | Siehe die Beilage am SchluR des Buches: »Was heilt philosophisch
etwas dartun? Eine Orientierung an Josef Konig« [liegt nicht vor].

51 | Grimm DWB, Neunundzwanzigster Band (XIV.I.2) 1960; bearbeitet von
der Arbeitsstelle des DWB in Berlin.

95

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke das eine, bald das andere iiberwiegen.*> Halten indes die Schalen
Contra und Re einander die Waage, ist die durch >reflexio< bezeichne-
te Figur der Rhetorik im Spiel: ihr gemdf erwi(e)dert ein zweiter,
gleichsam sowohl aufnehmend, ndamlich wiederholend, als auch weg-
werfend, namlich widersprechend, einem ersten.

Das Moment der Wiederholung im Optischen weist Arnold Gehlen
auf, indem er die »logische Struktur des Schopfungsbegriffs«*® auf die
ihr dhnliche Struktur der Urbild-Abbild-Beziehung hinausfiihrt: »ein
Subjekt verhdlt sich produktiv zu einem Objekt (der Welt), und die
Seite der Wiederholung liegt in der unendlich wichtigen Bestimmung
des Bildes: die Schopfung gipfelt im Menschen und Gott »schuf den
Menschen sich zum Bilde<. Im Bilde ist keine Identitdt gedacht, und
keine Verschiedenheit, sondern eben Wiederholung: nach Schelling«,
versichert Gehlen sich einer, wie er sie wertet, reinen Spekulation®,
»wird in Gott >das Ideale im Realen als einem selbstdndigen Gegen-
bild objektiv¢, wozu er richtig sagt, es lieRe sich keine vollkommenere
Identitdt denken, als welche zwischen dem Gegenstand und seinem
Bilde ist, »obgleich beide sich nie vermengen konnen«.«* Des Theolo-
goumenon entledigt, bleibt dem Bilde doch, bei aller Selbstdndigkeit,
ein Vorbild auf die eine oder andere Weise zu repetieren, wohingegen

52 | Grimm DWB, a.a.0., unter >Wi(e)dergang«: 1) »der weg zuriick; riick-
lauf, riickgang«; 2) »entsprechend widergehen hat widergang vereinzelt
auch die bedeutung das entgegengehen, entgegentreten«.

Ahnlich lat. >rec (lt. [K. E.] Georges, [Ausfiihrliches Lateinisch-deutsches
Handwdérterbuch, Bd. II (I-Z)], 7. Auflage, Leipzig 1880): »re Praepos. inse-
parab., bezeichnet in der Zusammensetzung theils zuriick, wie in recurro,
theils entgegen, wie in reluctor, u. in libertragener Bedeutung bald die Wie-
derherstellung in den friihern Zustand, wie in restituo, bald den Uebergang
in einen entgegengesetzten Zustand, wie in reprobo, bald ein Bringen an
den gehorigen Ort etc., in den gehorigen Zustand, wie in repono, reddo, re-
stituo, bald endlich die Wiederholung einer Handlung, wie in resumo.« Auch
das Uberwiegen der einen oder anderen Bedeutung im Wortgebrauch, findet
sich im Lateinischen: srebello< kann >den Kampf erneuern< oder auch »sich
auflehnen< bedeuten.

53 | Arnold Gehlen, Theorie der Willensfreiheit, in: ders., Theorie der Wil-
lensfreiheit und friihe philosophische Schriften, Neuwied/Berlin 1965, S.
231.

54 | windirekte Identitdt — eine rein spekulative, nicht vorstellbare und nur
denkbare Kategorie, die eben in allen religiosen Begriffen gedacht wird« (A.
Gehlen, ebd.).

55 | Ebd., S. 230f. Schelling (lt. Gehlen): VI, 31.

96

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Spiegelbild, in allem unselbstdndig, es auf eine und nur eine Weise Der Begriff
repetiert. Aber sogar die Reflexion — die (kiinstlerisch) schopferische der Reflexion
Refraktion sowieso — widerspricht im Wiederholen: mein Konterfei, ge-

spiegelt, ist mir contre-fait.>® In imagine exemplar videre, wenn ich das

Urbild bin, verwehrt die Reflexion. DaRR jedoch Er das Urbild sei, wie

Cusanus vortrug®, ist kein Physicum, kein Metaphysicum; um ewig

lebende Spiegel ist es uns Sterblichen nicht zu tun.

Fiir die Philosophie erkennt Gotthard Giinther der Reflexion das
Wesensmoment zu: sie »ist Wiederholung«.®® Er beruft sich auf einen
»bisher von allen Hegelinterpretatoren«, ihn selber eingeschlossen,
»iiberlesene[n; J.S.] Satz«** der sogenannten »GrofRen Logik«: Mit
der Reflexion-in-sich auf die duferliche Reflexion®® des weltverlorenen,
ichvergessenen BewuRtseins sei dessen Inhalt, dessen Gehalt »nur aus
dem Sein in den Schein iibersetzt worden, so daf3 der Schein innerhalb
seiner selbst jene mannigfaltigen Bestimmtheiten hat, welche unmit-
telbare, seiende, andere gegeneinander sind«.® Ware mit Glinther auch
zu sagen, Reflexion sei Widerspruch? Um es paradox auszudriicken: die
Antwort fillt, Hegels wegen, wie erwartet positiv, und sie féllt, Hegels
wegen, unerwartet positiv aus. Nicht nur, daR Giinther im Schein den
reflexiven Widerspruch zum Sein sieht; er meint im Schein, als einer
Ubersetzung, den zum Sein widerspriichlichen Sinn des Seins, im Wi-

56 | In meinem Essai »Canetti. Verblendung und Verwandlung« (in: Spie-
gelbilder, Sappho/0Ovid, Wittgenstein/Canetti, Marx/Piranesi. Interpreta-
tionen, Stuttgart 1975, S. 94) habe ich geschrieben: »Der bloRe Widergdn-
ger, eine fixierte Reflexion, erscheint auf Photographien nicht, eher der
bloRe Widersacher, ein >contre-fait« wie das Bildnis des Dorian Gray. Der
aufgenommen wurde, hat es gegen sich selbst gemacht: so weild er auch am
besten, worin es unihnlich ist, die Ahnlichkeit mégen andere entdecken.
Ihn trifft nicht sein Bild, das er nie als Ebenbild ansieht, sondern ihr Ur-
teil.«

57 | Siehe AbschnittI.1.7 [ab S. 39].

58 | Gotthard Giinther, Idee und Grundri einer nicht-Aristotelischen Lo-
gik. Erster Band: Die Idee und ihre philosophischen Voraussetzungen, Ham-
burg 1959, S. 248.

59 | Ebd., S. 246.

60 | [G.W.F.] Hegel, [Wissenschaft der Logik,] a.a.0. [Anm. 45], S. 14 (II.
L.IL.1.Einltg.): »Die duferliche Negation, welche Abstraktion ist, hebt die
Bestimmtheiten des Seins nur hinweg von dem, was als Wesen {ibrigbleibt;
[...] Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich noch fiir sich selbst, es
ist durch ein Anderes, die duRerliche, abstrahierende Reflexion [...].«

61 | Ebd.,S. 20.

97

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke derspruch den Sinn dieses Sinns zu entdecken. »Unser theoretisches
Bewultsein besitzt also seine eigene logische Struktur in doppelter
Weise«, so das Argument, »einmal naiv, unreflektiert und dann zu-
sdtzlich »iibersetzte, reflektiert als »Schein¢ oder »>Bild<. Damit ist aber
gesagt«, so die fallacia consequentis, »dafd die »Aristotelische« Logik
allein nicht ausreicht, den ReflexionsprozeR unseres BewuRtseins zu
dirigieren. Sie ist notwendig gekoppelt mit einer >kontra-Aristote-
lischenc Systematik des Denkens, die sich als reflektiertes Bild des
urspriinglich naiven und gegenstandsbefangenen Begreifens heraus-
stellt.«®? GewiR durchwaltet die »GroRe Logik«, durchherrscht den
Kontext der Reflexion zumal, ein nicht-Aristotelisches qua spekula-
tives, dieweil das principium contradictionis dialektisch aufhebendes
Denken®, doch ebenso gewild entzieht sich diesem, soll denn Hegels
Parallelisierung des Lichtes mit dem Ich fortgelten, das Reflektierte
als lediglich Reflektiertes.® Die Spekulation denkt das Verhdltnis zwi-
schen zu-Spiegelndem und Gespiegeltem; erst als eine dieses-Verhalt-
nis-(oder Verhéltnisse wie dieses)-denkende wird sie, ihrerseits reflek-
tiert, spekulativ gedacht.

4. An Gehlen sich anlehnend, meint Gotthard Giinther mit der Relation
zwischen Urbild und Abbild metaphysisch die »Kategorie der Wiederho-
lung«, mit dieser logisch die Kategorie der Zeit gewonnen.® Tatsdch-
lich ist die Logik zeitlicher Aussagen seit Aristoteles undurchschaut®,
ist daher nicht nur unformalisiert geblieben, hat vielmehr fiir unfor-
malisierbar gegolten: »Als praktische Folge ergibt sich die Elimination

62 | G. Ginther, [Idee und GrundriR einer nicht-Aristotelischen Logik,]
a.a.0. [Anm. 58], S. 248.

63 | Um sowohl das kausal-ursdchliche als das prozessual-zeitliche
Moment dieser Aufhebung in ein Wort zu ziehen, setze ich das seit Goe-
the ungewohnte »>dieweil, das lat. >quoniam< und »interea< zugleich
sagt.

64 | Diese Fortgeltung wird im weiteren Verlauf der Studie thematisch.

65 | G. Giinther, Logik, Zeit, Emanation und Evolution, in: Beitrdge zur
Grundlegung einer operationsfdhigen Dialektik. Dritter Band, Hamburg
1980, S. 110.

66 | Aristoteles, ([De] Int[erpretatione], cap. 9) @Rt das tertium non da-
tur »von den zukiinftigen kontingenten Ereignissen nicht gelten«; die Scho-
lastik — z.B. Ockham - traktiert »Aussagen im Praeteritum und Futur«, ohne
sie zwar flir modal anzusehen, doch den »modalen ganz analog«; vgl. J. M.
Bochénski, Formale Logik, Orbis Academicus, Freiburg/Miinchen 1956, S.
73f. bzw. S. 267f.

98

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Zeit aus dem naturwissenschaftlichen Weltbild.«*” Giinthers so Der Begriff
selbstverstdndlich scheinender, dem Algorithmus seiner Zeitlogik zu der Reflexion
Grunde gelegter Satz, daR »erst [...] die Sache selbst da sein« miisse,

»ehe man sich ein Bild von ihr machen kann«®, halt jedoch den Bil-

dern, welche den Augenblick mit der Sache teilen, nicht stand. Was fiir

Bilder des Malers, auch des Photographen, wohl Geltung hat, hat keine

fiir Spiegelbilder. Aoyikcds, mit Aristoteles gesagt®, geht das Urbild

dem Abbild voran, denn dieses steht zu jenem in der asymmetrischen

Beziehung der Abhdngigkeit, puoikéds sind beide Bilder gleichzeitig

da. Reflektiert denn der Spiegel nicht, was zu reflektieren, dessen En-

antion gewdrtig, ich dem Spiegel hinhalte? Zeigt er mir nicht, was ich

ihn sehen lasse? Gewil’; sein Zeigen ist aber mein Sehen, und dieses
verdndernd, zeigt er es. Das Auf-einmal von Urbild und Abbild erscheint

als unmoglich, bis wir des Spiegelblicks als eines ausnehmend besonde-

ren Blicks’® uns erinnern; dann leuchtet es ein.

Ein trauriger, ein gleichgiiltiger, ein frohlicher Blick sind je be-
sondere Blicke, und auch ihr so-Wirken ist ein je besonderes. Um das
in I.2.2 und I.2.3 Erorterte” fortzufithren: Wenn z.B. ein Blick froh-
wirkt, nicht etwa froh zu sein scheint, ist das froh-Wirken die Weise, in
welcher der Blick da ist, es ist das Wie seines Seins. Dasselbe gilt, wenn
ein anderer Blick albern-, ein wieder anderer gierig-wirkt; ihr jeweili-
ges so-Wirken ist dann die je besondere Weise, in welcher der eine und
der andere Blick da sind, es ist das je besondere Wie ihres Seins. Die
verschiedenen Blicke bleiben auch, sofern sie Spiegelblicke sind, ver-
schiedene, z.B. ein lieber oder ein boser Spiegelblick, auBerdem sind
sie aber als Spiegelblicke von allen anderen Blicken unterschieden, und
auch ihr so-Wirken ist von dem so-Wirken nicht-gespiegelter Blicke

67 | G. Giinther, Logik, Zeit, Emanation und Evolution, a.a.0. [Anm. 65],
S. 108. - Der zitierte Aufsatz Giinthers ist zuerst erschienen in: ders., Logik,
Zeit, Emanation und Evolution, (Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Lan-
des Nordrhein-Westfalen — Geisteswissenschaft, Heft 136), Opladen 1967, S.
7ff. Inzwischen ist, infolge der Entwicklung der Quantenmechanik, das De-
siderat einer Logik zeitlicher Aussagen dringender denn je; an ihr arbeitet
nach eigenem Bekunden (Aufbau der Physik, Miinchen, S. 198, passim) C. F.
von Weizsdcker.

68 | G. Giinther, [Zeit, Emanation und Evolution,] a.a.0. [Anm. 65], S.
109f.; Hervorh. v. m.

69 | [Aristoteles, De generatione et corruptione,] 316 al1.

70 | Siehe Abschnitt I.2.3 mit Anm. 30 und 31 [auf S. 51].

71 | Die Erérterung nimmt, wie dort belegt, ihren Ausgang von Josef K&-

nig.

99

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke unterschieden, es ist ein ausnehmend besonderes so-Wirken. Wenn da-
her ein Blick im Spiegel froh-wirkt, ist dies die ausnehmend besondere
Weise, in welcher der Blick da ist, namlich gespiegelt da ist, es ist das
ausnehmend besondere Wie seines Seins. Dem Wie gibt auch das So des
Spiegelblicks eine ausnehmend besondere Antwort: vor dem Spiegel
ist er, vom eigenen Widerschein’? modifiziert, als Urbild da, im Spiegel,
den eigenen Widerschein’® modifizierend, als Abbild. Urbild und Abbild
sind notwendig zugleich miteinander.

Zwei Einwadnde tauschen Plausibilitét vor: der eine, daR die simul-
tan gegenseitige Modifizierung von Spiegelbild und -blick (ob des un-
mittelbaren, ob des nur mittelbaren) die — zu spiegelnde-gespiegelte
- Sache verfilsche; der andere, daf} alles Sehen im Spiegel — infolge
des zuriickzulegenden Reflexionsweges — allemal Zeit bendtige. Wére
der erste Einwand beweisbar, wdre im Falle des nur mittelbaren Spie-
gelblicks, in welchem mir anderes als ich selber begegnet, notwendig
die Subjektivitit des optischen sowie die Idealitdt des philosophischen
reflexum impliziert. Konsequent ware die sogenannte Widerspiege-
lungstheorie abzudndern, wenn nicht aufzugeben. Jedoch der von Jo-
sef Konig herzuleitende Satz’®, der modifizierende Modus komme »der
res selbst« zu, enthdlt im Keim bereits den Gegenbeweis. Unter dieser
Voraussetzung wird der modifizierende Modus, eben um des so-Wirkens
willen fordend, daf ich mich dem so-Wirkenden zuwende, damit ich
seiner gewahr werde, nicht subjektivistisch noch idealistisch zu miRR-
deuten sein. Im Falle des unmittelbaren Spiegelblicks, in welchem ich
mir selber begegne, ist econtrario mein Ich die res, und das Selbst geht
mit der Sache ein inniges Verhaltnis ein.

Sowohl gegen eine behauptete Zeitenthobenheit des Sehens als ge-
gen eine solche des Leuchtens richtet sich der zweite Einwand; nur
beides zusammen konstituiert das Spiegelbild. In ebendemselben Au-
genblick (-blitz"*), in welchem ich das Abbild im Spiegel sehe, leuchtet
es auch; es entsteht: weder war es schon vorher entstanden, noch wird
es erst nachher entstehen. Hingegen 14Rt sich sagen: im Moment des
Sehens leuchtet das Bild im Spiegel und zugleich hat es geleuchtet, wie
sich laut Aristoteles »op& Gua kai écopake [* er sieht und hat zugleich

72 | Obwohlder Spiegel den Schein eines z.B. frohen Blickes zeigt, ist auch
der frohe Spiegelblick keiner, der nur froh zu sein scheint. Zur Differenz
zwischen, vorldufig gesagt, positivem und negativem Scheinen siehe Studie
3 »Spiegelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

73 | Siehe AbschnittI.2.2. dieser Studie [ab S. 45]; dort auch Nachweis fiir
J. Konig.

74 | Siehe Abschnitt I.1.6 [ab S. 37] mit Anm. 64 [auf S. 38].

100

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(immer schon) gesehen]«’® sagen ldf3t. Wie sollen Blick und Licht in- Der Begriff
des ohne Zeit agieren, wird contradiciert, wie sollen die physiologische der Reflexion
actio des Blickes, die physikalische des Lichtes, zwar nicht ihren Weg
zum Ziel, wohl aber die Zeit dorthin {iberspringen? Die Frage ist langst
beantwortet: bei Aristoteles’ und, in noch schérferer Distinction, bei
Thomas von Aquin. Unser nivellierender Sprachgebrauch verdeckt ei-
nen semantischen Unterschied, und vorteilhaft erinnern wir uns einer
philosophischen Unterscheidung.”” Sie trifft Thomas, indem er, Aris-
toteles aufnehmend, differenziert: »Duplex est actio [* Es gibt zwei
Arten von actio]«. Die eine greife »ab agente [* vom Agieren]« auf
ein ihm AuRerliches iiber und gestalte es um, wie das Erleuchten, und
diese sei eigentlich actio zu nennen. Die andere greife nicht auf ein
ihm, dem agens, AuRerliches iiber, sondern verharre »in ipso agente
[* im Agieren selbst]« als dessen eigene Vollendung, wie das Leuch-
ten, und diese sei eigentlich operatio zu nennen.’”® Wir bekommen ein
Ohr fiir die Differenz, wenn wir bei actio immer »in Bewegung setzenc
und >Bewirkungg, bei operatio immer >beschaftigt sein< und >Obliegen-
heit« mithoren. Fragend iibrigens, ob Engel sich selbst erkennen, trifft
[Rilke] die Unterscheidung; Engel: »Spiegel: die die entstromte eigene
Schonheit / wiederschopfen zuriick in das eigene Antlitz«.”

Der Spiegel leuchtet, wenn er erleuchtet wird. Das Licht, als agens
des Erleuchtens, fillt auf den Spiegel, ein ihm AuRerliches, und ver-
wandelt den bis dahin Dunklen: actio. Das Leuchten, als agens des
Spiegels, fillt indessen auf kein ihm AuRerliches, es zu verwandeln,

75 | Met[aphysik] 1048 b23 [Metapyhsik, griech.-dt., hrg. von Horst Seidel,
tibers. von Hermann Bonitz, Hamburg 1980, Bd. 2, S. 119]; »kai écopake« ¢j.
Bonitz entsprechend dem nachfolgenden Text (z.B. »kai vevénkev«).

76 | Vgl. auch Top[ik] 178 a10-11: »5pav y¢ T1 &ua Kai Ecopakévat [...]
[* sehen und zugleich gesehen haben (dt.: Topik, griech.-dt., hrg. und iibers.
von Hans Giinter Zekl, Hamburg 1997, Bd. 1, S. 545)]«. Diese Parallelstelle
zu Met[aphysik] 1048 b23 steht im logischen Kontext der Sophistischen Wi-
derlegungen. Aristoteles behandelt die sogenannte figura dictionis: Trug-
schliisse, »die auf der gleichen Bezeichnung dessen, was nicht gleich ist,
beruhen« (iibers. von Eugen Rolfes).

77 | Ab hier bis Ende des Abschnitts 4 folge ich teilweise meinem Aufsatz
»NarzilR oder die Erfindung der Malerei. Das Bild des Malers und das Bild des
Spiegels«; in: Katalog zur Ausstellung »Spiegelbilder« im Kunstverein Han-
nover, Wilhelm-Lehmbruck-Museum der Stadt Duisburg und Haus am Wald-
see Berlin, 1982, S. 20f. [in diesem Band ab S. 271].

78 | Thomas, Qu[aestio] disp[utatione.] [D]e veritate, VIII 6.

79 | R[ainer] M[aria] Rilke in der zweiten der Duineser Elegien.

101

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke bleibt vielmehr sich selber innerlich, in seinem Aufscheinen schon ein
vollendetes, vollkommenes Sein: operatio. Diese nenne er »autem ope-
rationem in ipso [operante; J. S.] manentem, per quam non fit aliud
praeter ipsam operationem, sicut videre et audire; hujusmodi enim sunt
perfectiones eorum quorum sunt operationes, et possunt esse ultimae,
quia non ordinantur ad aliquod factum, quod sit finis [...] actio ex quo
sequitur aliquid actum praeter ipsam, est perfectio operati, non ope-
rantis, et comparatur ad ipsum sicut finem.« ® Dergleichen wie Sehen®
und Horen und das Leuchten, dieses aber als die Vollendetheit seiner
selbst und des Spiegels, welcher ein Spiegel nur in seinem Leuchten
ist. Das einfallende Licht erweckt ihn zum Spiegeln, welches nichts als
ein Leuchten ist, mithin kein nach-aufien-wirkendes Bewegtsein, son-
dern ein in-sich-ruhendes Tdtig- und -Getansein; ihm obliegt, gemaR
den Gesetzen der geometrischen Optik, zu leuchten.®

80 | Thomas, Contra gentiles, I 100. — H. Nachod und P. Stern libersetzen
(Die Summe wider die Heiden, Bd. I, Leipzig 1935, S. 353), nicht durchweg
gelungen, operatio: Diese nenne er eine in dem Verrichtenden selbst »ver-
bleibende Verrichtung, durch die anderes als die Verrichtung selbst nicht
gemacht wird, so: das Sehen und das Horen. Dergleichen n@mlich sind die
Vollkommenheiten derer, deren Verrichtungen sie sind und deren Letztes sie
sein konnen, da sie nicht auf irgendein Gemachtes hin geordnet sind, das
Endziel wére [...] ein Tatwirken hingegen, aus dem irgendein tatig Gewirktes
auller ihm selbst folgt, ist die Vollkommenheit des Verrichteten, nicht des
Verrichtenden, und wird zu jenen wie zum Endziel in Beziehung gesetzt.«
Warum Thomas seine Analyse von actio unter dem Titel Quod Deus est beatus
vortragt, ist hier nicht zu erdrtern. Ich verweise aber auf Met[aphysik] 1048
b23ff., wo Aristoteles ein weiteres Prdasens-Perfekt-Zugleich anfiihrt: »kai
euBaipovel kat euaipovia [* er lebt gut und hat zugleich gut gelebt]« ist
lat. »beatitudo«. Fiir gliicklich-tun und zugleich gliicklich-getan-haben siehe
auch das Leibniz-Scholion [ab S. 303 in diesem Band].

81 | In der Bestimmung des Sehens als operatio weicht Thomas von Aris-
toteles ab. Dieser lehrt, wie sein Kommentator Pacius sich ausdriickt: »Vide-
re, non significat agere, sed potius pati« [* Sehen bedeutet nicht handeln,
sondern vielmehr leiden.] (ApiotoTtéAes "Opyavov. Aristotelis Stagiritae
Peripateticorum Principis Organum, Iul[ius] Pacius recensuit, ed. secunfda,
Francoforti 1597, S. 836).

82 | Edith Stein, Des HL Thomas von Aquino Untersuchungen tber die
Wahrheit, Bd. 1, Louvain/Freiburg 1952, S. 192, iibersetzt »actio< mit >Wir-
kene, »Operatio« mit >Ttigseinc. Die Ubersetzung von >operatioc ist irrefiih-
rend, solange nicht ein in-sich-ruhendes Tatig- und -Getansein darunter
begriffen wird.

102

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sehen ist nicht physiologisch, leuchten nicht physikalisch aufzu- Der Begriff
fassen, obzwar sich das Sehen und das Leuchten in der Raum-Zeit-Welt der Reflexion
ereignen. Wahrend von ihnen gilt, man sehe und zugleich habe man
gesehen, es leuchte und zugleich habe es geleuchtet, ist es schlechter-
dings unméglich, von dem zum Sehen bzw. Leuchten fiihrenden Prozes-
sen auf einmal Prasens und Perfekt auszusagen, ihre Tempora sind und
bleiben zeitungleich. LaRt sich das soundso-Wirkliche dieser Prozesse
oder actiones »unmittelbar (Qualitdten) oder mittelbar (Quantitdten)
sinnlich aufweisbar«®® vorfinden, 13t das so-Wirken des Sehens und
des Leuchtens »das grofRe Ratsel der Unsinnlichkeit dessen, was ist,
gewahren«®, hier sind Sinnlichkeit und Unsinnlichkeit des Seienden
in einander verschridnkt, und wie derartiges tiberhaupt moglich sei, ist
das eigentliche Ritsel.

Vielleicht werden wir es, wiewohl nicht ergriinden, doch erahnen,
wenn wir dem Spiegelbild das Bild des Malers kontrastieren.®* Das Tun
des Malers ist actio, die etwas in Bewegung setzt, ndmlich Pinsel und
Farben, die auf ein ihr dufkerliches Ding, ndmlich eine Leinwand, {iber-
greift und es umgestaltet. Auch kann der Maler seine Gesetze, solche
der optischen Asthetik, durchaus miRachten. Aus seinem Tun folgt ein
Getanes (actum) auRerhalb seiner, des Tuns, selbst; hitte etwas hin-
sichtlich dieses Tuns terminologisch vollendet oder vollkommen zu hei-
Ren, dann das Getane und nicht das es-Tun bzw. der es-Tuende. Vom
Maler wird man keineswegs sagen, dal® er ein Bild male und zugleich es
zum Gemalten habe; sein Tun, mag es kaum umwegig, wird bestenfalls
zielstrebig sein, es bleibt sein Prasens, bis es perfectum ist. Der Spie-
gel hingegen leuchtet und zugleich hat er geleuchtet?®, spiegelt etwas
und zugleich hat er es zum Gespiegelten; sein Vollendetsein ist in ei-
nem und demselben Augenblick sein Gewesen- und Gegenwartigsein.?’
Spiegel, dennoch: »Manchmal seid ihr voll Malerei«.®®

83 | Josef Konig, Sein und Denken, Halle a.d. Saale 1937, S. 1.

84 | Ebd.

85 | Die eigentliche Kontrastierung von Spiegelbild und Bild des Malers
kann erstin der Studie II, »Spiegelbilder« [ab S. 115], erfolgen. Hier stehen
lediglich vorldufige Hinweise.

86 | Anders formuliert: Das Licht im Spiegel leuchtet und zugleich hat es
geleuchtet. Auch Konig spricht (Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 83], S. 166)
von der »Zeitentzogenheit des Leuchtens des Lichts als solchen«. Ob daher,
wie Konig (ebd.) anschlieRt, »das Leuchten des Lichts [...] ein lediglich
présentisches« sei, muR vorerst offen bleiben.

87 | En passant bemerke ich, daR hier zumindest der Ausdrucksweise nach
eine Parallele zu 16 Ti év eiven (>das was-war-Sein<), einem Grundbe-

103

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke 5. Insbesondere Fichte vermittelt das bisher Gesagte in manchem mit
der philosophischen Reflexion: die unkommentiert belassenen, zudem
in die Anmerkungen verwiesenen Sdtze seiner »Wissenschaftslehre no-
va methodo« von 1798/99 sind nunmehr aufzugreifen®, andere Sdtze
seiner ein Lustrum friitheren »Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre« von 1794 {iberdies heranzuziehen.® Keinesfalls soll, mittels des
bislang Entwickelten, die Fichtesche Spielart von Dialektik interpre-
tiert werden, doch durchaus mag, in den gewiesenen Grenzen, dieser
Philosoph eine spekulative qua spekulare Metaphysik bezeugen. Weder

griff des Aristoteles, vorliegt. Die Scholie »Aristoteles: Sehen und gesehen
haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet; die Problematik wird im Abschnitt
I1.2.3 (ab S. 163) weiterverfolgt] fragt auch danach, ob beide Wendungen
sich so aufeinander beziehen lassen, daR sie sich gegenseitig erhellen.

88 | R. M. Rilke, Sonette an Orpheus, II 3.

89 | Vgl. Anm. 35 zu I.1.4. [auf S. 31f.]. Da dort nur ein einziger Satz zi-
tiert wird, folge hier der vollstandige bei J. Stolzenberg abgedruckte Passus
(Nachweis ebenfalls Anm. 35); die Schrédgstriche kennzeichnen Absatze:
»Denn nach § 1. ist das Bewul3tseyn ein sich selbst idealiter setzen: ein Se-
hen, und zwar ein Sich sehen. / In dieser Bemerkung liegt der Grund aller
Irrthiimer anderer philosophischer Systeme, selbst des Kantischen. Sie be-
trachten das Ich als einen Spiegel, in welchem ein Bild sich abspiegelt, nun
aber sieht bey ihnen der Spiegel nicht selbst, es wird daher ein 2ter Spiegel
fiir jenen Spiegel erfordert u.s.f. Dadurch aber wird das Anschauen nicht
erkldrt, sondern nur ein Abspiegeln. / Das Ich in der Wiss=Lehre hingegen
ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es ist ein sich abspiegelnder Spiegel, ist
Bild von sich; durch sein eigenes Sehen wird das Auge (die Intelligenz) sich
selbst zum Bilde. / Ein Bild aber bezieht sich auf ein Ding, das abgebildet
wird. Jenes, das Bild, ist nur subjectiv - fiir die ideale Thatigkeit sonach wird
also ein Object, ein Nachgebildetes gefordert — und dieses ist die reale Tha-
tigkeit« (G[esamtausgabe, Reihe] 1V, [Band] 2[, S.] 49).

Die in diesem Abschnitt 5 angefiihrten Sdtze Fichtes entstammen samtlich
den in dieser und der folgenden Anm. mitgeteilten Texten, deren Lektiire in
extenso sich empfiehlt; ihr besonderer Nachweis eriibrigt sich daher.

90 | Vgl. Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre II, § 4; zit. nach:
Fichtes Werke, hrg. von Fritz Medicus, Bd. 1, Leipzig 1911, S. 421; die Schrédg-
striche kennzeichnen wieder Absétze: »Man stelle sich die ins Unendliche
hinausgehende Tétigkeit (des Ich) vor unter dem Bilde einer geraden Linie,
die von A aus durch B nach C usw. geht. Sie konnte angestoRen werden in-
nerhalb C oder iiber C hinaus; aber man nehme an, dal® sie eben in C ange-
stoRen werde; und davon liegt [...] der Grund nichtim Ich, sondernim Nicht-
Ich. / Unter der gesetzten Bedingung wird die von A nach C gehende Rich-

104

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praemissen noch Conclusionen werden ihm enteignet, einer Sache, die Der Begriff
seine nicht ist, fortzuhelfen, wenn soviel nur zugestanden sei: daR er, der Reflexion
in ihm eigentiimlicher Weise, Sehen und Spiegeln, und daf er, in wie-

derum ihm eigentiimlicher Weise, Reflexion und Gleichzeitigkeit aufein-

ander bezogen denke. Fichte erfindet dem Ich-Bewul3tsein ein Modell

in Spiegelblick und -bild: es sei, als ein sich-selber-Setzen, »ein Sehen,

und zwar ein Sich sehen«.” Zum sich-Sehen gehoren aber wesentlich

ein Spiegel sowie das Auge, welches ihn einsieht. Dieser triviale Satz

erfihrt nun eine gar nicht mehr triviale, eben spekulare Wendung:

»Das Ich in der Wiss=Lehre [...] ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es

ist ein sich abspiegelnder Spiegel, ist Bild von sich; durch sein eigenes

Sehen wird das Auge (die Intelligenz) sich selbst zum Bilde.«** Das Mo-

dell weiter detaillierend, 1413t Fichte die von A, dem Ich, in »einer ge-

raden Linie« nach C, dem Nicht-Ich, gehende »Tatigkeit« »angestofRen

tung der Tatigkeit des Ich reflektiert von C nach A. Aber auf das Ich kann, so
gewil3 es nur ein Ich sein soll, keine Einwirkung geschehen, ohne daR das-
selbe zuriickwirke. Im Ich [dRt sich nichts aufheben, mithin auch die Rich-
tung seiner Tatigkeit nicht. Mithin mul die nach A reflektierte Tatigkeit,
insofern sie reflektiert ist, zugleich zurlickwirken bis C. / Und so erhalten wir
zwischen A und C eine doppelte mit sich selbst streitende Richtung der Ta-
tigkeit des Ich, in welcher sich die von C nach A als ein Leiden, und die von
A nach C als bloRe Tatigkeit ansehen ldRt; welche beide ein und ebendersel-
be Zustand des Ich sind.«

91 | Darauf verweist auch das Urteil, es sei »charakteristisch, daB Fichte
gleichsam ein anschauliches Modell seiner dialektischen Methode vorschlug
- das Modell des Lichtstrahls«. Fichte sehe »in der Bewegung des Strahls
gleichsam ein Abbild dessen, was seinem Wesen nach kein Abbild hat - der
Tatigkeit des Ich. [...] Damit das Modell des Lichtstrahls der logischen Syn-
these entspricht, die die produktive Einbildungskraft ausmacht, muR man
versuchen, sich das gleichzeitige Zusammenfallen des Wechsels von Tatigkeit
und Leiden, das heilt die Schwankungen des Lichts von Punkt A nach C, von
dort wieder nach A [...] vorzustellen« (T. Oiserman/Igor Narski u.a., Ge-
schichte der Dialektik. Die klassische deutsche Philosophie, Berlin (DDR)
1980, S. 120ff.; das Kapitel tiber Fichte ist von Piamma Gaidenko. (Hervorh.
v. m.)

92 | An dieser Stelle gibt Fichte dem Wort >Intelligenz« eine tiefe Bedeu-
tung: >Einsicht in sich¢, und zwar mittels der Reflexion. Es sei daran erinnert,
daR die Scholastik die Engel als reine Intelligenzen, auch in diesem Sinne,
auffaRt. Vgl. nochmals Rilke in der zweiten der Duineser Elegien von den
Engeln: »Spiegel: die die entstromte eigene Schonheit wiederschépfen zu-
riick in das eigene Antlitz.«

105

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke werden innerhalb C«, so daf sie nach A »reflektiert« werde, von wel-
chem sie »zugleich« nach C »zurilickwirken« miisse.®

Versuchen wir, Fichte mit Thomas in Einklang zu setzen, scheint
sich eine Aporie aufzutun. Denn gelte das Sehen als operatio, etwa
nach Art des Denkens, so gilt nicht, dal’ es »Tdtigkeit« sei, oder die
Differenz ginge lediglich in Terminologie auf; gelte indes das Sehen als
actio, etwa nach Art des Lichtstrahls, so gilt nicht, daR es zeitentho-
ben sei®, oder Fichtes >zugleich« ginge auf anderes denn Gleichzeitig-
keit. Absurd wdre, die eine gegen die andere Auffassung auszuspielen,
damit entweder diese oder jene Recht behalte; die Fichtesche liefert
ein, mehr oder minder, genaues Modell des sich-Sehens, Thomas da-
gegen bestimmt ein inneres Moment des einfachen Sehens.®® Um die
Aporie aufzuldsen, ist zu erwdgen, ob mdglicher, vielleicht sogar not-
wendiger Weise beides zusammen gelte, also das Sehen unter gewissen
Umstdnden sowohl als actio wie auch als dessen Gegenteil, operatio,
sich vollziehe. Diese Erwdgung impliziert einen logischen Schritt aus
der formalen Logik hinaus.

Das Sehen, im allgemeinen als operatio, ist im besonderen als ac-
tio zu bestimmen: vor dem Spiegel.’® Dort ndmlich geht es aus sich
heraus und in ein anderes iiber, dessen Leuchten in ein Bild seiner
selbst, des Sehens, umzugestalten. Das Bild ist ebenfalls operatio, zwei
Spiegel stiinden denn einander gegeniiber, und das Leuchten des ei-
nen ginge aus sich heraus und in den anderen iiber, dessen Leuchten
in ein iteriertes Bild seiner selbst, des als Bild gesehenen Leuchtens,
umzuwandeln. In diesen Féllen sind das Sehen und das Leuchten zwar
actio, nur horen sie deshalb nicht auf, operatio zu sein. Ihre operatio
ist gemaR Hegel ein iibergreifendes Allgemeines, d.i. eines, welches
sich selber, das Allgemeine, und sein Gegenteil, das Besondere, in sich
enthdlt, »ein in sich einiges Doppeltes«®’, die operatio sich selbst und

93 | Dem kaum nachdriicklich genug zu betonenden >zugleich« gelten
die beiden folgenden Absdtze; es meint ebendasselbe wie das mehrfach
angefiihrte >&uac« des Aristoteles.

94 | Ichnehme nicht Anstand, Kénigs Wendung von »der Zeitentzogenheit
des Lichts als solchen« ([Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 83], S. 166; siehe
die Anm. 86 [auf S. 103]) sinngem&f auch vom Sehen zu gebrauchen.

95 | Entsprechend zu Konigs Wendung »inneres Moment des einfachen
Denkens« ([Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 83], S. 136) gebildet; siehe
Abschnitt 1.1.6 [ab S. 37].

96 | Der hier beginnende Absatz stand zuerst in meinem Katalogbeitrag
»Narzill oder die Erfindung der Malereix, a.a.0. [Anm. 77], S. 24f.

97 | Formulierung von J. Konig. Vgl. seine »Vortrdge und Aufsdtze«, Frei-

106

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die actio iibergreifend. Immer hat das Spiegeln wie das Sehen sein Der Begriff
Ziel in sich, gehe es gar aus sich heraus, immer ist das Malen eine der Reflexion
Bewegung zu einem Ziel, das nicht sie selber ist. Daher ist das Gemalte

dem Malenden dulierlich, das Gespiegelte dem Spiegelnden innerlich;

ist die Malerei ein allmdhlich zu Vollendendes, die Spiegelung ein auf

einmal Vollendetes; ist das gemalt-Dargestellte auch ohne das Licht,

das gespiegelt-sich-Darstellende nie ohne das Licht da; ist der Blick

des Malers bloR affiziert, der Blick des Spiegels auch effizierend; ist

das Bild des Malers auch zu verwahren, das Bild des Spiegels nur zu

gewahren; ist jenes seine fremde, dieses meine eigene Wahrheit, jenes

seine Erfindung und dieses meine Entdeckung.

6. Damit ein Spiegelbild erscheine, bedarf es (aulRer dem zu reflektie-
renden Gegenstand) dreier aufeinander bezogener Relata: eines Ich,
des Lichtes, eines Spiegels. Beziehungen, freilich von anderer Art, zwi-
schen je zweien dieser Relata sind ebenfalls angebbar, z.B. gibt Hegel
den zwei »Formen der reinen Reflexion-in-sich«, dem Ich und dem
Licht, als Relation zueinander an®: »Ich ist nur die Identitit des Ver-
haltens meiner selbst als Subjekts zu mir als Objekt. Mit dieser Identi-
tdt des SelbstbewuRtseins ist das Licht parallel und das treue Abbild
desselben.« Eine Beziehung inniger als bloRes Nebenher, inniger als
bloRes Uberein, dennoch das Licht kein Ich, fehle dem einen doch das
konkrete Erscheinen, dem anderen »das abstrakte Durchscheinen«.®

burg/Miinchen 1978, S. 34. - iteriertes Bild: Die Probleme des iibergreifen-
den Allgemeinen, der Spekulation iiberhaupt, haben eine enge Beziehung zu
solchen der spekularen Iteration. Ich erortere sie in der Studie »Spiegelden-
ken«, vor allem in deren Abschnitt 7.1, »Das Spiegeln des Spiegels« [von
Schickel nicht ausgearbeitet].

98 | Ich komme nunmehr auf den in 1.3.1 [ab S. 81] teilweise zitierten
Zusatz zu § 275 der »Enzyklopddie« zuriick; Hegel, Theorie-Werkausgabe,
a.a.0. [Anm. 9], Bd. 9, S. 112f. - Die beiden anderen Beziehungen (zwischen
Ich und Spiegel, zwischen Licht und Spiegel) werde ich an spaterer Stelle
aufgreifen. Das Ich und der Spiegel stehen das ganze Buch hindurch einan-
der gegeniiber, auch in der Verkleidung von Autor und Thema; ihre Begeg-
nung wird in den Korollaren zu Narzi® [ab S. 275 und ab S. 291 in diesem
Buch], Expression des Personlichsten eines Enantion, recht eigentlich sicht-
bar. Den Logoi des Spiegels und des Lichts hat Josef Konig »eine tiefe Ver-
wandtschaft« zugesprochen (Sein und Denken, [a.a.0. (Anm. 83)], S. 119).
Im {brigen sind dort, wo immer das Licht thematisch wird, auch Hinweise
auf eine Gnosis mittels bzw. zwecks des Lichtes zu erwarten.

99 | [G.W.F.] Hegel, Enzyklopédie, a.a.0. [Anm. 98], [Bd. 9,] S. 113.

107

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Das Ich »wdre Licht«, sagt Hegel'®, konnte es sich »in der reinen ab-
strakten Gleichheit erhalten, wie die Inder wollen«. Obschon Hegel nur
wenig von Indiens Philosophie wuRte'®, trotzdem auf Polemik nur un-
gern verzichtete!®?, hierin urteilt er so sachlich, als kommentiere er
ihm wohlbekannte Upanishaden. Die Rede geht vom Brahman, der Ter-
minus »atman< war Hegel nicht geldufig, der Weltenseele und dem Men-
schenich, der Menschenseele und dem Weltenich; zur Vorlage konnte
Chandogya III. 14,2 genommen sein: mano-mayah prana-sariro bha-
rupah satya-sam-kalpa akas-atma sarva-karma sarva-kamah sarva-
gandhah sarva- rasah sarvam idam abhyatto 'vaky anadarah (Paul Deus-
sen: »Geist ist sein Stoff, Leben sein Leib, Licht seine Gestalt; sein
Ratschlul} ist Wahrheit, sein Selbst die Unendlichkeit. [...] Allwirkend
ist er, allwiinschend, allriechend, allschmeckend, das All umfassend,
schweigend, unbekiimmert.«**®) Dem Brahman als unserm so aller Wel-

100 | Ebd.; Hervorh. v. m.

101 | Zu Colebrooke, dem von Hegel einigemal beigezogenen Gewahrs-
mann fiir Indien, siehe die Anm. 19 [auf S. 86]. — Von China wuRte Hegel
freilich noch viel weniger. Vgl. Joseph Needham, Science and Civilisation in
China, vol. II, Cambridge 1956, S. 530°: »His chapter on China in the >Philo-
sophy of History« was, alas, almost entirely composed of errors and mis-
apprehensions.« Siehe auch meinen Vortrag »Hegels China, Chinas Hegel«
auf dem Stuttgarter Hegel-KongreR (Juli 1970). In: Aktualitdt und Folgen
der Philosophie Hegels, hrg. von Oskar Negt, Frankfurt a.M. 1970, S. 183-
194.

102 | Z.B. erledigt Hegel, in der »Wissenschaft der Logik« von Jacobis Po-
lemik gegen Kants Synthesis des SelbstbewuRtseins handelnd, en passant
auch die Inder: »Bei dieser ganz abstrakten Reinheit der Kontinuitat, d.i.
Unbestimmtheit und Leerheit des Vorstellens ist es gleichgiiltig, diese Ab-
straktion Raum zu nennen oder reines Anschauen, reines Denken; — es ist
Alles dasselbe, was der Inder — wenn er dulRerlich bewegungslos und ebenso
in Empfindung, Vorstellung, Phantasie, Begierde usf. regungslos jahrelang
nur auf die Spitze seiner Nase sieht, nur Om, Om, Om innerlich in sich oder
gar nichts spricht — Brahma nennt. Dieses dumpfe, leere BewulRtsein ist, als
BewulRtsein aufgefaRt, das Sein« ([Theorie-Werkausgabe], a.a.0. [Anm. 9],
Bd. 5, S. 101).

103 | Paul Deussen, Sechzig Upanishad’s des Veda. Aus dem Sanskrit tiber-
setzt, mit Einleitungen und Anmerkungen versehen, 2. Auflage, Leipzig
1905, S. 109; Hervorh. v. m. — Radhakrishnans engl. Ubersetzung bestitigt
Deussen in vielem, jedenfalls im entscheidenden Passus: »He who consists
of mind, whose body is life, whose form is light, whose conception is truth,
whose soul is space, containing all works, containing all desires, containing

108

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ten Selbst ist, wie die Inder wollen, die Reinheit, die Abstraktion, die Der Begriff

Gleichheit bewahrt, es ist daher, wie Hegel will, Licht. der Reflexion
Des Brahman Reinheit in jedem Geschopf, dem niedersten wie dem

héchsten, bedarf sowenig, als seine EntbléRung von allem Konkreten,

eines Beweises, leuchte nur seine Gleichheit, wo immer es anwesend,

gewissermalien sinnenhaft ein. Der eingdngigen These, die Indiens

Spekulation, allmédhlich den gesamten Vedanta einbeziehen'®, friih-

zeitig horen 1dRt, wird die Identitdt zwischen dem Ich qua Brahman

all odours, containing all tastes, compassing this whole world, being with-
out speech and without concern« (Sarvapalli Radhakrishnan, The Principal
Upanisads, edited with Introduction, Text, Translation and Notes, London
1953, S. 391; Hervorh. v. m.).

104 | Und weiterwirkend bis in die spétere brahmanische Literatur. So ver-
deutlicht Gautapada in ihm verehrt die Tradition den Lehrer von Shankaras
Lehrer Govindapada die Proportion zwischen dem universalen und dem indi-
viduellen Atman (jiva) durch einen, wie Otto Strauss mit Recht urteilt,
»gliicklichen Vergleich [...]: Der hochste Atman ist wie der Raum (akasa), die
Einzelseelen wie der Raum in den einzelnen Topfen (Leibern). Ueberall ist
derselbe Raum, der Unterschied wird nur durch die Topfbegrenzungen her-
vorgerufen, — so gibt es nur einen Atman in den verschiedenen Leibern. Aber
Lust und Leid ist doch in den verschiedenen Seelen verschieden! Ebenso wie
in einem Topf Staub, im andern Rauch sein kann, ohne daR der Raum im
Topfe beeinfluRt wird, so steht es auch mit den Seelen. V6llige Einheit also
ohne Werden und Teilung ist die hochste Wahrheit« (0. Strauss, Indische
Philosophie, Gesch[ichte] der Phil[osophie] in Einzeldarstellungen, Ab-
t[eilung] 1, Bd. 2, Miinchen 1925, S. 241).

Zur Frage, »wie das historische Verhaltnis zwischen Brahman und Atman, den
beiden Hauptbegriffen, an denen die indische Metaphysik erwachsen ist,
und die schon in den Upanishad’s, so weit wir sehen, durchaus als Synonyma
gebraucht werden, zu denken ist«, vgl. Paul Deussen, Das System des Vedan-
ta. Nach den Brahma-Sutra’s des Badarayana und dem Kommentare des Can-
kara iiber dieselben als ein Kompendium der Dogmatik des Brahmanismus
vom Standpunkte des Cankara aus dargestellt, 4. Auflage, Leipzig 1923, S.
50: »ob der Begriff des Atman aus dem des Brahman durch eine bloRRe Ver-
scharfung des subjektiven Momentes, welches in ihm liegt, sich entwickelt
hat, oder ob wir vielmehr zwei Stromungen zu unterscheiden haben, eine
mehr priesterliche, welche das Brahman, und eine mehr philosophische,
welche den Atman zum Princip erhob, bis dann beide, ihrer Natur nach nahe
verwandt, in ein gemeinsames Bette geleitet wurden.« —Shankara selber
(ca. 686—718) wird im »Kleinod der Unterscheidung« (Viveka chudamani)
lehren, daR Brahman und Atman eins seien.

109

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke und dem Licht eo ipso sich ergeben. yad vai tad. brahmetidam vava
tadyo‘yam bahirdha purusad akaso yo vai sa bahirdha purusad akasah.
/ ayam vava sa yo‘yam antah purusa akaso yo vai so‘ntah purusa aka-
sah (Radhakrishnan: »Verily, what is called Brahman, that is what the
space outside of a person is. Verily, what the space outside of a person
is. / That is what the space within a person is. Verily, what the space
within a person is«).' Als scheine das lapidare bha-rupah (Licht seine
Gestalt'®®) allzu glanzlos, bricht ein khandha zuvor (13,7) ein Strahlen
auf, welches Brahman selber in jedwedem Selbst ist: atha yad atah
paro divo jyotir dipyate visvatah prsthesu, sarvatah prsthesv anuttame-
suttamesu lokesu, idam vava tad yad idam asminn anteh puruse jyotih
(Radhakrishnan: »Now the light which shines above this heaven, abo-
ve all, above everything, in the highest worlds beyond which there are
no higher, verily, that is the same as this light which is here within the
person«)." So spricht Hegel, dem Anschein nach, wahrenddes er das
Licht zum Ich geworden, das Ich zu Licht werdend gedacht, dunkel wie
Jener von Ephesos, in Wahrheit luminos.

7. Die Rede von einer Zeitenthobenheit des Sehens!®®

sollte Konigs
Wendung von »der Zeitentzogenheit des Lichts als solchen« aufneh-
men'®, sind doch beide Befunde einander zu dhnlich, als daR ihnen,
kein Gemeinsames zu haben, anstiinde. Als Wesenszug der Zeitentho-
benheit hatte sich ein Zugleich von Prasens- und Perfektgeltung (se-
hen-und-zugleich-gesehen-haben) ergeben. Ein Wesensmerkmal der
Zeitentzogenheit nennt Konig z.B. in den Sdtzen: »Sein und Denken
sind in gewisser Weise zeitentzogen, ndmlich lediglich prdsentisch. [...]
Auch das Leuchten des Lichts ist und in demselben Sinn wie das Sein
des Seienden - ein lediglich prisentisches.«'® Jedoch, was hitte ein
Nichts-als-prdsentisch-sein mit einem Prdsentisch-und-zugleich-per-
fektisch-sein gemeinsam?

Der Sinn des Wortes >prdsentische, gestiitzt durch Ausdriicke wie
»Prasensgeltungs, ist jedenfalls auch, was immer sonst ihn ausma-
che, temporal; das Wort bezieht diesen Sinn vom tempus praesens,

105 | Chandogya Upanishad III. 12,7, S. Radhakrishnan, a.a.0. [Anm.
103], S. 388.

106 | Ebd., IIL. 14,2; siehe Anm. 103.

107 | Ebd., IIL. 13,7; S. Radhakrishnan, a.a.0. [Anm. 103], S. 390.

108 | Siehe die vorhergehenden Abschnitte 4 [ab S. 98] und 5 [ab S.
104].

109 | Siehe die Anm. 86 [auf S. 103] und 94 [auf S. 106].

110 | J. Konig, Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 83], S. 166.

110

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

welches grammatisch einen »in der [zeitlichen; J. S.] Gegenwart ab- Der Begriff
laufenden« Vorgang™ angibt. Ebenfalls hat das Wort sperfektisch¢, der Reflexion
hergeleitet vom tempus perfectum, einen auch temporalen Sinn:

»Durch das prdsentische Perfekt wird ein [zeitlich; J. S.] gegenwadrti-

ger Zustand bezeichnet, der durch eine Handlung der Vergangenheit

erreicht worden ist.«"'2 Mithin erstreckt sich diese Vergangenheit ei-
gentlimlich in die Gegenwart: z.B. bedeutet altgriechisch »éornkac,

und analog verhdlt es sich mit manchem Perfekt anderer Sprachen,

»ich habe mich hingestellt und stehe nun da¢, oder lateinisch >eum

cognovi< »ich habe ihn kennengelernt, ich kenne ihn¢. Das Prasens ist

in bestimmter Hinsicht, welche terminologisch Aktionsart'*® heilRt,

111 | Hans-Jiirgen Hillen, Lateinische Grammatik, Frankfurt a.M./Berlin/
Miinchen 1971, § 244a. Warum ich hier und weiter unten >zeitlich< zu Gegen-
wart hinzusetze, wird im folgenden deutlich.

112 | Ebd., § 246 d. Zum ergénzenden szeitlich< wie Anm. 111.

113 | >Aktionsartc ist ein Begriff der modernen Grammatik. Die mit ihm
bezeichnete Qualitdt von Verben, besonders slawischer und semitischer
Sprachen, noch anderes als Zeitstufen (Tempora) auszudriicken, soll bereits
den Stoikern bekannt gewesen sein; vgl. Max Pohlenz, Die Stoa. Geschichte
einer geistigen Bewegung, Gottingen 1948, S. 45ff. (In zwei, bisher unge-
druckten Beitrdgen »Tempora und Aktionsarten« zur Grammatik des Dritten
Programms, NDR Hamburg 1963, habe ich eine zu Pohlenz gegensatzliche
Auffassung dargelegt.) Zwei Definitionen:

A) Adolf Kaegi, Griechische Schulgrammatik, 8. Auflage, Berlin 1911, S. 190:
»Die griechischen Verbalformen bestimmen die Handlung nicht nur nach
ihrem Verhaltnis zur Gegenwart des Sprechenden ([...] Zeitstufe), sondern
vor allem nach ihrer Art od. Beschaffenheit ([...] Aktionsart).

Die Aktionsarten werden durch die Tempusstimme unterschieden. Es be-
zeichnen namlich die Formen des Aoriststammes die Handlung an sich (ohne
ndhere Bestimmung), oder als eintretend (ingressiv, momentan); des Pra-
sensstammes die Handlung als andauernd (sich entwickelnd, unvollendet,
wiederholt); des Perfektstammes die Handlung als vollendet (abgeschlos-
sen, in der Vollendung dauernd: Zustand).

Z.B. heiBt quyeiv fliehen (schlechthin), oder sich auf die Flucht begeben,
gevyew fliehen, auf der Flucht sein, in der Verbannung leben, mepeuyévat
entflohen, entkommen, in Sicherheit sein.« Wegen ihrer Unzahl blieben Ka-
egis Hervorhebungen unberiicksichtigt.

B) H.-J. Hillen, [Lateinische Grammatik,] a.a.0. [Anm. 111], § 243b: »Die
Tempora des Indikativs erfiillen in der lateinischen Sprache drei Aufgaben:
1. Sie geben an, in welcher Zeitstufe etwas geschieht [...]. 2. Sie bezeichnen
die Aktionsart, d.h. die Art und Weise, wie der Vorgang betrachtet wird (das

111

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke

im Perfekt enthalten." Was ein Nichts-als-prasentisch-sein mit einem
Prasentisch-und-zugleich-perfektisch-sein gemeinsam hat, ist beider
Prisentisch-sein.

Im Spiegelblick als einem so-Wirkenden ist sein Prdsentisches
evident. Ein so-Wirkendes, beliebig welches, wirkt auf Grund seiner
Prisenz, aus welcher sein Prdsentisch-sein, sein Prdsens, unmittelbar
und notwendig folgt. Vom so-Wirkenden ldRt sich sagen, was Konig
vom wahrhaft Seienden sagt: es sei »wesentlich nicht zundchst vor-
handen und wirkt so dann auch so. Vielmehr ist es auch vorhanden
nur, indem es so wirkt. Dasselbe anders ausgedriickt: es ist auch ein
Vorhandenes nur, insofern als es mehr ist als ein blofs Vorhandenes
[...]. Im Verhdltnis zum wahrhaft Seienden wird das Vorhandene zum
blof3 Vorhandenen; und lediglich fiir das blof$ Vorhandene ist es defi-
nitiv, einem Gewesenen und einem Zukiinftigen neben sich Platz zu
geben.«'® Unschwer wird im blofs Vorhandenen jenes soundso-Wirkli-
che ausgemacht, welches dem Wie des Wirklichen antwortet™¢: selber
nichts als Beschaffensein, ist es ebenso nichts als Vorhandensein, und
schon gar kein vorhanden-Wirken.

Das lateinische Adverb s>praess, »da, bei der Hands, bildet mit »ens<
das Adjektiv >praesens¢, >gegenwartig¢«. Dazu gibt das Lexikon an'’:
»im Allg. in Bezug auf Ort und Zeit«, die in unseren Fremdwdortern

Imperfekt fiir die unvollendete und das Perfekt fiir die vollendete Handlung
der Vergangenheit). 3. Sie driicken Zeitverhdltnisse aus.«

Manche Linguisten haben fiir Verbqualitdten wie die definierten den Begriff
>Aspekt< eingefiihrt. Unter Aktionsart versteht man dann, z.B. mit Harald
Weinrich (Tempus. Besprochene und erzdhlte Welt, Stuttgart 1964, S. 152):
»Streng davon [den Aspekten; J. S.] zu unterscheiden sind nach neuerer
Auffassung die sogenannten Aktionsarten, etwa in der Unterscheidung von
imperfektiven Wortern wie jagen und perfektiven Wortern wie erjagen. Diese
Unterscheidung betrifft die Wortbedeutung, gehort also zur allgemeinen
Semantik, nicht zur Syntax und ihrer Tempuslehre.«

114 | Nach dem Enthaltensein z.B. des Denkens im Sehen (I.1.1 [ab S. 19])
oder des Blicks aus dem Spiegel im Blick in den Spiegel (I.1.4 [ab S. 29])
begegnet hier das Enthaltensein des Perfekts im Prasens. Wie etwas in etwas
enthalten sein kann, wird die Studie »Spiegelbilder« [ab S. 115] explizieren,
um das in des Urbilds im Abbild logisch zu erfassen.

115 | J. Konig, Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 83], S. 162.

116 | Siehe Abschnitt 2 von 1.2 [ab S. 45]

117 | K. E. Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdérterbuch,
Bd. II (I-Z), a.a.0. [Anm. 1], unter spraes<. Hervorh. v. m.

112

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Priisenz'® und Prdsens auseinandertreten. Wiederum doppelsinnig ist Der Begriff
Gegenwart (samt gegenwartig) zu lesen, die Briider Grimm erkldren der Reflexion
es sogar fiir »ein vielfach merkwiirdiges wort«. Mit ihnen es aufzu-
hellen, nutzt sozusagen Ezra Pounds Mittel der Logopoeia, »to charge
language with meaning to the utmost possible degree [...] by stimu-
lating the associations (intellectual or emotional) that have remained
in the receiver’s consciousness in relation to the actual words [...]
employed«'?; ein Mittel zum Zwecke, dem Wort einen Anflug friiherer,
noch Goethe vertrauter Kraft zuriickzuholen. Denn mit madchtiger Wir-
kung - ja mit Gewalt, insbesondere der von Gott, vom Herrscher, vom
Gericht geiibten — hatte Gegenwart, worin ein Entgegen'®* aufzuschei-
nen vermag, einmal zu tun. Die Bedeutung des Wortes als nimbus, als
potestas, erlaubte, erzwang gar ungewohnliche Anwendung. Im Blick
eines Menschen sollte seine Gegenwart »hauptsdchlich« wirken'?,
selbst bei seiner Abwesenheit sollte sie Geltung fordern; den Klassi-
kern sind Tropen wie von lebendiger Gegenwart der Bilder, wirkliche
Gegenwart eines Kunstwerks'? geldufig. Wahrend wir uns das Wort al-
lenfalls »als anwesenheit denken, zum kahlsten begriffe des dabei-
seins eingeschrumpft«, so das Deutsche Worterbuch'®, »gibt es noch
Adelung zugleich als den bereich den ein anwesender um sich hat,
mit einschlusz der von ihm ausgehenden wirkung, oder, wie er sich
schulphilosophisch ausdriickt, >der zustand, da man durch seine eigne
substanz ohne moralische mittelursachen, ja ohne alle werkzeuge an
einem orte wirken kann, die anwesenheit««. Verdrangt uns der zeitliche
Begriff von Gegenwart fast jeden andern, »am ende des vorigen jahrh.
fiihrt ihn Adelung gar nicht mit an«; statt dessen habe man »lange
die gegenwartige zeit«'® gebraucht, als wollte man die Prasenz des
Prdsens sprachlich verbiirgen.

Der Blick der Reflexion nimmt davon Ziige an. Allein die Gegen-
wart verleiht ihm, dem so-Wirkenden, ein Bezwingen-konnen, kein
Vergangenes bringt er und in keine Zukunft geht er. Der Blick der

118 | Das zugrundeliegende lat. >praesentia< hat allerdings auch zeitliche
Bedeutung.

119 | Grimm DWB, Fiinfter Band (IV.1.2) 1897, unter >Gegenwart«

120 | Ezra Pound, ABC of Reading, London 1951, S. 63.

121 | Das macht die zu >gegenwartig« parallele Bildung >widerwdrtig« plau-

sibel.
122 Grimm DWB, ebd.
123 | Beispiele (Herder bzw. Goethe) bei Grimm DWB, ebd.

|
|
124 | Grimm DWB, ebd.
125 | Grimm DWB, ebd. Hervorh. v. m.

113

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Reflexion ist, analog gesprochen, auch Geistesgegenwart, welche die
Seele, zufolge Sulzer'?, »bei der Freiheit erhilt [...] den Vorwurf im
ganzen iibersehen zu konnen«. Mit ihr erlischt die prdsentisch (und
nur prasentisch) reflektierte Welt.

126 | Sulzer zit. nach Grimm DWB [»Gegenwart«, Band 5, Sp. 2290]

114

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. SPIEGELBILDER

222222222222222


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1.1 DAs ZEIGEN DES SPIEGELS

1. »>Se présenter« steht sowohl fiir ein irgendwo- als fiir ein irgend-
wie-Erscheinen: >se présenter (devant g.)<, »erscheinen (vor jmd.),
und >se presenters, »sich gut oder iibel ausnehmen, gut oder ungut in
die Augen fallen<. Hingegen meint >sich prdsentieren< ausschliefSlich
»sich auf bestimmte Art und Weise zeigen<'; loci communes - »>die Par-
teifiihrung prasentierte sich weitgehend harmonischg, >die Stadt pra-
sentiert sich im Festglanz< — bieten sich zu Beispielen an.? Fiir das Er-
scheinen im Spiegel hatten Griechen und Romer, darin genauer, auch
reicher als spdtere Européer, ein je eigenes Wort »éupaois< und »intui-
tioc.? Mit »éugpaivoua, >in einem Spiegel zu sehen seing, >reflektiert
werderng, >@aivoual, rsich zeigens, gehort »éu-paois« zu einem Wort-
stamm >pa-<, der, »pdds¢, >Lichts, entlassend, Tageshelle und Sichtbar-
keit benennt.

DasVerbum >zeigen<wird zweifach, transitivund reflexiv, gebraucht;
Subjekt ist im ersten Fall das Zeigende, im zweiten das sich-Zeigende:
der Spiegel zeigt das Bild (des Enantiomorphs), das Bild (des Enan-
tiomorphs) zeigt sich im Spiegel. (Ein dritter, ndmlich der absolute
Gebrauch, wie noch Klopstock ihn kannte: »jede kenntnisz, die dort /
im tempel der kunst / zeiget oder warnt«*, hat sich verloren.?) Tran-
sitiv und reflexiv wird auch sspiegeln< gebraucht; das Spiegelnde und
das sich-Spiegelnde regieren, wie es heiRRt, den Satz: »der blanke Quell
spiegelt den Narzif¢, »der Knabe spiegelt sich im Wasser<. Semantisch ist
dieses Verb, es zu sagen, scheint trivial, zu >zeigen< so different, wie
ein sich(-im-Spiegel-)Spiegelndes einem sich-im-Spiegel-Zeigenden

1 | Vgl. unter den Stichwdrtern >présenters, >Prdsensg, >sich prdsentierenc
die Vorlagen in: Sachs-Villatte, Encyclopddisches Worterbuch der franzosi-
schen & deutschen Sprache, Francais-Allemand, 87. Auflage, Berlin 1896;
Joh[ann] Christ[ian] Aug[ust] Heyse, Allgemeines, verdeutschendes und
erkldrendes Fremdworterbuch, 15. Auflage, Hannover 1873; Duden. Das gro-
Re Worterbuch der deutschen Sprache, Bd. 5 (0-So), Mannheim/Wien/Zii-
rich 1980.

2 | Beispiele in: Duden, ebd.

3 | Beide Begriffe, inshesondere »intuitio¢, werden im letzten Abschnitt die-
ser Studie [ab S. 217], »Der Begriff der Intuition«, systematisch erdrtert.

4 | Klopstock zit. nach Grimm DWB, EinunddreiRigster Band (XV) 1956,
unter >zeigen<. Hervorh. v. m.

5 | Absolut werden z.B. die Verben >schlafen< (er schlaft), »frieren< (er
friert), »zitternc (er zittert), »lachen< (er lacht), >gehenc (er geht) ge-
braucht.

117

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

gegenteilig.® Allerdings schwiande der Anschein von Trivialitdt, hatte
die semantische eine tiefgreifende grammatische Differenz zur Folge.

Unsere Grammatik kennt zwei (und nur zwei) genera verbi: Aktiv
und Passiv. »Aber diese logische Unterscheidung zwischen dem Tun
und dem Affiziert- oder Effiziert-Werden durch das Tun reicht nicht
aus«, bemerkt Bruno Snell/, »um den sprachlichen Erscheinungen ge-
recht zu werden, obwohl die Verben duRerlich in die Formen des Ak-
tivs oder Passivs gezwdngt sind. Ist ein Verb wie sich freuen sachlich
wirklich aktiv, ist das eine >Tdtigkeit<? Und was bedeutet der Akkusativ
sich dabei? Ist das ein effiziertes oder affiziertes Objekt?« Uber Snell
hinaus geht die Frage, ob das »sich« in »sich freuen< dasselbe wie das
ssichcin »sich schlageng, dasselbe wie das »sich< in »sich zeigen< bedeu-
te. Die grammatische Schematik, alle drei Verben unterschiedslos als
sogenannte Reflexiva dem Aktiv zu attachieren, stellt sie auf briichi-
gen Boden. Ihn verlassend, um jene Fragen beantworten zu konnen,
sei an das altgriechische, eigentiimlich zwischen Aktiv und Passiv os-
zillierende Medium erinnert: es habe, da »logisch nicht so festlegbar
[...] wie die beiden anderen« genera, sich »nicht so klar konstituiert«,
daher hidtten »die modernen europdischen Sprachen [...] in groRer
Einheitlichkeit >reflexivec Wendungen dafiir geschaffen [...].«% Anstatt
Reflexiva auf ein und dasselbe Niveau mit Activa zu bringen, werde
ihr medialer Charakter bedacht; sonst verdeckt die Grammatik uns die
semantischen Differenzen, die zwischen ihnen als nicht allein ver-
schiedenen, als vielmehr unterschiedenen Verben bestehen. Mehr oder
minder medial aufgefallt, unterliegen auch die verschiedenen ssich¢ in
»sich schlagen, »sich freuery, ssich zeigen< — als ebenfalls unterschie-
dene - keinem nivellierenden Sprechen’ mehr.

Dem Aktivam ndchsten, das ssich< anscheinend wie beliebig andere

6 | Das sich(-im-Spiegel-)Spiegelnde und das sich-im-Spiegel-Zeigende
sind als Urbild und Abbild fiir einander Gegenteile (¢vavTia). Das Enthalten-
sein des Urbilds im Abbild ist das Enthaltensein des sich(-im-Spie-
gel-)Spiegelnden in dem sich-im-Spiegel-Zeigenden: ein sich-im-Spiegel-Zei-
gendes enthilt irgendwie das sich(-imSpiegel-)Spiegelnde. Das Wie dieses
Enthaltens, ein Problem der Logik, ist zugleich eines der Ontologie. Die Ant-
wort auf das Wie betrifft auch die Platonische uedexis; siehe die Scholie
»Platon: Drei Gleichnisse« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

7 | Bruno Snell, Der Aufbau der Sprache, 3. Auflage, Hamburg o. J. (1.
Auflage 1952), S. 98.

8 | Ebd., S. 100.

9 | Den Begriff eines »nivellierenden Sprechens« nehme ich von Josef K-
nig auf. Vgl. Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937, S. 2 u. passim.

118

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Objekte des Schlagens affiziert, steht »sich schlagenc. Indes ist weder Das Zeigen
dieses »schlagenc rein aktivisch (wie in »>ihn schlagen«), noch ist dieses des Spiegels
ssich« rein affiziert (wie »ihn¢) zu begreifen. Man mag Gegenstédnde, Per-
sonen mit besonderer Anteilnahme, schwacher oder stdrker, schlagen,
das sich-Schlagen geschieht mit ausnehmend besonderer Anteilnahme.
Denn mich schlage ich schlechthin anders als ihn oder es, keineswegs
bloR aktiver Téter, sondern zugleich passiv Leidender, doch so wenig
blof3 Objekt wie Subjekt; auch fiihle ich als ein von-mir-Geschlagener
schlechthin anderes, als wenn ich ein von-dir-Geschlagener ware. Die
auf einer Scheinanalogie beruhende Lehre, es handele sich um ein
Aktiv mit reflexivem >sich, einem riickbeziiglichen Objekt, 1dft sich
nicht halten; kein Aktiv, kein Passiv, ein Medium liegt vor.
Nicht einmal den Anschein der Analogie, es sei einem Aktiv dhn-
lich, wahrt »sich freuen«. Es gehore, so wieder Snell, zu jener »Gruppe
von Verben, die sich an die urspriingliche Bedeutung [des Mediums;
J. S.] »etwas mit innerer Requng tun< anschlie8t und Gemiitshewe-
gungen bezeichnet«.™ Das Reflexivum lasse sich »hdufig durch eine

10 | A[dolf] Kaegi schreibt z.B. ([Griechische Schulgrammatik, 8. Auflage,
Berlin 1911], S. 188) iiber die »im Medium liegende Zuriickbeziehung auf das
Subjekt« im Falle des mit dem Akkusativ stehenden (sogenannten direkten)
Mediums: »[...] das Subjekt handelt an sich, ist zugleich wieder als Accusa-
tivobjekt zu denken«. Zum direkten Medium siehe Anm. 15 [auf S. 120f.].

11 | B. Snell, Der Aufbau der Sprache, a.a.0. [Anm. 7], S. 99f. Snell auf S.
99: Uber das Medium lasse sich im »groRen [...] so viel sagen: Es gibt eine
Gruppe urspriinglich medialer Verben, die ein Sich-Befinden bezeichnen wie
Sitzen, Liegen (fjua, ketpat) usw., das Verhalten oder Gehabe (vgl. &xetv,
se habere). Im Griechischen bezeichnet das Medium dann aber vor allem das,
was wir ein inneres Befinden nennen wiirden, und so bedeutet es: etwas mit
innerer Regung tun. Das kann sehr verschiedenerlei sein: das gewohnliche
Sehen (i8&iv) hebt sich ab von dem Sehen mit innerer Beteiligung (i8¢09a1)
der gewissermafRen sachliche Schlag (xémTew) wird unterschieden von dem
Schlag mit innerer Beteiligung (kémtecdat) — und da kann dann kémTouat
je nach dem Zusammenhang die Bedeutung haben: ich schlage mich, ich
schlage mir (etwa einen Baum) oder: ich werde geschlagen, ich lasse mich
schlagen [vgl. Julius Stenzel, Neue Jahrbiicher 24, 1921, 163; J. S.]. Nach
Analogie von kémTopan = »ich schlage mich¢, kann dann gebildet werden
koTTovTal = >sie schlagen sich gegenseitigs, p&xovtat = ssie bekdmpfen
sich gegenseitig< usf.; nach Analogie von kémTovTal = sich schlage mirg,
etwa alle moglichen Verben des Sich-Verschaffens; nach kémropar = »ich
werde geschlagens, andere Passiva. Neben dem Passiv stehen also allerlei
Bedeutungen, die auf eine Riickbeziiglichkeit oder auf eine Wechselwir-

119

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

adjektivische Prddikation (freudig sein) oder durch eine [...] damit
verwandte Wendung mit dem >inhédrenten Habenc¢ ausdriicken [...] (ich
habe Freude)«, so dal man »in die Sphdre des Ausdrucks« gelange.*
Daher komme Verben wie »sich freuen< nicht »der Modus des Wirkens«
(Aktiv), nicht »der Modus des Faktischen« (Passiv) zu, ihnen eigne ein
dritter, »der Modus des Sich-Ausdriickens«.® Das »sich« in »sich freuenc
ist entsprechend von einem Sich beim medialen Modus des Affizie-
rens-und-zugleich-Affiziertwerdens, z.B. in »sich schlagens, oder beim
medialen Modus des Effizierens-und-zugleich-Effiziertwerdens, z.B. in
»sich toten¢, wohl unterschieden. Hier wie dort stehen die »sich< zwar
im Akkusativ, different jedoch von »sich schlagenc< oder »sich totenc ist
das »sich« in »sich freuen, »sich grdmen, »sich sorgens, »sich schimen
etc. - ein weder affiziertes noch effiziertes, das ihm zugehdrige Ich¥,
eines des sich-Ausdriickens, kein affizierendes noch effizierendes. Das
Sich, Objekt nur mehr dem Schema und dem Namen nach, ist dessen,
des Ich, Selbstausdruck.

Sogenannte Reflexiva wie >sich schlagen< - >sich anziehen, >sich
waschern, ssich aufrichtenc etc. — heiRen der griechischen Gramma-
tik direkte Media.” Im allgemeinen transitiv, gehen »manche direkte

kung, das Hin und Her zwischen Ich und Nicht-Ich gehen, jedenfalls weder
auf das gerade Fortgehende des Wirkens, noch auf das auf den Betroffenen
Zukommende der Passiv-Handlung.« Bereits Snell ldRt erkennen, dal} die
verschiedenen »sich< semantisch voneinander abweichen.

12 | B. Snell, [Der Aufbau der Sprache,] a.a.0. [Anm. 7], S. 98f. — Zum
»inhdrenten Haben« vgl. B. Snell, ebd., S. 68: »Volles Verb ist das Wort
[haben; J. S.] in einem Satz wie: »ich habe (ich halte) einen Apfelc. Was
demgegeniiber shaben<in dem Satz >der Lowe hat eine gelbe Farbe< bedeu-
tet, was dies >inhdrente Habeng, wie man es genannt hat, bedeutet, ist eben-
so schwer anzugeben wie die logische Bedeutung der Kopula »ist<. Die Kopu-
la »ist< brauchte iibrigens urspriinglich gar nicht bezeichnet zu werden, da
sie sich von selbst verstand; man denke an Satze wie >Frische Fische gute
Fische< und an das Lateinische oder Griechische (»Socrates vir sapiens<
usw.). Die implizite Sprachfunktion, die hier vorliegt, weist also auf das lo-
gische Problem der Pradikation, sie verkniipft das Einzelne mit dem Allge-
meinen. Das inhdrente Haben weist auf ein anderes logisches Problem, die
Verkniipfung von Ding und Eigenschaft; wenn dies durch das Verbum >haben<
nur in uneigentlicher Form bezeichnet wird, so gibt es auch M&glichkeiten,
es nur implizit zu bezeichnen (>Léwen-Farbec usw.).«

13 | Ebd.,S. 98.

14 | Bzw. Du, Eretc.

15 | A. Kaegi nennt ([Griechische Schulgrammatik], a.a.0. [Anm. 10], S.

120

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media in die intransitive Bedeutung iiber«’; z.B. (>paivecdax, >sich Das Zeigen
zeiger, rerscheinenc.” Das semantische Verhdltnis von >erscheinen< des Spiegels
zu ssich zeigen< tangiert auch die Philosophie. Heideggers Befund,
erhoben an »Krankheitserscheinungen«, die nur anzeigten, was sich
selber nicht zeige, ndmlich die Krankheit, soll dem grammatischen wi-
dersprechen: »Erscheinung als Erscheinung >von etwas< besagt dem-
nach gerade nicht: sich selbst zeigen, sondern das Sichmelden von
etwas, das sich nicht zeigt, durch etwas, was sich zeigt. Erscheinen ist
ein Sich-nicht-zeigen.«'® Gelten wiirde der Befund, bedeutete >Erschei-
nung« in »Krankheitserscheinung« dasselbe wie angesichts des Erschei-
nens von Engeln. Aber das Worterbuch definiert” das Kompositum als
»wahrnehmbares Zeichen einer Krankheit«; Symptom (Krankheitsbild
sodann als »Gesamtheit aller fiir eine Krankheit charakteristischen
Erscheinungen; Syndrom«). Auf >Zeichens, auf >Symptom¢ hat Heideg-
ger, nahezu unmerkbar, die Bedeutung des Wortes verengt; nunmehr
kann er behaupten, Erscheinen sei kein sich-Zeigen. Wird dagegen die
Sprache wie iiblich gebraucht?, zeigen sich neuerlich die Engel, wenn
sie erscheinen; auch Sonne und Mond, die am Himmel, Schiffe, die
am Horizont, Schauspieler, die auf der Bithne erscheinen, zeigen sich
dann. Was sollten sie auch anzeigen, auRer sich selber.

Im Sinne von »sich prdsentieren<, einem urspriinglich medialen
Verb?, gebraucht, meint >sich zeigen«< ein auffélliges Verhalten: »>der

188f.) aulRer dem direkten Medium (a), bei dem die Riickbeziehung auf das
Subjekt akkusativisch ist, noch das Medium der dativischen Riickbeziehung
(b), »d.h. das Subjekt handelt fiir sich, in seinem Interesse (indirektes Me-
dium od. Medium des Interesses)«, ferner das Medium der dynamischen
Riickbeziehung (c), »d.h. das Subjekt handelt aus sich, aus seinen eigenen
Mitteln und Kraften«. Beispiele: (zu a) »&pxco fange etwas an (was andere
fortsetzen), aber &pxouai fange mein Werk an«; (zu c) »méAepov Toleiv
einen Krieg anstiften, bellum movere, aber wéAepov moieiodau Krieg fiih-
ren, bellum gerere«. Hervorh. sind, auBer >mein< und sfiihren¢, nicht beriick-
sichtigt (wie schon in Anm. 113 zu I.3 [auf S. 111f.]).

16 | A. Kaegi, [Griechische Schulgrammatik,] a.a.0. [Anm. 10], S. 188.

17 | Ebd.

18 | Martin Heidegger, Sein und Zeit, 3. Auflage, Halle a. d. Saale 1931,
S. 29.

19 | Duden, a.a.0. [Anm. 1], Bd. 4, 1978, unter >Krankheits-<.

20 | Vgl.z.B. die Definition des Duden (a.a.0. [Anm. 1], Bd. 2, 1976) unter
erscheinenc<: »[...] sichtbar, wahrnehmbar werden, sich zeigen«; Hervorh.
v. m.

21 | Siehe die Anm. 11 [auf S. 119f.] B. Snell Giber das Medium.

121

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Konig zeigt sich seinem Volke; es steht im Modus des Ausdrucks. Zeigt
sich indessen eine Person (genauer, deren Enantiomorph) im Spiegel,
steht dem sich-Zeigen dieser Modus nicht an. Wohl mag einer, Ge-
sichter schneidend, zum Spiegel greifen, sein Grimassieren, das darin
erscheint, zu betrachten: dies Getue findet jedenfalls vor dem Spiegel,
nicht in ihm, statt; keiner prdsentiert sich im Spiegel. Erst recht liegt
der Modus des Ausdrucks fern, wenn irgendein Ding — ein Stuhl, eine
Lampe, ein Tisch - sich im Spiegel zeigt. (Die reflexivische Sprechweise
ist, streng genommen, bei Dingen kaum angebracht; besser scheint
die Wendung »>der Spiegel zeigt das Bild des Dinges< das Phdnomen
zu treffen.?) DaR »sich zeigeng, in welchem Sinne immer, medial, als
eines jener direkten, mit dem Akkusativ gesetzten, in ein Intransiti-
vum wandelbaren Media anzusehen sei: >erscheinen, etwa im Spiegel,
definiert auch die Wortbedeutung des hier auftretenden >sich«: weder
uneigentliches Objekt (wie in »sich schlagen<) noch Selbstausdruck
(wie in »sich freuenv), ist es vielmehr ein Doppel des Subjekts; ebenfalls
einer Scheinanalogie angepal3t, streift es den Akkusativ gleichsam nur
iber.

2. Leon Battista Alberti bemerkt, Narzi} sei »der eigentliche Erfinder
der Malerei« gewesen.? Der Tiefsinn dieser Bemerkung wird freilich
erst einzuldsen sein, nachdem ihr Widersinn aufgeldst ist. Einen Spie-
gelknaben, wie Ovid ihn philosophisch dichtend, wie Gottlieb Schick
ihn akademisch malend mythologisiert hat, lieRe der Tod im Verblas-
sen, das Verblassen im Tode innehalten, dem Augenblick seines Ster-
bens noch das Ebenbild seines Lebens abzugewinnen. Daf} der narzil3-
tische Knabe aufbliihe, anstatt als Narzissenblume zu welken, geniigt
aber nicht, damit der sich-Spiegelnde schon der sich-Malende werde: er

22 | Zum Vorbehalt gegen die aktivische Wendung (im Text durch >scheint<
angegeben) siehe die folgenden Abschnitte 2 und spatere; siehe auch die
Studie »Spiegelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

23 | In »Della Pittura« (1435). Zit. nach G[ustav] F[riedrich] Hartlaub,
Zauber des Spiegels. Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der Kunst,
Miinchen 1951, S. 13. — In diesen Abschnitt (2) nehme ich Passagen aus
meinem Katalog-Beitrag »NarziB oder die Erfindung der Malerei. [Das Bild
des Malers und das Bild des Spiegels«; in: Katalog zur Ausstellung »Spiegel-
bilder« im Kunstverein Hannover, Wilhelm-Lehmbruck-Museum der Stadt
Duisburg und Haus am Waldsee Berlin, 1982], S. 14ff. [in diesem Band ab S.
271]) auf, die 1982 fiir die Ausstellung »Spiegelbilder« verfal3t sind und nun
ihren systematischen Platz finden; den Erfordernissen des Buches entspre-
chend, verandere und vermehre ich allerdings den gedruckten Text.

122

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hat in der Wirklichkeit seines Spiegelbildes die Erméglichung eines Bil- Das Zeigen
des von sich iiberhaupt zu entdecken, und er hat dieser Mdglichkeit des Spiegels
eine malerische Verwirklichung zu erfinden. Mag Alberti ein »Apercu«?
beabsichtigt haben, gelungen ist ihm eine Apperception der bildenen

qua abbildenden Kunst.

Alberti soll sich auf einen Philosophen der Antike berufen ha-
ben: Platon »ist wohl der erste, der die Analogie von Malerei und
Spiegelung ausspricht«.?> Was Platon ausgesprochen haben soll, dem
sollte nachgefragt werden. Der Maler, ldRt er Sokrates sagen, mache
auf irgendeine Weise einen Stuhl; dal der Spiegel einen Stuhl ma-
che, 1Rt er Sokrates nicht sagen. Statt dessen heiflt es sinngemadR,
auch du und ich, obzwar keine Maler, seien imstande, auf irgendeine
Weise einen Stuhl zu machen. Sokrates: Namlich, »ei "3éAeis AaBcov
KATOTITPOV TEPIPEPEIY TTAVTAXT TaxU pév fAlov Troirjoels kai T&
£V TG oUpavdd, Taxy 8¢ yijv, Taxy 8¢ cauTtdv Te kal T&AAa [&da
Kal okeun kal puTd kai TavTa doa vuvdt) eAéyeto [*Am schnellsten
aber wirst du wohl, wenn du nur einen Spiegel nehmen und den iiberall
umhertragen willst, bald die Sonne machen und was am Himmel ist,
bald die Erde und bald auch dich selbst und die iibrigen lebendigen
Wesen und Gerdte und alles wovon nur so eben die Rede war].«? Zwi-
schen dem, der malt (z.B. mit einem Pinsel), und dem, der spiegelt
(z.B. mittels eines Glases), behauptet Platon eine Analogie insofern,
als beide etwas machen (moieiv); zwischen dem Malkiinstler und dem
Spiegelgerdt behauptet er insofern keine.

Die beiden Wendungen >das Bild des Malers< und »das Bild des Spie-
gels< scheinen sich semantisch nur durch die Genitive >des Malers< und
»des Spiegels< zu unterscheiden. In beiden Fillen sprechen wir von
einem >Bild des ...¢, einerlei, ob ein Maler es male, oder ein Spiegel
es spiegele. Wir sprechen so, als tue der Spiegel etwas, indem er spie-
gelt, wie der Maler etwas tut, indem er malt. Auch sprechen wir so, als
hédtten wir in beiden Féllen bloR verschiedene, indes keine als Bilder
verschiedenen Bilder vor Augen.?” DaR unser Sprachgebrauch einen
semantisch vordergriindigen Unterschied nivelliert, ist leicht, daf3 er
auch einen grammatischen soviel wie logischen und infolge dessen
hintergriindig semantischen Unterschied nivelliert, ist schwer zu se-

24 | G.F. Hartlaub, [Zauber des Spiegels,] a.a.0. [Anm. 23], S. 13.

25 | Ebd.,S. 14.

26 | Vgl. Platon, [De] rep[ublica] 596 d 9—e 11; zitiert ist d 9—e 3, [dt.: Der
Staat, griech.-dt., hrg. von Gunther Eigler, iibers. von Friedrich Schleierma-
cher, Darmstadt 1971, S. 797].

27 | D.i. die logische Unterscheidung von diversa und differentia.

123

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder hen. Keineswegs abzusehen ist, ob sich angesichts von Bildern, die
solche des Spiegels und des Malers sind, diese Schwierigkeit steigert.
Hans Heinz Holz argumentiert, daR >Bild des Spiegels< »ein Pos-
sessivus im rein eigentlichen Sinne« sei, daR »der Spiegel das Bild hat«
und zwar, anstatt auf »die substantivische Weise des Eigentums«, auf
»die adjektivische Weise der Eigenschaft«.?® Mithin ldge ein inhdren-
tes?, d.h. jedoch, es ldge kein possessives Haben vor; man konnte also
sagen, »>Bild des Spiegels«< sei ein Possessivus im rein uneigentlichen
Sinne.’® Denn der gen. possessivus bezeichnet den Eigentiimer oder
Besitzer einer Sache (»domus Caesaris< meint das César gehdrende An-
wesen); er dient daher auch zur Bezeichnung des geistigen Eigentums
(>statua Phidiae< meint dann eine von Pheidias geschaffene Statue),
hieRe jetzt aber besser ein gen. auctoris, des Urhebers, um ihn von
einem juristischen Besitzfall, der ebenso >statua Phidiae« lautet, ab-
zugrenzen. (Nicht anders lautet >statua Phidiae« {ibrigens auf einen

28 | H[ans] H[einz] Holz, Die Selbstinterpretation des Seins. [Formale Un-
tersuchungen zu einer aufschlieRenden Metapher, in: Hegel-Jahrbuch 1961,
Bd. II, S. 61-124], S. 71f.

29 | Siehe die Anm. 12 [auf S. 120]: B. Snell liber das inharente Haben:
»[...] die Verkniipfung von Ding und Eigenschaft [wird; J. S.] [...] durch
das Verbum >haben< nur in uneigentlicher Form bezeichnet«; Hervorh. v.
m.

30 | Nicht so sagen kann Holz, weil er den Terminus >uneigentlich< anders
besetzt: »Die Eigenschaftlichkeit des Spiegelbildes ist [...] eigentlich zu ver-
stehen, insofern dem Spiegel das Spiegelbild als Eigenschaft zugehort, was
der possessivische Genitiv »Bild des Spiegels< aussagt; zum anderen aber ist
sie uneigentlich zu verstehen, insofern das Haben dieser Eigenschaft dem
Spiegel nicht zukommt, sondern auf ihn zukommt als Zuteilung durch das
Bespiegelte. Logisch liegt hier also weder reine Eigentlichkeit noch reine
Uneigentlichkeitvor, sondern ein Verhdltnis, das man als >mittlere Eigentlich-
keit« bezeichnet hat« (H. H. Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,]
a.a.0. [Anm. 28], S. 72; zum Terminus >mittlere Eigentlichkeit< vgl. J. Kdnig,
[Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], S. 20f. u. passim).

Mittlere Eigentlichkeit liegt m.E. hier keinesfalls vor; dazu bediirfte es nicht
allein eines uneigentlichen, vielmehr auch eines eigentlichen Possessivus,
d.h. nicht allein eines inhdrenten, also uneigentlichen, vielmehr auch eines
nicht-inhdrenten, also eigentlichen Habens, das aber nach meiner Argumen-
tation nicht gegeben ist. Holzens ontologische Aussage, »das Sein des Spie-
gelbildes [kann; J. S.] nur durch einen in >smittlerer Eigentlichkeit< interpre-
tierten Genitivus possessivus zuldnglich gedeutet werden« (ebd.), scheint
mir daher anfechtbar zu sein.

124

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dritten Fall: daR die Statue den Phidias darstelle.) Aber Spiegel lassen Das Zeigen
sich in keiner Hinsicht, in der sie Malern dhnlich wdren, als Besit- des Spiegels
zer ihrer Bilder auffassen, auch nicht als deren Urheber. Zwar konnte

man, damit die beiden Genitive >des Malers< und »des Spiegels< einen
gemeinsamen Nenner hdtten, einen gen. pertinentiae (der Zugehorig-

keit) konstruieren, nur miiRte man dem Gewinn alsbald den Verlust

abrechnen: die Benennung genitivischer Eigenart.® Allenfalls gehort

das Bild dem Spiegel zu, dem Maler gehort es.

Wir halten es genauer mit der alten Unterscheidung in einen gen.
subjectivus und objectivus: »Er ist subjectivus, wenn durch ihn derjeni-
ge Gegenstand ausgedriickt wird, der etwas thut, dem etwas angehort
[...] objectivus, wenn der Genitiv den leidenden Gegenstand bezeich-
net oder dasjenige, worauf die Handlung oder Empfindung gerichtet
ist.«*2 Demnach ware >Bild des Malers< ein subjektiver, hingegen >Bild
des Spiegels« ein objektiver Genitiv, ware der Maler ein etwas-Tuender,
hingegen der Spiegel ein etwas-Leidender. Um in dieser Unterschei-
dung der Grammatik, die eine semantische Differenz von Genitiven
aufdeckt, eine Unterscheidung der Philosophie zu finden, erinnert
man sich vorteilhaft der Kategorienlehre. Deren antiker Zustand gibt,
sogar bei Aristoteles, eine wie immer geartete »Verwandtschaft der lo-
gischen Kategorien mit grammatischen Verhdltnissen«® zu erkennen.
So entspricht dem Was eines Dinges das Substantiv, seinem Wie das
Adjektiv, entsprechen seinem Wo und seinem Wann die Adverbien des
Ortes und der Zeit. Unter den zehn Kategorien des Aristoteles stehen
auch Tun und Leiden (moieiv und méoxew), die ihre Entsprechung in
Aktiv und Passiv haben: »[...] thun z.B. schneidet, brennt; leiden z.B.
wird geschnitten, gebrannt«.3

Auch Holz greift die Kategorien >Tun< und >Leiden< auf, den Geni-
tiv-Bild des Spiegels exakt zu bestimmen. Er kommt zu dem Doppelten:

31 | Vgl. H[einz] Happ, Zur Erneuerung der lateinischen Schulgrammati-
ken, Frankfurt a.M. 1977, S. 90, Anm. 2: »Der >Genetivus pertinentiae< be-
sagt genau so wenig wie die altehrwiirdige Leer-Formel vom Kasus >des Be-
reichs<.«

32 | C[arl] G[ottlob] Zumpt, [Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865], S. 281. - Siehe Abschnitt I.1.3 (mit Anm. 23 und 24 [auf S. 27]), wo
ich Zumpt ausfiihrlicher zitiert und diskutiert habe. Davon werde ich aufneh-
men, was die anstehende Problematik erfordert.

33 | [Friedrich] A[dolf] Trendelenburg, Historische Beitrdage zur Philoso-
phie, Bd. 1: Geschichte der Kategorienlehre, Berlin 1846, S. 23.

34 | Aristoteles, cat[egoriae] 2 a3f. (in der Ubers. von [F.] A. Trendelen-
burg, ebd.).

125

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

daR »das Bild des Spiegels dessen Erzeugnis« sei, »was ohne Zweifel in
einer Hinsicht sinnvoll gesagt werden kann«, und, daf} »in der Repro-
duktion des Bespiegelten [...] der Spiegel nicht aktiv« sei, er »bleibt
passiv, er erleidet«. Diesen Widerspruch sucht Holz in einer mittleren
Eigentlichkeit zu 16sen: »[...] dies Erleiden [ist; J. S.] doch so, daR die
Reflexion des Urbildes als Abbild quasi ein Tun ist«, und, »das Spie-
geln des Spiegels [...], vermdge dessen er gleichsam der Urheber des
Spiegelbildes ist, kann nicht rein eigentlich als ein Tun des Spiegels
bezeichnet werden«®*, ebensowenig wie von einem rein eigentlichen
Erleiden des Spiegels gesprochen werden konne. Aber Holz formuliert
keinen echten Widerspruch, da er dessen Erzeugnis, Tun, Urheber — Aus-
driicke, die fiir reine Aktivitdt des Spiegels einzustehen hitten - mittels
»in einer Hinsicht«, »quasi«, »gleichsam« in mittlerer Eigentlichkeit
sozusagen schon einfiihrt, d.h. den Ausdruck reiner Aktivitdt ihnen
wehrt; der reinen Passivitit wehrt allein der Anschein eines Tuns. Wie
sollte es dort ein Mittleres zwischen gen. subjectivus und gen. objecti-
vus auch geben, wo nichts als ein Objectivus auftritt.

Bei der Kategorie des Tuns mag »dem Aristoteles die urspriingli-
che Bedeutung des kiinstlerischen moieiv vor[schweben; J. S.], das im
Stoffe bildet«.* Laut Platon macht der Maler auf irgendeine Weise ei-
nen Stuhl, auf die Weise ndmlich, daf’ er einen macht, wie er erscheint,
nicht einen, wie er in Wahrheit ist. Abgesehen von seinem Wie, Wo,
Wann etc., ist dieses Machen kategorial ein Tun, beides ein Troieiv.
Dem Spiegel schreibt Platon kein Machen, beliebig auf welche Weise,
zu. Den Spiegel nehmend, ob zur Hand oder vor Augen?, seien jedoch
wir selber auf eine dem Maler analoge Weise alles und jedes zu machen
imstande, sogar uns selber. Auch dieses unser Machen, wozu wir einen
Spiegel benétigen, ist kategorial ein Tun, wahrend das nicht-Machen
des dazu bendstigten Spiegels anders zu bestimmen ist. Wiirden wir
ihn in Ruhe lassen®, wiirden wir keinen Gegenstand, wie er erscheint,
mit ihm machen kénnen, geschweige denn unsere Erscheinung zu un-
serem eigenen Gegenstand; daher taugt das Aristotelische >in Ruhe

35 | H.H.Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,] a.a.0. [Anm. 28], S. 73;
Hervorh. v. m. — Man behalte Holzens und meine, ihnen folgenden, Satze im
Gedachtnis; es wird sich ergeben, siehe Abschnitt 3, daR Holz, wie jeder, der
sich, wodurch oder durch wen immer, veranlaBt sieht, diesen Widerspruch zu
konstruieren, sozusagen gendtigt ist, ihn als einen unechten zu formulieren.

36 | A. Trendelenburg, [Historische Beitrdge zur Philosophie,] a.a.0.
[Anm. 33], S. 134.

37 | Platon differenziert hierin nicht.

38 | Im Gegensatz zu Platon, [De] rep[ublica] 596 d 9—e 3: »[...] wenn du

126

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sein¢ (keToda1®) nicht. Ware der Spiegel der Besitzer seiner Bilder, wire Das Zeigen
Haben (¢xev) anwendbar; aber er besitzt sie nicht. Dal er selber nicht des Spiegels
etwas macht, unterwirft ihn der Kategorie des Leidens: ihm wird etwas

getan, freilich um den Preis des Anscheins, daR er es tue.

3. »Denn wir sehen im Spiegel nicht so etwas wie das Bild des Dinges«,
schreibt Josef Konig*, »sondern in ihm das Ding selber«. Den Satz er-
offnet ein »Denn¢, nach einem Punkt groR geschrieben, als leite es eine
selbstdndige Phrase ein®, doch beginnt mit dem Wort, wie nach Semi-
kola (oder Kommata) iiblich, ein Teilsatz, der auf den Hauptsatz, diesen
begriindend, zuriickweist“’: »[...] das Ding [ist] in dem Spiegel, der es
spiegelt, in der Weise und in dem Sinn darin, dal} wir im Spiegel des
Dinges selber ansichtig werden kénnen«*; unmittelbar folgen die kau-
sale Konjunktion sDenn¢ und die Begriindung selbst. In eben dem Jahr
1937, als »Sein und Denken« erschien, trug Kénig iiber das €U Aéyew
der Philosophie vor“; einiges damals Gesagte variiert das damals Ge-
schriebene: »Wenn man vor einen Spiegel eine Vase mit Blumen stellt,

einen Spiegel nehmen und iiberall herumtragen wolltest«, dann und nur
dann wirst du z.B. eine Sonne machen.

39 | »Das ketodau wird nach den Beispielen (¢oTdvai, &vakeiodar,
kadfjodan) als das Allgemeine von Arten der ruhenden Lage genommen, wie
sie in intransitiven Verbis ausgedriickt werden, und zwar ist Letzteres we-
sentlich« (A. Trendelenburg, [Historische Beitrdge zur Philosophie,] a.a.0.
[Anm. 33], S. 215).

40 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], S. 67.

41 | In solchen Fillen steht denn im Sinne von lat. stuncc (anstelle von
»dannc). Dieser Gebrauch ist seit dem friihen Goethe uniiblich, aber bis heu-
te nicht gdnzlich erloschen. Vgl. Grimm DWB, Zweiter Band 1860, unter
»dennc.

42 | »denn steht jetzt in der bedeutung von nam fest« (Grimm DWB, ebd.).
->begriindend« geht auf beides: sowohl auf den Kausalgrund als auch auf die
Erklédrung.

43 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], [S. 67]. — Die beiden
Auslassungen vor >das Ding< und vor »daf« sind fiir das Verstandnis des Sat-
zes unerheblich: die erste streicht die zwei Worter >so wie¢, mit denen Kdnig
verdeutlicht, er spreche iiber das Seiende nunmehr »zwar streng aber im
Bilde streng« (S. 68), namlich Spiegelverhadltnisse als Analogie zu Seinsver-
haltnissen heranziehend; die zweite streicht jenes »ist¢, das weiter unten im
Satz eingefiigt ist.

44 | J. Konig, Vortrdge und Aufsdtze, [Freiburg/Miinchen 1978]; das fol-
gende Zitat auf S. 21. Hervorh. v. m.

127

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

so spiegelt er zugleich sowohl die Vase als auch die Blumen; er erinnert
gleichsam sowohl an das eine als auch an das andere. Er hat den Un-
terschied von Vase und Blumen, obwohl dieser nicht an und fiir sich in
ihm angelegt, sondern von auflen in ihn hineingespiegelt ist, dennoch
irgend wie auch in sich.« Und, als wiirden aul3er den Augen noch ande-
re Sinne affiziert, z.B. der Tastsinn, zitiert Maurice Merleau-Ponty die
Beobachtung von Paul Schilder®, »daR ich, vor dem Spiegel Pfeife rau-
chend, die glatte und heilRe Oberfliche des Holzes nicht nur dort fiihle,
wo meine Finger ruhen, sondern in jenen verkldrten, nur sichtbaren
Fingern, die sich in der Tiefe des Spiegels befinden«. Merleau-Ponty
fiigt hinzu“: »Das Phantom des Spiegels zieht meinen Leib nach au-
Ren.« Uberhaupt, so ldRt sich sagen, ziehe der Spiegel alles Bespiegel-
te, auch Dinge wie Blumen in der Vase, gleichsam nach aufSen und in
sich hinein. Es ist dasselbe Phénomen, welches der Spiegel, das Enan-
tiomorph zeigend, durch die Reflexion (d.i. ein Zuriickbiegen) der
Dingstruktur, »und zwar Punkt fiir Punkt, entlang der senkrecht zu
ihm laufenden Achse«, erzeugt.?

DaR die Reflexion das Bespiegelte in dessen Gegengestalt kehre,
der Spiegel uns eben dieses Enantiomorph zeige und wir eben dieses
sogenannte Spiegelbild sdhen, bezweifelt Konig so wenig als irgend
einer. Gleichwohl sagt er, wir sdhen »im Spiegel nicht so etwas wie das
Bild des Dinges, sondern in ihm das Ding selber«.“® Der ndchste Satz er-
ldutert, worauf die Negation der Bildlichkeit ziele: »Der Ausdruck Spie-
gel-bild ist zwar sinnvoll motiviert dadurch, daf} wir beim Spiegel das
Ding nicht unmittelbar, sondern in einem anderen sehen; aber diese
verstandliche Motivierung ist keine vollkommene Rechtfertigung.«*
Um zu erkldren, was dem Spiegelbild denn untersage, legitim ein Bild

45 | M[aurice] Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist. [Philosophische
Essays, hrg. und iibers. von Hans Werner Arndt, Hamburg 1984], S. 22; Her-
vorh. v. m. Dort ist angegeben: P[aul] Schilder, The image and appearance
of the human body, New York 1935 (Neuauflage 1950). — AuRer Gesichts-
und Tastsinn kann auch das Gehdr auf die von Schilder beobachtete Weise
affiziert werden; wir lokalisieren dann gewissermaRen die Téne auch im re-
flektierten Ohr.

46 | M. Merleau-Ponty, [Das Auge und der Geist, a.a.0. (Anm. 45)]; Her-
vorh. v. m.

47 | Vgl. Martin Gardner, [Unsere gespiegelte Welt. Denksportaufgaben
und Zaubertricks, Berlin/Frankfurt a.M./Wien 1982], S. 35. Siehe Abschnitt
2in 1.3 [ab S. 86] mit Anm. 22 und 23 [auf S. 87].

48 | J. Konig, Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 9], S. 67.

49 | Ebd.

128

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu heifen, merkt Konig des lingeren an*’: »Der Maler, der ein Ding Das Zeigen
abmalt, stellt das Ding dar; wenigstens kann man zur Not, um der fol- des Spiegels
genden Abhebung willen, so sagen. Der Spiegel, der ein Ding spiegelt,
mag gleichfalls durch sein Spiegeln das Ding darstellen. Endlich sagt
man, ein Bild, z.B. ein Gemdlde, stelle eine Sache dar. Dal nun der Ma-
ler das Ding darstellt (abmalt), ist rein eigentlich zu nehmen. Das Dar-
stellen ist ohne weitere Bedingungen das Tun des Malers. DaR dies Bild
diese Sache darstellt ist rein uneigentlich gesagt und darf unter keiner
Bedingung dahin verstanden werden, daR das Darstellen das Tun des
Bildes ist. Wie aber steht es nun mit dem Darstellen des Spiegels? Es
darf weder rein eigentlich noch rein uneigentlich verstanden werden.
Wir werden sagen: der Spiegel stelle dar in mittlerer Eigentlichkeit [...].>
Dal’ der Spiegel spiegelt, ist dies, daf’ er (in mittlerer Eigentlichkeit)
das Ding, welches er spiegelt, darstellt. Das Spiegelbild ist demzufolge
ein in mittlerer Eigentlichkeit vom Spiegel produziertes oder herge-
stelltes Bild. Und es ist nun fiir seinen Charakter als Bild definitiv, daR
es ein nur in mittlerer Eigentlichkeit hergestelltes Bild ist.«
Den Anspruch dieser Sitze betont das Wort >definitiv<: »Ich gebrau-
che definitiv in strengem Sinn«, schreibt K6nig zu Anfang von »Sein und
Denken«®?; »definitivum (&pioTikdv) bedeutet: fiahig sein, zu bestim-

50 | Ebd.,S. 67 f., Anm.

51 | Hier lasse ich einen Hinweis Kénigs auf § 5,4 von »Sein und Denken«
aus.

52 | Ebd., S. 27. - Ich setze die ganze Passage, in der >definitiv¢ zuerst
vorkommt, hierher: »Ein Bliitenblatt ist rot; es wirkt nicht rot, mutet nicht so
an. Unter Umstdnden kann man zwar [...] horen, es mute rot an oder scheine
rot zu sein. Aber diese Rede ist definiert durch den Gegensatz zu der, daB es
so ist. Nichts kann so zu sein scheinen, wenn es nicht auch so sein kann, wie
zu sein es scheint. Dieses durch den Gegensatz zu dem so-zu-sein-Scheinen
definierte so-Sein ist das Beschaffensein eines dann als eines wesentlich
vorausgesetzten Dinges, z.B. eines Blitenblattes. Und fiir dieses so-Sein
oder Beschaffensein ist es definitiv, der Mdglichkeit nach entgegengesetzt
zu sein dem so-zu-sein-Scheinen oder so-beschaffen-Wirken.«

Vgl. Aristoteles, Met[aphysik] 1043 b 30f.: »[...] Ti kaT& TIvds onuaivel 6
Adyos 6 dmioTikos kai Bel TO piv chomep UANY eival T6 8¢ cos poperiv
(versio lat.: aliquid de aliquo significat ratio definitiva, et oportet hoc qui-
dem ut materiam, illud vero ut formam esse) [* sofern ja der definierende
Begriff etwas von etwas aussagt und das eine die Stelle des Stoffes, das
andere die der Form einnehmen muR (dt.: Aristoteles’ Metaphysik, Neubear-
beitung und Ubersetzung v. H. Bonitz, Hamburg 1991, S. 91)]«.

Im allgemeinen Sprachgebrauch ist >definitivc zu »entscheidend, ent-

129

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder men; zu bestimmen vermégen«. Was Konig vom Charakter der Spiege-
lung als eines Spiegelbildes sagt, miiite notwendig, mutatis mutandis,
auch vom Charakter der Spiegelung als eines Spiegelns gelten. Dem-
nach ware das in-mittlerer-Eigentlichkeit-Herstellen fiir den Charakter
des Spiegelns definitiv, d.h., es vermdchte dieses weder als Tun noch als
Getan-werden, ob rein eigentliches oder rein uneigentliches, zu bestim-
men. Dem entgegen oszilliert das Spiegeln jedoch eigentiimlich zwischen
aktivem Tun, welches es nicht ist, und passivem Getan-werden, welches
es 1st*: nur gleichsam ein Tun®, doch tatsdchlich ein Getan-werden. So
wenig wie zwischen gen. subjectivus und gen. objectivus tritt in diesem
Verhdltnis ein Mittleres auf. Ein Herstellen (bzw. Hergestellt-werden) in
sogenannter mittlerer Eigentlichkeit ist nicht fidhig, den Charakter des
Spiegelns (bzw. des Spiegelbildes) zu bestimmen.

4. Unbeantwortet ist die Frage, ob wir, wie Kénig sagt®, »im Spiegel
das Ding selber«, anstatt »so etwas wie das Bild des Dinges«, sdhen.
Nutzt man Argumente der Zeichentheorie, wie Charles W. Morris sie auf
Bilder, Umberto Eco sie auch auf Spiegelbilder angewendet hat, er6ff-
net sich ein anderer Weg, des Unterschiedes von Bild und Spiegelbild
(nicht nur ihrer Verschiedenheit) sich zu versichern, als Konig ihn ein-
schldgt. »Bei »realistischer< Malerei [...] scheint es auf jeden Fall klar
zu seing, so Morris®, »dal erkennbare Objekte (wie z.B. gemalte Stiih-
le oder Personen [...]) ein Zeichen-Vokabular bilden«; »Spiegelbilder
sind keine Zeichen«, so Eco®’, »und Zeichen sind keine Spiegelbilder«.

schieden, bestimmt, ausdriicklich, auch abschlieRend, endgiiltig« geworden
(3. Chr. A. Heyse, [Allgemeines, verdeutschendes und erkldrendes Fremd-
worterbuch,] a.a.0. [Anm. 1], unter >definirenc).

53 | Dieses Herstellen hat das eigentlimliche Oszillieren zwischen Aktiv
und Passiv in gewisser Weise mit dem Medium gemeinsam; von medialem
Charakter ist es gleichwohl nicht.

54 | Siehe die obige, Hans Heinz Holz betreffende Anm. 35 [auf S. 126].
55 | J.Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], S. 67.

56 | Ch[arles] W. Morris, Sprache, Zeichen und Verhalten, Frankfurt a.M./
Berlin W[est] 1981, S. 295; Hervorh. v. m. Zitatanfang aus »Im Fall ...« in
»Bei ...« gedndert. Original New York 1946 als »Sign, Language, and Beha-
vior«; iibers. von Achim Eschbach und Giinther Kopsch, mit einer Einfiihrung
von Karl-Otto Apel.

57 | U[mberto] Eco, Uber Spiegel und andere Phinomene, dt. von Burk-
hart Kroeber, Miinchen 1988, S. 47; Hervorh. v. m. Das Zitat entstammt der
revid[ierten] und erweit[erten] Fassung von Ecos Aufsatz »Cattotrica va Se-
miotica« (Rassegna 13/1, 1988).

130

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine philosophische Bestimmung dessen, was ein Zeichen sei, haben Das Zeigen
zuerst die Stoiker angegeben: »onueiov éoTiv évBeikTikoOV® aficopa des Spiegels
gv Uylel ouvnuuée kadnyoupevov, EKKaAuTTikdV ToU ArjyovTos

[* welches in einem gesunden Verkniipften voranleitet (und) das En-

dende zu enthalten fahig ist]«.* Im Schulbeispiel sWenn sie Milch hat,

dann hat sie geboren<*, einem swahren Zusammenhang(enden)< (Uy1és
ouvnuuévov)® ist das >hinweisende Zeichen< (onueiov €vdeikTikov)

ein >Satz« (&Eicopa): der zur >Enthiillung¢ (¢kkaAutrTikév) des sNach-

satzes< (Afjyov) >dann hat sie geborenc¢ fithrende >Vordersatz«

58 | Die Stoiker unterschieden >onueia &vdeikTik&¢, >hinweisende Zei-
chen, und >o[nueta] UmouveoTikdk, >Z[eichen] zur Erinnerung< (Sextus
Emp[iricus], pyrrh[oneion] hyp[otyposeion] II, 100 [dt.: Pyrrhoneische
Grundziige, iibers. von Eugen Papenheim, Leipzig 1877, S. 115f.]). Die bloR
erinnernden, oft banalen Zeichen interessieren hier nicht.
59 | Ebd., 101. Eine Zusammenstellung diesbeziiglicher Stoa-Texte bietet
Hans von Arnim, Stoicorum vet[erum] fragmenta, [Leipzig 1924,] S. 72ff.
60 | »ydAaéxe altn,kexivnkev abtn« (Sextus Emp[iricus], pyrrh[oneion]
hyp[otyposeion] II, 106). — A propos Schulbeispiel. Wir finden in Indiens Lo-
gik (im Nyaya [siehe auch Anm. 120 im Abschnitt I.2.8 auf S. 71; J. S.] wie
im buddhist[ischen] Kanon) das dhnliche >Wenn es Rauch gibt, dann gibt es
Feuerc. Fiir das Nyaya hat J[oseph] M. Bochénski (Formale Logik, Orbis Aca-
demicus, Freiburg/Miinchen 1956, S. 509) darauf hingewiesen, dal} dessen
Syllogismus - »>Der Berg ist feurig< (These), >Weil rauchend< (Begriindung),
>Alles, was rauchend ist, ist feurig< (Beispiel), »So ist es hier< (Anwendung),
»Also ist es so< (SchluRsatz) — »seiner Struktur nach dem Ockhamschen, nicht
dem aristotelischen Syllogismus« dhnlich sei, seiner Formulierung nach je-
doch »eher an eine moderne mathematisch-logische Formel als an den Ock-
hamschen Syllogismus denken l&Rt; diese Formel lautet:

Fiir alle x: wenn x A ist, dann ist x B;

nun ist aber a A;

also ist a B.«
Bochénski schreibt ebenda: »Der indische Syllogismus ist keine Aussage,
sondern eine Regel, wie der stoische und der scholastische Syllogismus.«
(Hervorh. v. m.)

Zur buddhistischen Logik vgl. Th[eodor I.] Stcherbatsky, Buddhist Logic,

Indo-Iranian reprints IV, 2 vols., ‘S-Gravenhage 1958.
61 | MitBochénski (Formale Logik, a.a.0. [Anm. 60], S. 134) libersetze ich
»ouvnuuévov« »nach dem Alltagssinn mit >zusammenhdngend« - bzw.
»Zusammenhang(enden)< — und rede »nicht von skonditionalen< Sétzen [...]
da ndmlich, wie es scheint, der Begriff der Bedingung (conditio) den mega-
risch-stoischen Denkern fremd war«.

131

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

(kadnyouuevov) >Wenn sie Milch hat¢; enthiillt wird die Wahrheit des
Nachsatzes.® Die stoische Logik sage uns, so wieder Eco®: »Nicht der
Rauch selber ist Zeichen, schon gar nicht der Rauch als materielle Er-
scheinung. Das Zeichen ist fiir die Stoiker etwas Unkdrperliches, nam-
lich das Implikationsverhdltnis zwischen zwei Satzen ([...] was man

62 | Die Bestimmung ldRt erkennen, daR den Stoikern, die ja die Aussa-
genlogik (im Unterschied zur aristotelischen Termlogik) entwickelt haben,
auch deren sogenannten Wahrheitswertmatrizen vertraut gewesen sind.
Vollends deutlich macht dies eine Textstelle bei Sextus Empiricus,
adv[ersus] math[ematicos] (VIII, 113f.), hier deutsch nach Bochénski
(ebd., S. 134) zitiert: »Philon sagte, daR der zusammenhdngende (Satz)
wahr wird, wenn (es) nicht (so ist, daR) er mit Wahrem beginnt und mit
Falschem endet. Nach ihm entsteht also ein wahrer zusammenhéngender
(Satz) in dreifacher Weise, (nur) in einer Weise aber ein falscher. Denn
(1), wenn er mit Wahrem beginnt und mit Wahrem endet, ist (er) wahr,
z.B.>Wenn es Tag ist, gibt es Licht¢; (2) wenn (er) mit Falschem beginnt
und mit Falschem endet, ist er wahr, z.B. >Wenn die Erde fliegt, hat die
Erde Fliigels; (3) ahnlich auch der mit Falschem beginnende und mit Wah-
rem endende, z.B. >Wenn die Erde fliegt, besteht die Erde«. Falsch wird
(dagegen der zusammenhdngende Satz) nur dann, wenn er, mit Wahrem
anfangend, mit Falschem endet, z.B. >Wenn es Tag ist, ist es Nacht¢; denn,
wenn es Tag ist, ist der (Satz) >Es ist Tag< wahr — das war aber der Vorder-
satz; und der (Satz) »Es ist Nachtc ist (dann) falsch — und das war der
Nachsatz.«

Bochénski (ebd., S. 134f.) liest »eine perfekte Wahrheitswertmatrize« her-
aus und stellt sie tabellarisch dar:

Vordersatz Nachsatz | Zusammenhéngender Satz
wahr wahr wahr
falsch falsch wahr
falsch wahr wahr
wahr falsch falsch

»Es ist, wie man siehtg, resiimiert Bochénski, »die in einer anderen als der
heute iiblichen Ordnung [...] aufgestellte Wahrheitswertmatrize der soge-
nannten materialen Implikation. Diese verdient entschieden >philonisch<
genannt zu werden.« Die heute iibliche Ordnung, z.B. in Wittgensteins
»Tractatus« 4.442, siehe in der Anm. 64.

63 | U. Eco, [Uber Spiegel und andere Phinomene], a.a.0. [Anm. 57], S.
44,

64 | Eco irrt, vielleicht aufgrund einer fehlerhaften Ubersetzung der stoi-
schen Bestimmung, wenn er die Implikation als ganze und nicht nur deren
Vorderglied als Zeichen auffalRt. AusschliefSlich der Vordersatz wird Zeichen

132

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auch als Gesetz formulieren kdnnte: >Immer wenn Rauch aufsteigt, ist Das Zeigen
anzunehmen, dal’ da ein Feuer brennt«). Die semiotische Beziehung ist des Spiegels
also ein Gesetz, das einen Typus von Vorangegangenem mit einem Ty-
pus von daraus Folgendem korreliert.«%
Diese Beziehung, als eine der Implikation zwischen Satzen selbst
immateriell, ist eo ipso auch eine gegen materielle Medien, die so-
genannten Kandle, invariante Beziehung; z.B. kann sowohl optisch
(mittels Lichtsignalen) als akustisch (mittels Klopfzeichen) gemorst
werden. Hingegen bleibt das Spiegelbild auf einen einzigen Kanal,
eben auf den Spiegel, »in dem es geformt und von dem es begrenzt

genannt, wie es sinnvoll und allgemein zugestanden ist. Vielleicht gerat Eco
aber auch die stoische mit der modernen, z.B. von Wittgenstein — in »Trac-
tatus« 3.12 bzw. 4.442 — vertretenen Auffassung durcheinander: »Das Zei-
chen, durch welches wir den Gedanken ausdriicken, nenne ich das Satzzei-
chen«; bzw.: »Es ist z.B.

P |9
W |w
Flw
W |F
FIF | We

ein Satzzeichen.« Indes tut Ecos Irrtum seinen Folgerungen keinen Abbruch:
auch der Vordersatz der Implikation ist etwas Unkorperliches, logischer Weise
ist es die Implikation als ganze ebenfalls. Die Stoiker nennen den Vordersatz
ein &&icona (Satz), und dieser Begriff ist als Aextdv definiert: »Einige, und
vor allem jene von der Stoa, meinen, daR die Wahrheit sich von dem Wahren
dreifach unterscheide, [...] die Wahrheit ist ein Kérper, das Wahre aber be-
steht unkdrperlich; und das ist klar, sagen sie, denn das Wahre ist ein Satz
(&Eicona). Ein Satz (ist aber) ein Lekton, und das Lekton unkdrperlich« (Sex-
tus Empliricus], adv[ersus] math[ematicos], VII, 38; dt. nach [Joseph M.]
Bochénski, Formale Logik, a.a.0. [Anm. 60], S. 127). Dazu merkt Bochénski
(ebd.) erhellend an: »Wir haben hier den griechischen Ausdruck Aextdv nicht
tibersetzt; das Wort stammt von Aéyew und bedeutet wortlich »das Gesagtes,
d.h. das, was man meint, wenn man sinnvoll spricht. Bemerkenswert ist der
[...] Text {iber die Wahrheit und das Wahre. Jene ist etwas Psychisches; alles
Psychische, aber inshesondere jeder Gedanke, ist fiir die Stoiker ein Kérper.
Das Lekton ist aber kein Gedankending, kein conceptus subjectivus in scholas-
tischer Terminologie. Es ist, um mit Frege zu sprechen, der Sinn des Ausdru-
ckes, scholastisch der conceptus objectivus, das objektiv Gemeinte.«

65 | >Vorangegangenes< bzw. >Folgendes« sind nicht zeitlich, sondern lo-
gisch zu verstehen.

66 | U.Eco, Uber Spiegel und andere Phdnomene, a.a.0. (Anm. 57), S. 46.

133

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder wird«®, mit welchem es zu einer Zweieinigkeit spekulativ sich verbin-
det und jedesmal schon verbunden hat®, notwendig angewiesen; wir
werden an McLuhans Sentenz »the medium is the message« erinnert.
Daraus folgt aber, niemals »etabliert das Spiegelbild [...] ein Verhaltnis
zwischen Typen, sondern immer nur zwischen Einzelféllen«®, weshalb
dessen Charakter als Bild, wie weiterhin folgt, von dem eines Bildes
sich dahin unterscheidet: daR der Referent des Spiegelbildes® stets

67 | Ecos Formulierung kann diesem Sachverhalt kaum geniigen: »Es [das
Spiegelbild; J. S.] verschmilzt zur Einheit mit einem einzigen und nur diesem
einen Kanal: dem Spiegel« (U. Eco, ebd.).

68 | Ebd.

69 | Vgl. ebd.: »Das Verhltnis zwischen Objekt und [Spiegel-; J. S.]Bild ist
das Verhiltnis zwischen zwei Présenzen ohne irgendeine Vermittlung.« Siehe
zum Présentisch-sein von Spiegelbild bzw. -blick auch in Abschnitten 1.3.4
[ab S. 98] und I.3.7 [ab S. 110]. Dem Préasentisch-sein des Spiegelbildes als
eines nicht-Zeichen scheint zu widersprechen, daR die Stoiker das Zeichen als
prasentisch bestimmten: »"E11, paoi, 76 onueiov Tapdv map-oévTos eivat
8el onueiov« [* AuBerdem, sagt man, muss ein wirkliches Zeichen etwas
Wirkliches bezeichnen] (Sextus Empl[iricus], adv[ersus] math[ematicos], VI-
II, 244ff.), wahrend Eco es als »notwendig abwesend« definiert: »Denn wenn
ich den Rauch sehe, der aus den Flammen aufsteigt, habe ich keinerlei Be-
diirfnis, ihn zum Zeichen zu erwihlen« (U. Eco, Uber Spiegel und andere
Phdnomene, a.a.0. [Anm. 57], S. 44). Die Stoiker gingen indes noch weiter:
Sie lehrten ausdriicklich, wie Carl Prantl referiert: »[...] jedes Indicium be-
ziehe sich nur auf die Gegenwart, und nur mit Unrecht spreche man von In-
dicien fiir Vergangenes oder Kiinftiges, denn da sei ja eben das Vergangen-
sein oder das Bevorstehen eines Zustandes der gegenwartige Zustand selbst«
(C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, Erster Band, Leipzig 1885,
S. 459). Keineswegs haben wir darin mit Prantl (ebd.) einen Beleg fiir die
»Rohheit des Empirismus, welcher an sich nur den jeweilig momentanen Be-
stand aufgreifen kann«, zu sehen; vielmehr hdngen solche Bestimmungen
des Zeichens aufs engste mit der den Stoikern eigentiimlichen Lehre von
Tempus und Tempora zusammen. Ihr Prasens z.B., »éveoTcos TapaTaTikds
(>Gegenwart sich erstreckendc), erldutert der romische Grammatiker Priscian:
»Die Aussage >ich schreibe« besagt, daB ich bereits etwas geschrieben habe,
aber noch nicht fertig bin. Das Prdsens ist also etwas Ausgedehntes und
verbindet ohne Einschnitt Vergangenheit und Zukunft« (Institutio Grammati-
ca, VIII, 414, 24; dt. nach Max Pohlenz, Die Stoa. Geschichte einer geistigen
Bewegung, Gottingen 1948, S. 46). — Siehe dazu meine Anm. 113 im Ab-
schnitt 1.3.7 [auf S. 111f.] erwdhntes Rundfunk-manuskript »Tempora und
Aktionsarten«, worin ich auch die Tempuslehre der Stoa erdrtere.

134

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und stetig —prdsent sein miisse; daR das Spiegelbild »kausal vom Objekt Das Zeigen
erzeugt«’® werde; daR das Spiegelbild »nicht zum Liigen benutzt«” wer- des Spiegels
den konne.

In seinem Aufsatz »Sehen wir im Spiegel das Ding selbst?«, einer
Untersuchung zur Semantik des Wortes »selbst¢, kommt Klaus Peters zu
vergleichbaren Resultaten; z.B.: »[...] ein Spiegel [kann] ein Ding nur
solange zeigen, wie es selbst vorhanden ist«.’”? Peters versucht auch,
die Frage, ob wir »im Spiegel das Ding selber’*« sdhen, zu beantwor-
ten: Vom Spiegelbild gelte, »daR der Gegenstand, den es zeigt, nicht
verdndert werden kann, ohne dafl es unmittelbar sich selbst andert.
Und in diesem Sinn sehen wir im Spiegelbild — nicht aber in ande-
ren Abbildungen - das Ding selber«.™ Die Antwort nimmt ihr Recht
von der stillschweigend vorausgesetzten Giiltigkeit eines Schlusses:
Der Spiegel enthdlt das Spiegelbild; das Spiegelbild enthdlt das Urbild;
also enthdlt der Spiegel das Urbild, welches das Ding selber ist. Ist je-
doch die Beziehung enthalten (ebenso die zu ihr konverse Beziehung
enthalten-sein), als asymmetrische und transitive, in Pramissen und
Conclusio je eine und dieselbe? Offensichtlich ist das Enthalten-sein
des Spiegelbildes im Spiegel als Enthalten-sein ein schlechthin anderes
als das Enthalten-sein des Urbildes, welches das Ding selber ist, im
Spiegelbild bzw. im Spiegel; »kai pavepov 8Ti o cuAAeAdyioTaik.”

70 | U. Eco, [Uber Spiegel und andere Phiinomene,] a.a.0. [Anm. 57], S. 46.
71 | Ebd.

72 | K. Peters, Sehen wir im Spiegel das Ding selbst?. In Anm. 17 zu I.1.2
[auf S. 23f.] habe ich den Erscheinungsort dieses Aufsatzes angegeben: die
von H. H. Holz edierten »Quaderni di ricerche« seines »Centro degli studi
filosofici Sant’ Abbondio«, Kéln 1982/1-2 (S. 41-53). Das Doppelheft
1982/1-2 hat zum einzigen Thema: »Formbestimmtheiten von Sein und
Denken. Aspekte einer dialektischen Logik bei Josef Konig«.

73 | J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], S. 67.

74 | K. Peters, [Sehen wir im Spiegel das Ding selbst?,] a.a.0. [Anm. 72],
S. 51; Hervorh. v. m. Diese Angabe des Sinns ist recht unvollstdndig. Es wird
sich herausstellen, daR allein eine semantische Untersuchung des Wortes
»selbst¢ nicht ausreicht; siehe den folgenden Abschnitt 5.

75 | Aristoteles, [De Sophistis Elenchis], 178 b4. Vgl. Joachim Jungius, Lo-
gica Hamburgensis, [hrg. von Rudolf W. Meyer, Hamburg 1957,] Liber VI, cap.
IX (De Fallaciis Accidentis et Dicti simpliciter, vel secundum quid), S. 364ff.;
dt. S. 627ff. (Von den Trugschliissen des Akzidenz und des schlechthin oder
beziehungsweise Gemeinten). — Vgl. Auch Hermann Lotze, Logik. Drei Biicher
vom Denken, vom Untersuchen und vom Erkennen, System der Philosophie I,
hrg. und eingel. von Georg Misch, Leipzig 1912, Buch 2, Kap. 6, S. 338ff.

135

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

5. Auch Konig stellt die Spiegelbilder und die »anderen Abbildungenc,
Gemalde wie Photographien, in denen wir das Ding selber nicht sdhen’,
einander gegeniiber, doch findet er den eigentlichen Grund ihrer Un-
terschiedenheit als Bilder tiefer auf.”’ Ausgehend von dem Selbstunter-
schied modifizierender Prddikate’, wendet Konig diese spekulative
Kategorie durchwegs an, zu dem Selbstunterschied des Sein-Denkens
hinkommend; in dem unten zitierten Passus ist es der Selbstunter-
schied des urspriinglichen Seienden als solchen.” Um der Schwierig-
keit der Spekulation, wortwortlich sozusagen, einsichtig zu werden,
spricht Konig »streng aber im Bilde streng«®: Das spekulare Selbstver-
héaltnis des Spiegels ist wahrhaft analog dem spekulativen des Selbst-
unterschiedes, d.h. beide weisen dieselbe Struktur oder Isomorphie,
dieselbe Beziehungszahl auf.®! »Das jeweils Selbstunterschiedene« - so
beginnt der Passus auf Seite 67 von »Sein und Denken, in dem nun-
mehr die These, daR wir »im Spiegel das Ding selber«® sdhen, in ihren
Kontext gesetzt ist — »ist vergleichbar einem Spiegel, der gleichfalls
selber das Eine und Selbige ist, worin er (der Spiegel) und das Ding, das
er spiegelt — und das, als von ihm gespiegeltes, in gewisser Weise in
ihm ist — Unterschiedene sind. Auch hier ist damit wesentlich verkniipft
ein duflerer Unterschied Zweier: des Spiegels und des Dinges, das er
spiegelt.« Nach ein, zwei Sdtzen, wie »Vorhandensein und Vorhan-

76 | Mit denen wir also, laut Eco, lber dasselbe liigen kénnen. - Vgl. J.
Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], S. 67, Anm.: »Weder ist der
Spiegel selber ein Bild; hingegen Gemalde z.B. oder Photographien sind
selber Bilder; noch ist das, was im Spiegel ist, ein Bild [...].«

77 | Auch bedient sich Kdnig keines Syllogismus, ist dessen Ertrag fiir ein
metaphysisches, d.h. auch spekulatives, Denken im allgemeinen doch gering.
Siehe dazu die Beilage am SchluR dieses Buches: »Was heiRt philosophisch
etwas dartun? Eine Orientierung an Josef Konig« [Typoskript liegt nicht vor].
78 | Siehe Anm. 17 zu 1.2 [auf S. 48].

79 | Zum Selbstunterschied des urspriinglichen Seienden als solchen vgl.
J. Kénig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], & 11 (S. 58-71); zum Selbst-
unterschied des Sein-Denkens vgl. §§ 21, 22, 23 (S. 109-125).

80 | Ebd.,S. 68; Hervorh. v. m.

81 | >wahrhaftanalog«: Der Ausdruck bedeutet bei Konig soviel wie »durch-
gangige Vergleichbarkeit der zu Vergleichenden«. Vgl. ebd., S. 74, Anm.:
»wahrhaft analog wiirde ich es nennen, wenn das Ende des Vergleichens
nicht die Einsicht in die Unvergleichbarkeit ware.« — Siehe zu >Strukturs,
>Isomorphie¢, »Beziehungszahl« den Abschnitt I.3.2 [ab S. 86], der die Ana-
logie zum Thema hat.

82 | J.Konig, Sein und Denken, a.a.0. [Anm. 9], S. 67.

136

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

denseiendes in dem urspriinglichen Sein und Seienden darin« seien, Das Zeigen
fahrt Konig fort, das Ding sei »in dem Spiegel, der es spiegelt, in der des Spiegels
Weise und in dem Sinn darin [...], dal® wir im Spiegel des Dinges selber

ansichtig werden konnen. Denn wir sehen im Spiegel nicht so etwas

wie das Bild des Dinges, sondern in ihm das Ding selber.« Angefiigt sei

ein Satz aus der wenig spdteren Anmerkung®: »in ithm ist etwas {iber-

haupt nur in der Weise und in dem Sinn, dal und wenn wir etwas im

Spiegel sehen.«

An diesem Text fdllt auf, daR Konig, kaum unbeabsichtigt, die
Wendung »in der Weise< und »in dem Sinn< im Wortlaut wiederholt: die
beiden sie enthaltenden Sitze sind dadurch eng aufeinander bezo-
gen. Der als erster zitierte Satz gibt an, welchen Sinn es habe zu sa-
gen, ein Ding ist im Spiegel darin. Der zweite, angemerkte, formuliert
den angegebenen Sinn als conditio, eine sine qua non, unter der »et-
was {iberhaupt nur« im Spiegel sei; der Kursivdruck steht hier nicht,
wie meistens sonst, fiir logische Supposition, vielmehr fiir eine der
Wendungen, die schon als solche herausgehoben werden sollen«.®
Behauptet wird das In-sein des bespiegelten® Dinges im Spiegel als
ein gespiegeltes (was ebenso von einem, beliebig welchem, Ich zu be-
haupten ist). Die zusdtzliche Behauptung nennt Daf§ und Wenn des
In-seins: den Spiegelblick, jenen, um Hegel aufzunehmen, (es-oder-)
»sich-selbst-im-Anderen«-sehenden® Blick, welcher als Herr des Spie-
gels® auch dessen Bilder hiitet.

Die These, wir sdhen »im Spiegel [...] das Ding selber, verlangt«®,
auller einer semantischen Befragung des »selber¢, nicht minder eine
sozusagen topologische des »in¢ (resp. seines Ortes) sowie eine zweifel-
los ontologische des »sein< von sin-seinc (resp. des Sinns dieses Seins);
auch ist zu fragen, ob Ding und Ich, gespiegelt, lediglich Verschiede-
ne seien. Zu Befragung des »in¢, damit zu beginnen, werde wiederum

83 | J.Kdnig, wie Anm. 76; der dort ausgelassene SchluRsatz steht hier im
Text.

84 | Ebd., S.V (Vorwort).

85 | Den Ausdruck verdanke ich H. H. Holz, [Die Selbstinterpretation des
Seins,] a.a.0. [Anm. 28], S. 63 u. passim.

86 | [G.W.F.] Hegel, Phdnomenologie, A IVA; zit. nach Werke,[Frankfurt
a.M. 1970,] Band 3, S. 147 bzw. 146.

87 | Siehe Abschnitt I.1.5 der Studie »Spiegelblicke« [ab S. 33] mit Anm.
46 [auf S. 34].

88 | J.Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], S. 67; Hervorh. des »im¢

V. m.

137

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Konig angefiihrt®: »Spiegel und Ding sind Verschiedene; und wir, die
Betrachtenden, verwechseln beide nicht. Aber zugleich ist der Spie-
gel selber das eine Worin, in dem wir das Ding selber gleichfalls und
noch einmal sehen konnen. Das Ding, das der Spiegel spiegelt, ist das
Ding des Spiegels, also das Andere des Spiegels; und das Andere und
das, dessen Anderes es ist, sind zwar Andere (Verschiedene, &tepa,
diversa), zugleich aber in dem einen von ihnen, ndmlich in sozusagen
dem besitzenden Anderen, Unterschiedene (Siagopa, differentia).«
Sind sie nun in dem einen von ihnen, dem Spiegel, Unterschiedene, so
ist ihr Unterschied, dicta aliter dicere, eben ein Selbstunterschied des
Spiegels als ihrer beider einen Worin.

Die beiden »in¢, das »in< von »in dem Spiegelk und das »in< von
»in-seing, bedeuten, entgegen dem Anschein, nicht dasselbe: am ersten
wiegt der Ort, das Gespiegeltsein in sich, am zweiten das Sein, den
Spiegelort fiir sich nehmend, semantisch vor. Denn der Ort miRRt die
Seinsart, diese den Ort zu, welcher doch erst, sofern und sobald das Be-
spiegelte, die Seinsart zum Gespiegelten dndernd und zugleich schon
gedndert habend, in thm ist, zu dessen Ort wird und zugleich schon ge-
worden ist®°, bis dahin ein Ding, kein ausnehmend besonderes®, unter

89 | Ebd., S. 68. Zwischen den Zitaten (S. 67 bzw. S. 68) lasse ich noch
einmal zwei, drei Sdtze aus, deren wichtigster von einer langen, uns z.T.
bekannten Anm. gefolgt ist. Dieser Satz (a.a.0., S. 67) lautet: »Der Ausdruck
Spiegel-bild ist zwar sinnvoll motiviert dadurch, daR wir beim Spiegel das
Ding nicht unmittelbar, sondern in einem anderen sehen; aber diese ver-
standliche Motivierung ist keine vollkommene Rechtfertigung.« Die Anmer-
kung (S. 67f.) beginnt: »Der Ausdruck Spiegel-bild ist sehr milRverstandlich,
und sein Recht ist schwer zu fassen.« Hier folgen die in der Anm. 76 [auf S.
136] und im Text, den Anm. 83 [auf S. 137] angibt, nachzulesenden Satze;
weiteres habe ich in extenso bereits in dem durch die Anm. 50 [auf S. 129]
angegebenen Abschnitt zitiert. Ich fiige noch hinzu, dal} der Gedankengang
der Anmerkung fiir mich, trotz meiner abweichenden Auffassung, als ein
charakteristisches Beispiel fiir Konigs Weise zu argumentieren etwas eigen-
tiimlich Zwingendes hat.

90 | Die Einfiihrung dieser aristotelischen Distinction siehe Abschnitt I.2.8
[abS. 72]; die Anwendung der Distinction auf das Spiegeln (bzw. das Leuch-
ten) siehe Abschnitt I.3.4 [ab S. 98].

91 | Siehe Abschnitt I.2.3 mit Anm. 30 [auf S. 51], die auf Abschnitt I.1.2
[ab S. 23] verweist. Dort, habe ich, wie in Anm. 30 gesagt, die Sache selbst
(ndmlich die des ausnehmend besonderen Dinges) expliziert. Vgl. zu 1.1.2
auch J. Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 9], S. 118: Konig schreibt
hier, »daR ein Spiegel als sichtbares Ding ein anderes ist, als die sichtbaren

138

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

anderen Dingen und selber von noch ungednderter Seinsart, bloR spie- Das Zeigen
gelbar, ehe er spiegelnd sein und zugleich schon geworden sein wird. des Spiegels
Von diesem Spiegelsein erhdlt das Gespiegeltsein den ontischen Status:
»Das Sein des Spiegelbildes ist ein »abgeleitetes< Sein«, schreibt Hans
Heinz Holz®, das gespiegelte Ding, »diese virtuelle Wiederholung ei-
nes Seienden«, habe »keine eigene Wirklichkeit, wie ein Bild, das als
solches von sich selbst her ist«.*
Zu fragen ist, warum Holz, wiewohl es auch sogenannte reelle Spie-
gelbilder gibt*, als einzige die virtuelle »Wiederholung eines Seien-

Dinge, die er zu spiegeln vermag; anstatt des letzten werden wir auch kurz
aber streng gemeint sagen, dal® ein Spiegel als solcher ein ausnehmend be-
sonderes sichtbares Ding ist: er ist ein besonderes sichtbares Ding neben
anderen sichtbaren Dingen und er ist dessenungeachtet zugleich wider-
spruchslos durch die Weise seines Sichtbarseins dem entnommen, unter die
tibrigen sichtbaren Dinge als einfach eines von ihnen gezdhlt (1) werden zu
konnen.« Mit »(1)< verweist Konig auf S. 69, Anm. [1], von »Sein und Den-
ken«; bei mir siehe den letzten Absatzvon 1.2.7, insbesondere Anm. 105 [auf
S. 71f.] »ouvapiSueiov ti vt [* unter das Vorhandene zahlt]«, wo Kdnigs
Anmerkung wiedergegeben ist.

92 | H. H. Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,] a.a.0. [Anm. 28],
S. 79.

93 | Ebd. »virtuelle< von mir hervorgehoben; ferner steht bei Holz >diese«
am Satzanfang und ist groR geschrieben.

94 | Ich fiihre vorweg zwei Definitionen reeller Spiegelbilder ein; im iibri-
gen siehe hierzu »Modi des Spiegelbildes« (II.2) [ab S. 153]. = A) »Ein
Bildpunkt heil3t reell, wenn die von ihrem Wege abgelenkten Lichtstrahlen
sich wirklich schneiden, virtuell, wenn sich nur ihre Verldngerungen nach
riickwdrts schneiden. Ein reelles Bild kann auf einem Schirme aufgefangen
werden und ist von allen Seiten sichtbar, ein virtuelles Bild kann nur von
dem betreffenden Beobachter gesehen werden« (Paul Siemon/E. Wunsch-
mann, Leitfaden fiir den physikalischen und chemischen Unterricht an ho-
heren Madchenschulen, 2. Auflage, Breslau 1905, S. 204). Nach mdglichen
Konsequenzen des letzten Satzes frage ich [in der Studie] »Modi des Spie-
gelbildes« [ab S. 153].

B) »1. Von reellen aufrechten Dingen auRerhalb der doppelten Brennweite
liefert der Hohlspiegel reelle, verkehrte, verkleinerte Bilder zwischen einfa-
cher und doppelter Brennweite.

2. Von reellen aufrechten Dingen genau in der doppelten Brennweite liefert
der Hohlspiegel reelle, verkehrte, gleich groRe Bilder genau in doppelter
Brennweite.

3. Von reellen aufrechten Dingen zwischen einfacher und doppelter Brenn-

139

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

den« anfiithrt. Zu fragen ist iiberhaupt, warum in der Literatur, selbst
in mancher spekular spekulativen, fast ausschlieRlich plane Spiegel
diskutiert werden®, als lieRen konkave (und, auf andere Weise, kon-
vexe) die Arqumentation unangetastet®; wie denn consensus omnium,
samt jener legenddr die Regel bestdtigenden Ausnahme®, bestehen

weite liefert der Hohlspiegel reelle, verkehrte, vergroRerte Bilder auRerhalb
der doppelten Brennweite.
4. Von reellen aufrechten Dingen innerhalb der einfachen Brennweite liefert
der Hohlspiegel virtuelle, aufrechte, vergréRerte Bilder« ([Ernst] Grimsehl,
Lehrbuch der Physik, 3. Bd., Optik, 15. Auflage, hrg. von W[alter] Schallreu-
ter, Leipzig 1966, S. 46).

a) b)

Abb. a) zeigt Fall 1, Abb. b) zeigt Fall 4 (Grimsehl, ebd.)
95 | Eine bedeutende Ausnahme bildet etwa Cusanus; vgl. Dietrich Mahn-
ke, Unendliche Sphare und Allmittelpunkt. Beitrdge zur Genealogie der ma-
thematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937, S. 101ff.
96 | Siehe [die Studie] »Modi des Spiegelbildes« [ab S. 153].
97 | Das ist Heinrich Ropohl, Das Eine und die Welt. Versuch zur Interpre-
tation der Leibniz’schen Metaphysik, Leipzig 1936. Ich zitiere daraus den
Satz: »Wenn der monadologisch in Anspruch genommene Begriff der Spie-
gelung gedeutet wird am Phanomen des Hohlspiegels, dann verliert er seine
ganze Fraglichkeit« (S. 37).
1982 habe ich in meinem Katalog-Beitrag »NarziR oder die Erfindung der
Malerei« (a.a.0. [Anm. 23], S. 26 [in diesem Band ab S. 271]) die Vermutung
gedulert, iibrigens in Unkenntnis von Ropohls Buch, daR Leibnizens Mona-
den als Konvex- oder Wélbspiegel, »in Konsequenz als Kugeln (Daraus ist im
Druck irrtiimlich leider »inkonsequent als Kugeln« geworden.)«, konzipiert
seien. Auf die Diskrepanz zwischen diesen beiden Interpretationen gehe ich
im Scholion »Leibniz. Miroirs vivants« [in diesem Band ab S. 303] ein. 1985
habe ich meine Vermutung zu einer prazisen Behauptung gesteigert: »Im
Unterschied zur Literatur, die dariiber wortlos bleibt, behaupte ich: die Mo-
nade, nach Leibniz ein Spiegel, ist von verdnderlicher Konvexitdt, sich wol-
bend gegen die Grenzwerte der Ebene und der Kugel, planer und spharischer
Reflexion.« Der Satz steht in meinem Radio-Essay »Monade, Kugel, Integralg,
den das Dritte Programm des Norddeutschen Rundfunks, Hamburg, gesendet
hat; der Essay liegt inzwischen gedruckt vor, in: »Philosophie als Verteidi-
gung des Ganzen der Vernunft, ein Band der »Studien zur Dialektik«, um

140

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mag, sogar Leibniz, Theoretiker der Katoptrik und Praktiker der Di- Das Zeigen
optrik®, habe hierin nicht differenziert.® Als wolle er Leibniz ferner des Spiegels
riicken, denn gerade von ihm gewohnt, als wolle er der Virtualitdt noch
den blassesten Schimmer von Wirklichkeit versagen, befindet Holz das
Spiegelbild fiir »dem Husserlschen >Phantom< nahestehend«.' Fiir was
sieht Husserl ndmlich »ein pures visuelles raumliches Phantom« an:
fiir »eine pure farbig erfiillte Gestalt, nicht nur ohne Beziehung auf
taktuelle und sonstige Daten anderer Sinne, sondern auch ohne jede
Beziehung auf Momente der >Materialitdt< und somit auf irgend welche
real-kausalen Bestimmtheiten.« Eine Druckseite darauf spricht Holz das
Antitheton aus, daR »der Spiegel [...] mehr als ein Phantom«™ liefere.
Inwiefern die beiden antithetischen Behauptungen zusammen gelten,
inwiefern die Antithetik ihrer Begriindungen eine spekulative ist, wird
anderorts zu bedenken sein.'®
Ein anderer Autor, er freilich kein Philosoph, meint zwar die, wie
er im Terminus abirrt, »ontologische Abhangigkeit oder Differenz'* des

Hans Heinz Holz anldRlich seines 60. Geburtstages zu ehren; hrg. von Do-
menico Losurdo und Hans Jorg Sandkiihler, K6ln 1983, S. 65-74. Der Essay
ist dort zusammen mit dem ersten Teil des Leibniz-Scholion (S. 74-87),
unter dem gemeinsamen Titel »Uber Leibniz, erschienen.

98 | Fiir beides siehe [das] Leibniz-Scholion, erster Teil [ab S. 303].

99 | Auch hierzu siehe wieder [das] Leibniz-Scholion.

100 | H.H. Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,] a.a.0. [Anm. 28], S.
82; Hervorh. v. m.

101 | Edmund Husserl, [Die Idee der Phdnomenologie. Finf Vorlesungen,
hrg. u. eingel. von Walter Biemel, Husserliana, Bd. II, 2. Auflage, Haag
1958,] S. 22. - Bereits Ecos These, dalR das Spiegelbild »kausal vom Objekt
erzeugt« werde, scheint mir jede Nahe zu einem Phantom auszuschlieRen;
siehe Abschnitt II.1.4 [ab S. 130] (mit Anm. 70 [auf S. 135]).

102 | H.H.Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,] a.a.0. [Anm. 28], S.
83; Hervorh. v. m.

103 | In der Studie »Spiegelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].
104 | »ontologische Differenz«ist ein Terminus insbesondere von Heidegger,
den niemand ohne Erkldrung zu eigenen Zwecken verwenden sollte; Heideg-
ger versteht darunter die Differenz von Sein und Seiendem. Siehe die Anm.
105 zum vollstdndigen Satz. Vgl. auch Helmut Kuhn, Artikel »Das Gute, in:
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 3, Gesetz-Materie, Miinchen
1973, S. 663f.: »Wenn die moderne Philosophie unter dem EinfluR der Spra-
che M. Heideggers von sontologischer Differenz¢ spricht, so geht sie, meist
ohne es zu ahnen, auf Platon zuriick. Freilich liegt die Platonische Differenz
nicht zwischen Sein und Seiendem, sondern zwischen dem Guten und dem

141

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Spiegelbildes vom gespiegelten Urbild«'®, zu durchschauen, meint
zwar den »seinsmdRige[n] Mangel«'* des einen im Vergleich zum an-
deren zu entdecken, ihm ist indes der deutlichste Ausdruck dieses
Mangels an Sein, »dalk Dreidimensionales nur zweidimensional gespie-
gelt wird«.*” Wovon wiirde der Autor reden, wenn Dreidimensionales
sich vierdimensional prisentierte? Von einem Uberfluf an Sein? Der
Dreidimensionalitdt des Raumes verleiht doch allein ihre Transzen-
dentalitdt qua Bedingung der Méglichkeit unseres, eines menschlichen
Erkennens, die nun allerdings - was Kant und Kantianismus wohl
bestritten, die philosophische Nachhut der Riemann!®, Minkowski,

Sein, gleichgiiltig, ob es sich um Seiend-seiendes, d.i. Ideen, oder um das
phanomenale Sein der wahrnehmbaren und vergdnglichen Dinge han-
delt.«

105 | Herbert Grabes, Speculum, Mirror und looking-glass. Kontinuitat
und Originalitat der Spiegelmetapher in den Buchtiteln des Mittelalters und
der englischen Literatur des 13. bis 17. Jahrhunderts, Buchreihe der Anglia
(Zeitschrift fiir Engl[ische] Philologie), 16. Bd., Tiibingen 1973, S. 148; Her-
vorh. v. m. Grabes ist ein guter Anglist, der ein gutes Buch, auch dem Thema
»Spiegel« zunutze, geschrieben hat; ein guter Philosoph ist er, u.a. ontisch
standig mit ontologisch verwechselnd, nicht.

106 | Ebd., S. 163.

107 | Ebd., S. 163f.

108 | Mit dieser Anmerkung beabsichtige ich keinen Beitrag zur Diskussion
tiber die Raumbegriffe Kants bzw. Einsteins; vielmehr gebe ich, wegen der fiir
anriichig zu haltenden Quelle mit aller Vorsicht, einen Hinweis auf vermutete
Spekulationen Bernhard Riemanns, einen vierdimensionalen Raum (R)) als
existent anzunehmen. Jene Quelle ist Friedrich Z6llner, der einige seiner
»Wissenschaftliche[n; J. S.] Abhandlungen« (Bd. I u. II.1/2, Leipzig 1878,
passim) darauf verwendet hat, zur Erkldrung spiritistischer (von Medien, so
Henry Slade, wohl vorgetduschter) Phdnomene etliche Autoritdten zu zitie-
ren und zu interpretieren. Um mir die Weitldufigkeit Zollners zu ersparen,
folge ich dem Mathematiker Roland W. Weitzenbdck (Der vierdimensionale
Raum, Wissenschaft und Kultur, Bd. 10, Basel/Stuttgart 1956, S. 156), der
auf Riemann und Z&llner eingeht*: »Riemann sagt, dal mit jedem Denkakt
etwas Bleibendes, Substantielles in unsere Seele eintritt, das er>Geistesmas-
se< nennt; er macht ferner die Annahme, daR der Weltraum mit einem Stoffe
erfiillt sei, welcher fortwdahrend in die ponderablen Atome stromt und dort
aus der Erscheinungswelt verschwindet. Beide Hypothesen ersetzt er dann
durch die eine: daB in allen ponderablen Atomen bestdndig Stoff aus der
Korperwelt in die Geisteswelt eintritt. >Die Ursache, weshalb der Stoff dort
verschwindet, ist zu suchen in der unmittelbar vorher gebildeten Geistes-

142

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einstein wohl oder iibel zugdbe — ontologische, keineswegs ontische Das Zeigen
Auszeichnung. Ein ontischer Vorrang kommt dagegen dem Urbild, ex- des Spiegels
emplar'®, in Hinsicht zum Abbild, imago'®, zu.

6. Auch Heidegger fragt nach einer »Charakteristik des In-Seins als
solchen«; Antwort gibt ihm phdnomenologisch Aufweisbares: es sei
»das In-Sein im Unterschied von der vorhandenen Inwendigkeit eines
Vorhandenen »inc einem anderen; das In-Sein nicht als eine durch das
Vorhandensein von >Welt< bewirkte oder auch nur ausgeldste Beschaf-
fenheit eines vorhandenen Subjekts; das In-Sein vielmehr als wesen-
hafte Seinsart dieses Seienden selbst«.™ In eine Heidegger fernere

substanz, und die ponderablen Korper sind hiernach der Ort, wo die Geistes-
welt in die Korperwelt eingreift.< Die letztgenannten Worte Riemanns stam-
men aus dem Jahre 1853; er spricht nirgends von einem R,/ aber nach Z6ll-
ner ist es sicher, daR Riemann diesen Begriff seinem Verschwinden von
Materie zugrunde gelegt hat.** Riemann kommt in seinen spdteren Schrif-
ten nicht mehr auf diese Spekulationen zuriick.«

* Fiir Zollner nennt Weitzenbdck die oben angefiihrte Veroffentlichung; fiir
Riemann zieht er »B. Riemanns gesammelte mathematische Werke und wis-
senschaftlicher NachlaB« (hrg. unter Mitwirkung von R[ichard] Dedekind
von Heinrich Weber, 2. Auflage, Leipzig 1892) heran.

** Anm. von Weitzenbdck: »Zollner beruft sich auf einen Ausspruch eines
Freundes von Riemann. Vgl. ... (a.a.0.), Bd. III (d.i. IL.2), S. 93.« — Ich fiige
noch einige Satze von Sartorius von Waltershausen hinzu (Gauss zum Gedécht-
nis, Leipzig 1856, S. 81); zit. nach F. Zéllner, [Wissenschaftliche Abhandlun-
gen,] a.a.0., Bd. I, S. 251f., Anm. 1; Z6llner sah diese Satze gewiR als Besta-
tigung an, und zweifellos geben sie zu denken: »Gauss, nach seiner ofters
ausgesprochenen innersten Ansicht, betrachtete die drei Dimensionen des
Raumes als eine spezifische Eigenthiimlichkeit der menschlichen [Hervorh. v.
m.; J. S.] Seele; Leute, welche dieses nicht einsehen konnten, bezeichnete er
ein Mal in seiner humoristischen Laune mit dem Namen Bdotier. Wir kdnnten
uns, sagte er, etwa in Wesen hineindenken, die sich nur zweier Dimensionen
bewuRt sind, héher iiber uns stehende wiirden vielleicht in dhnlicher Weise auf
uns herabblicken, und er habe, fuhr er scherzend fort, gewisse Probleme hier
zur Seite gelegt, die er in einem hoheren Zustande spater geometrisch zu be-
handeln gedachte.« Ich entwickele diese Thematik in der Studie »Spiegelwel-
ten« sowie in der Scholie zu Kants Abhandlung »Von dem ersten Grunde des
Unterschiedes der Gegenden im Raume« [beide Typoskripte liegen nicht vor].
109 | »exemplar<, simago<: Termini z.B. bei Cusanus, De visione Dei; siehe
Abschnitt I.1.7 [ab S. 39] mit Anm. 77 [auf S. 41].

110 | M. Heidegger, [Sein und Zeit,] a.a.0. [Anm. 18], S. 132; Hervorh. v. m.

143

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Sprache gebracht: das In-sein-als-solches soll weder dem Insein eines
Korpers in einem anderen Korper noch dem Insein eines Korpers im
Raume schlechthin sich vergleichen lassen.™ Zwar ebenfalls ein Ent-
halten sein angebend, stiftet es dieses, anstatt ein zu-etwas-Hinzu-
kommendes zu sein, von sich aus und aus sich selber."? Ist das Abild-sein
dieses Insein, ist das Gespiegelt-sein schon dieses Enthaltensein. In
keinem anderen Sinn, als gespiegelt zu sein, ist das Urbild qua Bespie-
geltes im Spiegel enthalten, und insofern ist, was wir im Spiegel sehen,
exemplarisch.

GleichermaRRen denkt Holz »das Sein des Spiegelbildes hinsicht-
lich seiner als Enthaltensein zu charakterisierenden Einheit mit dem
Spiegel als In-sein« bestimmbar, doch er gibt der Bestimmbarkeit eine
eigene Wendung: »Dieses In-sein ist streng analog zu dem bei Leibniz
gebrauchten Terminus zu verstehen, der einen logisch-ontologischen
Doppelaspekt hat.«™* Kein Janus, zwiegesichtig in sich verschieden,
sondern eine und dieselbe (zudem in einem Aspekt, dem ontologischen,
unterschiedene) Sache auch gleich benennend, steht der Terminus im
Kontext von Leibnizens, als Monadologie verfallten, Ontologie, tritt
zundchst aber in figura der Logik auf. »Pour distinguer les actions de
Dieu et des creatures«, expliziert Leibniz im Fortgang seines »Discours
de Métaphysique, der frithen Systemschrift von 1686, »(on explique)
en quoy consiste la notion d‘une substance individuelle [* Um die
Handlungen Gottes und der Geschdpfe zu unterscheiden (wird erklart),
worin der Begriff einer individuellen Substanz besteht]«™; denn die-

111 | Zum Insein eines Kérpers in einem anderen Korper bzw. im Raume
schlechthin siehe Abschnitt I.1.1 [ab S. 19].

112 | »Hinzukommendes¢, >Enthaltensein, sstiften<: siehe dazu auch Ab-
schnitt I.1.2 [ab S. 23].

113 | H.H. Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,] a.a.0. [Anm. 28], S.
80; Hervorh. v. m.

114 | Satz 8 der Beilage zu »ma lettre & Mgr. le Landgrave Ernest [von
Hessen-Rheinfels; J. S.] 1. Fevr. 1686« [dt.: G. W. Leibniz: Philosophische
Schriften. Bd. 1, hrg. und iibers. von Hans Heinz Holz, Opuscules métaphy-
siques — Kleine Schriften zur Metaphysik, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 2000, S.
73]; die Beilage, die Leibniz ebenfalls an Antoine Arnauld schickt, faRt in
37 (den 37 Artikeln des »Discours« entsprechenden) Sétzen dessen Fort-
gang zusammen. Vgl. Die philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm
Leibniz, hrg. von C. I. Gerhardt (fortan Gerh. phil.), 2. Bd., Berlin 1879, S.
12ff. Im Unterschied zu Gerhardt hat H. H. Holz die 37 Satze der Beilage
sozusagen als Uberschriften jeweils den Artikeln des Discours voran-
gesetzt; vgl. die von ihm edierten und (bersetzten »Opuscules méta-

144

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ser, der Monade, »les actions et passions appartiennent proprement Das Zeigen
[* kommen nun die Handlungen und Leiden im eigentlichen Sinne des Spiegels
zu]«." Es sei wohl wahr, arqumentiert Leibniz, »que lorsque plusieurs
predicats s'attribuent a un méme sujet, et que ce sujet ne s’attribue
plus a aucun autre, on 'appelle substance individuelle; mais cela n'est
pas assez, et une telle explication n’est que nominale. Il faut donc
considerer ce que c’est que d’estre attribué veritablement a un cer-
tain sujet. Or il est constant que toute predication veritable a quelque
fondement dans la nature des choses, et lors qu'une proposition n’est
pas identique, C’est a dire lorsque le predicat n’est pas compris expres-
sement dans le suiet, il faut qu'il soit compris virtuellement, et c’est
ce que les Philosophes appellent in-esse, en disant que le predicat est
dans le sujet. [* Es ist wohl wahr, da man, wenn mehrere Pradikate
ein und demselben Subjekt zugeschrieben werden, und wenn dieses
Subjekt wiederum keinem anderen mehr zugeschrieben wird, dies eine
individuelle Substanz nennt; das ist aber nicht ausreichend, und eine
solche Erkldrung ist nur nominal. Man muR also iiberlegen,was wahr-
haft einem bestimmten Subjekt zugeschrieben wird. Nun steht fest,
daR jede wahre Aussage eine Grundlage in der Natur der Sache hat,
und wenn ein Satz nicht identisch ist, das heilt, wenn das Pradikat
nicht ausdriicklich im Subjekte enthalten ist, so muR es darin virtuell
enthalten sein, und das nennen die Philosophen in-esse (In-sein), in-
dem sie sagen, da das Prddikat im Subjekt ist.]«

Eine identische Aussage, eine, deren Subjekt also das Pradikat in
sich enthdlt, ist eine wahre Aussage; gegriindet auf den Satz der Iden-
titdt, heiRt sie wie dieser eine Vernunftwahrheit (vérité de raisonne-
ment). Nun erlaubt der Satz der Identitdt nicht allein das Urteil A =
A; mit Kuno Fischer 1aRt sich vielmehr behaupten®: »Man darf nach

physiques — Kleine Schriften zur Metaphysik«, Frankfurt a.M. 1965, S.
49ff.

115 | G. W. Leibniz, Discours, Art. 8; Gerh. phil. [a.a.0., (Anm. 114)], 4.
Bd., Berlin 1880, S. 432f.[dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schriften. Bd.
1, a.a.0. (Anm. 114), S. 75; so auch das folgende Leibniz-Zitat].

116 | K[uno] Fischer, Gottfried Wilhelm Leibniz, 3. Auflage, Heidelberg
1889, S. 508. — Eine zu Fischer gegensatzliche Auffassung vertritt Bertrand
Russell in seinem Leibniz-Buch, sie gipfelt in dem Satz: »When we come to the
Identity of Indiscernibles, we shall find, that Leibniz himself, by holding a
substance to be defined by its predicates, fell into the error of confounding it
with the sum of those predicates« (B. Russell, A Critical Exposition of the
Philosophy of Leibniz. With an Appendix of leading Passages, 5" Impression
[der 2" Edition von 1937; die erste erschien 1900; J. S.], London 1958, p. 50;

145

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

dem Denkgesetze der Identitdt auch urtheilen: A=a, b, ¢, d, e ...,
d.h. A ist gleich der Reihe aller seiner Merkmale. Jedes Glied dieser
Reihe bedeutet ein Prddicat von A, und damit enthalt jene Formel eine
Reihe verschiedener Urtheile, die alle von dem Satze der Identitdt ab-
hdngen.« Fiir sie alle gilt, was Leibniz 1686, im Jahre des »Discours«,
an Arnauld schreibt™: »semper enim notio praedicati inest subjecto in
propositione vera [* bei wahren Aussagen ist der Begriff des Pradikats
namlich immer im Subjekt enthalten].« Der Anschein, Leibniz meine
ein rein logisches in-esse bzw. Enthaltensein, wird mit dem Satz, »daRR
jede wahre Aussage eine Grundlage in der Natur der Sache hat«™®, als-
bald zunichte. Anzunehmen, wir begriffen diese Grundlegung, wenn
wir das Logische in das Sein gebettet dachten, als Ontologisches sozu-
sagen, ware gewiR nicht falsch, trafe womdglich aber erst eine Seite
der Leibnizischen Auffassung." Seitdem Josef Konig 1946 die spe-
kulative Grundfigur des iibergreifenden Allgemeinen im »System von

vgl. auch pp. 15, 49, 59). Im Hintergrund liegt die von der mathematischen
Logik aufgeworfene Frage: »Are all propositions reducible to the subject-pre-
dicate-form?« (ebd., S. XVII)

117 | Leibniz an Arnauld; Gerh. phil., a.a.0. [Anm. 114], 2. Bd., S. 52. -
Zur genaueren Datierung vgl. Gerhardt (ebd., S. 47, Anm.): »Auf dem Ent-
wurf dieses Briefes hat Leibniz bemerkt: ist also abgegangen. Juin 1686. A.
M. Arnauld. In den gedruckten Briefen Arnauld’s ist er datirt: Hanovre 14
Juillet 1686.«

118 | G. W. Leibniz, Discours, Art. 8, dt. von H. H. Holz (in seiner in Anm.
114 nachgewiesenen Ausgabe, S. 75).

119 | Zudiesen einseitigen Fiirsprechern einer Einbettung des logischen in
das Sein, die deren Verhiltnis ohne Dialektik angeben wollen, zéhlen z.B.
Heinrich Scholz, Georg Picht und Carl Friedrich von Weizsacker.

H. Scholz schreibt in »Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie
als strenger Wissenschaft«, hrg. von Hans Hermes/Friedrich Kambartel/Joa-
chim Ritter, Basel/Stuttgart 1961, S. 146: »Aristoteles ist der Schopfer einer
Ontologie, fiir welche Folgendes feststeht: Dieser Ontologie gehoren in je-
dem Falle die Sétze des ausgeschlossenen Widerspruchs und des ausge-
schlossenen Dritten an. >Es gibt kein Individuum, dem eine Eigenschaft zu-
kommt und nicht zukommt.< Und: >Jedem Individuum kommt eine beliebig
herausgegriffene Eigenschaft (die es iiberhaupt annehmen kann) zu oder
nicht zu.< Die Diskussion dieser beiden Satze beherrscht vom dritten Kapitel
an das ganze Buch I" der sogenannten Aristotelischen Metaphysik. Wir wer-
den also sagen diirfen, da® diese beiden Satze in jedem Falle ein wesentli-
cher Bestandteil der Aristotelischen Ontologie sind. Und wir werden fortfah-
rend sagen diirfen, daR jede Interpretation dieser Ontologie wesentlich

146

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leibniz«'® dargetan hatte, in welcher die vis activa sich selber und Das Zeigen
ihr Gegenteil, die vis passiva, in sich enthalte, lag es kaum fern, diese des Spiegels
Grundfigur auch in anderen Verhdltnissen qua Selbstverhdltnissen des
Systems, z.B. im Verhiltnis des Ontischen zum Logischen als einem
Selbstunterschied des Ontischen, zu vermuten.

»Das logische in-esse«, bemerkt Hans Heinz Holz 1958 in seinem
Leibniz-Buch'?, »wird auf die Natur der Dinge, also ein ontologisches

liickenhaft, folglich ungeniigend ist, aus der nicht klar und deutlich hervor-
geht, inwiefern diese Satze in diese Ontologie gehdren.«

Weizsdcker schreibt, Picht versuche, »das Wesen der Logik [...] in Anlehnung
an die griechische Auffassung liber das Verhaltnis von Logik und Ontologie
wie folgt genauer zu bestimmen«, und zitiert sodann beiféllig: »In jedem
Urteil geschieht eine doppelte Aufweisung: 1. Es wird in diesem bestimmten
Urteil dieser bestimmte Sachverhalt aufgewiesen. Diese Aufweisung pflegt
man den Inhalt des Urteils zu nennen; der in ihr aufgewiesene Sachverhalt
ist das Phanomen, das die neuzeitliche Philosophie als Objekt bestimmt. 2.
Ersetzt man die in dem Urteil verbundenen Begriffe durch Variablenzeichen,
so gewinnt man das, was wir die Form des Urteils zu nennen pflegen; auch
die Form des Urteils ist eine Aufweisung. In der allgemeinen Form des Ur-
teils wird nicht die einzelne Bestimmtheit gerade dieses Seienden, sondern
die allgemeine Struktur aufgewiesen, die es als Seiendes haben muR, um
iberhaupt ein so bestimmtes Dieses-Das sein zu kdnnen. Die allgemeine
Form des Urteils griindet also nicht in der Natur unseres Verstandes, son-
dern ist eine zur Erscheinung gebrachte Seins-Struktur. Entsprechend for-
mulieren die Regeln, nach denen wir Urteile zu Schliissen verbinden, nicht
Denkgesetze, sondern sie stellen die Gesetze dar, die im Bereich alles Seien-
den, sofern es die im Urteil prasentierte Struktur hat, gelten. Die Gesetze
der Logik sind erkannte Seins-Gesetze.< Damit«, so wieder Weizsdcker, »ist
also die Logik als Ausdruck ontologischer Sachverhalte anerkannt. Picht
steht damit auf demselben Boden wie [...] Heinrich Scholz« (C. F. von Weiz-
sacker, Die Bedeutung der Logik fiir die Naturwissenschaft; in: ebd., Zum
Weltbild der Physik, 12. Auflage, Stuttgart 1976, S. 273f.; G. Picht, Bildung
und Naturwissenschaft; in: Clemens Miinster/Georg Picht, Naturwissen-
schaft und Bildung, Wiirzburg o. J., S. 33-116; Zitat S. 62).

120 | J. Kénig, Das System von Leibniz, Vortrag vor der Joachim-Jungi-
us-Gesellschaft Hamburg aus Anlal® des 300. Geburtstages von G. W. Leib-
niz; jetzt in: J. Konig, Vortrage und Aufsdtze, a.a.0. [Anm. 44], S. 27-61.
121 | H.H. Holz, Leibniz, Urban-Biicher 34, Stuttgart 1958, S. 51. Vgl. die
»erheblich erweiterte und umgearbeitete« Neuausgabe »Leibniz. Eine Mo-
nographie«, RUB 964, Leipzig 1983, S. 52. Auf die (im Generellen wie im
Speziellen) philosophische Bedeutung dieses Buches sei ausdriicklich und

147

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

in-esse zuriickgefiihrt«; logisch werde das »in-esse«< in dem Satze
»praedicatum inest subiecto<’??, ontologisch »unter dem Strukturtitel

ausfiihrlich hingewiesen; ich zitiere dazu einige Absdtze aus meiner Rezen-
sion (die tageszeitung, 16. Sept. 1985): »Die Leibniz-Skizze des 30jdhrigen
Privatgelehrten Holz«, schrieb ich anldBlich der Neuausgabe, »war >ein gro-
Rer Wurfc. [...] Der Autor, inzwischen nach Marburg, dann nach Groningen
- auf den philosophischen Lehrstuhl von Helmuth PleRner — berufen, hat die
Substanz seines 58er Buches in der 83er Fassung bewahrt und bereichert,
z.B. um das Kapitel sTheodizee«. Auch scheint er Leibniz nunmehr noch ent-
schiedener dialektisch-materialistisch zu interpretieren, entschiedener ma-
terialistisch sogar als der von Metaphysik enthaltsame Narskij, dieses logi-
sche Licht der Sowjetunion. In puncto >Dialektik< jedenfalls ist Holz mit den
russischen Marxisten einig; doch mag Lenin ihm Anregung, Narskij ihm Be-
statigung geliefert haben, den eigentlichen Anstol} hat er von Josef Konig
bekommen (eben durch Konigs Vortrag »Das System von Leibniz«). [...] >Das
System von Leibniz¢, Konigs Systemanalyse, urteilte Holz 1958 wie 1983, sei
wohl >die einzige in der neueren Leibniz-Literatur, die das Wesen des Leib-
nizschen Denkens erfaBt«. Sie begreift dieses Denken aber an der spekulativ
logischen Grundfigur des Systems, dem mit Hegel sogenannten »iibergrei-
fenden Allgemeinen¢, welche die formale (aristotelische bzw. mathemati-
sche) Logik nicht kennt. [...] Mit Konig, ja iiber ihn hinaus, wendet Holz die
spekulative, [von Konig] am Begriff der Kraft aufgewiesene Grundfigur auf
die sFundamentalbestimmungen des Seins bei Leibniz¢< an. [...] Vor allem
aber kann Holz die spekulative Grundfigur des {ibergreifenden Allgemeinen
auch auf die Fundamentalbestimmung alles Seienden qua Monade anwen-
den: Das monadische Im-Spiegel-Sein »ist Titel jener merkwiirdigen dialek-
tischen Struktur, derzufolge alles Seiende im Einzelnen auftritt, wie umge-
kehrt alles Einzelne im All des Seienden eingebettet ist<.« Des weiteren
schrieb ich in meiner Rezension: »Die Leibniz-Interpreten haben sich seit
jeher mit der Monade als Spiegel, zuweilen verscharft zu lebender Spiegel,
also zu einem materiell aufzufassenden, schwergetan. [...] Ja, die Literatur
hat sich immer begniigt, bis heute, Leibnizens Wesensbestimmung der Mo-
nade als >Spiegeln« wie eine qualité négligeable hinzunehmen. Ich sehe nur
eine einzige Ausnahme: Hans Heinz Holz. [...] Den Marxisten Holz geht,
natiirlich, der Sachverhalt >Widerspiegelung« vorzugsweise an. Anders als
neuere Franzosen (Lecourt, dem Althusser beipflichtet) sieht er in Lenins
Terminus keine >Widerspiegelung ohne Spiegelt, keine >reduzierte Meta-
pherg, vielmehr artikuliert er seit langem sein Unbehagen, daR es, wie ge-
nerell der Philosophie iiberhaupt, speziell sowohl der Lenin- als der Leib-
niz-Exegese an einer Wesenshestimmung des Spiegels mangelt.«

122 | >praedicatum inest subjecto< (oder grammatisch geringfiigige Ab-

148

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegel begriffen«. Genau hier, diesen Text gewissermaRen fortfith- Das Zeigen
rend, kniipft Holz 1961 in seinem Aufsatz »Die Selbstinterpretation des Spiegels
des Seins« an: »Logisch bedeutet das inesse qua idem esse (das in der

Formel praedicatum inest subiecto seinen scharfsten Ausdruck findet),

daR das bestimmende Glied im bestimmten enthalten ist. GemdR die-

sem Enthaltensein ist das bestimmte Glied eine Widerspiegelung des
bestimmenden und zugleich mehr, ndmlich eine Substanz an sich selbst

[...]«.* Das Spiegelbild, betont Holz, habe einen dialektischen Sinn:

»Das Seinsverhdltnis der Spiegelung ist das einzig anschaulich-erfah-
rungsmadlige, das die logische Eigenart der Dialektik zu BewuRtsein

bringt, dergemdR das Eine ein Anderes (seinen Gegensatz) als von sich
Unterschiedenes und doch mit sich eins Seiendes enthdlt.«'* Einen
spekulativen Sinn gewinnt die Relation >Spiegelbild von< dann und nur

dann, wenn ihrer Struktur (ihrer Beziehungszahl) die Struktur meta-
physischer Relationen, z.B. zwischen Monaden qua miroirs vivants'?*,

fiir isomorph erachtet wird.

7. >Etwas zeigt sich im Spiegel«: die reflexivische Sprechweise, so hieR
es, sei, strenggenommen, bei Dingen kaum angebracht; besser scheine
die Wendung >der Spiegel zeigt das Bild des Dinges< das Phanomen zu
treffen'® (bzw. deren Passiv »vom Spiegel wird das Bild des Dinges
gezeigt)'?. Doch weder zeigt, strenger angesehen, der Spiegel etwas,

weichungen mit »insuntg, »inesse<): vgl. z.B. Leibnizens Korrespondenz mit
Arnauld; Gerh. phil., a.a.0. [Anm. 114], Bd. 2 passim.

123 | H. H. Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,] a.a.0. [Anm. 28],
S. 80.

124 | Ebd.

125 | Siehe das »Leibniz-Scholion« [ab S. 303].

126 | Siehe Abschnitt II.1.1 [ab S. 117].

127 | Zu den drei genera verbi - >spiegelns, »sich spiegeln¢, >gespiegelt
werden< — bemerkt Holz (Die Selbstinterpretation des Seins, a.a.0. [Anm.
28], S. 64): »Aktive, mediale und passive Konstruktion stehen nebeneinan-
der und verschranken sich zur Kundgabe der drei Seiten eines und desselben
Vorgangs. Das Aktiv bedeutet das Wirken als Geschehnis des Bezugs. Das
Medium — das Genus, in dem weder die Handlung noch das Bewirktsein,
sondern ein Drittes sich darstellt — deutet die bestimmte Seinsweise eines
Seienden als Sich-Ausdriicken, das Passiv versteht sein Subjekt als affiziert.
Die mediale Konstruktion bietet einige Schwierigkeiten. Ist sie nicht einfach
als ein Aktiv zu verstehen, dessen affiziertes Objekt reflexivisch in das Sub-
jekt zuriickgenommen ist (wie etwa sich darstellen zu verstehen ware)? Oder
kann das Sich-spiegeln auf eine Stufe mit dem medialen Sich-freuen gestellt

149

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder noch wird etwas von ihm gezeigt; wortlich und wirklich scheint beides
lediglich so zu sein.'?® Wir konnten >zeigen« durch »spiegeln« ersetzen;
denn indem der Spiegel etwas zu spiegeln scheint, scheint er es zu-
gleich auch zu zeigen. Aber wiederum gilt wortlich und wirklich, daR
jedenfalls ein aktivisch auszusagendes Spiegeln des Spiegels blofSer
Schein sei. Ein Ding, darin ist Holz zu folgen'?”, »kann in strengem
Sinne nur wiedergespiegelt**® werden und auch das nur im Hinblick auf
ein in den Spiegel schauendes BewuRtsein«.' Letztlich ist, strictissi-
mo sensu, sogar die Frage, ob wir uns im Spiegel spiegeln oder in ihm
zeigen, zu verneinen."? Zwar sind wir, insofern unser Blick in den Spie-

werden? Offensichtlich ist beides unzuldssig.« Holz versucht, auch die Schwie-
rigkeiten des medialen >sich spiegeln<aufzuldsen, indem er dem Verbum einen
sowohl rein eigentlichen als rein uneigentlichen Gebrauch, d.h. auch ihm eine
mittlere Eigentlichkeit zuspricht. Auch nimmt er an, ein inhdrentes Haben
(siehe Abschnitt I1.1.1 [ab S. 117], besonders Anm. 12 [auf S. 120]), »dem-
gemal} die Eigenschaften eines Seienden nicht auRer diesem, sondern an
(oder in) ihm ansichtig sind (...)« schlage um »in ein >distanziertes Habeng,
insofern das Gehabte (die Eigenschaften) als Spiegelbild dem Urbild gegen-
tibertritt« (S. 64f.). Ich vermag mich Holzens Auffassung aus einsichtigen
Griinden (siehe Abschnitte I1.1.2 [ab S. 122] und 1.3 [ab S. 127], die Anm. 30
[auf S. 124] sowie den unten folgenden Absatz) nicht anzuschlieRen.

128 | Dazu siehe vor allem die Studie »Spiegelschein; spezielle Probleme
des spekularen Scheins erértere ich ferner in der Studie »Spiegelzauber«
[beide Studien von Schickel nicht ausgearbeitet].

129 | H. H. Holz, [Die Selbstinterpretation des Seins,] a.a.0. [Anm. 28],
S. 68.

130 | »wiedergespiegeltc. Das >e« mag ein Druckfehler sein; doch man erin-
nere sich an Grimms DWB (XXIX. Bd. = Bd. XIV.1.2 von 1960): »In der schrei-
bung zu unterscheiden, ist ein fehler, wie auch die begriffe wider und wieder
zusammengehdren, das wieder gebrachte zugleich ein entgegen, dagegen
gebrachtes ist« (und v.v.). Siehe Abschnitt 1.3.3 [ab S. 95].

131 | Siehe Abschnitt I.2.1 [ab S. 43], besonders Anm. 3 [ebd.]. Ich be-
handle die Problematik im Fortgang dieser Studie.

132 | Dies wird im folgenden begriindet. Ich merke auRerdem an, daR
»sich spiegeln< bei genauem Hinsehen (oder -hdren) zwei Bedeutungen er-
kennen a@Rt. Die erste, »sich spiegeln<im Sinne von »sein eigenes Spiegel-
bild betrachtens, verdeckt, selber hervorstechend, die im Hintergrund lie-
gende zweite Bedeutung. In dieser meint >sich spiegeln< nicht das Ergebnis,
ein Spiegelbild von mir, sondern das Vorhaben, sich im Spiegel anzuschauen,
dessen Ausgang, ob {iberhaupt ein Spiegelbild von mir zu sehen, ungesi-
chert ist. »Sich zeigen< nimmt die zweite Bedeutung nicht an, denn es bedeu-

150

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gel der Herr des Spiegelbildes heiRen darf*®, wohl motiviert, so zu Das Zeigen
sagen, nur berechtigt nicht: unserem Spiegelblick mangelt das Vermo- des Spiegels
gen der Reflexion schlechthin. Die Spiegelung entdecken, ihr Bild ent-

werfen wir.

Und wdre auch der Spiegel zu spiegeln oder zu zeigen imstande,
er zeigte mir, dem sich-Sehenden, nicht mich, den selbst Gesehenen,
er spiegelte mir denn etwas vor. Ich und mich, Subjekt und Objekt des-
selben Verbums »sehens, bedeuten im Spiegelblick (wie Valéry beizu-
stimmen'*) handelndes Ich und erleidendes Mich als nicht mehr, ohne
Zwei zu meinen, Einen und Denselben. Valéry variiert sein Thema >Nar-
ziR<!*5: wAggravation des effets de miroir. Narcisse bouge, marche, se
voit de dos, se voit comme il ne se voit pas, et ne se pouvait imaginer.
Prend conscience de tout un secteur lié a soi indissolublement, d'une
foule de liaisons cachées, de tout l'autre qui est le support du Méme.
Recoit l'invisible soi. On est chassé de soi par cette vue, changé en
autre [* Verschdrfung der Spiegelwirkungen. NarzifR bewegt sich, geht,
sieht sich von hinten, sieht sich, wie er sich nicht sieht und sich nicht
hétte vorstellen konnen. Wird sich eines ganzen unauflslich mit ihm
verbundenen Sektors bewuRt, einer Menge verborgener Verbindungen,
jenes ganzen anderen, das Trdger des Selben ist. Nimmt das unsichtba-
re Selbst in sich auf. Wird durch diesen Anblick aus sich vertrieben, in
einen anderen verwandelt].«

133 | Siehe Abschnitt I.2.1 [ab S. 43].

134 | Siehe Abschnitt I.1.3 [auf S. 27].

135 | Paul Valéry, Cahiers, établie, présentée et annotée par Judith Robin-
son-Valéry, Bibl[iotheque] de la Pleiade, vol. I, Paris 1973, S. 109f. {dt.:
Paul Valéry: Cahiers/Hefte, hrg. von Hartmut Kéhler und Jirgen Schmidt-
Radefeldt, Bd. 1, libers. von Markus Jakob und anderen, 2. Auflage, Frank-
furt a.M. 1991, S. 156].

151

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II.2 MobI1 DES SPIEGELBILDES

1. »Es ist mdglich«, schreibt Josef Konig, »sichtbare Dinge zu definie-
ren als Dinge, die man — prinzipiell auch in einem Spiegel sehen kann.
Vermutlich ist diese Definition sogar die beste, die man geben kann.«*
Was alles ist aber in einem Spiegel zu sehen: Lebendes wie Mensch und
Tier, Gegenstdndliches wie Tisch und Stuhl, Phdnomenales wie Schat-
ten und Spiegelbild. Lassen sich Menschen und Tiere zur Not noch
»sichtbare Dinge< nennen, irgendwie strdubt sich die Sprache, auch
Schatten und Spiegelbilder, so sichtbar sie in Spiegeln oder vor Spie-
geln? immer seien, als Dinge zu begreifen. Insofern sie sind, namlich

1 | J.Konig, [Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937], S. 117. Kdnig fahrt
nach dem Zitierten fort (ebd.): »Mit Hilfe des Spiegels ist es also mindestens
sinnvoll mdglich, sichtbare Dinge als solche zu definieren.« Worauf zielen
diese Séatze ab? »Aber eben deshalb ist der Spiegel unmdglich eine Art der
Gattung sichtbares Ding«, stellt Konig fest (ebd.). »Denn eine Art ist das mit
Hilfe ihrer Gattung Definierbare und ist nicht umgekehrt, wie hier, etwas,
mit dessen Hilfe sinnvoll moglich wére, die Gattung zu definieren.« In wel-
cher Weise diese Feststellung auf Sein und Denken, Kdnigs eigentliches The-
ma, zu beziehen ist, bleibe hier auRer acht.

2
meint lediglich, daR Objekte (z.B. Schatten und Spiegelbilder) vor dem Spie-

Der Ausdruck >sichtbar vor Spiegeln< hat zwei Bedeutungen. Die eine

gel, d.h. ungespiegelt, zu sehen seien. In der anderen Bedeutung sind Ob-
jekte zweimal vor dem Spiegel sichtbar: als bespiegelte und als reelle gespie-
gelte; das ist in drei Positionen des Bespiegelten vor dem Hohlspiegel der
Fall. Zu diesen Positionen siehe Anm. 94 zu II.1.5 [auf S. 139f.] und die
folgende Abbildung.

Die betreffenden drei Positionen des Objektes vor dem Hohlspiegel sind mit
1, 2 und 3 bezeichnet. (In Position 4 befindet sich das Objektim Brennpunkt,
das Bild riickt ins Unendliche. In Position 5 wird ein virtuelles Bild erzeugt.
Position 6 interessiert hier nicht.) Abb[ildung] nach Alfred Recknagel, Phy-
sik. Optik, 11. Auflage, Berlin (DDR) 1981, S. 38.

153

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Seiende sind, mdgen sie >Dinge< wohl heiRen, freilich werden wir ih-
nen einen anderen Dingcharakter als unstrittig dinghaften Tischen
und Stiihlen, einen anderen Dingcharakter als unbeholfen sichtbare
Dinge zu nennenden Menschen und Tieren zusprechen wollen. Ist ih-
nen den lebendigen Wesen, den eigentlichen Dingen, den fliichtigen
Phdnomenen demgemaR auch ein je anderer Seinscharakter zu atte-
stieren?

Pointiert lautet die Frage, ob und worin das Sein der Spiegelbilder?
vom Sein der Dinge* differiere. Das Argument, der Reflexion verdanke
sich ein zweidimensionales Bild der dreidimensionalen Dinge, mithin
verschulde sie eine Seinsminderung, wurde schon abgewiesen®; diese
Differenz ist, als was sie sich gibt: eine der Quantitdt von Dimensionen,
keine der Qualitdt von Sein. Gleichwohl scheint das Sein der Spiegel-
bilder eigentiimlich vom Sein der Dinge unterschieden zu sein, ja ihm
gegeniiber an Valenz eingebiif’t zu haben. Dem Argument wurde schon
zugestimmt®, daR, als Seiende, die Spiegelbilder der Dinge abhdngig
seien, und zwar von ihren exemplaria, die bespiegelten Dinge hinwider’

Fortan erfordert die Entfaltung der Thematik, terminologisch sorgsam zwi-
schen den verschiedenen Spiegelformen (-gestalten) zu differenzieren. Ich
verzeichne die wichtigsten Spiegelformen. Planspiegel, ebene Spiegel. Ge-
wélbte Spiegel, »meist durch ein Stiick einer Kugelfldche (sphdrische S.) ge-
bildet. Ist die hohle Flache dem Licht zugekehrt, spricht man von einem Hohl-
oder Konkavspiegel (auch Sammelspiegel); ist es die gewolbte Fléche, spricht
man von einem Wolb- oder Konvexspiegel (auch Zerstreuungsspiegel)« oder
von einem bauchigen Spiegel. (Zitat aus: ABC der Optik, hrg. von Karl Miitze
[und Leonhard Foitzik], Leipzig/Hanau 1961, S. 827; Hervorh. nicht beriick-
sichtigt.) Parabolspiegel vgl. Anm. 13 [auf S. 155]. Auf Anordnungen mehrerer
Spiegel (z.B. Winkelspiegel) gehe ich bei Vorkommen ein.

3 | Ich schrénke die Frage auf Spiegelbilder ein; analog betrifft sie auch
Schatten.

4 | Unter Dingen seien hier Lebewesen mitverstanden.

5 | Siehe AbschnittI.1.5 [abS. 136] mit Anm. 107 [aufS. 142]. Argumen-
tativ kommt hinzu: Spiegelbilder und Schatten, als bespiegelte zweidimen-
sional, bleiben auch als gespiegelte zweidimensional; ihre Seinsminderung
kann also nicht in einer Verringerung der Dimensionen begriindet sein. —
Ubrigens zihlen Spiegelbilder und Schatten zu den wenigen echten zweidi-
mensionalen Gebilden in unserer durchweg dreidimensionalen Welt. Dage-
gen hat z.B. ein hauchdiinnes Blatt Papier immer noch eine, wenn auch
minimale, Hohe zur dritten Dimension.

6 | Siehe Abschnitt II.1.5 [ab S. 136] mit Anm. 92 [auf S. 139].

7 | Grimm DWB, Zehnter Band (IV.2) 1877, schreibt noch einheitlich ohne

154

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unabhdngig seien, jedenfalls von ihren imagines. Aber in noch anderer Modi des
Riicksicht sind die Spiegelbilder abhdngig Seiende, hdngt der Modus Spiegelbildes
ihres Seins doch an der jeweiligen Eigenart des Mediums, in welchem
sie erscheinen. Die Modi der Spiegelbilder sind, mit anderen Worten,
durch die optische Gestalt des Spiegels - eines konvexen, eines planen,
eines konkaven - und, eo ipso, durch deren je andere geometrische
Optik bestimmt.

Das Spiegelbild soll operatio sein.® In ihm operatio zu erkennen,
sagt, in ihm auf-einmal-Vollendetsein zuerkennen’; d.i. laut Hegel »in
sich Zweck und Realisierung des Zwecks« (évteAéxeia), eine »noch
bestimmter[e; J. S.]J« Form der Wirklichkeit (évépyeia), die ihm das
Filirsichsein ist. Hans-Georg Gadamer leugnet das Fiirsichsein des
Spiegelbildes, weil es, jenseits seines Erscheinens »ein Nichts«, ein
»verschwindendes Sein« habe; kurz darauf* soll, widerspriichlich, nur
noch gelten, das Spiegelbild habe gar »kein wirkliches Sein«, es seinichts
als »blofier Schein«. Andere Einwande beiseite gelassen, eine solche
Seinsversagung wird fiir sogenannte reelle, auf Schirmen auffangbare
und von allen Seiten sichtbare, Spiegelbilder absurd. Gadamer, ndhme
er nicht plane Spiegel denn zur Kenntnis, mag deren »Mangelhaftig-
keit«, die verzerrte Bilder mit sich bringen kénne, dagegenhalten.®

e« (wahrend heute ausschlieBlich >hinwieder< geschrieben wird), einerlei,
ob Entgegnung oder Wiederholung gemeint ist.

8 | Siehe Abschnitt I.3.5 [ab S. 104].

9 | Zum auf-einmal-Vollendetsein als Gewesen-und-Gegenwartigsein siehe
Abschnitt I.3.4 [ab S. 98] mit Anm. 87 [auf S. 103f.].

10 | [G.W.F.] Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, in:
Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 19, S. 154 (Metaphysik des Aristoteles);
Werke, Bd. 18, S. 39 (Einleitung A.2.a).

11 | H[ans]-G[eorg] Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik, Bd. 1, 6. Auflage (Ges[ammelte] Werke Bd.
1), Tibingen 1990, S. 143; Hervorh. v. m.

12 | Ebd., S. 144; Hervorh. v. m.

13 | Ebd. »Zuweilen erscheinen bei stark gekrimmten [konvexen] Spiegeln
die Bilder verzerrt, weil die nahen Teile des Gegenstandes groRR, die entfern-
ten klein gespiegelt werden« (P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den
physikalischen und chemischen Unterricht an hdheren Madchenschulen, 2.
Auflage, Breslau 1905,], S. 207). Konkave Spiegel erzeugen in drei Positionen
des Bespiegelten verkleinerte bzw. vergroRerte Bilder (in der Abbildung zu
Anm. 2 [auf S. 153] sind es die Positionen 1, 3 [Das Bild des Objekts in Pos. 1
und 3 ist auRerdem vertikal umgekehrt; J. S.] und 5). Auch nurin ihrer GroRe
vom Objekt abweichende Bilder konnen als verzerrte gesehen werden; aber

155

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Allein, diese Antwort wiirde alle Modi des Spiegelbildes auf3er dem Bild
des Planspiegels zu modi deficientes entwerten; eine AnmaRung der Ge-

dies ist eine bloRe Konvention, die ebene Spiegel, wegen deren Abbildungs-
treue sowie aus dsthetischen Griinden, bevorzugt.

Wir machen uns Eigenschaften nichtplaner Spiegel jedoch zunutze. »Die auf-
rechten, vergroRerten virtuellen Bilder von Objekten innerhalb der Brenn-
weite werden beobachtet in den kleinen Hohlspiegeln der Zahnarzte, Laryn-
goskopen [Das Laryngoskop ist ein Kehlkopfspiegel; auch der facharztliche
Spezialist kann so heifen; J. S.] usw.« (Lechners Lehrbuch der Physik fiir
Mediziner, Biologen und Psychologen, 8. Auflage, Leipzig/Berlin 1939, S.
197; Hervorh. v. m.); wegen der vergréfRernden Wirkung dieser virtuellen
Bilder »werden die Hohlspiegel auch VergréfSerungsspiegel genannt und zu
Zwecken der Toilette (als Rasierspiegel) verwendet« (E[ugen] von Lommel,
Experimental-Physik, 14.-16. Auflage, Leipzig 1908, S. 483). Da in Wolb-
spiegeln das stets aufrechte virtuelle »Bild stets kleiner ist als der Gegen-
stand, so nennt man die Konvexspiegel auch Verkleinerungsspiegel und ver-
wendet sie wegen ihrer niedlichen Bilder als Taschentoilettespiegel« (ebd.);
auch taugen sie zu Autoriickspiegeln.

»Um bei groReren Konkavspiegeln Abweichungsfreiheit fiir alle Strahlen zu
erreichen, muB man parabolische Spiegel (Parabolspiegel) verwenden. Diese
entstehen durch Rotation einer Parabel y? = 2px [...]. Die Fehlerfreiheit der
Abbildung gilt jedoch streng nur fiir die Punkte der Achse. Anwendung z.B.
als Scheinwerferspiegel« (ABC der Optik, a.a.0. [Anm. 2], S. 828). Die fol-
gende Abbildung zeigt die Konstruktion einiger Spiegelbilder.

(Abb. aus »Brockhaus Enzyklopddie«, 17. Bd., Wiesbaden 1973, S. 723.)

Spiegel 1): 1 Spiegelbild A’ eines leuchtenden Punktes A durch Reflexion am
ebenen Spiegel. 2 Bild B eines leuchtenden Punktes A durch Reflexion am
Hohlspiegel; MC Fléachenlot. 3 Konstruktion des Bildes BB’ eines auRerhalb der
Brennweite gelegenen Gegenstandes GG, am spharischen Hohlspiegel; C Kriim-
mungsmittelpunkt. 4 Konstruktion des Bildes BB’ eines innerhalb der Brenn-
weite gelegenen Gegenstandes GG’ am sphdrischen Hohlspiegel. 5 Konstrukti-
on des Bildes BB’ eines Gegenstandes GG' am sphérischen Konvexspiegel.

156

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wohnheit. Anstatt mit defekten, haben wir, solange sie ihrer Geometrie Modi des
gemdR reflektieren’, allemal mit perfekten Spiegeln zu tun. Spiegelbildes

2. Wie kein Seiendes, entgeht auch kein Spiegelbild dem Modus.* Der
Modus ihres Seins, ein determinierender oder ein modifizierender, fun-
diert die Spiegelbilder als soundso-Wirkliche und so-Wirkende.' Welche
Modi den Spiegelbildern auch zukommen bzw. zuwachsen, stets er-
scheinen sie entweder im sogenannten reellen oder im sogenannten
virtuellen Modus. Diese Bezeichnungen sind wohldefiniert: reell hei-
Ren Spiegelbilder, wenn »die von einem jeden Punkte des Gegenstan-
des ausgehenden Strahlen in einem Punkt vor dem Spiegel wirklich
vereinigt oder gesammelt werdeng; virtuell heiRen sie, wenn die Strah-
len »nach der Zuriickwerfung so auseinandergehen, daR sie von hinter
der Spiegelflache liegenden Punkten auszugehen scheinen«.? Die Be-
zeichnungen sind gut gewdhlt: >reell« bedeutet wie franzosisch >réels,
von dem es herstammt®, >wirklich, vorhanden¢, das Lexikon nennt
sréelc als Antonym zu >fictif¢, simaginaire<, Wortern aus dem Sinnbezirk
des Scheins; >virtuellc bedeutet wie franzdsisch svirtuel(, sein Ur-
sprungswort®®, »fahig zu wirkeng, optisch meint es, im Gegensatz zu
einem tatsdchlich existenten, reellen, ein scheinbares Spiegelbild. Es
heillt auch subjektiv, »weil, es nur von dem Beobachter (Subjekt) ge-
sehen wird«*, genauer, von demjenigen, dessen Blick, als Herr des
Spiegels, es fiir sich allein hat.?

14 | Méngelim Glas oder in der Belegung des Spiegels seien ausgeschlos-
sen.

15 | Siehe AbschnittI.2.5 [ab S. 61].

16 | Zu diesen Begriffen siehe [ebenso] Abschnitt I.2.5. — Das »oder< steht
im nicht-ausschlieRenden Sinn. Wie erinnerlich, sind die modifizierenden Pra-
dikate stets auch-determinierende; sie haben den Unterschied zu determinie-
renden als einen Selbstunterschied in sich. Siehe Anm. 17 zu 1.2 [auf S. 48].
17 | E.von Lommel, [Experimental-Physik,] a.a.0. [Anm. 13], S. 482.

18 | Franzosisch >réels leitet sich her von spatlat. >realis¢, »sachlich, we-
sentlichg, einer Bildung zu lat. >res¢, »Saches, »Dingg; frz. »virtuel« geht zuriick
auf mittellat. svirtualis¢, sder Anlage, der Moglichkeit nach¢, eine Bildung zu
lat. »virtus¢, >Tlichtigkeit<. Deutsch sreell< hat auch die umgangssprachliche
Bedeutung >gediegenc, >zuverldssig«.

19 | P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den physikalischen und
chemischen Unterricht an hoheren Madchenschulen,] a.a.0. [Anm. 13], S.
198.

20 | Hingegen ist, um es zu wiederholen, ein reelles Bild von allen Seiten

157

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Reelle Spiegelbilder nehmen wir ohne Zogern fiir soundso-Wirkliche;
auf Schirmen sichtbar, erzeugen sie auflerhalb des Spiegels reale Spu-
ren, gleichsam Elementarteilchen einer spekularen Welt. Hingegen
lassen ihre virtuellen Pendants manch einen zaudern, ob er ihnen
Wirklichkeit zuerkennen solle. Er brauchte sich nur ihres auf-einmal-
Vollendetseins zu versichern, ihres Gewesen-und-zugleich-Gegenwartig-
seins, um ihrer als »noch bestimmter[er; J. S.]«? soundso-Wirklicher
innezuwerden, denn évépyeia wdre; sie sind ja év-teAéxeia etwas, das
innen sein Telos hat, sind als solche so-Wirkende. Ware ihre Ursache
eine, jeglicher Theologie bare, causa exemplaris?, die imagines auf ein-
mal sich zu vollenden nétigend, und zwar mittels der Materialitdt des
Spiegelns, des Leuchtens und des Sehens, deren »Zweck und Realisie-
rung des Zwecks«?! ebenso in ihnen eines ist, sie hdtte Realitdt zur Fol-

d.h. nicht nur aus einer einzigen subjektiven Perspektive sichtbar; es bedarf
nicht unbedingt (siehe u[nten]) eines auffangenden Schirmes.

21 | [G. W. F.] Hegel, [Vorlesungen tber die Geschichte der Philosophie,
in:] Werke, [Bd.] 19, a.a.0. [Anm. 10], S. 154; Hervorh. v. m.

22 | »>causa exemplaris<. Zur vorldufigen Auskunft Gber einen Begriff, der
in dieser Studie zunehmend wichtig werden wird, gebe ich Hinweise auf
Thomas und Augustinus. Thomas v. Aquino, Summe der Theologie, hrg. und
tibers. von Josef Bernhart, Bd. I: Gott und Schopfung, 3. Auflage, Stuttgart
1954, S. 47, Anm.: »[...] die Inhalte des Geschdpflichen sind Spiegelungen
Gottes, so dal Gott als das (selberinhaltliche) Urbild aller Inhalte aufleuch-
tet. Thomas reduziert diesen Exemplarismus auf die rein formale Seinsanalo-
gie: nur so, wie das Sein aller Dinge zum Sein Gottes sich verhalt, sind sie
auch ihren Inhalten nach den in Gott als ihrem Erst- und Allgrund enthalte-
nen Urbildern dhnlich« (Hervorh. v. m.). Diese Anmerkung bezieht sich auf
Summa theol[ogica], q[uaestio] 4, art[iculus] 3.

Stefan Gilson, Der heilige Augustin. Eine Einflihrung in seine Lehre, Hellerau
1930, S. 360: »Was ist denn ein Bild? Doch wesentlich nichts als eine zum
Ausdruck gebrachte Ahnlichkeit. Man darf das Bild aber nicht mit der Ahn-
lichkeit {iberhaupt verwechseln; es ist nur ein Sonderfall der Ahnlichkeit
[...]. Damit eine Ahnlichkeit ein Bild sei, muR sie die Ahnlichkeit eines Er-
zeugten mit seinem Erzeuger sein. So ist die Ahnlichkeit seiner selbst, die
ein Mensch im Spiegel erzeugt, sein wahres Bild, weil er es hervorbringt«
(Hervorh. v. m.). Gilson merkt an (ebd., S. 552): »Diese Definition des Bildes
wurde im Mittelalter oft {ibernommen, z.B. von Bonaventura. — Das Pro-
blem ist, aus diesen Bestimmungen das nicht-theologische Argument der
causa exemplaris zu extrapolieren. Sich dessen zu erinnern, was bisher (sie-
he Abschnitt 1.3.2 [ab S. 86]) iiber Ahnlichkeit, Beziehungszahl, Analogie
beigebracht wurde, wird hilfreich sein.

158

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ge (und die causa exemplaris ist thre Ursache). Denn von selber kommt Modi des
virtuellen wie reellen Spiegelbildern, wenn ihnen ein so-Wirken, z.B. Spiegelbildes
ein gespenstisch-Wirken, zuwdchst?® ineins mit diesem, einem modi-
fizierenden Modus, welcher den determinierenden in sich enthdlt, ein
soundso-Wirklichsein zu.

Einem Spiegelbild hat von jeher ungewdhnliches Augenmerk gegol-
ten, trdgt es doch, obwohl ein zweifellos reelles Bild, zweifellos irreelle,
genauer, irreale Ziige: »Auch die reellen Bilder der Sammelspiegel ([...]
Hohlspiegel) kénnen ohne Auffangschirm wahrgenommen werdeng,
sagt das Lehrbuch?, »wenn man das Auge in den Weg der Strahlen
bringt, welche nach der Vereinigung von den Punkten des Bildes aus
wieder auseinandergehen. Das Bild scheint alsdann vor dem Spiegel in
der Luft zu schweben.«®® Dieses Phanomen, gewissermalien ein Modus,
der sich selber liigen straft, war schon Euklid bekannt?, in der Folge

23 | Reelle Spiegelbilder sind, im Unterschied von virtuellen, keineswegs
immer so-Wirkende; siehe Abschnitt I1.1.3 [ab S. 127].

24 | E.von Lommel, [Experimental-Physik,] a.a.0. [Anm. 13], S. 482f.

25 | AuRerdem steht das Bild, entsprechend der Entfernung des Bespie-
gelten zum Brennpunkt, auf dem Kopf.

Vor dem Spiegel schwebendes Bild bei b (Abb. aus E. von Lommel, [Experimen-
tal-Physik,] a.a.0. [Anm. 13], S. 482)
26 | Euklid lehrte zur Zeit des Ptolemaios I. (306-283) in Alexandria; die
ihm zugeschriebene Katoptrik ist vielleicht von Theon (2. Halfte 4. Jh. post)
verfallt worden. Ich zitiere die fragliche Stelle in der versio latina (Euclidis
Opera omnia: vol. VII, Euclidis Optica, Opticorum recensio Theonis, Catop-
trica, cum Scholiis antiquis, hrg. von [Johan Ludvig] Heiberg, Leipzig 1895,
S. 315): »18. In speculis concauis omnia, quae cernuntur, secundum rectam
ab eo, quod cernitur, ad centrum sphaerae ductam cernuntur.

sit A speculum concauum radius autem BI" ad A, quod cernitur, refractus,
sphaerae autem centrum sit E, et ab A ad E recta ducatur et producatur. itaque
quoniam in phaenomenis suppositum est, loco A occupato non cerni A, ita ut
necessario in AE producta adpareat, in puncto concursus rectae AA radiique
BI™ cernetur, h[oc] [est] in Z. [* 18. In Hohlspiegeln wird alles, was gesehen
wird, auf einer von dem, was gesehen wird, zum Mittelpunkt der Kugel gezo-
genen Geraden gesehen. Es sei A ein Hohlspiegel, der Strahl Bl zu A,

159

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder hat es, sogar ohne die Phantasterei einiger Spiegelfechter?, eher be-
unruhigend denn belustigend gewirkt. So schreibt Descartes den 26.

das gesehen wird, reflektiert, der Mittelpunkt der Kugel aber sei E, und von
A nach E werde eine Linie gezogen und dariiberhinaus verlangert. Weil nam-
lich in den Phaenonema angenommen wird, dal® A nicht gesehen wird, wenn
der Ort A [vom Beobachter] eingenommen wird, so daR es notwendigerwei-
se auf der verldngerten Linie AE erscheint, und zwar auf dem Punkt, an dem
die Gerade AA den Strahl B " schneidet, das heiltin Z.]«

Euklids propositio 28 (ebd., S. 333ff.) kommt erneut auf das Phdnomen zu-
riick; im 17. Jahrhundert gibt Pierre Hérigone der Euklidischen eine eigene
Fassung (besonders propos[itio] 29) (Cursus mathematicus, Paris 1634/37,
S. 118. Zit. nach Jurgis Baltrusaitis; siehe die folgende Anm. 27): »In spe-
culis concauis, si oculi sint extra diamerrum, tam altitudo quam latitudo
faciei erit euersa, simulacrumque apparebit inter faciem & speculum, eo
minus, quo facies fuerit a speculo remotior. [* (Bei konkaven Spiegeln ver-
halt es sich so:) Wenn die Augen sich auRerhalb des Durchmessers befinden,
erscheint die Ldnge und die Breite des Gesichts umgekehrt, und sein Bild
erscheint zwischen dem Auge und dem Spiegel, und zwar umso kleiner, je
weiter das Auge vom Spiegel entfernt ist (J. Baltrusaitis, Der Spiegel, a.a.0.
[Anm. 27], S. 259)].«

27 | Fir die Anm. 27-37 entnehme ich einige Auskiinfte der faszinierenden
Materialsammlung von Jurgis Baltrusaitis: Le miroir. révélations scienceficti-
on et fallacies, Paris 1978, ein »essai sur une légende scientifique [* Essay
liber eine wissenschaftliche Legende]« zubenannt. Die deutsche Ausgabe -
aus der, S. 259, ich zum Schlu} der obigen Anm. 26, Hérigone betreffend,
zitierte — hat einen veranderten Titel: Der Spiegel. Entdeckungen, Tauschun-
gen, Phantasien, GieBen 1986. Ich ziehe beide Ausgaben heran.
»Spiegelfechters, d.i. ein Prahlhans. Von angeblichen Duellen zwischen Held
und (Hohl-)Spiegelheld ist jahrhundertelang bedenkenlos erzahlt worden;
Gelehrte wie della Porta, Magini, Kircher (zu ihnen siehe Anm. 35-37 [auf
S. 163f.]) machten sich sogar anheischig, vorgespiegelte Zweikdmpfe theo-
retisch zu begriinden. Edgar Allan Poe hat dem Sujet die ihm gebiihrende
Ehre groRer science-fiction verliehen: William Wilson (libers. von Arno
Schmidt in: E[dgar] A[llan] Poe, Das Gesamtwerk in zehn Bédnden, Bd. 4,
Olten/Freiburg 1976, S. 671-705).

160

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Februar 1630 an Mersenne®®: »Vous savez bien qu‘un miroir concave Modi des
fait paroistre l'image en l’air et encore qu'il soit en un lieu obscur o1 il Spiegelbildes
ne puisse estre vu, pourvu que l'objet soit en un lieu illuminié, il ne le
representera pas moins [...] [* Sie wissen natiirlich, daR ein konkaver
Spiegel das Bild in der Luft erscheinen 1dRt, und selbst dann, wenn
er an einem dunklen Ort ist, wo man ihn nicht sehen kann, wird er
es dennoch zeigen, vorausgesetzt, der Gegenstand befindet sich an
einem beleuchteten Ort].« Er wolle nicht geheimnisvoll tun, setzt der
Philosoph hinzu, »[...] mais pourtant je ne serois bien aise qu‘il fust
imprimé pour certaines raisons et je n‘en parleray du tout en mon trai-
té [* aber dennoch wiére es mir aus bestimmten Griinden nicht ange-
nehm, wenn es gedruckt wiirde, und in meiner Abhandlung werde ich
es keinesfalls erwdhnen].«* Warum gibt sich Descartes so vorsichtig?
Fiirchtet er, »als Scharlatan, Thaumaturg oder Geisterbeschworer be-
handelt zu werden«.>® Mersenne hingegen erwahnt 1651 das seltsame
Phdnomen ungeniert in seiner Catoptrique.*

Indes findet sich, wer dariiber spekuliert, gewiR nicht nur in gu-
ter Gesellschaft. Zwar zieren ein Philosoph Seneca®, ein Physiker al-
Haitham®, ein Mathematiker Mydorge** die Namenliste, doch sind die

28 | (Euvres de Descartes, I, Correspondance, hrg. von Ch[arles] Adam/
Plaul] Tannery, Paris 1897, S. 120f.; nach J. B[altrusaitis], [Le miroir],
a.a.0. [Anm. 27], S. 228.

Descartes 1630, Konkavspiegel, der Bilder auRerhalb des Spiegels zeigt
(Abb. aus J. Baltrusaitis, ebd., frz., S. 228).

J. Baltrusaitis (ebd., dt. S. 264): »Die beigefiigte Zeichnung zeigt eine Vor-
richtung mit einem konkaven Spiegel (b), der das Bild eines beleuchteten
Gegenstandes (a), das durch ein kleines Loch in (c) aufgenommen wird, an
einen dunklen Ort (e) zuriickstrahlt.«

29 | [GEuvres de Descartes, I, Correspondance], a.a.0. [Anm. 28], S. 121;
nach J. B[altrusaitis] wie Anm. 28 [dt., S. 264].

30 | J. Baltrusaitis, [Der Spiegel,] a.a.0. [Anm. 27], S. 264.

31 | Miran Mersenne (1588-1648), L'optique et la catoptrice, Paris 1651.
32 | Seneca: »Macht aus einem Teil einer halbierten Glaskugel einen kon-
kaven Spiegel und stellt euch auRerhalb des Mittelpunktes auf: alle Perso-
nen, die neben euch stehen, erscheinen umgekehrt und euch naher als der
Spiegel.« Nach J. B[altrusaitis], [Der Spiegel], a.a.0. [Anm. 27], S. 258;
Baltrusaitis gibt Seneca, nat. II (Naturales quaestiones), als Quelle an.

33 | Ibn al-Haitham (Alhazen), 965-1039/40. Obwohl al-Haitham bei der
Berechnung der Bilder vor dem Hohlspiegel in manchem geirrt haben mag,
darferals ein Meister in der geometrischen Optik des Mittelalters gelten; die

161

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

della Porta®, Magini®*, Kircher® kaum zum besten beleumundet, und
unschwer ist zu entdecken, was der eine in des anderen triibem spe-

Scholastiker haben ihn genutzt und geehrt. Umberto Eco erwdhnt in seinem,
im scholastischen Milieu spielenden Roman »Der Name der Rose« (dt. Miin-
chen 1982, S. 312), worin er gelegentlich mit Spiegeleffekten arbeitet, al-
Haithams Traktat »De aspectibus«*: in ihm wiirden »mit genauen geome-
trischen Demonstrationen die verschiedenen Mdglichkeiten der Spiegel
dargelegt«. Nach J. B[altrusaitis] (Le miroir, a.a.0. [Anm. 27], dt. S. 285)
handelt al-Haithams Katoptrik ausfiihrlich »de erroribus qui accidunt in spe-
culis [* von den Fehlern, die bei Spiegeln auftreten]«.

*Der arabische Titel lautet »Kitab fi ‘l-manazir« (>kitab« fiir »Schritt, smanazir«
fiir »Optik<), d.i. die sogenannte GroRe Optik. »omTik& kann konkret als Be-
zeichnung fiir die Gegenstdnde des Gesichtssinnes aufgefaRt werden; in die-
sem Sinn finden wir es bei Aristoteles verwandt, etwa Metaph[ysik] M 2. 1076
b39-1077 a9. Von dieser Bedeutung diirfte man bei der Ubersetzung durch
manazir ausgegangen sein. [...] Die Lateiner libersetzen den Terminus nach
seiner gewdhnlichen Bedeutung mit aspectus; Roger Bacon ist sich seiner
Bedeutung wohl bewuRt, wenn er erkldrt: >de opticis, id est de aspectibus««
(Matthias Schramm, Ibn al-Haithams Weg zur Physik, in: Boethius, Texte und
Abhandlungen zur Geschichte der exakten Wissenschaften, hrg. von J. E. Hof-
mann/F. Klemm/B. Sticker, Bd. I, Wieshaden 1963, S. 189, mit Anm. 2).

Eine versio latina, deren Verfasser bisher nicht ermittelt wurde, hat Friedrich
Risner — zusammen mit Witelos Perspectiva — in der von ihm veranstalteten
Ausgabe »Opticae thesaurus Alhazeni Arabis libri septem ...«, Basel 1572,
verdffentlicht; Neudruck des Thesaurus (mit einer Einleitung von David C.
Lindberg) New York 1972. Lindberg gibt in seinem Buch »Auge und Licht im
Mittelalter« ([Frankfurt a.M. 1987], passim) Auskiinfte und Aufschliisse iiber
Ibn al-Haithams optische und katoptrische Lehren.

34 | Claude Mydorge, 1585-1647. Der Mathematiker verfaBte u.a. »Pro-
dromus catoptricorum et dioptricorum«, Paris 1631. In seinem »Examen du
livre des Récréations mathématiques«, Paris 1630, kritisierte er — obwohl
selber so manchem katoptrischen Unsinn aufsitzend; siehe Anm. 42 auf S.
161] - das Spiegelspektakel: »les miroirs creux qui font voir les images des
objets ailleurs? Tout ce discours est tellement rempli d‘inepties que nous ne
pouvons le laisser passer sans nous y arrester pour réduire sous la vérité ce
que l'opinion a fait advancer, non seulement dans ce livre [ce livre, d.i.
Maginis in Anm. 36 u(nten) genanntes Buch; J. S.] mais presque partout
ailleurs, de faux [* Hohlspiegel, die die Abbilder der Gegenstédnde anderswo
erscheinen lassen? Diese ganze Argmuentation ist so voll von Ungereimthei-
ten, daR wir sie nicht durchgehen lassen kdnnen, ohne dabei zu verweilen,
um das, was die Lehrmeinung nicht nur in diesem Buch, sondern fast iiber-

162

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

culo erspaht hat. Auch Daniel Schwenter und Philipp Harsdorffer®® ha- Modi des
ben sich fiir »Mathematische und Philosophische Erquickstundenc, zu Spiegelbildes

all an Falschem geférdert hat, auf die Wahrheit zuriickzufiihren.]« (nach J.
B[altrusaitis], Le miroir, a.a.0. [Anm. 27], S. 227 [dt.: S. 263]).

35 | Giambattista della Porta, 1538-1615; siehe Anm. 36 zu .2 [auf S.
52]. Infolge seines Interesses an der sogenannten natiirlichen Magie, die
aufmerksam naturwiss[enschaftlichen] Kuriositdten bedachte, war della
Porta gegeniiber phantastischen Spiegelphdnomenen allzu aufgeschlossen
und unkritisch; er beriicksichtigte sie in den diversen Ausgaben seiner »Ma-
gia naturalis«. Dem Geist der Zeit entsprechend, bemiihte er sich - trotz
seiner naturwissenschaftlichen und technischen Erfahrung - kaum grund-
satzlich, derlei specularia mit einer rationalen Betrachtungsweise in Ein-
klang zu bringen. So verstieg er sich z.B. zu dem Aberwitz: »Das Phantom
eines Menschen, der [mittels eines Hohlspiegels, J. S.] in dem Raum proji-
ziert wird, bewahrt seine Kdrpertemperatur und sogar seine Stimme« (nach
J. B[altrusaitis], [Der Spiegel,] a.a.0. [Anm. 27], S. 261).

In Hinblick auf solche Spekulationen leuchtet ein, daR das frz. Wort fiir
»Spiegel, »miroir¢, etymologisch zu lat. >mirare¢, >bewundern¢, >miraric,
»sich verwunderng, und >miraculumg, sWunderdingg, gehort; die Grundbedeu-
tung von >mirari¢, >schauen, ist zu >staunend schauen< geworden.

36 | G[iovanni] A[ntonio] Magini [1555-1617], Breve istruzione soppra
'apparenza e mirabili effetti dello speculo concavo sferico, Bologna 1611;
frz. als »Bréve instruction [...]«, Paris 1632. Mydorge kritisiert Magini, den
Astronomen und Freund Keplers, er ibernehme »toutes les niaiseries géo-
métriques inadmissibles [* alle unmdglichen geometrischen Albernheiten]«
(nach J. B[altrusaitis], Le miroir, a.a.0. [Anm. 27], S. 228 [dt., S. 264]); er
selber freilich teilt mit Magini den Denkfehler, der Gegenstand und dessen
Spiegelbild vermdchten einander zu beriihren.

37 | Athanasius Kircher (Fulda 1602-Rom 1680). Jesuit und Universalgelehr-
ter, Geistes- und Naturwissenschaftler; seit 1629 Professor flir Mathematik,
Philosophie und orientalische Sprachen in Wiirzburg, nach 1634 u.a. Lehrer an
der Gregoriana. Kircher experimentierte (laterna magica, Rechenmaschine),
mikroskopierte (Blut) und kartographierte (Meeresstromungen); er korres-
pondierte u.a. mit Huygens und Leibniz. Bedeutende Publikationen: China
Monumentis, qua Sacris qua Profanis, Nec non variis Naturae & Artis spectacu-
lis, Aliarumque rerum memorabilium Argumentis Illustrata ..., Amsterdam
1667 (Reprint Frankfurt a.M. 1966); Neue Hall- und Thon-Kunst ..., Nordlingen
1684 (Reprint Hannover 1983); sowie die hier interessierende »Ars magna lucis
et umbrae«, Rom 1646, ein Werk, das trotz allem Anspruch nicht durchweg
strenger Wissenschaft geniigt. — Gleichwohl kdnnte >miroir< bei Kircher schon
eher als bei della Porta an die Sentenz des Aristoteles, »di&x [...] TO

163

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

denen sie 1651/53 einluden, dieser Quellen, ins Detail ihnen folgend,
bedient und sich der »Qualitdten, welche die hohlen Spiegel an sich
haben«?*, amiisant das Gruseln lehrend, bemachtigt. Zu lesen steht in
dem barocken Deutsch der Jahrzehnte Leibnizens, es sei »mit Lust zu
sehen«, wie durch Konkavspiegel »das Bild bisweiln / just und nahe
zu dem Auge kommet/ ausserhalb des Spiegels«.® Langsam vergeht
einem die Lust: »Die solch GeheimnuR nicht wissen / griffen bald zu
der Wehr / weil sie meynen / sie seyen verrathen / indem einer hinter
ihnen einen Dolchen hdlt / welchen der Spiegel gegen den davorste-
henden / eilig und mit grossem Schrecken herauswirffet. Obgedachter
Paulus Braun® hat Spiegel gemacht / durch welche man den Dolchen
abgesondert vor dem Spiegel heraus /gleichsam in der Lufft schwebend
gesehen. Man hat auch erfahren / daR mancher gemeinet / er miis-

Saupdlev oi &vdpoTrol kai viv kal TO Tp&dToV fHpEavto prhocopelv
[* Denn Verwunderung war den Menschen jetzt wie vormals der Anfang des
Philosophierens (...)]« (Met[aphysik] 982 b12f. [dt.: hrg. von Horst Seidel,
tibers. von Hermann Bonitz, Hamburg 1978, Bd. I, S. 13]), erinnern.

38 | Daniel Schwenter, Professor der »Mathematum et linguarum Orienta-
lium bey der l6blichen Universitet Altdorff«, und Georg Philipp Harsdorffer,
»eines Ehrloblichen Stadtgerichts zu Niirnberg Beysitzer« sowie Erfinder ei-
nes poetischen, eben des Niirnberger Trichters. Sie verfaRten »Deliciae Phy-
sico-Mathematicae Oder Mathemat: und Philosophische Erquickstunden,
darin {iber tausend »Schoéne, liebliche und Annehmliche Kunststiicklein,
Auffgaben und Fragen, auR der Rechenkunst, Landtmessen, Perspectiv, Na-
turkiindigung, und andern Wissenschafften genomen, begriffen seindt ...«,
2 Bde., Niirnberg 1651 u. 1653.

39 | Ebd., Bd. 1, Sechster Theil der Erquickstunden, S. 299; aus dem Unter-
titel zu »Die XXX. Auffgab«. — Die XXV. Auffgab. Von den kuglichten / oder
auswerts runden Spiegeln und ihren Tugenden, [ebd.,] S. 295f., habe ich aus-
zugsweise abgedruckt in »Uber Leibniz. I. Monade, Kugel, Integral; ein Ver-
such« (in: Philosophie als Verteidigung des Ganzen der Vernunft, [hrg. von
Domenico Losurdo/Hans J6rg Sandkiihler, Koln 1983, S. 65-74], S. 66 [auch
in diesem Band ab S. 299]). — Weiteres, vornehmlich Asthetisches, zum Bild
des Konvexspiegels erdrtere ich in der Studie »Spiegelkunst« und vor allem in
dem Korollar zu Il Parmigianinos Selbstbildnis [beide Arbeiten von Schickel
nicht ausgearbeitet; zu letzterem siehe Scholion »Narziss ...« ab S. 271].

40 | [Daniel Schwenter/Philipp Harsdorffer,] Erquickstunden, wie Anm. 39
(XXX. Aufgabe), ebd.; Hervorh. v. m.

41 | Obgedachter Paulus Braun. Vgl. ebd., S. 297: »Paulus Braun als Burger
zu Niirnberg hat es trefflich weit mit dergleichen [Brenn-; J. S.]Spiegeln
gebracht [...].«

164

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

se nach seiner Hand oder Gesicht ausser dem Spiegel tasten / und di® Modi des
soviel weiter / je grosser der Spiegel / und je weiter man von dessen Spiegelbildes
centro gestanden. Eben dieser Ursach halben so man dergleichen Spie-
gel auf den Boden eines Saals oder andern Gemachs leget / daR seine
Héle Wagrecht gegen den Horizont lige / so sihet einer unten einen
Menschen / so da scheinet / als wére er bey den Fiissen aufgehdnget. So
man aber unter ein Gew6lb eines Hauses / so fein hell und durchsichtig
ist / viel solche grosse Spiegel hdngete / kdnnte man ohne grossen
Schrecken nicht in das Gemach gehen / dann man sehe viel Menschen
in der Lufft /als ob sie bey den Fiissen aufgehdnget waren.«*?

Dem so lange wundersamen wie unerkldrlichen Phanomen hat wohl
Geronimo Cardano — Philosoph, Mathematiker und Arzt im Ausgang
der Renaissance, dessen bedeutender Name zumindest in Cardanische
Formel und Cardanische Aufhéngung bewahrt ist** — den Begriff ge-
funden*: spectrum artificiosum. Das Lexikon setzt >spectrum« dem

42 | [Daniel Schwenter/Philipp Harsdérffer,] Erquickstunden, a.a.0. [Anm.
39], S. 299f.; Hervorh. v. m. Auch diese Autoren iibernehmen kritiklos den
oben (in Anm. 36 [auf S. 163]) erwdhnten Denkfehler.

43 | Geronimo Cardano (Hieronymus Cardanusi, 1501-1576. Er verffent-
lichte u.a. »De subtilitate rerum« (1551) und »De varietate rerum (1556).
Seine Autobiographie »De vita propria« (Manuskript 1575/76; hrg. von
Gabriel Naudé, Paris 1643) ist nicht allein — wie die von Cellini verfaBte
Vita — Lebenserzahlung, sondern auch Selbstbetrachtung (vgl. Kapitel wie
z.B. »Mein Charakter, geistige Mangel und Schwachen«, »Meine Nachdenk-
lichkeit und meine Art zu gehen«, »Meine wichtigsten Lebensregeln«); in
die anderen Schriften flieRt viel Autobiographisches ein. Deutsch als »Des
G. C. von Mailand (Biirgers von Bologna) eigene Lebensheschreibung«,
tibers. von Hermann Hefele, Jena 1914; vgl. Georg Misch, Geschichte der
Autobiographie, Bd. IV.2, Frankfurt a.M. 1969, S. 696-732. Goethe hat
Cardano - wie auch della Porta - in der Farbenlehre, Historischer Teil,
gewiirdigt.

Cardanische (auch Cardanosche) Formel: algebraische Formel zur Losung ku-
bischer Gleichungen nach deren Umformung durch Substitution. Benannt
nach G. C., obwohl seine Prioritdt von Anfang an, wohl zu Recht, bestritten
worden ist. Vgl. G. C., Ars magna sive de regulis algebraicis, Niirnberg 1545.
Cardanische Aufhdngung: Dient dazu, (mittels zwei Achsen) Schwankungen
und (mittels drei A[chsen]) Drehungen von Gerdten wie Uhren, Kompassen,
Lampen etc. fernzuhalten. — Die vom Auto bekannte Kardanwelle ist gleich-
falls auf G. C. zuriickzufiihren.

44 | Vgl.J. B[altrusaitis], [Le miroir,] a.a.0. [Anm. 39], frz. S. 225, dt. S.
260.

165

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

griechischen »e{8wAov® gleich; es bezeichne »eine Erscheinung in
der Vorstellung, ein Schemen, ein Gesicht«*, verengt also den (in sei-
nem Ursprung, dem archaisch lateinischen >specere¢, noch offenen)
Bedeutungshorizont des Sehens-von-etwas auf ein Schauen von Un-
sinnlichem, wo nicht Ubersinnlichem. Ein hinzugefiigtes artificiosum
soll jedem Verdacht, bei diesem Schemen, das mittels Vorspiegelung
erst kiinstlich erzeugt werde, handele es sich um eine Naturerschei-
nung, expresso verbo, wehren. Hierbei bleibt unbedacht, daf die Er-
scheinung, obwohl an sich natiirlich, lediglich fiir uns, sehen wir sie
falsch*, unnatiirlich ist. So hat noch ein Jahrhundert, nachdem Car-
dano rational aufgetreten war, um 1650, Athanasius Kircher den Besu-
chern Roms das Miraculum eines schwebenden, scheinbar mit Hinden
zu greifenden Jesusknaben, dem gar ein Sockel, darauf auszuruhen,
erbaut worden, vorgegaukelt®®, und nur ein Jahr, ehe Kant naturwis-

45 | Vgl. K[arl] E[rnst] Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Hand-
worterbuch, Bd. II (I-Z) Leipzig 1880], unter >spectrum«. Vgl. auch [Johann
Georg Wilhelm] Pape, Griechisch-Deutsches Handwdrterbuch, 1. Bd. (A-K),
2. Auflage, Berlin 1849, unter »ei8coAov«. Danach bedeutet >ei8coAov« bei
Homer noch >Gestalt, die einem dhnlich ist¢; in der Prosa (z.B. bei Herodot)
nimmt es dann den Sinn von >Nachbild, Bild< an; einige Verbindungen mit
>eidcoAov¢ betonen, dal es sich um ein Bild, nicht um die Sache selbst
handele: »oki&s eldcoAowk, >Gespensts; »eiduoAov kal weddoss, >Trugbilds.
So scheinen gewisse Spiegelbilder auf den ersten Blick den Namen >Phanto-
me« zu verdienen, sind indes keine.

46 | Vgl. noch einmal K. E. Georges, ebd.

47 | Siehe auch die ersten beiden Abschnitte der Studie »Spiegelblicke«
[ab S. 117].

48 | Das berichtet Gaspar Schott SJ, ein Schiiler von A. Kircher, im ersten
Teil (Optica) seiner »Magia Universalis Naturae et Artis sive Recondita Natu-
ralium & Artificialium rerum Scientia«, Bamberg 1677, Liber VI (De Magia
Catoptrica), S. 327f.; ich zitiere den Bericht in extenso: »P. Athanasius Kir-
cherus ante speculum suum maximum, quo a Magino fabricatum fuisse, sus-
penderat statuam nudam pueri J ES U & cera candida, sed inversam, capite
deorsum tendente [sic!; J. S.], eamque Machina aliquéd Hydraulica non pro-
cul a speculo inter alias Machinas collocata ita absconderat, ut speculum
inspicientes e longinquo statuunculam non viderent, sed solam eius imagi-
nem ante speculum in aere suspensam, & quidem erectam, & valde a specu-
lo remotam. Collocaverat praeterea ante idem speculum marmoream colum-
nulam, cum lapide itidem marmoreo plano superposito, & quidem eo loco,
in quo imago icunculae cereae & determinatio spatio apparebat haerere in
aere. Inde fiebat, ut dicta imago & speculo egrediens supra columnulam

166

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

senschaftlich iber das mysteriose Spiegelbild, dessen Fehldeutung den Modi des
Geistersehern lassend, sich duRern wird*, namlich 1765, drohen die Spiegelbildes
sonst rationalen Enzyklopadisten das Spiegelfechten naturmagisch der

Moderne zu tradieren®’; Paradoxa des Paradigmenwechsels.

3. Der Planspiegel laRt sich als Grenzfall zwischen konkaven und kon-
vexen Spiegeln auffassen: sein Kriimmungsmaf ist Null, sein Kriim-

se collocare, & ibidem permanere videretur. Unde vix ullus erat qui imagi-
nem columnulae impositam videret, & non protinus accederet, manibusque
imaginem tangere iterum iterumque conaretur, inanit tamen conatu, & cum
ingenti stupore. Crescebat stupor, postquam advertebant spectatores, cat-
optricum id esse spectrum, nec ullibi tamen statuam veram reperiebant diu
circumspiciendo undique quaesitam. Tanto autem melilis haec phasinata ex-
hibebuntur, quantd majora, hoc est, majoris sphaerae portiones fuerint spe-
cula. Objecta multis modis abscondi possunt, ne videantur, & sola imago
appareat [* Pater Athanasius Kircher hatte vor seinem groRten Spiegel, der
von Maginus angefertigt worden war, eine Figur des nackten Jesuskindes aus
weilkem Wachs aufgehdngt, aber umgekehrt, mit dem Kopf nach unten, und
sie durch eine nicht weit von dem Spiegel zwischen andere Maschinen ge-
stellte hydraulische Maschine so verborgen, dal3, wer aus der Ferne in den
Spiegel blickte, die kleine Figur nicht sah, sondern nur ihr vor dem Spiegel
in der Luft schwebendes Spiegelbild, und zwar aufrecht und weit vom Spie-
gel entfernt. Er hatte auRerdem vor diesen Spiegel eine kleine Marmorsaule
mit einem flachen Marmorstein darauf gestellt, und zwar genau dort, wo das
Spiegelbild des wachsernen Figiirchens und die raumliche Begrenzung in der
Luft zu schweben schienen. Dies bewirkte, daR besagtes Spiegelbild aus dem
Spiegel zu treten, sich auf die kleine Saule zu stellen und dort zu verweilen
schien. Beinahe alle, die das auf der kleinen Sdule stehende Spiegelbild
sahen, traten sogleich heran und versuchten, das Bild wieder und wieder mit
Handen zu greifen, jedoch mit vergeblichem Bemiihen und auRerordentli-
chem Verbliiffen. Die Verbliiffung wuchs, nachdem die Betrachter bemerk-
ten, daR es sich um ein katoptrisches Bild handelte, und doch nirgends die
wirkliche Figur fanden, nach der sie durch langes Umherschauen iiberall
suchten. Diese Erscheinungen lassen sich um so besser erzeugen, je groRer
der Spiegel ist, das heil’t, je groRer die Kugel, deren Ausschnitt er ist. Die
Gegenstdnde konnen auf vielerlei Weise verborgen werden, so daB sie selbst
nicht gesehen werden und nur ihr Spiegelbild erscheint.]«

49 | Immanuel Kant, Trdume eines Geistersehers, erldutert durch Traume
der Metaphysik, Riga 1766, 1. Teil, 3. Hauptstiick.

50 | [Denis Diderot/Jean Le Rond d‘Alembert,] Encyclopédie, vol. X, Neuf-
chatel 1765, art. »Miroir«.

167

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder mungsmittelpunkt liegt im Unendlichen.® Mathematiker gebrauchen
die Wendung »eine GroRe strebe gegen (gehe gegen) Null (bzw. Unend-
lich)<; berechnen wir die infinit vielen Stufen konkaver oder konvexer
Kriimmung und konstruieren entsprechende Spiegel, dann bringen wir
das KriimmungsmaR gegen seinen Grenzwert. Ist es aber vorstellbar,
dal Spiegel von sich aus ihr Kriimmungsmal} dndern? Die Frage iiber-
haupt aufzuwerfen, indiziert, ihre Beantwortung sei ebenso heikel,
wie sie simpel scheine. Jedenfalls wird die Antwort, da ein Spiegel,
ohne zu spiegeln, kein Spiegel ist, notwendig mit seinen Bildern, deren
Modi wesentlich angehend, zusammenhangen; das Wie dieses Zusam-
menhdngens mag selber die Antwort sein.

Die Frage, ob derartige, ihr Kriimmungsmal} selbst variierende
Spiegel vorstellbar seien, schlie3t die weitere ein, unter welchen Um-
stinden ihr Vorkommen sich vorstellen lasse; die Frage nach dem
Sinn, den eine Behauptung ihrer Existenz haben konnte, folgt erst
als dritte. Dafd nun Spiegel aus eigenem, wenn auch um-willen-von-
etwas — d.i. das oU #vekd Tiwvos (>worum-willen<) des Aristoteles®
— ihre Kriimmung abzuschwdchen bzw. zu verstdrken imstande seien,

51 | »Den Mittelpunkt der Schale auf ihr selbst nennt man den optischen
Mittelpunkt, den der Kugelkriimmung den geometrischen Mittelpunkt, und
den Mittelpunkt beider Mittelpunkte den Brennpunkt. Die drei Punkte liegen
in einer Linie, der optischen Achse« (Die gesammten Naturwissenschaften.
Fiir das Verstandnis weiterer Kreise und auf wissenschaftlicher Grundlage
bearbeitet von [Leopold] Dippel [u. a.; J. S.], eingeleitet von Hermann Ma-
sius, 1. Bd., 3. Auflage, Essen 1873, S. 283).

52 | Aristoteles distinguiert »oU évekd Tivic (>zugunsten von etwas<) und
»oU Evekd Tvos< (>zum Zweck von etwas«); der zweite Terminus steht aus-
schlieRlich bei Prinzipien als Zwecken. [In der] E[udemischen] E[thik] 1249
b6-13 wird diese Distinction durch eine Analogie erkldrt (ich zitiere in der
Ubersetzung von I[ngemar] Diiring, [Eudemische Ethik,] a.a.0., S. 451):
»Apxn [bei Diiring »Herrschaftsinstanz¢, eigentlich »Grund< oder »Anfangy;
J. S.] kann aber zweierlei bedeuten: in einem Sinn ist die medizinische Wis-
senschaft die &pxr): zugunsten des Patienten verordnet der Arzt auf Grund
seiner Kenntnis der medizinischen Wissenschaft; in einem anderen Sinn ist
die Gesundheit die &pxri: zum Zweck der Gesundheit des Patienten handelt
der Arzt; diesen zweifachen Sinn des Weswegen habe ich anderswo [namlich
im Dialog »TTepi pthocogias«, von dem nur Fragmente vorliegen; J. S.]
erdrtert.« — Ich behandle die spekulare Anwendung der Aristotelischen Di-
stinction weiter unten; vorweg sei gesagt, sowohl der theologischen als
auch der metaphysischen Vorstellung, Spiegel anderten ihr Kriimmungsmal
von selber, ist oU évek& Tivos angemessen.

168

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist der Vorstellungskraft auller jedem Zweifel. Sie selber hat >leven- Modi des
den spiegheln¢, so der Name seit Ruysbroek®, ein sozusagen geistli- Spiegelbildes
ches Domizil verschafft, bevor Leibniz, sollte er mit dem Namen eben

dieselbe Sache habe treffen wollen, sich ihrer als miroirs vivants* a

rigueur métaphysique®® annahm. Zuvor hatte Nicolaus von Cues, die
Geometrie der Katoptrik spekulativ denkend*, »specula [...] viua et
intellectualia atque libera [* lebendige, geistige und freie Spiegel]«

durch ihr Koénnen (posse), »seipsa incuruare rectificare et mundare

[* sich selbst krumm, plan und rein zu machen]«,* definiert. Jedoch

hatte er die Anstrengung der Spekulation, in welcher Disziplin im-

mer, an nichts und niemanden aufler an Gott gewendet; es war ein

Gott, eher dem Gldubigen als Vorbild, denn dem Wissenden als Urbild

zu begegnen, allenfalls ein theologischer, keinesfalls ein metaphy-

sischer Gott.

Das Wort >Vorstellunge, urteilen die Briider Grimm®®, werde »ge-
wohnlich in sehr unbestimmtem sinne angewendet«, »die unbe-
stimmtheit des begriffs im allgemeinen sprachgebrauch« zeige sich
»besonders auch in der unerschopflichen fiille der epitheta, die mit
vorstellung verbunden«®® wiirden. Die aufgeworfenen Fragen bleiben
aber philosophisch solange indiskutabel, als sie eines philosophi-
schen Begriffs dessen, was >Vorstellung¢, und dessen, was slebend«

53 | Johannes Ruysbroek (1294-1381), doctor ecstaticus; seine mysti-
schen Lehren sind von Meister Eckhart beeinfluRt. In seiner Schrift »Dat
Boec vanden twaelf Beghinen« gebraucht er den Ausdruck >een levende
spieghelt, den auler Leibniz auch Nicolaus von Cues und Giordano Bruno
aufgenommen haben.

54 | Vgl. Leibniz, Les Principes de la Philosophie, d.i. die sogenannte Mo-
nadologie, Art. 83; Principes de la Nature et de la Grace, fondés du raison,
Art. 3; »Infinité«, kommentierende Anmerkungen zu Pascals »Pensées«.

55 | Philosophische Themen hat Leibniz hdufig im Stil der Konversation
oder Korrespondenz erértert; gelegentlich aber betont er die metaphysische
Strenge dessen, was er schreibt.

56 | Z.B. in seiner Schrift »De filiatione Dei«. Zur spekulativen Katoptrik
des Cusanus siehe das betr[effende] Scholion [nicht ausgearbeitet].

57 | Cusanus, [De filiatione dei III,] Ed. Argent., folio 65f.; in Ed. Paul]
Wilpert, S. 192.

58 | Grimm DWB, Sechsundzwanzigster Band (XII,2) 1860, unter sVorstel-
lung.

59 | Grimm DWB, ebd. Das Wérterbuch fiihrt dreiBig solcher Epitheta an:
z.B. »artige V.< (Piickler), »gereinigte V.< (Immermann), >grillenhafte V.<
(Goethe), srichtige V.< (Forster), sverkehrte V.< (Wackenroder) ...

169

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder bedeute, ermangeln.®® Um >Vorstellung« auf diesen Begriff zu brin-
gen, wird vorteilhaft Hume herangezogen. Er scheidet bekanntlich
»all the perceptions of the mind [*alle Auffassungen des Geistes]«
in zwei Klassen®, »which are distinguished by their different degrees
of force and vivacity [* die sich durch den verschiedenen Grad ihrer
Stdrke und Lebhaftigkeit unterscheiden]«: die einen, ndmlich »all
our more lively perceptions, when we hear, or see, or feel, or love, or
hate, or desire, or will [* alle unsere lebhaften Auffassungen, wenn
wir horen, sehen, tasten, lieben, wiinschen oder wollen]«, nennt
er >impressions< (Eindriicke)®’; die anderen, uns hier angehenden,
»the less lively perceptions [* die weniger lebhaften Vorstellungen]«,
nennt er >thoughts< oder rideas< (Vorstellungen).** Hume sagt nun

60 | Johannes Hoffmeister schreibt in dem von ihm herausgegebenen »Wor-
terbuch der philosophischen Begriffe« (2. Auflage, Hamburg 1955, unter >Be-
griff<): »In der Metaphysik haben die B.e eine andere Wiirde und Funktion als
in den Einzelwissenschaften (einschlieRlich der traditionellen Logik). Sie sind
nicht bloB >Hilfsmittel des Verstandes beim Denkenc [...]. Der philosophische
Begriff ist vielmehr — nach der Hegelschen Formulierung - >das eigene Selbst
des Gegenstandes<.« — Siehe auch die Beilage »Was heil3t: philosophisch et-
was dartun? Eine Orientierung an Josef Konig« am Ende des Buches.

61 | [David] Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, sec-
t[ion] II (Of the Origin of Ideas); hier finden sich s@mtliche Hume-Zitate
dieses Absatzes. [Die Ubersetzungen sind aus: David Hume: Eine Untersu-
chung iiber den menschlichen Verstand, hrg. und ibers. von Raoul Richter,
Hamburg 1973, S. 18-20]

»perception<. Zu Humes Begriffen ziehe man das Englisch-deutsche Register,
das Raoul Richter seiner Ubersetzung des »Enquiry« beigegeben hat, heran
(11. Auflage, Hamburg 1984, S. 209ff.). Unter >perceive, perception« steht
dort: »Perception bedeutet im Enquiry jede Art von BewufStseinsinhalten,
unmittelbaren und mittelbaren, rdumlich und unrdumlich charakterisierten,
d.h. »duBeren< und »innerenc; befaRt also samtliche impressions (= outward
and inward sensations) und samtliche ideas und thoughts. Das Haben sol-
cher Inhalte heilt perceive. Den perceptions stehen innerhalb unseres >Geis-
tescin gewissem Sinne die operations of the mind gegeniiber.«

62 | R.Richter, [Englisch-deutsches Register] a.a.0. [Anm. 61], unter >im-
pression<: »jeder unmittelbar erfahrene BewuBtseinsinhalt, duBerer oder
innerer. [...] Gegenstiick: die mittelbaren BewuRtseinsinhalte, die ideas,
conceptions, thoughts«.

63 | Ebd. unter»ideac: »stets die mittelbare, reproduzierte Vorstellung, die
subjektive Wiederholung oder Abé@nderung einer urspriinglichen Wahrneh-
mung, einer impression. Die ideas sind die matteren Kopien der Originale.«

170

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weiter, und zwar »to express myself in philosophical language [* um Modi des
mich in philosophischer Sprache auszudriicken]«®, »all our ideas or Spiegelbildes
more feeble perceptions are copies of our impressions or more lively
ones [* all unsere Vorstellungen oder schwacheren Auffassungen
sind Abbilder unserer Eindriicke oder lebhafteren Auffassungen (dt.:
ebd. [Anm. 61], S. 19)]«; er verdeutlicht dies z.B. an unserer Vorstel-
lung von Gott (idea of God) als einem unendlich klugen, weisen und
guten Wesen, die wir, »reflecting on the operations of our mind, and
augmenting, without limit, those qualities of goodness and wisdom
[* aus der Besinnung auf die Vorgdnge in unserem eigenen Geiste
und aus der Steigerung dieser Eigenschaften der Giite und Weisheit
ins Grenzenlose (dt.: ebd., S. 20)]«, gewdnnen. Auch an anderen
hochst abstrakten Vorstellungen wie »>Seeleg, >Geist¢, >Welt<®®, >Natur¢
hdtte Hume exemplifizieren konnen, und seine weniger abstrakten
Exempel »golden mountaing, svirtuous horse« leuchten ohne weiteres
ein. Aber hédtte er — in Anbetracht der eigenen Sdtze, nichts scheine
»at first view [...] more unbounded than the thought of man, which
[...] is not even restrained within the limits of nature and reality
[* auf den ersten Blick (...) so schrankenlos wie das menschliche
Denken, das sich (...) nicht einmal in den Grenzen der Natur und der
Wirklichkeit halten 1ldR3t (dt.: ebd., S. 18)]«, kein Gegenstand [iiber-
steige] »beyond the power of thought, except what implies an abso-

64 | Dervorangehende, von Hume indirekt als unphilosophisch charakte-
risierte Satz lautet: »In short, all the materials of thinking are derived
either from our outward or inward sentiment: the mixture and composition
of these belongs alone to the mind and will. [* Kurz, aller Stoff des Den-
kens ist entweder von unserem dufleren oder inneren Gefiihl abgeleitet.
Einzig die Mischung und Zusammensetzung fallt dem Geist und dem Willen
zu.]«

65 | Welt. In diesem Zusammenhang ist leicht Schopenhauers Hauptwerk
»Die Welt als Wille und Vorstellung« assoziiert. Fiir Schopenhauerist ([ebd.],
Erster Band, Erstes Buch, § 3) der »Hauptunterschied zwischen allen unsern
Vorstellungen [...] der des Intuitiven und Abstrakten. Letzteres macht nur
eine Klasse von Vorstellungen aus, die Begriffe. [...] Wir werden weiterhin
diese abstrakten Vorstellungen fiir sich betrachten, zuvorderst aber aus-
schlieRlich von der intuitiven Vorstellung reden. Diese nun befal3t die ganze
sichtbare Welt oder die gesamte Erfahrung, nebst den Bedingungen der
Maglichkeit derselben.« Schopenhauer versteht also — wie dhnlich auch
Kant, und vor diesem schon Chr[istian] Wolff — den Begriff ebenfalls als
Vorstellung. Er unterscheidet sich darin von Hume mehr als terminolo-
gisch.

171

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder lute contradiction [* die Macht des Gedankens, das ausgenommen,
was einen unbedingten Widerspruch einschlieBt (ebd., S. 19)]«® -,
so etwas wie geistige Automaten als eine mégliche Vorstellung gelten
lassen? Anders gefragt: Gibt es »gegenstdnde, welche das sinnliche
vorstellungsvermdgen nicht auffassen kann«?%’ Gehorte zu diesen,
gdbe es sie, auch der Gegenstand >lebender Spiegel<?

Offensichtlich spricht, wer von lebenden Spiegeln spricht, keines-
wegs von jenen uns alltdglich umgebenden Spiegeln, deren Unverdnder-
barkeit, auf daR unser Bild in ihnen unverdnderbar sei, ihren Gebrauchs-
wert ausmacht. Wohin aber schauen? Offensichtlich mutet das mirabile
eines Cusanischen, d.h. lebenden Spiegels®, bestehe dessen Leben auch
nur darin, sich selber plan und rein machen zu kénnen, unserem Verstand
ungewohnliche Opfer an Vorurteilen in Physik und Technik® zu. Es fan-

66 | LautHumeistalso Vermdgen des Geistes, sich von etwas eine Vorstel-
lung zu machen, durchaus begrenzt. So ist uns unmdglich, uns vorzustellen,
zwei Volumina ndhmen denselben Raum ein. Die Vorstellung sich - von sich
aus und in sich - bewegender Spiegel mag einem marchenhaft (wie im Mar-
chen) vorkommen, doch unméglich ist sie, wie zu zeigen, nicht.

67 | Gottfried Aug[ust] Biirger, [Von der Popularitdt der Poesie, S. 1664]

68 | Fir Cusanus ist ein speculum vivum zwar eine mdgliche, doch allein
unter theologischen Pramissen mogliche Vorstellung.

69 | Diese Vorurteile sind um so unverstdndlicher, als ldngst technische
Projekte und physikalische Erkenntnisse uns dazu anhalten, mit der Vorstel-
lung spontan reagierender Spiegel uns zu befreunden, zumindest mit der
Vorstellung solcher Spiegel, die, um Hermann Oberth anzufiihren, »nichts
mit dem >Spieglein, Spieglein an der Wand« zu tun« haben (H. Oberth, Men-
schen im Weltraum. Neue Projekte fiir Raketen- und Raumfahrt, Diisseldorf
1954, hier zitiert nach der Ausgabe 1963, S. 126). Oberth beschreibt den
Konstruktionsplan eines Weltraumspiegels, einer »Anlage mit 100 Kilometer
Durchmesser oder rund 70.000 Quadratkilometer Flache« (S. 125), der nach
ihrem Zusammenbau im Weltraum der auf sie einwirkende Lichtdruck, »eine
Art Lichtstrahltriebwerk« (S. 132) den erforderlichen Schub erteilt, damit
sie ihre endgiiltige Umlaufbahn erreicht. Der gesamte Spiegel besteht aus
einer immensen Anzahl kreisrunder, auf Stahlrahmen montierter Facetten,
jede eine Spiegelfolie von 0,05 (!) mm oder von nur wenig stédrkerer Dicke.
»Der Riickstol} unseres Spiegels«, schreibt Oberth (S. 133), »kann durch die
Stellung der einzelnen Facetten verdndert werden. Die Wirkung des Licht-
drucks kann aufgehoben oder summiert werden.«

Die Entwicklung sogenannter bindrer Verfahren in der Dioptrik erleichtert
uns die Vorstellung eines Spiegels, der seine Oberflachenform verandert. Bei
Linsen geschieht dies mittels mikroskopisch feiner, von Computern gesteu-

172

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

de sich denn eine Begrifflichkeit von Leben, wohl geeignet, der Vor- Modi des
stellung eines Spiegels, dem Selbstanderung, anstatt seine Reflexion Spiegelbildes
zu schmalern, zu »viua clariora atque rectiora specula [* lebendigen

klareren und richtigeren Spiegeln]«’® und mittels ihrer zu »clariores et
distinctiores imagines [* klareren und deutlicheren Bildern]«” hiilfe,

sich spekulativ zu verbinden. Eine solche Begrifflichkeit, anwendbar,

wie eigens dazu erdacht, auf Leibnizens miroirs vivants, findet sich in

dessen Konzept’? von perfection und suffisance der Monaden, und

sie ist zur spekularen Anwendung gedacht; denn Monaden sind, per
definitionem, miroirs vivants. Als Monaden existieren auch wir, welche

selber Spiegel sind.

erter, einem Beugungsgitter analoger Relief-Strukturen, die auf geeigneten
Oberflachen — etwa mit Laser — aufgetragen werden; diese Strukturen bre-
chen das Licht diffraktiv [>Diffraktion<, im Deutschen jetzt wenig gebrauch-
lich fiir sBeugung«] anstatt refraktiv [>Refraktion¢, >Brechung<] wie glatte
Linsen.

70 | Cusanus, [De filiatione dei IIL,] a.a.0. [Anm. 57], folio 65.

71 | Anspielung auf das Begriffspaar >clarus et distinctus< bei [René] Des-
cartes, Principia philosophiae (1, 45; Hervorh. v. m.): »Claram voco illam
[perceptionem; J. S.], quae menti attendenti praesens et aperta est [...];
distinctam autem illam, quae cum clara sit, ab omnibus aliis ita sejuncta est
et praecisa, ut nihil plane aliud, quam quod clarum est, in se contineat [*
klar (clara) nenne ich die Erkenntnis, welche dem aufmerksamen Geiste ge-
genwartig und offenkundig ist, [...]. Deutlich (distincta) nenne ich aber die
Erkenntnis, welche, bei Voraussetzung der Stufe der Klarheit, von allen iib-
rigen so getrennt und unterschieden ist, dal® sie gar keine andren als klare
Merkmale in sich enthalt (dt.: R. Descartes, Die Prinzipien der Philosophie,
tibers. und erl. von Artur Buchenau, 6. Auflage, Hamburg 1961, S. 15)].«
72 | >Konzeptc. Ich gebrauche das Wort, seiner eigentlichen Bedeutung
gemaR, im Sinne eines weder detailliert noch vollstandig ausgefiihrten Ge-
dankenganges; heutzutage steht es haufig fiir >Konzeption«. Das Konzept
von perfection und suffisance muR, wie so manches bei Leibniz, aus den
Schriften und Briefen extrapoliert werden.

A propos >Konzeption«. Dieser Begriff meint im »Enquiry« [von Hume] ter-
minologisch: »[...] conception: jede Art des reproduzierten, mittelbaren Vor-
stellens. Es ist also eine Art des perceive (auffassen), das unmittelbares
Vorstellen (fiir das Humes Terminologie keinen eigenen Ausdruck besitzt)
und mittelbares Vorstellen befalRt. Das Vermdgen der conceptions ist die
Einbildungskraft, imagination. Gegenstiick und zugleich Quelle der concep-
tions sind die unmittelbaren impressions« (R. Richter, [Englisch-deutsches
Register,] a.a.0. [Anm. 61f.], S. 212)

173

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Mit »perfection< und »suffisance< benennt Leibniz’® die beiden Kon-
stitutiva innerer, und als solcher spontaner, Handlungen der Monade;
er definiert, anders gesagt, durch die innere Handlung, deren Prinzip
er angibt, die spontane, er definiert, wie er betont, aristotelisch: »La
spontaneité de nos actions ne peut donc plus étre revoquée en doute,
comme Aristote 1'a bien definie, en disant qu‘une Action est sponta-
née, quand son principe est dans celuy qui agit. Spontaneum est cujus
principium est in agente. [*Die Spontaneitdt unserer Handlungen kann
also nicht mehr bezweifelt werden. Aristoteles hat sie sehr richtig de-
finiert, indem er sagt, eine Handlung sei spontan, wenn ihr Anfang im
Handelnden liege]«’ Scholastisch »spontaneumc gibt das >aUTdpatov¢
des Aristoteles wieder, freilich kaum die semantische Weite des Begriffs
im (Euvre, wohl aber die in einem Satz der »Physik«’® anzutreffende
Bedeutung: [...] pavepdv 811 ¢v Tols &TAGS Evekd Tou yiyvouévols,
STav un Tol oudPAavTtos Eveka yévnTal v EEw TO aiTiov, TOTE Ao
ToU alTopdTou Aéyouev [* Wenn im Bereich der Geschehnisse, die im
strengen Sinn wegen etwas eintreten und deren Ursache aulier ihnen
liegt, etwas geschieht, das mit dem Ergebnis nicht in eine Deswegen-
Beziehung zu bringen ist, dann nennen wir das >zufdlligc (dt.: Phy-

73 | In der »Monadologie« (Art[ikel] 18; Gerh. phil. VI, 609f.) fiihrt Leib-
niz die beiden Begriffe ein: »0On pourroit donner le nom d‘Entelechies a tou-
tes les substances simples ou Monades crées, car elles ont en elles une
certaine perfection (¢xouot T évtelés), il y a une suffisance (dutdpkeia)
qui les rend sources de leur actions internes et pour ainsi dire des Automates
incorporels. [* Man konnte allen einfachen Substanzen oder geschaffenen
Monaden den Namen Entelechien geben, denn sie tragen alle eine bestimm-
te Vollkommenbheit in sich (...), sie haben eine Art Selbstgeniigsamkeit (...),
die sie zu Quellen ihrer inneren Tdtigkeiten und sozusagen zu unkdrperli-
chen Automaten macht (dt.: G. W. Leibniz, Monadologie, iibers. von Artur
Buchenau, X. Auflage, Hamburg 1956, S. 34f.)].« — Die im folgenden entfal-
tete Thematik ist auch im Leibniz-Scholion von Belang; siehe dort Abschnitt
4 [abS. 321].

74 | Theod[izee] III, 301; Gerh. phil. VI, 296 [Die Ubersetzung ist aus: G.
W. Leibniz, Philosophische Schriften, Bd. II,2, hrg. und iibers. von Herbert
Herring, Frankfurt a.M. 1986, S. 93]. Anstatt »spontaneité« — wie Gottsched,
dem wir die erste Ubersetzung der Theodizee danken — mit >freywillig< zu
umschreiben, beldRt man es — wie z.B. Artur Buchenau 1925 - besser als
»Spontaneitdtc. Zwar handelt, wer aus freiem Willen handelt, auch spontan,
d.h. von selber, und umgekehrt, doch haben die Begriffe >Spontaneitdt« und
sFreiwilligkeit< verschiedene Konnotationen.

75 | Aristoteles, phys[ica] 197 b18-20.

174

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sik. Vorlesungen iiber die Natur, iibers. von H. G. Zekl, Hamburg 1987, Modi des
Bd. 1, S. 81)«].” Die Leitbegriffe dieses Satzes lauten auf »amod touc, Spiegelbildes
>aUuToudTow, »spontang, d.i. >von selbers; >oU évekas, subst. >Weswe-
gen, Worumwillens, >aiTiov¢, >Grund¢, eben das »oU évekac als viertes
der aristotelischen »aitia¢.”” Was die Monaden tun, tun sie von selber;
zwar handeln sie um eines Endzieles (TéAos) willen, doch finden sie
dieses in sich, ndmlich als Grund, welcher sowohl Ende als auch Anfang
(&pxn)) ist, und haben es zugleich schon in sich gefunden.’® Das monadi-
sche Tun ist ein auf-einmal-Tun-und-getan-haben, mithinein vollendetes
(Bvtelés), ein Tun, welches innen sein TéAos hat (év-teA-éxeia), seine
perfection: die Monade, Leibnizisch, als Entelechie.

Auch den Begriff ssuffisance« nimmt Leibniz, griechisch aUtd&p-
kela, »Selbstgeniigen, »sich aneignend, von Aristoteles auf. Autarkie,

76 | Vgl. zu diesem Passus und seinem Kontext (§ 16. Zum Teleologiepro-
blem) vor allem Wolfgang Wieland, Die aristotelische Physik. Untersuchun-
gen {iber die Grundlagen der Naturwissenschaft und die sprachlichen Bedin-
gungen der Prinzipienforschung bei Aristoteles, 2. Auflage, G&ttingen 1970,
S. 254ff. Zu moglichen Einwanden gegen Wielands Auffassung, attéuatov<
(>Von selbst<) komme an einigen Stellen die Bedeutung »zuféllig« zu, siehe
das [in] Anm. 73 erwdhnte Scholion [ab S. 303].

77 | »Die vier aitia, Stoff, Form, wirkende Ursache und Ziel, werden [von
Aristoteles; J. S.] folgendermalRen dargestellt« (vgl. I[ngemar] Diiring,
[Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidelberg
1966], S. 238; von den Anmerkungen Diirings zu seiner Ubersetzung ist nur
Anm. 365 zitiert): »1) >Das, woraus etwas entsteht, wie z.B. die Statue aus
Bronze.<

2) >Die Form oder das Urbild, d.h. die Erkldrung dessen, was fiir das Ding
sein Sein war (365); darunter verstehe ich sowohl die Gattung als die Glieder
der Definition. Als Beispiel nenne ich ein Oktavintervall; seine Definition und
Form ist das Verhaltnis 2:1, was wieder unter die Gattung Zahl fallt.<

3) »Der Anfang einer Wandlung. Darunter verstehe ich die nédchstliegende
Ursache, z.B. den Ratgeber, den Vater fiir das Kind und iiberhaupt das, was
etwas bewirkt.«

4) >Das Ziel oder das Weswegen, z.B. die Gesundheit fiir das Spazierenge-
hen.<

(365) >t Ti fv elvanc wird hier originell erkldrt; die Formulierung mag mit
der akademischen Definitionspraxis zusammenhangen. Wie man sieht, be-
deutet >to Ti fjv elvauc sder Begriff, so wie er in der Definition ausgedriickt
wird<.«

78 | Zudieservon Prisens und Perfekt behaupteten Gleichzeitigkeit der Set-
zung siehe Abschnitte 1.1.6 [ab S. 66], 1.2.8 [ab S. 72]; 1.3.4 [ab S. 98] u.a.

175

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

spateren Theologen als saseitas< zu einem Numen geronnen, Gottes Ver-
mogen, esse ase’®, zu berufen, wird aristotelice noch irdisch, soll sa-
gen in Ethik und Politik®, diskutiert. Am klarsten sagt es, am Beispiel
der Eudaimonie, die »Nikomachische Ethik«: TéAeiov &1 T1 paiveTat
kal altapkes 1) eudaipovia, TGV TpakTikGY aloa TéAos® [* So er-
weist sich das Gliick als etwas Vollendetes, fiir sich allein Geniigendes:
es ist das Endziel des uns mdglichen Handelns (dt.: Nikomachische
Ethik, {ibers. und komm. von Franz Dirlemeier, Berlin 1969, S. 14)]«.
Dal die Eudaimonie sich als vollendet erweist, selber des zu-Tuenden
Endziel und Anfangsgrund des Getanen, erinnert an jene operationes,
in deren Vollzug bereits ihr Telos liegt: épa &ua kai tcopakev [ofov
Sp& Gua Kai ECPAKE, PPOVED Kal TEPPOVNKE, VOET Kal Vevonkev]
[* So kann man wohl sagen: er sieht und hat zugleich (immer schon)
gesehen, er iiberlegt und hat zugleich (immer schon) iiberlegt, er
denkt und hat zugleich (immer schon) gedacht (dt.: Metaphysik, hrg.
von Horst Seidel, iibers. von H. Bonitz, a.a.0. [Anm. 37], Bd. II, S.
119)«], oder Leuchten und Spiegeln.®? Zu >eudaipoviac gehort, kaum
tiberraschend, »eUSaipoveive; das Verb kann bei Aristoteles, auch dies
keine Uberraschung, ebenfalls in Prisens und Perfekt zugleich stehen;
kai eUSaipovel kal eudaipdvnkev [* er lebt gut und hat zugleich gut
gelebt (dt.: ebd.)]« heil’t es in der »Metaphysik«.®* Autark, 1Rt sich
definieren, sind Tatigkeiten, sofern sie in sich selber sich vollenden,
d.h. ihr Endziel nicht auRerhalb ihrer finden; das zu-Tuende zu tun
und es-selbst zum Getanen zu haben, ist dem es-Tuenden genug; seine
suffisance.

Die Berufung auf Aristoteles erlaubt es Leibniz, die Monaden als

79 | Die Lehre, es gehdre zu Gottes Wesen, allein von sich aus zu sein,
vertrat aufs nachdriicklichste Johannes Duns Scotus, der doctor subtilis der
Scholastik; vgl. etwa sein »0pus Oxoniense«, passim.

80 | Aristoteles, pol[itika], 1281 b1-3: »TSAis 87 1} YeVOV Kail KUV
kawwvia fwofis TeAelas kai auTdpkous. TauTo ¢oTiv, s pauév, To Cijv
eUdaiudveos kai kakcds. [* Ein Staat ist also eine Vereinigung von Ge-
schlechtern und (friiheren) Dorfgemeinden zum Zwecke eines vollendeten
und sich selbst geniigenden Daseins, ein solches aber besteht, wie wir be-
haupten, in einem gliickseligen, edlen und wiirdigen Leben. (dt.: Aristote-
les’ Politik, griech. und dt., hrg. und iibers. von Dr. Franz Susemihl, Leipzig
1879, S. 309)]« Zur Ethik siehe die Anm. 81.

81 | [Aristoteles,] N[ikomachische] E[thik], 1097 b20-21.

82 | Vgl. Aristoteles, M[etaphysik], 1048 b23-24. Siehe auch Abschnitt
1.3.4 [ab S. 98] u. ofter.

83 | [Aristoteles, Nikomachische Ethik], 1048 b26.

176

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Automaten zu bezeichnen; da diese Automaten nichts mit seelenlo- Modi des
sem Gerdt gemein haben, kann er ihnen sogar das Pradikat >geistig« Spiegelbildes
beilegen; notiones inter se convenientes [* miteinander {ibereinstim-
mende Begriffe]. Das Tun der Monaden als »Automates spirituels«®
oder, wie an anderem Ort zu lesen, als »Automate[s; J. S.] spirituel[s;
J. S.] ou formel[s; J. S.] [* geistige oder formale Automaten]«® sei
aber, sagt Leibniz®, das Spiegeln; die Spiegelung ist eine spontane
qua innere Handlung (action interne) der Monaden, welche miroirs,
und zwar miroirs vivants, nicht nur heiffen, vielmehr sein sollen. Das
(hier hervorgehobene) >ou< zwischen »>spirituel< und >formelc bedeutet
soviel wie lateinisch »>sive¢, ein lediglich auf die Verschiedenheit des
Ausdrucks hinweisendes >oder<’; die bezeichnete Sache ist beidemal
einunddieselbe, ndamlich die formalitas des monadischen Automaten,
die von jeglicher materialitas absieht®, »[...] abstrahendo animum a
materia metaphysica sive subjecto, adeoque et a tempore, loco et casu
[* indem der Geist von dem metaphysischen Stoff oder dem Gegen-
stand und so auch von der Zeit, dem Orte und dem Zufdlligen absieht
(dt.: G. W. Leibniz, Fragemente zur Logik, hrg. von Franz Schmidt,
Berlin 1960, S. 100].«* Die Monaden rein nach ihrer Formwesenheit*
als eines spontanen Gestaltwechsels fahige Spiegel auffassen zu kon-
nen, erfordert, daR die Strukturen von évteAéxeiar und miroirs vivants
als einander gleich errechenbar, also die lebenden Spiegel unserer Vor-
stellung, zu Beziehungszahlen formalisiert, zu so arithmetischen wie

84 | [Leibniz,] Theod[izee], 403; Gerh. phil. VI, 356.

85 | Systéme Nouveau de la Nature et de la Communication des Substances,
aussi bien que de l'Union qu‘ily a entre l'Ame et le Corps (1695), die einzi-
ge von Leibniz selber verdffentlichte Darstellung seines Systems und des-
halb von besonderer Relevanz. [Ubersetzung aus: G. W. Leibniz, Kleine
Schriften, hrg. und iibers. von H. H. Holz, Frankfurt a.M. 1986, S. 221]

86 | Genaueres siehe im Scholion »Leibniz: miroirs vivants« [ab S. 313].
87 | Vgl. dazu C[arl] G[ottlob] Zumpt, [Lateinische Grammatik, 12. Aufla-
ge, Berlin 1865,] S. 228; siehe auch Anm. [42] im Leibniz-Scholion [auf S.
315]. Fiir>sive< kann auch >velc stehen, dem wieder frz. »ou¢ entspricht.

88 | Leibniz sagt von den Automaten daher auch, sie seien »incorporels
[* unkdrperlich]«; vgl. Gerh. phil. VI, 609f.

89 | Opuscules et fragments inédits de Leibniz. Extraits des manuscrits de
la Bibliothéque de Hanovre, hrg. von Louis Couturat, Paris 1903, S. 432
(Repr[int] der 2. Nachdruckauflage, Hildesheim 1988).

90 | Deutsch fiir sformalitas< in: Gottfried Wilhelm Leibniz, Fragmente zur
Logik, ausgewadhlt, iibers. und erldutert von Franz Schmidt, Berlin (DDR)
1960, S. 100.

177

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

metaphysischen Modellen® der Monaden tauglich seien; Spiegelwelt,
ein pythagoreischer Kosmos.

4. Die oben (II.2.3 [ab S. 167]) angefiihrten Sétze des Cusanus ent-
stammen einem Brief an Konrad von Wartberg®?; er antwortet dessen

91 | Einen beachtenswerten Ansatz zur Bestimmung metaphysischer Mo-
delle, insbesondere auch zu ihrer Abgrenzung gegen naturwissenschaftli-
che, hat Hans Heinz Holz vorgelegt (Was sind und was leisten metaphysische
Modelle?, in: S[hlomo] Avineri et al., Fortschritt zur Aufkldrung, Koln 1987,
S. 165-190; vgl. neuerdings, H.H. Holz, Art[ikel] »Metaphysik«, in: Europa-
ische Enzyklopéddie zu Philosophie und Wissenschaften, hrg. von Hans Jorg
Sandkiihler, Bd. 3 (L—-Q), Hamburg 1990). Holz exemplifiziert (1987, S. 186)
an Leibnizens Monadologie: »Die Charakterisierung des Wesens eines meta-
physischen Modells fiihrt uns [...] paradigmatisch auf das Wesen der Leib-
nizschen Monaden, deren jede einzelne ein solches Modell der ganzen un-
endlichen Welt in ihrer je einzelnen Perspektive ist; das ist der strenge Sinn
des Terminus repraesentatio mundi. Die Monadenlehre entwickelt dann das
Modell der Modelle [Hervorh. v. m.; J. S.] oder die Konstruktion der Totalitat
als eine nicht nur subjektiv konstituierte, sondern auch objektiv vermittelte.
Sie macht — was hier nur angedeutet werden kann — Metaphysik dialektisch.
Es ist darum nicht nur eine personliche Vorliebe, wenn wir die Frage nach
dem Wesen metaphysischer Modelle gerade an Leibniz zu entfalten suchen.«
Man erlaube mir, den letzten Satz — mutatis mutandis, z.B. auch den Cusaner
einbeziehend - auch fiir mich selber in Anspruch zu nehmen. — In der Studie
»Spiegeldenken« [von Schickel nicht ausgearbeitet] komme ich auf das The-
ma zuriick; dort diskutiere ich u.a. die Berechenbarkeit metaphysischer Mo-
delle qua Beziehungszahlen — qua Strukturen — sowie die Konsequenzen, die
aus meiner Kritik an Holzens bzw. Josef Konigs Begriff einer mittleren Ei-
gentlichkeit (siehe Abschnitt I1.1.2 [ab S. 122] mit Anm. 30 [auf S. 124] und
35 [auf S. 126]) zu ziehen sind.

Zum Begriff naturwissenschaftlicher Modelle vgl. Heinrich Hertz, Ges[am-
melte] Werke, Bd. III, Die Prinzipien der Mechanik. In neuem Zusammenhan-
ge dargestellt, hrg. von P[hilipp] Lenard, mit einem Vorwort von H[ermann]
von Helmholtz, 2. Auflage, Leipzig 1910, S. 1ff. Auf Hertz und seine Bedeu-
tung fiir L[udwig] Wittgensteins »Tractatus« gehe ich ebenfalls in der ge-
nannten Studie ein. — Zum Modellbegriff siehe auch Abschnitt I.3.2 [ab S.
86] mit Anm. 43 [auf S. 92f.].

92 | Dieser Brief, von Juli 1445, ist tberschrieben »Confratri Conrado de
wartberger canonico monasterii Meinfelt deuoto sacerdoti etc. Nicolaus de
Cusa prepositus ibidem de filiatione dei« (Cusanus, [De filiatione dei III,]
a.a.0. [Anm. 57], fol. 65 r; Ed. [Paul] Wilpert, a.a.0., S. 188).

178

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»crebris monitis [* zahlreichen Einwanden]«, worin zu wissen verlangt Modi des
sei, was er »de filiatione dei [* von der Gotteskindschaft]« Treffendes Spiegelbildes
vorbringe.” »Ego autem vt in summa dicam«, schreibt Nicolaus, »non
aliud filiationem dei quam deificationem que et theosis grece dicitur
estimandum iudico® [* Auf daR ich es mit einem zusammenfassenden
Begriff schon ausspreche: Ich urteile dahin, daf® unter Gotteskind-
schaft nichts anderes zu verstehen sei als Gottformigkeit, die grie-
chisch auch Theosis genannt wird (dt.: Nikolaus von Kues, Drei Schrif-
ten vom verborgenen Gott, a.a.0. [Anm. 95], S. 28)].« Das spatgriech.
»Jéwois, spdtlat. »deificatio, bedeutet — theologisch, nicht blasphe-
misch - >Vergotterung« oder, wie Paul Wilpert iibersetzt®, »Gottformig-
keit¢; Konrad wisse ja selbst, »theosim [...] vltimitatem perfectionis
existere que et notitia dei et verbi seu visio intuitiua vocitatur [* The-
osis (...) ist jene dulerst mogliche Vollendung, die auch als Kenntnis
Gottes und des Wortes oder als inneres Schauen bezeichnet wird
(dt.: ebd.)].«*® Metaphysisch stricte interpretiert, sagt das svisios,
»Schau(en)¢, nachgesetzte Pradikat »intuitiva¢, im Brief des Cusanus
nicht anders als schon im »Timaios«-Kommentar des Calcidius, das zu-
Schauende erscheine auf der Oberfliche eines Spiegels; >intuitio« latini-
siert »éupaois¢, sogar unserem Ausdruck emphatische Schauc ist das
Spekulare anzuhoren.®” Wilperts stilistisch verqueres, heuristisch aber
gliickliches >Gottférmigkeit« 1laRt sich ohne weiteres auf die Oberflad-
chenform des einen Spiegels, welcher Gott ist, beziehen; je gleichférmi-
ger die vielen miroirs vivants, welche wir sind, sich dem gé&ttlichen

93 | Cusanus, ebd. Dem Worterbuch (K. E. Georges, [Ausfiihrliches latei-
nisch-deutsches Handwdrterbuch, Bd. I,] a.a.0., [Anm. 45]) entnehme ich
noch einige Bedeutungen von >coniceres, das ich mit»>Treffendes vorbringenc
libersetzt habe: »[...] daraufwerfen [...] Wurfmittel nach einem Punkte hin-
werfen [...] pragn., combinirend gleichs. etw. treffen, ermitteln [...] ver-
muthen, muthmaRlich schlieRen.«

94 | Cusanus, ebd.; Ed. Wilpert, ebd. Hervorh. v. m.

95 | Nikolaus von Cues, Drei Schriften vom verborgenen Gott. De deo abs-
condito — De quaerendo deum — De filiatione dei, hrg. von E. Bohnenstaedt.
(Heft 3 der »Schriften des Nikolaus von Cues«. Im Auftrag der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften in deutscher Ubersetzung herausgegeben von
Ernst Hoffmann und Paul Wilpert.) 3. Auflage, Hamburg 1958, S. 28 (auch
zit. als >Ub. Wilpertc, im Unterschied zu >Ed. Wilpert).

96 | Cusanus, siehe Anm. 92ff.; Hervorh. v. m.

97 | sintuitios, »éugaois< bilden das Hauptthema von I1.3 (Der Begriff der
Intuition [ab S. 217]); zu Calcidius siehe das Platon-Scholion [von Schickel
nicht ausgearbeitet].

179

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Planspiegel machen, desto gottdhnlicher werden sie, Gottes Kinder,
sein; die Vielen, speculi Sui specula [* Spiegel Seines Spiegels], haben
teil an dem Einen.*®

Den dritten Abschnitt des Briefes nimmt »de theosi [...] coniectu-
ra«® ein. Hatte Nicolaus zu Anfang des ersten zu schreiben eingewil-
ligt, »quid ego de filiatione dei coniiciam [* was ich unter der Gottes-
kindschaft denke (dt.: ebd.)]«'®, so gebraucht er hier das >coniicere«
zugehdrige nomen acti. Philologisch sagt uns >coniectura¢, daR kor-
rupte Textstellen auf Grund plausibler, doch nicht vollends gesicherter
Annahmen gebessert seien; rhetorisch pragnant heiflt so »der Theil der
Beweisfithrung, welcher auf Combination beruht, die Vermuthung«.™
Wodurch aber soll er Konrad vermitteln, was, »ein legitimes Wagnis

98 | Der Gedanke eines Teilhabens der Vielen an dem Einen, theologisch
oder metaphysisch konzipiert, erinnert an die pué3e€is bei Platon. Die Frage,
wozu diese Assoziation tauge, soll in spateren Studien (vor allem in der
Studie »Spiegeldenken« [von Schickel nicht ausgearbeitet]) und in den
betr[effenden] Scholien erdrtert werden.

99 | Cusanus, [De filiatione Dei,] a.a.0. [Anm. 57], fol. 66 v; Ed. Wilpert,
a.a.0., S. 192. — Von hier bis »concipito« sind die Zitate aus »De filiatione
dei« einem sehr kurzen Textstiick entnommen, ich weise sie daher nicht
einzeln nach; alle Hervorh. v. m.

100 | >coniiciamg, siehe Anm. 93 [auf S. 179].

101 | K.E.Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdrterbuch,]
Bd. I, a.a.0. [Anm. 93], unter sconjecturac. >coniectura< heiRt einer der drei
(auch vier) status, nach denen der Verlauf des Gerichtsprozesses juristisch
wie rhetorisch eingeteilt wird. 1) st. coniecturae: gefragt wird An fecerit zur
»Feststellung eines Tatbestandes«; 2) st. finitionis: gefragt wird Quid fecerit
zur wrichtigen und sachlichen Bezeichnung eines Tatbestandes«; 3) st. qua-
litatis: gefragt wird An iure fecerit zur »Qualifizierung des factum [...] nach
der Alternative iure/non iure« (Zitate aus H. Lausberg, [Handbuch der lite-
rarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, Miinchen
1960,] S. 70, 71 u. 81; ohne Lausbergs Hervorh.).

Von der juristischen Rede hat sich die Anwendung der status auf die gesam-
te Rhetorik, schlielich auf die genera der Literatur iberhaupt (z.B. auf den
Dialog im Drama) erweitert. So gewinnt beim philosophischen Argumentie-
ren der st. coniecturae den Sinn, plausible MutmalRungen iiber das Problem
anzustellen. Abermals, wie bereits fiir den Begriff der Reflexion gezeigt, gibt
die Rhetorik eine Art Modelltheorie ab. Dem Cusaner hilft sie zur Aushildung
einer conjecturalen Methode des Erkennens, die seine Schrift »De coniectu-
ris« exemplarisch demonstriert.

180

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Vernunft«'®, er iiber Jécoois mutmale? »similitudine«'®, lautet Modi des
die scheinbar schlichte Antwort. Den Ubersetzer freilich verwirrt die Spiegelbildes
semantische Fiille der similitudo: »Abbilds, >Ebenbildlichkeit¢, >Nach-
bildung¢, >Ahnlichkeitc¢ ...; Wilpert bevorzugt »>Gleichnis¢, und wahlt
ein so vieldeutiges wie wenig sagendes Wort.?* Der Kontext legt >Ahn-
lichkeitc oder, strictissime, >Ahnlichkeitsbeziehung<'* nahe, denn er
fiihrt, als wiirde Leibniz antizipiert'®, alsbhald auf das spontaneum der
Spiegel als deren formalitas hinaus. Mehrfach appelliert der Cusaner,
den Adressaten, der auch wir sein kénnten, einschdtzend, an dessen,
an unser aller Vorstellungskraft.
Konrad wisse ja, beginnt er, »formas equales in rectis speculis: mi-
nores in curuis apparere [* daR die Gestalten in geraden Spiegeln ihrer
Wirklichkeit entsprechend, in gekriimmten verkiirzt erscheinen (dt.:
ebd., S. 36)].« Werde ein »speculum sine macula rectissimum atque
interminum perfectissimumque [* Spiegel (...), der ganz ohne Fehl,
ganz gerade, unbegrenzt, vollkommen ist (dt.: ebd.)]«, als welcher
Gott selbst erscheine'®, angenommen, seien ihm gegeniiber »omnes
creature specula contractiora et differenter curua, intra que intellectu-

102 | Vgl. Ub. Wilpert, [Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.0.
[Anm. 95], S. 98, Anm. 35.

103 | »similitudo« gilt (laut K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deut-
sches Handwdrterbuch] Bd. II, a.a.0. [Anm. 45]) als etymologisch verwandt
mit yim-agos, tatsichlich bedeutet es primére »(Bild-)Ahnlichkeit¢; im Cusa-
nischen Kontext der Spiegelbildlichkeit ist dies auch die angemessene Uber-
setzung. Das von Wilpert gewdhlte >Gleichnis< — siehe Anm. 104 - ist eine
sekundare Bedeutung des lat. Wortes.

104 | Die angefiihrten Bedeutungen von ssimilitudo< nennt P. Wilpert alle-
samt selber; vgl. die Begriffsregister zu den von ihm iibersetzten Texten
»Drei Schriften vom verborgenen Gott, a.a.0. [Anm. 95]; De docta ignoran-
tia/Die belehrte Unwissenheit, Bd. I, Hamburg 1964; De venatione sapien-
tiae/Die Jagd nach Weisheit, Hamburg 1964. Wilpert gebraucht die verschie-
denen Bedeutungen varie, nicht immer gliicklich.

105 | Man kdnnte vielleicht auch sagen, Leibniz inspirierend.

106 | Gott, welcher ein Spiegel ist, erscheint als solcher, in unserem An-
blick sich selbst erblickend, in den vielen Spiegeln, welche wir sind; wir,
welche Spiegel sind, erscheinen als solche, in Seinem Anblick uns selbst
erblickend, in dem einen Spiegel, welcher Gott ist. So wére die iterative, von
Cusanus vorgegebene, Reflexion in etwa zu beschreiben, befénden sich nicht
die vielen, verschieden gekriimmten Spiegel dem einen ebenen gegeniiber.
Wird das speculare (in Zahl und Gestalt der Spiegel*) gedndert, andert sich
fraglos die iterative Reflexion; siehe dazu die Studie »Spiegeldenken,

181

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

ales nature sint viua clariora atque rectiora specula [* alle Geschdpfe
mehr oder weniger verzerrt widergebende, unterschiedlich gekriimmte
Spiegel. Unter ihnen waren die vernunfthaften Naturen sowohl mit
Leben begabte als auch klarere und weniger gekriimmte Spiegel (dt.:
ebd.)].« Stelle dir nun vor, »concipito«'®, die »vernunfthaften Natu-
ren«'®®, Geschopfe qua specula libera™® konnten >freic die eigene Kriim-
mung mildern. Nicolaus setzt, indes eher der imperativus praesentis
sconcipec zu erwarten wdre™, einen sogenannten Imperativ II oder
des Futurs. Dieser werde, weill der Grammatiker, u.a. bei »Handlun-

insbesondere 7.3 (Der Begriff der Spekulation) [von Schickel nicht ausgear-
beitet]. Nicolaus geht, nach seiner Art, in den sich anschlieRenden Absdtzen
darauf ein.

* Auch bisher blieb die Reinheit der Spiegelfldche auRer Betracht; siehe
aber unten Abschnitt I1.2.6 [ab S. 200].

107 | Die in Abschnitt II.2.3 [auf S. 167] schon einmal zitierten letzten
fiinf Worter stehen hier in ihrem Kontext.

108 | »>concipitos, sstelle dir vor<. Ich unterschiebe Nicolaus keinen Hu-
meschen Terminus (>conception< als >mittelbares Vorstellen<; siehe Anm.
72 [auf S. 173]), beziehe mich vielmehr auf das Bedeutungsfeld von >con-
cipere< (>com-capere«). Zu Beginn der drei, diesem Grundverb des Lateini-
schen gewidmeten Spalten verzeichnet das Worterbuch (K. E. Georges,
[Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdrterbuch] Bd. I, a.a.0. [Anm.
93]) als primédre Bedeutung >aufnehmens; es folgen Varianten wie >sich
nehmens, >(ein-)fangens, >empfangen¢, >annehmenc etc. In der Reihe der
ibertragenen, d.h. sekunddren Bedeutungen steht dann, wieder zu Be-
ginn, >etw[as] 7n sich aufnehmen< (z.B. »animog, >mente< etc.), auch
>etw[as] in die Phantasie aufnehmen< = >etw[as] sich vorstellen (von
etw[as] sich e[ine] Vorstellung machen)<; »das Partic. Perf. im Plur. mente
concepta, orum, n. >das Vorgestellte, Gedachte<. Umgekehrt nennt K. E.
Georges, Kleines Deutsch-lateinisches Handwdrterbuch (7. Auflage, Re-
print Darmstadt 1982) fiir >sich etwas vorstellenc als u.a. mdgliche Uber-
setzung »animo conciperex.

109 | So Ubersetzt P. Wilpert ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,]
a.a.0. [Anm. 95], S. 36) rintellectuales nature«.

110 | >liber< iibersetzt P. Wilpert (ebd.), zuviel hineinlegend, >freien Wil-
lens¢; das Adjektiv hat hier eher den Sinn >frei etw. zu tun<.

111 | »Der Imperativus Praesentis driickt aus, dal® etwas sogleich und un-
mittelbar geschehen soll. z.B. lege, lies!« (C. G. Zumpt, [Lateinische Gram-
matik,] a.a.0. [Anm. 87], S. 386). Er steht bei Anwesenheit dessen, dem
man befiehlt, den man auffordert, im Gesprach, im personlichen Brief
usw.

182

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gen, die wiederholentlich, so oft der Fall eintritt, geschehen sollen«™?, Modi des
gebraucht. Mit der Setzung des imperativus futuri >concipito¢, deutsch Spiegelbildes
am besten »du sollst dir - man soll sich — vorstellent, weil ndmlich

alle Gldubigen es sich vorzustellen haben, mag der Cusaner bedeuten

wollen, seit der Patristik miisse die Vorstellung, der menschliche Geist

sei ein Spiegel, um Vervollkommnung bemiiht, fiir eine verpflichtende
Lehrtradition gelten.”® Ware es seine Absicht, mit formalverschiede-

112 | C.G. Zumpt, ebd., S. 387; Hervorh. v. m.

113 | P. Wilpert ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.0. [Anm. 95],
S. 94, Anm. 27) merkt zu dieser Lehrtradition an: »Da nach Aristoteles im
ganzen M.A. das menschliche Erkennen als bildhaftes Erfassen der Wirklich-
keit wie gleichsam in Spiegelbildern verstanden wurde, lag es nahe, den Geist
als Spiegel zu bezeichnen. Als lebendigen, aktiven Spiegel, der in eigenem
Bemiihen immer mehr klarer, vollendeter Spiegel, immer mehr auf seine letz-
te Form hin, die des Urspiegels selbst, wird, sieht ihn Augustinus im An-
schluB undverbindender Deutungvon 1. Kor[inther] 13, 12 und 2. Kor[rinther]
3, 18 in De trin[itate] XV c[apitulum] 8 (XIII 1067/68), wobei er hervorhebt,
dal Paulus nicht von mehreren Spiegeln [...], sondern von dem einen Spie-
gel, dem menschlichen Geiste, rede. In etwa folgt dieser Sprache z.B. Bona-
ventura in Comment[arius] in Ioann[em] c[apitulum] I [versiculum] 43 (VI
255/56), wo er das Bild auf den durch die Siinde verdiisterten Spiegel des
menschlichen Geistes und auf die Geschopfe iiberhaupt anwendet.«

1. Kor[inther] 13, 12: »Videmus nunc per speculum in aenigmate: tunc au-
tem facie ad faciem. Nunc cognosco ex parte: tunc autem cognoscam sicut
et cognitus sum. [* Jetzt sehen wir noch (wie) durch einen Spiegel auf ein
Ratselbuch, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich noch
ein Stiickwerk, dann aber werde ich es ganz erkennen, so wie ich (von Gott)
erkannt worden bin. (dt.: Das neue Testament, {ibers. und komm. von Ulrich
Wilckens, Ziirich/Giitersloh 1970, S. 601 und Anm. 5 auf S. 602]«

2. Kor[inther] 3, 18: »Nos vero omnes, revelata facie gloriam Domini spe-
culantes, in eandem imaginem transformamur a claritate in claritatem,
tamquam a Domini Spiritu. [* Wir aber schauern alle mit unverhiilltem An-
gesicht die Herrlichkeit des Herrn im Spiegel und werden darin in eben
dieses Bild hineinverwandelt von einer Herrlichkeit zur anderen, so wie es
vom Herrn, dem Geist (gegeben wird) (dt.: ebd., S. 628 und Anm. 7, 8 auf
S. 629)].«

Auf Johannes ist der Cusaner selber schon zu Anfang des Briefes eingegan-
gen: »[...] quid ego de filiatione dei coniiciam: que per ipsum altissi-mum
iohannem theologum a radio eterno nobis dari publicatur: cum dicit. Quot-
quot autem receperunt eum dedit eis potestatem filios dei fieri: his qui cre-
dunt in nomine eius (Cusanus, wie Anm. 92 [auf S. 178] [* dal ich dir

183

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder nen Imperativen semantisch, statt stilistisch, zu differenzieren, konn-
te ein folgender Imperativ des Prdsens eine allein Cusanische Lehre
anzeigen.

Ist es seine Absicht? Einige Zeilen darauf wahlt Nicolaus den prdsen-
tischen Imperativ stolle<*#, dem er die Anrede >frater¢, einen Konjunktiv
der 2. Person Singular Prasens Aktiv, >absoluas¢, und den Ablativ eines
Gerundiums, >elevando¢, anschlieRt. Er wendet sich philosophisch an
Konrad; der betreffende Satz, wie parallel zu Leibnizens »abstrahendo
animum a materia metaphysica [...] a tempore, loco et casu [* indem
der Geist von dem metaphysischen Stoff, (...) von der Zeit, dem Orte
und dem Zufdlligen absieht (dt.: G. W. Leibniz: Fragemente zur Logik,
hrg. von Franz Schmidt, Berlin 1960, S. 100)]«™® formuliert, lautet
im ganzen: »Tolle itaque frater contractiones quantificatiuas sensibili-
um speculorum et a loco et tempore et cunctis sensibilibus conceptum
absoluas: eleuando teipsum ad rationales speculares claritates, vbi in
ratione clara mens nostra veritatem speculatur [* Denke dir nun, Bru-
der, die durch stoffhafte Ausgedehntheit bedingten Umgrenzungen
weg, wie sie den sinneshaft wahrgenommenen Spiegeln eigen sind,
und 16se den Begriff des Spiegelseins aus Raum und Zeit und von aller
Sinnenfélligkeit und hebe dich empor zum Bereich der verstandigen
spiegelnden Klarheit, dahin, wo in klarem Verstehen unser denkender
Geist die Wahrheit spiegelt (Nikolaus von Kues, Drei Schriften vom
verborgenen Gott, a.a.0. [Anm. 95], S. 37)].«"® Man kann (wie Wil-

meine Ansichten {iber die Gotteskindschaft mitteile, von der der erhabene
Theologe Johannes sagt, daR sie uns vom ewigen Licht verliehen wird, er
sagt ja: Allen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu
werden, dessen die in seinem Namen glauben.]« [Dt.: Nikolaus von Kues,
Philosophisch-theologische Schriften, hrg. von Leo Gabriel, iibers. und
kommentiert von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1966, Bd. II, S.
611]).

114 | »tollerecsteht hier nichtin seiner eigentlichen Bedeutung semporhe-
beng, sondern »mit dem Nbbgr. des Entfernens = aufheben«, davon »bildl.,
wegnehmen, wegdenken« (K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deut-
sches Handwdrterbuch,] Bd. II, a.a.0. [Anm. 45]; Hervorh. gedndert); P.
Wilpert setzt dementsprechend >denke dir wegc fiir stolle< (Ub., [Drei Schrif-
ten vom verborgenen Gott,] a.a.0. [Anm. 95], S. 37).

115 | Opuscules et fragments inédits de Leibniz, a.a.0. [Anm. 89], S. 432.
116 | Cusanus, [De filitatione Dei,] a.a.0. [Anm. 57], fol. 66 v ; Ed. Wilpert,
a.a.0., S. 193. >conceptum« gibt P. Wilpert (Ub. ([Drei Schriften vom verbor-
genen Gott,] a.a.0. [Anm. 95], S. 37) mit »Begriff< wieder und ergdnzt so
pratentios wie unnétig »des Spiegelseins<. Ich mdchte >conceptumc eher als

184

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

pert’) dreimal imperativisch iibersetzen; kaum zu iiberlesen, steht Modi des
aber nach dem ersten Imperativ >denke dir weg< genauer, und subtiler, Spiegelbildes
»von ... mogest du l6sen: dadurch, daR du dich selber erhebst zu ...«
Die Methode, die Vorstellung des Spiegelns zu entsinnlichen, wird dem
Mitbruder argumentativ, nicht autoritativ, vorgetragen.

Keinesfalls darf man (wie Wilpert’) >rationales speculares clari-
tates< mit >verstindige spiegelnde Klarheit¢, >ratio clara< mit >klares
Verstehen< wiedergeben; kaum zu iiberhéren, klingt in sratio< auch
»Proportion, Relation¢, in s>rationalis< auch >proportional, relational
an, klingt es nicht laut hervor."® Unweit liegt >proportionalitas¢, das
auf Beziehungszahlen weist™?; denn sratio< vertritt hier >Adyos< und
»Adyos¢, wiesratioc ein Grundwort seiner Sprache, meint seit Pythago-
ras, obschon vielfdltiger Bedeutung, bevorzugt die proportionalen Re-
lationen von quanta zueinander.’® Der Mensch erfalit am Gottesbild,

Akkusativ des Perfektpartizips von >concipere« — allerdings im Singular; sie-
he Anm. 108 [auf S. 182] - aufgefaRRt wissen. Cusanus sagt schlicht, Bruder
Konrad moge die Vorstellung (des Spiegels namlich, von der immerzu die
Rede ist) »von Raum und Zeit und allem tibrigen Sinnlichen« l&sen.

117 | Ub. Wilpert, ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.0. [Anm.
95], S. 37.

118 | Zuder Grundbedeutung vonsratio<als >(Be-)Rechnung< gehdren u.a.
»Berechnung = [...] berechnende, beachtende Riicksicht«, »das Sichverhal-
ten zu od. bei etw., d.i. subj. = [...] das Verhalten«, »obj. = das Verhiltnis,
dann »insbes., die Berechnung, der Calcul als hohere Geistesthatigkeit, das
Denken [...] concret = die der Geistesthatigkeit zu Grunde liegende hdhere
Geisteskraft, das Denkvermégen, die Vernunft« (K. E. Georges, [Ausfiihrli-
ches lateinisch-deutsches Handworterbuch,] Bd. II, a.a.0. [Anm. 45]; Her-
vorh. von Georges sind nicht beriicksichtigt). Das engl. Wort >ratio< meint
»>Verhdltnis¢, >be in the inverse r[atio]< ist »im umgekehrten Verhdltnis ste-
hen zu¢, math[ematisch] sumgekehrt proportional sein«. — Es sei daran erin-
nert, daB die sogenannten gemeinen, d.h. durch ein Verhaltnis zweier gan-
zer Zahlen darstellbaren Briiche auch rationale Zahlen heiBen; geschrieben
z.B.»>2:4< oder, allgemein, >a:b<. Siehe auch Anm. 120.

119 | Siehe Abschnitt I.3.2 [ab S. 86].

120 | Dem »Greek-English Lexicon« von Liddell & Scott (Reprint der Aufla-
ge 1940, Oxford 1961], S. 1057ff.) entnehme ich, knapp referierend, zehn
Grundbedeutungen von »Adyos<: I. computation, reckoning (account, value);
I1. relation, proportion; II1. explanation (ground, reason, arguments princip-
le, law.); IV. inward debate of the soul; V. continuous statement, narrative,
oration; VI. verbal expression; VII. a particular saying (oracle, proverb); VIIL.
thing spoken of; IX. expression; X. the Word of God.

185

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder welches er reflektiert, nichts als die Analogie zwischen dem eigenen,
gespiegelt spiegelnden, und dem ganz anderen, spiegelnd gespiegel-

Im prominenten zweiten Rubrum findet sich die mathematische Bedeutung
»ratio, >proportion<; z.B. >Adyor &piducove, >numerical ratios< (Ari-
stoxenos, Harm[onika stoicheia]) >icétns Adycov« >Gleichheit der Propor-
tionen« (Aristoteles, N[ikomachische] E[thik], 1131 a31).

Ehe ich mich en passant auf Heideggers eigenwillige Lesart von >Adyos«
einlasse, zitiere ich in extenso einen, im Hinblick auf die Anm. 118 recht
lesenswerten Passus aus Felix Kleins »Elementarmathematik vom hoheren
Standpunkte aus« (1. Bd.: Arithmetik, Algebra, Analysis, 4. Auflage, Berlin
1933, S. 35; Hervorh. v. m. gedndert). Seine Bemerkung, schreibt Klein,
solle »besagen, daR die Griechen kein Verfahren besaRBen, das arithmetisch
die allgemeine irrationale Zahl aus den rationalen herzustellen, zu definie-
ren gestattet [...]. Trotzdem aber war ihnen von einer anderen Seite her der
Begriff der allgemeinen reellen, nicht notwendig rationalen Zahl geldufig,
nur hatte die Sache ein ganz anderes Aussehen als bei uns, da sie Buchsta-
ben fiir allgemeine Zahlen nicht benutzten. Sie betrachteten ndmlich [...]
Verhdltnisse zweier beliebiger Strecken und operierten mit ihnen eigentlich
genau so, wie wir heute mit der beliebigen reellen Zahl umgehen; es finden
sich da sogar Definitionen bei Euklid, die ganz an die moderne Theorie der
Irrationalzahl anklingen.« Ubrigens ist im Namen noch immer ein Unter-
schied gegen die ganze natiirliche Zahl; diese heiRRt »&p13uds¢, wahrend das
Streckenverhaltnis, die beliebige reelle Zahl, >Aéyos¢; genannt wird.

Eine Bemerkung iiber das Wort »irrational< sei dem noch angefiigt. Es ist
jedenfalls die Ubersetzung des griechischen >&Aoyos« ins Lateinische: Das
griechische Wort aber sollte vermutlich snicht aussprechbar< bedeuten und
besagen, daR die neuen Zahlen bzw. Streckenverhiltnisse nicht wie die ra-
tionalen durch ein Verhiltnis zweier ganzen Zahlen angegeben werden kon-
nen [Siehe (Johannes) Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik, (Ber-
lin/Leipzig 1923/24,) 2.(, verbesserte und sehr vermehrte) Auflage, S. 71;
J.S.]; erst das MiRverstandnis, dal® das lateinische >ratio< nur in der Bedeu-
tung >Vernunft« vorkomme, hat aus »irrational< das >unverniinftig< gemacht,
das dem Namen der Irrationalzahl jetzt anzuhaften scheint.

Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon,] a.a.0., erhartet die Vermutung;
danach bedeutet >&Aoyosc>without Adyoss, deshalb u.a.: >unutterable<im
Sinne von »&ppnTtos< = sthat cannot be spoken or expressed¢; of magnitu-
des, >incommensurable<. Wir bilden nach dem lateinischen entsprechend
»ohne ratio, ir-rationalc.

Bei Heidegger lassen sich zwei Auffassungen des Begriffs unterscheiden:
»Adyos<als sRede, sagen< und »Adyos« (in dieser Bedeutung groR geschrie-
ben) als slese, lesen (= sammeln)«<. Zwischen der ersten Auffassung in »Sein

186

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ten, Sein.' Des Gottesspiegels metaphysische Materie, um Leibniz auf- Modi des
zunehmen'??, bleibt ihm dunkel, doch leuchtet ihm die Gleichheit der Spiegelbildes

und Zeit« (1927), die, wenn auch eingeschrénkt, fortgilt, und der anderen
in »Logik. Heraklits Lehre vom Logos« (Sommersem[ester] 1944) liegt ein
»Kehre< genanntes Denkgeschehen; dessen Name kommt manch einem vor,
als ware er von >kehren<in der Bedeutung swegfegens, namlich sokratischen
und nachsokratischen Philosophierens, hergeleitet. 1927 (Sein und Zeit,
[Halle a. d. Saale,] S. 32): »Adéyos wird »iibersetzt« , d.h. immer ausgelegt
als Vernunft, Urteil, Begriff, Definition, Grund, Verhaltnis.« Grundbedeu-
tung sei Rede, aber »A\éyos als Rede besagt [...] soviel wie 8nAotv, offen-
bar machen das, wovon in der Rede >die Rede« ist«. 1944 (Heraklit: Der An-
fang des abendlédndischen Denkens [und; J. S.] Logik. Heraklits Lehre vom
Logos, Bd. 55 der Gesamtausgabe, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1987, S. 266f.):
»Adyosc und >Aéyewve haben »urspriinglich mit Sagen und Aussagen, mit
Rede und Sprache nichts zu tun. [...] >lesen< verstehen wir [...] in einem
weiteren und zugleich urspriinglicheren Sinne«: Korn, Wein oder Holz lesen.
»Aéyew, lesen, Adyos, die Lese. So wie aber das griechische Wort Aéyos
bedeutet Aéyev und Aeyduevov , so bedeutet auch das deutsche Wort >die
Lesec einmal den Vollzug des Lesens, [...] dann aber auch das Gelesene im
Sinne des Ertrags eines Lesens«, wie Wein- bzw. Spatlese.

Heideggers Auffassung vom »vor-metaphysischen Adyos (ebd., S. 258 u.
passim), einem vor-sokratischen, erhdlt ihren Eigensinn in einer interpolie-
renden Deutung Heraklits, z.B. des Fragments B 50 (ebd., S. 308). Es lautet:
»OUK &uol, GAAa ToU Adyov dkoUoavTos OHOAOYEIV COPOV E0TIV £V
m&vTta elvaik. Mittels einer, wie er meint, erhellenden Auslegung von
»Abyos (Aéyew)« als >(Ver-)Sammlung (sammeln)< gelangt Heidegger zu
der folgenden Paraphrase (ebd.): »Habt ihr nicht bloR mich angehort, son-
dern habtihr fligsam auf die urspriingliche Versammlung geachtet, dann ist
(das) Wissen, das darin besteht, auf die Versammlung sich zu sammeln und
gesammelt zu sein in dem >Eins ist Alles<.« So freilich wird Heraklit, ohnehin
als Der Dunkle geltend, vollends undurchdringlich. Man vergleiche die phi-
lologisch gesicherte, stilistisch sichere Ubersetzung des Fragments B 50
durch Bruno Snell (Heraklit Fragmente, 10. Auflage, Miinchen/Ziirich 1989,
S. 19): »Habt ihr nicht mich, sondern den Sinn vernommen, so ist es weise
im gleichen Sinn zu sagen: Eins ist alles.« In seiner Heraklit-Vorlesung,
Groningen 1972/73, annotierte Hans Heinz Holz: »Das klingt durchaus ele-
atisch, wie eben auch Parmenides das Sein als »eins, alles, zusammenhan-
gend< bezeichnete« (neuerdings in: Exempla Historica. Epochen der Welt-
geschichte in Biographien, Bd. Griech[ische] Philosophen, Frankfurt a.M.
1985, S. 48f.).

Es verdient jeden Zweifel, ob man ein sogenanntes vorsokratisches gegen

187

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Strukturen ein. IThm ware Gott, sofern der Mensch zwar nicht nach Sei-
nem Bilde, wohl aber nach Seinem Mafse geschaffen, rational begreif-

ein sogenanntes nachsokratisches Philosophieren ausspielen diirfe. Gerade
der Begriff sAéyos< — in der Bedeutung als »ratio« = »Verhdltnis (scil. von
Zahlen)< - hat seinen Grund letzten Endes wohl bei Pythagoras (ca. 570-ca.
480) selbst. Es sieht kaum danach aus, als sei dieser Begriff von >Aéyos< auf
einmal unvermittelt den Kopfen der spateren Pythagoreer entsprungen. Erich
Frank, duBerst skeptisch gegen irgendwelche Zuschreibungen an Pythagoras
und dessen friihe Schiiler, datiert die Erkenntnis des Pythagoreischen Lehr-
satzes »Jedenfalls [...] vor 400«, also vor Platon (E. Frank, Plato und die
sogenannten Pythagoreer. Ein Kapitel aus der Geschichte des griechischen
Geistes, 2. Auflage, Tiibingen 1962, S. 230, Anm.). Mit Kurt von Fritz, der im
»Lexikon der Alten Welt«, [Ziirich/Stuttgart 1965], den Artikel »Pythagore-
er« verfaRt hat, betone ich die Herleitung der mathematischen Proportionen
aus den harmonischen der Musik; dann diirften die ersten Pythagoreer, so-
fern nicht gar das aUtos épa [* er hat es ja gesagt] des Meisters diese Ein-
sicht besiegelt hatte, zumindest {iber Ansdtze zu einer mathematischen Pro-
portionenlehre — wie nahe immer an der Entdeckung des Inkommensurablen,
das im Verhdltnis der Seite zur Diagonale eines Quadrats sozusagen vor Au-
gen, obzwar schwierig zu beweisen war - verfiigt haben. Dahinter liegt die
(librigens weltweite) Uberlieferung einer in Zahlen ausdriickbaren Harmonie
eines Kosmos, des Seins, uns seit Kepler, der sie noch kannte, zu ihr sich
bekannte, nur gleichsam verschwiegen nahegebracht. Vgl. das wichtige Buch
des Mathematikers und Mathematikhistorikers B[artel Leendert] van der
Waerden, Die Pythagoreer. Religiose Bruderschaft und Schule der Wissen-
schaft, Ziirich/Miinchen 1979; ders., Artikel »Pythagoreische Wissenschaft«
und »Schriften des Pythagoras« in Pauly[s Realencyclopadie, bearb. von Wis-
sowa]. Vgl. ferner Albert Freiherr von Thimus, Die Harmonikale Symbolik des
Alterthums (2 Bde., K6ln 1868 und 1876), worin die Proportionen von Musik,
diese vor allem, und Mathematik in der gesamten, auch jiidischen und chine-
sischen Antike behandelt werden; ein opus magnum.

Ich bin so ausfiihrlich, um einen wohl erweisbar vorsokratischen >Aéyos«-
Begriff vor Heideggerschen discrimina zu bewahren. sproportios, >ratio< ist
eine sehr friihe Grundbedeutung von >Aéyos¢, und eben diese, nicht ir-
gendeine »lLese«, entfaltet sich sprachgeschichtlich, indem sie in andere,
keineswegs nebenséchliche Bedeutungen wie »Vernunft, Urteil, Begriff, De-
finition, Grund« (M. Heidegger, Sein und Zeit, a.a.0., S. 32), anstatt in sie
»ilibersetzt« zu werden, sich verzweigt. Siehe dazu die Anm. 118 [auf S.
185ff.]. — Der Begriff sAdyos«, aufgefalit als »proportios, sratios, ist auch im
Buchtitel »Der Logos des Spiegels« mitzuverstehen. — Zu den proportionalen
Relationen von quanta zueinander siehe Anm. 124 [auf S. 190f.].

188

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bar.'® ou 8¢ pot Bokels oU TPooExely TOV vouv ToUTols, kai Talita Modi des

copds v [& KaAAikAewo,; J. S.], &AAa AéAndtv 8¢ 8T 1) iodtns Spiegelbildes

121 | Das ist der spekulare Aspekt der analogia entis. — Die Problematik
eines gottlichen als eines ganz anderen Seins, zumal deren Verhaltnis zum
Begriff des »non aliud¢, wie die gleichnamige Schrift des Cusaners von 1462
ihn definiert, ist hier nicht zu erértern.

122 | Wie die Anm. 89 [auf S. 177].

123 | Das christliche Theologicum, ob der Mensch nach Gottes Bild oder
nach Gottes Maf$ geschaffen worden, scheint durch die Aussage von Genesis
1. 26-27 eindeutig beantwortet. In der Ubersetzung Luthers, ich zitiere den
revidierten Text 1975, lauten die Stellen: (26) »Und Gott sprach: lasset uns
Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei«; (27) »Und Gott schuf den
Menschen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn.« Die hervorgeho-
benen Wérter lauten in den zugrundeliegenden Texten: (26), in der Vulgata
»ad imaginem et similitudinem nostram, in der Septuaginta »kaT’ eikéva
NueTépav kai dpoiwoivk, in der hebrdischen Version schlieR lich »b’salmenu
kid‘mutenu« (>in unserem Bilde nach unserer Ahnlichkeitc). Der Basler The-
ologe Karl Ludwig Schmidt hat in seinem Uranos-Vortrag 1947 »Homo imago
Dei im Alten und Neuen Testament« — vgl. Eranos-Jahrbuch XV, Ziirich 1948,
S. 149-195 - der Bedeutung von hebr[disch] »sdlam« (Status absol. sing. zu
»salmenuc) und >d'mut< (Status absol. sing. zu »d’mutenu<) nachgefragt; ich
muR mich hier, unter Verzicht auf Schmidts detaillierte Argumente, mit ei-
nigen, wenigen seiner Resultate begniigen. »sdldm¢ bedeutet nach einer
moglichen, obzwar nicht einzig méglichen Etymologie soviel wie »Schattenc.
Wichtig sind weitere Belege, z.B. Psalm 39.7 und 73.20, daR an diesen Stel-
len ausschlieRlich »Schatten< sinnvoll sei. Martin Buber, der aufs treueste
und schonste dem Hebrdischen folgt, tibersetzt denn auch: (39.7; ich begin-
ne mit dem SchluR von 39.6) »[...] allesamt ein Dunst nur ist all der aufrech-
te Mensch. / Empor’ / Nur als ein Schattenrif§ geht jedermann [...]«; (73.20)
»Wie einen Traum nach dem Erwachen, mein Herr, / verlachst du, wenn du
dich regst, ihr Schattengebild« (Die Schrift, zu verdeutschen unternommen
von Martin Buber gemeinsam mit Franz Rosenzweig, Bd. XIV, Schriftwerke.
Das Buch der Preisungen, Berlin 0.J., S. 78 bzw. S. 142; Hervorh. v. m.).
Die revidierte Luther-Fassung, hat>Schatten< nur 39.7, in 73.20 fllt sie auf
Bild zuriick. K. L. Schmidt ( [Homo imago Deiim Alten und Neuen Testament]
a.a.0. [Anm. 123], S. 171) behauptet, anstelle von »Bild, Ebenbild, Gestalt
Gottes« sei auch Gen[esis] 1.26 »im Sinne von >Schatten, Schattenbild,
SchattenriR Gottes< zu verstehen«. Im Unterschied zu 1. 27, wo »salam« al-
lein steht, verbindet das Wort sich hier mit »d'muts, griech. »époicooisg, lat.
ssimilitudos, deutsch sAhnlichkeits, >Ahnlichkeitsbeziehung<. Schmidt betont
(ebd., S. 177): »Das hinzugefiigte Wort bedeutet nicht >Gleichheit¢, son-

189

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder 1) yecoueTpikn kai v Jeols kai ev avdpdmols péya duvatal [...]H2

[* Du scheinst mir auf sie nicht zu achten, obwohl du doch weise bist,
sondern es ist dir entgangen, dass die geometrische Gleichheit sowohl
unter Gottern wie auch unter Menschen groRe Macht hat (dt.: Georgi-
as, iibers. und komm. von Joachim Dalfen, Gottingen 2004, S. 82)].«

dern >Ahnlichkeit¢, wobei es fiir unsere Erdrterung gleichgiiltig ist, ob dieses
Wort ein Abstractum oder ein Concretum ist«; siehe Abschnitt I1.2.4 [ab S.
178]. Schmidt zieht dafiir auch Ludwig Koehler heran (Die Grundstelle der
Imago-Dei-Lehre, Gen[esis] 1.26, in: Theologische Zeitschrift, 4. Jhg., Basel
1948, S. 16ff.): Das Wort »d'mut¢< »bedeutet [...] »etwas wie< [...]. Diese
Bedeutung ist aufschluBreich; sie zeigt, daRR das Abstraktum d’mut diejeni-
ge Gleichheit besagt, welche in Ahnlichkeit besteht, nicht aber jene Gleich-
heit, mit der die Ubereinstimmung zweier GroRen besagt wird [...]. Damit ist
klargelegt, was gemeint ist, wenn Gen[esis] 1.26 auf b’salemnu ein
kid’mutenu folgt. Es hat abschwédchende Wirkung.« Auf diese verweist auch
Schmidt (ebd., S. 175f.), wenn er nach »Zusammenhang der alttestamenta-
rischen Aussagen Uber die Wiirde, Hoheit, Kraft und Macht des Menschen
einerseits und die Unwiirde, Niedrigkeit, Schwache und Ohnmacht des Men-
schen anderseits« fragt. Der gottliche Auftrag an die Menschen (Gen[esis]
1.28), »[...] fiillet die Erde und machet sie euch untertan und herrschet iiber
die Fische im Meer und iiber die Vogel unter dem Himmel und {iber das Vieh
und {iber alles Getier, das auf Erden kriecht«, erscheint in einem anderen
Licht. — Schatten fallen allemal nach dem Maf3e dessen, der sie wirft; sie sind
in geometrischen quanta auszumessen.

124 | Platon, Gorgias, 508 a4~7. »1) icdTNs 1} YewHEeTPIKT« — versio lat.,
2.B. bei Marsilio Ficino, [TTAATQN. Platonis philosophi quae exstant
Graece ad editionem H[enrici] Stephani acc[urate] expr[essa] cum Marsilii
Ficini interpretatione,] vol. IV, [Biponti (Zweibriicken),] S. 132: geometrica
aequalitas — ist die Gleichheit nach geometrischer Proportion. — Vgl. Olof
Gigon/Laila Zimmermann, >Proportion« (in ihrem Buch »Platon. Lexikon der
Namen und Begriffe«, Ziirich/Miinchen 1975, S. 228f.): »Von mathemati-
schen Proportionen ist bei Platon mehrfach und zuweilen an erstaunlich
wichtigen Stellen die Rede. Ein beriihmter, schwer erkldrbarer Text im
Gorg[ias] 503 A spricht davon, daR >die geometrische Gleichheit unter Got-
tern und Menschen viel vermag¢, daR also das Weltganze wie auch der
menschliche Bereich nach proportionalen Relationen geordnet seien. Eine
solche Relation finden wir in der Tat in der Elementenlehre des Tim[aios] 31
B bis 32 C. Da verhalten sich die vier Elemente nach der Formel A:B wie B:C
wie C:D. Eine vergleichbare Relation versucht Platon im >Staate< 509 D bis 511
E fiir die vier Formen der Erkenntnis durchzufiihren: Schau der Prinzipien,
diskursiv argumentierendes Erkennen, unverbindliches Vermeinen der kor-

190

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Bedeutet intuitio« qua »éupaocis< pragnant >das Erscheinen des Bildes Modi des
auf der Oberfldche des Spiegels<'?®, ist dieser ein mehr-, zumindest zwei- Spiegelbildes
teiliges Ganzes.'?® Definiert und benennt die Gestalt des Spiegels, ob
konkav, plan oder konvex, auch seine Oberfliche? Oder macht vielmehr
die Oberflidchenform die Spiegelgestalt aus? Ist denn ein Spiegel, im Un-
terschied z.B. zu einer refractiven Linse, deren Oberflache noch keine
Brechung bewirkt, iiberhaupt etwas anderes (und was anderes?) als re-
flektierende Oberflache? Aber ermdglicht dem sogenannten Spiegelglas
nicht erst die riickseitige Belegung zu reflektieren? Spiegelt sie selbst?
Obwohl das ganze System, Glas samt Belequng, »Spiegel« zu heiRen hit-
te'”, wird der Erscheinungsort des Bildes, mithin die sichtbare Glas-
oberflache, gerne so genannt; pars pro toto, doch der Teil beansprucht
das Recht des Namens, um es alsbald abzutreten, fiir sich allein.

Das Recht aufs Ganze wird ihm, dem gleichwohl Beachtung zu zol-
len [ist], nicht eingerdumt. Indes ist die Spiegeloberflache, aulRer als
imaginum locus, als eine conditio, von welcher die imaginum qualitas
abhdngt, ausgezeichnet. Spiegelbilder kénnen in ihrem Bildcharakter
als so-Wirkende oder, mit einem der Mnemonik'® entliehenen Termi-

perlichen Dinge, Vermutungen iiber die Nachbildungen der kdrperlichen Din-
ge. Wie weit hier mehr intendiert ist, als bloR eine Reihe verschiedener
GroRen in einen relationalen Zusammenhang zu bringen, lassen die Texte
nicht erkennen.« Dazu, insbesondere zum letzten Satz, siehe das Scholion
»Platon. Drei Gleichnisse« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

125 | Wesentliche Abschnitte von II.2.3 (»Der Begriff der Intuition«) [ab
S. 167] und der Calcidius-Scholie [von Schickel nicht ausgearbeitet] haben
eben diese Bedeutung zum Gegenstand.

126 | Zur Oberfldche als der Vorderseite des Spiegels kommt, dessen zwei-
ter Teil, die riickseitige Belegung des Glases hinzu. (Zur Belegung, als ei-
gentliche Spiegelflachen, dienen diinne Metallflichen aus Silber oder Alumi-
nium, die auf das Glas entweder im Hochvakuum aufgedampft oder galvanisch
aufgebracht werden.) Ein dritter Teil ldRt sich in der Begrenzung der Spie-
gelfldche sehen, z.B. im Rahmen.

127 | Beieinem Wasserspiegel ware anderes zu nennen: das VerflieRen der
Oberflache statt des Rahmens, der Untergrund des Wassers statt der Bele-
gung etc. Auch fiir einen Metallspiegel lassen sich Analoga finden.

128 | Die antike Mnemonik lehrte, wie man sich mittels loci (etwa der Rau-
me einer Villa), in denen imagines agentes (»nachhaltig wirkendes, etwa
solche von auffallenden Personen) vorzustellen waren, an Dinge und Worter
erinnern konne. Cicero, De orat[ore], II. [Buch], LXXXVII, 358, resiimiert:
»[...] locis est utendum multis, illustribus, explicatis, modicis intervallis;
imaginibus autem agentibus, acribis, insignitis, quae occurrere, celeriterque

191

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder nus, als imagines agentes geschmalert werden. Doch den Bildern des
Spiegels stof’t prinzipiell anderes als den Bildern des Malers zu, so-
gar im Gewdhnlichsten'; Verschmutzung z.B. ist bei diesen eine des
Gemalten, nicht des Malenden, bei jenen eine des Spiegelnden, nicht
des Gespiegelten; die Abwesenheit jeglichen Lichtes wird Spiegelbilder
nicht entstehen lassen, sein Entzug sie ausloschen, Malerbilder hin-
gegen, sie in Finsternis tauchend, bis zum Leuchten des Lichtes nur
unsichtbar, nie unverfiighar machen.' Dies gilt, mutatis mutandis,
ebenso fiir Spiegel anderer Beschaffenheit; so wird Wasser in einem
Glas auf weifRem Untergrund schwach oder gar nicht reflektieren, Trii-
bungen eines Wasserspiegels — durch Regen, Wind, Bldtter — begleiten
den Herbst, und nachts hiilfe allein das tapetum lucidum den Bildern
auf. Fiirs erste sind der verba trivialia genug gesagt.

Nicolaus von Cues, um auf ihn zuriickzukommen, war ein Plato-
niker, genauer, ein Neuplatoniker, einer, dessen metaphysische Posi-
tionen stets theologisch ausgehdhlt zu werden drohten; doch ist ihm
gelungen, sozusagen, den Kreis Gottes mittels der Zahl Platons®! zu

percutere animum possint [* viele auffallende, deutlich abgegrenzte und
durch maRige Abstdnde getrennte Pldtze zu beniitzen, an Bildern aber sol-
che, die lebendig und markant, charakteristisch, naheliegend und anspre-
chend sind (dt.: Uber den Redner, lat.-dt., iibers. u. hrg. von Harald Merklin,
Stuttgart 1997, 3. Auflage)].« Zu den vorzustellenden imagines agentes siehe
unten Abschnitt 7 [auf S. 218]. - Vgl. Frances A. Yates, Gedachtnis und Erin-
nern. Mnemonik von Aristoteles bis Shakespeare, Weinheim 1990, passim.
129 | Nach einem weiteren prinzipiellen Unterschied zwischen Spiegelbild
und Malerbild ist in der Studie »Spiegelkunst« [von Schickel nicht ausgear-
beitet; siehe aber das Scholion »Narziss ...« ab S. 271] zu fragen: Ob eine
Asthetik der Spiegelbilder denkbar sei. Offensichtlich entziehen sich Spie-
gelbilder dem dsthetischen Urteil, sie entbehren &dsthetischer Valeurs.

130 | Solche opposita gehoren zu den in Abschnitt I.3.4 [ab S. 98] bespro-
chenen.

131 | Zahl Platons: die den Griechen, insbesondere auch Platon eigentiimli-
che »quasi geometrische Auffassung der Zahlenverhdltnisse«; erst »Aristote-
les’ Trennung von Gestalt und Quantum« bricht damit. Vgl. Julius Stenzel, Zahl
und Gestalt bei Platon und Aristoteles, Leipzig/Berlin 1924, S. 25, 45 und
passim. — Den ganzen Satz nehme man fiir nichts weiter als ein Bild, ein freilich
gewagtes, um gewisse Tendenzen der Pythagoras, Platon, Proklos, schlieBlich
Cusanus, namlich Tendenzen mathematischer Mystik, zu kennzeichnen. Vgl.
dazu Dietrich Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt. [Beitrdge zur
Genealogie der mathematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937], passim, worin
auch >Kreis Gottes«< (bzw. >kUkAos< und >opaipac) zur Sprache kommt.

192

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

quadrieren. Wie der Grieche, argumentiert Cusanus quantitativ, wie Modi des
dieser sucht er quale und quantum miteinander zu verséhnen®?; in Spiegelbildes
»ldiota de mente« (ridiota< bedeutet hier >Laie<***) wahlt er fiir das

eine die urbildliche Einheit des {ibernatiirlich unausmefSbar Ewigen,

fiir das andere die abbildliche Vielheit der abzdhlbaren natiirlichen

Zahlen. Seit dem Auftritt der Mengenlehre weill man, daR jenseits des

abzdhlbar Infiniten noch transfinit Unendliches liegt, dessen héchste

Machtigkeit, falls von einer solchen {iberhaupt zu sprechen', einem

132 | Das Cusanische Denken @Rt sich, summarisch, in ein, zwei Satzen
charakterisieren: »N. v. C.” philosophischer Kerngedanke, die coincidentia op-
positorum, d.h. das Zusammenfallen der sich im Endlichen ausschlieRenden
Gegensdtze im Unendlichen, also in Gott, war eine wichtige Vorstufe in der
Neubelebung der Dialektik in der europdischen Philosophie. Er war verbunden
mit N. v. C.” Auffassung, daR das Verstandnis Gottes wesentlich auch durch
das Verstandnis seiner Werke und damit der Welt erreicht werden miisse — und
daR dieses Verstandnis stark quantitativ gepragt sein miisse« (Lexikon bedeu-
tender Mathematiker, hrg. von Siegfried Gottwald et al., Leipzig/Frankfurt
a.M. 1990, unter [dem Stichwort] »Nikolaus von Cues«; Hervorh. v. m.).

Von einer genuin dialektischen Versohnung des quantum mit dem quale kann
indes erst seit Hegels »Wissenschaft der Logik« die Rede sein (vgl. Kap.
Quantum B, c; Kap. Das quantitative Verhaltnis C: »[...] die Wahrheit der
Qualitat selbst ist die Quantitat«; [G. W. F.] Hegel, [Wissenschaft der Logik,
in:] Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 5, S. 259f. bzw. S. 384). Siehe die
Studie »Spiegeldenken« (mit dem Abschnitt »Der Begriff der Spekulation«
[von Schickel nicht ausgearbeitet]); darin ist diesbeziiglich zu Platon und zu
Cusanus einiges anzumerken.

133 | »idiota< (auch >idiotes<): Im klass[ischen] Latein »ein unwissender,
ungelehrter, unerfahrener Mensch, im Gegensatz dessen, der eine Kunst
oder Wissenschaft versteht, ein Nichtkenner, Laie, Pfuscher, Stiimper« (K. E.
Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdrterbuch,] Bd. II,
a.a.0. [Anm. 45]). Im mittelalt[erlichen] Latein meint »idiotac< hdufig den
wissenschaftlichen Laien, im Gegensatz zu slaicus¢, d.i. der Laie im Sinne
von snicht dem geistlichen Stand angehdrendk.

134 | Auf keinen Fall ist davon zu sprechen! »Es gilt ndmlich der héchst
allgemeine und weitreichende Satz (zuweilen als Satz von Cantor bezeich-
net):>Zu jeder beliebigen Menge M L3Rt sich eine Menge von groRerer Mdch-
tigkeit angeben, namlich z.B. die Menge UM aller Teilmengen von M. — Es
gibt also keine groRte Machtigkeit; die mit a beginnende Reihe der unend-
lichen Machtigkeiten ist nach obenhin unbegrenzt« (Adolf Fraenkel, Einlei-
tung in die Mengenlehre, 3. Auflage, Berlin 1923, S. 67f.; dort fiihrt Fraen-
kel auch den Beweis).

193

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Gottlichen anstédnde; der Cusaner mag das Problem zumindest geahnt
haben. »[...] et proportio est locus formae«, schreibt er’**, »sine enim
proportione apta et congrua formae forma resplendere nequit vti dixi
proportione apta cocleari rupta non posse formam manere: quia non
habet locum, est enim proportio quasi aptitudo superficiei specularis ad
resplendentiam imaginis, qua non stante desinit representatio [* Und
die Proportion ist der Ort der Form; ohne eine Proportion ndmlich,
die fiir die Form passend und angemessen ist, kann die Form nicht
widerstrahlen, so wie ich sagte, dafl, wenn die fiir den Loffel pas-
sende Proportion zerstort ist, die Form nicht weiter bestehen kann,
weil sie keinen Ort hat. Denn die Proportion ist gewissermalien die
Tauglichkeit der Spiegeloberflidche, ein Bild widerzustrahlen; besteht
sie nicht mehr, hort die Wiedergabe auf (dt.: Nikolaus von Kues: Idi-
ota de mente. Der Laie iiber den Geist, hrg. von Renate Steiger, in:
Schriften des Nikolaus von Kues in deutscher Ubersetzung, hrg. von
Ernst Hoffmann, Paul Wilpert und Karl Bormann, Heft 21, Hamburg
1995. S. 47)].«

An welcher Stelle, welchem Ort, trifft der Widerschein des Einen
auf den Widerschein der Vielen? Es ist, als hatte Hofmannsthals Apercu
»Man muR Tiefe verstecken. Wo? An der Oberfliche«®¢, die Antwort
geben sollen. »Die Proportion«, sagt Nicolaus jedenfalls, »ist gleichsam
die Eignung der Spiegeloberfldche zum Widerscheinenlassen des Bildes;
besteht sie nicht, fehlt die repraesentatio«.' Die Konsequenz reicht
weit: »Alles Seiende ist seiend aus dem Widerschein des Seins in den
Proportionen. Da aber die Proportionen ihren Bestand in den Zahlen ha-
ben [...]«, geht dem Philosophen (wie dessen Interpreten'®) alles auf
die Frage, was die Zahl sei, hinaus. Vor der Vielheit der Abbilder, seien
ihrer zwei, drei, vier oder abzdhlbar infinit viele mehr, ist die Einheit
des Urbilds. Eins ist das Sein; 2, 3, 4, ..., n, n+1 sind teilhabend am
Sein, mithin an der Eins, Seiende. Jahrhunderte spdter wird Leibniz,

135 | Cusanus, [Idiota] de mente; Ed. Wilpert, Bd. I, a.a.0., S. 250; Her-
vorh. v. m.

136 | Zitiert nach R[afael] Ferber, Platos Idee des Guten, St. Augustin
1984, S. 16.

137 | Der Begriff >repraesentatio<, der ja vordergriindig verstandlich ist,
bleibe hier uniibersetzt; ihm gilt der [von Schickel nicht ausgearbeitete]
Abschnitt 6.3 (»Der Begriff der Prasentation«).

138 | Dieser Interpret ist Karl-Heinz Volkmann-Schluck; ich zitiere aus sei-
nem Buch »Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im Ubergang vom Mittelalter
zur Neuzeitk, 3. Auflage, Frankfurt a.M. 1934, S. 91; Hervorh. v. m.

194

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die spekulativ zahlentheoretische Tradition von Pythagoras® iiber Modi des
Platon™® zu Cusanus aufnehmend, befinden: »Ens et unum convertun- Spiegelbildes

139 | Zu Pythagoras vgl. Giuseppe Peano, Definitionen der Arithmetik,
Auszug aus dem »Formulaire de Mathématiques«, Bd. 2, Torino 1898, § 2 (in:
G. Peano, Arbeiten zur Analysis und zur mathematischen Logik, Teubner-
Archiv zur Mathematik, Bd. 13, Leipzig 1990, S. 27). Peano fiihrt zuerst
Grundbegriffe, sodann Grundsdtze ein, namlich die beriihmten fiinf Axiome
zur Konstituierung der Reihe der natiirlichen Zahlen, »aus welchen sich alle
Satze der Arithmetik ergeben«. Wenige Zeilen darauf steht der fiir einen
modernen Mathematiker bemerkenswerte Satz: »Nach der Schule des Pytha-
goras ist die erste Zahl 2. Das Wort >Ap19uds< des Euclid ist daher mit N+
2* zu libersetzen.«

* »Wir wollen das Zeichen N yZahl< lesen, obwohl dieses Wort verschiedene
Bedeutungen hat« (ndmlich »N, = >eine ganze, positive Zahl oder
Null«).

Siehe die Anm. 120 (Zitat F. Klein) [ab S. 185] zu »&pi3uds«.

140 | Zu Platon vgl. nochmals J. Stenzel, [Zahl und Gestalt bei Platon und
Aristoteles,] a.a.0. [Anm. 131], S. 33f. Alle Zahlen, schreibt Stenzel dort,
hatten eine feste Beziehung »zu dem Gipfel der Pyramide zu der Eins*, aus
der sich alle Zahlen nach dem gleichen Gesetz der Zweiheit ergeben. Dieser
Gipfel ist aber wirklicher Ausgangspunkt. Wére die Zahlenreihe von Null aus
gedacht, so wére die Eins nichts anderes als ein primus inter pares, und die
Setzung der Zweiheit diirfte nach dem Gesetz der Zahlenreihe nichts anderes
sein als bloRe Wiederholung der genau gleichen Setzung. So dachte aber die
alte griechische Arithmetik nicht. Damit ist die Eins auf einmal &apxrj, Prin-
cipium in einem viel tieferen Sinne geworden**. Lasse ich meine Gedanken
nicht tiber die Eins zur Null zuriickgehen, so kann die Einheit nur verdoppelt
oder geteilt werden — denn ich habe ja keine lineare Reihe von 0 zu 1, die
ich verlangern konnte; ich muRR also notwendig durch ein neues Prinzip zu
einer Entfaltung, zur Entwicklung des einzig und allein bis jetzt vorhandenen
Etwas, eben der Eins gelangen. Gleichviel, ob ich Verdoppelung oder Teilung
annehme, es entsteht die neue Zahl in ihrer anderen Wesenheit als Zwei-
heit.«

* J. Stenzel (ebd., S. 25): »Das Fehlen eigentlicher Zahlzeichen lieR [die
Griechen; J. S.] immer wieder zu der Darstellung durch Zahlenbilder, den
Dreiecks- und Viereckszahlen usw. greifen. Wir sind ja gewohnt, die »Qua-
dratzahlc unmittelbar in ihrem arithmetischen Sinne zu fassen, die Griechen
aber zeigten in der Anordnung von Pentagon- und Hexagonzahlen [...], in
der Gegenliiberstellung von oblongen und quadratischen Zahlen (Platon
Theait[ios] 148 a), dal es ihnen hierin zundchst viel mehr als uns hier auf
die wirkliche Veranschaulichung und Ubersichtlichkeit ankam. Die beriihmte

195

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

tur, sed ut datur Ens per aggregationem, ita et unum, etsi haec Entitas
Unitasque sit semimentalis. Numeri, Unitates, fractiones naturam ha-
bent Relationum. Et eatenus aliquo modo Entia appellari possunt [* Das
Sein und das Eine sind vertauschbar, wenn man aber ein durch Zusam-
menfiigung erhaltenes Sein hat, so hat man auch eine Einheit, wenn
diese Seiendheit und Einheit auch halb gedanklich ist. Die Zahlen,
Einheiten, Briiche haben die Natur der Relationen. Und insofern kann
man sie gewissermalRen Seiende nennen [Leibniz: Briefe von besonde-
rem philosophischem Interesse. Briefe der zweiten Schaffensperiode,
Darmstadt 1989, S. 227)].«* Auch Leibniz wird die Spiegeloberfliche
fiir geeignet ansehen, Relationen zwischen Urbild und Abbild, als pro-
portionale, widerscheinen zu lassen. Die Monaden freilich perzipieren
eher die Welt denn Gott'?, spiegeln aber Welt nicht, sich ihr moralisch
anzugleichen, vielmehr, sich ihrer theoretisch zu versichern.

Vom Erscheinen des Bildes auf der Oberfliche des Spiegels war,
wie selbstverstandlich, die Rede; Cusanus gebrauchte, nicht anders,
»superficiei specularis [* Spiegeloberfliche]«, Leibniz setzte »respectu
superficierum planarum [* hinsichtlich glatter Oberflichen]«.** Doch

Tetraktys der Pythagoreer ist z.B. ein sehr gliickliches Bild gewisser zahlen-
theoretischer Sachverhalte (1+2+3+4=10); sie befriedigt zugleich gewisse
naive dsthetische Bediirfnisse einer hochsten RegelmdRigkeit [...].« (Siehe
auch die Anm. 131 [auf S. 192] zu Zahl Platons.)

** DaR bloR »das Fehlen der Null [...] der Eins ihre ganz besondere meta-
physische Stellung« gegeben habe (J. Stenzel, ebd., S. 27), erscheint mir
sehr fragwiirdig.

141 | [G.W.] Leibniz, Briefvom 11./17. 3. 1706 an Bartholomaeus de Bos-
ses. Gerh. phil., II, S. 304; neuerdings in: G. W. Leibniz, Briefe von beson-
derem philosophischen Interesse, lat.-dt., 2. Halfte, Briefe der zweiten
Schaffensperiode, hrg. und iibers. von Werner Wiater, Darmstadt 1989, S.
226; Hervorh. v. m.

142 | Darin folge ich Hans Heinz Holz, der sich seinerseits auf Ludwig Feu-
erbach berufen kann: DaR das theologische Moment, spreche der Philosoph
»mit metaphysischer Strenge«, dem System von Leibniz exogen sei; gerade
aus der Theodizee @Rt sich diese These zwingend extrapolieren. Vgl. H. H.
Holz, Leibniz. [Eine Monographie, Leipzig 1983], S. 64, 68; L[udwig] Feuer-
bach, Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen Philosophie. Zur
neueren Philosophie und ihrer Geschichte, in: ders., Sdmtl[iche] Werke, neu
hrg. von Wilhelm Bolin/Friedrich Jodl, Bd. IV, 2. unverdnderte Auflage,
Stuttgart/Bad Cannstatt 1959, S. 136f.

143 | Siehe unten Abschnitt 6 [ab S. 200].

144 | Vgl. seine Schrift »Unicum Opticae, Catoptricae & Dioptricae Princi-

196

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird sogar in dlteren Schullehrbiichern, obzwar nicht in allen, ange- Modi des
merkt'*: »Bei einem gewohnlichen Glasspiegel sieht man — von der Sei- Spiegelbildes
te her — auRer dem lichtstarken Spiegelbilde der Metallbelegung noch
ein schwaches, das von der Spiegelung an der vorderen Fléche des Glases
herriihrt.« Die Frage, ob die beiden Reflexionen irgendwie, z.B. ab-
schwichend oder verstarkend, einander zu beeinflussen, ob die beiden
Spiegelbilder einander zu konturieren, z.B. zu deformieren, imstande
seien, mag, nebst der weiteren, wieviele Spiegelfldichen der Spiegel, wel-
cher einer doch sein soll, eigentlich aufweise, die Komplexitit der Refle-
xion andeuten. Verwirrend deutlich, sozusagen, wird sie am Phanomen
der partiellen Reflexion, das allerdings iiber die Bilder selber, so tief es
sie quantenelektrodynamisch® auch fundiere, wenig aussagt. »[...]
nehmen wir Glas«, schreibt Richard Feynman'’: »Sie haben die Lampe
im Zimmer angeknipst und werfen einen Blick zum Fenster hinaus, so
sehen Sie tagsiiber sowohl was draufRen vor sich geht als auch eine
schwache Reflexion der Lampe im Zimmer. Offensichtlich also wird das
Licht von der Oberfldche teilweise zuriickgeworfen.« Mit dem letzten
Satz tue er so, fahrt der Physiker fort“®, als wiirde das Licht lediglich
an der Oberfldche des Glases zuriickgeworfen«. Indes konnten wir auch
an zwei Grenzflichen'*® experimentieren, um die partielle Reflexion zu
beobachten, wir sdhen uns dann »verriickten Ergebnissen«®° gegenii-

piumg, verdfflentlicht] in Acta Eruditorum I, Leipzig 1682, S. 185-190 (Re-
print Hildesheim/New York 1971); der Ausdruck steht S. 185 in Leibnizens
hypothesis primaria (siehe unten Abschnitt 7 [ab S. 214]).

145 | P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den physikalischen und
chemischen Unterricht an hoheren Madchenschulen,] a.a.0. [Anm. 13], S.
201; Hervorh. v. m.

146 | Ouantenelektrodynamik. Die Elektrodynamik, also die Lehre von den
Erscheinungen und den Wechselwirkungen der elektromagnetischen Felder,
die durch die Maxwellschen Gleichungen beschrieben werden, ldRt sich auch
vom Standpunkt der Quantentheorie behandeln. Diese als Q. bezeichnete
Theorie ist ein Spezialfall der alle Felder, also auch die Materiefelder, theo-
retisch behandelnden Quantentheorie der Wellenfelder [...]« (ABC der Optik,
a.a.0. [Anm. 2], S. 716).

147 | Richard P. Feynman, QED - Die seltsame Theorie des Lichts und der
Materie, Miinchen/Ziirich 1988 (Orig. Princeton 1985), S. 27; Hervorh. v. m.
- Feynman erhielt fiir seine Beitrage zur Quantenelektrodynamik den Nobel-
preis fiir Physik 1965 (zusammen mit S. I. Tomonaga u. J. Schwinger).

148 | Ebd.; Hervorh. — auRer>Oberfliche< - v. m.

149 | >Grenzflaches, unten auch >Trennflaches, steht fiir »Spiegelflachex.
150 | R.P. Feynman, [QED,] a.a.0. [Anm. 147], S. 31.

197

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ber. »Die Einschiebung einer dritten Grenzflache sowie jeder beliebigen
Anzahl weiterer Trennfldchen, zieht Feynman ein Fazit', »verandert
die partielle Reflexion von Fall zu Fall erneut.« Um Spiegel in ihrem
Wesen zu beschreiben, kann man jedoch der Partialitit'*? der Reflexion

151 | Ebd., S. 33; Hervorh. v. m.

152 | Heyses Fremdwdrterbuch ([Allgemeines, verdeutschendes und erkla-
rendes Fremdwdrterbuch, 15. Auflage, Hannover 1873], unter >Part<) ver-
zeichnet das untergegangene Partialitit noch als >Parteilichkeit¢. Der Aus-
druck diirfte dem Sprachgebrauch mancher Physiker, ein Lichtquant wdhle,
entscheide sich (z.B. beim sogenannten Doppelspalt-Versuch), konvenieren.
153 | Einiges dariiber, auch iiber die Art der Ergebnisse, die sich im Namen
>Quantenelektrodynamik< schon anmeldet, sei aber kurz angemerkt. — Zur
Partialitdt (die Zitate dieses Absatzes stehen sdmtlich bei R. P. Feynman,
[QED - Die seltsame Theorie des Lichts und der Materie,] a.a.0. [Anm. 147],
S. 28-36). Wird das Licht ausschlieRlich an der Oberfliche des Glases, als
einziger Grenzfliche, reflektiert, »bedeutet >partielle Reflexion« [...], daB 4
Prozent der Photonen an der Oberflache des Glases zuriickgeworfen werden,
wahrend die restlichen 96 Prozent durchgelassen werden«. Wird das Licht an
Vorder- und Riickseite reflektiert, d.i. der Fall der partiellen Reflexion an
zwei parallelen Grenzflichen, sollten je 4 Prozent an oberer und unterer
Grenzfliche zuriickgeworfen werden. Man erhalt zwar auch dieses Resultat,
doch ist es »eher eine Ausnahme. [...] Bei einigen Glasscheiben erzielen wir
15 oder 16 [von 100; J. S.] Photonen [...], also doppelt soviel wie wir erwar-
tet haben! Bei anderen Glasscheiben erhalten wir durchweg nur 1 oder 2; bei
wieder anderen erzielen wir eine partielle Reflexion von 10 Prozent; und
noch andere eliminieren die teilweise Reflexion ganz und gar!« Ist es »einzig
eine Frage der Scheibendicke«? Tatsdchlich ist festzustellen: »Mit zuneh-
mender Dicke des Glases durchlduft die partielle Reflexion einen sich wie-
derholenden Zyklus von 0%-16% ohne jedes Anzeichen der Abschwa-
chung.«

Abb. aus R. P. Feynman, [QED - Die seltsame Theorie des Lichts und der Mate-
rie,] a.a.0. [Anm. 147], S. 28, 31 u. 33 - Links u. rechts Versuchsanordnungen

198

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

entraten; auch bliebe, ermittelte man deren Komplexitdt genauer, die Modi des
essentia specularis bei ihren Ritseln.'? Spiegelbildes

zur part[iellen] Reflexion an einer bzw. zwei Grenzflichen, in der Mitte der
Zyklus 0%—-16%; A u. B sind Photonenzihler

Newton hat die Oszillationen entdeckt; dazu machte er ein Experiment,
»dessen korrekte Deutung mindestens 34.000 solcher Zyklen voraussetzte«,
wahrend uns Laser instand setzen, iiber 100 Millionen Zyklen an 50 Meter
dickem Glas zu verfolgen. »Das seltsame Phanomen der partiellen Reflexion
an zwei Grenzflachen«, von mehr als zweien soll hier nicht die Rede sein,
»hat die Physiker gendétigt, [...] sich lediglich mit der Berechnung der Wahr-
scheinlichkeit des Eintritts eines Ereignisses zu begniigen. Die Methode da-
fiir liefert uns die Quantenelektrodynamik.« QED fordert, wie Quantentheo-
rie allemal, den hohen Preis, auf vorhersagbare Resultate im Einzelfall zu
verzichten.

Zur Komplexitdt. Mein Satz, auch bliebe [...] die essentia specularis bei ihren
Rétseln, ist vielleicht zu korrigieren; es hdngt daran, wie weit diese essentia
gefal3t wird. Ich beschranke mich auf einige Behauptungen Feynmans, ihr
Beweis wiirde zuviel Platz kosten, ich zitiere ofter unvollstandig und in ab-
weichender Satzfolge (Feynmans Formulierungen stehen ebd. auf den Seiten
58-69). »Priifen wir die Ansicht, dalR der Spiegel das Licht wirklich iiberall
reflektiert [...]«, »[...] auch an den Réndern [...] (diese Reflexion aber nicht
in Erscheinung tritt) [...].« Wie wir sehen, »geniigen einige schlaue Tricks,
um darzulegen, dal} in Wirklichkeit alle Teile [des Spiegels; J. S.] reflektie-
ren [...]J« »Licht breitet sich nicht nur auf dem geradlinigen Weg, sondern
auch auf den Nachbarpfaden aus.« »Das bedeutet, dal sich das Licht in
Wirklichkeit nicht nur geradlinig ausbreitet; es >schmeckt<in die Nachbarpfa-
de ringsherum >hinein< und macht sich einen kleinen Kernbereich in seiner
unmittelbaren Umgebung zunutze. (Ganz dhnlich muR ein Spiegel, um nor-
mal zu reflektieren, eine MindestgroRe aufweisen: Ist er zu klein fiir dieses
Kernbiindel benachbarter Wege, wird das Licht in viele Richtungen gestreut,
egal wohin man den Spiegel auch stellt).« »So entpuppt sich also der Satz
von der geradlinigen Ausbreitung des Lichts als bequeme naherungsweise
Umschreibung der wirklichen Vorgange in der uns vertrauten Welt; dhnlich
wie der Satz von der Gleichheit von Ein- und Ausfallswinkel im Falle der Re-
flexion des Lichts an einem Spiegel. So, wie wir mit einem schlauen Trick
einen Spiegel dazu bringen konnen, das Licht in vielen verschiedenen Win-
keln zu reflektieren, konnen wir das Licht mit einem dhnlichen Trick iibertol-
peln, sich auf vielen Wegen von einem Punkt zu einem anderen zu begeben.«
Ein Beitrag auch zum Wesen des Lichtes.

Bekannter als die frappierenden Resultate der Quantenelektrodynamik sind

199

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

6. »Von der »similitudo< schreitet er zur >assimilatio< fort«, sagt Ernst
Cassirer von Cusanus. Geben die Texte, denen Cassirer eher Fort-
schritt im emphatischen Sinn des Wortes zubilligt, um schlieRlich »ei-
ne Bestdtigung der idealistischen Grundlegung«'® zu finden, mehr

andere Einsichten der Optik, z.B. die Streuung des Lichtes an rauhen Oberfld-
chen. »Rauhe Flichen erzeugen keine Bilder, sondern zerstreuen das Licht
nach allen Richtungen; durch dieses diffuse Licht sind rauhe Flachen von allen
Seiten sichtbar, wahrend Spiegel nur durch ihre Fassung [Rahmen; J. S.] oder
einen zufélligen starken Reflex sichtbar sind. Rauhe Flachen sind solche, auf
welchen die nahe beisammen liegenden Flachenelemente die verschiedensten
Richtungen haben; daher haben die Strahlen nach der Reflexion alle nur denk-
baren Richtungen. Auf der Diffusion des Sonnenlichtes durch die in der Luft
schwebenden Staub- und Wasserteilchen beruht die Tageshelle und die Mor-
gen- und Abendddmmerung. Die Ddmmerung ist die Erscheinung, dal® vor
Aufgang und nach Untergang der Sonne eine wachsende, bez. abnehmende
Helligkeit herrscht. Sie entsteht dadurch, dalR die unter dem Horizonte be-
findliche Sonne auf héhere Luftschichten scheint, und daR feine Gemengteil-
chen dieser hoheren Luftschichten das Licht diffundieren« (Paul Reis, Ele-
mente der Physik, Meteorologie und mathematischen Geographie. Hilfsbuch
fiir den Unterricht an hdheren Lehranstalten, 3. Auflage, Leipzig 1886, S.
167). Andere Oberflichenphdnomene hat Wilhelm Wundt unter den Titeln
»Spiegelung und Glanz«, »Theorie des Glanzes« behandelt; vgl. seine noch
heute kennenswerten »Vorlesungen tiber die Menschen- und Thierseele« (2.
Auflage, Hamburg/Leipzig 1892, S. 213-219).

154 | E[rnst] Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wis-
senschaft der neueren Zeit, 1. Bd., 2. Auflage, Berlin 1911, S. 35f.

155 | Ebd., S. 40. - Hier ist nicht der Ort zu diskutieren, ob »sich nunmehr
[...] Cusas dialektische Kraft« darin erweise, daR er fortschreite: »von der
Behauptung einer in den Dingen vorhandenen Ahnlichkeit [...] zur Darle-
gung des Prozesses, vermoge dessen der Geist einen harmonischen Zusam-
menhang zwischen den Objekten und sich selber erst herstellen und erschaf-
fen mulR. Jetzt erkennt das Ich die Gegenstdnde nicht mehr, indem es sich
ihnen anpaRt und sie nachbildet, sondern indem es sie umgekehrt nach der
Ahnlichkeit des eigenen Wesens auffaRt und begreift« (ebd., S. 35f.).

In »[Idiota] de mente, cap. VII nicht anders als cap. IV, ist Cusanus der
Auffassung: »mens [...] comperit virtutem suam esse se rebus [...] assimi-
landi et notiones faciendi [* der Geist (...) erfahrt, daR es sein Vorzug ist,
sich den Dingen (...) anzugleichen und und Begriffe zu bilden (dt.: Nikolaus
von Kues: Idiota de mente. Der Laie {iber den Geist, hrg. von Renate Steiger,
Hamburg 1995, S. 61)]« (fol. 87" ; Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 255;
Hervorh. v. m.).

200

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

denn einen schlichten Fortgang her? »[...] si omnia sunt in mente Modi des
diuina [...] omnia sunt in mente nostra [...] [* Wenn alles im gottli- Spiegelbildes
chen Geist [...] ist, so ist alles in unserem Geist (dt.: Nikolaus von
Kues, Idiota de mente. Der Laie iiber den Geist, hrg. von Renate Stei-
ger, Hamburg 1995. S. 27)]«*¢, scheint parallel von Seinem und unserm
Geist zu stehen, doch sind sie einander nicht gleich, sind sie einander
entgegen gestellt: in mente divina seien alle Dinge »vt in sua precisa et
propria veritate [* als in ihrer genauen und eigentlichen Wahrheit (dt.:
ebd.)]«, in mente nostra »vt in imagine seu™ similitudine propriae
veritatis«; der unmittelbar folgende Zusatz, »hoc est notionaliter
[* das heil3t begrifflich (dt.: ebd.)]«, akzentuiert das Ungleichgewicht
der beiderlei mentes.®

Wenn alles in Gottes Geist als in seiner genauen und eigentiimli-
chen Wahrheit sei, sei es im Menschengeist als im Spiegelbild der ei-
gentiimlichen Wahrheit oder®’ in [einer; J. S.] Ahnlichkeit[sbeziehung;
J. S.1*° zu ihr. »similitudine enim fit cognitio«, fiigt Nicolaus hinzu,
durch [die; J. S.] Ahnlichkeit[sbeziehung; J. S.] namlich komme es zur
Erkenntnis. »omnia in deo sunt, sed ibi rerum exemplaria«, schlief3t
er ab, »omnia in nostra mente, sed ibi*®° rerum similitudines [* Alles
ist in Gott, aber dort als Urbilder der Dinge; alles ist in unserem Geist,
aber dort als Ahnlichkeiten der Dinge (ebd.)]«: dort seien die Urbilder,
dort™ - jenen dhnlich, also von gleicher Struktur (oder Beziehungs-
zahl™') - seien die Abbilder der Dinge. Als was sie in unserem Geiste
seien, was, anders gefragt, »notionaliter« bedeute, ist noch zu sagen.

156 | Indiesem undin dem folgenden Absatz gebe ich eine Interlinearver-
sion der beiden ldngeren, von Cassirer beigebrachten Zitate (vgl. bei ihm
[Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit,] a.a.0. [Anm. 154], die FuBnoten 3, S. 34f., und 2, S. 35); ein uner-
hebliches kurzes drittes Zitat aus »de ludo globi« lasse ich aus. Bei Cusanus
vgl. zunéchst fol. 837 ; Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 243f.

157 | »seu< oder ssive« meint »oder, was in Hinsicht der Sache gleich ist«
(vgl. C. G. Zumpt, [Lateinische Grammatik,] a.a.0. [Anm. 87], S. 228).

158 | Ich erldutere >notionaliter< weiter unten im Text (siehe auch Anm.
167 [auf S. 202]).

159 | Siehe Abschnitt I1.2.4 [ab S. 178] mit Anm. 103 u. 104 [auf S. 181].
160 | Cassirers Text hat anstelle des zweiten >ibi< ein >hic.

161 | Die Betonung von »-zahlc soll auf die unten folgende Schliisselstelle,
»[...] exponendo animam numerum se mouentem [* bei der Erkldrung der
Seele als sich selbst bewegende Zahl (dt.: ebd., S. 55)]« (fol. 86"; Ed. Wil-
pert, a.a.0. [Anm. 57], S. 253) aufmerksam machen. — Zu Beziehungszahl,
Struktur etc. siehe auch Abschnitt I.3.2 [ab S. 86].

201

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Der Cusaner sagt es drei capitula weiter.’? »[...] inter enim diui-
nam mentem et nostram interest’®® quod inter facere et videre«, denn
zwischen Seinem und unserm Geist sei ein Unterschied wie zwischen
Machen und Schauen. Gottliches Machen sei ein Erschaffen, Gottes
Geist erschaffe etwas, indem er es ausdenke*: »diuina mens conci-
piendo’“ creat«; menschliches Schauen sei ein Verdhnlichen'®, des
Menschen Geist verdhnliche etwas, indem er es aufnehme®® (das, was
Gott, erschaffend, gedacht habe): »nostra [mens; J. S.] concipiendo?’®
assimilat«. Jetzt geht Nicolaus auf >notionaliterc ein, er erkldrt das
concipiendo bei assimilat durch »notiones seu intellectuales facien-
do visiones«: der Menschengeist verdhnliche, indem er notiones oder
- was dasselbe heiRe - intellektuelle Anschauungen®’ hervorbringe.
Dieser Art seien die beiderlei mentes unterschieden: »diuina mens est

162 | In cap. VII, fol. 86 ; Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 253.

163 | »inter< dient hier »zur Angabe der Gegenstdnde, zwischen denen ein
Unterschied stattfindet = zwischen, nihil interest inter te et quadrupedem,
Cic.« (K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworterbuch,]
Bd.II, a.a.0. [Anm. 45]); »interesse< bedeutet dementsprechend »sich unter-
scheidenc.

164 | »... indem er es ausdenkes, »concipiendo«. >[Cloncipere, von Gott
ausgesagt, betont hier den creativen Aspekt des Wortes; es bedeutet >den-
ken¢, auch >erzeugen«. Siehe aber die Anm. 166, auBerdem die Anm. 108
[auf S. 182].

165 | »ve[r]dhnlichen«. Dieses Verb, das etwa Ludwig Tieck noch gebraucht,
wird zwar bei den Briidern Grimm angefiihrt (DWB, Zwolfter Band, 1. Abt.,
1956), doch erwdhnen es Worterbiicher im allgemeinen (Hermann Paul
1966, GroRBer Duden 1981) nicht mehr. Im Grunde ist das Wort auch heute
unentbehrlich; die im DWB, angegebenen Umschreibungen >angleicheng,
»gleich machenc< verfehlen z.B. den Sinn des Cusanischen >assimilare¢, da
Nicolaus nachdriicklich ausschlieRt, daR der menschliche Geist, auf coniec-
turae (siehe die Anm. 101 [auf S. 180]) angewiesen, der Wahrheit irgendwie
gleich komme.

166 | »...indem er es aufnehme, sconcipiendo«. >[Cloncipere¢, vom Men-
schen ausgesagt, betont hier den conceptiven Aspekt des Wortes; es bedeu-
tet »sich vorstellen¢, auch >empfangenc< (scil. den Samen). Siehe aber die
Anm. 164, auRerdem Anm. 108 [auf S. 182].

167 | Dieses Binom, bei Kant, Fichte, Schelling, Hegel zu einem je beson-
deren und bedeutenden Terminus geworden, mu hier unkommentiert blei-
ben; ich komme in [IL.3] »Der Begriff der Intuition« [ab S. 217]) darauf
zurlick. —»>notio« meint in diesem Kontext eher den ProzeR des Kenntnisneh-
mens als dessen begriffliches Resultat.

202

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vis entificatiua: nostra mens est vis assimilatiua«; sei Gottes Geist eine Modi des
Seiendes-(denkend-)erschaffende, sei Menschengeist eine dem Seien- Spiegelbildes
den (schauend-)verdhnlichende Kraft.
Werde nun das gottgeschaffene Seiende geschaut, welches denn
immer, geschaut werde die alles durchwaltende Zahl; diese sei »nichts
anderes als die gezdhlten Dinge«.'® Der Laie sagt es dem Philosophen,
»inter mentem diuinam et res non mediare numerum qui habeat actuale
esse, sed numerus rerum res sunt [* daR zwischen dem géttlichen Geist
und den Dingen nicht vermittelnd die Zahl steht als etwas, das wirkli-
ches Sein hitte, sondern die Zahl der Dinge sind die Dinge selbst (dt.:
Nikolaus von Kues, Idiota de mente, a.a.0., S. 53)].«* Alle stimmten
wohl iiberein, meine er, »mentem esse viuum quendam diuinum numer-
um [* daR der Geist eine gewisse lebendige g&ttliche Zahlist (dt.: ebd.,
S. 55)]«¥°, damit der Schauende, Ahnliches als dhnlich zu erkennen,
imstande sei. Auch der Geist Gottes ist Zahl'?, ist es urbildlich, exem-
plar des unzdhlbar Einen, wie der Menschen Geist es abbildlich ist, ima-
gines der abzdhlbar vielen. Indem sich die mens aber, schauend, selbst
bewege, Seiendes zu reflektieren, sei die Zahl ihrer (oder der Seele'?)
Selbstbewegung Prinzip: des lebenden und als solchen schauenden Spie-

168 | »[...] non est aliud numerus quam res numeratae [* die Zahl ist
nichts anderes als die gezdhlten Dinge (dt.: ebd., S. 53]« (Cusanus, fol. 86";
Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 252).

169 | Cusanus, ebd.; Ed. Wilpert, ebd.; Hervorh. v. m.

170 | Cusanus, fol. 86*; Ed. Wilpert, ebd., S. 253.

171 | Dasist sozusagen cum grano salis Cusani zu verstehen; denn er sagt
(fol. 85Y; Ed. Wilpert, ebd., S. 250; Hervorh. v. m.): »[...] primum enim
principiatum vocamus simbolice numerum, quia numerus est subiectum pro-
portionis, non enim potest esse proportio sine numero. [* Wir nennen ndm-
lich das erste Entsprungene symbolisch >Zahl, weil die Zahl Trager der Pro-
portion ist; es kann ndmlich kein Verhdltnis ohne Zahl geben (dt.: Nikolaus
von Kues, Idiota de mente, a.a.0. [Anm. 158], S. 47)]« Hieran schlief3t sich
unmittelbar der bereits zitierte Passus, »et proportio est locus forme [...]
desinit representatio [* und die Proportion ist der Ort der Form (dt.: ebd.)]«,
an (Nachweis siehe die Anm. 135 [auf S. 194]).

172 | So sagt es Cusanus selbst (fol. 86"; Ed. Wilpert, ebd., S. 253; Hervorh.
v. m.): »[0Ob has aut similes varias experientias talia ac alia] de mente aut
anima dixisse rationabiliter credendum. [* (DalR sie wegen dieser oder ver-
schiedener dhnlicher Erfahrungen solches und anderes) iiber den Geist oder
die Seele gesagt haben, ist verniinftigerweise anzunehmen (dt.: ebd., S. 53-
55]«autcist das alternative »oder¢; gemeint ist wohl, platonisch, die Seele als
Sitz des hdchsten ihrer drei Teile (vgl. etwa Platon, Tim[aios], 89 d-90 d).

203

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

gels ndmlich die »sich selbst bewegende«, d.h. »lebendige«, Zahl.'
Bestimmt Aristoteles die Zeit als Zahl der Bewegung, »toUTto yd&p €0TIv
6 xpdvos, apiduds kivrjoews« und sei es »katd TO MPSTEPOV Kal
UoTepov« [* Das ndmlich ist die Zeit: Die Zahl der Bewegung nach dem
vorher und nachher]"4, beschreibt Cusanus die Seele als Zahl der Selbst-
bewegung, »anima numerus se movens«”® , und sie ist es »secundum
idem tempus [* in der Zeit]«; »MeRzahl«' die eine, die andere Logos.
Die specula, welche den exemplarischen Spiegel schauen, selber in
ihm imagines, konnen dessen Bild nicht erfassen.”” Doch dhnlich, wie-
wohl endlich geschaffen, kénnen sie streben, dem unendlich geraden
und reinen noch dhnlicher zu werden'®, damit ihnen das Urbild klarer
leuchte, die icona Dei'® ad portionem zu reflektieren. In der Sprache
der Vdter und Lehrer®: sie miissen streben, damit ihnen das Vorbild ver-
kldrter einleuchte, die imitatio Christi®! ad hominem zu reiterieren.

173 | Die Selbstbewegung ist das >Von-selber«(-Eintretende), das >a&tmo
TavutopdTou« des Aristoteles; lat. >spontaneumc.

174 | Aristoteles, phys[ica, A 11] 219 b1f.

175 | Nachderinder Anm. 161 [auf S. 201] angefiihrten Formulierung des
Cusanus.

176 | So Hans Giinter Zekls treffliche Ubersetzung von »&p19uds< an dieser
Stelle (phys[ica], 219 b2); vgl. Zekls griech.-dt. Ausgabe »Aristoteles’ Phy-
sik. Vorlesung iiber Natur«, 1. Halbband, Hamburg 1987, S. 213.

177 | Siehe zu dieser Andeutung der iterativen Reflexion sich wechselsei-
tig quasi ansehender Spiegel die Anm. 106 [auf S. 177f.].

178 | Um dieim Text sogleich anzusprechende Verschrankung von Philoso-
phischem mit Theologischem vorweg zu bedeuten: Im Hinblick auf das,
christlich vom Urbild unabtrennbare, Vorbild des exemplarischen Spiegels
wird neben der Selbstbegradigung nunmehr die Selbstreinigung der specula
wesentlich; vgl. Cusanus (wie in Anm. 57 [auf S. 169]), die specula viva
kénnten »seipsa incuruare rectificare et mundare [* sich selbst krumm, plan
und rein machen]«. >mundare< hat schon bei den rémischen Christen einen
moralischen Sinn.

179 | Zu diesem Ausdruck siehe Abschnitt I.1.7 [ab S. 68].

180 | Z.B. der Kirchenvéter Augustinus und (Pseudo-)Dionysius Areopagi-
ta*, der Kirchenlehrer Bonaventura, Albertus Magnus, Thomas.

* Dionysius mag, auch seiner umstrittenen Autorschaft wegen, mit gewis-
sem Vorbehalt genannt sein. Ndheres in dem Korollar »Troni, angeli, specchi.
Zu Versen von Dante« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

181 | Als >Nachfolge« Christi hat dieser, auf das Neue Testament (z.B. Jo-
hannes, 8.12) gestiitzte, Begriff eminente Wirkung gelibt: auf die mittelal-
terliche Armenbewegung (Franziskaner) ebenso wie noch auf Kierkegaard

204

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Urbild und Vorbild, beidemal exemplar: Nicolaus von Cues redet Modi des
- theologisch, wenn er z.B. »de filiatione dei«, philosophisch, wenn Spiegelbildes
er z.B. »de mente« handelt - dem sogenannten Exemplarismus das,
jedenfalls fromme, Wort, nicht anders, als Thomas von Aquin es getan.
»[...] illa, quae sunt a Deo [* (...) sind die Dinge, die von Gott kommen
(dt.: Die deutsche Thomas-Ausgabe, hrg. vom Katholischen Akademi-
kerverband, Salzburg und Leipzig 1934, 1. Bd., S. 90)]«, sagt Thomas
von dem, was an der similitudo »nach einer irgend gearteten Analogie,
wie das Sein selber allen gemeinsam ist«, teilhabe, »assimilantur ei,
inquantum sunt entia, ut primo, et universali principio totius esse [* so-
fern sie Seiende sind, Gott dhnlich als der ersten und universalen Ur-
sache alles Seins (ebd.)]«"®; ein philosophischer Satz in einer »Summa
theologica«. Nimmt er Gott zum Seinsprinzip an, eher autoritativ denn
argumentativ, wird es diesem und jedem Philosophen undenkbar, das
aitiov, welches aristotelisch das o0 évekd Tvos® [* sein fiir etwas]
des agere ist, nicht gleichfalls fiir das TéAos auszugeben. Gott ist aller
im Glauben an Ihn gegriindeten Reflexion in einem Anfang und Ziel.

Der Philosoph hingegen, spricht er, jeglicher Theologie entratend,
rein als Philosoph'®, hat das oU #vek& Twvos eines immer klareren Re-
flektierens in anderem als in einem exemplarischen, womdglich gott-
lichen, Spiegel zu suchen. Dieses andere kann allein in dem Streben
begriindet sein, da® den Bedingungen der Mdoglichkeit einer immer
distincteren Reflexion, namlich, anstatt den Vorschriften einer numi-
nosen, den Gesetzen der geometrischen Optik, geniigt werde.”® Zum

oder auf die sogenannte Politische Theologie, die man mit Augustinus (De
civitate Dei) beginnen lassen kann und die bis in unsere Zeit fortlebt. Am
schlichtesten, den Einzelnen zur Nachfolge anhaltend, hat Thomas von Kem-
pen, 1380-1471, in seinen »De imitatione Christi libri quattuor« davon ge-
schrieben: »Disce formam vitamque Iesu in omni humilitate et simplicitate
cordis imitari (liber I, cap. 1, Consideratio) [* Lerne, Art und Leben Jesu in
voller Demut und Einfalt des Herzens nachzuahmen]«.

182 | Thomas von Aquin, Summa theol[ogica], qu[aestio] IV, art. 3. - Tho-
mas fragt in diesem Artikel: »Utrum aliqua creatura possit esse similis Deo
[* Kann ein Geschopf Gott @hnlich sein (Die deutsche Thomas-Ausgabe, hrg.
vom Katholischen Akademikerverband, Salzburg/Leipzig 1934, Bd. 1, S.
87)].« Den zitierten Satz hebt die mir vorliegende zweite Auflage der Editio
Leontina, Rom 1894, als ganzen hervor.

183 | Siehe den Abschnitt 3 [ab S. 167], besonders Anm. 52 [auf S. 168].
184 | Wie z.B. Aristoteles in »De animax.

185 | Der Cusaner unterfdngt sich, die Anschauung des Geometrischen mit
der Anbetung des Numinosen zu verséhnen; inwieweit die Optik als eine

205

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Enantion®® reflektiert wird die Natur, T& puoikd, deren Teil wir selber,
die Reflektierenden, mithin auch selbst Reflektierten, sind.*’ Der Phi-
losoph, spreche er rein als Philosoph, wird allerdings der Metaphysik
nicht entraten; doch hat er alle ihr zukommende Spekulation nach
dem strengen Anspruch ihres Begriffs, einer strukturellen, d.h. in
Beziehungszahlen auszudriickenden Spiegelung, zu denken. So erst
wird jenes Streben, das von den specula viva nur metaphorisch gesagt

mathematische Disziplin davon betroffen sei, bedarf sorgsamer Untersu-
chung.

Ich erinnere an einen, zwei Jahrhunderte vor Nicolaus schreibenden, The-
ologen und Philosophen, der in der Optik (oder Perspectiva) die hochste
Wissenschaft gesehen hat, weil sie der Erkenntnis der gottlichen Wahrheit
am besten diene, und gerade deshalb um die strenge Geometrizitdt der
Optik besorgt gewesen ist: an Roger Bacon (um 1214-1292/94); ihm
brachte seine Lehre allerdings langjdhrige Kerkerhaft ein. Die Optik Rogers
vgl. in: »The >Opus maius< of Roger Bacon, Teil V (De Scientia Perspectiva),
hrg. von John Henry Bridges, 2. Bd., Reprint Frankfurt a.M. 1964, S. 1-
166. — Goethe hat Roger Bacon in der Farbenlehre gewiirdigt (vgl. Die
Schriften zur Naturwissenschaft, 6. Bd., Zur Farbenlehre. Historischer Teil,
hrg. von Dorothea Kuhn, Weimar 1957, S. 95-105). Wenigstens einige Sat-
ze seien daraus zitiert: »Durch die von ihm beschriebenen Glaser soll man
nicht allein die entferntesten Gegenstdande ganz nah, die kleinsten unge-
heuer groR im eignen Auge wahrnehmen; sondern diese und andre Bilder
sollen auch hinaus in die Luft, in die Atmosphare, geworfen einer Menge
zur Erscheinung kommen. Zwar ist auch dieses nicht ohne Grund. So man-
cherlei Naturerscheinungen, die auf Refraktion und Reflexion beruhen, die
viel spater erfundene Camera obscura, die Zauberlaterne, das Sonnenmi-
kroskop* und ihre verschiedenen Anwendungen haben sein Vorausgesag-
tes fast buchstablich wahr gemacht, weil er alle diese Folgen voraussah«
(S. 103).

* Das ist das einem Mikroskop sehr dhnliche astronomische (oder Kepler-
sche) Fernrohr; »es ist gleichsam nur ein Mikroskop fiir entfernte Gegen-
stande« (P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den physikalischen und
chemischen Unterricht an héheren Madchenschulen,] a.a.0. [Anm. 13], S.
221).

186 | Zu den in der Auffassung des Spiegelbildes als eines Enantion lie-
genden Implikationen - z.B.: »die Reflexion der Objektstruktur, die einer
Reflexion der Denkstruktur nur gleich scheint, doch ungleich ist« — siehe
Abschnitt I.3.2 [ab S. 86].

187 | Zum Reflektieren der selber Reflektierten siehe den Abschnitt »Der
Begriff der Spekulation« (7.3) [von Schickel nicht ausgearbeitet].

206

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schien, in einem Algorithmus'® darstellbar, darin die materialitas des Modi des
Reflektierens — das Spiegeln, das Leuchten, das Sehen — von allem Spiegelbildes
Sinnlichen zu 16sen.™
Leibniz gebraucht >conatus<**°, wie er >Strebenc terminologisch
falkt, zwar in zweierlei Text, doch in einerlei Sinn; conatus bringt das
scheinbar Disparate, Metaphysik und Mathematik, aufs engste zusam-
men. Differenziert Leibniz die Perzeptionen der Monaden danach, ob
sie confus oder distinct seien'®, waren sie, welche Spiegelungen sind,

188 | »Unter einem Algorithmus versteht man eine Rechenmethode nach
festen Regeln« (B. L. van der Waerden, [Die Pythagoreer] a.a.0. [Anm. 120],
S. 420); zu solchen Regeln fiir Beziehungszahlen siehe Anm. 39 und 40 zu
Abschnitt 1.3.2 [auf S. 91]. — Ein beriihmtes Beispiel ist der sogenannte
Euklidische Algorithmus (Elemente, Buch VII), mittels dessen der groRte
gemeinsame Teiler zweier Zahlen bestimmt wird; darauf basiert Euklids The-
orie der Zahlenverhdltnisse und Proportionen, auch der Teilbarkeit ganzer
Zahlen. — Das Wort »Algorithmus< geht auf den Namen des arabischen Ma-
thematikers [Mohammed ibn Musa] al-Hwarizmi (ca.780-ca. 850) zuriick,
dessen Arbeiten zur Algebra, Arithmetik und Astronomie, die meisten ins
Lateinische iibersetzt, die Mathematik des Abendlandes erheblich gefordert
haben. Aus der Benennung einer der Schriften al-Hwarizmis, »[Hisab] al-
gabr [wa’l-mugabala (dt.: Rechnen durch Ergdnzen und Ausgleichen)]«, ist
das Wort »Algebra< entstanden.

189 | Siehe Cusanus wieim AbschnittII.2.4 [ab S. 178] (mit Anm. 116 [auf
S. 184f.]): »[...] et cunctis sensibilibus conceptum absoluas [* von aller
Sinnenfalligkeit mogest Du die Vorstellung losen].«

190 | >conatus< deckt im klass[ischen] Latein das Bedeutungsfeld kdrper-
licher, sinnlicher und geistiger — auch militdrischer und politischer — An-
strengung. Als (heute ungebrduchliches) Fremdwort meint »Conatus¢, auch
zu sConatc verkiirzt, >Vorhaben, Versuch, Anlauf zur Tat< (nach J. C. A. Heyse,
[Allgemeines, verdeutschendes und erkldarendes Fremdwdrterbuch,] a.a.0.
[Anm. 152]).

191 | Von den zahlreichen Stellen, an denen Leibniz das Begriffspaar sper-
ceptions distinctes< und >perceptions confuses< gebraucht, gebe ich — ohne
weitere Erlduterung, die nicht hierher gehdrt — nur eine aus der sogenannten
»Monadologie«, Art. 49, an: »la Creature est dite agir au dehors en tant
qu’elle a de la perfection, et patir d’une autre en tant qu‘elle est imparfaite.
Ainsi l'on attribue Action a la Monade en tant qu’elle a des perceptions
distinctes, et la Passion en tant qu’elle a de confuses [Theod(izee) § 32, 66,
8§ 386] [* Man sagt von einem Geschopf, dalR es nach auRen hin wirkt, sofern
es Vollkommenheit hat; von einem anderen sagt man es leicht, sofern es
unvollkommen ist. So schreibt man der Monade Tdtigkeit zu, sofern sie deut-

207

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Cusanisch danach zu differenzieren, ob sie einem mehr oder minder
gekriimmten Spiegel sozusagen einfielen. Spricht Leibniz den Monaden
einen appetitus zu, der sie treibe, von einer Perzeption zur anderen,
von verworrenen zu entwirrten, von verzerrten zu entzerrten Perzepti-
onen fortzuschreiten, sprache er ihnen, welche Spiegel sind, Cusanisch
also die Fahigkeit zu, »sich immer >reiner und gerader zu machen [...]
sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins unendliche zu ver-
vollkommnen«.*? Die Monade qua Spiegel macht etwas, und zwar mit
sich selber, indem sie ihren appetitus, ihr Trachten und Streben'*, auf

liche, Erleiden, sofern sie unabgehobene Perzeptionen hat. (dt.: G. W. Leib-
niz, Monadologie, a.a.0. [Anm. 54], S. 49)]« (Gerh. phil., Bd. VL, S. 615). — Ab
diesem Satz folge ich bis zum Ende des Abschnitts 6 (sowie in einigen Anmer-
kungen zu Abschnitt 7) in etwa dem Gedankengang meines Essais »Monade,
Kugel, Integral« (a.a.0. [Anm. 39], S. 71ff. [in diesem Band ab S. 287]).
192 | D. Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, a.a.0. [Anm.
131], S. 101. - Sehr vereinfacht und nur vorldufig gesagt: die semantische
Differenz zwischen >appetitus< und >conatus« liegt darin, dal beide Termini
zwar Momente der Bewegung bedeuten, indes - jedenfalls den unten ange-
fiihrten Definitionen zufolge — der eine in eher (aber nicht ausschlieBlich)
philosophischer, der andere in eher (aber wiederum nicht ausschlieBlich)
mathematischer Hinsicht steht, der eine eher das Ganze der Bewegungszu-
stande, der andere eher den einzelnen Bewegungszustand bezeichnet. So
schreibt Leibniz (an Nicolas Francois Remond, in einer nicht abgeschickten
Beilage zu seinem Brief vom Juli 1714; Gerh. phil., Bd. III, S. 622): »[...]
‘appetit (qui n‘est autre chose que la tendance d‘une perception a un autre)
qui est appelée passion dans les animaux, et volonté la ol la perception est
un entendement [W. Wiater {ibersetzt (in: Leibniz, Briefe, a.a.0. [Anm. 131],
S. 335) sowohl »appetitc als auch >tendance« mit >Streben¢; J. S.] ([...] das
Streben (Appetition) (das nichts anderes ist als das Streben von einer Perzep-
tion zur anderen), das bei den Tieren Trieb und da, wo die Perzeption ein
Verstehen ist, Wille genannt wird [G. W. Leibniz, Philosophische Schriften,
Bd. V,2, hrg. u. tbers. V. Werner Wiater, Darmstadt 1989, S. 335])«; so
schreibt Leibniz (in »Theoria Motus abstracti seu Rationes Motuum universa-
les, a sensu et phaenomenis independentes«; Gerh. phil. IV, S. 229): »Cona-
tus est ad motum, ut punctum ad spatium, seu ut unum ad infinitum, est
enim initium finisque motus [* Das Streben verhilt sich zur Bewegung wie
der Punkt zum Raum oder wie das Eine zum Unendlichen, er ist namlich
Anfang und Ende der Bewegung].« [Auf sconatus< paRRt aber ebenso, wie
noch zu zeigen, das von »appetit< nach der Klammer Gesagte; J. S.]

193 | »Trachteng, >Streben«. Mit>Streben< gebe ich, wie bisher auch, >cona-
tus< wieder, mit sTrachten< den Begriff >nisus<. Beide Termini stehen dicht

208

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

deutliche und stets deutlichere Abbilder der Welt im beliebig Kleinen, Modi des

im beliebig GrofSen richtet. Damit ihr appetitus aber befriedigt werde', Spiegelbildes
miiRte die Monade, auRer sich abzuflachen und aufzurunden, sich

dermaflen bewegen, vorzugsweise drehen, dald relevante Reflexionen

schérfer, irrelevante unscharfer wiirden. Concipe'®, konnte Leibniz, in

der Vorstellung schweifender als Cusanus, geschrieben haben: Den-

ke ein Universum von Spiegeln in motu et rotatione™® von solchen,

die kreisten und kreiselten, ihre Perspektive korrektiv zu wechseln, von

solchen, die Leibnizisch insonderheit der Konvexitat zwischen Null,

beieinander in »Specimen Dynamicum« von 1695 (ich belasse den Titel in
der iiblichen Abkiirzung). >conatus< wird dort definiert (Abs. 4): »Velocitas
sumta cum directione Conatus appellantur [* die Geschwindigkeit, zusam-
mengenommen mit der Richtung, wird Streben genannt (dt.: G. W. Leibniz:
Specimen dynamicum, hrg. und ibers. von Hans Giinter Dosch/Glenn W.
Most/Enno Rudolph, Hamburg 1982, S. 11)]«; die Vertrédglichkeit dieser De-
finition mit der in Anm. 192 mitgeteilten zu zeigen, ist hier nicht der Ort.
»nisus< wird definiert (Abs. 5): »[...] patet duplicem esse Nisum, nempe ele-
mentarem seu infinite parvum, quem et solicitationem appello, et formatum
continuatione seu repetitione Nisuum elementarium, id est impetum ipsum
[* offenkundig ist, dal® der Drang zweifach ist, und zwar sowohl elementar,
das heiRt unendlich klein, welchen ich auch Anregung nenne, als auch durch
die Fortsetzung oder Wiederholung der elementaren Drange gebildet, das
heiRt der Antrieb selbst (dt.: ebd., S. 13)].« Vgl. Gerh. math., Bd. VI, S.
237f. — Hans Giinter Dosch et al. — Herausgeber, Ubersetzer und Kommenta-
toren einer lat.-dt. Ausgabe des »Specimen Dynamicum«, Hamburg 1982 —
schreiben (S. 110): »nisus< trete »in doppelter Bedeutung auf, einmal als
infinitesimales Differential des Impulses oder Anregung (solicitatio), einmal
als Impuls (impetus) selbst«. In den Absdtzen 4 und 5, so schreiben sie
weiter (S. 111), werde »verbal die Differentialrechnung in die Mechanik,
ohne direkte Bezugnahme auf die Geometrie, eingefiihrt. Damit wird, radi-
kaler als bei Newton, eine Entwicklung eingeleitet, die die alte Herleitung
liber geometrische Beweise ablost. Ihren Hohepunkt erreicht diese Entwick-
lung dann im 18. Jahrhundert, teilweise unter direktem EinfluR von L[eib-
niz], durch Bernoulli, L[eonhard] Euler u. a.«

194 | Der Begriff eines appetitus involviert dessen Natur, befriedigt zu
werden.

195 | Zu sconcipe< und dessen Unterschied von sconcipito< siehe den Ab-
schnitt 4 [ab S. 178] (mit Anm. 111 und 112 [auf S. 182f.]).

196 | »in motu et rotatione«: gemeint sind alle nur denkbaren, dem Stre-
ben der Monaden resp. Korper dienlichen Weisen der Bewegung, speziell der
Drehung.

209

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder wo sie plan, und Unendlich, wo sie wieder plan werden, sich wélbend
und ebnend zustrebten'’; concipe, die einen tdten dieses, die anderen
jenes, manche gar, soviel ihnen nétig und maglich, conatus causa zu-
gleich. LaRt sich die Annahme, Spiegel vermdchten ihre Gestalt zu dn-
dern, zwar nicht bei Leibniz belegen'®, erscheint sie gleichwohl plau-
sibel. Schliissig hingegen erschiene, hétte Leibniz selbst keinen Satz
dariiber verloren, die weitere Annahme, jede Monade, beliebig welche,
verfolge ihr Streben, indem sie, analogice zu Korpern schlechthin, sich
in Bewegung, welcher immer'®, befinde. Man versichert sich leicht et-
licher Stellen, sowohl naturphilosophischer als naturwissenschaftlicher,
metaphysischer als mathematischer, die hinsichtlich - eines in Texten
beider Art vorkommenden - >conatus«< per analogiam zu lesen sind. Die
Lizenz, so zu lesen, wird vordergriindig mittels einer, wie Josef Konig
formuliert?®, »Mathematisierung metaphysischer Gehalte« erteilt; an
ihr meint Konig freilich kritisieren zu sollen, sie gelinge »dem Philo-
sophen Leibniz«, da ihm gewissermaRen der Mathematiker Leibniz in
die Quere komme, »nur scheinbar auf dem Umweg einer illegitimen
Metaphysizierung an sich bloR mathematischer Relationen«.?** Ob die-
sem Einwand irgendwie zu begegnen, womdglich in einer die Lizenz,
conatus als Wesenszug — ob der Monaden qua metaphysischer, ob der
Korper qua mathematischer Punkte?*® - in einem analogen Sinne zu
lesen, tiefer griindenden Weise, konnen allein die Texte lehren.

Dal} Leibniz die Monaden, soweit sie Seelen seien? mit Streben

197 | Zu dieser Leibnizischen Besonderheit siehe Anm. 97 zu Abschnitt
I1.1.5 [auf S. 140f.]; siehe besonders das Scholion »Leibniz: miroirs vivants«
[in diesem Band ab S. 309].

198 | Doch dirfte Leibniz diese Cusanische Vorstellung gekannt, wohl
auch sinnvoll gefunden haben.

199 | Die Bewegung der Kdrper (motus) ist eine Abbildung der Tatigkeit der
Monaden (actio); weiteres siehe unten in diesem Abschnitt.

200 | J.Konig, Das System von Leibniz, in: Vortrage und Aufsétze, [hrg. von
Giinter Patzig, Freiburg/Miinchen 1978], S. 27-61,] S. 60; Hervorh. v. m.
201 | Ebd., S. 60f.; Hervorh. v. m.

202 | Die wechselnde, daher schwierig zu interpretierende Auffassung
Leibnizens von metaphysischen und selbst mathematischen Punkten, denen
noch physikalische zuzurechnen sind, vgl. z.B. bei Hermann Schmalenbach,
Leibniz, Miinchen 1921, S. 111-116, 439-443 u. passim; vgl. auch Bertrand
Russell, A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz. With an Appendix
of leading Passages, London 1958, passim (Register).

203 | DaB die Monaden durchweg »Seelen, seelenhafte Wesen« seien, wie
H. Schmalenbach annimmt (a.a.0. [Anm. 202], S. 143), ldRt sich bezweifeln.

210

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

begabt denke, leuchtet ohne weiteres ein. Auch erscheint es sinnvoll, Modi des
dem Lebendigen ein Streben zuzuerkennen, und Leibniz definiert ja Spiegelbildes
alle Monaden, ihrer formalitas nach, als lebende oder, terminologisch

gesagt, als selbsttdtige (automates).?* So kann er in »De ipsa naturag,

mufS er — traktiert er darin doch die innere (einwohnende) Kraft und

die Handlungen der Geschopfe, ihre Dynamik zu erhérten und zu erldu-

tern®® - dort von der Monade, »in quo est velut perceptio et appetitus

[* in der zum Beispiel (vgl. Anm. 206) Vorstellen und Bestreben sind

(Leibniz: Schriften zur Logik und zur philosophischen Grundlegung

von Mathematik und Naturwissenschaft, hrg. und iibers. von Herbert

Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 297)]«, schreiben.?®® Hier gebraucht

Leibniz, da er auf die Natur der Monade, sich bewegend zu streben,

nicht auf einen ihrer Zustdnde, sich strebend zu bewegen, abhebt?”,

den Begriff »appetitus<. Einen Abschnitt darauf, Leibniz 148t sich im

Kontext der Monadenlehre auf Ort und Bewegung ein, gebraucht er

den anderen Begriff sconatus«: Nicht nur sei ein (monadischer) Kdrper

Leibniz selbst hilt dagegen: »[...] les Ames, c’est a dire, les Monades les
plus dominantes (Principes de la Nature et de la Grace, fondés en raison, §
12; Gerh. phil., Bd. VI, S. 604) [* die Seelen, das heiRt die beherrschend-
sten Monaden (dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schriften, Bd. 1., hrg. und
tibers. von Hans Heinz Holz. Opuscules métaphysiques — Kleine Schriften zur
Metaphysik, 2. Auflage. Frankfurt a.M. 2000, S. 431)«].

204 | Siehe Abschnitt 3 dieser Studie [ab S. 167].

205 | Der lat. Titel lautet vollstdndig »De ipsa natura sive de vi insita ac-
tionibusque Creaturarum, pro Dynamicis suis confirmandis illustrandisque«.
- Den von ihm gefundenen Begriff sDynamik< definiert Leibniz 1689 (in »Dy-
namica de Potentia et Legibus Naturae corporeae«): »[...] ut paulatim vera
novae de Potentia et Actione Scientiae, quam Dynamicem appellare possis,
Elementa condantur [* um nach und nach die wahren Elemente der neuen
Wissenschaft von Kraft und Handlung, die man Dynamik nennen konnte,
darzulegen]« (Gerh. math., Bd. VI, S. 287). In »De primae philosophiae
Emendatione, et de Notione Substantiae« (1694) schreibt Leibniz: um den
Begriff, »quam Germani vocant Krafft, Galli la force«, zu erkldren, »peculia-
rem Dynamices scientiam destinavi [* den die Deutschen mit >Kraft< und die
Franzosen mit >la force< meinen ... (zu erkldren,) habe ich die besondere
Wissenschaft der Dynamik ausersehen]« (Gerh. phil., Bd. IV, S. 469).

206 | »Deipsa natura ...«, Abs. 12 (Gerh. phil., Bd. IV, S. 512; Hervorh. v.
m.). — Das im Text stehende »velut< ist keinesfalls mit »gleichsam« zu {iber-
setzen (wie von Robert Habs in: G. W. Leibniz, Kleinere philosophische
Schriften, Leipzig 0. J. (1893), S. 191). »velut< heiRt hier >zum Beispiel<.
207 | Siehe die Anm. 192 [auf S. 207].

211

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

im gegenwdrtigen Moment seiner Bewequng an einem ihm zugemes-
senen Ort, »sed etiam conatum habet seu nisum mutandi locum, ita ut
status sequens ei praesenti, per se, naturae vi consequatur [* sondern
hat auch das Bestreben oder den Drang, den Ort zu wechseln, so daR
der folgende Zustand von selbst durch die Kraft der Natur aus dem
gegenwartigen folgt].«?%®

Auch den leisesten Zweifel, ob er >conatus< den Monaden, gar den
beseelten, beilege, zerstreut Leibniz. In den »Nouveaux Essais« be-
stimmt er ein Handeln auf Befehl der Seele, werde es ausgefiihrt, als
Wollen (»volition«); er setzt hinzu: »[...] la Volition est Ueffort ou la
tendance (conatus) vers ce qu’on trouve bon et contre ce qu‘on trouve
mauvais [* (daR das) Wollen die Bemiihung oder Tendenz (conatus)
ist, in Richtung darauf zu gehen, was man gut findet, und sich von
dem zu entfernen, was man fiir schlecht halt (dt.: G. W. Leibniz: Phi-
losophische Schriften, Bd. 3.1, hrg. und iibers. von Wolf von Engel-
hardt/Hans Heinz Holz, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 2000, S. 249)].«**°
Denselben Terminus >conatus« fiir ein Streben, das er 1704 im Wollen
substantieller Korper, eben der Monaden??, manifestiert sieht, wahlte
Leibniz 1695, nach allem Anschein paradox, auch fiir die Dynamik phy-
sikalischer, wahrhaft nicht wollen kénnender Kérper. Seine Erwiderung
auf einige Bedenken »circa methodum differentialem seu infinitesi-
malem motas [* die gegen die Differential- oder Infinitesimalmetho-
de vorgebracht wurden]«?", eine Niederschrift aus dem Gebiet der an
gewandten Mathematik resp. der reinen, will hier sagen, ohne pet&
konzipierten Physik, ldRt nicht im geringsten zu, an Wort oder Sa-
che zu deuteln: »Motu describitur linea, velocitate elementum lineae,
sollicitatione (velut initio descensus a gravitate, vel motus a conatu
centrifugo) elementum elementi [* Mit der Bewegung wird die Linie

208 | »Deipsa natura ...«, Abs. 13 (Gerh. phil., Bd. IV, S. 513; Hervorh. v.
m. = Zu >nisus< siehe die Anm. 193 [auf S. 208f.].

209 | Nouveaux Essais sur 'Entendement Humain, II. 21 (De la Puissance
et de la liberté), & 5; Gerh. phil., Bd. V, S. 158.

210 | 1695 gebraucht Leibniz zum ersten Mal den Begriff sMonas« fiir »une
unité reelle«, d.i. der substantielle Korper (in einem Brief an den Mathema-
tiker Francois Guillaume de L'Héopital; vgl. Gerh. math., Bd. II, S. 295).

211 | Der Titel lautet vollstdndig »Responsio ad nonnullas difficultates a
Dn. Bernardo Niewentiit circa Methodum differentialem seu infinitesimalem
motas« (zuerst in Act[a] Erudit[orum] 1695; vgl. Gerh. math., Bd. V, S.
320-328). — Bernhard Nieuwentijt hatte 1694 »Considerationes circa analy-
seos ad quantitates infinite parvas applicatae principia, et calculi differen-
tialis usum resolvendis problematibus geometricis« veroffentlicht.

212

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dargestellt, mit der Geschwindigkeit das Element der Linie, mit dem Modi des
Antrieb (zum Beispiel am Anfang des Fallens durch die Schwerkraft Spiegelbildes
oder der Bewegung durch das zentrifugale Streben) das Element des
Elements].«??

Sollte jede dieser beiden Aussagen fiir sich richtig sein, muf3te das
System von Leibniz?**® die eineindeutige Abbildbarkeit von Physik und
Metaphysik aufeinander implizieren®“; sollte Leibniz den Terminus
beidemal rechtens gesetzt haben, muRte die strenge Vergleichbarkeit
beider conatus miteinander garantiert sein.?”® Das erste wie das zwei-
te hat Leibniz, weder den Mathematiker iiber den Philosophen noch
diesen iiber jenen Oberhand gewinnen lassend, z.B. in den »Nouveaux
Essais« geleistet?: »[...] il ya une image de l'action dans le mouve-

212 | Responsio ..., a.a.0. [Anm. 211], S. 325; Hervorh. v. m. >velut< wie
oben (Anm. 206 [auf S. 211]). — Marc Parmentier, der Herausgeber von G. W.
Leibniz, »La naissance du calcul différentiel. 26 articles des Acta Erudito-
rum« (Paris 1989), merkt zur »Responsio« an (S. 333): »Ces deux exemples
de conatus sont également ceux de la lettre a Grimaldi [* Diese beiden Bei-
spiele eines Strebens sind dieselben wie die in dem Brief an Grimaldi]«; fiir
den Brief verweist Parmentier auf die Ausgabe von [Louis] Dutens, Bd. V
[Opera Philologica, Genevae 1768], S. 76. Mit Claudio Filippo Grimaldi SJ,
der Pater Verbiest als Prasident des Tribunale mathematicum in Peking nach-
folgte, korrespondierte Leibniz, besonders wegen chinesischer Themen, von
1689-1696.

213 | Ich erinnere mit dieser Formulierung an Josef Konigs bedeutenden
Vortrag »Das System von Leibniz« [a.a.0., Anm. 200]. Ernst Cassirer nannte
sein Buch von 1902 zwar »Leibniz’ System«, verstand aber unter System nur
die Gesamtheit der vielen, ihn disparat diinkenden Themen, deren Leibniz sich
angenommen hat. Erst Konig sah 1946 Leibnizens philosophisches Euvre als
eine uneklektizistische, aus der Konzeption der weltspiegelnden Monade sich
stringent entfaltende, Einheit oder, in seinen Worten, als »das ergreifende
Unisono dieserim {ibrigen so polyphonen Doktrin« (ebd., S. 31). Als wiederum
Michel Serres sein Buch von 1968 »La systeme de Leibniz« nannte, bezog er
mit dem Zusatz »et ses modéles mathématiques« eine, bei aller Wichtigkeit,
eher periphere Position. Den sozusagen infinitesimalen Nucleus seiner Mathe-
matik hat Leibniz ebenfalls am Begriff der Monade gewonnen.

214 | Siehe Anm. 33 zu Abschnitt 1.3.2 [auf S. 90] (Heinrich Scholz zum
Leibnizischen Spiegelungsbegriff).

215 | Siehe Anm. 81 zu Abschnitt II.1.5 [auf S. 136] (J. Kdonig: wahrhaft
analog).

216 | Nouveaux Essais, II. 21, § 72; Gerh. phil., Bd. V, S. 196; Hervorh. v.
m.

213

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ment [* (Indessen) gibt es ein Abbild der Tdtigkeit in der Bewegung
(dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schriften, Bd. 3.1, a.a.0., S. 347)]«,
schrieb er, und wenige Zeilen darauf, »Je ne donne aux corps qu‘une
image de la Substance et de 'action [* Ich spreche den K6rpern nur ein
Abbild des substantiellen Seins und der Tatigkeit zu (dt.: ebd.)].« Sagt
Leibniz aber »image«, sagt er »Spiegelbild<*”, und tatsachlich spricht
er, nach wiederum nur wenigen Zeilen, vom miroir vivant. Mittels der
Ahnlichkeitsbeziehung zwischen Kérpern qua imagines und Monaden
qua exemplaria sind die Phanomene, mit denen Physik, in den Wesen-
heiten, mit welchen Metaphysik zu tun hat, wohl fundiert.

7. Valéry hat einmal gesagt, der Tod sei »eine Uberraschung, die das
Unvorstellbare dem Vorstellbaren bereitet«.?”® Gewissen Metaphysikern
zufolge gilt dieser Satz auch vom An-sich der Welt. Doch ihr Fiir-uns, ist
es die heuristische Vorstellung einer Welt aus Spiegeln, denen adaptive
Optik?” es ermdglicht, sich dem Licht am giinstigsten zu prdsentie-
ren??, schlieRt eine Uberraschung durch das Unvorstellbare aus. In

217 | Bei Leibniz, gebraucht er >image< oder >imago ... im Kontext der
Monadenlehre, haben wir immer >miroir< oder >speculum« mitzuhéren. Siehe
[J. Schickel,] »Monade, Kugel, Integralk, a.a.0. [Anm. 39], S. 67.

218 | Paul Valéry, Windstriche, in: ders., Frankfurter Ausgabe der Werke,
Bd. 5, Zur Theorie der Dichtkunst und vermischte Gedanken, hrg. von Jiirgen
Schmidt-Radefeldt, Frankfurt a.M. 1991, S. 214.

219 | adaptive Optik. In der Optik bezeichnete Adaptation im allgemeinen
die »Anpassung des Gesichtssinnes an Anderungen der Leuchtdichteverhalt-
nisse der wahrgenommenen Umgebung, z.B. beim Ubergang vom Hellen zum
Dunkeln und umgekehrt. Durch diese Anpassung haben die Dinge der Au-
Renwelt auch bei verschiedenen Beleuchtungen immer das gleiche Ausse-
hen; man spricht hier von einer Konstanz der Helligkeit« (ABC der Optik,
a.a.0. [Anm. 2], S. 33).

Neuerdings versteht man unter adaptiver Optik auch die Adaptationsfahig-
keit optischer Systeme (Spiegel, Linsen- und Spiegelfernrohre), mittels
Fremd- oder Selbststeuerung den Lichteinfall zu vermehren, die Luftunruhe
auszugleichen etc. Der Begriff laRt sich durchaus Leibnizisch erweitert den-
ken.

220 | Fur das Licht hat Leibniz 1682 ein Prinzip finalen Verhaltens angege-
ben (in: Unum Opticae, Catoptricae, & Dioptricae Principium, a.a.0. [Anm.
144], S. 185-190). Gleich zu Anfang nennt er dort seine hypothesis prima-
ria: »Lumen a puncto radiante ad punctum illustrandum pervenit via omni-
um facillima; qua determinanda est primum respectu superficierum plana-
rum, accomodatur verd ad concavas aut ad convexas, considerando earum

214

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relationen zu lesen, in Strukturen einzusehen, in Analogien zu den- Modi des
ken, wird die begriffene Vorstellung das Kriterium der spekularen Spiegelbildes
Wahrheit, »was allerdings«, kritisierte Hegel schon die gavtacia
kaTaAnmTiky der Stoiker?!, »sehr formell ist«. DaRl die imagines, ei-

nem Algorithmus der Ahnlichkeit eingegeben???, die exemplaria richtig

planas tangentes [* Das Licht gelangt vom leuchtenden Punkt zum beleuch-
teten Punkt auf dem von allen einfachsten Weg. Dieser kann zundchst in
Hinblick auf ebene Oberfldchen bestimmt und auf konkave oder konvexe
Oberflachen mit Hilfe von deren ebenen Tangenten angewandt werden].« Es
mag maglich sein, aus Leibnizens, zum Teil noch unpublizierten Arbeiten ein
analoges Prinzip fiir Spiegel zu extrapolieren. — Von der Schrift »Unicum ...
Principium« bemerkt Leibniz selbstbewuRt in seiner »Nova methodus« des
Differenzierens (1684): »[...] generale Opticae, Catoptricae et Dioptricae
fundamentum exponebamus, cum alii doctissimi viri multis ambagibus vena-
ti sint [* wir haben eine allgemeine Grundlage der Optik, Katoptrik und Di-
optrik gelegt, wahrend andere sehr gelehrte Manner mit vielem Umher-
schweifen fiindig zu werden versuchten]« (Gerh. math., Bd. V, S. 225).

221 | [G.W.F.]Hegel, [Vorlesungen lberdie Geschichte der Philosophie.,in:
ders.,] Werke, [Bd.] 19, a.a.0. [Anm. 10], S. 269. - Zur gavTacia
kaTaAnTrTikn (kataAnmTikh pavrtaocia) vgl. »Stoicorum veterum frag-
menta«, [zusammengestellt von Hans Friedrich August von Arnim, Stuttgart
1903-1905,] Bd. IV, , Index; dieses Kriterium nennt z.B. Zenon, wie auch
Hegel ([Werke 19,] a.a.0. [Anm. 10], S. 268) anmerkt, 6p9ds Adyos; vgl.
wieder von Arnims Index.

222 | 1671 hatte sich Leibniz, ein so ingenigser Praktiker wie Theore-

tiker des Spiegels, dem Herzog von Hannover mit seiner Entdeckung »kata-
dioptrischer Rohre« empfohlen. In demselben Schreiben, einen Absatz zu-
vor, empfiehlt er sich auch deswegen, weil er »ebenermallen eine Lebendige
Geometriam [...] gefunden, dadurch [...] ein mittel gegeben wird, aller er-
dencklichen linien und figuren, sie mdgen so krumb seyn als sie wollen, in-
halt [...] zu finden« (Gerh. phil., Bd. I, S. 59). Leibniz schwebt damals eine
Rechenmethode vor, das Leben der Spiegel more geometrico auf das Leben
der Monaden isomorph abzubilden; Jahre spéter wird er seine Methode in
dem Kalkiil einer Differentialgeometrie entdecken und entwickeln.
Einen Algorithmus, Leibnizens Metaphysik »mit Hilfe des Begriffes der Ab-
bildung einer Struktur in eine andere, speziell der isomorphen Abbildung« zu
interpretieren, entwirft Karl Stiegler in seinem Aufsatz »Der Begriff des Iso-
morphismus und der Darstellung in der Metaphysik von Leibniz« (in: Studia
Leibnitiana Supplementa, vol. XV: Akten des II. Internat[ionalen] Leibniz-
Kongresses 1972, Bd. IV, Wiesbaden 1975, S. 173-186; das Zitat vgl. S.
181).

215

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder rechnen, wiegt den Verlust leicht auf; nur Alice geht, wie in eine jen-
seitige Bilderwelt, through the looking-glass.

Inzwischen konnte eine, im Sinne von Leibniz, lebendige Geometrie
wohl mittels der sogenannten fraktalen Geometrie als einer Geometrie der
(Selbst-) Ahnlichkeit organischer wie anorganischer Korper ausgebildet wer-
den; vgl. Benoit B. Mandelbrot, The Fractal Geometry of Nature, New York
1977 (deutsch als: Die fraktale Geometrie der Natur, Basel/Boston 1987).
Ich verweise auRerdem auf Friedrich Bachmann, Aufbau der Geometrie aus
dem Spiegelungsbegriff, [2. Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 1972];
Bachmann annotiert selber eine gewisse Nahe zu Leibniz (siehe Anm. 43 zu
Abschnitt 1.3.2 [auf S. 92f.]).

216

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1.3 Der BeGRIFF DER INTUITION?

1. So wenig Reflexion der Philosophie nur eine Metapher?, ist Licht ein
blofies Symbol des Erkennens; von Lichtsymbolik zu handeln?®, verfehlt
leicht den Anspruch des Lichtes, selber Moment des Leuchtens von
Wissen zu sein. Vorphilosophischer Begrifflichkeit gemdRR mag es hei-
Ren*, in der Lichtmetaphorik sei »die Lichtmetaphysik angelegt«, doch
stellt sich schdrferer Distinction die Sachlage radikal anders dar: ihr ist
das Licht, statt zur »Metapher der Wahrheit« geronnen, selber Teil der
Wahrheit. Freilich leuchtet hier kein empirisches, sondern ein, a la ri-
gueur analogique zu sehendes, spekulatives Licht®, und es leuchtet in
einer, der empirischen wiederum streng analogen, spekulativen Zeit.®

1 | Die Uberschrift von II.3 nehme ich von dem gleichlautenden Titel des
Buches von Josef Konig ([Der Begriff der Intuition, Halle a.d. Saale 1926])
her; seine Formulierung hat auch die Uberschriften fiir .3, 3. 3 ... 7. 3 an-
geregt. Zwar beziehe ich mich gelegentlich auf Konigs Buch, doch sind mei-
ne Intentionen andere.

2 | Siehe AbschnittI1.3.1 [ab S. 81].

3 | Wie z.B. Rudolf Bultmann, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Alter-
tum, in: Philologus, Zeitschrift fiir das klassische Altertum, Bd. 97, Heft 1/2,
1948, S. 1-36.

4 | Hans Blumenberg, Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der
philosophischen Begriffshildung. In: Studium Generale, Zeitschrift fiir die
Einheit der Wissenschaften ..., 10. Jhg., Heft 7, 1957, S. 434.

5 | Unter spekulativem Licht verstehe ich, in vorldufiger Formulierung ge-
sagt, ein Licht wie das intelligible Licht Plotins; siehe weiter unten in diesem
Abschnitt; vgl. auch den [in] Anm. 7 [auf S. 218] genannten Aufsatz von
Werner Beierwaltes.

Ein Thema der Studie »Spiegeldenken« (inshesondere 7.3) [von Schickel
nicht ausgearbeitet] vorweg angebend, zitiere ich, was Fichte in der »Dar-
stellung der Wissenschaftslehre«, von 1801, § 9, von der, mit der Intuition
in vielem iibereinkommenden intellektualen Anschauung schreibt: ihr sei
das spekulative Subjekt »der lebendige Lichtzustand, und die Quelle aller
Erscheinungen im Lichte, das substantielle Sehen, schlechthin als sol-
ches«.

6 | Firdie spekulative Zeit verweise ich auf die in diesem Buch schon mehr-
fach behandelte M&glichkeit eines Zugleich von Prasens und Perfekt; siehe
z.B. Abschnitte I.2.8 [ab S. 72], 1.3.4 [ab S. 98] u.a. — Den Ausdruck >selber<
entleihe ich bei J. Konig, [Der Begriff der Intuition,] a.a.0. [Anm. 1], S. 86,
ohne mir die Bedeutung, die er dort hat, zu eigen zu machen; auller Be-
tracht muB auch eine eventuelle Parallelitdt beider Aspekte bleiben.

217

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder In jenem Licht scheinen, sich breitend, Ansichten, in diesem blitzhaft
Einsichten auf.

Ahnliches iiberlegend, fragt Werner Beierwaltes »nach dem seien-
den Sinngrund von Bild, Metapher [...] und Symbol, der diese allererst
als solche ermdglicht«.” Zu seiner Frage - einer, wie zu zeigen, der Spe-
kulation® - leitet Beierwaltes »das Wissen, daR Bild, Metapher [...] oder
Symbol in der Dimension des Seins-fiir-anderes und der Vermittiung ste-
hen. Hieraus wird auch ihr ambivalentes Wesen einsichtig, daR sie sind,
was sie nicht sind, und nicht sind, was sie sind. Dadurch daR sie fiir
anderes sind, haben sie ihre Wesenheit in dem, was sie nicht sind. Von
dem Sein dessen her aber, was sie zwar nicht sind, aber vermitteln, sind
sie erst sinnvoll. So wird in der Frage nach dem Sinn des Vermittelnden
notwendig nach dem Vermittelten selbst als dem Grund von Vermittlung
gefragt«’: nach dem Sein des Lichtes als des Vermittelten.

Auf beinah ironische Weise, hiel’ es', verkehre Hegel das Verhalt-
nis, dal der Philosophie »Reflexion eine terminologisierte Metapher«
sei, »in der ihr Ursprung aus der Optik noch anklingt«: seinen Sdtzen
zufolge sollte eher der Optik - Licht, in Parallele treu abbildend das Ich
- diese Metapher, sofern >Reflexion¢< denn eine, aus der Philosophie
kommen. Die neuerliche Verkehrung, in der Lichtmetaphysik nunmehr
die Lichtmetaphorik (nicht mehr jene in dieser) angelegt zu denken,
wird durch keine Ironie gemildert. Der sinnliche Schein, vom Sicht-
baren her wére das Licht wahrzunehmen, des aufgesteckten Lichtes

7 | W[erner] Beierwaltes, Plotins Metaphysik des Lichtes. In: Die Philoso-
phie des Neuplatonismus, hrg. von Clemens Zintzen, Wege der Forschung,
Bd. CDXXXVI, Darmstadt 1977, S. 75; Hervorh. v. m.

8 | Eines der ebenfalls in Abschnitt 7.3 zu traktierenden Themen; siehe
Anm. 5.

9 | W. Beierwaltes, [Plotins Metaphysik des Lichtes, a.a.0. (Anm. 7), S.
75]; alle Hervorh. v. m. — Wie bereits bei diesen Satzen zu sehen, ist Beier-
waltes einer der (sehr wenigen) heutigen Philosophen, denen spekulative
Uberlegungen zuginglich sind. Vgl. auch seine Publikationen iiber Proklos,
Cusanus etc.

10 | Siehe Abschnitt I.3.1 (SchluR) [ab S. 89f.].

11 | Vgl. bei Grimm DWB, Dreizehnter Band 1922, den iiber 22 Spalten
gehenden, hochst lesenswerten Artikel swahrnehmenc. Ein kurzer Absatz sei
hier angefiihrt: Die Gruppe »der bedeutungen, die jetzt entschieden im vor-
dergrund steht, kniipft direkt an >acht geben< an und entwickelt diese be-
deutung, indem das gewicht auf das resultat gelegt wird, zu >gewahr wer-
den<. ein nachklang der alteren bedeutung« — in sacht nehmens, >seine
aufmerksamkeit auf etwas richten< — »zeigt sich darin, dasz wahrnehmen,

218

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bediirfe, um Licht zu sein, ausgerechnet die Lichtheit, das Hellste ware Der Begriff
per analogiam noch zu erhellen, ist durchschaubarer, obzwar wider- der Intuition
stindiger Schein.? Ihn fiir Augenblicke®* doch aufzudecken, ist allein

ein »Riickgang aus der vermittelnden Dimension des Bedeutenden in

die Sphdre des seienden Grundes«, mithin eine »Riickfithrung in die

Sphdre von Metaphysik«, imstande.™ Dadurch, so weiter Beierwaltes,

werde »deutlich, daR von einer Ubertragung von Sinnenfilligem auf
Intelligibles nur dann zurecht die Rede sein kann, wenn im vorhinein

bedacht ist, daR die vor allem Sinnenfdlligen seiende Lichtheit des

Grundes Licht als sinnenfdlliges Phanomen iiberhaupt erst erméglicht,

das dann aposteriorisch gegeniiber der vorlaufenden Lichtheit des

Grundes in der Sprache als Symbol, Metapher oder Analogie erschei-

nen kann.«* Nicht auf Hegel, auf Plotin geht es hinaus: »Das intel-

ligible Licht namlich ist als Licht des Ursprungs das urspriingliche,

eigentliche, wahre Licht« — &AnSwou e — »als solches aber Prinzip

jeder Symbolik oder Analogie, das sinnenfillige Licht jedoch ist des-

namentlich in der philosophischen bestimmung, besonders das mit aufmerk-
samkeit verkniipfte gewahrwerden, also das innerliche bewusztwerden des
durch die sinne oder geistig aufgefaszten bezeichnet.« Das >wahr<in >wahr-
nehmen< kommt von dem &lteren Wort »Wahre, f., >Aufmerksamkeit, Auf-
sicht¢, und hat mit>wahr, lat. sveruss, nichts zu tun. Vgl. Grimm DWB, ebd.,
Sp. 748ff.; siehe auch Anm. 28 zu Abschnitt I.2.3 [auf S. 50].

12 | J. Konig nennt einen Schein wie diesen »einen gegenstdndlichen
Schein, so wie man den Schein der Raumhaftigkeit, den das Stereoskop her-
vorbringt, einen gegensténdlichen Schein nennen kénnte; denn wir unter-
liegen ihm, obwohl wir wissen, dal® er nur ein Schein ist« (J. Konig, Die
offene Unbestimmtheit des Heideggerschen Existenzbegriffs, Konigs Gottin-
ger Probevorlesung 1935; NachlaR Josef Konig (Cod. Ms. J. Konig 61) der
Niedersdchsischen Staats- und Universitdtsbibliothek G&ttingen. In: Dil-
they-Jahrb[uch] fiir Philosophie und Gesch[ichte] der Geisteswissenschaf-
ten, Bd. 7/1990-1991, S. 279-288). — Siehe auch die folgende Studie »Spie-
gelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

13 | Zudervon der Wortbetonung, wie es scheint, beeinfluBten Bedeutung
von sAugenblicke« bzw. >Augenblicke< siehe Abschnitt I.1.6 [ab S. 37].

14 | W. Beierwaltes, [Plotins Metaphysik des Lichtes,] a.a.0. [Anm. 7], S.
76f.

15 | Ebd., S. 77; Hervorh. v. m.

16 | Plotin, VI. 9. 4,20; von W. Beierwaltes zit. nach der Ausgabe von
E[mile] Bréhier, 1936, Bd. VI. Die von mir im allg[emeinen] herangezogene
griech.-dt. Ausgabe »Plotins Schriften«, hrg. von Richard Harder — hier Bd.
Ia, Hamburg 1956, S. 182 - stellt >pcds< voran.

219

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

sen Analogong; denn plotinisch sei »das Intelligible map&deryua des
Sensiblen«.”

Griechisch >mapd&derypa¢ entspricht lateinisch exemplar¢, nahe-
zu decken die Sinnbezirke einander, die Worter konnotieren dhnlich.
Hervorzuheben sind die fiir beide Sprachen gleichen Bedeutungen >Vor-
bild¢, sMuster¢, »Original¢, >Modells, »Urbild<*; gilt von >mapdaderypas,
es werde »of the divine exemplars after which earthly things are
made«?, gesagt, gilt dies ebensogut von >exemplar<.? Spekularen Klang
nimmt >mapdaderypac an, wenn es, selber gewissermafRen Urbild von
»exemplar¢, an das Bespiegelte?!, welches >imago¢, dem Gespiegelten?,
fiir Augenblicke zu eigen, erinnert. Aristoteles setzt, wie aus seiner
Kritik der Ideenlehre bekannt, >map&derypac gegen seikcov<?, Vorbild
(z.B. das Modell) gegen Nachbild (z.B. eine Statue); die versio Latina
hat das Paar »exemplar — imago<* an solchen Stellen. Unter eben die-
sen lateinischen Namen haben die Scholastiker, insonderheit Cusanus,
auch das Ding vor dem Spiegel gegen dessen Abbild im Spiegel gesetzt;
freilich waren die causae intrinsecae der zwei Paare nach causa forma-
lis und causa exemplaris zu unterscheiden. Damit ist die Frage, von
welcher Ursache genétigt das Licht aus der Lichtheit hervorgehe - ob
etwa das lumen naturale als Reflexion des lux intelligibilis erscheine -,

17 | W. Beierwaltes, [Plotins Metaphysik des Lichtes,] a.a.0. [Anm. 7], S.
77; Hervorh. v. m. = In seiner ausfiihrlichen Anm. 6 schreibt Beierwaltes:
»Dalk das intelligible Licht als das urspriingliche und eigentliche Licht ge-
dacht wird, griindet in dem platonischen Grundzug der Philosophie Plotins.«
18 | Doch mag >exemplar< eher das Muster im Sinne von >musterhafts,
»mapaderypac eher das Muster im Sinne von >Plancangeben.

19 | Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon, Reprint der Auflage 1940, Ox-
ford 1961], S. 1307.

20 | Engl.>exemplar< hatin Bedeutung und Schreibung lat. sexemplar< un-
verandert gelassen.

21 | Siehe Anm. 85 zu Abschnitt II.1.5 [auf S. 137].

22 | Siehe Anm. 13 [auf S. 219].

23 | Vgl. Hermann Bonitz, Index Aristotelicus, [Graz 1955, 2. Auflage,] S.
563: »[...] ita ideae Platonicae dicuntur mapdaderyuata, opp eikoves.
[* Die Platonischen Ideen werden so Vorbilder Nachbilder genannt]« - Vgl.
z.B. Met[aphysik] 991 a31-b1, wo beide Begriffe nebeneinanderstehen:
»[...] &oTe TO avto éoTan Tapd&deryua Kai eikedv [* wonach denn das-
selbe zugleich Vorbild und Nachbild sein miiRte (dt.: Metaphysik, hrg. von
Horst Seidel, {ibers. von Hermann Bonitz, Hamburg 1989, S. 61)]« (falls die
Aristotelische Kritik zutrifft).

24 | »[...] Quare idem erit exemplar, et imago« (scil. wie in Anm. 23).

220

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aufgeworfen. Bei Platon und den Platonikern, je spater scholastisch Der Begriff

desto vernehmlicher, lautet die Antwort auf Exemplarismus.? der Intuition
In ein und demselben Gedankenzug mit dem Exemplarismus hat

Bonaventura, Doctor Seraphicus und wahrhafte Lichtgestalt, die Licht-

metaphysik ausgebildet. Beide Lehren leiten sich, in einer Tradition von

eineinhalb Jahrtausenden, aus der griechischen Antike her. Entgegen

friiheren Annahmen, Bonaventura habe Aristoteles zwar »gut gekannt,

aber von Anfang an als fremd erkannt und bewufRt abgelehnt«?¢, wird

neuerdings behauptet, er habe u.a. »die Vier-Ursachen-Lehre, wel-

che allerdings bedeutsam erweitert oder modifiziert wird durch die

Exemplarursdchlichkeit«? {ibernommen; Einfliisse von Avicenna und

Avicebron? sind auf3erdem nachzuweisen. Den Grundsatz der Lichtme-

taphysik, »non videt oculus nisi a luce spiritualissima illustretur [* das

Auge sieht nur, wenn es vom geistigsten Licht erleuchtet wird]«?*, wie

wissenschaftstheoretisch anwendend, stellt Bonaventura, patrem

luminum?® zu preisen, gleichsam einen Lichtbaum himmelwdrts sich

25 | Auf Platon gehe ich in Abschnitt 4 dieser Studie [ab S. 248] ein.

26 | Vgl. die Einleitung von Marianne Schlosser in ihre Ausgabe: Bonaven-
tura, Uber den Grund der GewiRheit, ausgewdhlte Texte, iibers. und erldu-
tert von Marianne Schlosser, Weinheim 1991, S. 3, Anm. 11; Hervorh. v. m.
27 | Ebd., S. 3f., Anm. 13; Hervorh. v. m.

28 | Avicebron oder Avencebrol, i.e. Salomon ben Jehuda ben Gebirol (um
1020/21-1069/70), war der friiheste der jiidischen Philosophen in Spanien;
das Hauptwerk »Fons vitae« kennen wir nurin der lateinischen Ubersetzung
von Johannes Hispanus.

29 | Bonaventura, Comm[entorium] in Ev[angelium] Joannis 1, 12.

30 | Der erste Absatz von Bonaventuras Schrift »De reductione artium ad
theologiam« beginnt: »0mne datum optimum et omne donum perfectum
desursum est, descendens a Patre luminum, Iacobus in Epistolae suae primo
capitulo (v. 17). In hoc verbo tangitur origo omnis illuminationis [...] [* »Je-
de gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt von oben; es steigt
herab vom Vater der Lichter¢; so Jakobus im ersten Kapitel seines Briefes (1,
17). Dieses Wort riihrt an den Ursprung jeder Erleuchtung [...] (dt.: Bona-
ventura, Pilgerbuch. Die Zuriickfiihrung, lat.-dt., eingel., {ibers. und erldu-
tert von Julian Kaup OFM, Miinchen 1962, S. 235)].« »Pater luminum« heiRt
Gott haufig bei Bonaventura.

»wie wissenschaftstheoretisch<. Statt dessen ist mit wohl besserem Recht
»wissenschaftstheologisch< zu sagen. Auch das Licht, welches Gott ist, geht,
als das eigentliche und das wahre, vorbild-ursdchlich vom Schépfer in Seine
Geschopfe ein. Es ist eine ebenfalls exemplarische, in ihrer Lichtheit stu-
fenweise geminderte, d.h. immer sinnenhafter werdende, illuminatio;

221

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder verdstelnder artes auf. Die Programmschrift »De reductione artium ad
theologiam« differenziert, indem sie alles Wikbare auf Gott hin ordnet,
vier verschiedene Weisen der Erleuchtung: durch ein Licht der mecha-
nischen Kiinste, eines der sinnlichen und eines der philosophischen
Erkenntnis, durch eines der Heiligen Schrift.> Forterben wird sich,
auch zu sdkularen Zeiten, das lumen interius der Philosophie; der In-
tutition ist es nicht fern.

darin ist die historische Minderung, ihre Sakularisierung — siehe Anm. 32 -
schon angelegt.

31 | Vgl. Bonaventura, De reductione, cap. 1 (Zitate, wie auch in Anm. 30,
nach der unten genannten Ausgabe): »Licet autem omnis illuminatio cogniti-
onis interna sit, possumus tamen rationabiliter distinguere, ut dicamus, quod
est lumen exterius, scilicet lumen artis mechanicae /e.g. armatura, agricultu-
ra, medicina, etc./; lumen inferius, scilicet lumen cognitionis sensitivae /e.q.
sensus visus, auditus, tactus, etc./; lumen interius, »scilicet lumen cognitionis
philosophicae; lumen superius, scilicet lumen gratiae et sacrae Scripturge.
Primum lumen illuminat respectu figurae artificialis, secundum respectu for-
mae naturalis, tertium respectu veritatis intellectualis, quartum et ultimum
respectu veritatis salutaris [* Mag nun aber auch jede Erleuchtung der Er-
kenntnis sich im Inneren vollziehen, so kénnen wir doch mit Recht unterschei-
den und sagen, dal® es ein duferes Licht gibt, namlich das Licht der mechani-
schen Kraft; ein niederes Licht, ndamlich das Licht der sinnlichen Erkenntnis;
ein inneres Licht, ndamlich das Licht der philosophischen Erkenntnis; und ein
héheres Licht, namlich das Licht der Gnade und der Heiligen Schrift. Das erste
Licht erleuchtet in bezug auf die Gestalten der Kunst, das zweite in bezug auf
die Naturformen, das dritte in bezug auf die geistig erkennbare Wahrheit, das
vierte und letzte in bezug auf die Heilswahrheit (dt.: ebd.)]« (Hervh. v. m.).
Zum inneren Licht vgl. Bonaventura, De reductione, cap. 4: »Tertium lumen,
quod illuminat ad veritates intelligibiles perscrutandas, est lumen cognitionis
philosophicae, quod ideo interius dicitur, quia interiores causas et latentes
inquirit, et hoc per principia disciplinarum et veritatis naturalis, quae homini
naturaliter sunt inserta. Et hoc triplicatur in rationalem, naturalem et mora-
lem. [* Das dritte Licht, das zur Erforschung der geistig erkennbaren Wahrhei-
ten erleuchtet, ist das Licht der philosophischen Erkenntnis. Es wird deshalb
ein inneres Licht genannt, weil es die inneren und verborgenen Ursachen er-
forscht, und zwar mit Hilfe der Prinzipien der Wissenschaften und der natiir-
lichen Wahrheit, die den Menschen von Natur aus eingepflanzt sind. Dieses
Licht wird verdreifacht in die Natur-, Vernunft- und Sittenlehre (dt.: ebd., S.
241)]« Kurz darauf differenziert Bonaventura dementsprechend in philoso-
phia moralis, naturalis und sermocinalis; von deren Verzweigung in Einzeldis-
ziplinen wie Grammatik, Physik, Individualethik etc., sehe ich hier ab.

222

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Descartes erklédrt in den »Regulae«, nur zwei »intellectus nostri ac- Der Begriff
tiones [* Handlungen unseres Verstandes]«*, lieRen uns, ohne dal der Intuition
wir Tauschung fiirchten miiRten, zur Erkenntnis der Dinge kommen:

»intuitus scilicet et deductio [* die Intuition ndmlich und die Deduk-

tion]«.>* Descartes schreibt >intuitus¢, obwohl wenige Zeilen darauf

seine Sdtze zweifellos die Intuition definieren sollen. Den Terminus

»intuitio«< scheint er, ebenso wie andere von Philosophenschulen beleg-

te Termini, meiden zu wollen, »quia difficillimum foret iisdem nomini-

bus uti, et penitus diversa sentire [* Denn es wdre dulRerst schwierig,

dieselben Namen zu verwenden, sie aber ganz anders zu verstehen

(dt.: René Descartes: Requlae ad directionem ingenii. Cogitationes pri-

vatae, hrg. und iibers. von Christian Wohlers, Hamburg 2011, S. 19)].«*

Jedenfalls wahlt er das >intuitio« verschwisterte >intuitus< und gibt

Auch lasse ich unberiicksichtigt, wie Bonaventura die insgesamt sechs Di-
stinctionen des Lichtes den sechs Schopfungstagen parallelisiert. Vgl. des-
halb in der lat.-dt. Ausgabe von Bonaventura, »Itinerarium mentis in deum«
und »De reductione artium ad theologiam, eingel., iibers. und erldut. von
Julian Kaup, Miinchen 1961, die Tabelle »Einteilung der Wissenschafteng,
die gemal cap. 7 endet: »Der Kreis ist geschlossen, die Sechszahl vollendet
und darum der Stand der Ruhe erreicht.« Vgl. auch in cap. 6 die wissen-
schaftstheologisch gravierenden Sétze: »[...] sex illuminationes sunt in vita
ista et habent vesperam, quia omnis scientia destruetur (1. Cor[inther]
13,8); et ideo succedit eis septima dies requietionis, quae vesperam non
habet, scilicet illuminatio gloriae.[* (...) gibt es sechs Erleuchtungen in
diesem Leben, und sie haben alle einen Abend, weil alle Wissenschaft zer-
stort wird. Ihnen folgt der siebte Tag der Ruhe, der keinen Abend kennt,
namlich das Licht der Glorie (dt.: ebd., S. 249)].«

32 | Fiir die Sdkularisierung von einem auch-géttlichen inneren Licht zu
einer nur-menschlichen Erleuchtung qua Intuition verweise ich — in Erman-
gelung einer eingehenden Monographie — auf den von W. Beierwaltes und C.
v. Bormann verfaBten Artikel »Licht« in: Historisches Worterbuch der Philo-
sophie«, Bd. 5 (L-M), Darmstadt/Basel 1980. — Auf einzelne Aspekte des
Themas komme ich in dieser Studie zuriick.

33 | Descartes, Regulae ad directionem ingenii, reg[ula] IIL. 4. - Ich zitie-
re die »Regulae« nach der von Heinrich Springmeyer und Hans Giinter Zekl
kritisch revidierten Ausgabe, Hamburg 1973, S. 9. Die Ausgabe vermerkt
auch Band- und Seitenzahl der im allg[emeinen] fiir maRgeblich gehalte-
nen, indessen ldngst einer Revision bediirftigen Descartes-Edition von Char-
les Adam und Paul Tannery, Paris 1897-1910.

34 | Ebd.; Hervorh. v. m.

35 | Ebd., reg[ula] IIL. 6; S. 10.

223

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

diesem eine neue Bedeutung, keine andere ndmlich als die, streng
beim lateinischen Wort genommene?, Bedeutung von Intuitio: »Per
intuitum intelligo, non fluctuantem sensuum fidem, vel male compo-
nentis imaginationis judicium fallax, sed mentis purae et attentae tam
facilem distinctumque conceptum, ut de eo, quod intelligimus, nulla
prorsus dubitatio relinquatur; seu, quod idem est, mentis purae et at-
tentae non dubium conceptum, qui a sola rationis luce nascitur [...].
Ita unusquisque animo potest intueri se existere, se cogitare [...].
[* Unter Intuition verstehe ich nicht das Vertrauen in die unbesténdi-
gen Sinne oder das triigerische Urteil einer schlecht zusammensetzen-
den Anschauung, sondern einen so einfachen und deutlichen Begriff
des reinen und aufmerksamen Geistes, daR iiber das, was wir einsehen,
schlichtweg kein Zweifel mehr {ibrigbleibt. Oder, was dasselbe ist: ei-
nen zweifelsfreien Begriff des reinen und aufmerksamen Geistes, der
allein im Licht der Vernunft seine Wurzel hat (...). So kann jeder kraft
seines Gemiits intuitiv erkennen, daR er existiert, daR er denkt (...)
(ebd.)]«*” Descartes setzt, was ihm intuitus nur heifit, ihm indes die
Intuition ist, gegen Tauschung und Trug des sinnlichen Sehens; dem
intuitiv Gesehenen spricht er, an anderer Stelle, augenscheinliche Ein-
sichtigkeit (intuitus evidentia) zu.%®

a sola rationis luce. Das Licht hat Descartes in drei Schriften expli-
ziert, zwei von ihnen haben slumiéres, allerdings semantisch different,
im Titel. »Le Monde ou Traité de la lumiére«® mit der Physik des Lichtes

36 | Ebd. - Er beachte nur, »quid singula verba Latine significent [* was
die jeweiligen Worter im Lateinischen bezeichnen (dt.: ebd., S. 19]

37 | Ebd., reg[ula] IIL. 5; S. 9f.; Hervorh. v. m. Der Text geht auf S. 10 fort:
»[...] triangulum terminari tribus lineis tantum, globum unica superficie, et
similia ... [* dal® ein Dreieck nur von drei Linien und eine Kugel nur von
einer Oberfldche begrenzt wird und dergleichen (dt.: ebd.)]«

38 | Ebd., reg[ula] IIL. 7; S. 10: »At vero haec intuitus evidentia et certitu-
do non ad solas enuntiationes, sed etiam ad quoslibet discursus requiritur.
[* Evidenz und GewiRheit der Intuition sind nun aber nicht nur fiir Aussagen,
sondern auch fiir jeden anderen Diskurs erforderlich (dt.: ebd.)]« - »eviden-
tia¢, wortl. >das Herausscheineng; von den deutschen Mystikern mit >Augen-
schein« iibersetzt. — »Einsichtigkeit eines Gegenstandes oder Sachverhalts ist
die unmittelbare Erkennbarkeit seines Wesens, seiner Struktur, der in ihm
waltenden GesetzméRigkeit, seines Sinns (vgl. Intuition)« (Worterbuch der
philos[ophischen] Begriffe, [2. Auflage, Hamburg 1955] unter >Einsicht).
39 | Descartes beendete den Traktat ber das Licht 1633, lieR ihn aber, in
Anbetracht des Prozesses gegen Galilei, nicht drucken. So erschien der »Trai-
té de la lumiére«, zusammen mit dem »Traité de 'homme, unter dem ge-

224

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

befalRt, erinnert daran, dal® der Autor bereits anderswo Reflexion und Der Begriff
Refraktion hinreichend erkldrt habe; gemeint ist »La Dioptrique«, mit der Intuition
Essays iiber Meteorologie und Geometrie, die evaluierende Probe auf

die Methodenlehre des »Discours«.”’ In der »Dioptrik« hatte Descar-

tes die Reflexion am Denkmodell** eines Balles dargestellt, im »Traité«

iibertrdgt er das Modell auf das Licht selber: »[...] comme vne bale

se refléchit, quand elle donne contre la muraille d‘vn jeu de paume,

[...] de mesme aussi, quand les rayons de la Lumiére rencontrent vn

corps qui ne leur permet pas de passer outre, ils doivent se refléchir.

[* wie ein Ball zurlickgeworfen wird, wenn er gegen die Mauer eines

Spielfeldes prallt, [...] genauso miissen auch die Lichtstrahlen, wenn

sie auf einen Korper stoRen, der ihnen nicht erlaubt hindurchzugehen,
zuriickgeworfen werden (dt.: ebd., S. 119)]«* Der zweite slumiére« ent-

meinsamen Titel »Le monde« erst postum. — Ich beziehe mich auf die (im
Text genannte) frz.-dt. Ausgabe, libers. und mit einem Nachwort von G.
Matthias Tripp, Weinheim 1989. In chap. XIV bemerkt Descartes: »Pour la
reflexion & la refraction, je les ay déja ailleurs [Dioptrique, Disc[ours] II,
tome VI de l'édition de Adam et Tannery, p. 93-105 et 89-93] suffisamment
expliquées« (ebd., S. 118) [* Was die Reflexion und die Brechung betrifft,
so habe ich sie bereits anderswo hinreichend erklart (dt.: René Descartes,
Die Welt oder Abhandlung {iber das Licht, {ibers. von G. Matthias Tripp. Wein-
heim 1989, S. 119)] .

40 | Ich verweise nachdriicklich auf die deutsche Ausgabe: Descartes, Di-
optrik, iibers. und philosoph[isch]-physikal[isch] erldut[ert] von Getrud
Leisegang, Meisenheim am Glan 1954. In ihrer Einleitung (ebd., S. 8) heiRt
es: »Die Dioptrik bildet einen Bestandteil des ersten Werkes, das Descartes
veroffentlichte [anonym 1637; J. S.] und in dem er vier Abhandlungen zu-
sammenfasst. [...] Die auf den »>Discours [de la méthode; J. S.]< folgenden
drei Schriften nennt er Versuche (essais) der von ihm im >Discours< darge-
stellen Methode, weil >die in ihnen enthaltenen Dinge nicht ohne sie haben
gefunden werden kénnen und man aus ihnen ermessen kann, was die Metho-
de wert ist<. Trotz dieses Hinweises auf die philosophische Bedeutung dieser
[...] Schrift, wurde sie in der Geschichte der Philosophie nie behandelt, und
es wurde bisher nicht untersucht, was sich aus dieser ersten Anwendung der
Methode und fiir diese selbst und Descartes’ Denkweise ergibt.«

41 | >Denkmodellc. Ich nehme den Begriff an dieser Stelle von G. Leisegang
auf (ebd., S. 22f.), die ihn ausfiihrlich diskutiert und sich fiir ihn auf »Die
Prinzipien der Mechanik« von Heinrich Hertz beruft. — Metaphysische (Denk-)
Modelle sind eines der Themen in Studie 7 (»Spiegeldenken« [von Schickel
nicht ausgearbeitet]); siehe auch Anm. 91 zu Abschnitt II.2.3 [auf S. 178].
42 | Descartes, Le monde, a.a.0. [Anm. 39], S. 118.

225

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder haltende Titel, »La recherche de la vérité par la lumiére naturelle«*,
betrifft ein toto coelo anderes Licht, »qui toute pure, et sans emprunter
le secours de la religion ni de la philosophie, détermine les opinions
que doit avoir un honnéte homme, touchant toutes les choses qui peu-
vent occuper sa pensée, et pénétre jusque dans les secrets des plus
curieuses sciences. [* welche ganz rein und ohne Zuhilfenahme der
Religion oder der Philosophie die geistige Weltsicht eines kultivierten
Menschen bestimmt und bis zu den Geheimnissen der bemerkenswer-
testen Wissenschaften vordringt (dt.: René Descartes: La recherche
de la verité par la lumiére naturelle, hrg. in der franzésischen und
lateinischen Fassung, ins Deutsche iibers. u. eingeleitet von Gerhart
Schmidt, Wiirzburg 1989, S. 27)]«* Dieses Licht, entflossen dem ersten
Cartesischen Prinzip - »dubito ergo sum, vel, quod idem est, cogito, er-
go sum [* >Ich zweife, also bin ich¢, oder, was dasselbe ist, >Ich denke,
also bin ich« (dt.: ebd., S. 77)].«* — und stetig leuchtend, »é vestigio

43 | Diefragmentarische Schrift, sie besteht aus einem franzgsischen (Ori-
ginal-)Teil und einem umfangreicheren lateinischen (libersetzten) Teil, hat
Gerhart Schmidt unter dem genannten [franz.] Titel herausgegeben, ins
Deutsche gebracht und eingeleitet (Wiirzburg 1989). Das Fragment ist nicht
genau zu datieren, es mag 1636 oder auch 1647 verfaRt sein.

44 | Ebd., S. 26; so ist die Schrift untertitelt. — Der Autor fiihrt selber in
den an Platon erinnernden Dialog ein: Er habe sich »Miihe gegeben, seine
»Wahrheiten gleichermalRen fiir alle Menschen brauchbar zu machen«. Des-
cartes setzt fort: »Dafiir fand ich keine passendere literarische Form als das
kultivierte Gesprach, in dem man vertrauensvoll seinen Freunden die Vorzii-
ge seines Denkens offenlegt. Ich wahlte die Namen Eudoxus, Poliander und
Epistemon und entwarf folgende Szene. Ein Mann von durchschnittlichen
Geistesgaben [Eudoxus; J. S.], dessen Urteilsfahigkeit nicht durch falsche
Anlagen verdorben ist und der, dank unverfalschter Natiirlichkeit, im Vollbe-
sitz seiner Vernunft ist, wird in seinem Landhaus aufgesucht von zwei der
erlesensten und wilRbegierigsten Manner des Jahrhunderts. Der eine [Poli-
ander*; J. S.] hat nie eine Universitat besucht, wahrend der andere [Episte-
mon; J. S.] eine genaue Kenntnis der Schulweisheit besitzt. Nun stellen Sie
sich bitte vor, wie die Gesprdche dort verlaufen sind« (ebd., S. 31).

* Poliander von griech. >TToAUav8pos«: »Mannert (d.i. tiichtiger Mann)«,
laut W[ilhelm] Papes Worterbuch der griech[ischen] Eigennamen, 3. Aufla-
ge, Braunschweig 1875.

45 | Descartes, La recherche ..., a.a.0. [Anm. 43], S. 76. - Nicht von dem
Schulphilosophen Epistemon, dem >Wissenschaftler<, wird das Prinzip formu-
liert, sondern von Eudoxus, dem >Rechtmeinenden¢; d.i. jemand, der eine
srechte« () >Meinung« (86€a), ein gutes Urteil hat.

226

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tantum tenebrarum discussit [* auf der Stelle so viel von der Finsternis Der Begriff
vertrieben (dt.: ebd., S. 65)]«, weill der honnéte homme, »ut rectius der Intuition
in me id, quod in me non videtur, videam [* , daR ich (...) dasjenige in
mir besser sehe, was nicht in mir sichtbar ist (dt.: ebd.)]«.*

Im Kontext der »Recherche« wird plausibler als in anderen Schrif-
ten, das Cartesische Prinzip, anstatt fiir einen logischen Schiufs, fiir ei-
ne augenscheinliche Evidenz zu nehmen: Descartes »does not logically
(syllogistically) deduce sum from cogito but rather perceives intuitively
(>by a simple act of mental vision<) the selfevidence of sum«*; eine
conclusio nach bArbArA, cElArEnt, dArIl, fErI0 - oder sonstwelchen
SchluRfiguren® - ware kaum Sache des honnéte homme. Aber was
stellt er dar, dieser weniger trefflich auch vir probus, auch honestus
vir zu Nennende*, dem eher der cortegiano des Castiglione®, eher

Poliander, der honnéte homme, »muR sein Wissen selbst und aus sich
selbst hervorbringen; das verbindet ihn mit dem Sklaven in Platons »Me-
non«. Aber es liegt nun nicht etwa in seiner Seele schon bereit; seine eigene
Existenz, sein BewuRtsein ist die Grundlage der neuen Wissenschaft. Die
Selbstfindung des Subjekts der Wissenschaft geht durch den methodischen
Zweifel hindurch, der hier nicht mit derselben Radikalitdt wie in der >Ersten
Meditation<*, aber sehr differenziert und mit psychologischer Eindringlich-
keit entwickelt wird« (G. Schmidt, [La recherche,] a.a.0. [Anm. 43], S. 14).
* Meditationes de Prima Philosophia (1641). Die meditatio prima handelt
»De iis quae in dubium revocari possunt [* Vom dem, was in Zweifel gezogen
werden kann]«.

46 | Descartes, La recherche ..., a.a.0. [Anm. 43], S. 64; Hervorh. v. m. -
»weild der honnéte homme«: Poliander.

47 | So Jaakko Hintikka, Cogito Ergo Sum: Inference or Performance?. In:
The Philosoph. Review, V. 71/1 (1962), S. 4; >mental vision< von mir ge-
sperrt. Zit. nach Klaus Peters, Die Dialektik von Existenz und Extension. Eine
Untersuchung zum Anfang der Philosophie bei René Descartes, Diss. Mar-
burg/Lahn 1972, S. 15. — Peters Beanstandung, hier gelte es, »genau das,
was Hintikka durch eine simple Klammer in eines fallen [@Rt, auseinanderzu-
halten: das Logische und das Syllogistische« (ebd.), ist fiir mein Thema un-
erheblich.

48 | AuBer der ersten (in Chr. Wolffs Schreibung [siehe Abschnitt I.2.2; J.
S. (ab S. 41)] angefiihrten) Figur kennt die formale Logik drei weitere
SchluRfiguren; alle vier haben zusammen neunzehn SchluBRmodi. Vgl Wil-
helm Burkamp, Logik, Berlin 1922, S. 12f.

49 | »Die Amsterdamer [lat.; J. S.] Ubersetzung [Descartes, Opuscula
posthuma, physica et mathematica, Amsterdam 1701; J. S.] behalf sich mit
dem unspezifischen, fast nichtssagenden svir probus< (oder auch mit einem

227

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

ein Weltmann von prud‘hommie®, ein Weltweiser gar, Pate gestanden,
denn irgendein Zogling des Alumnats? »Le vrai honnéte homme est
celui qui ne se pique de rien< [* Der wahre honnéte homme ist der,
der sich auf nichts etwas einbildet]«, sagt La Rochefoucauld.® »Er hat
Sprachen gelernt«, nimmt Mario Wandruszka den Aphoristiker auf®,
»und mit Hilfe der antiken und modernen Literatur seinen Geist und
seinen Geschmack gebildet, er hat mit Nutzen die Werke der Geschichts-
schreiber alter und neuer Zeit gelesen und Reisebeschreibungen von
nahen und fernen Landern. Er weil selbstverstandlich Bescheid in den
Wissenschaften. [...] Er selbst kommt nie in Gefahr, sich in den unterir-
dischen Gangen und Stollen der einzelnen Wissenschaften zu verirren,
in denen man nur mithsam und gebiickt vorankommt. sUn honnéte
homme doit avoir des clartés de tout.««

Was fiir ein Licht wird einem solchen Mann zuteil, ihm, woriiber er
denkt, zu erhellen, damit es ihm klar werde? Jenes Licht, in welchem
Parmenides, Platon das Sein selber leuchten sahen®, schien, trotz Spat-
platonismus, erloschen, seit Aristoteles es dem voUs des Menschen zu-
gesprochen hatte.*® Das zum Nomen >vous« (véos)*® gehdrige Verbum

billigen »honestus vir< [...]) als Aquivalent« (G. Schmidt, [La recherche,]
a.a.0. [Anm. 43], S. 11).

50 | Baldassare Castiglione (1478-1529), ital[ienischer] Diplomat und
Schriftsteller. Er verdffentlichte 1528 »Il libro del Cortegiano«, in dessen
Dialogen Leitfiguren der Renaissance skizziert werden: der vorbildliche Hof-
mann, der Humanist, der uomo universale. Castigliones Buch beeinfluRte
nachhaltig auch die Vorstellungen vom engl[ischen] gentleman und vom
span[ischen] caballero.

51 | >prud‘hom(m)iec verliert spater seinen Klang als >(Welt-)Weisheits, es
wird zu >Redlichkeitc, auch zu >Biederkeit¢; >prud’homme« heiRt heute
»Schiedsrichter¢, >Beisitzer< (am Arbeitsgericht); >prud’hom(m)esque« ist
>bieder¢, auch sphilistros<.

52 | Mario Wandruszka (siehe folgende Anm.) gibt >203< als Nummer des
Aphorismus an.

53 | M. Wandruszka, Der Geist der franzgsischen Sprache, Hamburg 1959,
S. 94.

54 | Zu einem spekularen, die Intuition betreffenden Aspekt des Lichtes
bei Platon siehe unten Abschnitt 4 [ab S. 248]; auf Parmenides gehe ich in
einem Scholion ausfiihrlicher ein [es liegt nicht vor].

55 | Bei Aristoteles lassen sich zwei Niveaus des vous unterscheiden: der
voUs TadnTikds und der voUs ToinTikds. »Der Ausdruck nous pathetikos
bereitet keine Schwierigkeit, denn Aristoteles spricht an mehreren Stellen
([De anima] 429 a22-24, 429 b5 und 429 b30) vom >Geist, der gewisserma-

228

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»voeiw, erkldrt uns Bruno Snell®, bedeute >einsehen< oder >durch- Der Begriff
schaueng; »ja, weithin 148t es sich mit »sehenc {ibersetzen«. Indes sei der Intuition
es »ein Sehen, das nicht nur den visuellen Akt bezeichnet, sondern

die geistige Wahrnehmung, die mit dem Sehen verbunden ist«. >voeiv¢

meint, cum grano philosophiae, ein Denken, worin das Sehen enthalten

ist (>i8eTv¢ ein Sehen, worin das Denken enthalten ist); voeiv, anders

gesagt, geht eher auf das Sehen-als (i8¢iv auf das etwas-Sehen).*® Der

vous als Organ dieses sozusagen visuellen Denkens, des voeiv, trete bei

Aristoteles »den Dingen gegeniiber, durchleuchtet sie und erkennt sie

so«, schreibt Werner Beierwaltes.* »Der voUs ist wie ein Licht in der

Seele: TOV voiv 6 Jeds pcds &vijyev év Tf wuxij [* Und daR der Gott

den Geist als ein Licht in der Seele angeziindet hat (dt.: Rhethorik,

iibers. von Christof Rapp, Berlin 2002, S. 146)]«.%° In »de anima«®

Ren alles Seiende wird«. Diese rezeptive Vernunft hat die AuRenwelt im wei-
testen Sinn als Denkgegenstand [...]. Dieser Geist wird pathetikos genannt,
nicht weil er passiv ist, sondern weil er von den Eindriicken, die er von der
AuBenwelt empfangt, affiziert wird und bald denkt, bald nicht« (Ingemar
Diiring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidel-
berg 1966, S. 581). Der (von Aristoteles selber nicht so genannte) vous
TroinTikds — der im Zusammenhang meines Textes, siehe das dort folgende
Beierwaltes-Zitat, wichtig wird — ist implizit definiert »in der Beschreibung
»macht alles¢, panta poiei. [...]) der nous, der alles macht, unterscheidet
sich vom nous pathetikos durch seine Funktion; er ist nicht so beschaffen,
daR er bald denkt, bald nicht« (I. Diiring, ebd.). Siehe auch Anm. 61. Der
voUs TroinTikds, der stets aktive, besser, konstruktive (z.B. Mathemati-
sches konstruierende) Geist, galt Aristoteles als gottlich; vgl. etwa [Nikoma-
chische Ehtik] 1177 a13-17.

56 | Zu dem z.B. von Homer und Herodot, spdter in der Septuaginta ge-
brauchten »vdos« ist yvous« die Attisch kontrahierte Form.

57 | Bruno Snell, Die Auffassung des Menschen bei Homer. In: Die Entde-
ckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europdischen Denkens bei
den Griechen, 4. Auflage, Gottingen 1957, S. 22; Hervorh. v. m.

58 | Im Sprachgebrauch diirfte die Abgrenzung zwischen svoeiv< und
»>i8eTv« mehr oder minder vage gewesen sein. Vgl. B. Snell, ebd., S. 27: swis-
sen< heille »eidévai, das gehort zu ideiv und heilkt eigentlich »gesehen ha-
ben<.«

59 | In seiner bemerkenswerten Dissertation »Lux intelligibilis. Untersu-
chung zur Lichtmetaphysik der Griechen«, Miinchen 1957, S. 95.

60 | Aristoteles, [techné] rhét[oriké] 1411 b12.

61 | Aristoteles, de an[ima] 430 al4ff.; Hervorh. im nachstehenden deut-
schen und griechischen Text v. m. — Der voUs moinTikos ist, wie I. Diiring

229

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder wird die Tatigkeit des voUs; mit dem Wesen des Lichtes verglichen:
das Licht ist etwas Aktives; es macht die Farben, die der Méglichkeit
nach sind, zu wirklich seienden, d.h. es macht, daR man sie wahrneh-
men kann: »kai €oTv 6 pév ToloUTos vous TO MAvTa yiyveodal, 6
PG5 Tolel T& duvdpel SvTa xpwuaTta evepyeiq xpwuata [* (...)
und es einen Geist von solcher Art gibt, daR er alles wirkt (macht) als
eine Art Kraft wie die Helligkeit (Licht); denn gewissermafRen macht
auch die Helligkeit (Licht) die méglichen Farben zu wirklichen Farben
(dt.: Uber die Seele, iibers. von Willy Theiler, Darmstadt 1979, S. 59]«.
Diese Erkenntnis »ist eine Wesensschau«, schlieRt Beierwaltes.®? »Das
Erkenntnisobjekt existiert, es mufl nur aufleuchten. Es zum Leuchten
zu bringen, ist das Werk des voUs.«

([Aristoteles,] a.a.0. [Anm. 55], S. 582) ausfiihrt, »ein Verhalten oder ein
Zustand wie das Licht. Das Licht ist >die Wirksamkeit des Durchsichtigens,
d.h. es macht, dal} etwas hier und jetzt sichtbar wird [418 b9: évépyeiax
ToU Siapavols ([...] Wirksamkeit des Durchsichtigen); J. S.]. Der Sinn
dieser Metapher ist vollkommen klar: er meint das Erlebnis, das wir scherz-
haft einen Geistesblitz nennen. Besser ist es, an die feierlichen Worte
Platons im Siebenten Brief zu erinnern: >Nach langer Arbeit, wenn man
sich hineingelebt hat, geht plotzlich in der Seele, wie wenn ein Funke
hereinschliige, ein Feuer auf«.« Bei aller Bedeutung dieses sogenannten
Blitzes oder Feuers fiir die Intuition — siehe insbesondere Abschnitte 3 und
4 [ab S. 233 bzw. S. 248] - ist es doch fraglich, ob Diiring den Sinn der
Aristotelischen Definition getroffen hat; denn eine solche, nichts Meta-
phorisches, ist der Satz, aus dem Diiring drei Worter [de an(ima) 418 b9
gvépyela Tou Siapavols; J. S.] herausgreift. Der Satz (de an[ima] 418
b4-10) lautet »€oT1 &1} T1 Srapaves ... pdds 8¢ E0TIv 1) ToUTOU Evepyeia,
ToU Siapavous 1 Siapaveés.« (Das Licht ist dies, daR Durchsichtiges als
Durchsichtiges da ist [griech. und dt. zit. nach Josef Kénig, Sein und Den-
ken, Halle a.d. Saale 1937, S. 119 (Anm.); J. S.]). Dem Aristotelischen Satz
schlieRt Kdnig den eigenen an: »Der Logos des Lichts hat eine tiefe Ver-
wandtschaft mit dem des Spiegels.« So @Rt sich denn ebenfalls sagen:
Das Licht ist dies, daRR der Spiegel als Spiegel da ist. Siehe auch unten
Abschnitt 4 [ab S. 248]. — Diiring bevorzugt eine um ein Komma von K6nigs
Text abweichende Lesart. Tatsdchlich gibt der kritische Apparat z.B. der Aus-
gabe »Aristotelis De anima. Tres libri«, griech.-lat. mit Anm. hrg. von Paul
Siwek, Bd. I, Rom 1933, S. 136, Diirings Lesart an: b9 »[...] virgulam post
évepyeia om Bek[ker; J. S.] Trend[elenburg; J. S.] [* Das Wort »virgulamc
nach »évepyeiac ldRt er aus]«.

62 | W. Beierwaltes, [Lux intelligibilis,] a.a.0. (wie Anm. 59), S. 95; Her-
vorh. v. m.

230

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dem vouUs des Aristoteles, dem Widerspiel®® des Cartesischen in- Der Begriff
tellectus, wird der honnéte homme, als welcher Descartes sich selber der Intuition
verstanden®, selten begegnet sein. Hingegen stieR er, inmitten einer
christlichen Welt, auf die seit den Erben des Neuplatonismus® eher
theologisch denn metaphysisch ausgebildete, eher uneinsehbare denn
rational durchsichtige Lehre vom lumen ecclesiae. Descartes lag daran,
sich und seinesgleichen in natiirlicher, statt gottlicher (gar kirchli-
cher) Erleuchtung zu denken; der Intellekt sollte ihm, mit einem Wort
der Scholastik geriigt, capax universi®® sein; er begehrte GewiRheit im
Wissen, nicht im Glauben. Sein lumiére naturelle »ist urspriinglich ein
Begriff der Schulphilosophie, der an den des >lumen supernaturale«

63 | >Widerspielc. Heute betont das Wort, anders als noch vor 1900, stérker
die Ahnlichkeit als die Gegensatzlichkeit zwischen Zweien; es changiert, wie
im Beispiel »vous—intellectus¢, zwischen beiden Bedeutungen. Vgl. zur se-
mantischen Erweiterung bzw. Anderung im DWB Grimm, Vierzehnter Band
(1. Abteilung, 2. Teil) 1960, Sp. 1242. Franz Dornseiff, Der deutsche Wort-
schatz nach Sachgruppen, 5. Auflage, Berlin 1959, fiihrt sWiderspielc nur
unter dem Rubrum >Ahnlich< (5.17) auf. - Hier ist nicht der Ort, das Ahnliche
bzw. Gegensadtzliche zwischen »voUs< und sIntellectus< zu explizieren.

64 | René Descartes, 1596 adlig geboren, war Jesuitenschiiler, nahm bei
Moritz von Sachsen und dem Bayerischen Kurfiirsten von 1618 bis 1621
Dienst als Offizier, reiste dann acht Jahre privat durch Europa und lebte
danach zwanzig Jahre zuriickgezogen in Holland. 1649 wurde er an den
Stockholmer Hof gerufen, um Konigin Christine {iber Philosophie zu unter-
richten; wenige Monate spater starb er. Weder lernte noch lehrte Descartes
an einer der groRen Universitdten, sein mathematisches und philosophi-
sches Genie verbreitete seinen Ruhm unter Gelehrten und Fiirsten der dama-
ligen Welt.

65 | AuRer Augustinus erwdhne ich nur Marius Victorinus (ca. 300-ca.
360), der Plotin ins Lateinische iibersetzt hat, und (Pseudo)Dionysius Areo-
pagita (unter seinem Namen gehende Schriften um 500). Zu Victorinus vgl.
Gerhard Huber, Das Sein und das Absolute. Studien zur Geschichte der onto-
logischen Problematik in der spatantiken Philosophie, Basel 1955, S. 89—
116. Auf den Areopagiten komme ich mehrmals, u. a. im Korollar »Troni,
angeli, specchi. Zu Versen von Dante« [von Schickel nicht ausgearbeitet], zu
sprechen.

66 | Der Tadel, intellektuell capax universi sein zu wollen, richtete sich
vornehmlich gegen den arabischen Philosophen Ibn Ruschd (Averroes) und
die sogenannten lateinischen Averroisten an der Pariser Artistenfakultdt
(Siger von Brabant).

231

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

oder >lumen gratiae< [...] kontrastgebunden ist, nun aber zu einer
eigenstandigen Erkenntnisquelle erhoben wird«.% Descartes steht zwi-
schen Montaigne und Leibniz, ein Skeptiker, noch kein Aufkldrer, doch
das siecle des lumiéres, ein Jahrhundert auch des Spiegels®®, kiindigt
fern sich an.

67 | >lumen gratiaes, sLicht der Gnade« (Gottes). »Die dltere Franziskaner-
schule deutet G. neuplatonisch als akzidentell in unser Menschsein einge-
strahltes Gotteslicht« (zit. nach dem Artikel »Gnade«. In: Hist[orisches]
Worterbuch der Philosophie, Bd. 3 (G-H), Darmstadt, Basel 1974, Sp. 709;
Hervorh. nicht beriicksichtigt.

68 | G. Schmidt in seiner Einleitung zu Descartes, La recherche ..., a.a.0.
[Anm. 43], S. 13; in der Auslassung steht richtig, aber zu eng: »also der
Offenbarung«.

69 | Das Jahrhundert der Aufkldrung war, samt den es einbettenden Zei-
ten, in einem unmetaphorischen Sinne spiegelfroh, »einerlei, ob die Specu-
la an ebener, ob an auswarts oder inwarts gekriimmter Flache reflektieren.
Weder werden Hohlspiegel wegen ihres gefdhrlichen, schon Archimedes be-
kannten Vermdgens, weithin Brande stiften zu konnen, verschmaht, noch
werden Wolbspiegel wegen ihres abstoRenden, 1523 von Parmigianino be-
nutzten Charakters, Gesichter ins Weite zerren zu kdnnen, miRachtet; der
Planspiegel feiert, wie 1498 in Leonardos Trattato della pitture oder 1656 in
Las meninas von Velazquez, sowieso Triumphe. Auch Leibniz steht affectu-
eux, voll Neigung, ja liebevoll, vor solchen miroirs, und er spricht auf drei-
fache Art von ihnen: in metaphorischer, in physikalischer, in metaphysi-
scher Sprache [...]J« (Das Zitat siehe im ersten Teil — »Monade, Kugel,
Integral« — meines Beitrags »Uber Leibniz« in: [Domenico Losurdo/Hans
Jorg Sandkiihler (Hrg.),] Philosophie als Verteidigung des Ganzen der Ver-
nunft, [K6ln 1988 (Studien zur Dialektik)], S. 66f. [in diesem Band ab S.
299]).

Auch das Licht, das die Spiegel erleuchtete und das den Franzosen als »les
lumiéeres¢, den Engldndern als »enlightenment« sogar die Epoche der Aufkla-
rung benannte, galt wohl, beriicksichtigt man das damalige Selbstverstand-
nis, fiir mehr denn nur eine Metapher. Vgl. Europ[dischen] Enzyklopddie zu
Philosophie und Wissenschaften, [hrg. von Hans J6rg Sandkiihler, Hamburg
1990], Bd. I (A-E), unter »Aufklédrung«. Ich zitiere daraus mit gewissem
Vorbehalt gegeniiber dem Ausdruck >Lichtmetaphorik« einen Absatz: »Das
Wort sA.< transformiert die religios-metaphysische Lichtmetaphorik mit ihrer
Antithese von irdischer und géttlicher Welt, von Finsternis und gottlicher
Erleuchtung. [...] Aus dem Licht vom Jenseits oder als Vorbereitung auf das
Uberirdische wird das Licht der aufgeklirten Vernunft als Manifestation des
menschlichen Wesens und des gesellschaftlichen Fortschritts.«

232

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Dal Descartes >intuitus< an die Stelle von »intuitioc setzt, ist der Der Begriff
Heuristik ein Gliick; das scheinbar nur-semantische Nebeneinander der der Intuition
beiden Nomina offenbart sozusagen bereitwillig ihr auch-semantisches
Ineinander: zwar enthdlt nicht jedes Sehen eine Intuition, doch enthdlt

Jjede Intuition ein Sehen.’® Alles andere als bildliche Redensart, ist be-

hauptet, dieses Sehen sei ein Sehen, vollziehe sich mit Augen, vollziehe

sich im Licht, vollziehe sich und habe sich zugleich schon vollzogen.”

Descartes nutzt freilich den Gliicksfall nicht; die Ndhe von »intuituse,

was ein empirisches, zu >intuitio<, was ein metaphysisches Anschauen’?

benennt, drangt ihn nicht zum Vergleich. Indem er ausschlielich die

weite Divergenz beachtet, auf entweder diese oder jene Weise zu sehen,

1Rt er deren strenge, in Momenten des Selbstunterschiedes anzuge-

bende Vergleichbarkeit auRer acht; das Wesen der Intuition als eines
ausnehmend besonderen Sehens’ wird ihm dadurch verdeckt. In einem

allerdings trifft Descartes, des alten metaphorischen, wie er wohl

meint™, Herkommens sich erinnernd, ein Wesentliches an der Intuiti-

70 | Esist angebracht, sich des Lexikalischen zu versichern. >Intuition<
(von lat. »intuitio<) bedeutet innere, geistige Anschauung< oder >anschau-
ende Erkenntnis¢; Intuitiv (von mlat. »intuitivus<) meint sanschauends,
auch sunmittelbar wahrnehmend und empfindend<. Beide Worter stehen —
vgl. Heyses Fremdwadrterbuch, [Allgemeines, verdeutschendes und erkla-
rendes Fremdwdrterbuch, 15. Auflage, Hannover 1873]. — unter lat. »intu-
itus¢, das sich von »intueri¢, »anschauenc< herleitet und dem deutschen
»Anschauen, Hinseheng, auch >Anblick¢, entspricht. — Die pragnante Be-
deutung von sintuitio«, griech. »éupaouse, als >Erscheinen des Bildes auf
der Oberflache des Spiegels< wird im folgenden Abschnitt 4 [ab S. 248] zur
Sprache kommen.

71 | Zum sich-Vollziehen des Sehens, auch zu diesbeziiglichen Bemerkun-
gen von Hans Lipps, siehe Abschnitt 1.2.8 mit Anm. 117 [auf S. 73].

72 | Dieser Unterschied erinnert an die, im obigen Abschnitt (mit Anm. 5
und 6 [auf S. 217]) angegebene, Unterscheidung zwischen empirisch und
spekulativ bei Zeit und Licht. Die Begriffe »spekulativ< und >metaphysisch<
sind in mancher Hinsicht untereinander austauschbar.

73 | Die Begriffsbildung eines ausnehmend Besonderen wurde in Abschnitt
1.2.3 [auf S. 50] eingefiihrt; siehe dort auch die Anm. 30 und 31 [auf S.
51].

74 | Einige Interpreten nehmen an, Descartes habe lber die Begriffe der
strengen Metapher, der strengen Analogie wie auch der Nachahmung (imita-
tio) als einer isomorphen Abbildung von Strukturen, d.h. auch ber den
Begriff des Modells, verfiigt; die Verbildlichung (imaginatio) sei ihm ein le-
gitimes und notwendiges Verfahren, die menschliche Erkenntnis zu vervoll-

233

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

on: intuitives Erfassen, sagt er’®, entspringe allein dem Licht der Ver-
nunft. Es wird zu zeigen sein, wie wenig srationis¢, >lumen naturales,
versteht man den Ausdruck in seiner eigentlichen, sowohl spekularen
als auch spekulativen Bedeutung, eine blofRe Metapher sei.

Das Ubereinstimmende der beiden Weisen-zu-sehen - und zwar ih-
rer als schlechthin™, nicht z.B. Cartesisch aufgefafSter — hat Josef Konig
in drei Grundmomenten erkannt. Die Intuition, so beginnt er”’, »wdre
1. ein >Erfassen< von Etwas, 2. ein Erfassen mit Etwas, 3. das Erfalite
wadre nicht etwa das Erfassen, sondern die Sache selbst. Vergleicht man
diese Momente in dieser abstrakten Form mit denen des empirischen
Anschauens — wenn ich z.B. jetzt und dort einen Baum »sehe< —, so
erhellt, daR sie fiir beide die gleichen sind. Auch das Anschauen erfalit
etwas, erfal®t mit Hilfe von Etwas (mit Hilfe sowohl der fundierenden,
sinnlichen Reprédsentanten als auch des Auges) und erfaf3t die >Sache
selbst¢, den Baum selbst dort; das noematische Objekt ist »selbstgege-
ben¢, sagt Husserl.” Intuition und empirisches Anschauen sind aber
deshalb nicht dasselbe.« In eigenen Termini (auch an schon Gesagtes
erinnernd’®): ihr Unterschied ist der zwischen einem Sehen-als (voeiv)
und einem etwas-Sehen (i8¢iv)®® und insofern beide Weisen-zu-sehen,

kommnen, gewesen. Vgl. dazu die lat.-dt. Ausgabe der »Regulae«, hrg. von
Heinrich Springmeyer et al., Hamburg 1973, Anmerkungen (insbesondere S.
200) und Register.

75 | Descartes, [Regulae ad directionem ingenii,] reg[ula] IIL. 5; a.a.0.
[Anm. 33], S. 9f. (siehe Zitat im Abschnitt 2 [auf S. 223]).

76 | Eine philosophische Frage zu erdrtern, »verwickelt unversehens«, hat
Josef Konig das dahinterliegende allgemeine Problem angedeutet, »in die
Dialektik der Verschiedenheit und Selbigkeit eines schlechthin und eines in
gewisser Weise Gesehenen und AufgefalRten«. Vgl. Konigs 1947 geschriebe-
ne, doch unveréffentlichte Abhandlung »Der logische Unterschied theoreti-
scher und praktischer Satze und seine philosophische Bedeutung«; aus dem
NachlaR (Staats- und Universitatsbibliothek G&ttingen, Cod. Ms. J. Konig
61) mit freundlicher Erlaubnis der Inhaberin der Urheberrechte, Dr. Almut
Mutzenbecher, zitiert [Unter demselben Titel von Friedrich Kiimmel 1994 bei
Alber, Freiburg/Miinchen, herausgegeben].

77 | J. Kénig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3; alle Her-
vorh., aulRer der ersten, v. m.

78 | Zu >noematisch¢ (und dem korrelativen Begriff >noetisch<) vgl. Ed-
mund Husserl, Ideen [zu einer reinen Phdanomenologie und phanomenologi-
schen Philosophie], Bd. I, § 87ff. (Noesis und Noema).

79 | Siehe Abschnitt 2 [ab S. 223] (dort auch Anm. 58) [auf S. 229].

80 | Siehe den Anfang der Studie »Spiegelblicke« [ab S. 19].

234

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jede in ihrer Besonderheit, in eins mit dem Denken ein totum essentia- Der Begriff
[e® bilden, kann man von beiden als einem geistigen Exrfassen sprechen. der Intuition
Konig, der zwischen ihnen nicht differenziert, spricht die Vermutung

aus, »dal} jedes geistige Erfassen, Gewahren, Ergreifen, Innewerden

als solches und abgesehen von dem, was es nun noch im besonderen

sein moge, eine Intuition ist«.®2 Die Unterscheidung der beiden Wei-
sen-zu-sehen 1dRt hingegen vermuten, allein das besondere Sehen qua

Sehen-als vermdge des weiteren, sodann ein ausnehmend besonderes

Sehen, eine Intuition zu sein.

Betrdfe Konigs Vermutung nicht nur das Sehen-als oder ein diesem
analoges®, sondern auch das etwas-Sehen oder ein diesem analoges
geistiges Erfassen®, wiirde der Unterschied eines kérperlich von einem
geistig ExrfalRten, den Konig alsbald angibt, dem Namen nach unsin-
nig, der Sache nach unmdoglich sein, Sehen wére denn ein prinzipiell
anderes Erfassen als Horen, Tasten, etc. (Augen waren denn prinzi-
piell andere Sinnesorgane als Ohren, Hénde etc.), und Konig setzte
desungeachtet Sehen analog z.B. mit Greifen.®® Indessen geht er, darin
subtiler als Descartes, zwar auf ein Entweder-oder, doch eben zweier
Weisen-zu-erfassen (anstatt-sehen) zuriick; das kdrperliche Erfassen,
einem ersten Blick schon durchschaubar, soll am Beispiel des wortlich
zu verstehenden Ergreifens deutlich werden: »Ein materielles Ding, das
wir mit unserer Hand ergriffen haben, ist zundchst einmal dieses Ding

81 | Siehe ebd.

82 | J. Kénig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3.

83 | Z.B. das Horen-als. - Siehe in Anm. 5 zu Abschnitt I.1.1 das Wittgen-
stein-Zitat: »Wir sagen >Du muBt diese Takte als Einleitung héren<[...]« [auf
S. 20].

84 | Z.B. das etwas-Horen.

85 | Dies ldge, wie >be-greifenc< zeigt, durchaus nahe. — DWB Grimm, Erster
Band 1854, verfolgt die stufenweise Umbildung: >begreifen< im Sinne (1)
eines sinnlichen Beriihrens (palpare); (2) eines sinnlichen Erfassens (appre-
hendere); (3) der »ausdehnungen des sinnlichen begreifens auf félle, wo
hand und fusz fehlen« (und mittels Personifizierung z.B. des Feuers, einer
Seuche etc., etwas bzw. Jemand ergriffen wird); (4) eines EinschlieRens,
Umfassens (complecti); (5) eines Begriffenseins (concipere; »Tacitus ist in
der meinung begriffen«, d.h. »hat die meinung gefaszt«); (6) eines Abfas-
sens (verbe concipere; ein Gebet »nehers begreifen« (Luther), d.h. genauer
fassen); (7) eines Verstehens (comprehendere; [J. G.] Fichte, [Das System
der] Sittenl[ehre nach dem Prinzip der Wissenschaftslehre] 1798, 111, § 16:
»begreifen heiszt ein denken, an ein anderes ankniipfen, das erstere vermit-
telst des letzteren denken).

235

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder und kann nur deshalb ergriffen werden, weil es vorerst ein noch nicht
Ergriffenes ist; das Ergreifen ist hier ein klarer Vorgang, durch den ein
im {ibrigen Bestimmtes nun auch noch zu einem Ergriffenen wird«®¢;
ein derartiges Ergreifen ist, mit anderen Worten, ein rein Hinzukom-
mendes. Offenkundig falsch ware, dasselbe von einem geistig ExfaRten
zu sagen: Es sei »deshalb so rdtselhaft«, setzt Konig vielmehr fort, weil
es, »im Unterschied zu einem korperlich Exfalten, nur in dem Erfassen,
nur durch es hindurch ist, was es ist«; es sei, »zum mindesten fak-
tisch und phanomenal, lediglich das ErfaRte, ist also kein, wie immer,
Hinzukommendes; es sei »fiir uns ein solches, als ein welches wir es
ergreifen«.®” Offenkundig falsch wire, ein derart ErfaRtes ebenso zu
haben meinen, wie wir einen Stein, ihn ergreifend, in der Hand haben;
ihr kann das Gehabte, buchstdblich ein Abhandenkommendes, »auch
wieder genommen werden.®

86 | J.Konig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3.

87 | Die drei vorangehenden Zitate samtlich bei J. Konig, Der Begriff der
Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3f.; Hervorh. im ersten Zitat v. m.

88 | Ebd., S. 4. — Apropos >ebenso zu haben meinen«. Dieses Haben ist
weder eines in der Bedeutung eines vollen Verbs (»ich habe einen Apfel)
noch aber ein sogenanntes inhdrentes Haben (>der Lowe hat eine gelbe Far-
be«); siehe dazu Anm. 12 zu Abschnitt II.1.1 [auf S. 120]: Der fraglichen
Bedeutung am nichsten scheinen Uberlegungen von Giinther Stern (alias G.
Anders) zu kommen (vgl. sein Buch »Uber das Haben. Sieben Kapitel zur
Ontologie der Erkenntnis«, Bonn 1928). Stern handelt liber die Rolle, die das
Haben in den verschiedensten Typen des BewuRthabens (so in den verschie-
denen Sinnen) spielt« (ebd., S. 89). Er differenziert »drei Intimitdtsschich-
ten des Gehabten«: »Die erste Schicht: ist diejenige des eigenen Leibes; mein
Leib wird »gehabt« [...]. Die zweite Schicht: ist diejenige des Zustdndlichen,
das zwar BewuRtseinsdatum ist, aber noch Akt und Gegenstand koinzidieren
l@Rt. Es wird gehabt, insofern sein Quale mitausgemacht wird durch seine
>Meinheitc. Die dritte Schicht: ist diejenige erster Objektivierung. Die Objek-
tivierung tritt indes mit dem Zusténdlichen noch zusammen auf. Der gehab-
te Gegenstand hat unmittelbar denselben Ausdruck, wie der Zustand, in dem
er gehabt wird. Beziehungsweise der Gegenstand macht meine Situation mit
aus« (ebd., S. 99f.).

Bliebe man bei Sterns Schema, um Bestimmungen, wie geistig ErfaBtes ge-
habt sei, zu gewinnen, ware wohl auszugehen von Merkmalen der zweiten
und dritten und vermutlich noch einer weiteren Schicht — Stern spricht auch
von »Intimitatsmodi des Gehabtseins«, z.B. der »gesehene[n; J. S.] Welt«
(ebd., S. 89; erste Hervorh. v. m.) —, mithin, aulRer von Gegenstdnden, von
Zusténden des Gehabtseins: »Sehen wir zu, ob das Gehabtsein der den ver-

236

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konig spricht vom Sehen, dem Sehen ndmlich als dem einzigen Sin- Der Begriff
nesvollzug, der qua Einsehen als Intuition bestimmbar wird.* »Der in- der Intuition
nere Blick«, heiflt es anschliefend®, »empfangt durch urspriingliches
Nehmen; nur dadurch ferner, daR er von sich aus gibt, kann ihm etwas
genommen werden«. Das einer Hand eigene Nehmen, z.B. eines Stei-
nes, ist so wenig ein urspriingliches, wie ihr Haben ein inneres ist”; das
Nehmen und das Haben sind einer Hand, obwohl Greifen und Halten

schiedenen Sinnen korrelaten Gegenstande [...] verschieden ist von demje-
nigen der Zustdnde, ob sich weiterhin wesentlich sich unterscheidende Wei-
sen des Gehabtseins herausstellen« (ebd., S. 89f.).

89 | Mit der Prédferenz des Gesichtssinnes hdngt zusammen, daR unsere
Sprache das Phanomen des, wie hdufig zu horen, blitzartigen Aufleuchtens
einer Erkenntnis als Intuition benennt. Im Fortgang wird zu zeigen sein, ob
die Momente des Sehens, auch der Pltzlichkeit und der Luminiszenz der
sogenannten Intuition wesentlich sind, der Name das Aquivalent der Sache.
Reden, wie z.B. solche von einem intuitiven Handeln, meinen jedenfalls eher
das Spontane oder das Unbedachte daran.

90 | J. Konig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 4; erste Her-
vorh. v. m.

91 | Zu>snehmenc<vgl. DWB Grimm, Siebenter Band 1889. Betont wird das
Angewiesensein des Gebens auf das Nehmen und dafiir zunachst auf DWB
Grimm, Vierter Band (Erste Abteilung, erste Halfte) 1878, unter »gebenc
renvoyiert; dort heilt es: »geben und nehmen, die beiden sich erganzenden
gegenstiicke, verdienen die erste betrachtung, zumal sie sich ohne zweifel
an einander entwickelt haben«. Einige Beispiele: »geben und nemen [»der
mhd. infinitiv nemen erhalt sich bis zum schlusse des 17. jahrh.«; J. S.]
bildet das geschéft«; »ahnlich ist im rechtsleben das recht geben und nemen
oder umgekehrt, als zusammenfassende bezeichnung des rechtsverfahrens
in seiner zweiseitigkeit«; »geben und nemen von frau und mann, braut und
brdutigam«. Jedoch gilt eine Einschrankung: »das nehmen, annehmen des
andern, gehort namlich zum begriffe des gebens (wahrend es ein nehmen
gibt ohne entsprechendes geben).« Vgl. auch DWB Grimm (Siebter Bd.) zur
Wortverwandtschaft von >nehmen«: »das ags. niman in der bedeutung »>dis-
ponerec< erinnert noch an griech. véuew in der bedeutung >tribuere«.« Dem
sanskr. Verbum >yamc¢soll laut DWB Grimm (ebd.) semantisch das Gegensatz-
paar »geben-nehmen< entsprechen. Aber, genauer gesagt, bedeutet »yam«
>to give anything in exchange for anything« (vgl. Monier Monier-Williams, A
Sanskrit-English Dictionary. Etymologically and philologically arranged with
special reference to cognate Indo-European languages, Oxford 1964).

»das bisher betrachtete duszerliche, sinnliche nehmen«, bemerkt DWB
Grimm (ebd.) nach Belegen fiir ein Nehmen mit der Hand, »streift in seiner

237

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ihre Natur (um nicht zu sagen, ihr Wesen) ausmachen, blof duferlich,
weshalb sie, einerlei, ob von sich aus, einer anderen, vielleicht starkeren
Hand, und deswegen selbst keine mindere, nachgibt. Der Blick hingegen,
urspriinglich nehmend, vermag nur im Ursprung seines Sehens, welcher
er selber ist, eines Eingesehenen sich zu entduliern; tdte er es, ohne es
von sich aus zu tun®?, horte er auf, ein innerer Blick zu sein. Ein solches
urspriingliches Nehmen aber ist allein dem Sehen, nicht dem Horen, Ta-
sten etc., wesentlich; denn reden wir, in einer zwar beliebten, doch kaum
ergriindeten Wendung, auch von einem inneren Horen®?, Ausdriicke wie
sinneres Tasten¢, »>Schmecken, >Riechenc sind nie vernommen worden.

libertragenen bedeutung schon oft an das innerliche, geistige nehmen, das
sich aus jenem ebenso entwickelt hat wie bei den sinnverwandten fassen,
auffassen, erfassen, begreifen«; siehe die Anm. 85 [auf S. 235]. »auch hier
steht dem nehmen ein geben zur seite [...], indem man einen nimmt, wie
oder wofiir er sich gibt«; »daher nehmen fiir«. Weitere Beispiele: »ernst neh-
meng, »innerlich aufnehmeng, »in acht nehmenc.

Zu>wahrnehmencsiehe die beiden ausfiihrlichen Anm. 11 zu Abschnitt I1.3.1
[auf S. 218f.] und Anm. 28 zu I.2.3 [auf S. 50].

Konigs Satz ([Der Begriff der Intuition,] a.a.0. [Anm. 1], S. 4), dem inneren
Blick sei nur dadurch, dal® er von sich aus gebe, etwas zu nehmen, mahnt
unausgesprochen ein Desiderat der Philosophie an. Im Unterschied zu ande-
ren Disziplinen — vgl. fiir die Anthropologie z.B. Marcel Mauss, Essai sur le
Don, forme archaique de l‘échange, 1924 — fehlen Arbeiten zur philosophi-
schen Problematik des Zusammenhanges von Geben und Nehmen.

92 | Den inneren Blick definiert, wie die Monade, das spontaneum, »cujus
principium est in agente (Leibniz, Theod[icee], III. 301) [* wenn ihr Anfang
im Handelnden liegt (dt.: G. W. Leibniz, Philosophische Schriften, Bd. 2.2,
hrg. und iibers. von Wolf von Herbert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 93)]«
siehe das Scholion zu Leibniz [ab S. 303].

93 | Jeder vermag, mehr oder minder, sich eine Melodie so, wie sie sich
anhdrt, zu vergegenwdrtigen. Er hort die Melodie zwar nicht akustisch, doch
irgendwie — gedanklich? — hért er sie. In seinem unpathetischen Mozartbuch
([1.] Auflage TB, Frankfurt a.M. 1980) vermeidet Wolfgang Hildesheimer,
irreich nicht, die Wendung »inneres Horen¢; er bevorzugt sDenken in Musik<.
»Im Gegensatz zum Denken in Worten« baue es sich »ausschlieRlich auf
seinem Material auf; auf keiner auRerdisziplindren Begrifflichkeit, sondern
auf dem Bestand an, durch Klangfarben bis ins beinah unendliche bereicher-
ten, Tonen. Es formuliert in hdchster Differenziertheit und Prézision« (ebd.,
S. 43). Mozart, zum erlesenen Beispiel, »hatte seine Kompositionen im Kopf,
und zwar in all ihren Stimmen« (ebd., S. 93). Aber auch, was ein Denken in
Musik ausmache, ist letztlich kaum ergriindet.

238

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den eigentiimlichen Vorrang des Gesichtssinnes zieht Augustinus Der Begriff
bei%, um die Worte Jesu, dieweil Thomas ihn gesehen, glaube er, zu der Intuition
kommentieren®: »Non ait, tetigisti me; sed vidisti me: quoniam genera-
lis quodammodo sensus est visus [* Er sagt nicht: weil du mich beriihrt
hast, sondern: weil du mich gesehen hast, da der Gesichtssinn, wie
bekannt, der gewissermaRen generelle Sinn ist].« DaRR unser Gesicht,
wie bekannt®, der gewissermallen generelle”, ein Sinn der Sinne sei,
bestitigt sich Augustinus im Sprachgebrauch [ebd.]: »Nam et per alios
quatuor sensus nominari solet: velut cum dicimus, Audi et vide quam

94 | Augustinus, In Joannis Evangelium tractatus, CXXL. 5. In: Patrologiae
cursus completus, hrg. von J.-P. Migne, Series Latina, tomus XXXV (Augusti-
nus, Bd. 3. 2), Paris 1845, Sp. 1958f. Der Traktat, ein theologisch-philoso-
phischer Kommentar zu Johannes, umfaRt die Spalten 1379-1976.

95 | Ev[angelium] Joannis, XX. 24-29, im Wortlaut der Vulgata: »Thomas
autem, unus ex duodecim, qui dicitur Didymus, non erat cum eis, quando
venit Jesus. Dixerunt ergo ei alii discipuli: Vidimus Dominum. Ille autem
dixit eis: Nisi videro in manibus ejus fixuram clavorum, et mittam digitum
meum in locum clavorum, et mittam manum meam in latus ejus, non credam.
Et post dies octo iterum erant discipuli ejus intus, et Thomas cum eis. Venit
Jesus Januis clausis, et stetit in medio et dixit: Pax vobis! Deinde dicit Tho-
mae: Infer digitum tuum huc et vide manus meas, et affer manum tuam et
mitte in latus meum, et noli esse incredulus sed fidelis. Respondit Thomas et
dixit ei: Dominus meus et Deus meus! Dixit ei Jesus: Quia vidisti me, Thoma,
credidisti; beati qui non viderunt, et crediderunt (Hervorh. v. m.) [* Tho-
mas, genannt Didymus (Zwilling), einer der Zwolf, war nicht bei ihnen, als
Jesus kam. Die anderen Jiinger sagten zu ihm: Wir haben den Herrn gese-
hen. Er entgegnete ihnen: Wenn ich nicht die Male der Négel an seinen
Handen sehe und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Négel und
meine Hand nicht in seine Seite lege, glaube ich nicht. Acht Tage darauf
waren seine Jiinger wieder versammelt und Thomas war dabei. Die Tiiren
waren verschlossen. Da kam Jesus, trat in ihre Mitte und sagte: Friede sei
mit euch! Dann sagte er zu Thomas: Streck deinen Finger aus — hier sind
meine Hande! Streck deine Hand aus und leg sie in meine Seite und sei nicht
ungldubig, sondern gldaubig! Thomas antwortete ihm: Mein Herr und mein
Gott! Jesus sagte zu ihm: Weil du mich gesehen hast, glaubst du. Selig sind,
die nicht sehen und doch glauben].«

96 | »quoniam<bedeutet auch »da ja<, ndmlich »bekanntlich und schon ein-
gestandener MaRen« (laut K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deut-
sches Handworterbuch,] Bd. II [(I-Z) Leipzig 1880].

97 | »generalis< hat im nachklassischen Latein manchmal superlativischen
Sinn.

239

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder bene sonet, olfac et vide quam bene oleat, gusta et vide quam bene
sapiat, tange et vide quam bene caleat. Ubique sonuit, Vide, cum visus
proprie non negetur ad oculos pertinere. Unde et hic ipse Dominus, In-
fer, inquit, digitum tuum huc, et vide manus meas: quid aliud ait quam,
Tange et vide? Nec tamen oculos ille habebat in digito [* Denn er wird
durch die anderen vier Sinne benannt, etwa wenn wir sagen: Hoér und
sieh wie schon es klingt; rieche und sieh wie gut es riecht; schmecke
und siehe, wie gut es schmeckt, fiihle und siehe, wie schon warm es ist.
Was anderes meinte der Herr selbst mit den Worten: Lege deinen Finger
hierhin und sieh meine Hand (Stelle?), als: Fiihl und sieh? Denn auch
jener hatte keine Augen in seinem Finger].«*® Einen besonderen Sin-
nesmodus des Auges, so daR es in anderer Weise sehe, als das Ohr hort*
oder die Nase riecht, die Hand tastet oder die Zunge schmeckt, mochte
Augustinus, verldflicher als im Sprachgebrauch seiner Zeit, bei anti-
ken Denkern bestatigt finden. Ihnen war das Gesicht dem Geiste ver-
wandt, ein gleichsam mdnnliches Organ, wahrend die iibrigen Sinne als
weiblich, dem Leibe verhaftet galten; auch sollten »das Korperliche, die
Entfernung, UmriR, Gr6Re, Farbe, Bewegung, Stillstand« im Sehen auf
einmal wahrzunehmen sein.'® Die Augen geben uns die Dinge ganz'®!,

98 | »0 TASTE AND SEE [sagte das Bibelplakat in der Untergrundbahn; J.
S.] und meinte den HERRN [...]« (Verse von Denise Levertov[: O Taste and
See, New York] 1964). — Auch unsere Umgangssprache kennt Wendungen wie
»Sieh mal, wie es schmeckt«.

99 | Allerdings fiihrt Thomas von Aquin — anders als lbrigens Aristoteles,
der es (Met[aphysik] 1048 b23ff.) unerwahnt l@Rt — ein Prasens-Perfekt-Zu-
gleich auRer fiir sehen auch fiir hdren an, erkennt also Zeitenthobenheit auch
dem Hdren zu. Siehe Abschnitte I.3.4 (Anm. 80 und 86) [auf S. 102 und 103],
1.3.5 (Anm. 94) [auf S. 106] und 1.3.7 [ab S. 110] sowie das Scholion »Ari-
stoteles: Sehen und gesehen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

100 | Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Geschichte der Seele, Bd. 1, [5.
Auflage, Stuttgart 1877], S. 213; vgl. dort auch Quellenangaben.

101 | Man wird einwenden, auch die Augen gében uns die Dinge nicht
ganz, z.B. sdhen wir ihre Riickseite nicht. Die Phdanomenologie zeigt, dal
ein Ding »prinzipiell nur seinseitig«, »in bloRen >Erscheinungsweisen< ge-
geben« sei, dal indes »ein Kern von >wirklich Dargestelltem« auffassungs-
mafig umgeben von einem Horizont uneigentlicher sMitgegebenheit« dabei
sei (Edmund Husserl, Ideen, Bd. I, a.a.0. [Anm. 78], & 44; ohne Hervorh. d.
Autors). »[...] mit allem wirklich Gegebenen [sind; J. S.] Horizonte geweckt;
etwa wenn ich den ruhenden dinglichen Gegenstand von vorne sehe, ist im
Horizont bewuRt die ungesehene Riickseite«; »wahrend das eine im Blick-
punkt ist, sind die anderen [Momente; J. S.] als zum Gegenstand gehdorig in

240

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht nur im Detail eines Klanges oder eines Druckes; ihrer ansichtig Der Begriff
werdend, haben wir, wie nah oder fern sie seien, schon Ibersicht iiber der Intuition
sie. Der Blick, der seinen Gegenstand erfal’t, iiberbriickt die Distanz,
indem er sie ausmil’t; »das Gesicht wirft uns«, wie Herder bemerkte!®,
»grofle Strecken weit aus uns hinaus, in gerader Richtung von hier wo
wir sind, zu den Dingen dort'® und seien es die Sterne.

Das Thema der »Ndhe von Sehen und Einsehen« nimmt Rudolph

die intentionale Einheit desselben thematisch hineinbezogen« (ders., Er-
fahrung und Urteil, redigiert und hrg. von Ludwig Landgrebe, Hamburg
1948, & 19). Diese intentionale Einheit des Gegenstandes erlaubt, scheint
mir, von ihm als einem dem Auge ganz-gegebenen zu sprechen.

102 | Johann Gottfried Herder, Abhandlung iiber den Ursprung der Spra-
che, 1.3.2, Stuttgart 1989, S. 57.

103 | Ich erinnere an das zur Legitimation des Ausdrucks >Sehstrahl
bzw. zum sich-Entscheiden des Sehstrahls fiir das Ziel friiher Gesagte; sie-
he Abschnitte 1.2.8 (Ende) [ab S. 72] und 1.2.9 [ab S. 78] bzw. 1.2.6 [ab
S. 66]. Wie dort vgl. auch hier wieder Helmuth PleRner (in: Gesammelte
Schriften[, Bd.] III, Anthropologie der Sinne, [Frankfurt a.M. 1980], S.
264f.): »Gerichtetheit ist ein konstanter Wesenszug der Sehfunktion und
findet sich nur im Sehen, bei keinem anderen Sinne sonst. [...] In allen
anderen Sinnen prdsentiert sich das Ding als Quelle von Zustandsanderun-
gen, die etwa meine Handfliche kiihlt oder sticht, die schellt oder ir-
gendeinen Geschmackseindruck hervorruft und der ich nur durch Sub-
struktion eines rdumlichen Schemas eine distanzierte Dingexistenz fiir
meine Anschauung verschaffe. Der Sehstrahl trifft jedoch das Ding an
seinem Ort selbst. [...] Jeder andere als der optische Sinn gibt Dinge
primar zustandlich. Allein im Gesichtssinn eilt, sozusagen, der Blickstrahl
zu dem Dinge hin [...].«

Horen sei zwar »ein Fernsinng, so PleRner, ebd., S. 344, »jedoch von ande-
rer Art als das Sehen. Sehend erblicken wir irgend etwas, nah oder fern von
uns, liber einen Abstand hinweg. Im Horen fallt das Moment des Abstandes
fort. Ob fern oder nah, [...] Ton dringt ein, ohne Abstand. Allen Modifikati-
onen des Tonens, einerlei, ob sie von weit her kommen oder in peinigender
Nahe mich quélen, fehlt das Moment der inhdrenten Ferne. [...] >Ich sehe
etwas< und >Ich hdre etwas< macht gnostisch keinen Unterschied, verdeckt
aber die Art und Weise des Erlebens und bringt sie auf gleiche Niveaus.« —
Die beiden Zitate, das Sehen bzw. das Héren betreffend, stehen in zwei
verschiedenen Arbeiten PleRners (von 1923 bzw. 1970); siehe Anm. 131 zu
Abschnitt 1.2.9 [auf S. 79]. [Gemeint sind die Schriften »Die Einheit der
Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des Geistes« und »Anthropologie der
Sinne«.]

241

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Berlinger auf'®: »Unser Auge ist es, das uns erlaubt, einen Berg sinn-
fillig zu sehen.« Was jedoch erlaubt uns, das Gesehene - »Hohenzii-
ge, [...] Schluchten und Senken, Hinge und Abhdnge« - als Berg zu
sehen? »Was unser sinnenhaftes Auge sieht, mul} sich mit der Einsicht
des Geistes einen.« Um von einem diesen-Berg-da-Sehen zu einem die-
ses-da-als-Berg-Sehen zu gelangen, miissen wir das Sehen, ohne es
zu lassen, in das Denken zuriicknehmen. »Nicht weil wir uns an einen
sinnlich gesehenen Berg erinnern, vermogen wir zu wissen, was ein
Berg ist. Das Wissen um den Berg wird aus dem Gebirge und das Wissen
um das Wesen des Besonderen aus dem Allgemeinen gewonnen. Das
Wesen des Berges ist nicht irgendwo, es ist vielmehr im Gebirge verbor-
gen. Weil aber das Gebirge«, das Allgemeine, »ist, [...] vermag es uns
das Sein des Berges«, des Besonderen, »zu vermitteln. Darum kann nur
der >Riickgang« in das Sein des Berges dessen Sinn zu Gesicht bringen.«
Berlinger unterscheidet sinnfillige und Sinn-Erfahrung: die erste von
unseren fiinf Sinnen, die zweite von der Sinnlichkeit unseres Seins
gegeben; die eine an das Besondere, die andere an das Allgemeine
rithrend; beide ineinanderspielend. Um den »Sinn des Seins eines Sei-
enden« zu erfahren, muf das »sinnféllig Erfahrene [...] zuriickgefiihrt
werden in die Wesens-Erfahrung des Seienden«. Diese Riickfithrung
vollzieht sich im Sehen-eines-Besonderen-als des Besonderen eines zu
denkenden Allgemeinen, anders gesagt, der Riickgang geschieht im
Denken eines Allgemeinen als des Allgemeinen eines zu sehenden Be-
sonderen; das Sehen-als qua totum essentiale des Denkens, worin das
Sehen enthalten ist, bringt den Sinn des Seienden in einem zu Gesicht
und zur Einsicht. »Sehen und Einsehen entspringen aus dem einen
Grund der Sinnlichkeit des Seins jedes Seienden: deshalb die Ndhe von
Sehen und Einsehen. Das Auge ist die Einheit der Sinne.«'%®

104 | Rudolph Berlinger, Vom Ursprung der sinnlichen Erfahrung. In: Im
Umkreis der Kunst. Eine Festschrift fiir Emil Preetorius, Wiesbaden 1954, S.
24-38; die Zitate in diesem Absatz stehen samtlich S. 24-26; alle Hervorh.
v. m. — Werner Beierwaltes hat das Buch »Proklos. Grundziige seiner Meta-
physik«, [Frankfurt a.M.] 1965, Rudolph Berlinger magistro gewidmet.

105 | Berlinger setzt unmittelbar danach (ebd., S. 26) fort: »Augustinus
macht diese Einsicht anschaulich«; dann zitiert er, deutsch, in [Evangelium]
Joan[nis] tract[atus] (CXXI. 5; wie in Anm. 94 [auf S. 239] angegeben).
Die Wendung die >Einheit der Sinne« steht seit 1923, als Helmuth PleRner
das Buch gleichen Titels (jetzt in Ges[ammelte] Schr[iften, Bd.] III) verof-
fentlichte, fiir das Programm einer philosophischen Anthropologie qua »As-
thesiologie des Geistes«. Die These, das Auge sei die Einheit der Sinne, ldRt
sich aus PleRner jedoch nicht herauslesen; ihm eint sich, wie hier un-

242

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Sehen-als ist, verglichen mit dem etwas-Sehen, ein besonderes Der Begriff
Sehen. Formal laRt sich ihrer beider Unterschied in Termini des so- der Intuition

erortert bleiben muR, die Mannigfaltigkeit der Sinne in der, mittels einer
»Critik der Sinne« (Goethe zu Eckermann, 17. Febr[uar] 1829) aufzuweisen-
den, aisthetischen Geistigkeit der Person. Einen Vorrang gegeniiber ande-
ren, insbes[sondere] den von ihm (ebd., S. 269f.) so genannten, »niedere[n;
J. S.] Sinne[n; J. S.] [...] ohne Beziehung zum Geiste«, namlich Geschmack
und Geruch, attestiert PleRner keineswegs nur dem Gesicht, sondern, abstu-
fend, auch dem Tastsinn, »Inbegriff der Nahe und Distanzlosigkeit«, als dem
»zur Kooperation mit dem Sehen« geeigneten »Gegenpol«, »besonders wenn
es um Fragen dinglicher Realitdt geht«* (ebd., S. 335f.). Die »indikative
Rolle« des Horens, zuweilen duRerst wichtig, um Gerdusche zu orten, »an-
dert nichts an der Tatsache, daR Sehen und Tasten einen strukturellen Bezug
zum Erkennen und Wahrnehmen haben, das Horen bei all seiner Wahrneh-
mungsdienlichkeit nicht« (ebd., S. 344). Beachtenswert ist PleRners Bemer-
kung, aus je anderer Motivation habe das Gehor fiir Herder (Abhandlung
tiber den Ursprung der Sprache), der Tastsinn fiir Melchior Palagyi (Natur-
philosophische Vorlesungen. Uber die Grundprobleme des BewuRtseins und
des Lebens), das Gesicht fiir Hermann Friedmann (Die Welt der Formen. Sys-
tem eines morphologischen Idealismus) »den Charakter des hdchsten Sin-
nes« (ebd., S. 346f.).

* Ein psychologisch orientiertes Argument besagt, unsere Uberzeugung
von der Realitat der AuRenwelt sei primar dem Tastsinn, erst sekundar dem
Gesichtssinn geschuldet. (Vgl. Wilhelm Dilthey, Beitrdge zur Losung der
Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realitdt der AuRenwelt und
seinem Recht, 1890, in: ders., Ges[ammelte] Schriften, Bd. V, 2. Auflage,
Stuttgart/Gottingen 1957, S. 90-138). Das Argument vernachldssigt die
Unterschiede zwischen getasteten Korpern, gesehener Umgebung und ge-
dachter Welt.

Gegen die behauptete Ndhe von Sehen und Einsehen, Sehen und Wissen
polemisiert Richard Rorty: »Die Vorstellung der Kontemplation, der Kennt-
nis allgemeiner Begriffe und Wahrheiten als Secopia, macht das innere Au-
ge zum unausweichlichen Modell des besseren Wissens. Es ist jedoch frucht-
los, die Frage aufzuwerfen, ob die griechische Sprache oder die griechischen
okonomischen Bedingungen oder die miiRige Phantasie eines namenlosen
Vorsokratikers dafiir verantwortlich sind, daR dieses Wissen als ein Sehen
von etwas aufgefaRt wurde (statt etwa als ein Sichreiben gegen etwas, oder
als ein Am-Boden-Zertreten von etwas, oder als der Umstand, mit ihm Ge-
schlechtsverkehr zu haben)«; vgl. ders., Der Spiegel der Natur, [Frankfurt
a.M. 1981,] S. 51. Auf grundsétzliche (und ernsthaftere) Argumente Rortys
komme ich im folgenden Abschnitt 4 zuriick; siehe auch Anm. 34 zu Ab-

243

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

genannten Prddikatenkalkiils® angeben; danach ist etwas-Sehen ein
zweistelliges Pradikat (ich sehe etwas), Sehen-als ein dreistelliges (ich

schnitt I.1.4 [auf S. 30f.]. Vorerst merke ich Linguistisches an. Gerade die
Sprache - es handelt sich nicht nur um die griechische, nicht einmal nur um
eine indoeuropdische — verweist auf eine tiefe, in der Konstitution unseres
BewulRtseins liegende, Berechtigung dessen, das Rorty so unzuldnglich »vi-
suelle Metapher« nennt (ebd., passim) und das als erstem (dem »namenlo-
sen«) Parmenides zugeschrieben wird: Wissen im Sehen gegriindet zu den-
ken. Vgl. M. Monier-Williams, [A] Sanskr[it]-Engl[ish] Dict[ionary], a.a.0.
[Anm. 91], S. 963, unter »vid¢, >to know, understand«: »G[ree]k ei®ov for
¢F18ov, oida for Foida = veda [>veda¢, »Wissen<, meint vorzugsweise das
heilige Wissen der vier Veden: Rigveda, Yajurveda, Samaveda, Atharvaveda;
J.S.]; Lat. videre; Slav. vedeti; Goth. witan, wait; Germ. wizzan, wissen; Angl.
Sax. wat; Eng. wot.«

DWB Grimm, Vierzehnter Band (II. Abteilung) 1960, gibt zur Herkunft des
gemeingerm[anischen] Verbs >wissen< weiterhin an: »[...] von einer wurzel
ueid >erblicken, sehen< (dann auch >finden<), deren bedeutung in lat. vidi,
gr. aor. eidov, ideiv durchsieht.« Ebd. zur Bedeutungsgeschichte: »die ent-
wicklung von der urspriinglich sinnlichen bedeutung serblickt, gesehen ha-
ben, sehen< zu der allgemeineren serfahren haben, kenntnis genommen
haben von«¢ hat wissen schon in der vorgermanischen zeit durchlaufen. auf
diesem stande ist das wort seither stehen geblieben.«

Vgl. auch DWB Grimm, Zehnter Band (I. Abteilung) 1905, zu >sehen<: »frei-
ere anwendung in der bedeutung geistigen wahrnehmens, des erkennens,
einsehens erklért sich leicht von der thatigkeit des wichtigsten sinnes aus:
[...] accipere oculis et animo [...]. die sinnliche vorstellung kann stark
einwirken: Ich will den sehen, der mich im talent des liebens iibertrifft.
Gothe [...] in anderen wendungen verblaszt wieder die sinnliche vorstel-
lung, besonders wenn sie an sich fliichtig sind wie sieh, siehst du, sehn sie
mal, wie ich sehe, [...] ich sehe wohl u. ahnl. nun sehen sie — da schldgt’s
eben zwdlfe. Gothe.« Siehe oben Anm. 98 [auf S. 240] (zur Umgangsspra-
che).

»Die Ausdriicke fiir Wissen im Griechischen [...] zeigen deutlich eine Prapon-
deranz der visuellen Sphare, die in der Sache wurzelt« (H. PleRner, [Einheit
der Sinne,] a.a.0. [Anm. 105], S. 335). Dafiir verweist PleRner (ebd., Anm.
14) auf Bruno Snell, Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorpla-
tonischen Philosophie (cogia, yvdun, ovveois, iotopia, pddnua,
¢moTnun)«, Diss. Berlin 1922.

DaR die hebrdischen Verba des Sehens ein Erkennen auszudriicken vermo-
gen, nutzt schon Moses Maimonides in seinem »Dalalat al-Ha‘irin« (hebr.
Moreh N’bkim), ca. 1180/91, um bestimmte Stellen des Alten Testaments

244

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sehe etwas als dieses).”” Ein abstraktes Aufmerken allein auf die Prd- Der Begriff
dikate kann aber, was zwischen diesen relevant ist, leicht verdecken; der Intuition

sinnvoll zu lesen: »Die drei Worter rad, >sehen¢, hibbit, sbetrachten¢, und
chazd, »>schauen¢, werden zundchst auf das Sehen des Auges angewandt,
jedoch alle auf das Begreifen durch das Denkvermdgen {ibertragen. Hin-
sichtlich des Wortes rah ist dies allgemein bekannt. An der Stelle: >Er blickte
auf (wajjdr). Und siehe, da war ein Brunnen auf dem Felde< (Gen[esis] 29,2)
ist eine Gesichtswahrnehmung durch das Auge gemeint. Eine andere Stelle
lautet: >Mein Herz sah (rad) viel Weisheit und Wissenschaft< (Qohel[et]
1,16), worunter eine Vernunfterkenntnis zu verstehen ist. In dieser {ibertra-
genen Bedeutung ist jeder Ausdruck des Sehens zu verstehen, der in Bezie-
hung auf Gott gebraucht wird. Z.B. >Ich sah (raiti) den Herrn< (I. Kon[ige]
22,19; 11. Chron[ik] 18,18).« Analog weist Maimonides auch fiir die Verba
>hibbit< und >chaza< nach, daR sie zwar zunachst »das Betrachten des Dinges
mit dem Auge« meinen, dann aber auch »auf das Schauen und Betrachten
der Vernunft«, »auf die innere Erkenntnis iibertragen« werden, und diese
tibertragene Bedeutung »allenthalben, wo er [der Ausdruck; J. S.] von Gott
gebraucht wird«, haben. [Zit. nach der deutschen Ubersetzung »Fiihrer der
Unschliissigen«, Bd. I (1. Buch), Hamburg 1972, 4. Kap., S. 37f.; bei den
hebr. Wortern ist nur die Transkription angefiihrt; J. S.]

Vorgreifend auf die Studie 7 (»Spiegeldenken«) [von Schickel nicht ausgear-
beitet], deute ich an, wie folgenreich, diese Auslassung iiber die hebrai-
schen Verba des Sehens gewesen ist. Die von Moses Maimonides gegebene
Anregung — bemerkt Friedrich Kuntze in dem Buch »Die Philosophie Salomon
Maimons«, Heidelberg 1912, S. 23 — »hat Maimon in einem Aufsatze ausge-
sponnen, der in Fichtes Journal [Philosophisches Journal einer Gesellschaft
Teutscher Gelehrten, hrg. von Johann Gottlieb Fichte/Friedrich Immanuel
Niethammer. Der Aufsatz von Salomon Maimon, »Die philosophische Sprach-
verwirrung«, steht in Jahrgang 1797; J. S.] erschienen ist. [...] Es ist wohl
eine an Gewillheit grenzende Wahrscheinlichkeit, daRl Fichte von hierher
seine berlihmte »Sehe< hat [...].« Siehe auch Anm. 5 [auf S. 217] zu Ab-
schnitt I1.3.1.

Zum Sinogramm »chih¢, >wissen, verstehen<, vgl. Bernhard Karlgren,
Gramm[ata] Ser[ica] rec[ensa], [Stockholm 1964], Nr. 863 a—c; zu a: »The
graph (see c. below) has >man<and >mouths, the former misunderstood and
turned into >arrow<in the modern graph.« Zu b—c: »The character is enlarged
by >to speak< and another element of uncertain interpretation.« Dasin b und
c unten stehende Graphem, eigentlich >to speak¢, wurde aber in das dhnlich
aussehende »jih¢, sSonnes, >Tag¢, umgeschrieben. Die Lexika verzeichnen
»jih< auch als sogenanntes Radikal des Zeichens schih¢, d.h. als dessen se-
mantischen Bestandteil (im Unterschied zum phonetischen, hier oben ste-

245

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

doch erlauben beide Ausdriicke, aul3er einer pradikativen, noch eine
relationale Interpretation'®®: retwas-Sehen< und >Sehen-als< driicken
dann Beziehungen aus. »ich-sehe-etwas< ist eine zweistellige Relation
»Sehen« zwischen mir, dem Subjekt, und etwas, dem 0Objekt; sie bietet
insofern, als beide Glieder der Beziehung demselben Bereich, einem
des Sehens, zugehoren, keine Schwierigkeit. Die dreistellige Relation

henden und gleichfalls >chih< auszusprechenden). »chihg, >wissenc, wird so-
mit dem visuellen Bereich des Sonnenklaren, Taghellen zugeordnet.

Aus B. Karlgren, ebd., Nr. 863 a-b-c
106 | Vgl. D[avid] Hilbert/W[ilhelm] Ackermann, Grundziige der theoreti-
schen Logik, Grundlehren der math[ematischen] Wiss[enschaften] 27, 6.
Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 1972: »Es hat sich (...) in der symbo-
lischen Logik eingebiirgert, nicht nur die Eigenschaften als Pradikate zu
bezeichnen, sondern auch die Beziehungen. Eine Eigenschaft wie etwa
»Primzahl sein< oder >sterblich sein< bezeichnet man als ein Pradikat mit ei-
ner Leerstelle oder als einstelliges Pradikat, weil das Zeichen fiir einen Ge-
genstand hinter das Pradikatzeichen gesetzt werden mul}, damit eine Aus-
sage zustande kommt. Entsprechend nennen wir > < und »>=¢ Pradikate mit
zwei Leerstellen, wahrend >Zw¢, >Ad< und >Mult< [>Zwischen, >Addiert zug,
>Multipliziert mit¢; J. S.] dreistellige Pradikate sind« (ebd., S. 68f.; die Her-
vorh. des Autors bleiben, bis auf die von »einens, unberiicksichtigt). — Der
sogenannte (engere) Pradikatenkalkiil hat gegeniiber dem Relationenkalkiil
die Vorteile, dal er nicht nur die Darstellung von Eigenschaften und Bezie-
hungen vereinheitlicht und dadurch vereinfacht, sondern auch »direkt an
den Aussagenkalkiil« ankniipft (ebd., S. 67).
107 | Ahnlich spricht Wolfgang Réd »von »Kennenc in der Bedeutung eines
anschaulichen Wissens von Dingen. [...] Dabei ist sKennen<im Unterschied
von >Erkennenc ein zweistelliges Pradikat, sofern man sagt: >Ich kenne et-
was¢, wahrend sErkennenc insofern dreistellig ist, als gesagt wird: >Ich er-
kenne etwas als so und so< [...]. Der Umstand, daR >erkenneng, anders als
»kenneng, ein dreistelliges Pradikat ist —ich erkenne etwas als etwas bzw. ich
erkenne, dal etwas so und so bestimmt ist —, hdangt damit zusammen, daR
das Erkennen im Gegensatz zum Kennen Urteilscharakter hat.« Vgl. W. Rod,
Erfahrung und Reflexion. Theorien der Erfahrung in transzendentalphiloso-
phischer Sicht, Miinchen 1991, S. 94; Hervorh. v. m.
108 | Vgl. W. Burkamp, Logik, a.a.0. [Anm. 48], S. 58: »Alle bloR pradika-
tive Begriffslogik ist [...] nur ein fiir bestimmte Zwecke vereinfachtes Ab-
strakt der Relationslogik, mit der das Denken erst seine Aufgabe erfiillen
kann.«

246

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»ich-sehe-etwas-als-dieses< hingegen wird mit der Frage, welchem Be- Der Begriff
reich das als-dieses zuzuordnen sei, selbst problematisch; die Region der Intuition
des Sehens verlassend, setzt sie sich mittels als-dieses in eine (onto-
wie gnoseologisch'®) andere, sie letztlich bestimmende™ Region, eine
des Denkens, fort. Indem sie aufhort, eine Beziehung blofS des Sehens
zu sein, wird sie unterdes keine blofs des Denkens, bleibt vielmehr eine
auch des, besonderen, Sehens: die dreistellige Relation >Denkenc, wo-
rin die zweistellige »etwas-Sehen« enthalten ist.™

Ersetzt man die Bezeichnung >Denkenc¢ durch rerkennend-Sehen<,
wird das Besondere des Sehens, das »Sehen-als< ausdriickt, hervorge-
hoben. Zweifellos hat das erkennend-Sehen fiir die operatio des Re-
flektierens zu gelten; als solche, wie erinnerlich™?, formal dieselbe Be-
ziehung wie die spekulare Rf1 (U, 4, S)™, ist es die Relation zwischen
einem urbildlichen Objekt (u), einem abbildenden Subjekt (a) und
einer, traditionell Vernunft genannten, Spiegelebene (s). Die frithere
Vermutung, allein das besondere Sehen qua, Sehen-als vermdge des
weiteren, sodann ein ausnehmend besonderes Sehen, eine Intuition zu
sein'®, lautet nunmehr praziser: allein das erkennend-Sehen als Refle-
xion vermdge des weiteren, ein eminentes erkennend-Sehen als Intui-
tion zu sein. Auch diese, ist zu vermuten, sei eine Beziehung, auch sie
formal dieselbe, also eine spekulare, wie die Vernunftreflexion. Einen
Wink, sich dessen zu versichern, ehe der Unterschied beider Relationen
zu Tage tritt, gibt die platonische Tradition.™®

109 | Ich kann das sich stellende Problem hier nur nennen: Wie ein und
dieselbe Beziehung zu gesehenen und gedachten Gegenstanden zugleich
bestehen kénne, mufll auRer acht bleiben; es ist ein, relational formuliertes,
Problem der Erkenntnistheorie.

110 | Die Waorter »setzt fort< und sletztlich< haben, ebenso wie >aufhort<im
folgenden Satz des Textes, keinen zeitlichen, sondern einen logischen
Sinn.

111 | Das Enthaltensein der Beziehung »Sehenc<in der Beziehung >Denkenc<
ist analog dem Enthaltensein des Sehens im Denken; das Problem dieses
Enthaltenseins ist dquivalent dem in der Anm. 109 angegebenen.

112 | Vgl. das in der Anm. 107 zitierte Buch [»Erfahrung und Reflexion«]
von Wolfgang R&d.

113 | Siehe Abschnitt I.3.2 [ab S. 86].

114 | Zu lesen S reflektiert U in Ac.

115 | Siehe weiter oben in diesem Abschnitt.

116 | Den Anschein des Widerspruchs, daR (formal) dieselben Relationen
doch (formal) unterschieden seien, erdrtere ich spater.

247

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder 4. Einige Séitze im »Timaios« erldutern das Abbilden (Bilder machen)
der Spiegel.” Dem ersten Blick mdgen sie einem Abschnitt »de visu«'®
wie angehdngt vorkommen, als nutze ein Autor dieses Ranges, anstatt,
was ihm angelegen zu schreiben, die bloRe, vom Sehen dargebotene
Gelegenheit"?; doch hat Platon, man lese genau, das Thema >Spiegel¢
hier aus zwingenden, soll sagen, philosophischen Griinden gewdahlt. Die

117 | Platon, Tim[aios] 46 a2—c6. — Das griech. Substantivse{dcoAomoriac
betont hier, wie das Bild in einem Spiegel zustande kommt, geht also auf den
eigentlichen katoptrischen Vorgang. In Abschnitt II.1.2 [ab S. 122], der
Platon nach [de] rep[ublica] 596 d9—e3 zitiert, ist vom Bilder machen mittels
eines Spiegels, indem man diesen z.B. herumtrage, die Rede.

118 | Die Bezeichnung >de visu¢ entleihe ich dem »Timaios«-Kommentar
des Calcidius. Aber nicht der neuplatonische Autor (4./5. Jh.), sondern des-
sen neuzeitlicher Herausgeber hat cap. CCXXXVI-CCXLIII so tituliert; vgl.
Johannes Wrobel, Platonis Timaeus interprete Chalcidio, Leipzig 1876. — Auf
C(h)alcidius gehe ich ausfiihrlicher im 5. Abschnitt [liegt nicht vor] ein.
119 | In der Literatur zum »Timaios« beantwortet, soweit ich sehe, allein
Francis M. Cornford aus Griinden, warum Platon an dieser Stelle »de speculis«
schreibe; siehe Anm. 137 [auf S. 253f.]. (Die Antwort von Alfred E. Taylor,
dem nicht minder anerkannten Platon-Interpreten, siehe ebd.) Paul Friedldn-
der stellt nicht einmal die Frage, er vermerkt in seinem groRen Platon-Buch
nur lapidar: »[...] und hier gibt nun Timaios eine ausfiihrliche psycho-physi-
sche Theorie des Sehaktes, der er eine ausfiihrliche Theorie des Spiegelbildes
nachschickt; vgl. P. Friedlander, Platon, Bd. III, Die Platonischen Schriften.
Zweite und dritte Periode, 2. Auflage, Berlin 1960, S. 334. DaR Friedlander
die philosophische Bedeutung von Tim[aios] 46 a2—-c6 entgeht, erstaunt
auch in Anbetracht seines spekularen Arguments fiir die Echtheit des friihpla-
tonischen Dialogs »Alkibiades I«. Sokrates unterredet sich mit dem jungen
Alkibiades, Mitte und Hohe des Gesprdchs, liber die »Pflege seiner selbst<
(¢mpéAeia éautou)«, die »als >Selbst-Erkenntnis< bestimmt« wird; Erinnern
des yvéd oeautédv. »Wie >Selbst-Erkenntnisc méglich sei, setzt Friedldn-
der zu Alk[ibiades] 132 d ff. hinzu, »wird an jenem Bilde deutlich gemacht,
das allein als Siegel den Ursprung des Dialoges aus Platons Schopferhand
verbiirgen wiirde [...]: Ebenso wie Auge sich in Auge schaut und am deutlichs-
ten im Stern des andern Auges, so erkennt Seele sich in Seele und am deut-
lichsten in dem Bezirk der Seele, in dem ihre edelste Kraft, ihr Gottliches
wohnt: im Bezirk der Erkenntnis.« Vgl. P. Friedlander, Platon, Bd. II, Die
Platonischen Schriften. Erste Periode, 2. Auflage, Berlin 1957, S. 217ff.

Im »Alkibiades« nimmt Platon das Auge-sich-in-Auge-schauen zum Beispiel;
im »Timaios« nimmt er eben diese Selbstschau des sich spiegelnden Auges
als solche thematisch auf.

248

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»naturalis disputatio«'® - eine der »beiden grofRen kosmologischen Der Begriff
Urkunden« des Abendlandes™ - sieht zweierlei, als solche verschiede- der Intuition
ne, Verursachungen im Naturgeschehen wirksam, reiht sie indes nicht,

wie Aristoteles die vier aiTia'?, nebeneinander, ordnet sie vielmehr

einander nach: »die eine ist«, in Paul Friedldnders Worten'?, »die ei-

gentlich so zu nennende Ursache (16 aitoiov), genauer die Zweckur-

sache oder das Prinzip des >Guten und Sein-sollenden< (T &y addv kai

d¢ov); die andere ist das, »ohne was das Verursachende nicht verursa-

chend sein kénnte< (&veu o T6 aiTiov ouk &v moT' el aiTiov), die

materiale Ursache.« GemdRR der Bedingtheit der einen durch die ande-

re causa disponiert Platon auch seinen Text, indem er die Bereiche des
Nétigens-zu, worin die Wirk- als »Mitursachen« (ouvaitia), selber ge-

notigt, dem Gotte dienstbar seien, zwischen die Bereiche des zu-Erstre-

benden, worin etwas, selber erstrebt, auf das TéAos als auf die Kardi-

nalursache hin sich entwickle'?, Mal fiir Mal einfiigt: »nirgends besser

als da, wo er die Seele im menschlichen Haupt ansiedelte und mit den

120 | Vgl. J[an] H[endrik] Waszink, Studien zum »Timaios«-Kommentar
des Calcidius, 1. Hélfte, Leiden 1964, S. 29 (Philosophia Antiqua. A Series
of Monographs on Ancient Philosophy, hrg. von W. J. Verdenius und J. H.
Waszink, vol. XII). Dazu, dal} der »Timaios« »nach Calcidius (und nach dem
ganzen Mittel- und Neuplatonismus) eine naturalis disputatio« sei, annotiert
Waszink u.a. (ebd.): »Die Kennzeichnung des Timaios als eine Schrift >mept
puoews« ist im Platonismus allgemein«; Jamblichos habe »den Timaios als
»Hohepunkt der quoikoic dem Parmenides als erstem der SeoAoyikoi
Biahoyol gegeniiber[gestellt; J. S.]«.

121 | Whiteheads Dictum, zit. nach Paul Friedldnder, Platon, Bd. 1, Seins-
wahrheit und Lebenswirklichkeit, 2. Auflage, Berlin 1954, S. 285. Vgl. im
Original: »[...] two great cosmological documents guiding Western thought«
(Alfred N. Whitehead, Process and Reality. An Essay in Cosmology, New York
1960, S. 144; das Buch ist zuerst 1929 erschienen). Inzwischen liegt eine
deutsche Ubersetzung vor: ProzeR und Realitit. Entwurf einer Kosmologie,
Frankfurt a.M. 1979; vgl. dort S. 185. Die andere grofRe Urkunde ist, so
Whitehead, Newtons »Scholium, d.i. das »Scholium generale« zur zweiten
Auflage (1713) der »Philosophiae naturalis principia mathematica«.

122 | Die vier Aristotelischen aiTia siehe Anm. 77 zu Abschnitt I.2.3 [auf
S. 175].

123 | P. Friedldnder, Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119], S. 333; Hervorh. v.
m. — Platons Termini fiir die causa finalis resp. die c[ausa] efficiens hat
Friedldnder dem »Phaidon«, 99 b2-c6, entnommen.

124 | Otto Apelt meinte 1922 (in der 2. Auflage seiner »Timaios«-Uberset-
zung, Leipzig, S. 166f., Anm. 124) »Unebenheiten und Zwiespaltigkeiten

249

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder korperlichen Sinnen gleichsam an die Fuge des Seelischen und des Leib-
lichen geriet. Hier ist auch die Fuge mechanischer und teleologischer
Naturerkldrung.«'?

Das Auge zeigt wie kein zweiter Ort so sichtbar, da selber sehend
und sich im Spiegel, am schonsten im Auge des Anderen, sehen kon-
nend, diese Verschrankung. Platon diinken die Augen - gleich dem
Weltrund, dessen Form unser Kopfrund nachahme® - geschaffen
(Bednuioupyeuéva?) vom vols: damit sie, lichtnehmende, die Um-
ldufe der Himmelsverniinftigen den, diesen verwandten, Vernunft-
umschwiingen in uns, die unerschiitterlichen Sternenkreise den
durchschiitterten Seelenbahnen'® im Schauen zunutze machten, licht-

dieser Ubergangsstelle«, sogar »Widerspriiche, tadeln zu sollen: »[...] wie
denn die Konkurrenz von teleologischen und mechanischen Erklérungen sich
gleich schon in der Ubergangsstelle selbst (46C verglichen mit 47E) stérend
geltend macht«. Friedldnder hat bereits 1928 (in der 1. Auflage seines Pla-
ton-Buches) die gegensdtzliche, dem »Timaios« gerecht werdende Einschat-
zung vertreten. — >ouvaiTiac: Platon, Tim[aios] 46 c7 u. passim.

125 | P.Friedldnder, Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119], S. 334; Hervorh. v.
m.

126 | [Siehe] Platon, Tim[aios] 44 d3-6.

127 | [Ebd.,] 47 e4: »1& 8i&x voU Sednuioupynuéva [* das durch Ver-
nunft Hergestellte (dt.: Platon, Timaios, hrg. und tbers. von Hans Giinter
Zekl, Hamburg 1992, S. 73)]«. Francis M. Cornford (Plato’s Cosmology. The
Timaeus of Plato, iibers., mit fortlaufendem Kommentar, Indianapolis/New
York 1957, Reprint der 1. Auflage, London 1937, S. 159) setzt dafiir »the
works wrought by the craftsmanship of divine intelligence«. Den »8i1& voU
Sednuioupynuévax stellt Platon, Tim[aios] 47 e4f., [das] »Tt &i'avaykns
yiyvéueva [* durch Notwendigkeit Gewordene (dt.: ebd.)]« gegeniiber.
Alfred E. Taylor (A Commentary on Platoss Timaeus, Oxford 1928, Reprint
Oxford 1962, S. 299) bemerkt dazu: »Note the significance of the change of
verb. The effects of voUs are >the works of its hands¢, those of avdyxkn
merely »occur from &véyxn« [...] Henceforth voUs and &véyxn are the re-
gular names used for what have hitherto been distinguished as the true
aitia [...] and its »accessory< or »accomplice«.« — >T& di&x voU Bednui-
oupymnuévac betont hier den Aspekt des (géttlich, demiurgisch) Geschaffe-
nen, >t& 8" dvaykns yryvduevac den des Gewordenen.

128 | Vgl. Platon, Tim[aios] 46 e7-47 c4. — Den Gegensatz >unerschiitter-
lich-durchschiittert¢ fiir griechisch >atépaxTtos-TeTapaypévos< (47 cl)
nehme ich aus Franz Susemihls deutschem »Timaios« auf. Vgl. Platon,
Samtl[iche] Werke, Bd. III, Heidelberg 0.J., S. 129.

Dazu, daR die Umschwiinge der Seelen den Umldufen der Sterne ver-

250

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bringende. Doch zwischen dem TéAos des Kopfes, dem gottgesetzten, Der Begriff
und dem TéAos der Augen, dem gottgeschenkten, ist Platon »unverse- der Intuition
hens tief hineingeglitten in den Bereich der sMitursachen<*?, hat er der
Darstellung, um wessen willen das Sehen sich vollziehe, die Beschrei-
bung, wodurch es zustande komme, unvermerkt eingewoben, der princi-
palis causa deren adminicula.®® Dann erst erkldrt er ein ausschlieRlich
g€ avaykns® Erscheinendes: die Spiegelung; sie zu durchschauen, sei
nun nicht mehr schwierig. Sobald unser Augenblick freilich - im Au-
genblick, welcher ein Blitz ist, sehend-gesehen-habend - der Reflexion
das Bild abgewinnt, tritt des Spiegelns Weswegen hervor.
Die Katoptrik, z.B. die Modifikation des Spiegelbildes durch die
Spiegelgestalt, traktiert Platon als ein Sujet der geometrischen Op-
tik. Dies festzustellen, verliert den Anschein des Trivialen, werden
darin Betonung und Bedeutung von Optik erkannt: die Geometrie
der Reflexion, soweit Platon deren Gesetze schon zu formulieren ver-
mochte®?, hat, singulatim, vor dem jeweils im-Spiegel-zu-Sehenden,

wandt seien, vgl. Julius Stenzel, Uber zwei Begriffe der platonischen Mystik:
ZQON und KINEZIZ (in: J. Stenzel, Kleine Schriften zur griechischen Phi-
losophie, 3. Auflage, Darmstadt 1966, S. 1-31).

»Die Seele ist [...] auch im Timaios [wie schon im Phaidros; J. S.] urspriing-
lich Stern, lautet eine Grundthese in Stenzels Interpretation (S. 8); als ein
solcher habe sie, ehe sie in den kUkAos yevéoecws entsandt wurde, an den,
siderischen, vom voUs geleiteten Bewegungen teilgenommen. Stenzel erin-
nert (S. 23) an Wilhelms Worte beim Anblick des Sternenhimmels (Goethe,
Wanderjahre, 1.10): »Darfst du dich in der Mitte dieser ewig lebendigen Ord-
nung auch nur denken, sobald sich nicht gleichfalls in dir ein beharrlich
Bewegtes, um einen reinen Mittelpunkt kreisend, hervortut?«

129 | P. Friedldnder, Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119], S. 334.

130 | »principalis causa<bzw. >adminicula«setzt Marsilio Ficino fiir >aiTiov«
und souvaitiac. Vgl. TTAATQN. Platonis philosophi quae exstant. Graece
ad editionem H. Stephani acc. expr. cum Marsilii Ficini interpretatione [Lat.;
J. S.], vol. IX, Biponti (Zweibriicken) 1786, S. 336.

131 | Platon, Tim[aios] 46 el.

132 | Vgl. dazu Francis M. Cornford, [Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm.
127], S. 154: »In interpreting this short account of mirror images [Timaios]
46 a2 ff.; J. S.] we must beware of ascribing to Plato too much knowledge
of optics. There is no reference to the lens or the retina. He knew that the
angles of incidence and reflection of a ray are equal.«

David C. Lindberg urteilt in seiner Optikgeschichte ([Auge und Licht im Mit-
telalter, [Frankfurt a.M. 1987, S. 36): »Die Atomisten, Platon und seine Vor-
ganger, die Stoiker und Galen, schlieRlich auch Aristoteles haben fiir das

251

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder hat, generatim, vor der spekularen Lehre vom Sehen, einer sozusagen
katoptrischen Optik, zuriickzutreten. Liegt aber dem Bildermachen der
Spiegel unser Sehen zugrunde, bleibt dieses, auch als ein etwas-im-
Spiegel-Sehen, {iber den Abschnitt »de visu« hinaus das eigentliche
Thema.'* Die Eigenart der platonischen Theorie des Sehens bestimmt
die Eigenart der platonischen Theorie des Spiegelns. Sie sind, genau-
er, sogar eine und dieselbe, allenfalls durch den Bildcharakter in sich
differenzierte Theorie*4; denn beide sollen ja das Sehen von Bildern
erkldren: das unserem bloRen Auge — wiewohl in ithm gespiegelt’*® -
ungespiegelt Sichtbare, die Welt der Korper, soll ein deren Urbild kaum
gleicher-, doch gewissermalRen analoges, ndmlich aufs beste nachge-

Sehen Theorien entwickelt, in denen sich kaum eine Spur von Mathematik
findet.«

133 | Namlich auch in den Abschnitten »de imaginibus« und »laus vide-
ndi« [J. Wrobel, (Platonis Timaeus interprete Chalcidio,) a.a.0. (Anm.
118), wahlt statt dessen den angemesseneren Zwischentitel »de visus au-
ditusque utilitate«; J. S.], wie J. Wrobel und, dessen Beispiel folgend, als
neuerlicher Herausgeber J. H. Waszink [Plato Latinus, hrg. von Raymundus
Klibansky, vol. IV: Timaeus. A Calcidio translatus commentarioque instruc-
tus, hrg. von J. H. Waszink, ed. alt., London/Leiden 1975 (in: Corpus Pla-
tonicum Medii Aevi, hrg. von R[aymond] Klibansky); J. S.] die cap. CCX-
LIX—CCLXIII resp. CCLXIV-CCLXVII des Timaios-Kommentars von Calcidius
tiberschrieben haben; mit cap. CCLXVIII beginnt dann ein »de silva« —»sil-
va¢ gleichbedeutend »UAng, >Materie¢, — zubenannter Abschnitt (3. Wrobel
add.).

134 | Die Differenz im Bildcharakter von direkt und gespiegelt Gesehenem
behandelt der folgende 5. Abschnitt [liegt nicht vor].

135 | Das Phdnomen des Pupillenbildes - »das ist das in der Hornhaut
gespiegelte Bild duRerer Gegenstdnde« — hat von Demokrit bis Leonardo
immer wieder das Sehen erkldren sollen. Aristoteles hatte tiber Demokrit
gesagt: »8T1 [...] ofeTon 6 dpav elval TNy Eupaoctv, o kakdds« (de sen-
su [et sensili] 438 a6). Der Aristoteliker Avicenna aber verglich spater »das
Sehen mit dem Entstehen von Bildern im Spiegel [...]: >Das Auge ist wie ein
Spiegel, und der gesehene Gegenstand ist wie das in einem Spiegel durch
die Vermittlung der Luft oder eines anderen durchsichtigen Kérpers reflek-
tierte Ding; und wenn Licht auf den sichtbaren Gegenstand fallt, dann pro-
jiziert es das Bild des Gegenstandes auf das Auge. [...] Wenn ein Spiegel
eine Seele besdRe, so wiirde er das auf ihm gebildete Bild sehen« (D. C.
Lindberg, [Auge und Lichtim Mittelalter,] a.a.0. [Anm. 132], S. 21 bzw. 100;
dort ist Avicenna nach seinem »Danish-Nameh«, »Buch des Wissens«, zi-
tiert).

252

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

machtes Abbild sein.™® Wird die thematische Mitte in Platons Den- Der Begriff
ken, nicht allein des »Timaios«, zu Recht »the metaphysical problem der Intuition
of the e{8coAov«, genannt'”, erfordert, wie dieses, auch das eo ipso

implizite Problem des Bildersehens eine, da fiir jedweden Bildcharak-

136 | Platon, Tim[aios], z.B. 29 d7ff., 37 c6ff.,48 e2ff.

137 | Francis M. Cornford, [Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm. 127], S. 156;
Hervorh. v. m. = Cornford nennt zu Beginn des Absatzes, der zu der zitierten
Wendung hinfiihrt, Griinde, warum Platon inmitten der Darstellung von Kau-
salitdt und Teleologie des Sehens >de speculis¢ schreibt (siehe Anm. 119
[auf S. 248]); allerdings verraten die ersten Worte, wie wenig er selber frei
davon ist, Tim[aios] 46 a2—c6 eher fiir einen Eindringling denn fiir eindring-
lich zu halten: »This disquisition on optics will seem less intrusive if we re-
member the whole apparatus of vision was peculiarly significant to Plato
because of the analogy between the bodily eye and the eye of the soul, and
between the sunlight and truth. Dream images, shadows, and reflections
occupied in the >Republic< (510A) the lowest section of the Divided Line.
The relation of these eidcoAa to the actual visible things whose images
they are was there used to illustrate the relation not only of the lower ob-
jects of intelligence to the higher, but also of the whole visible world to its
intelligible pattern. In the >Sophist< (266) a parallel is drawn between di-
vine and human production. Divine production covers the same field as the
work of the Demiurge in the >Timaeus«: it is the creation of the whole visib-
le world, divided into (1) originals, >ourselves and all other living creatures
and the elements of natural things - fire, water, and their kindred, and (2)
images which attend on all these products: dream images, shadows, reflec-
tions. In human production the two classes have their analogues in (1) the
production of useful things by crafts such as the builder’s, who makes an
actual house, and (2) images, such as the painter’s, who makes, as it were,
»a manmade dream for waking eyes<. In this lower class rank all the fine
arts, political rhetoric, and sophistry.« Hier folgt die zitierte Wendung im
Satzzusammenhang: »Thus the relation of dreams and reflections to their
originals was associated with what may be called the metaphysical problem
of the eidwAov, [...].«

Apropos >dream images¢, griech. >pavtdouatac. In diesem einen Wort fin-
det Alfred E. Taylor, Cornford verwdssernd, die sozusagen assoziative Veran-
lassung fiir Platon, [Timaios] 46 a2 — gerade ist die Kausalerkldrung des
Sehens abgeschlossen — das Thema >Spiegel< aufzunehmen. »Apparently the
subject is suggested by the fact«, schreibt er [A Commentary on Plato’s Ti-
maeus,] a.a.0. [Anm. 127], S. 285, »that he has just used the word
pavTaopaTa, imagess, for the figures we see in our dreams [Weshalb Pla-
ton angelegen ist, das Sehen und die Traumbilder zusammenzunehmen, wird

253

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ter giiltige, einheitliche und, im letzten, metaphysische Theorie. Nur
zundchst heillt, Platonice dem etwas-im-Spiegel-Sehen nachzufragen,
Platonice zu beantworten, wodurch wir iiberhaupt etwas sehen; die
Antwort, worin, libersteigt bald die Empirie.
Eine jede von anderer Lichtgestalt, obzwar Licht von demselben
Licht, effizieren drei causae das Sehen: ein aus uns leuchtendes Feuer
der Augen, das um uns scheinende Licht des Tages, ein zu uns strahlen-
der Glanz der Dinge.'*®* Augen- und Tageslicht verbinden sich, gleich-
artig zu gleichartig'®, in eines, nunmehr Medium, worin der sichtbare

in der folgenden Anmerkung klar; J. S.]; as the word was also used of the
»unreal< appearances in reflecting surfaces as well as for those of dreams, he
goes on to say something about this other class of pavtdouaTa. He treats
the matter at a curiously disproportionate length [...].« Tim[aios] 46 a2—c6
umfaRt genau 16 Zeilen und vier Worter.

138 | Platon, Tim[aios] 45 b2-46 a2. — Das um uns scheinende Tageslicht
erlicht allererst das Sehen, es ist »die spezifische Moglichkeitshedingung
des Gesichts« (so Egil A. Wyller, Der spate Platon. Tiibinger Vorlesungen
1965, Hamburg 1970, S. 13. Wyller interpretiert dort [De] rep[ublica] 507
c6ff.; ich greife diese Stelle noch auf). Wendet sich nun das Tageslicht, der
sinkenden Sonne folgend, zur Nacht, erlischt mithin das Sehen. Wir schla-
fen, und das milde Feuer in uns sdnftigt die Bewegungen unseres Innern.
Doch je stédrker die Bewegungen bleiben, desto einprdgsamer werden unse-
re Traumbilder. Mit eben diesem Wort, >pavtdouaTas, endet Platon die
Darstellung des Sehens; freilich diirfte ihn kaum das Wort veranlaRt haben,
sich anschliefend den anderen pavtaouaTa, denen des Spiegels, zuzu-
wenden. — Platons Theorie, dal} feuriges Licht, als eine der Ursachen des
Sehens, aus unseren Augen austrete, kam bereits verkiirzt in Abschnitt1.2.8
[ab S. 72] zur Sprache. — Siehe auch das (schon Anm. 121 zu Abschnitt 1.
2.8 erwdhnte) Scholion, worin ich untersuche, ob Platon so etwas wie Blick
- oder Sehstrahlen anstelle von Licht- bzw. Feuerstrahlen angenommen
habe.

139 | »gleichartig zu gleichartig«, »éuotov mpds Spotov« (Tim[aios] 45
c4). — Platon gibt mit diesen Worten die Voraussetzung an, daRR Augen- und
Tageslicht (sowie reflektiertes Licht) sich iiberhaupt miteinander verbin-
den konnen; allein Gleichartiges erfahre auch gleiche Einwirkungen, und
diese wiirden der Seele vermittelt: »aiodnow mapéoxeto TavTnV Hdns
opav pauev«. Treffe hingegen das Augenlicht, sobald das Tageslicht sich
abgewandt habe, auRen auf Ungleichartiges (»mpds [...] &vduoiov
¢€1ov]«), namlich auf Dunkel, kdnne es sich diesem als Licht nicht verbin-
den: »maveTai Te ouv Opddv«. Vgl. die ganze Passage Tim[aios] 45 c2-
d7.

254

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit dem sehenden Strahl, auch sie gleicher Art, einer wird. Physiologie Der Begriff
des Auges und Physik des Lichtes stehen, wichtig genug, das Sehen der Intuition
empirisch zu kennen, dennoch hintan. Platon tragt dariiber Meinungen

vor, Abbilder der Abbilder’, die mdglicher, nicht notwendiger Weise

wahr sind; ein Monitum, fiir Meinung des Timaios zu halten, dal®

jene Dretheit aus Augen, Dingen und Tageslicht unser Sehen bewir-

ke und wie sie zusammenwirke. Dieselbe Trias wird aber, ohne irgend

naturalis intentio, bereits in der »Politeia« beschrieben: Gesicht, Ge-

sehenes und, yévos tpitov [*das dritte Geschlecht], das Licht™?, als

eines des Tages, eines des Taggestirns.'® Dies Dritte nennt Platon ein

140 | Zugrunde liegt die Analogie, zum Werden verhalte sich das Sein wie
zur Meinung die Wahrheit (Tim[aios] 29 c3), zum Abbild verhalte sich das
Urbild wie zur Darstellung des Abbildes die Darstellung des Urbildes; die
Meinungen sind den, den Urbildern analogen, Abbildern selber analog gleich
(c2 »eikbvas avi Adyov [...] 8vtas«), sind also ihrerseits deren Abbilder.
- Vgl. Alfred E. Taylor, Plato. The man and his work, 6. Auflage, London 1949
(Reprint 1952), S. 440f.: »Discourse about the fixed and unchanging arche-
type, or model, can be exact and final; it has the definitiveness of its object:
discourse about its sensible copy, which is continually varying and changing,
can only be approximate. Hence in natural science, we have no right to de-
mand more than slikely stories¢, i.e. in metaphysics and mathematics there
can be finality; in the natural sciences we have to be content with approxi-
mate and tentative results [...] (29 b—d).«

141 | Thre (zuféllig) mGgliche Wahrheit ist fiir uns nicht einsehbar. Da wir
prinzipiell »likely stories« (siehe Anm. 140) in ihnen zu sehen haben, gelten
uns Sdtze der Naturwissenschaft als prinzipiell falsifizierbar. — Zur Sofa
&Andrs vgl. auch Egil A. Wyller, [Der spate Platon,] a.a.0. [Anm. 138], S.
50 ff. u. passim.

142 | Platon, [De] rep[ublica] 507 d&ff.: »&yis; SpaTdy; yévos Tpitov:
p&s«. Vgl. insgesamt 507 c10-e5.

143 | DaR die Sonne, ein Gott, der Ursprung des Lichtes sei - vgl. [De]
rep[ublica] 508 a4ff. —, zeichnet den Gesichtssinn vor den iibrigen Sinnen
aus. Vgl. dazu Egil A. Wyller, [Der spate Platon,] a.a.0. [Anm. 138], S. 13:
»Das Licht ist zwar die Moglichkeitsbedingung des Gesichts, die Sonne aber
ist sein Grund. [...] Das Sehvermdgen (>8Uvauis< = >Vermdgens, >powers,
nicht >Fahigkeit¢, >faculty< [...]) ist nicht nur das Lichthafteste, sondern
sogar das Sonnenhafteste (»mAeioeidéotatov« 508 b3) aller Wahrneh-
mungsaktivitdten. Das Auge [eine kleine Sonne; J. S.] bildet selber einen
Grund, aus dem her das Sehen, wie Licht, ausstromt.«

Die herangezogenen Passus stehen innerhalb des sogenannten Sonnen-
gleichnisses (rep. 506 d8-509 c5). Zu dessen engem, auch spekular wichti-

255

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

»TilcdTEPoV Cuydv [* kostbares Band (Platon, Sdmtliche Dialoge,
Bd. 5, Der Staat, hrg. von Otto Apelt, Hamburg 1988, S. 262)]«™“; das
Licht spanne in einem kostbareren Joch, denn das Medium >Luft¢ eines
fiir Gehdr und Gehortes sei'*®, Gesicht und Gesehenes zusammen. Wenn
wir sagen, wir horten vermittels der Luft, stellen wir ein physikalisches
Faktum fest; sagen wir hingegen, wir sehen etwas im Licht%®, driicken

gem Zusammenhang mit Linien- und Hohlengleichnis (509 d1-511 e5 bzw.
514 al1-521 b11) siehe das Scholion »Platon: Drei Gleichnisse« [von Schickel
nicht ausgearbeitet].

In Salomon Maimons »Kritik des reinen SehensVermdgens« — deren trans-
zendentaler Asthetik, Logik und Dialektik — finden sich »keine andern, als
die in der Kr. d. r. V. aufgestellten« Kategorien und Grundsétze; »nur dal®
was dort im Allgemeinen (in Beziehung auf ein Object iiberhaupt), hier von
einem besondern Fall (in Beziehung auf ein Object des Sehens {iberhaupt),
dargethan wird<. Maimon ergdnzend, hebe ich den platonischen Anteil an
seinem Denken hervor: Licht ist kein empirischer, von den, dadurch gesehe-
nen Objecten abstrahirter Begriff; weil diese, um gesehen zu werden, dassel-
be schon voraussetzen«; »Das Licht ist [...] nichts ander s als das Medium
des Sehens; oder die Bedingung a priori von der Mdglichkeit des Sehens ein
sichtbaren Objects iiberhaupt. [...] was vom Lichte (inwiefern es Medium des
Sehens ist) gilt, mul a priori von allen dadurch zu sehenden Objecten gel-
ten.« Vom Sehensvermdgen handelt Maimon in seinem Aufsatz »Die philoso-
phische Sprachverwirrung« (in Fichtes Journal, 7. Bd., 11. Heft, Jena und
Leipzig 1797, S. 237 ff., S. 240 ff.; siehe Anm. 105 zu Abschnitt II.3.3 [auf
S. 242ff.]).

144 | Platon, [De] rep[ublica] 508 al.

145 | Das physikalische Medium des Horens, die Luft, beriicksichtigt Pla-
ton nicht in der »Politeia«, doch angemessen »Tim[aios]« 67 a7 ff. Auf das
Telos des Horens geht er ebenfalls im »Timaios« ein (47 c4 ff.): Wir horen,
damit wir der himmlischen Harmonien auch musikalisch inne wiirden. Nach
diesem Telos bemil3t sich der Rang des Gehdrs. — Zu der - z.B. von E. Frank
und F. M. Cornford angefochtenen — »Timaios«-Interpretation, die mathe-
matischen Gesetze, nach denen die Gestirnsphdren bewegt werden, seien
zugleich musikalische, vgl. vorziiglich Albert Freiherr von Thimus, [Die Har-
monikale Symbolik des Alterthums, 2 Bde., Koln 1868 u. 1876], Bd. II, S.
206-240. Paul Friedldnder schreibt (Platon, Bd. III, a.a.0., [Anm. 119], S.
341): Man wiirde »im Timaios eine Weltharmonik vermissen [...], wenn sie
nicht darin ware«.

146 | Wie wir, platonisch, analog auch sagen, »wir denken in der Wahrheitg;
vgl. Platon, [De] rep[ublica] 508 d5, 508 e1-509 a8; Egil A. Wyller, [Der
spate Platon,] a.a.0. [Anm. 138], S. 14f.

256

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir anderes als bloRe Faktizitdt aus. Das Licht, lie3e statt dessen sich Der Begriff

sagen, sei das Worin des Sehens.™’ der Intuition
Von den drei Lichtgestalten spricht Platon, Erinnerung dreier Licht-

geschlechter (yévn)*® weckend, auf Seite 45 (b2-46 a2) des Timaios;

schon auf Seite 48 (e4) bemiiht er ein »Tpitov &AAo yévos [* eine

weitere, dritte Gattung (Platon, Timaios, a.a.0., Anm. 127, S. 75)]«. Bis

dahin sei seine Kosmologie mit zwei Gattungen (eidn) ausgekommen:

»EV pEv cos TapadelypaTtos eldos UoTedéy, vonTdv kai el kaTd

TadTa v, pipnua 3¢ TapadeiypaTtos devtepov, yéveotv E€xov kai

opatov [* die eine (Gattung) war als Vorbildform angesetzt, durch

Denken erfaRbar, immer sich gleich verhaltend, als Nachbild des Vor-

bilds die zweite, dem Werden zugdnglich und sichtbar (dt.: ebd.)]«; die

eine das Urbild, gedachtes und stetes Dasselbe, die andere dessen Ab-

bild, gesehenes und unstetes Werden; die nun benétigte dritte sei eine

schwierig und dunkel faRbare Gattung (e{805).*° Thren scheinbar ver-

147 | Das Lichtist auch das Worin des Gesehenen (analog ist die Wahrheit
das Worin des Denkens/Gedachten; siehe Anm. 146). Man erinnere sich hier
der Abschnitte II.1.5 [ab S. 136] und II.1.6 [ab S. 143] iiber das Worin des
Spiegelns/Gespiegelten. Zu diesen beiden Worin wird ein drittes, das Worin
des Werdens (xwpa), in Verfolg des »Timaios« hinzukommen.

148 | Vgl. [De] rep[ublica] 507 c11 und el. Wie dort setzt Platon ein
»yévoss; auch Tim[aios] 48 e4, dagegen setzt er Tim[aios] 48 e3 und e6,
unmittelbar vor und nach e4, »ei®n«< resp. »eidos«. Mithin scheint Platon, wie
an manch anderen Stellen, »eiSos< und >yévos< varie, als Synonyma fiir >Gat-
tung< (im Sinne von »Sorte«), zu gebrauchen. Wére eine semantische Diffe-
renz plausibel, kime sie jedenfalls nicht auf den logischen Unterschied des
Yévos von €idn, der Gattung von ihren Arten hinaus. Doch mdchte »ei8os¢
das platonice oft»Bilds, >Urbild¢, >Idee< bedeutet, hier eine (auffillige, sozu-
sagen sortenspezifische) Beschaffenheit meinen, indes »yévos¢, weniger
verdeckt als unser>Gattungs, das Generative betonte. Auch »yévos<kann den
Inbegriff einer (sozusagen sortierten) Menge angeben, seine Grundbedeu-
tung ist aber »Geschlecht« (»Stammg¢, das Familiengeschlecht; >sexus<, das
natiirliche Geschlecht). — »Gattung« hat ein anderes, »yévos< nur streifendes
Bedeutungsfeld. Vgl. Hermann Paul, [Deutsches Worterbuch]: »Gattung 15.
Jh., zu gatten. In seiner jetzigen Bedeutung steht es der Verwendung des
Verbums gatten in der Bedtg. >sortieren< am ndchsten; es ist also eigentl.
»Zusammenstellung des Zusammengehorigen<.« Ebd.: »Gatte = mhd. gate ist
urspriinglich >der einem andern gleichsteht, mitihm zusammengehort<.« Den
bei »yévos¢ so hervorstechenden generativen Aspekt nimmt >gattens, >Gat-
tung« deutlich erst durch Prafigierung an: >begattenss, »Begattungc.

149 | Platon, Tim[aios] 48 e5-49 a4. 49 a3 f.: »kaAemdV Kai auudpdv

eldos«.

257

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder rétselten Namen »xcopac — »0rt einer jeden Ortschaft«, paraphrasiert
Jacques Derrida®™® - fiihrt Platon, neuerlich »yévos« gebrauchend, erst
52 a8 ein™, nachdem er der Gattung/dem Geschlecht, quasi en com-
paraison généalogique, ein »familiares Schema«™? {ibergestiilpt hat.
So wdre »>16 TpiTow — sei Derrida das Wort, ein Platon wahrendes,
belassen'* — »das Behdltnis und gleichsam die Amme allen Werdens<
(>méons elval yevéoews UmoSoxnv auThv olov Tidnvijw, 49 a5f.).
Als Amme untersteht sie somit diesem tertium quid, dessen Logik all
das kommandiert, was ihr zugesprochen wird. Andererseits: >Man kann
in angemessener Weise (mpémet) das Behdltnis mit einer Mutter ver-
gleichen (mpodeik&oat), das Urbild mit einem Vater und die zwischen
beiden liegende Natur mit einem Kind (#xyovos).'

Uberraschend gibt Platon zu bedenken: Was die vielerlei Gestalt
des Werdenden urbildtreu in sich aufnehmen solle, miisse selbst aller
Gestalt bar sein; sonst wiirde seine Eigenart durch die Abbilder durch-

150 | Jacques Derrida, Chora, Wien 1990, S. 67. — Als Primédrbedeutung von
»xcopac¢ nennen die Lexika: »der Raum, der etwas umfaRRt, den etwas ein-
nimmt, Ort, Platz, Stelle« (W. Pape, [Griechisch-deutsches Handwdrter-
buch?] a.a.0. [Anm. 44]); »space or room in which a thing is, defined as
partly occupied space, distd. fr. kevév and TéTos« (Liddell & Scott, [Greek-
English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19]). — Derrida verfaBte den Essai »Chora«
fiir die »Etudes offertes a Jean-Pierre Vernant« (Paris 1987 unter dem Titel
»Poikilia«). Mit diesem »Zeichen von Dankbarkeit und Bewunderung« wollte
er den ehren, »der uns soviel gelehrt und zu denken gegeben hat {iber die
Opposition mythos/logos, gewis, aber genauso auch {iber die unaufhérliche
Verkehrung der Pole«.

151 | »TpiTov 8t al yévos &v TO xpas det [* die dritte Gattung wieder
ist die des je Raumgebenden (Platon, Timaios, a.a.0., S. 84f.)]« — Nicht in
der erst Tim[aios] 52 a8 auftretenden metaphysischen, sondern in geogra-
phischer Bedeutung, benutzt Platon das Wort schon Tim[aios] 22 e2: »kata
8¢ Trjv8e xcopav [* in diesem Land hier dagegen]«.

152 | Jacques Derrida, [Chora,] a.a.0. [Anm. 149], S. 67; gedndert aus
»Dieses familiale Schema«.

153 | Ebd.; Text geringfiigig gedndert und gekiirzt; Hervorh. v. m.

154 | Platon, Tim[aios] 50 d2—4: »kai 8¢ kal Tpodek&dal TPETEL TO HEV
Bexopevov untpi, 16 & &3ev matpi, T 8¢ peTafl ToUTwv guUoy
Ekydva, [...] [* So scheint denn auch ein Vergleich angemessen: Das Auf-
nehmende mit einer Mutter, das >nach dem ...< mit einem Vater, das Natur-
ding in ihrer Mitte mit einem SproRling (Platon, Timaios, a.a.0., S. 80f.)].«
Der Satz geht nach dem Komma fort mit »vonoaui ...«; siehe die folgende
Anm. 155.

258

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scheinen und deren Ahnlichkeit mit den Urbildern triiben.® Sind Der Begriff
wir iiberrascht, die Griechen waren es nicht; noch Aristoteles fragt®¢, der Intuition
ob das Weibliche mehr denn einen bloRen Ort (témos) fiir die Nach-

kommen abgebe, ob nicht das Mannliche mit dem Samen das einzig

Generative spende. In diesem Sinne ist die xcopa nichts anderes als,

mit Calcidius gesagt, »rerum receptaculum [* Behdltnis der Dinge]«,

als »nutrix totius generationis [* Amme allen Werdens]«'’, ist sie die,

155 | >zubedenken«. Platon verstdrkt sogar: »xpri« (50 c7) »[...] vofjcai«
(50 d4); dal® »xpri< zu >voijcaw gehort, zeigt Francis M. Cornford, [Plato’s
Cosmology,] a.a.0. [Anm. 127], S. 185, Anm. 5. — Platons Argumentation
erstreckt sich iiber Tim[aios] 50 d4-51 a3.

156 | Aristoteles, [De] gen[eratione] an[imalium] 763 b30: »(ofov
Avabaydpas kal ETepol TV puoloAdywv.) yweodai Te y&p ek ToU
&ppevos TO omépua, TO 8¢ IiAu Tapéxew TOV TéTOV [* (2.B. Anaxago-
ras und einige Naturforscher.) Vom Mannchen komme der Same, das Weib-
chen gewihre ihm Unterkunft (dt.: Aristoteles: Uber die Zeugung der Ge-
schopfe, iibers. von Paul Gohlke, Paderborn 1959, S. 169)]« - Francis M.
Cornford weist aulRer auf Aristoteles ([Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm.
127], S. 187) auch auf James G. Frazers »Totemism and Exogamy, Bd. 1, S.
338, hin (ebd., Anm. 1): »The doctrine is still held by the natives of S.E.
Australia: >children emanate from the father alone and are merely nurtured
by the mother.«

157 | Angefiihrt nach Paul Friedlénder (Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119],
S. 499, Anm. 31 zum Timaios). »[...] aber gerade fiir »xcopa< scheint er kein
Ubersetzungswort zu haben« (P. Friedlinder, ebd.). Calcidius hat eines,
doch kein gliickliches: locus, das Marsilio Ficino aufnehmen wird; siehe Anm.
161 [aufS. 260f.]. - Calcidius kommentiert (vgl. Plato Lat[inus], vol. IV, hrg.
von R. Klibansky, a.a.0. [Anm. 133], S. 336): »At uero locum uocat eam
uelut regionem quandam suscipientem specierum incorporearum intellegibi-
liumque simulacra [Hervorh. v. m.; J. S.] [...] uelut receptaculum corporea-
rum specierum, quae sunt membra mundi [...]. [* Ort aber nennt er sie wie
einen Bereich, der die Abbilder der unkdrperlichen und intelligiblen Vorstel-
lungen aufnimmt [...] wie ein Behaltnis der kdrperlichen Vorstellungen, die
die Glieder der Welt sind ]« = Vgl. auch ebd., S. 341: »[...] generationem uero
quantitates et qualitates et ceteras sensiles conformationes. [* Werden aber
die Quantitdten und Qualitdten und die iibrigen sinnlichen Bildungen]«
>nichts anderes (sein,) als<. Die xcopa kdnnte, in einem anderen Sinne, z.B.
als eine Art kosmischer Ofen — der alles Werdende, anstatt es zu nahren,
erwarmt — aufgefaRt werden; ihr wiirde damit bloR ein anderes, ebenfalls
metaphorisches, Akzidenz beigelegt. Siehe aber unten den Schlul} dieses
Abschnitts 4 sowie die Anm. 180 und 181 [auf S. 270f. und 271]: dort wird

259

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

quasi miitterliche, Herberge des Werdens. »0bwohl xcopa nicht den
Platz der Amme innehétte, sondern den der Mutter«, rdsoniert Derri-
da®®, »bildet sie kein Paar mit dem Vater, dem urbildlichen Modell. Als
dritte Gattung/drittes Geschlecht gehort sie keinem Oppositionspaar
an, zum Beispiel dem, den das intelligible Urbild mit dem sinnlichen
Werden bildet und das eher einem Paar Vater/Sohn dhnlich ist; bei dem
die Mutter abseits stdnde.« Die xcopa schlieRt Derrida an®’, sei »so-
wenig eine Mutter wie eine Ammec; allein, griechisch ist sie, gleichsam,
das eine wie das andere; immerhin eine »eigentiimliche Mutter«, soviel
mochte Derrida wahrhaben, eine, »die Statt gibt, ohne zu erzeugen«.
Doch eigentiimlich sollte dieses maternum allenfalls heilen, weil es
den Griechen zu eigen gewesen ist. So legt Platons Vergleich eine,
erstem und zweitem yévos entbehrliche, Fihrte, 16 TpiTov, »das der
Xwpag, auszumachen: es sei »keines Untergangs je gewdrtig, allem,
was Werden hat, Platz bietend«.™

das >Nichts-sein-als, d.h. das >Ti eoTwc oder die Substanz, der xcopa ange-
geben.

158 | Jacques Derrida, [Chora,] a.a.0. [Anm. 149], S. 67 f.; wie Anm.
153.

159 | Ebd., S. 68; wie Anm. 153.

160 | Ebd.; Hervorh. v. m. - Fiir das betonte >Statt geben< (>stattgebenc)
verweise ich auf Anm. 167 [auf S. 262ff.]. — Derrida paraphrasiert »xcopac
auch durch »ausgestatteter Ort« (»lieu investi«); er umschreibt, in etwa le-
xikalisch (siehe Anm. 150 und 151 [auf S. 258]), da er »xcopac fiir uniiber-
setzbar hdlt: »Chora >heiBt«: von jemandem eingenommener Platz, Land,
bewohnter Ort, verzeichneter Platz, Rang, Posten, zugewiesene Position,
Territorium oder Region. Und in der Tat wird chora stets bereits eingenom-
men, besetzt/belehnt/ausgestattet sein, sogar als allgemeiner Ort und ob-
gleich sie sich von allem unterscheidet, was Platz nimmt in ihr. Daher die
Schwierigkeit sie als leeren oder geometrischen Raum zu behandeln« (ebd.,
S. 42f.).

161 | Platon, Tim[aios] 52 a8-b1: »TpiTov 8¢ al yévos &v TO Tfis xopas
ael, pIopav ou mpoodexduevov, Edpav Bt Tapéxov doa Exel YEveoty
ma&ow [...] [* Die dritte Gattung wieder ist die des je Raumgebenden, die
Untergang nicht an sich l@Rt, stattdessen einen Wohnsitz gewahrt allem,
was da Entstehung hat (...) (dt.: Platon, Timaios, a.a.0.)].« Einige Interpre-
ten beziehen »asi¢ auf »év< und verstehen die xcopa z.B. als »das ewige
Reich des Raumes« (Otto Apelt, [Platons Dialoge Timaios und Kritias,] a.a.0.
[Fn 124], S. 78; Hervorh. v. m.) bzw. »Space, which is everlasting« (Francis
M. Cornford, [Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm. 127], S. 192; Hervorh. v. m.;
auch Anm. 1 ebd.); im griechischen Text steht dann ein Komma nach

260

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber das, was Werden hat, sprechen wir in einer ihm, dem abbild- Der Begriff
lich Werdenden, angemessen sensualistischen Sprache, und ebenso re- der Intuition
den wir iiber das, wovon das Werdende ein Abbild ist, in einer diesem,
dem urbildlich Seienden, zureichend intellektualisierten Weise.'? Die
xwpa hingegen, selbst weder Abbild noch Urbild, sei den Sinnen nicht
wahrnehmbar, lehrt Platon, und lediglich einem illegitimen SchlieRen
falbar (»&mtdV Aoyioudd Tvi vé3w [* zugdnglich nur einer Art Ba-
stard-Schluf} (dt.: Platon, Timaios, a.a.0. (Anm. 127), S. 85)]«). Of-

»éei¢. Ich schlieRe mich Alfred E. Taylor an ([A Commentary on Plato’s Ti-
maeus] a.a.0. [Anm. 124], S. 343): »&el = ék&oToTe- >in every case¢, not
»always< or »all the time<.« So faBt bereits Calcidius das »é&ew auf und zieht
es zum Folgenden, so daR es durch sou< negiert wird: »Tertium genus est
loci, quod ne ad interitum quidem pertinet [* Der Ort gehdrt zur dritten
Gattung, der auch nicht einmal zum Untergang gehort]« (Plato Lat[inus],
vol. IV, hrg. von R. Klibansky, a.a.0. [Anm. 133], S. 50); »>ne ... quidem«
bedeutet hier »auch nicht einmalc. Vgl. dieselbe Auffassung bei Marsilio
Ficino, Platonis Opera, vol. IX, a.a.0. [Anm. 130], S. 348f.: »Tertium genus
locus est, qui interit quidem nunquam. [* Die dritte Gattung ist der Ort, der
nie vergeht]« Ficino liest dementsprechend den griechischen Text ohne
Komma nach »&ei [...] TO Tfis xopas et pdopav ov mpoodexduevov«
(ebd.); wortlich etwa: »[...] das der xcopa, in jedem Fall Untergang, nicht
erwartend«.

August Boeckh hat sich in seiner klassischen Abhandlung »Ueber die Bil-
dung der Weltseele im Timaeos des Platon«, 1807, dieser tradierten Inter-
pretation befleiRigt: »Nun ist zwar eigentlich nicht mehr ndthig zu sagen,
daR der Raum ihm [Platon; J. S.] ebenfalls nichts Ewiges ist«, sowenig wie
das Werdende; »aber wdre er ewig, so wiirde er dies gesagt haben; jetzt
weiset er klar darauf hin, dal’ er ihn fiir geschaffen hilt, wie die Zeit, indem
er ihn nur unvertilgbar und immer den Untergang ausschliefSend nennt; wel-
che Pradicate allen Geschaffenen, der Zeit, der Seele, dem Korper zukom-
men. Und wenn er an einem anderen Orte — Tim[aios] 52 D — behauptet, das
Seiende, der Raum und das Werdende miisse dasein, ehe der Himmel wiirde,
so wollen wir gerne zugeben, daR der Raum ebenso ungeschaffen sei, als das
Werdende« (in: A. Boeckh, Gesammelte kleine Schriften. Dritter Band: Re-
den und Abhandlungen, Leipzig 1866, S. 129f.).

162 | Vgl. Platon, Tim[aios] 48 e4—49 al. Siehe auch oben in diesem Ab-
schnitt (mit Anm. 140 [auf S. 255]).

163 | Platon, Tim[aios] 52 b2. - illegitimes SchliefSen: man zieht Schliisse,
als ob die Voraussetzungen, die sie zu ziehen erlauben wiirden, tatsachlich
gegeben waren, oder die gegebenen Voraussetzungen, die diese Schliisse in
Wahrheit nicht zulassen, sie erlaubten; man erschleicht sie. — Jacques Der-

261

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder fenen Auges trdumten wir, auf die zu blicken, die wir wachend nicht se-
hen konnen, und sagten: Alles, was ist, sei auch, einen gewissen Raum
(xcopa Tva) ™ einnehmend, notwendig an einem bestimmten Ort (#v
Twi T6T)™; sei es auf Erden nicht, sei es am Himmel nirgendwo,
nichts sei es.” Des ungeachtet: dal’ die xcopa keine Materie ist, denn
»worin etwas wird, ist nicht woraus es wird«*¢; dal} sie keine Idee ist,
denn wonach etwas wird, ist nicht, worin es wird; daR sie gleichwohl
Etwas ist, denn sie bietet dem je Werdenden, ihm stattgebend, damit
es stattfinde, die je eigene Stétte’: dessen ungeachtet heildt es fra-

rida strapaziert sein »familiares Schema« (siehe Anm. 152 [auf S. 258]),
wenn er {ibersetzt: »[...] durch eine Gedankenfiihrung, die bastardhaft un-
sauber und ohne gesetzlichen Vaterist« ([Chora,] a.a.0. [Anm. 149], S. 68).
Laut Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19], meint
»vdos« »at Athens, child of a citizen father and a alien mother«; es bedeu-
te »generally, spurioust counterfeits supposititlous, of persons and things«.
Nichts weiter ist gesagt, als daB ein solches SchlieRen unerlaubt sei.

164 | Platon, Tim[aios] 52 b4 f. — »xcdpax, von >témos« (>0rt) abgeho-
ben, geht hier auf den Platz, den ein Korper beansprucht, auf dessen raum-
liche Erstreckung. Dem angemessen {ibersetzt Hans Zekl mit sRaumabschnitt¢
(in seiner griech.-dt. Ausgabe des »Timaios«, Hamburg 1992, S. 85; Hervorh.
v. m.); sinnvoll unterscheidet er, eine Ausnahme, zwischen dieser und der
anderen, im »Timaios« fiihrenden Bedeutung von »xcopac< als >Raumgeben-
des< (ebd.; Hervorh. v. m.).

165 | Platon, Tim[aios] 52 b5: »[...] T6 8¢ unft' év yij uriTe Mov kat'
oupavdv oudev elvar [* (...) was dagegen weder auf der Erde noch irgendwo
am Himmel sei, sei nichts (dt.: Platon, Timaios, a.a.0. [Anm. 127], S. 84f.)].«
166 | AugustBoeckh, [Gesammelte kleine Schriften,] a.a.0. [Anm. 161], S.
129.

167 | Ich lasse, wie Jacques Derrida, >xcopac griechisch stehen; jede
Ubersetzung - z.B. »>0rt¢, z.B. >Raum< — impliziert ea ipso eine von Platon
fortfiihrende Interpretation. — Apropos Ort. Martin Heidegger schreibt (Was
heiRt Denken?, Tiibingen 1954, S. 174f.): »Er [Platon; J. S.] sagt, zwischen
dem Seienden und dem Sein bestehe der xcopiouds; >1) xcopac heilkt >der
Ort<. Platon will sagen: das Seiende und das Sein sind an verschiedenen
Orten. Seiendes und Sein sind verschieden geortet.« Selbst zugegeben, daR
»xwpiopdse diese Verschiedenheit der Orte bezeichne: der »Timaios« weist
die xcopa allein dem abbildlich-Seienden zu; iiber den Ort des Seins wird
hier gar nichts ausgemacht, keinesfalls ist er die xcopa. Heidegger ist zu
widersprechen: »1} xcopac heilkt, was immer sie heiRe, nicht >der Ortc.
Apropos Raum. Die Ubersetzer bevorzugen fiir yxcapac allg[emein] >sRaumc¢
und erliegen allen mdglichen Ausdeutungen dieses Begriffs; an ihren

262

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gen, ti éoTi 1) xcopa [* was ist die xcopa]? Thr Was zu nennen - sie Der Begriff
der Intuition

(und manchen von ihnen inspirierten) »Timaios«-Kommentaren @Rt sich die
Mannigfaltigkeit philosophischer und physikalischer Raumauffassungen -
von Aristoteles iiber Newton und Kant zu Einstein und Whitehead - studie-
ren. Alfred E. Taylor ([A Commentary on Plato’s Timaeus] a.a.0. [Anm. 124],
S. 349ff. u. passim), um wenigstens einen der neueren Autoren zu erwdh-
nen, zieht z.B. Alfred N. Whiteheads Auffassung eines »conceptual« space«
zur Interpretation der xcopa heran (The Concept of Nature. Tarner Lectures
Delivered in Trinity College November 1919, Cambridge 1920 (deutsch als:
Der Begriff der Natur, Weinheim 1991), Lecture V, Space and Motion). Wenn
Whitehead in »An Enquiry Concerning the Principles of Natural Knowledge«
(Cambridge 1919, S. 137f.) zwischen drei Raumtypen — »the four-dimensio-
nal space« (I), »the three-dimensional momentary (instantaneous) spaces«
(II), »the time-less three-dimensional space« (III) — unterscheidet, geht
Taylor soweit zu sagen: »It is (III) of which Timaeus is talking« (ebd., S. 350,
Anm. 1). Derlei Aussagen bringen — aulRer der Not, sie zu beweisen — nichts
ein. Ob der Raumtyp (III), laut Taylor »the space of physical science« (ebd.),
derselbe wie der im Timaios »xcopa¢ genannte sei, scheint keine sinnvolle
Frage zu sein, bevor nicht die andere, ob der Begriff eines physikalischen
Raumes, beliebig, ob des Typs (I) oder (II) oder (III), sich dberhaupt mit dem
Begriff der xcopa decke, beantwortet ist. (Andere Materialien versammelt
Alexander Gosztonyi, Der Raum. Geschichte seiner Probleme in Philosophie
und Wissenschaften, 2 Bde., Freiburg/Miinchen 1976, vornehmlich Bd. 1, S.
77-89.)

Dieses Buch ist nicht darauf angelegt, Platons Philosophie und Physik des
Raumes zu diskutieren; das Thema sei den Platonikern Whitehead und Hei-
senberg iiberlassen.* Vielmehr soll der Abschnitt II.3, wie zu vermuten die
bisherigen Uberlegungen einen gewissen AnlaB bieten, u.a. die Konzeption
der xcopa durch das Konzept des Spiegels-als-spiegelnden sowie, umge-
kehrt, das Spiegeln des Spiegels durch das Abbilden der xcopa zu erhellen
suchen.

* »The safest general characterization of the European philosophical tradi-
tion is that it consists of a series of footnotes to Plato.« Zu Whitehead, der
sein bekanntes Apercu (Process and Reality, a.a.0. [Anm. 121], S. 63) in
jedem seiner Biicher selber bewahrheitet hat, muR mehr nicht gesagt wer-
den. Zu Heisenberg als Platoniker vgl. Paul Friedldnder, Platon, Bd. I, a.a.0.
[Anm. 119], Kap. XV: Platon als Physiker, S. 284-299; die Anmerkungen zu
Kap. XV (S. 362-367) enthalten auch bibliographische Angaben zu Heisen-
berg. Ergiebig fiir das Thema >Platon:Heisenberg« ist ferner Carl Friedrich
von Weizsdcker, Aufbau der Physik, Miinchen 1985, passim.

Ich kniipfe lose an eine Bemerkung Paul Friedldnders an (Platon, Bd. I,

263

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

»is not sensible«, »not a genuine intelligible object«® - fehlt freilich

a.a.0. [Anm. 119], S. 286; vgl. auch Anm. 9 zu Kap. XV [vielleicht ist Anm.
167 auf S. 259f. gemeint?]): »[...] oder der >Raum«¢ (xcopa) — keineswegs
leerer Raum, noch weniger der Raum more geometrico verstanden, sondern
etwa: Raum in dem etwas geschieht (Hervorh. v. m.). Unser Statte mag — nicht
tibersetzend, eher andeutend - das treffende Wort fiir diesen Geschehens-
oder Ereignisraum sein. Im Franzdsischen nutzt Derrida das Substantiv slieus,
»0rt¢, »Platz¢, >Stétte¢, und etliche Wendungen mit >lieuc (z.B. »avoir lieus,
sstattfindenc; »au lieu de ...¢, »anstatt¢; >lieutenants, »Statthalter).

Apropos >Statte<. Grimm DWB, Zehnter Band (II. Abteilung, 1. Teil) 1960,
raumt den Stichwdrtern »Statts, »Stétte« die Spalten 953-1014 ein; ich ge-
be einige Ausziige (samtl[iche] Hervorh. v. m.): »sehr hdufig ist ahd. stat
als 2. glied von ortsnamen [...] eine ganz andere bedeutung und grdszere
haufigkeit zeigt [...] ahd. stata, >locus, status, constitutio, facultas, sump-
tus, occasio, positio, opportunitas<.« Mhd. bedeutet state »alles wodurch
etw. gestatet wird, wodurch es mdglich wird, es ins werk [zu; J. S.] setzen:
bequemer ort od. zeitpunct, gute gelegenheit, bedingende verhiltnisse,
umstdnde, lage«. Die Unterscheidung zwischen »statc und >stata< bzw. »>sta-
te< geht spdter verloren, nhd. »hat sich eine neue differenzierung durch-
gesetzt und zu einer spaltung des alten stat in drei nhd. worter gefiihrt.«
Diese Worter sind 1. >stat< im Sinne von »Ortschaft¢, allmdhlich »Stadt<
geschrieben (>mwdAis¢, oppidumc); 2. (>stattc) >stdtte< im Sinne von >Ort<
(>témose, slocus<); 3. »(an)statt<im Sinne eines »an Stelle von< (>&vis, »in
vicem).

Zu dem urspriinglich von »stat< semantisch verschiedenen Wort (ahd.) »sta-
ta< (mhd.) >state< wird weiter verdeutlicht: »es hat einen mehr abstracten
und modalen sinn und bezeichnet zunéchst die art, wie etwas steht, die lage,
duszeren umstdnde, verhdltnisse u.s.w., doch in der regel nur, insofern sie
die mdglichkeit fiir ein thun enthalten. [...] selten bezeichnet state die lage,
verhdltnisse u.d. ohne die angegebene beziehung«; es entspreche »unge-
fahr dem heutigen gelegenheit und dem gr. kaipds«.

Zu beachten ist der Vermerk: »statt geht gelegentlich in die bedeutung
>raumc {iber. [...] mitanndherung an die bedeutung B, d.i. der modale Sinn
von sstate<. Auch von »xcopac ldRt sich sagen, es bedeute >Raumc« qua »Stat-
teq, insofern er das Stattfinden, das Werden von etwas, erméglicht. Liddell &
Scott ([Greek-English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19]) fiihrt zu >xcopac¢ u.a. an:
»oUK &v £xol xwpav vorjoews MvTivodv T6 &yaddv; the Good cannot
have any possibility of thinking (Plot. 5. 6.6)«. Plotin gebraucht hier »xcopac
exakt als Gegenbegriff zu >évépyeias, d.h. in der Bedeutung von »8Uvapis«.
Vollstdandig lautet die Stelle (Plotins Schriften, a.a.0. [Anm. 16], Bd. IIa, S.

84): »Ei 81 TalTta opddds Aéyetal, ovk &v Exol Xdpav vorjoews

264

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine dem Tpitov yévos gemdRe Denkform™®, bis wir Trdumer aufwa- Der Begriff

der Intuition
nvtwolv 6 dyaddv. &ANo y&p Bel T voolvTtt TO dyaddv elval.

&vevépynTov olv.« Richard Harders Ubersetzung (ebd., S. 85) behilt
>Raumc fiir >»xcopac« bei: »Wenn dies denn richtig ausgefiihrt wurde, so hat
das Gute fiir das Denken keinerlei Raum; denn fiir das Denkende muf} das
Gute etwas von ihm Verschiedenes sein. So wére es also ohne Verwirklichung
(Akt.).«

Grimm DWB, Achter Band 1893, verzeichnet unter >Raum«: »raum geben: in
dem abgeblaszten sinne wie statt geben, zulassen, gelegenheit geben.«
Trotz dem Bedenken, Platons >xcopac in spateren Raumauffassungen wie-
derfinden zu wollen, sei auf den Anschein einer gewissen Vergleichbarkeit
zwischen der xcopa und dem philosophischen Begriff des Raumes bei Hed-
wig Conrad-Martius hingewiesen. Diese Vergleichbarkeit, iiber deren Ertrag
ich allerdings nichts zu sagen vermag, ergdbe sich, sollte ihr Anschein nicht
triigen, eben aus der Konzeption beider als Stdtte, d.h. als Ermdglichung
(8Yvauis, potentia) des Rdumlichwerdens von Etwas. Auch A. Gosztonyi
nennt H. Conrad-Martius im Zusammenhang der xcopa ([Der Raum,] a.a.0.
[Anm. 167], Bd. I, S. 87), aber wohl der Vollstdndigkeit seiner Material-
sammlung zuliebe; meint er doch ([ebd.,] Bd. II, S. 996), die Autorin ver-
wende »Ausdriicke [...], die den Sachverhalt eher verhiillen als kléren (z.B.
die Bestimmung des »Ermdglichungsgrundes der Raumlichkeit< [...]).« A.
Gosztonyi zitiert H. Conrad-Martius, Schriften zur Philosophie, Bd. II, Miin-
chen 1964, S. 338 (Hervorh. v. m.); vgl. dieselbe, Der Raum, Miinchen 1958,
besonders III, Paradoxien des Apeiron, S. 85-108.

168 | Francis M. Cornford, Plato’s Cosmology, a.a.0. [Anm. 127], S. 193.
169 | Das Wort>Denkform«sollin demselben Sinn, den Hegel ihm gegeben
hat, verstanden sein. Seines Wissens sei der »Ausdruck sDenkformenc [...]
zuerst von Hegel gebraucht« worden, schreibt Hans Leisegang*, »und zwar
gerade an der Stelle, wo er sich in der Vorrede zu seiner >Wissenschaft der
Logik< mit der Auffassung auseinandersetzt, die Kant vom Wesen der Logik
als einer in sich geschlossenen Wissenschaft hatte, die keiner Entwicklung
fahig sei**«. Hegel sieht die Denkformen »zundchst in der Sprache des Men-
schen herausgesetzt und niedergelegt« ([G. W. F.] Hegel, [Wissenschaft der
Logik, in:] Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 5, S. 20); zwar setze der Geist
»sie nur aus sich selbst, aber es sind zugleich Bestimmungen des Seienden«
([Niirnberger Schriften, in:] Werke [a.a.0.], Bd. 4, S. 215); diese »objekti-
ven Denkformen sind ein selbstandiger Inhalt, die Partie des Aristotelischen
Organon de categoriis — oder die vormalige Ontologie« ([ebd.,] S. 406f.). In
der GroRen Logik resiimiert Hegel: »Sonach konnen wir dann viel weniger
dafiir halten, daB die Denkformen [...] uns dienen; daB wir sie und sie nicht
vielmehr uns im Besitz haben; was ist uns {ibrig gegen sie, wie sollen wir, ich

265

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder chen, alsbald vermdgend zur Einsicht in das selbst-nicht-zu-Sehende,
worin uns »eines zugleich dasselbe und zwei wiirde« (Ev &ua TaUTOV
kai BYo yevioeodov).” Ahnlich wie im Spiegel das eine Ding-qua-

mich als das Allgemeinere iber sie hinausstellen, sie, die selbst das Allge-
meine als solches sind?« ([Wissenschaft der Logik, a.a.0.] S. 25)

* Leisegang hat, Hegels Ausdruck zum Programm erhebend, das Buch »Denk-
formen« verfaBt (2. Auflage, Berlin 1951; das Zitat vgl. S. 18). »In der Wis-
senschaft der Logik und in der Phdnomenologie des Geistes finden sich [...]
Ansdtze zu der Einsicht«, heiRt es kurz darauf, »dal} es nicht nur eine Denk-
form und die ihr entsprechenden Gesetze der Logik gibt, sondern dal} sich
die Formen des Denkens ihren Gegenstdnden anpassen miissen. [...] Er [He-
gel; J. S.] fordert eine Logik, mit der sich« — anders als mit der formalen -
»nicht nur die Gegenstande der Mathematik und Naturwissenschaft bearbei-
ten lassen, sondern die alle Gebiete des Geisteslebens in ihrer Eigenart und
derihnen eigentiimlichen Wirklichkeit erfaBt und durchdringt. Anstatt aber,
dieser Forderung entsprechend, fiir jedes Gebiet eine eigene Logik auszuar-
beiten, zwingt er alle in die eine Denkform seiner Dialektik hinein« (ebd., S.
20f.). Darin eben meint sich Leisegang von Hegel unterschieden, daR er
selber, eigentlich dessen Ansétze nur fortfiihrend, so vielfach verschiedene
Denkformen wie z.B. den Gedankenkreis, den Kreis von Kreisen, die Begriffs-
pyramide, die euklidisch-mathematische Denkform etc. philosophisch auf-
zugliedern und historisch aufzuweisen versucht.

** Der Ausdruck sDenkformenc steht, genauer, in der »Vorrede zur zweiten
Ausgabe« der Logik, Berlin 1831 (Werke, Bd. 5, [a.a.0.,] S. 20 und 25), aus
der Leisegang auch seine Belege fiir das Vorkommen des Ausdrucks nimmt;
doch verwendet Hegel das Wort spatestens schon 1812 in seinem Niirnber-
ger Gutachten »Uber den Vortrag der Philosophie auf Gymnasien« (Werke,
Bd. 4, [a.a.0.,] S. 406). Aus demselben Jahr 1812 stammt die »Vorrede zur
ersten Ausgabe« der Logik, in der Denkformen nicht erscheint. Die von
Leisegang angezogene Kritik Hegels an der Kantischen Beurteilung der Lo-
gik steht in keiner der beiden Vorreden, sie folgt erst in der Einleitung,
Abschnitt »Allgemeiner Begriff der Logik«. Soweit ist Leisegang zu korrigie-
ren.

Grimm DWB, Zweiter Band 1860, kennt >Denkform« nicht, jedenfalls fehlt das
Wort zwischen >denkfaul< und >Denkfreiheit«.

Es diirfte angebracht sein, sich jedenfalls, sobald gewisse, als dialektisch
(oder spekulativ) zu charakterisierende Sprachfiguren auftreten, der Hegel-
schen Denkformen qua Bestimmungen des Seienden zu erinnern; deren »Un-
tersuchung [...] ist allein die Philosophie« ([Philosophie der Religion, in:]
Werke, Bd. 17, S. 201). Siehe unten im Text und Anmerkungen 170ff.

170 | Platon, Tim[aios] 52 d1. — Die Schwierigkeit der Stelle hat sich in der

266

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bespiegeltes, in sich selbst unterschieden, zugleich als zwei Dinge — es Der Begriff
selber und sein Gegenteil, das Ding-qua-gespiegeltes — und als eines der Intuition
nur sichtbar wird"”?, »ein in sich einiges Doppeltes«’’? dquivalent einem

in sich doppelten Einen. Das Was der xcopa ist, Platonice, dem Was des

Spiegels strukturgleich."?

Vielzahl voneinander abweichender Ubersetzungen niedergeschlagen. Ich
folge genau Platons Text, darin liberein, soweit ich sehe, einzig mit Marsilio
Ficino: »[...] unum simul idem & duo fient« (Platonis Opera, vol. IX, a.a.0.
[Anm. 130], S. 349). — Vertreten @Rt sich Hans Giinter Zekls Ubersetzung:
»[...] miiRte ein und dasselbe zugleich auch zwei werden« (Timaios-Ausga-
be, a.a.0. [Anm. 164], S. 85); nicht vertreten LRt sich Zekls Kommentie-
rung: »Die Sédtze von der Identitdt und vom Widerspruch liefern also dem
prézisen Wissen von dem, was wirklich ist, die unanfechtbare formale Grund-
lage« (ebd., S. 210, Anm. 133). Das ist [in] Tim[aios] 52 d1 nicht gemeint;
vielmehr hebt Platon auf Selbstverhéltnisse wie die spekularen ab, die eben
jene Sétze, ohne sie aulRer Kraft zu setzen, dialektisch tangieren.

171 | Ich erinnere an das, Spiegelbilder fundierende, Selbstverhdltnis des
Blicks in den Spiegel, welcher als dieser eine zugleich er selber und sein
Gegenteil, der Blick aus dem Spiegel, ist; welcher (nach Abschnitt 1.1.4 [ab
S. 29]) dbergreifende Gattung seiner selbst und seines Gegenteils ist, ndm-
lich Gattung des Blickes in den Spiegel und des Blickes aus dem Spiegel.
172 | Diese spekulative Wendung Konigs habe ich zuerst in der Studie
»Spiegelblicke« aufgenommen (siehe AbschnittI1.1.4). Vgl. Josef Kdnig, Vor-
trage und Aufsatze, Miinchen 1978, S. 34; dort, in Konigs Vortrag »Das Sys-
tem von Leibniz«, bezieht sich die Wendung auf die Hegelsche Konzeption
des iibergreifenden Allgemeinen (der {ibergreifenden Gattung).

173 | Taylor und Cornford, ziehen sie zwar keine spekulative Konsequenz
aus dem Spekularen, stehen meiner Auffassung nicht ganz fern. So schreibt
Alfred E. Taylor ([A Commentary on Plato’s Timaeus,] a.a.0. [Anm. 124], S.
348; Hervorh. v. m.): »Timaeus means that space is to the mapadeiynata
what the surface of a mirror is to the objects the mirror reflects«; und Francis
M. Cornford schreibt (Plato’s Cosmology, a.a.0. [Anm. 127], S. 194; Her-
vorh. v. m.): »The copy or image, not having the substantial existence of a
perfectly real thing (8vteos 8v), but being >the ever-moving semblance of
something else*«, requires some medium >in which< it may appear and disap-
pear, like a mirror image.«

* Cornfords Ubersetzung von Platon, Tim[aios] 52 c3: »éTépou 8¢ Tivos &et
pépeTan pavTaouag; vgl. ebd., S. 192f.

Tim[aios] 50 c7-d2 nennt Platon — nach (1) dem Werdenden und (2) dem,
worin es wird — als drittes yévos: »das, nach dessen Abbildung das Werden-
de in die Natur tritt« (H. G. Zekl, a.a.0. [Anm. 164], S. 81; fiir: »1o

267

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Hegels Satz aus der »Enzyklopéddie«, »Ich ist das Denken als Denken-
des«™, aufnehmend, hat Josef Konig notiert”®: »Der Spiegel ist das

8' 89ev agouolovpevov UeTal TO yryvduevovk). 51 alf. nennt er das
Werdende auch »die Abbilder alles ewig Seienden« (ebd.; fiir: »T& téov
T&VTwV el Te SvTwv [...] dpopoidpaTa). Man sollte >éuotoscauch in
den Ableitungen beim Worte nehmen: (laut W. Pape, [Griechisch-deutsches
Handworterbuch] a.a.0. [Anm. 44]) als »ahnlich, von gleicher Art, derselbe,
die genaueste Ubereinstimmung ausdriickend«. Liddell & Scott verzeichnet
([Greek-English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19], unter >&@ouor-os<): »-6w,
make like, Twi T1; — also in Med. or Pass., become or be made like, Twi PL. R.
396 b, al.; c. acc. rei, portray, of painters, make a copy, Pl. Cra. 424 d. »>-
wia, Té, resemblance, Id. R. 395 b. -wous, 1y, making like« (hier und im
Pape-Zitat: ohne lexikalische Hervorh.; Auslassungen nicht gekennzeich-
net). Die xcopa, die keinem Sinne wahrnehmbare, bildet das Werdende we-
der wie auf der Leinwand des Malers, noch wie im Marmor des Bildhauers,
noch wie in sonst einem Material ab; allein der Spiegel als spiegelnder (nicht
sein Glas, Metall etc.) erfiillt die Bedingung der Nichtwahrnehmbarkeit des
Worin; auch bildet er dpoicoTikéds ab: yon the basis of analogy<.

174 | [G. W. F.] Hegel, [Enzyklopddie, in:] Werke, a.a.0., Bd. 8, [Anm.
169], S. 89 (Enzykl[opddie] I, § 24, Zusatz 1).

175 | »hat Josef Konig notiert«. Wahrend ich an dem vorstehenden Absatz
arbeitete, erhieltich, dank der freundlichen Vermittlung von Dr. Almut Mut-
zenbecher, drei Texte aus Konigs Nachlal’, den die Niedersdchsische Staats-
und Universitédtshibliothek Gottingen verwahrt. Es sind philosophische No-
tate zu dem Thema »Spiegel«: Cod. Ms. J. Kénig 98 Beilage, 91.2. und 91.3
(laut Gottinger Verzeichnis 1987). Den ersten Text, von ihm wuRte ich aus
einer provisorischen Aufstellung des Nachlasses, habe ich in Anm. 17 zu
Abschnitt I.1.2 [auf S. 23f.] erwdhnt; die beiden anderen hat Frau Mutzen-
becher hilfreich den Photokopien beilegen lassen. Ich bin sicher, daR der
- nicht allein an Umfang — reiche NachlaR weitere Specularia bereithilt.
98 B. umfalRt auf 27 zweispaltig beschriebenen Bogen insgesamt 53 Seiten;
die Bogen 1-19 sind numeriert, die folgenden mit a—¢ und 1-A gekennzeich-
net. (Die Bogen {, n und 3 fehlen in der mir vorliegenden Kopie; ob sie in
der Handschrift verloren sind, ist zu priifen.) Ich zitiere die Bogen/Seiten,
anfangend mit | [re] und endend mit A [re]. 91.2 umfaRt auf 15 zweispalti-
gen Bogen insgesamt 28 Seiten, davon 27 als al [re] — al4 [re] gezdhlt; die
28. Seite, eigentlich als a15 [li] zu zdhlen, ist gleich der linken Spalte des
Bogens b1, auf dessen rechter 91.3 beginnt. Dieser Text umfaRt auf 7 zwei-
spaltigen Bogen die insgesamt 13 Seiten b1 [re] — b7 [re]. Ich zitiere 91.2
und 91.3, m. m., entsprechend 98 B. [alle Klammer von J. S.]

Der Titel »Spiegelmanuscript«, ihn gebraucht Kénig auf S. 12 [re] selber,

268

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegeln als Spiegelndes«; die Analogie von k&tomtpov und xcopa Der Begriff
erlaubt zu sagen, diese sei das Abbilden der Urbilder qua Spiegeln, der Intuition
oder das Werden, als Abbildendes-qua-Spiegelndes.” Ist Hegelisch

erscheint mir fiir alle drei Texte angemessen. 98 B., S. L [re], ist {iberschrie-
ben: »10. 9. 36. Heute nachmittag Lou* die Spiegelsachen vorgelesen« [die-
ser Text ist erschienen in: Siegfried Blasche/Mathias Gutmann/Michael
Weingarten, Repraesentatio Mundi. Bilder als Ausdruck und Aufschluss
menschlicher Weltverhdltnisse, Bielefeld 2004]; S. a [re] setzt mit der Da-
tumszeile »15. 9. 36 bei der Redaktion der Habilitationsschrift« [erschien
ebd.] ein (diese erscheint 1937). In 91.2, S. all [Li], findet sich die Angabe
»Morgens (4. 8. 39)«; 91.3 weist keinen Datumsvermerk auf, diirfte aber
gleichfalls aus dem August 1939 stammen.

*Lou Andreas-Salomé: geb. 1861, gest. 1937 in Gottingen; verdffentlichte
u.a. Erzahlungen, Dichtung, Erinnerungen; stand dem Wiener Kreis der Psy-
choanalytiker und Sigmund Freud nahe; war mit Nietzsche und Rilke be-
freundet. Zu ihrer Bekanntschaft mit Konig vgl. ihr Buch »Eintragungen:
letzte Jahre«, hrg. und mit einem Nachwort von Ernst Pfeiffer, 2. Auflage,
Frankfurt a.M. 1986, passim. Cod. Ms. J. Kdnig 220, ein psychoanalytischer
Aufsatz von Lou Andreas-Salomé, und 225, Konigs Tagebiicher 1934-1970,
sind bis zum Jahre 2004 gesperrt. — Unmittelbar nach der Uberschrift, S. |
[re], er6ffnet der von mir angefiihrte, von Kdnig sich spekular anverwandel-
te Hegelsatz den ersten der drei Texte. Konig bezieht sich wiederholt auf
Hegel, ebenso (z.B. S. 5 [re]) auf das eigene »Sommer-Hegel-Kolleg 36«.
Andere Notate erinnern zwar an Uberlegungen in »Sein und Denken«, ma-
chen indessen den Spiegel nicht zu einem analogischen Mittel, spekulativer
Selbstverhéltnisse innezuwerden, sondern zu ihrem philosophisch vorrangi-
gen Sujet. Probleme aus dem »Spiegelmanuscript« werde ich, vorzugsweise,
in Studie 7 [nicht ausgearbeitet] aufnehmen: Das Manuscript, ein Denken
liber den Spiegel, ist exemplarisches Spiegeldenken.

176 | Man mag Bedenken duRern, ich hétte Platon zu eng an Plotin, inso-
fern dieser »Korperliches wie Materielles [...] als Spiegelungen der Aus-
strahlung des Einen im Nichtseienden verstanden« habe, herangeriickt.
(Solche, wie eine opinio vulgata daherkommende Plotin-Auskunft entnehme
ich den Anmerkungen, die Hanswilhelm Haefs seiner Ubersetzung des stau-
nenswert alexandrinischen Romans »Lempriére’s Worterbuch« von Lawrence
Norfolk, Miinchen 1992, S. 743, beigegeben hat.) DaR Plotin um etliches
differenzierter — auch in Differenz zu Platon — begriffen werden miisse, zei-
gen schon Summarien: weder J[ulius] Stenzels sieben Handbuch-Seiten
noch H[ans]-R[udolf] Schwyzers 120 R[eal]e[ncyclopadie des Altertums]-
Spalten nennen den Spiegel auch nurin einem einzigen Satz. Vgl. hingegen
F. Heinemanns Studie »Die Spiegeltheorie der Materie als Korrelat der Lo-

269

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder unser Ich »diese Leere, das Rezeptakulum fiir alles und jedes, [...]
welches alles in sich aufbewahrt. Jeder Mensch [...] eine ganze Welt
von Vorstellungen, welche in der Nacht des Ich begraben«, bis »die
philosophische Reflexion dasselbe zum Gegenstand der Betrachtung«
mache?”’, ist Platonisch die xcopa der weltwahrende Spiegel, potentia
die Stétte aller Bilder schlechthin, deren eines und deren anderes, vie-
le und aber viele, doch niemals sie in toto erschépfend, er unserem Blick
actu zu entwerfen gestattet.”’® Die xcopa ist das, wodurch jedwedes
Werden-qua-gespiegeltes ermdglicht wird, und sie ist — wie der Spiegel,
Konig zufolge'?, »das Spiegeln-Kénnende, das Spiegeln-Vermégende«
ist — nichts als eben dies, ihr Ti €01, keines nicht-mehr-Spiegeln-Kén-
nens irgend gewdrtig.’® Potentielles Worin alles Werdens-qua-Gespie-

gos-Licht-Theorie bei Plotin«. (Ich werde die drei Titel anderenorts vervoll-
standigen.) Hinsichtlich Plotins gilt, was er seinerseits an Platon, der ihm
»gottlich« hiel, monierte: »Ti olv Aéyel & prAdoopos oUTos, oU TauTOV
Aéycov mavtaxi paveltal, (va &v Tis ik padias TO ToT avdpds BovAnua
eldev [* Was sagt nun dieser Philosoph? Offenbar duRert er sich nicht {iber-
all in derselben Weise, so daR man leicht und bequem des Mannes Sinn
durchschauen konnte (Plotin, Eneaden, libers. von Hermann Friedrich Mil-
ler, Band 1, 1878, S. 123)]« (Enneaden, IV. 8 (6) 1). Um Plotin zu antworten,
erscheint es mir sinnvoller, Platon, anstatt ihn neuthomistisch oder gar neu-
kantianisch zu tingieren, vom Neuplatonismus her zu lesen. Doch sollte einer
Platons Aristarch sein wollen und, wie jener den Homer, den Philosophen
aus ihm selber zu erkldren suchen.

177 | [G. W. F.] Hegel, [Enzyklopddie, in:] Werke, a.a.0., Bd. 8, [Anm.
169], S. 89 (Enzykl. I, § 24, Zusatz 1); Hervorh. v. m. Wie J. Konig den He-
gelsatz fiir sein Sprechen {liber den Spiegel nutzt (siehe Anm. 175 [auf S.
268f.]), macht Hegel sich Platons Aussage iiber die xcopa als receptaculum
(Tim[aios] 50 d2 f.: »TS pgv Sexduevov« [* das Aufnehmende (dt.: Platon,
Timaios, a.a.0., Anm. 127, S. 81)]; siehe Anm. 157 [auf S. 259f.]) fiir sein
Sprechen ber das Ich zunutze. Ich kann den Gebrauch von >Rezeptakulum«¢
in diesem Zusammenhang nicht fiir unabsichtlich halten.

178 | Die Strukturgleichheit zwischen dem Was der xcopa-als-abbildender
und dem Spiegel-als-spiegelndem bedeutet: Die beiden Relationen Abbilden
(X) und Spiegeln stimmen in allen logischen Eigenschaften iiberein. Spreche
ich von der xcopa als einem Spiegel, spreche ich so in einer rein formalen
Riicksicht und sage materialiter nichts {iber die xcOpa aus. — Dazu, daly
unser Blick die Spiegelbilder entwirft, siehe Abschnitt I1.1.7 [ab S. 149].
179 | J. Kénig, »Spiegelmanuscript, a.a.0. [Anm. 175], 98 Beilage, S. 1
[re].

180 | Vgl. ebd. 91.2, S. a3 [li]: »Gewisse Dinge machen, dass wir Dinge in

270

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gelt-werdens, ist die xcopa ein &v Suvdéuel nicht als dieses, schliet Der Begriff

sie aus, je évepyeia dazusein.’®

ihnen sehen. Solche Dinge nennen wir Spiegel. Und das Verbum »>spiegeln<
ist ein Ausdruck fiir die Art, wie solche Dinge die Moglichkeit gewdhren,
andere Dinge in ihnen zu sehen. Das Spiegeln ist ein Ermdglichen. Vielleicht
ist auch das die Dinge-aus-dem-Dunkel-heben [oder sholen«< zu lesen; J. S.]
ein Ermdglichen.« — Siehe Anm. 143 [auf S. 255f.] zum Licht als dem Ermdg-
lichungsgrund des Sehens.

»nichts als eben dies« (siehe auch Anm. 157 [auf S. 259f.]). Ich habe
diese Begriffsbildung, um sie auf das Spiegeln anzuwenden, zunachst von J.
Kdnig, Vortrage und Aufsdtze (a.a.0. [Anm. 172], S. 319f. und 346f.) aufge-
nommen. Im »Spiegelmanuscript« stieR ich dann auf dieselbe Intention bei
Konig: »Vielleicht ist es eigentiimlich richtig, zu sagen: der Spiegel sei nichts
als eben der Spiegel. Denn die Bemerkung, dass er >aus einem Materialc
besteht, z.B. ein Bronzespiegel ist (die Engldnder sagen fiir Spiegel einfach
»glass<), und also etwa auch noch »ein Stiick Bronze« ist, geht eigentiimlich
nebenbei [oder nebenher zu lesen; J. S.], ins Leere« (a.a.0. [Anm. 175], 98
Bleilage], S. 2 [li]f.); »Das Nichts-sein-als trat entgegen z.B. beim Spiegel
als dem Spiegelnden (oder beim Ich als dem Denkenden)« (91.2, S. al4 [re]).
Zur Verdeutlichung heranzuziehen ist etwa: »Der Unterschied zwischen dem
»einem Gedanken nachgehen< und einer Person nachgehen, hangt damit zu-
sammen, dass ein Gedanke nichts ist als das, dem man beispielsweise nach-
gehen kann. Wahrend eine Person eben nicht nichts ist als etwas dem man
nachgehen kann« (91.2, S. al4 [li]).

181 | Josef Kénig iiberschreibt den Teil 91.3 des »Spiegelmanuscripts« (S.
b1 [re]): »&v Buvéper Spiegel«.

Fiir das AusschlieRen des évepyeia Daseins der xcopa weise ich, indem
ichH.-R.Schwyzers Art[ikel] »Plotinos«in Pauly/Wissowa, Realencycl[opédie]
d[er] class[ischen] Altertumswissenschaft (RE XXI, 1951, Sp. 472-592) zi-
tiere, auf eine zumindest formal dhnliche Begriffshildung bei Plotin hin (Sp.
568).

271

14,02.2026, 16:14:0

der Intuition


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOROLLARE UND SCHOLIEN

222222222222222


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NARzISS ODER DIE ERFINDUNG DER MALEREL.
DAs BiLb pDES MALERS UND DAS BILD DES SPIEGELS

»[...] una cosa naturale, vista in un grande specchio« (Leonardo)

1. Caravaggio hat auch seinen NarziR aus der »Freude« gemalt, die
Jacob Burckhardt ihm schlechthin zuschreibt: »[...] dem Beschauer
zu beweisen, daR es bei all den heiligen Ereignissen der Urzeit eigent-
lich ganz so ordindr zugegangen sei wie auf den Gassen der siidlichen
Stddte gegen Ende des 16. Jahrhunderts«.! Dieser Wasserspiegel, ir-
gendein canale, ist nicht der mythische Ort aller Blicke, in denen sich
einer zuerst erkennt; dieser Spiegelknabe, irgendein ragazzo, ist nicht
verwandelt, wenn er sich wieder erhebt.? Keine Narzisse geworden,
Schonheit in blickloser Bliite sich wiegend, wird Narzif3, die Bewul3t-
heit des bildhaften Korpers wagend, zu einem der »energischen Cha-
raktere«® Caravaggios. Er mutet sich den eigenen Blick auf sich selber
zu, ohne zu leiden, er traut sich ein eigenes Bild von sich selber zu,
und zwar mit »Leidenschaft«.* Weshalb sollte er sich kein Bild von
einem Bild seiner selbst machen, z.B. ein auch-zu-verwahrendes von
einem nur-zu-gewahrenden; und iiber deren Wahrheit wire nichts ent-
schieden.

Leon Battista Alberti bemerkt, NarziR sei »der eigentliche Erfinder
der Malerei« gewesen.® Der Tiefsinn dieser Bemerkung wird freilich erst
einzuldsen sein, nachdem ihr Widersinn aufgeldst ist. Einen Spiegel-
knaben, wie Ovid ihn philosophisch dichtend, wie Gottlieb Schick ihn
akademisch malend mythologisiert hat, lieRe der Tod des Verblassens
oder das Verblassen des Todes innehalten, dem Augenblick seines Ster-
bens noch das Ebenbild seines Lebens abzugewinnen. DaR der narziR-
tische Knabe aufbliihe, anstatt als Narzissenblume zu welken, geniigt
aber nicht, damit der sich-Spiegelnde schon der sich-Malende werde.
Er hat vielmehr in der Wirklichkeit seines Spiegelbildes die Ermdgli-

1 | J[acob] Burckhardt, Der Cicerone. Eine Anleitung zum GenuR der
Kunstwerke Italiens, Neudruck der Urausgabe, Stuttgart o. J., S. 954.

2 | Vgl. meine Interpretation »Ovid. Die Sinnlichkeit des Spiegels«. In:
Spiegelbilder. Sappho/Ovid, Wittgenstein/Canetti, Marx/Piranesi, Stuttgart
1975, S. 31 [hier im Band ab S. 287].

3 | J. Burckhardt, [Der Cicerone, a.a.0. (Anm. 1)].

4 | Ebd.

5 | In »Della Pittura« (1435), zitiert nach G[ustav] F[riedrich] Hartlaub,
Zauber des Spiegels. Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der Kunst,
Miinchen 1951, S. 13.

275

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare chung eines Bildes von sich iiberhaupt zu entdecken, und er hat dieser
und Scholien Moglichkeit eine malerische Verwirklichung zu erfinden. Mag Alberti
ein »Apercu«® beabsichtigt haben, gelungen ist ihm eine Apperception

der bildenden qua abbildenden Kunst.

Der uomo universale des Humanismus, ein friitherer und kleinerer
Leonardo, soll sich auf einen antiken Philosophen berufen kénnen:
Platon »ist wohl der erste, der die Analogie von Malerei und Spiege-
lung ausspricht«.” Was Platon ausgesprochen haben soll, dem sollte
nachgefragt werden. Der Maler, ldRt er Sokrates sagen, mache auf
irgendeine Weise einen Stuhl; dal} der Spiegel einen Stuhl mache,
auf welche Weise immer, 1aRt er Sokrates nicht sagen. Statt dessen
heiRt es sinngemdl3, auch du und ich, obzwar keine Maler, seien im-
stande, auf irgendeine Weise einen Stuhl zu machen. Sokrates: Nam-
lich, »[...] wenn du einen Spiegel nehmen und iiberall herumtragen
wolltest. Schnell wirst du eine Sonne machen und was am Himmel
ist, schnell eine Erde, schnell dich selber und die {ibrigen Lebewe-
sen, und Kunst- und Naturdinge [...]«.® Zwischen dem, der malt (z.B.
mit einem Pinsel), und dem, der spiegelt (z.B. mittels eines Glases),
behauptet Platon eine Analogie insofern, als beide etwas machen
(Troteiv); zwischen dem Malkiinstler und dem Spiegelgerdt behauptet
er insofern keine.

2. Die beiden Wendungen »das Bild des Malers< und »>das Bild des Spie-
gels< scheinen sich semantisch nur durch die Genitive >des Malers< und
»des Spiegels¢, doch logisch sowenig wie grammatisch voneinander zu
unterscheiden. In beiden Féllen sprechen wir von einem »Bild des ...
einerlei, ob ein Maler es male oder ein Spiegel es spiegele. Wir sprechen
so, als tue der Spiegel etwas, indem er spiegelt, wie der Maler etwas
tut, indem er malt. Auch sprechen wir so, als hatten wir in beiden
Fillen bloR verschiedene, indes keine als Bilder verschiedenen Bilder
vor Augen.’ DaR unser Sprachgebrauch einen semantisch vordergriin-
digen Unterschied nivelliert, ist leicht, dal er auch einen grammati-
schen soviel wie logischen und infolgedessen hintergriindig seman-
tischen Unterschied nivelliert, ist schwer zu sehen. Keineswegs
abzusehen ist, ob sich angesichts von Bildern, die solche des Malers
und des Spiegels sind, diese Schwierigkeit steigert.

6 | Ebd.

7 | Ebd.,S. 14.

8 | Vgl. Platon, [De] rep[ublica] 596 d9-e11; zitiert ist d9—e3.

9 | Das ist die logische Unterscheidung von diversa und differentia [siehe
auch die Abschnitte I.1.1 (ab S. 15) und II.1.5 (ab S. 132)].

276

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Das Spiegelbild ist das Bild >des Spiegels««, merkt Josef Konig Narziss oder
an’, »und dieser Genitiv ist ein possessiver. Der Spiegel besitzt aber die Erfindung
nicht etwas, das ein Bild wdre, sondern spiegelt das Ding dhnlich, wie der Malerei
der Maler das Ding malt. Das Spiegelbild ist so das Bild >des Spiegels¢
dhnlich wie ein Bild das Bild »des Malers« ist, der es gemalt hat«. Der
gen. possessivus bezeichnet den Besitzer oder Eigentiimer einer Sache
(>domus Caesaris< meint das Casar gehdrende Anwesen); er dient daher
auch zur Bezeichnung des geistigen Eigentums (>statua Phidiae< meint
dann eine von Pheidias geschaffene Statue), hiel3e jetzt aber besser
ein gen. auctoris, des Urhebers, um ihn von einem juristischen Besitz-
fall, der ebenso >statua Phidiaec lautet, abzuheben. Ubrigens lautet
»statua Phidiaec nicht anders auf einen dritten Fall: daR die Statue
den Pheidias darstelle.

Das Spiegelbild als Bild »des Spiegels< und das Malerbild als Bild
»des Malers« sollen einander »ahnlich« sein. Thre Ahnlichkeit wird da-
mit begriindet, daf’ »des Spiegels< und >des Malers< possessive Genitive
seien. Aber Spiegel lassen sich in keiner Weise, in welcher sie Malern
dhnlich wiirden, als Besitzer ihrer Bilder auffassen, auch nicht als
deren geistige Eigentiimer. Zwar konnte man, um beide Genitive auf
einen gemeinsamen Nenner zu bringen, einen gen. pertinentiae (»der
Zugehorigkeit«™) konstruieren, nur miiRte man dem Gewinn alsbald
den Verlust abrechnen: die Benennung genitivischer Eigenart.”? Wir
halten es genauer mit einer nicht ihres grammatischen Alters, sondern

10 | In»Seinund Denken. Studienim Grenzgebiet von Logik, Ontologie und
Sprachphilosophie«, Halle a. d. Saale 1937, S. 67, Anm. 1. Kdnig ist einer der
wenigen, die den logischen Unterschied zwischen Maler- und Spiegelbildern
beachten und behandeln. Vielfach an Konig ankniipfend, hat H[ans] H[einz]
Holz (in: Die Selbstinterpretation des Seins. Formale Untersuchungen zu ei-
ner aufschlieBenden Metapher, Hegel-Jahrbuch 1961, S. 61-124) die Logik
des Spiegelbildes fortentwickelt. Warum ich ihm und K6nig in der Auffassung
des Ausdrucks >Bild des Spiegels< als eines, wenn auch »zweifelhaften«
(Holz), gen. possessivus bzw. subjectivus (s. u.) nicht ohne weiteres folgen
kann, begriinde ich ausfiihrlicher in meiner zu einem spateren Zeitpunkt vor-
zulegenden »Spiegelschrift« [gemeint ist die vorliegende Arbeit ab S. 124].
11 | Némlich der realen; in dieser Terminologie wére der o[ben] a[ngege-
benene] dritte Fall, da} die Statue den Pheidias darstelle, ein Genitiv der
begrifflichen Zugehorigkeit (gen. generis).

12 | Vgl. H[einz] Happ, Zur Erneuerung der lateinischen Schulgrammati-
ken, Frankfurt a.M. 1977, S. 90, Anm. 22: »Der >Genetivus pertinentiae«
besagt genau so wenig wie die altehrwiirdige Leer-Formel vom Kasus >des
Bereichs<.«

277

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare ihrer logischen Frische wegen zu wiirdigenden Unterscheidung in ei-
und Scholien nen gen. subjectivus und objectivus: »Er ist subjectivus, wenn durch
ihn derjenige Gegenstand ausgedriickt wird, der etwas thut, dem etwas
angehort ...; objectivus, wenn der Genitiv den leidenden Gegenstand
bezeichnet oder dasjenige, worauf die Handlung oder Empfindung
gerichtet ist.«** Demnach wire >des Malers« ein subjektiver, hingegen
»des Spiegels< ein objektiver Genitiv, wéire der Maler ein etwas-Tuender,
hingegen der Spiegel ein etwas-Leidender.

Um in dieser Unterscheidung der Grammatik, die eine semantische
Differenz von Genitiven aufdeckt, eine Unterscheidung der Philosophie
zu finden, erinnert man sich vorteilhaft der Kategorienlehre. Deren
antiker Zustand gibt, sogar bei Aristoteles, eine wie immer geartete
»Verwandtschaft der logischen Kategorien mit grammatischen Verhalt-
nissen«™ zu erkennen. So entspricht dem >Was< eines Dinges das Sub-
stantiv, seinem >Wie«< das Adjektiv, entsprechen seinem >Wo< und seinem
>Wannc die Adverbien des Ortes und der Zeit: »Tischc ist das Was dieses
Dinges, aus Holz [holzern; J. S.] zu sein, sein Wie«®, sich hier und jetzt
zu befinden, sein Wo und Wann. Unter den zehn Kategorien des Aristo-
teles stehen auch >Tun< und >Leiden< (»moteiv« und >maoxev<), die ihre
Entsprechung in Aktiv und Passiv haben: »[...] thun z.B. schneidet,
brennt; leiden z.B. wird geschnitten, gebrannt.«'

Bei der Kategorie des Tuns mag »dem Aristoteles die urspriingli-
che Bedeutung des kiinstlerischen moieiv vor[schweben; J. S.], das
im Stoffe bildet«.” Laut Platon macht der Maler auf irgendeine Weise
einen Stuhl, auf die Weise ndmlich, daR er einen macht, wie er er-
scheint, nicht einen, wie er in Wahrheit ist. Abgesehen von seinem
Wie, Wo, Wann etc., ist dieses Machen kategorial ein Tun, beides ein
>rroteiwe. Dem Spiegel schreibt Platon kein Machen, auf beliebig wel-
che Weise, zu. Den Spiegel nehmend, ob zur Hand oder vor Augen®,
seien jedoch wir selber auf eine dem Maler analoge Weise alles und je-
des zu machen imstande, sogar uns selber. Auch dieses unser Machen,

13 | C[arl] G[ottlob] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865, S. 281.

14 | [Friedrich] A[dolph] Trendelenburg, Historische Beitrdge zur Philoso-
phie, Bd. 1: Geschichte der Kategorienlehre, Berlin 1846, S. 23.

15 | J. Kdnig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 10], S. 6.

16 | Aristoteles, cat[egoriae] 2 a 3f. (in der Ubersetzung von A. Trendelen-
burg, [in:] a.a.0. [Anm. 14]).

17 | [F.] A.Trendelenburg, [Geschichte der Kategorienlehre,] a.a.0. [Anm.
14], S. 134.

18 | Platon differenziert hierin nicht.

278

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wozu wir einen Spiegel benétigen, ist kategorial ein Tun, wahrend das Narziss oder
nicht-Machen des dazu benétigten Spiegels anders zu bestimmen ist. die Erfindung
Wiirden wir ihn in Ruhe lassen®, wiirden wir keinen Gegenstand, wie der Malerei
er erscheint, mit ihm machen koénnen, geschweige denn unsere Er-

scheinung zu unserem eigenen Gegenstand; daher taugt das aristote-

lische »in Ruhe sein< nicht. Ware der Spiegel der Besitzer seiner Bilder,

wdre >Haben< anwendbar; aber er besitzt sie nicht. DaR er selber nicht

etwas macht, unterwirft ihn der Kategorie des Leidens: ihm wird etwas

getan, allerdings um den Preis des Anscheins, dal} er es tdte.

3. Hartlaub hebt eine »freilich nur gemalte Statue des NarziR« als »be-
merkenswert« hervor; »sie befindet sich [...] in der Nische des groRen
Tempels, in welchem sich Raffaels philosophische »Schule von Athen¢
versammelt, und zwar auf der Seite Platos!« NarziR, so ldRt Hartlaub
sich ein, »erscheint hier als der »erste Philosoph« im Sinne der sokra-
tisch-platonischen Forderung«®, nur laRt er aus, daR Platon mit dem
Gesicht Leonardos erscheint.? Das eine, wer sich selber erkennen wol-
le, miisse das Eigene einsehen konnen, mag bedeutet sein, doch das
andere auch, wer sich selber malen wolle, miisse das eigene Aussehen
kennen; in beiden Bedeutungen ist ihm ein Spiegel vorzuhalten. Hart-
laub 4Rt nicht aus, daR die NarziRstatue »mit der Leier erganzt« sei,
»falsch«, wie er meint, nur ist die befremdende Leier so wenig falsch
wie der verfremdete Kopf. Platon als Leonardo darzustellen, huldigt
der Kunst, NarziR als Musiker vorzustellen, feiert die Philosophie, die
Feier schlieRe denn die Huldigung ein. NarziR auf der Seite Leonardos
also: der Knabe, der iiber seinem Spiegel die Malerei erfunden habe,
und der Kiinstler, der fiir seine Malerei den Spiegel entdeckt hat.

Der »Trattato della Pittura« enthilt einleuchtende, ja erleuchtete
Abschnitte dariiber, »wie der Spiegel der Lehrer der Maler« oder »wie
auf der Spiegeloberfliche wahre Malerei« sei.?” Der Praxis dient der

19 | Im Gegensatz zu Platon, [De] rep[ublica] 596 d 9—c 3. »[...] wenn du
einen Spiegel nehmen und iiberall herumtragen wolltest«, dann und nur
dann wirst du z.B. eine Sonne machen.

20 | G.F. Hartlaub, [Zauber des Spiegels,] a.a.0. [Anm. 5], S. 71.

21 | Man konnte auch umgekehrt sagen, Raffael habe Leonardo mit dem
Gesicht Platons gemalt, wie andere Bilder und Biisten ihn als Aristoteles
darstellen. Zu der damals {iblichen Praxis, so den »Meister auf die wirksam-
ste Weise seiner Nachwelt [zu] erhalten«, vgl. G[iorgio] Nicodemi, Das Bild-
nis Leonardos, in: Leonardo da Vinci. Das Lebensbild eines Genies, 7. Aufla-
ge, Wiesbaden/Berlin 1975, S. 9-16.

22 | Leonardo da Vinci, Traktat von der Malerei, nach der Ubersetzung von

279

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare eher beildufige Hinweis, man solle beim Malen immer einen Planspie-
und Scholien gel zur Hand haben: z.B. um das eigene Werk zu spiegeln, damit man
»dasselbe umgekehrt« sehe, es einem vorkomme »wie von eines ande-
ren Meisters Hand« und man iiber seine Fehler »ein besseres Urteil«
erhalte?, z.B. um das gemalte und das gespiegelte Bild desselben Ge-
genstandes nebeneinanderzustellen, damit man vergleiche, »ob diese
beiden Abbilder [...] Ahnlichkeit miteinander zeigen«. Zur Theorie
taugt die bereits grundsatzliche Anweisung: »Und man soll vor allem
anderen den Spiegel, und zwar den Flachspiegel?, [deshalb; J. S.] zu
seinem Lehrer nehmen, weil sich auf seiner Flache die Dinge in vieler-
lei Beziehung dhnlich darstellen wie im gemalten Bilde.« In den sich
anschliefenden Sdtzen spricht einer, der als Schiiler des Spiegels zu

einem Meister des Malens geworden ist.

»Du siehst ndmlich das auf eine Fliche gemalte Bild Dinge zeigen,
redet Leonardo den Leser an, »die erhaben aussehen; der Spiegel be-
wirkt auf einer Ebene das ndmliche. Das Bild ist eine einzige Fldche,
und der Spiegel desgleichen. Das Bild ist nicht greifbar, insofern man
das, was rund und losgeldst scheint, nicht mit den Handen umgreifen
kann; beim Spiegel ist’s dasselbe. Spiegel und Bild zeigen das Abbild
der Dinge, indem sie es mit Schatten- und Lichtwirkung umgeben;
in beiden scheint das Abbild weit jenseits der Flache zu stehen. Und
wenn du nun also einsiehst, daR der Spiegel dir die in ihm enthaltenen
Dinge vermdge der Umrisse (oder Zeichnung) und der Schatten und
Lichter wie freistehende vorkommen &Rt, und wenn aulRerdem dir in
deinen Farben kréftigere Schattentiefen und hellere Lichter zu Gebote
stehen als der Spiegel besitzt?, so wirst du sicherlich, sofern du diese
Farben nur gut zusammenzustellen verstehst, zu bewirken vermdgen,
daR sich auch dein Bild wie eine natiirliche, in einem grofRen Spiegel
gesehene Sache ausnehme.«

H[einrich] Ludwig, hrg. und eingel. von M[arie] Herzfeld, Jena 1909, Art.
406 und 407, S. 188f. Im folgenden weise ich nur Zitate aus anderen Artikeln
des Traktats nach.

23 | Ebd., S. 195.

24 | Hervorhebung von mir. Auf die Bedeutung des Unterschieds zwischen
Flach- und Konvexspiegel fiir den Malenden wie das Gemalte gehe ich im
siebten Abschnitt dieses Beitrags [ab. S. 284] ein.

25 | Dazu merkt M. Herzfeld an ([Traktat von der Malerei,] a.a.0. [Anm.
22], S. 189): »Leonardo spricht hier wohl noch von den damals allgemein
gebrauchlichen Metallspiegeln.« Sprache er namlich von Glasspiegeln,
brauchte er den Zusatz »und wenn ...« nicht zu machen, der Spiegel sbesa-
Recdann kréftige Schattentiefen und helle Lichter zur Geniige.

280

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dal der Spiegel der Lehrmeister der Maler sei, folgt Leonardo dar- Narziss oder
aus, daf’ auf seiner Oberfldche die Malerei sei; das Bild des Malers miis- die Erfindung
se, um »vollkommen« zu heifRen, dem >Vor«-Bild des Spiegels gleichen. der Malerei
Die Begriindung, gar »Grundlage der Wissenschaft der Malerei« iiber-
schrieben, liefert der Traktat schon im zweiten der fast tausend Artikel
vorweg: »Die ebene Fldche hat ihr vollstdndiges Abbild {iber die ganze
andere ebene Flache hin (und in allen Teilen derselben), die ihr gegen-
iibersteht.«? Marie Herzfeld, die ebenen Flichen als Spiegel auffassend,
will auf diesen Satz »die ganze Licht- und Schattenlehre Leonardos«
zuriickgefiihrt, aus diesem »Sdtzchen«, wie sie seine Bedeutung kon-
trastiert, »die Hauptargumente der Verjiingungsperspektive« hervorge-
gangen wissen: »Eine Bildflache«, leitet sie ihre Ausgabe des Traktats
ein, »ist ja nichts weiter als die sinnreiche Nachahmung eines Spiegels
[...].«?” Hat Leonardo seine Bilder als Grof3er, habe NarziR sein Bild als
Erster dem Spiegel nachgeahmt, sie sind beieinander in Raffaels Schule
der Reflexion, Portrét eines Malers und Figur eines Mythos.

4. Der Preis des Anscheins, der Spiegel selber tdte, was ihm getan wird,
ist hoch genug, glauben zu machen, man zahle fiir Echtes; [er ist]
allzu hoch, auRer fiir Falschmiinzer, um einen kiinstlerisch >machen-
den<?®, wo nicht zauberisch >wirkenden<?*, Spiegel zahlen zu konnen.
Wir sagen freilich, »der Spiegel spiegelts, >zeigt¢, >leuchtet¢, und von
daher pochen wir auf ein gewissermafRen durch unsere Sprache ver-

26 | Leonardo, [Traktatvon der Malerei, ]

a.a.0. [Anm. 22], S. 3. Er beweist diesen

Satz dort so: »Es sei rs die erste ebene Fl3-

che und oq sei die zweite, die der ersten

gegeniibersteht. Ich sage: die erste Flache

rsist ganzin (der Flache) oq, und (ebensowohl) ganz (in dem Punkt) o, oder
in g, oderin p. Denn rsist die Basis des Winkels o und des Winkels p. und so
aller unzdhligen Winkel, die man auf oq bildet.«

27 | Ebd., S. XI. Nach »eines Spiegels« folgt: »der die von verschiedenen
Objekten ausgeschickten Strahlenpyramiden auf ihrer Wanderung zum Auge
unterbréche, sie durchschnitte, auffinge. Je weiter sich die Strahlenpyrami-
den von ihrer Basis entfernen, desto spitzer wird ihr Zusammenlauf; je ndher
dem Auge sie von der Schnittflache der Bildwand aufgefangen werden, desto
kleiner erscheint das Spiegelbild des Objektes.«

28 | Das ist vom Spiegel, nicht gegen Leonardo gesagt.

29 | Zum >wirkenden< Spiegel siehe H[anns] Bachtold-Stdubli (Hrg.),
Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Artikel >Spiegelc, [Berlin
1927].

281

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare biirgtes Recht zu sagen, daf3 er eine Aktivitdt doch iibe. Wieder nivel-
und Scholien liert unser Sprachgebrauch einen semantischen Unterschied, wieder
erinnert man sich vorteilhaft einer philosophischen Unterscheidung.
Sie trifft Thomas von Aquin, indem er, Aristoteles aufnehmend, diffe-
renziert: »Duplex est actio. [* Es gibt zwei Arten von actio]« Die eine
greife »ab agente [* vom Verrichtenden]« auf ein ihm duRRerliches Ding
iiber und gestalte es um, wie das Erleuchten, und diese sei eigentlich
actio zu nennen. Die andere greife nicht auf ein ihm, dem agens, du-
Rerliches Ding iiber, sondern verharre »in ipso agente« [im Verrichten-
den selbst] als dessen eigne Vollendung, wie das Leuchten, und diese
sei eigentlich soperatio< zu nennen.*® Wir bekommen ein Ohr fiir die
Differenz, wenn wir bei »actio< immer »in Bewegung setzen< und >Be-
wirkung¢, bei >operatio« immer »beschédftigt sein< und >Obliegenheit«
mithoren. Fragend iibrigens, ob Engel sich selbst erkennen, trifft Rilke
die Unterscheidung; Engel: »Spiegel: die die entstromte eigene Schon-
heit / wiederschdpfen zuriick in das eigene Antlitz.«*

Der Spiegel leuchtet, wenn er erleuchtet wird. Das Licht, als agens
des Erleuchtens, fillt auf den Spiegel, ein ihm AuRerliches, und ver-
wandelt den bis dahin Dunklen: actio. Das Leuchten, als »agens«< des
Spiegels, fillt indessen auf kein ihm AuRerliches, es zu verwandeln,
bleibt vielmehr sich selber innerlich, in seinem Aufscheinen schon ein
vollendetes, vollkommenes Sein: operatio. Diese nenne er eine in dem
Verrichtenden selbst (in ipso operante) »verbleibende Verrichtung,
sagt Thomas an anderer Stelle, »durch die anderes als die Verrichtung
selbst nicht gemacht wird, so: das Sehen und das Horen. Dergleichen
ndmlich sind die Vollkommenheiten derer, deren Verrichtungen sie
sind und deren Letztes sie sein kdnnen, da sie nicht auf irgendein Ge-
machtes hin geordnet sind, das Endziel ware. [...] ein Tatwirken hin-
gegeng, d.i. die actio im Gegensatz zur operatio, »aus dem irgendein
tatig Gewirktes auRRer ihm selbst folgt, ist die Vollkommenheit des Ver-
richteten, nicht des Verrichtenden, und wird zu jenem wie zum Endziel
in Beziehung gesetzt«.3 Dergleichen wie Sehen** und Horen und das

30 | Thomas, Qu[aestio] disp[utate] de veritate, VIII, 6.

31 | R[ainer] M[aria] Rilke in der zweiten der »Duineser Elegien«.

32 | Thomas, Contra gentiles, I, 100. Ich zitiere nach der Ubersetzung von
H[ans] Nachod u. P[aul] Stern, Die Summe wider die Heiden, Bd. 1, Leipzig
1935, S. 353.

33 | Inder Bestimmung des Sehens als operatio weicht Thomas von Aristo-
teles ab. Dieser lehrt, wie sein Kommentator I[ulius] Pacius sich (1597) aus-
driickt: »Videre, non significat agere, sed potius pati [* Sehen bedeutet nicht
ein Tun, sondern eher ein Erleiden].« Gleichwohl bestimmt Aristoteles das

282

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leuchten, dieses aber als die Vollendetheit seiner selbst und des Spie- Narziss oder
gels, der ein Spiegel nur in seinem Leuchten ist. die Erfindung
Er erleidet das Licht, es erweckt ihn zum Spiegeln, welches nichts der Malerei
als ein Leuchten ist, mithin kein Tatig-, sondern ein Beschdftigtsein3;
ihm obliegt, gemaR den Gesetzen der geometrischen Optik, zu leuch-
ten. In demselben Augenblick, da Licht ihn aufscheinen 1dRt, erweckt
der so Beschiftigte den Anschein, auch geschiftig zu sein.
Das Tun des Malers hingegen ist actio, die etwas in Bewegung
setzt, ndmlich Pinsel und Farben, die auf ein ihm duferliches Ding,
ndmlich eine Leinwand, iibergreift und es umgestaltet, die ein Bild be-
wirkt, indem sie (laut Platon) auf irgendeine Weise einen Stuhl macht.
Auch kann der Maler seine Gesetze, solche der optischen Asthetik,
durchaus mifachten. Aus seinem Tun folgt ein Getanes (actum) au-
Rerhalb seiner, des Tuns, selbst; wenn etwas hinsichtlich dieses Tuns
terminologisch >vollendet« oder >vollkommen« zu heiRen hatte, dann
das Getane und nicht das es-Tun oder der es-Tuende. Fiir Aristoteles
und Thomas ist das Malen, darin dem Bildhauen oder dem Hauserbau-
en vergleichbar, eine Bewegung zu einem Ziel, das nicht sie selber ist,
wahrend das Leuchten, darin dem Sehen vergleichbar, sein Ziel in sich
selber hat und keiner Bewegung dahin bedarf. Mit einem nur scheinbar
grammatischen Passus der Metaphysik: »Wie man z.B. zugleich etwas
sieht und zum Gesehenen hat, denkt und zum Gedachten hat, weil’
und zum GewuRten hat, aber nicht etwas lernt und zum Gelernten hat
[...]-«* Vom Maler 1dR3t sich keineswegs sagen, daR er zugleich ein Bild
male und es zum Gemalten habe; sein Tun, mag es kaum umwegig, wird
bestenfalls zielstrebig sein; es bleibt sein Prdsens, bis es perfectum
ist. Der Spiegel jedoch leuchtet und hat zugleich geleuchtet, spiegelt
etwas und hat es zugleich zum Gespiegelten; sein Vollendetsein ist in
demselben Augenblick sein Gewesen- und Gegenwartigsein.* Spiegel,
dennoch: »Manchmal seid ihr voll Malerei.«*’

Sehen wie Thomas als ein zugleich-sehen-und-gesehen-haben, schreibt ihm
mithin operatio-Charakter zu. Die Distinction des Thomas ist scharfer.

34 | Edith Stein, Des HL. Thomas von Aquino Untersuchungen tber die
Wahrheit, Bd. I, Louvain/Freiburg 1952, S. 192, libersetzt »actio< mit >Wir-
ken¢, »operatio< mit »>Tatigsein<. Ich halte diese Terminologie fiir duRerst
anfechtbar.

35 | Aristoteles, Met[aphysik] 1048 b 23-25.

36 | ImVorbeigehen bemerke ich, daR hierin zumindest der Ausdruckswei-
se nach eine Parallele zum To T1 év efvan (das was-war-Sein), einem Grund-
begriff des Aristoteles, vorliegt.

37 | R. M. Rilke, Sonette an Orpheus, II, 3.

283

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

5. Die Rede von Bildern, die solche des Malers und des Spiegels seien,
ist mehrdeutig. In einem einfachen Sinn meint dies Leonardo, wenn er
das gemalte mit dem gespiegelten Bild desselben Gegenstands darauf-
hin zu vergleichen empfiehlt, »ob diese beiden Abbilder [...] Ahnlich-
keit miteinander zeigen«. Sie sind zwei, doch ist fraglich, ob sie zwei
Bilder sind. »Der Ausdruck »Spiegel-bildc ist sehr miRverstandlich, und
sein Recht ist schwer zu fassen«, merkt Konig an.*® »Weder ist der
Spiegel selber ein Bild; hingegen Gemdlde z.B. oder Photographien
sind selber Bilder; noch ist das, was im Spiegel ist, ein Bild; denn in
ihm ist etwas¢< iiberhaupt nur in der Weise [...] »daR und wenn, wir
etwas im Spiegel sehen<.« In einem schwierigen, sogar doppelten Sinn
zeigt Velazquez, dal® Bilder solche des Malers und des Spiegels sind,
wenn er in »Las meninas« wie nach einem Spiegel zu malen scheint®
und den Schein wie in einem Spiegel malt: nach dem Spiegel, einem
unsichtbaren, sich selber als einen nur im Bild, wie er erscheint, zu
sehenden, und in dem Spiegel, einem sichtbaren, das Herrscherpaar
als ein nur im Bild des Spiegelbildes, wie es scheinend erscheint, zu
sehendes.

Der unsichtbare Spiegel ist als Spiegel, der sichtbare als Bild des
Spiegels, das ihn darstellt®’, zu begreifen; das Bild des unsichtbaren
Spiegels gibt auch als gemaltes eines, >des Spiegels< wieder, wohinge-
gen das Bild des sichtbaren auch als spiegelndes nichts als eines >des
Malers< abgibt. Das gemalte Bild und das hineingemalte Spiegelbild
sind ein Bild, und nicht fraglich ist, daR das Bild eines Spiegelbildes
eben ein Bild ist. Wir haben in diesem Falle ein Recht zu sagen: das,
was im Spiegel ist, sei ein Bild, denn in ihm ist etwas auch dann, wenn
wir nichts in ihm sehen; es konnte ja verdeckt sein. Gleichwohl hin-
terlaRt die Union von Bild- und Spiegeloberfliche den Eindruck einer

38 [J. Kdnig, Sein und Denken, a.a.0., (Anm. 10)], S. 67, Anm. 1

39 | [G. F.] Hartlaub, [Zauber des Spiegels,] a.a.0. [Anm. 5], S. 193,
schreibt: »[...] der Gedanke, der Kiinstler habe einen Spiegel vor sich ge-
habt, in welchem er die Gruppe und sich selbst sehen konnte, [hat; J. S.]
manche Vorteile.« Wohl mit Recht wendet W[erner] Hager dagegen ein:
»Aber gab es damals Wandspiegel von derartigem Umfange? Im librigen han-
delt es sich hier um eine Bildidee, nicht um einen Kunstgriff.« In seinem
Aufsatz »Ein Spiegelmotiv bei Jan van Eyck und das gotische Raumsymbol«
(in: W. Hager/M[ax] Imdahl/G[iinther] Fiensch, Studien zur Kunstform,
Miinster/Koln 1955, S. 69, Anm. 45; Miinstersche Forschungen, hrg. von
J[ost] Trier/H[erbert] Grundmann, Heft 9).

40 | S[iehe] oben [auf S. 277] den dritten Fall von >statua Phidiaes, d. i.
die Statue, die den Pheidias darstellt.

284

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diskrepanz, insofern die von Leonardo gemeinte Ahnlichkeit, die auf Narziss oder
das Aussehen gemiinzt ist, blo} den Namen mit jenem >dhnlich¢ in K6- die Erfindung
nigs Satz gemein hat, das Spiegelbild sei ein Bild >des Spiegels¢, der es der Malerei
spiegelt, dhnlich wie das Malerbild ein Bild >des Malers¢, der es gemalt
hat. Mag Velazquez der Empfehlung gefolgt sein, das gemalte mit dem
gespiegelten Bild des Herrscherpaars zu vergleichen; indem er es als
Spiegelbild malte, das Leuchten mit Farbe loschend, hat er gleichsam
die Kategorie des spekularen Leidens mit der seines kiinstlerischen
Tuns tibermalt.

Michel Foucault iiberschreibt ein »Las meninas« zugedachtes Ka-
pitel mit »Les suivantes«; spanisch wie franzdsisch bedeutet das Wort
»die Hoffraulein<*’. Aber die Etymologie von >suivantes< erlaubt uns,
noch anderes mitzulesen: das lateinisch zugrundeliegende >sequentes<
steht fiir das Gefolge, doch weiterhin fiir jemanden, der folgsam einen
Platz aufsucht. Genau dies tun mitsamt dem Maler alle Hauptfiguren
des Bildes, suchen namlich mit ihren Augen einen Platz aul3erhalb des
Bildes auf, der ihre Blicke hinbefiehlt. Ihn nehmen Kénig und Kénigin
ein, die einzigen, deren Blick, derselben Richtung folgend, gespiegelt
gemalt ist. »Alle inneren Linien des Bildes«, so Foucault, und er bezieht
die Blicklinien ein, »vor allem die, die von der zentralen Spiegelung
[des Herrscherpaars; J. S.] kommen, zielen auf das, was dargestellt
wird, aber [im Bild, es sei denn im gemalten Spiegelbild; J. S.] nicht
vorhanden ist.« Von diesem Wandspiegel heil’t es iibrigens, er sei eine
»Verdoppelung der Darstellung«; indes verdoppelt er nichts, was dar-
gestellt ware, er ist die einzige Darstellung des Abwesenden selbst.

»Gleichzeitig Objekt, weil es das ist, was der dargestellte Kiinstler
gerade auf seine Leinwand {ibertrdgt, und Subjekt, weil das, was der
Maler vor Augen hatte, als er sich in seiner Arbeit darstellte, er selber
war, weil die auf dem Bild erscheinen den Blicke auf diesen fiktiven
Platz der koniglichen Personen gerichtet sind, der der reale Ort des
Malers ist.«“? Objekt ist zu nennen, was der Maler im Bild, der gemal-
te Velazquez, auf die unsichtbare Leinwand bringt. Subjekt jedoch ist
nichts zu nennen, was der Maler des Bildes, der malende Velazquez, vor
Augen sah und in seiner Arbeit sichtbar machte: er selber. Als Selbst-
bildnis >des Malers« ist es ebenfalls Objekt, als Bild »des Spiegels< aber
bloRer Reflex des Subjekts. Der Maler in »Las meninas« ist dieser Re-

41 | Vgl. M[ichel] Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der
Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1971, 1. Kap., S. 31-45.

42 | Ebd., 9. Kap. (IL. Der Platz des Konigs), S. 372. U[lrich] Koppen iiber-
setzt »représenter< mit sreprasentierens, >figurer< mit »darstelleng; ich d@nde-
re in »darstellen< bzw. »erscheinen.

285

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare flex als gemalter, allein der Maler von »Las meninas« ist das Subjekt
und Scholien eines Tuns.

6.>Des Malers< hieR ein subjektiver, >des Spiegels< ein objektiver Geni-
tiv; beidemal lautet der Nominativ auf »>Bilds, als waren die Bilder des
einen und die des anderen bloR verschiedene und keine als Bilder
verschiedenen Bilder. Vom Bildcharakter des Gemdldes sprechen wir
ganz selbstverstandlich, zum Bildcharakter des Gespiegelten wendet
Konig ein®: »Der Ausdruck >Spiegel-bild¢ ist zwar sinnvoll motiviert
dadurch, dal® wir beim Spiegel das Ding nicht unmittelbar, sondern in
einem anderen sehen; aber diese verstandliche Motivierung ist keine
vollkommene Rechtfertigung.« Der Verdacht einer semantischen Nivel-
lierung, dal® ndmlich die gleichlautenden Nominative infolge der ver-
schiedenen Genitive nicht gleich bedeutend wdren, daR Malerbilder
und Spiegelbilder einen von Grund auf anderen Bildcharakter hdtten,
liegt abermals nahe; und abermals erinnern wir uns, eine hinreichende
Rechtfertigung fiir den Ausdruck >Spiegelbild« suchend, vorteilhaft
philosophischer Unterscheidungen.

Er, der Spiegel, tut nichts; wir tun etwas mit ihm, indem wir ihn
vor unsere Augen halten und (laut Platon) z.B. uns selber machen,
wie wir erscheinen, und zwar uns erscheinen. Der Spiegelblick, auch
er einer »des Spiegels< im Sinn eines gen. objectivus, rechtfertigt den
Ausdruck >Spiegelbild¢, weil er selbst etwas macht, wie es erscheint,
und zwar thm erscheint. Er selber, der Spiegelblick, ist gleichsam der
Maler des Spiegelbildes; auch ist er selber die notwendige und hinrei-
chende Bedingung des allein von ihm als eines allein fiir ihn >gemaltenc
Bildes*, das, obschon nur gleichsam ein Bild, ein »>Bild« doch heiRen
darf. Der Malerblick hingegen ist eine wohl notwendige, doch keine
hinreichende Bedingung, etwas zu machen, wie es erscheint; er allein
bringt ein Bild nicht zustande, es wdre denn eines, das wir lediglich
S0 nennen, wenn wir etwa von dem sich bietenden >malerischen< Bild
einer Landschaft reden.

Platon sagt, daf} wir, einen Spiegel nehmend, die Kunst- und Na-
turdinge, nicht sagt er, daR wir Bilder dieser Dinge machen. Ebenso
laRt sich seine Bemerkung iiber den Maler dahin wenden, daR die-
ser, Pinsel und Farbe nehmend, einen Stuhl und nicht das Bild eines
Stuhles macht. Allerdings machten ich, der z.B. sich spiegelt, und er,

43 | [J. Kdnig, Denken und Sein, a.a.0., (Anm. 10)], S. 67.

44 | Der Blick des Spiegels als einer in den Spiegel hat das Licht, das den
Spiegel zum Leuchten qua Spiegeln erweckt, natiirlicherweise zur Vorausset-
zung.

286

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der z.B. mich malt, mich auf die Weise, daf} wir mich machen, wie ich Narziss oder
erscheine, und nicht, wie ich in Wahrheit bin. Wir kénnen nun, die die Erfindung
Differenz zwischen einem gemalten und einem gespiegelten Bild von der Malerei
mir aufgreifend, gewissermafRen auch meine sWahrheit« differenzieren.
Denn meine Erscheinung im Spiegelbild kommt der Wahrheit naher:
sie wird im Leben gespiegelt; im Malerbild bleibt sie ihr ferner: sie
wird nach® dem Leben gemalt. Wie eine Anmerkung hierzu liest sich
Konigs Satz: »Denn wir sehen im Spiegel nicht so etwas wie das Bild
des Dinges, sondern in thm das Ding selber«; wozu Konig seinerseits
anmerkt: »Allein der Maler kann ein Ding nicht malen [...], es sei denn
er male ein Bild des Dinges; wahrend der Spiegel fertigbringt, ein Ding
zu spiegeln, ohne sozusagen gezwungen zu sein, ein Bild des Dinges
zu spiegeln.«“ Dieses »>Fertigbringenc ist aber kein Tun; erweckt von
actiones des Lichts und des Blicks, ist es vielmehr operatio, in welcher
das Ding widerleuchtet.
Das Sehen, im allgemeinen als operatio, ist im besonderen als actio
zu bestimmen: vor dem Spiegel. Dort ndmlich geht es aus sich heraus
und in ein anderes iiber, dessen Leuchten in ein Bild seiner selbst, des
Sehens, umzugestalten. Das Bild ist ebenfalls operatio, zwei Spiegel
stiinden denn einander gegentiber, und das Leuchten des einen ginge
aus sich heraus und in den anderen iiber, dessen Leuchten in ein ite-
riertes Bild seiner selbst, des als Bild gesehenen Leuchtens, umzuwan-
deln. In diesen Fillen sind das Sehen und das Leuchten zwar actio, nur
horen sie deshalb nicht auf, operatio zu sein. Ihre operatio ist gemaRR
Hegel ein »libergreifendes«< Allgemeines, d.i. eines, das sich selber, das
Allgemeine, und sein Gegenteil, das Besondere, in sich enthdlt, »ein in
sich einiges Doppeltes«*, die operatio sich selbst und die actio {iber-
greifend. Immer hat das Spiegeln wie das Sehen sein Ziel in sich, gehe
es gar aus sich heraus, immer ist das Malen eine Bewegung zu einem
Ziel, das nicht sie selber ist. Daher ist das Gemalte dem Malenden du-

45 | Zuverstehen wie lat. »secundumg, z.B. in »secundum accidens< (»dem
Passierenden nach).

46 | [J. Konig, Denken und Sein, a.a.0., (Anm. 10)], S. 67, Anm. 1.

47 | Formulierung von J. Kdnig. Vgl. seine »Vortrdge und Aufsétze«, hrg.
von G[iinter] Patzig, in Freiburg/Miinchen 1978, S. 34. Zu diesem schwieri-
gen Begriff der spekulativen oder dialektischen Logik, der in der formalen
nicht vorkommt, s[iehe] auch »Sein und Denken«, passim, insbesondere S.
124, Anm. 1. Weder der Unterschied zwischen Sein und Denken noch der
zwischen Spiegelndem und Gespiegeltem, die Konig in strenge Analogie zu-
einander setzt, sind ohne den Begriff des ibergreifenden Allgemeinen zu
ergriinden.

287

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Rerlich, das Gespiegelte dem Spiegelnden innerlich; ist die Malerei ein
und Scholien allmahlich zu Vollendendes, die Spiegelung ein auf einmal Vollendetes;
ist das gemalt-Dargestellte auch ohne das Licht, das gespiegelt-sich-
Darstellende nie ohne das Licht da; ist der Blick des Malers bloR affi-
ziert, der Blick des Spiegels auch effizierend; ist das Bild des Malers
auch zu verwahren, das Bild des Spiegels nur zu gewahren; ist jenes
seine fremde, dieses meine eigene Wahrheit, jenes seine Erfindung und
dieses meine Entdeckung.

7. Das Gemdlde der Arnolfinihochzeit, signiert »Johannes de Eyck fuit
hicg, ist sozusagen das Bild einer Doppelhochzeit. Die Signatur befin-
det sich iiber einem Spiegel, in dem van Eyck die gemalte Zeremonie
noch einmal, in dem er auRerdem die diesseits der Leinwand zu ima-
ginierenden Trauzeugen, deren einer er selber ist, gespiegelt malt. Ve-
lazquez hat dieses Bild vermutlich, ja wahrscheinlich*® gekannt, frei-
lich dessen Konzeption die eigene entgegengesetzt: weniger mittels
der dsthetischen Verwendung, als vielmehr mittels der optischen Ei-
genart seines Spiegels. »Da es ein Flachspiegel ist«, schreibt Hager,
»falt er nicht den gesamten davor liegenden Bildraum, also auch kei-
ne der darin befindlichen Personen von riickwdrts, sondern zeigt nur
die Fehlenden; keine Gestalt erscheint doppelt. Der Maler aber steht
nun selbst auf der Bithne mitsamt seiner Staffelei.«*

Van Eyck macht sich die Eigenart seines Spiegels zunutze, aulRer
den im Bildraum abwesenden Trauzeugen, die gegeniiber dem Spie-
gel, auch die dort anwesenden Brautleute, die seitwérts des Spiegels
stehen, in diesem darzustellen: »Ein Konvexspiegel fingt das gesamte
vor ihm liegende Raumbild fast von der Wand ab in iiberscharfer Zeich-
nung auf, mit erheblicher Raumverzerrung zwar, aber in ablesbarer
Ordnung.«*® Zu eben derselben Zeit, da Jan van Eyck malte, lehrte
Nikolaus von Kues, daR alle Geschopfe gleichsam nach aulien gewdlbte
Spiegel seien, in denen Gott widerscheint; doch fiir desto geeigne-
ter hielt er sie, Gottes Grofe >richtiger< zu reflektieren, je ebener sie
seien.” Das Bild des Malers zeigt, worin die Weite von Gott oder Welt
ungeschmalert erscheint: im Bild des konvexen Spiegels. Nach dessen

48 | Vgl.dazuW. Hager, [Ein Spiegelmotiv beiJanvan Eyck...,]a.a.0.[Anm.
39], S. 67.

49 | Ebd.,S. 68, Hervorh. v. m.

50 | Ebd.,S. 44, Anm. 7, Hervorh. v. m.

51 | Vgl. D[ietrich] Mahnke, Unendliche Sphare und Allmittelpunkt. Beitra-
ge zu einer Genealogie der mathematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937,
S. 101.

288

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vor-»Bild< muf} daher Leibniz die Monaden, »repraesentationes mun- Narziss oder

di« und »specula infinitatis«, aufgefaRt haben®?; in Konsequenz als die Erfindung

Kugeln. der Malerei
Diesen Spiegel sich vorzuhalten, das eigene Aussehen zu kennen,

das Eigene einsehen zu konnen, ist Menschen unangemessen; der Ver-

messenheit folgt die »MaRlosigkeit«. NarziR, iiber ihn sich beugend

und die Malerei erfindend, ist verwandelt, wenn er sich wieder erhebt.

Von diesem Leuchten ist er umnachtet, wie der Spiegelknabe Ovids®,

vor diesem contre-fait ist er, der gespiegelte Mensch, ein Unmensch;

der Konvex- als Vexierspiegel. Narzi3, welchen Namen er trage, und er

trdgt den: >Il Parmigianino<. Das Gesicht dieses Selbstportrdts nennt

Hocke »glatt, undurchsichtig, rdtselhaft«, die Riesenhand »anato-

misch abstrus«, den Raum »schwindelerregend, konvulsivisch« be-

wegt: »Nicht das gestalthafte, geordnete >Humane« steht im Mittel-

punkt [...], sondern ein iiberdimensionaler, >paranoischer« Teilaspekt

des Menschlichen.«* Parmigianino, der Spiegeljiingling, schwort mit

dem Wélbglas der Ahnlichkeit im Sinne Leonardos ab, sein Bild nimmt

sich wie eine unnatiirliche, in einem Spiegel gesehene Sache aus; in

eine Schule der Reflexion gehort er nicht. Das Bild eines solchen Ma-

lers von sich ist seine verfremdende Erfindung, das Bild eines solchen

Spiegels von mir ist meine befremdete Entdeckung; concetto des Ma-

nieristen und Manierismus des convesso. Narzif’, bei Ovid verzweifelt,

bei Caravaggio energisch, wird dubios.

52 | Merkwiirdigerweise findet sich in der Literatur, soweit ich bei B[er-
trand] Russell, [A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz, Cam-
bridge] 1900, E[rnst] Cassirer, [Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen
Grundlagen, Marburg] 1902, H[ermann] Schmalenbach, [Leibniz, Miinchen]
1921, H[ans] H[einz] Holz, [Leibniz. Werk und Bedeutung des universellen
Denkers und Wissenschaftlers, Stuttgart] 1958 und M[ichel] Serres, [La Sy-
stéme de Leibniz et ses modéles de mathématique, Paris] 1968, sehe, kein
Hinweis auf die Konvexitdt der weltspiegelnden Monade Leibnizens.

53 | Vgl. mein in Anm. 2 [auf S. 275] genanntes Buch »Spiegelbilder«, S.
41.

54 | G[ustav] R[ené] Hocke, Die Welt als Labyrinth. Manier und Manie in
der europdischen Kunst, Hamburg 1957, S. 8 u. S. 29.

289

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ovip. DIE SINNLICHKEIT DES SPIEGELS
Fons erat inlimis, nitidis argenteus undis ...!

Diese Quelle liegt nirgends und iiberall: mythischer Ort aller Blicke, in
denen sich einer zuerst erkennt. Der an ihr niedersinkt — vor Hitze
durstig, vom Jagen miide -, ist NarziR; an ihr ist er auch verwandelt,
als er sich wieder erhebt. Thn straft dessen Tod, den er eben gefunden,
und nie mehr hort er den Zuruf Ovids: LaR das fliichtige Bild! Den Leser
jedoch hat der Dichter, spiegelkundig in jeder Wendung, gewarnt. So
heilt das Wasser, dem Narzil} sich entgegenbeugt, »ein Quell, silbern
von blinkenden Wellen«; gleich scheint es ein Spiegel, blendend vor
Helle, denn >nitidus¢, abgeleitet von >nix¢, >der Schneeg, legt auf die
Wellen einen alles Licht reflektierenden Glanz. Auch >inlimis¢, was zu-
ndchst nur >ohne Schlamm, rein< bedeutet, wird die Quelle genannt.
Die Romer horten womdglich das Wortspiel heraus: ein zweites Adjek-
tiv slimis¢ (von anderm Stamm, aber selbem Klang) wurde fiir schielen-
de, von der Seite her sehende Augen gebraucht, sein Diminutiv >limu-
lus¢ fiir den koketten Blick. Hat Ovid an dieses Wort erinnert, hat er es
auch negiert; die Quelle — oder Najade, welche dort wohnt - tut dem
Knaben nicht schén. IThn verschmdht ihr Blick, sehnt sich vielleicht
nach einem andern Narzif3. »Ich aber liebte NarziR«, 1Rt Oscar Wilde
sie sagen, »weil ich im Spiegel seiner Augen, wenn er am Ufer lag und
niederschaute zu mir, meine eigene Schonheit gespiegelt sah«.

Die Griechen nannten >képry, die Romer s>pupillac, was Najade da
sah. Ein Nymphchen der Nymphe war ihr Spiegelbild, ein Piippchen
in fremden Augen, unmiindig angewiesen auf den Blick der Sché-
nen. Nach dem Mddchen »im Auge« hieR bald der Augenstern selber;
»kopry, das Miindel unserer Blicke, dient als Metapher seines eigenen
Spiegelorts (so hat Sokrates es schon Alkibiades erkldrt). Aber wir sol-
len uns, scheint die Pupille auch winzig, doch vor ihr hiiten. Brenta-
no erinnerte sich an eine Redensart seiner Amme: »Ach wie sieht das
Kindlein in deinen Augen so zornig aus, nimm dich in acht, wenn es
einst groR wird und dich verldf3t, dann wird es dich ebenso zornig an-
schauen.« Auch vor Frauen, in deren Auge zwei Pupillen stehen, wird
gewarnt; man sagt, sie hdtten Zauberkraft.

1 | [»Schlammlos war ein Quell mit silbern erglénzenden Wellen [...]« (Pu-
blius Ovidius Naso, Metamorphosen, iibers. von Reinhardt Suchier, Leipzig
1986, S. 73)]

291

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare »Dumque bibit, visae correptus imagine formae
und Scholien Spem sine corpore amat: corpus putat esse, quod unda est.«?

0ft wird Ovid getadelt, er spreche bald mit der Einsicht des Romers,
bald mit der Einfalt des Knaben; doch zeichnet ihn gerade die Doppel-
rolle aus. Seine Kunst leitet den Leser zweifach an: dal’ er die Spiegel
durchschaue und den Narzif}; daf er wisse, worin er verstindig und
jener, der nicht wei3, getduscht ist. Der Knabe glaubt, ein Korper sei,
was er sieht; es ist eine Welle, belehrt Ovid. NarziR wird ergriffen, ge-
fangen — aber vom Bild der Gestalt und nicht von ihr selber. >Correptus«
steht iibertragen auch fiir angegriffen¢, sbefallent; von hier ist nicht
weit, {iber einen Vokal, zur Konjektur >corruptuse, die allerdings nur
der Sinn, nicht der Text erlaubt. So wdre Narzif? im ersten Augenblick
auf sich bereits verdorben: von einem Bilde, das er fiir seine Hoffnung
hdlt; er liebt ja eine Hoffnung ohne Korper. Zwecklos, sie zu beschwo-
ren, wie die Platder die ihre: » Yuels Te, & AakeSaipdviol, 1 udvn
¢ATrls [* Lakedaimonier. Und ihr seid die einzige Hoffnung]«; darin
den Spartanern dhnlich, bringt seine Hoffnung ihn schlieRlich um.
Auf sie, welche sein Bild ist und selber sehend, paft der Satz Valérys:
»Die Hoffnung blickt in den Spiegel und sieht sich mit Siegesflii-
geln.«

Auch auf Eurydike setzt einer alle Hoffnung. Als sie gestorben ist,
nun ein Schatten ohne Korper, will Orpheus sie zuriick. Sein Abstieg
zur Unterwelt, den ebenfalls Ovid erzédhlt, hat viel von der Tragik des
Spiegelknaben; sogar ihr Unterschied ist spekular. Orpheus fordert
vom Hades, was vom Wasser NarziR verlangt: daf sie leben, vereint
mit Schatten und Spiegelung, und daR jene leben. Dem Korper folgt
sonst der Schatten, der Reflex ist dem Gespiegelten selbstverstandlich
- hier werden beide tddlich fremd. Aber das eine Schicksal verlduft
gleichsam seitenverkehrt zum andern. Der Spiegelblick des Knaben,
im Zuriicktreffen ein verblendender Pfeil, zerstort ihn selbst. Ist sein
Abbild seine Eurydike, wird sie von ihm erschaffen und mit ihm ver-
nichtet; gemordet stirbt sie in seinem Selbstmord. Unter den Augen
des Sdngers hingegen geht sie allein zugrunde; getrennt von Orpheus,
muR sie verblassen. Als Schatten dauert sie weiter, wenn der Blick sich
ihr zukehrt, als Spiegelbild endet sie, wenn er vorbei ist. Orpheus wird
nach ihrem Tod keine andere lieben, wie Narzif3, bevor er sich sah, alle
Nymphen zuriickwies. So scheint in Mythos und Gegenmythos auch
Anfang mit Ende gewechselt, als stehe sogar die Zeit vor dem Spiegel.

2 | [»(...) denn im Trinken vom Schein des gesehenen Bildes bezaubert,
leidet er nichtigen Wahn; er hélt flir Korper, was Schatten« (ebd.).]

292

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mit Schatten und Spiegelung sind frithe Jahrhunderte nicht ver- Ovid.
traut. Kaum ahnt man die Dialektik ihres Unterschieds; da beide Pha- Die Sinnlichkeit
nomene als Schemen sich dhnlich sind, setzt und benennt man sie des Spiegels
gleich. Der Ausdruck >Spiegelc kommt erst im Mittelalter auf; vorher
regiert, mdchtig in allen Formen, die Wurzel sskau¢, die am Sehen den
magischen Aspekt betont. Ins Althochdeutsche bringt sie >scii-kar¢
- »Schattenbehdlter« fiir den Spiegel ein, ins Altisldandische »skuggiac
- >Schattensehens, ins Sanskrit entldRt sie >kavi¢; das ist der Seher,
der (wie ein »weiser« Spiegel) das sonst Verborgene sieht. Anderswo
trennen sich zwar die Namen eher, doch iiberall bleiben sie lange aus-
tauschbar: »oxia¢ oder >umbras, das traurige Wort fiir Eurydikes Dasein
im Hades, wird auch zum Spiegelbild des NarziR gesagt; gerade im
Gegenschein von Welle und Wasser glaubt man den Schatten zu finden.
»[...] una sombra falsa, que a nuestros ojos ofrece la reflexién en el
agua [* (...) ein falscher Schatten, der unseren Augen im Wasser die
Reflexion darbietet]«, wird der Narciso noch bei Calderén belehrt.

»Se cupit inprudens et, qui probat, ipse probatur,
Dumque petit, petitur pariterque accendit et ardet.«3

Das lateinische »inprudens¢, aus »in-pro-videns< zusammengezogen, ist
wie »un-vor-sichtige, »un-ver-sehens« gebildet; es verneint das Prasens-
partizip von >providere<. Im Lexikon wird dieses Verb durch »aliquem
non providisse« definiert: jemanden nicht vor sich gesehen haben, um
ihn zuerst zu griiRen oder eine Vorsorge zu treffen. >Prudens< heif3t
einer, der als Theoretiker einsichtig, als Praktiker umsichtig ist; die
Negation spricht Narzif} den rechten Blick fiir etwas, namlich fiir den
Spiegel, ab. Den er zu sehen hdtte, iibersieht er und erblickt den Fal-
schen: einen fremden Schonen, den er begehrt. Thn vor Augen, in
Flammen setzend und in Flammen stehend, griiRt er sich selbst als den
andern. Dem »se cupit« schlie8t nun Ovid, poeta prudentissimus, statt
ausdriicklich reflexiver Formen sprobatur< und >petitur< an; NarziR, in-
dem er priift, wird selbst gepriift, der Verlangende ist der Verlangte.
Das doppelte Passiv, laut durch die Fanfare der Alliteration, verkiindet
ein Spiegelgeheimnis. Zwar kann es reflexiv gelesen werden, doch ist
sein Hinweis, dal} Spiegelblicke nicht nur sich selbst erleiden, dalfk in
ihnen auch etwas wie von auflen, von einem andern erduldet wird,
uniiberhdrbar. Wer immer sein Bild erkennt, sieht sich in einem Frem-
den; was er tut, tut er sich, und es ist ihm getan; die Syntax des Spie-

3 | [»(...) sich ersehnt er bet6rt; der preist, wird selber gepriesen, der da
strebet, erstrebt, und zugleich entziindet und brennt er« (ebd.).]

293

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare gels hat drei genera verbi. Bald spricht auch der Knabe im spekularen
und Scholien Passiv, dann aber ist er ein prudens.

»Ista repercussae, quam cernis, imaginis umbra est:
Nil habet ista sui; tecum venitque manetque,
Tecum discedet, si tu discedere possis.«*

Der Dichter redet den Knaben an, gibt sich besorgt, Narzi® kénne arg-
los der List des Spiegels erliegen. Doch allein dem Leser, damit er der
Falle entgehe, gilt die Rhetorik. Thn meint der Satz: Nichts hat die
Reflexion aus sich, alles nur von dir, mit dem sie gekommen ist und
auch bleibt. Wenn du sie ansiehst, tu es mit Verstand; unterscheide,
was sie ist, was sie nicht ist. Soviel ndmlich heiRt scemere¢, das mit
dem griechischen >kpveive und dem deutschen >Kritikc zusammenge-
hort. DaR Ovid dieses Wort statt svidere«< nimmt, wird kein metrischer
Zufall sein; >cemere¢, das sichtende Sehen, definiert den wissenden
Spiegelblick. Thm enthiillt sich die Reflexion als dreifacher Trug: ein
Schatten des Bildes, das widerscheint. Du entfliehst der Tduschung,
sagt Ovid, indem du sie erkennst oder im Riicken laRt. NarziR kann
beides nicht.

»Quisquis es, huc exil quid me, puer unice, fallis?
Quove petitus abis? certe nec forma nec aetas
Est mea, quam fugias, et amarunt me quoque Nymphae.«®

Jetzt spricht NarziR, doch weder mit seinem Bild noch mit sich: Er
wendet sich an den einzigartigen Knaben, den er im Wasser sieht. Der
tragische Doppelklang, daR >unicus< auch der einzige ist, geht ihm
nicht auf. Immer spricht der Dichter noch mit; der die Worte gebraucht,
NarzifR, kennt blof den halben Sinn; der sie ihm eingibt, entdeckt je-
dem sonst ihre Zweideutigkeit. Der andere, wer er auch sei, soll her-
vorkommen ... aber wenn er ein Bild des Narzif ist, bleibt er ewig im
jenseits des Wasserspiegels. Der Fremde soll den Knaben nicht tdu-
schen ... aber ist er es selber, sich nur entfremdet, erhdlt die Grundbe-
deutung von >fallis¢ selbstzerstorenden Sinn: Du, welcher ich bin, 1dRt

4 | [»Schatten ist, was du gewahrst, vom widergespiegelten Bilde! Nichts
ist eigen daran; mit dir nur kam und verbleibt er, weggehn wird er mit dir,
wenn wegzugehn du vermdchtest« (ebd., S. 74).]

5 | [»Wer du seist, komm her! Was triigst du mich, einziger Knabe? Wer
entfiihret dich mir? Mir sind doch Alter und Bildung nicht so, daR du sie
fliehst; mich liebten ja sehnlich die Nymphen« (ebd.).]

294

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mich ausgleiten, einen Fehltritt tun. (In Kamtschatka zum Beispiel Ovid.

wird der Mythos so variiert, daR ein Narzif? sich zu sich in den Strom Die Sinnlichkeit
stlirzt.) Und der Knabe fragt weiter, wohin jener gehe; doch mag es des Spiegels
auch heilen, woran er sterbe.

Enttauscht, weil der andre ihn flieht, prahlt nun NarziR, sogar die
Nymphen hétten Gestalt und Jugend an ihm geliebt; er verschweigt,
daR er sie zuriickwies. Hierin gleicht er dem Dandy, der Bewunderung
immerzu fordert, niemals erwidert oder gar dankt. Beide spielen auch
dhnliche Spiegelrollen, allerdings in verschiedenen Szenen: der Knabe
liebt sich als einen Fremden, wiahrend der Dandy einen Fremden als sich
begehrt. Ovids NarziR kennt sich noch nicht, wenn er zuerst am Wasser
niederkniet. Seine Befremdung erinnert an Hebbels Tagebuchnotiz:
»Jemand, der sich selbst im Spiegel sieht und um Hilfe schreit, weil er
einen Fremden zu sehen glaubt; man hat ihn ndmlich angemalt« — nur
ruft der Knabe nicht nach Hilfe, sondern nach Liebe. Einem Brummel
hingegen fehlt die Distanz zum Spiegelbild ldngst, einem Baudelaire
ist sein Gesicht im Spiegel »allzu vertraut, als daf er es sehen kdnnte«.
Sartres Beschreibung, wie er den Abstand neu gewinnt, ist lesenswert
(obwohl sie fiir NarziR und Dandy nur einen Namen hat): »Der NarziR-
mensch, der sich begehren will, schminkt und verkleidet sich; dann
stellt er sich in dieser Aufmachung vor einem Spiegel auf; so gelingt
es ihm halbwegs, eine schwache Begierde in sich heranzuziichten, die
sich auf den illusorischen anderen richtet. Baudelaire putzt sich also,
um sich zu verkleiden und sich auf diese Weise zu iiberraschen. In »La
Fanfarlo« gesteht er, daR er in alle Spiegel blickt. Denn er will sich in
ihnen so ertappen, wie er ist. Und in der Bemiithung um seine Aufma-
chung vereinigen sich sein Wunsch, sich von auRen her wie ein Ding
zu entdecken, mit seinem Hal} auf das Gegebene. Er sucht namlich im
Spiegel sich selbst, so wie er sich geschaffen hat. Das Seiende, dessen
Abbild er erblickt, ist doch etwas mehr als eine fremde Passivitét, da
er es ja mit seinen eigenen Handen angekleidet und geschminkt hat:
Es ist das Abbild seiner Aktivitdt.«

»Iste ego sum! sensi, nec me mea fallit imago:
Uror amore mei, flammas moveoque feroque.
Quid faciam? roger anne rogem? Quid deinde rogabo?«®

Der Knabe, eben noch blind fiir sich, findet im fremden Licheln die
eigene Freude, seine Trauer in anderen Tranen, »Der da bin ich!« Ihn

6 | [Ich bin, merk ich, es selbst. Nicht tduscht mich langer mein Abbild.
Liebe verzehrt mich zu mir; ich reg und leide die Flamme. Was tun? Soll ich
flehn? Mich anflehn lassen? Und was dann?« (ebd.).]

295

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare tduscht kein zweiter, sein Bild nur, und es triigt ihn nicht ldnger. Die
und Scholien Selbsterkenntnis wird auch von Dauer sein; darauf weist Ovid, indem
er zwischen lauter praesentia ein perfectum praesens setzt, mit stili-
stischem Nachdruck hin. Denn >sensi< ist hier von gleich perfektischer
Art wie >constiti¢, »ich habe mich gestellt und stehe«; bezeichnet wird,
wie die Grammatiker sagen, die in der Gegenwart beschlossene Aktion
sowie der Zustand, der aus ihr folgt. Narzi® hat bemerkt, daR dort kein
anderer ist, und weild es nun. Er hat gesehen und sieht nun ein: Was er
selber entfacht, verbrennt ihn. Aber was ist zu tun? Und er fragt jetzt,
als sei vor dem Spiegel, wo der Sehende stets der Gesehene ist, ein
Bittender auch ein Gebetener. NarziR der Liebende scheint mit Narzi
dem Geliebten entzweit.

Thn lockt indes, seit er das vis-a-vis mit sich identifiziert, kein
Leibhaftiger mehr; sofern er sich von dem da, in dem er sich sieht,
dennoch gebeten meint, hort er aufs spekulare Passiv. Hierzu pafit
eine alte Lesart, die der beriihmte Heinsius in seinem Ovid-Kommen-
tar anfiihrt: statt »iste ego sum« hat sie »in te ego sum«. Das ist mit
Scharfsinn konjiziert, denn soviel ich von mir im Spiegelbild sehe, so
viel von mir ist darin; und erblicke ich mich ganz und gar, ist immer
ein andrer da — mit mir auch der Fremde, in welchem ich bin, aber ich
bin es nicht selbst. Die Variante, obzwar sie auf gute Art frag-»wiir-
dig« bleibt, scheint allerdings nicht haltbar; man weill inzwischen,
daR Ovid an Punkten der Gefahr gerne ein >iste< zur Warnung setzt.
Dreimal steht das Pronomen in dieser Metamorphose, stets zeigt es ein
Fatum an: den Trug des Widerscheins, das Nichts der Reflexion, den
Tod im narzifStischen Spiegelblick.

Im Spiegel sehe ich mein Bild. Der Satz ist jedermann klar und
doch, weil er verdeckt, was eigentlich gesehen wird, auch allezeit ab-
griindig. Mag mir sogar bewuRt sein, der da vor meinem Spiegelblick
ist bloR ein Lichtreflex, ich nehme ihn (anders als mein Photo oder
Portrat) wie eine Person in Augenschein. Ohne mich weder vorhanden
noch denkbar, Intuition von Gnaden meines Gesichts, trdgt er des-
sen Ziige und trdgt sie nicht. Auf diese Doppelspur fiihrt das Gliick
der zweifachen Lesart: »Iste ego sum« betont die Ahnlichkeit, spie-
gelt vielleicht Identitdt mit dem da vor; »in te ego sum« hingegen
fixiert den Unterschied und laRt das Gegeniiber fremd. Jeder kennt
die selbstverlorenen Augenblicke, da bald er selber, bald ein ganz an-
drer aus dem Spiegel schaut, und vergessen ist, daR er ja hineinsieht.
Aber schon im alltdglichen Spiegelblick sind die Extreme angelegt; die
Furcht dieses Herrn ist, selbstlos zu sein.

Melanesische Worter fiir Schatten und Spiegelung brachten Lévy-
Bruhl auf dhnliche Fahrten. Der Primitive und sein atai oder tamaniu

296

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

seien nicht eins, nicht zweierlei (entweder dies oder jenes), vielmehr Ovid.
verschmolzen und zugleich verschieden; ihre Identitdt werde behaup- Die Sinnlichkeit
tet und auch verneint. Darin erweise sich das Gesetz der Partizipation: des Spiegels
das Spiegelbild - magisches Zubehdr einer Person, Substanz von ihrer

Substanz - hat teil an ihr. War Lévy-Bruhl im Recht (und sein spdterer

Widerruf hat wenig widerlegt), er irrte doch in einem: Die dialektische

Ansicht der Reflexion, von ihm auf Primitive eingeschrankt, gilt allge-

mein. An ihr bilden sich sogar Begriffe spekulativer Vernunft, haben

Idealismus und Mystik einen zureichenden Grund. Die Sinnlichkeit des

Spiegels provoziert Spiegeldenken.

»Quod cupio, mecum est: inopem me copia fecit.«’

Wer sein nennt, was er begehrt, halt sich fiir reich, nur dieser Knabe
weil: unvermdgend hat ihn sein Vermdgen gemacht. NarziR fand sich,
wo er den schonen Andern suchte, und sieht sich gleich verloren, je-
nen verlor er aus dem Blick und findet ihn in NarziR. Er durchschaut,
wen er im Wasser vor sich hat; weder liebt er sein Spiegelbild, wie ein
Leser dem andern nachirrt, noch treibt er »Narzissmus«, wie man seit
Freud miRversteht. Ein prudens — was soll er mit einem Schemen, was
soll er mit sich. Sein Stand ist schwieriger, tragischer sein Sturz. Fern
von biirgerlichem Selbstgefallen, weit von kindlicher Torheit, erliegt er
dem Januskopf seines Spiegels. Beide Gesichter sind seines, das eigene
und das fremde, jetzt eins und jetzt zwei: das er lieben will, das er nicht
lieben kann. Sein junges Spiegelwissen vermag iiber die Spannung
nichts; so gewinnt sie — Fiille, welche Narzi verarmt — Macht iiber
ihn.

»Ante, ait, emoriar, quam sit tibi copia nostri.
Rettulit illa nihil nisi sit tibi copia nostrii!«®

Dieser Satz, viele Verse zuvor, nannte schon einmal das Schliisselwort:
Ehe die Echo méchtig sei {iber ihn, wollte der Knabe sterben; als der
Spiegelschein ihn umfingt, tddliche Ubermacht, weckt copia ihre Erin-
nerung. Mit Spiegeln kann Narzi} noch nicht leben, mit Echo nicht
mehr, und schenkte die Nymphe ihm alles auRer dem letzten, doch
guten Wort (aber die Wiederténende gibt ihm nur dies).

7 | [»Wasich begehre, ist mein. Zum Darbenden macht mich der Reichtum«
(ebd.).]

8 | [mEherq, so ruft er, >den Tod, als daR du mir nahtest in Liebe!< Echo
erwidert nichts denn: >Dal} du nahtest in Liebe!«« (ebd., S. 72f.).]

297

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare 0b Ovid erst Echo und Narzi zusammenbrachte, weiR man nicht;
und Scholien den Einfall, akustischen und optischen Reflex zu kontrastieren, hat-
te niemand sonst. Einer, der den Widerschein begehrt, verschmdht
den Widerhall: Er stellt sich den Phanomenen, Ohr und Auge, Zeit
und Raum einander entgegensetzend, nach ihrem abgriindigen Un-
terschied. Mein Echo mag mich foppen, ich locke ihm mit Ruf und
Ruf dubiose Antwort ab, lasse es, miide des lauten Spiels, ersterben;
nichts bleibt zuriick, was ich getdtet hatte, nichts aulRer Wanden, Nar-
ren statt Knechten, die meinen Mund nachafften; wie NarziR bin ich
schuldlos, daR Echo nicht ohne mich, doch ich ohne Echo sein kann.
Sogar entlaufen konnte ich ihm, nachdem ich es rief; in der Zeit holt
mich nur das Licht. Auch mein Blick, der im Glanz des Spiegels zu-
riickkommt (mein Auge mich vor Augen), 1Rt mich, eh ich ihn lasse,
nicht; und in Spiegel starrt, selbst wer vor Wanden schweigt. Herr zur
Knechtschaft bestimmt, dem eigenen Blick im Widerblick ausgeliefert,
trete ich vor mich, welcher ich bin und nicht bin; wie NarziR machtlos,
daR ich ohne mein Bild, das ich mir von mir mache, nicht sein kann.

»0 utinam a nostro secedere corpore possem!
Votum in amante novum: vellem, quod amamus, abesset!«’

Auch dieser Wunsch des Knaben, ohnmachtig vor dem Spiegel, nimmt
ein Wort des Echorufs auf: nach >copia< wird »nostric variiert; an beiden
Stellen nutzt Ovid die Freiheit, das Pronomen der ersten Person im
Plural statt im Singular zu setzen, fiir seine Zwecke aus. »Unseren Kor-
per« nennt NarziRR, wovon er sich trennen will, doch scheint es blof
seiner; liest man nun »meinen Korper«, scheint es nicht seiner allein.
Denselben Leib haben zwei, NarziR und der Fremde, und brauchen ihn
beide. So ist vor Spiegeln umsonst, dafd nur einer sich fortsehnt, fiir
sich kommt er nie aus dem Leib; und vergebens wiinscht den Geliebten,
der einzig im Blick ihm erwidert, dieser Liebende fern - es sei denn auf
Spiegeldistanz. Wer in dem Fremden zwar sich erkennt, aber nicht er-
trdgt, wird mit dem andern auch sich aus dem Auge verlieren: Im
Schwinden des Bildes schwindet er selbst, ein Narzif3.

Echo hingegen ld3t der Knabe nicht nah; das Lager des Schalls,
in das sie ihn ladt, scheint ihm untauglich zur Hochzeit. Folgte er
ihrem Ruf, er trdge sich selber: Deiner médchtig wdre sie dann, keine
Lalage mehy, siif plappernd, sii3 lachend, eher Copia wohl, auch ihrer

9 | [»DaR ich vom eigenen Leibe mich doch zu trennen verméchte! Was
kein Liebender wiinscht, ich wiinsche mir fern, was ich liebe« (ebd., S.
75).]

298

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mdchtig, die Gottin der Rede in Fiille. Aber Echo bleibt, was sie ist, Ovid.

gibt immer nur, was sie hat, und behilt es doch. Das letzte Wort ihr Die Sinnlichkeit
abzugewinnen (wie Hebbel paradox formulierte), gelingt selbst einem des Spiegels
Tauben nicht. Jedoch vor der Gefahr, den Spiegelschein zu hehlen,

sind allein die Blinden bewahrt.

»Lumina mors clausit domini mirantia formam.«'°

Dem Spiegelknaben schlof’ erst der Tod die Augen, beschlof seinen
staunenden Blick auf eigne Schonheit. Der iiberlieferte Vers, wie iib-
lich aufgefaft, steht einem Narzif} der Konvention gut an; zu besserem
Sinn fithrt wieder Heinsius, der als Variante »nox claudit« nennt. Auch
»nox« ist >Tod¢, wenn es die Nacht des Todes meint, und wie das deut-
sche Wort bedeutet es oft sUmnachtung«: im Dunkel der Sterbestunden
verfinstert sich der Geist. Im Tod bricht das Auge, sein Licht erlischt;
aber das lumen war Sicht und Einsicht zugleich. Nicht langer trifft es,
ein Pfeil des Spiegelblicks, und ist vom Strahl der Intuition bereits
getroffen. Der Knabe »schaut« nicht mehr (dies heiflt hier >mirarec)
das eigene »Abbild« (dies heiRt hier >formac). Ein dominus ist er gewe-
sen, geworden nicht einmal Knecht, nur Opfer der Reflexion. Erst war
ihm der Spiegel verhdngt, nachher der Verstand. Als Narzil? ist er tot.

»Nusquam corpus erat: croceum pro corpore florem
Inveniunt foliis medium cingentibus albis.«'!

Als Narzisse bleibt er. Die Klagenden — Nymphen aus Quell und Wald,
auch Echo, nachweinend - finden nirgends den Leichnam: eine Blume
dafiir, Tonung des Krokus, den Kelch im Kranz weiller Blatter. Dreimal
in fritheren Versen lieR Ovid beide Farben am Knaben leuchten: Schnee
und Rosen leuchteten wider, als das Gesicht sich fremd schien; wie
blasse Apfel, die langsam reifen, rotete sich die Brust, als NarziR sie
zerschlug; die Farben wurden zuletzt genannt, als sein Leben verging,
doch er sah sie nicht mehr. An diesen Stellen setzte Ovid stets >candi-
dus¢< oder >candox¢, die Vokabeln fiir gldinzendes Weil3; jetzt nimmt er
»albus¢, und das WeiR ist stumpf. Ahnlich mag >croceus¢ eine rétliche
Farbung angeben, die im Glanz von rubor unscheinbar wird; das Wort
gilt vom Schimmer der Brombeere, dem Rubin an den Strduchern, so

10 | [»Tod umnachtet den Blick; der bewundert des Blickenden Schonheit
[...]« (ebd.).]

11 | [»Da war nirgend der Leib. Fiir den Leib ist sichtlich ein Bliimlein sa-
frangelb, um die Mitte besetzt mit schneeigen Blattern« (ebd., S. 76).]

299

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare war es vom Knaben im Farbenspiegel gesagt. Narzif ist Reflexion der
und Scholien Schonheit, die Blume ist Schonheit ohne BewuRtsein — schmerzende
Metamorphose.

Auch die Mutter des Knaben, die Nymphe Liriope, hat ihren Na-
men von einer Blume: Das griechische >Aeipiovs, sLilie¢, steckt darin;
mehrfach ist sogar bezeugt, dal »vapkicoos< und >Aeipiovc die glei-
che Pflanze bestimmten. Laut anderer Nachricht horte die Quelle, an
der Narzissus niedersank, Narzisse sich erhob, selbst auf Liriope. Der
Knabe, recht bei Namen genannt, ging an sich und keinem Wasser,
enttduscht von sich und keinem Spiegel zugrunde.

In einen Mythenkreis mit Narzi® gehort Hyazinth, der von Apol-
lon, dessen lieblicher Abgott, unabsichtlich erschlagen und zur Blume
verwandelt wurde; hierher gehort auch Apollons anderer Giinstling
Kyparissos, der seinen liebsten Hirsch versehentlich tdtete und als
Zypresse fortlebt, ein ewig trauernder Baum. (Narzif} gleicht beiden
auch hierin, daR ihn nicht nur Mddchen begehrten.) Am wichtigsten
ist ein dritter: Hermaphrodit, dessen Gestalt schon, nicht erst sein
Name, die g6ttlichen Eltern verriet. Der traf ebenfalls eine Quelle, doch
diese Nymphe tat diesem Knaben schon. Ihr widerstand er, dem Wasser
nicht, und sobald er darin war, umschlang sie ihn: eins wurden sie,
blieben indes nicht zwei, wurden eine und einer in eins, androgyn.

Selbstumarmung und Selbstspiegelung - jenes ist Gleichnis fiir
dieses. Schon irgendein Blick, worauf er auch fdllt, taucht in densel-
ben Quell: als seine Nymphe geht ihm der Anblick ein. Wessen Blick
aber selbst sich Anblick wird, ein NarziR vor dem Schein, dessen Au-
ge zeigt sich selbst seine Doppelnatur, im Sein ein Hermaphrodit. Im
Spiegel modifiziert den Blick, welcher der Sehstrahl ist, wie sonst der
Blick, den er hat — nur hat er sich; auch der Spiegelblick schafft und
empfangt das Bild - nur ist es seines. Sobald wir uns erblicken, »erken-
nen« wir uns auch: Wir haben mit uns unser Bild von uns erzeugt; denn
dieser Sehende ist, wenn er sieht, bereits gesehen, in der Erkenntnis
schon erkannt. So liebt Hermaphrodit, mannlich wie weiblich, oder
Narzif}, Auge in Auge mit sich.

»Fatidicus vates: Si se non noverit, inquit.«'?
Ganz am Anfang steht dieser Vers und deutet schon auf das Ende. Ob

ihr Sohn sehr alt werde, fragte Liriope, und der Seher gab ihr den
Schicksalsspruch: »Wenn er sich nicht erkennt.« Zweideutig ware der

12 | [»[...] sprach >Wenn er sich nicht kennt! Der schicksalkiindende Se-
her« (ebd., S. 71).]

300

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Satz, der Ausgang noch offen, hdtte Ovid nicht »noverit« gebraucht; Ovid.
der Konjunktiv des Perfekts rechnet das Gegenteil ein: Falls er sich Die Sinnlichkeit
nicht erkennen sollte (doch er wird es wohl tun). Auch was der Knabe des Spiegels
spdter durch >sensic< betont, nimmt dieses perfectum praesens vorweg:
daR sein Geschick nicht revidierbar ist; solche Erfahrung behdlt man,
und stirbt man an ihr.
Teiresias iibrigens weissagte den Spiegeltod. Ihn hatte Athene ge-
blendet, Zeus dann erleuchtet; nun schaute er, der im Raum nichts
erblickte, weit in die Zeit. Auch hatte er sieben Jahre, vorher ein Mann
und nachher, als Frau gelebt. Daher kannte er Venus auf beide Art.

301

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

User Lemsniz
I. Monade, Kugel, Integral; ein Versuch

Leibniz hat den Infinitesimalkalkiil in zwei Schriften zu je sechs, sie-
ben Seiten begriindet. 1684 publizierte er seine »Nova methodus« des
Differenzierens, anzuwenden auf Maxima und Minima, 1686 seine neue
Methode des Integrierens, anzuwenden auf beliebig kleine und grofRe
Quantitdten. Ebenfalls 1686 konzipierte er im »Discours de métaphy-
sique« einen Vorbegriff der Monade (den er 1714 zur Systematik einer
Monadologie ausarbeitete). Noch drei Jahrhunderte spdter finden sich
lediglich Hinweise, daf} zwischen Leibnizens Metaphysik und Mathe-
matik, Monade und Integral, wohl dieser oder jener Zusammenhang
bestehe. Thn versuche ich, mittels des Terminus medius >Kugel¢, ge-
nauer anzugeben. Im Unterschied zur Literatur, die dariiber wortlos
bleibt, behaupte ich: Die Monade, nach Leibniz ein Spiegel, ist von
verdnderlicher Konvexitdt, sich wolbend gegen die Grenzwerte der
Ebene und der Kugel, planer und sphdrischer Reflexion.

Das Gemdlde der Arnolfinihochzeit, signiert »Johannes de Eyck
fuit hic, ist sozusagen das Bild einer Doppelhochzeit. Die Signatur be-
findet sich iiber einem Wandspiegel, in dem van Eyck die gemalte Zere-
monie noch einmal, in dem er auRerdem die diesseits der Leinwand zu
imaginierenden Trauzeugen, deren einer er selber ist, gespiegelt malt.
Van Eyck macht sich die Eigenart seines Spiegels, eines sbauchigens,
zunutze, auller den im Bildraum abwesenden Trauzeugen, die gegen-
iiber dem Spiegel, auch die dort anwesenden Brautleute, die seitwarts
des Spiegels stehen, in diesem darzustellen: »Ein Konvexspiegel fangt
das gesamte vor ihm liegende Raumbild fast von der Wand ab in iiber-
scharfer Zeichnung auf, mit erheblicher Randverzerrung zwar, aber
in ablesbarer Ordnung.«' Leibniz hat dieses Gemdlde von 1434 nicht
gekannt, da es, infolge des spanischen Zugriffs auf die Niederlande,
nach Madrid verbracht worden war. Hdtte jedoch die »Arnolfinihoch-
zeit« damals schon in London gehangen, wohin Leibniz gereist ist, er
hétte gesehen, was die Kunsthistoriker tibersehen: DaR von Eyck einen
zweiten Konvexspiegel ins Bild gesetzt hat. Von der Decke der Braut-
kammer hangt ein Messingliister herab, eine Art flamischer Leuchter,
und mangelt ihm unten die Kugel zu spiegeln, so spiegelt er konisch.
Leibniz war flimischen Leuchtern spdtestens 1676 in Amsterdam be-
gegnet, als er Spinoza aufsuchte, mit der Eigenart von Wolbspiegeln

1 | W[erner] Hager, Ein Spiegelmotiv bei Jan van Eyck und das gotische
Raumsymbol, in: Studien zur Kunstform, Miinster/Koln 1955, S. 44.

303

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare wurde er spdtestens 1666/67 vertraut, als er in Altdorf bei Niirnberg
und Scholien promovierte. Daniel Schwenter, Professor der »Mathematum et Lingu-
arum Orientalium bey der l6blichen Universitet Altdorff«, und Georg
Philip Harsdorffer, »eines Ehrloblichen Stadtgerichts zu Niirnberg Bey-
sitzer« sowie Erfinder eines peotischen, eben des Niirnberger Trichters,
hatten 1651/53 »Mathematische und Philosophische Erquickstunden«
verdffentlicht, darin {iber tausend »Schone, Liebliche und Annehm-
liche Kunststiicklein, Auffgaben und Fragen, auly der Rechenkunst,
Landtmessen, Perspectiv, Naturkiindigung, und andern Wissenschaff-
ten genommen, begriffen seindt«. Ich merke an, daf diese Sprache, in
der folgendes »Von den kuglichten / oder auswerts runden Spiegeln /
und ihren Tugenden« geschrieben, auch Leibnizens Deutsch gewesen

ist.

»Wir haben bishero mit flachen Spiegeln / verhoffentlich / dem Leser Lusts
genug gemachet / nun kommen wir auf die kuglichten oder auswendig runde
Spiegel. Wann solche [...] in der Form einer Kugel bauchichter Flaschen /
oder Stiickes einer grossen gldsern Kugel so ist darinnen ein Lust zu sehen:
Erstlich darum / daR sie das vorgestelte Bild wunderlich repraesentirn / und
solches desto mehr verjungen / wie weiter man es von dem Spiegel beweget.
Zum andern / weil darinnen die Bilder bucklicht und krumm erscheinen. Drit-
tens / wann man den Spiegel niderleget unter einer Tillen oder Deck eines
kiinstlichen und Fiirstlichen Gemachs / so wird solches repraesentiret / wie
ein bauchicht WeinfaR ja noch viel bauchichter / die geraden Balcken und
Gesims / etc. erscheinen / wie ein Circulstuck / hingegen ist es miiglich / dal®
eine gantzkrumme Lini oder Balck in dem Spiegel gerad erscheine. Zu vierd-
ten / weil darinnen sich so eine schone verjiingte Perspectiv ereignet / wel-
che auch der kiinstlichsten Mahler Verstand verrucket / und sie schamroth
machet solches zu probiren / lege dergleichen Spiegel in eine Kirch Palast
oder ander grosses Gebdu / mit kiinstlichen Seulen gezieret auf den Boden
oder in einen Winckel nider / oder aber in einer langen Gassen / so wird in
dem Spiegel alles schon Perspectivisch / mit seinen lebhafften Farben der-
massen fiir die Augen gestellet / daR es ein trefflicher Lust zu sehen.«

Die Stimmung der Jahrhunderte damals ist spiegelfroh, einerlei, ob die
Specula an ebener, ob an auswdrts oder inwdrts gekriimmter Fliche
reflektieren. Weder werden Hohlspiegel wegen ihres gefdhrlichen,
schon Archimedes bekannten Vermdgens, weithin Brande stiften zu
konnen, verschmaht, noch werden Wélbspiegel wegen ihres abstoRen-
den, 1523 von Parmigianino benutzten Charakters, Gesichter ins Weite
zerren zu konnen, miRachtet; der Planspiegel feiert, wie 1498 in Leo-
nardos »Trattato della pittura« oder 1656 in »Las menifias« von Velaz-

304

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

quez, sowieso Triumphe. Auch Leibniz steht affectueux, voll Neigung, Uber Leibniz
ja liebevoll, vor solchen miroirs, und er spricht auf dreifache Art von
ihnen: in metaphorischer, in physikalischer, in metaphysischer Spra-
che. So faRt er 1671/73 »die groRte Harmonie des Geistes, oder die
Gliickseligkeit«, die »in der Konzentration der universalen Harmonie,
ndmlich Gottes, in den Geist« bestehe, in die Metapher einer »Concen-
trirung der Unendlichen Schéhnheit in einen kleinen Punct unserer
Seelen«, welchselbe zum »Vorbild die Brenn-Spiegel« habe.? 1707 du-
Rert er in einem Brief an Nikolaus Hartsoeker, einen Naturforscher in
kurfiirstlich-pfdlzischen Diensten, »die sehr groRen sphérischen Spie-
gel« wiirden »verhdltnismdRig weniger Strahlen sammeln als die klei-
nen, weil die Brennpunkte [...]« etc.? Wiederum 1671 empfiehlt er sich
Herzog Johann Friedrich von Hannover unter anderem mit Rohren zur
Spiegelung und Brechung des Lichtes: »In Opticis habe ich entdecket
[...] Tubos Cata-dioptricos, da in einem tubo Spiegel und Perspectiv mit
einander conjungirt, und dadurch viel sonst unvermeidtlich drauff ge-
hende strahlen, zum wenigsten noch einsten so viel als iczo miiglich,
erhalten werden.«*

Eine ganz und gar andere Sprache fiihrt Leibniz, wenn er a la ri-
gueur métaphysique, um seinen eigenen Ausdruck zu verwenden,
wenn er »mit metaphysischer Strenge« spricht. Durchgdngig in seinen
Publikationen und Korrespondenzen ist ihm »jedes Einzelne (das, was
er die Monade nennt)« ein Spiegel oder wie ein Spiegel, ist »der In-
halt des Einzelnen nichts anderes als die perspektivische Wiedergabe
dessen, was in der Welt im ganzen geschieht«®, ist nichts anderes als
repraesentatio mundi. Vergessen wir unser Wort >Reprdsentationg; sein
Herunterkommen, zum Beispiel in der Wendung »>zu Reprdsentations-
zweckeng, hat in einer sprachlichen Irredenta geendet, worin Termi-
nologie abstdndig wird. Das einfache >praesentatio¢, das bei antiken
Autoren nicht auftritt, bedeutet mittellateinisch, daRR etwas Gegen-
wdrtiges und Sichtbares sich darstellt; daher meint >repraesentatio«
soviel wie, diese Darstellung zu wiederholen, namlich im Bild, auch im
Spiegelbild. Bei Leibniz, gebraucht er »image< oder »imago«, gebraucht
er »repraesentatio< im Kontext seiner Monadenlehre, haben wir immer
»miroir¢ oder »speculum« mitzuhoren.

2 | [Gottfried Wilhelm Leibniz,] Confessio [philosophi. Ein Dialog], hrg. von
0. Saame 1967, S. 34ff.; GrundriR, Akad[emie Ausgabe, Band] 1V, 1, 532, 22ff.
3 | GerhardtIII, 495.

4 | GerhardtI, 59.

5 | H[ans] H[einz] Holz, Texte von Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Joachim
Schickel, Minima philosophica, Berlin 1967, S. 18.

305

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

1686: Metaphysische Abhandlung

»Zudem ist jede Substanz [jede Monade; J. S.] wie eine ganze Welt und wie
ein Spiegel Gottes oder vielmehr des ganzen Alls, das jede auf ihre Weise
ausdriickt, etwa so, wie ein und dieselbe Stadt sich gemaR der verschiede-
nen Standorte dessen, der sie betrachtet, darstellt. So wird das All auf ge-
wisse Weise ebenso oft vervielfaltigt, wie es Substanzen [Monaden; J. S.]
gibt, und der Ruhm Gottes wird ebenfalls durch ebensoviele ganz verschie-
denartige Darstellungen seines Werkes vermehrt.«

1714: Monadologie

»Die Seelen [die Monaden; J. S.] im allgemeinen sind lebendige Spiegel oder
Abbilder [images; J. S.] des Universums der Geschdpfe; die [monadischen;
J. S.] Geister aber sind auBerdem noch Abbilder der Gottheit oder des Urhe-
bers der Natur selbst.«®

Jedes Einzelne, »was er die Monade nennt, gilt Leibniz als ein miroir
vivant all dessen, »was in der Welt im ganzen geschieht«; auch der
Inbegriff der Totalitdt von Welt, die eher pietistisch >Gott« genannte
monas monadum, gilt ihm als ein lebender Spiegel. Er begreift unter
dem Kosmos der Reprasentationen nichts anderes denn spekulare Uni-
versalharmonie, und begreift unter »Gott< nichts anderes denn eben
diese Harmonie.” Man stelle sich das Leibnizische Universum vor: ein
beliebig grofRes Ensemble von Reflexionen, worin eines in Allem und
alles in Einem reprdsentiert ist, eine beliebig hdufige Iteration von
Widerspiegelung; man denke sich das Leibnizische Universum durch-
aus nach Art eines der Endlichkeit unserer Blicke spottenden Spiegel-
kabinetts. Als Leibniz die »Pensées« exzerpierte und kommentierte,
1694/96, fragte er rhetorisch, was hdtte Pascal »mit der Kraft seiner
Beredtheit« nicht gesagt, »wenn er gewuf3t hatte, [...] daB jeder be-
liebig kleine Ausschnitt [der Materie; J. S.] [...] auf unendlich viele
Weisen einen lebenden Spiegel enthdlt, der das ganze unendliche Uni-
versum, das mit ihm existiert, ausdriickt.«®

Diese Stelle liefert eines der vielen Indizien, daf’ Leibniz der Mona-
de keineswegs die Materialitdt aberkannt hat. Nicht weniger wiirde es,

6 | [G. W. Leibniz, Metaphysische Abhandlungen, in: ders., Kleine Schrif-
ten zur Metaphysik/Opuscules métaphysiques,] hrg. von H. H. Holz, [Frank-
furt a.M.] 1965, [S.] 77ff., [und ders., Monadologie, in: ebd., S.] 477ff.

7 | J[ean] Baruzi, Leibniz et l'organisation religieuse de la terre d‘aprés
des documents inédits, Paris 1907, S. 243.

8 | [G. W. Leibniz, Pensées, in: ders., Kleine Schriften zur Metaphysik,
a.a.0. (Fn. 6)], S. 379ff.

306

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich riskiere das Wort, der Sinnlichkeit seines Denkens widersprechen, Uber Leibniz
das ja »ebenermaRen [auf] eine Lebendige Geometriam« aus war’,
wollte man die repraesentatio mundi ihres weltspiegelnden Lebens be-
rauben und, wozu neukantianische Auslegung neigte, »die Spiegelung
in ein mathematisches >Abbildungs<-, d.i. >Zuordnungs<-Verhaltnis«,
»das Spiegelungsverhaltnis« in »eine blof3e sKorrespondenz«« verwan-
deln.” Kaum abzuweisen jedoch scheint der Verdacht, Leibniz sprache
wiederum in Metaphern; ich erinnere an jene »Concentrirung«, die
zum »Vorbild die Brenn-Spiegel« habe, oder an jene Wendung, jede
Monade sei wie ein Spiegel. Tatsdchlich spricht er in Analogien, aber
er spricht, da mit metaphysischer Strenge, in strengen Analogien, wel-
che die Vergleichbarkeit des Verglichenen logisch streng implizieren.
Etwa wie er 1702 in einem Brief an den Aufklarer Pierre Bayle schreibt:
»Nichts steht unter den sichtbaren Dingen dem Gedanken ndher, als
das Bild in einem Spiegel [...].«"

Wir haben die Termini >Reprdsentation¢, >Reflexion¢< so ernst zu
nehmen, wie Leibniz sie streng gebraucht hat; denn sie bestimmen das
Wesen der Monade. D‘accord mit Leibniz, scheint mir, doch ohne ihn
expressis verbis beibringen zu konnen, habe ich deshalb einen Schritt
weiter zu gehen, als er selber gegangen ist: in Richtung notwendiger
und moglicher Spiegelverhiltnisse. Die Literatur stimmt {iberein, daRR
»mit dem Ausdruck >lebender Spiegel« [...] die Fahigkeit der Perzepti-
on gemeint« sei.”? »Perzeptiong, »perceptios, >perception« ist einer der
beriihmten Begriffe, mittels deren Leibniz das >Tun¢ der Monade, also
ihr Spiegeln, definiert; ein anderer ist »appetitus<. Die Monade perzi-
piert (nimmt auf, nimmt wahr), indem sie reflektiert, und sie perzi-
piert in zweierlei Weise, hat >confuse< und hat »distincte« Perzeptionen,
verworrene und deutliche. Ich behaupte nun, daf diese Unterschei-
dung auf Spiegelphdnomene riickfiihrbar, ja in ihnen wohlfundiert ist.
Anstatt eines Beweises, der einen Radio-Essai sprengen wiirde, geniige
ein Hinweis; ich gebe ihn mit Dietrich Mahnke, der schon 1937 auf
Parallelen zwischen Leibniz und Nicolaus von Cues, wenn nicht Abhéan-
gigkeiten Leibnizens vom Cusaner, aufmerksam gemacht hat.

9 | GerhardtI, 59.
10 | H[erman] Schmalenbach, Leibniz, Miinchen 1921, [S.] 262.
11 | [G. W. Leibniz, Aus dem Briefwechsel zwischen Leibniz und Bayle, in:
ders., Philosophische Werke in vier Banden, hrg. von Ernst Casirer, Bd. 2,
Hamburg 1996, S. 578.]
12 | J[oachim] C[hristian] Horn, Grundwahrheiten der Philosophie. Mo-
nadologie, Frankfurt a.M. 1962, S. 139.

307

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

»Alle Kreaturen sind nach ihm [Nicolaus; J. S.] Bilder (imagines), die zwar
»ebendasselbe, aber in verschiedener Weise darstellen< (varie s. differenter
repreaesentant). Sie sind sozusagen ungleich gekriimmte Spiegel, in denen
die Gottheit >abweichend widerscheint ([...] varie resplendet), nicht so, wie
sie an sich ist, sondern entsprechend den Bedingungen der reflektierenden
Spiegel«. Das gilt von allen irdischen Geschopfen. Die geistigen Wesen aber
sind »clariora atque rectiora specula, d.h. Spiegel, die sozusagen eine glat-
tere Oberfliche haben und deshalb deutlichere Bilder liefern, und die ferner
weniger gekriimmt sind und daher alles in richtiger GréRe wiedergeben.
Aber sie haben noch eine vorziiglichere Eigenschaft: sie sind auch innerlich
»lebendige und frei wirkende Spiegel« (specula viva atque libera), sie besitzen
namlich die Fahigkeit, sich immer >reiner und gerade zu machen« (mundare
et rectificare), sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins unendliche zu
vervollkommnen.«*

Mag auch niemand mehr mit Anstand behaupten, Leibniz habe sich
gegeniiber Nicolaus von Cues oder Giordano Bruno, da er seine >Quel-
len< unerwahnt lief, »geistiger Unehrlichkeit« schuldig gemacht™, so
findet sich doch verbliiffend viel Cusanisches und Nolanisches in der
Monadenlehre. DaR Leibniz bis zu Termini wie >repraesentares, >specu-
la vivac hin das zu beerbende Ideengut der Spekulation, im Wortver-
stand eines >Spiegel<denkens, an sich nimmt, geht auf seine »Offen-
heit fiir die Mystik«', vorziiglich die mathematische, zuriick. Um
1677/84, zwei Sdkula nach Nicolaus, wurde die mystische Geometrie
und Arithmetik der Kabbala, welcher Leibniz wohl den Begriff der >Mo-
nade, vielleicht gar das Konzept einer weltspiegelnden Begriffsschrift,
abgewonnen hat, erstmals bekannt; anfangs des 17. Jahrhunderts
schrieb der Theologe und Theosoph Valentin Weigel, welchem Leibniz
wohl seine Vertrautheit mit Cusanus verdankt. Hielten jene aber, ge-
mal ihrem vom griechischen Verb >myein< abgeleiteten Namen, die
Augen geschlossen, um visiondr nach innen zu schauen, hielt er sie
offen, um comptable, computabile, computing nach aulRen zu blicken;
soll sagen: rationalisierte er solche Vorstellungen. Hatten jene Welt
und Gott, letzten Endes den Weltgott, als eine Kugel oder, bleibe ich im

13 | Dietrich Mahnke, Unendliche Sphare und Allmittelpunkt. Beitrdge zur
Genealogie der mathematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937, S. 101.

14 | L[udwig] Kuhlenbeck[, Giordano Brunos Einfluss auf Goethe und
Schiller, Leipzig 1907 (Vortrag, geh[alten] in der Richard-Wagner-Gesell-
schaft zu Berlin 1906)] 1907, [S.] 290.

15 | J[ean] Baruzi, Trois dialogues mystique inédits de Leibniz, in: Revue
de Métaphysique et de Morale, Jan. 1905.

308

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

spekularen Bild, als einen sphirischen Spiegel von unendlichem, nim- Uber Leibniz
lich beliebig groRem Durchmesser verstanden, war er veranlal’t, diese
blofR metaphorische Sprechweise streng analog »auf die individuellen
Substanzen zu iibertragen und die >g6ttlichen Monadenc als wirkliche
skleine Gotter< und Schopfer eigener >unendlicher [namlich beliebig
kleiner] Weltkugeln« zu betrachten«® als konvexe Spiegel. Ich folge
noch einmal Mahnke: »Samtliche >kleinen Welten« stellen dieselbe
»grofie Welt in Verkiirzung« (en raccourci) dar — daher ihre allgemeine
Gleichférmigkeit -, aber jede verkiirzt und verzerrt sie [...] von einem
beschrankten Sonderstandpunkt, sozusagen einem eigenen Projekti-
onszentrum aus — daher die unendliche Mannigfaltigkeit der verschie-
denen Individualsphéren. In dieser Hinsicht erweist sich die geomet-
risch symbolisierte Mystik als weltanschaulicher Untergrund der
Leibnizischen Metaphysik.«"

Wie {iberaus seltsam, daR die gesamte Literatur sich — mit der ein-
zigen Ausnahme, soweit ich sehe, der Arbeiten von Haus Heinz Holz
- immer begniigt hat, bis heute, Leibnizens Wesensbestimmung der
Monade als >Spiegeln«< wie eine Qualité négligeable hinzunehmen, oh-
ne Anstrengung oder gar Strenge, daR sie niemals ein Unbehagen arti-
kuliert hat, bis heute, ihr mangele es an einer Wesensbestimmung des
Spiegels. (Solchen, einen prinzipiellen Mangel mag Rilke, vor specula
klagend, geahnt haben: »[...] noch nie hat man wissend beschrieben,
was ihr in euerem Wesen seid«; Scham und Schande der abendldndi-
schen Erkenntnistheorie, wo nicht Ontologie, die durchwegs spekular
und allein deswegen auch spekulativ ist.) Wenn Leibniz die monadi-
schen Perzeptionen danach differenziert, ob sie konfus oder distinkt
seien, unterscheidet er sie danach, ob sie einem mehr oder weniger
gekriimmten Spiegel >einfallen<. Wenn er ihnen, den Perzeptionen, ei-
nen appetitus zuspricht, der sie treibe, von einer zur andern, von ver-
worrenen zu entwirrten, von verzerrten zu entzerrten fortzuschreiten,
attestiert er ihnen, durchaus cusanisch, das Vermdgen, sich »reiner
und gerader zu machen [...] zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins
unendliche zu vervollkommnen.«*®

Die Monade qua Spiegel macht etwas, und zwar mit sich selber,
indem sie ihren »Appetit¢, ihr Trachten und Streben, auf deutliche und
stets deutlichere Abbilder der Welt im beliebig GroRen wie im beliebig
Kleinen richtet. Was sonst konnte, miifRte sie, auller sich stereome-

16 | D. Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, a.a.0. [Fn. 13], S.
24.

17 | Ebd., S. 18f.

18 | Ebd.,S.101.

309

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare trisch abzuflachen und aufzurunden, machen, tun, damit ihr appe-
und Scholien titus befriedigt werde? Sie miil3te, sie konnte auch ihre Perspektive
wechseln, d.h. sich dermaRRen bewegen, speziell auch drehen, daRk
wichtige Reflexionen oder Reprasentationen scharfer und unwichtige
unschdrfer wiirden. Und nun stelle man sich abermals das Leibnizi-
sche Universum vor: ein pulsierendes Ensemble von Spiegeln in motu
et rotatione, die sich wolben und ebnen oder sonstwie bewegen, um
ihr Projektions-, ihr Perspektivzentrum zu verbessern, die insonder-
heit der Konvexitdt zwischen Null, wo sie plan, und Unendlich, wo sie
wieder plan werden, zustreben. LaRt sich eine Verdanderlichkeit ihrer
Wolbung auch nicht expressis verbis mit Leibniz belegen, erscheint sie
gleichwohl plausibel. Schliissig hingegen erschiene mir die Annahme,
jede Monade, beliebig welche, sei in Bewegung, welcher immer, zu
denken, wiirde Leibniz keinen einzigen Satz dariiber verloren haben.
Doch sind etliche auffindbar, z.B. dieser aus seiner Abhandlung »De
ipsa natura ...« von 1698, worin er sich im Kontext der Monadenlehre
auf Bewegung einlaRt. »Nicht nur ist ein [monadischer] Kérper im
gegenwdrtigen Moment seiner Bewegung an einem ihm zugemesse-
nen Ort, sondern er hat auch das Bestreben, den Ort zu wechseln
[sed etiam conatum habet [...] mutandi locum], und zwar so, daR der
folgende Zustand von selber, kraft der Natur, eine Konsequenz des
gegenwartigen ist.«*

AuRerdem bedarf die einhellige Meinung, »mit dem Ausdruck sle-
bender Spiegel« [...] sei die Fahigkeit der Perzeption gemeint«®, der
Prazisierung. Soll der Ausdruck iiberhaupt einen Sinn besitzen, muR
Leibniz das Vermdgen der Monade, deutlicher und deutlicher zu per-
zipieren, gemeint haben; denn Perzeptionen schlechthin, ob konfuse
oder distinkte, liefert irgendein Spiegel sowieso. Aber der Spiegel, wel-
cher die Monade ist, er slebt¢, und alles Lebendige ist seinem Wesen
nach ein Sich-selber-bewegen-kénnendes. Nun sollte ich freilich dem
Eindruck wehren, der aufgekommen sein mag, dieses Universum be-
stehe aus realen (oder gar idealen) Spiegeln.

Ich sagte, Leibniz spreche in strenger Analogie; ich konnte an-
ders auch sagen, mit Heinrich Scholz, Leibnizens Spiegelungsbegriff
sei »der Begriff einer doppelseitigen Spiegelung« und fordere mithin
»genau das, [...] was wir heute von einer ein-eindeutigen Abbildung
verlangen oder, auf einer hoheren Stufe, von einer strukturerhalten-
den Abbildung dieser Art, einem Isomorphismus. Die Gesamtheit der
Zustdnde des Universums 1ldR3t sich folgetreu abbilden auf die Gesamt-

19 | Gerhardt1v, 513.
20 | J.C. Horn, Grundwahrheiten der Philosophie, a.a.0. [Fn. 12], S. 139.

310

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heit der Zustinde einer Leibnizischen Monade, und umgekehrt. Dies Uber Leibniz
ist der genaue Sinn der Leibnizischen Redeweise, die besagt, dal® jede
Monade ein einmaliger Spiegel des Universums ist.«?*

Einsichtige Interpreten haben stets und stdndig insistiert, spdte-
stens seit Ende des 19. Jahrhunderts, daR der Metaphysiker Leibniz
vom Mathematiker Leibniz nicht getrennt werden diirfe; erst die Lo-
gistiker des 20. — die Couturat, Russell, Scholz — haben uns diesem
Postulat geniigen lassen. Wir sind nunmehr in der Lage, die metaphysi-
schen Verhdltnisse zwischen sich bewegenden Monaden mittels der ma-
thematischen (ein anderes Wort fiir >logischen<) Relationen zwischen
>lebendigen« Spiegeln strukturgleich anzugeben, sind nunmehr geriis-
tet, aufgrund des Spiegelbenehmens isomorph vom Monadenbehaben
zu handeln. Wohl kaum zufillig gebraucht Leibniz den Terminus >co-
natus¢, auler fiir das >Strebenc der Monaden, ihren Ort zu wechseln,
auch »in [...] der Entdeckung und Grundlegung der Infinitesimalrech-
nung« als »zentral wichtigen« Begriff?, um das >Streben< beliebig
kleiner oder grofRer Quantitdten gegen ihren Grenzwert zu bezeich-
nen. Kaum zufdllig 16st er 1703 ein ihm vorgelegtes Kurvenproblem,
indem er mittels des zweiten Differentials an einer Kurve, »die er als
einen Hohlspiegel annimmt«, exemplifiziert und sogar generalisiert;
iibrigens haben Huygens und spater Fresnel ihre Theorien des Lichtes
auf dieselbe Losung gestiitzt.? Und kaum zufillig erwdhnt Leibniz auf
den wenigen Seiten seiner »Nova methodus« des Differenzierens von
1684, nachdem er sich iiber Konvexitdt von Maxima und Konkavitdt
von Minima ausgelassen, er habe schon 1682 (und zwar am gleichen
Ort, in den »Acta Eruditorum« »eine allgemeine Grundlage der Optik,
Katoptrik und Dioptrik [der Lehren von Licht, Lichtspiegelung und
Lichtbrechung; J. S.] erstellt, wahrend gelehrteste Madnner auf vielen
Irrwegen umhergejagt sind«.

Ein Jahrzehnt friither, 1671, hatte sich Leibniz ja dem Herzog von
Hannover mit seiner Entdeckung »kata-dioptrischer Rohre« empfoh-
len. In eben diesem Schreiben aber, nur einige Zeilen zuvor, emp-
fiehlt er sich auch deswegen, weil er »ebenermaRen eine Lebendige
Geometriam [...] gefunden, dadurch [...] ein mittel gegeben wird, al-
le erdencklichen linien und figuren, sie mdgen so krumb seyn als sie
wollen [...] zu finden«; und er bezieht sich auf dasselbe Fundament,

21 | Heinrich Scholz, Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie
als strenger Wissenschaft, Basel/Stuttgart 1961, S. 146.

22 | H.Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 359.

23 | Gerhardt math. III/1, 128.

24 | Gerhardt math. V, 225.

311

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare das, »vermittelst artis combinatoriae«, eine »Lebendige Rechenbanck«
und Scholien trage.?® Was Leibniz vorschwebt, er kann oder will damals noch nicht
genauer werden, ist ein Kalkiil, ist eine Rechenmethode, das >Lebenc¢
der Spiegel more geometrico auf das >Lebenc< der Monaden isomorph
abzubilden. Ich merke an, daf® uns spdtestens seit 1958, als Friedrich
Bachmanns »Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungsbegriff« (in-
zwischen 1973 in zweiter Auflage) erschienen ist, ein solcher Kalkiil
vorliegt, zuzurechnen »den gréRten Ereignissen auf dem Gebiet der
Grundlagen der Geometrie seit Jahrzehnten«.? Dieser Kalkiil, wiirde er
erweitert, liele uns mit Leibnizens Spiegeln slebendig¢ rechnen oder,
wie Bachmann selbst annotiert: »In diesem Rechnen mit den geome-
trischen Gegenstdnden [...] mag man auch einen Schritt zur Realisie-
rung von Forderungen sehen, die Leibniz gegeniiber der analytischen

Geometrie von Descartes erhoben hat.«?

Alles lduft, um heutige Termini zu brauchen, auf Differential- (oder
Integral-)Geometrie hinaus. Zwei Begriffe sind vorweg definiert: die
Spiegelmonade als >Substanz¢, ihr Spiegelbild als >Funktion¢. Fiir die
Substantialitdt der Monade steht Leibniz mit eigenen Worten ein; fiir
die Funktionalitdt ihrer Abbildung 14Rt er sich beanspruchen, gilt ihm
jedweder Grad an perzeptiver Genauigkeit doch fiir eine unmittelbare
Folge der Reflexion. Ob das Widerspiegeln von Welt konfus oder distinkt
geschehe, ist eine Funktion der Monadenbewegung, ja, nichts anderes
ist die repraesentatio, jedenfalls geometrisch, als ProzeR und Resultat
von Bewegungen, den >Appetit« der Monadenspiegel auf rectiora zu
stillen. Leibniz ist gelungen, die Lage »metaphysischer Punkte«, deren
Substanzen kraft ihres Wesens innewerden, ein-eindeutig zu spiegeln:
an der Lage »mathematischer Punkte«, deren Funktionen kraft ihres
Charakters sich entdulRern. Leibniz hdtte, wie drei Jahrhunderte nach
ihm Bertrand Russell, schreiben konnen: »Kurz, jeder Satz, der eine
mittelbare Bedeutung hat, gilt fiir beide Welten oder fiir keine.«?

Leibniz hat solchen Sdtzen beizeiten die >Grammatik< beigegeben,
die >Welt dahinter¢, und Metaphysik keine >Hinter«welt, logisch-syn-
taktisch korrekt zu skizzieren: seine Analysis Infinitorum, gleichsam
eine Spiegelschrift.

25 | GerhardtI, 58f.

26 | I. M. Jaglow 1969.

27 | F[riedrich] Bachmann, Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungsbe-
griff, Berlin/Heidelberg/New York 1973, 2. Auflage, VII, 2.

28 | Blertrand] Russell, Einfiihrung in die mathematische Philosophie,
Miinchen 1923, S. 63.

312

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Miroirs Vivants; ein Scholion, fragmentarisch

Das Scholien-Fragment entnehme ich meiner noch unabgeschlosse-
nen, unveréffentlichten »Spiegelschrift. Studien, Korollare, Scholien
zum Grenzgebiet von Dialektik, Optik und Metaphysik«. Ich breche den
Fortgang dort ab, wo das Licht den Spiegel zum Leuchten qua Leben-
konnen weckt. Gegenwdrtig sind mir zu wenig Einsichten der Studien
»Spiegelbilder« und »Spiegelwelten« verfiighar, um mittels conatus,
appetitus die vielfachen Weisen virtueller und (niemals in Anschlag
gebrachter) reeller Perzeptionen ausgebildet zu denken; um Leibnizens
Monaden nicht als Metaphern, und wéren es strenge, sondern als Mo-
delle (im Verstande von Hertz und Wittgenstein) zu begriinden; um das
metaphysische Universum auf ein temporaliter iteriertes Spiegelkabi-
nett spekulativ abbildbar zu denken.

1. Leibniz spricht wiederholt von den Monaden als miroirs vivants: Sie
seien Spiegel, und zwar lebendige.? In »Les Principes de la Philoso-
phie«, der sogenannten »Monadologie«, sagt er, »que les Ames en ge-
neral sont des miroirs vivans ou images de l'univers des creatures
[* die Seelen im allgemeinen sind lebendige Spiegel oder Abbilder des
Universums der Geschopfe (dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schrif-
ten, Bd. 1, hrg. und iibers. von Hans Heinz Holz, Opuscules métaphy-
siques — Kleine Schriften zur Metaphysik, 2. Auflage, Frankfurt a.M.
2000, S. 477)]«*; und die Seelen sind ihm durchweg Monaden.* In
»Principes de la Nature et de la Crace, fondée en raison« sagt er, »que
chaque Monade est un miroir vivant, ou doué d‘action interne, repre-
sentatif de l'univers, suivant son point de veue [...] [* daR jede Mona-
de ein lebendiger Spiegel oder mit innerer Handlung ausgestattet ist,

29 | Ich wahle diese Weiterbildung des Partizips >lebends, weil am Anfang
des Scholion noch nicht ausgemacht ist, ob »vivant<im Sinne eines >am-Le-
ben-< oder eines >lebhaft-seins< steht; auch konnte es, wie >portrait vivants,
in uneigentlichem Sinn stehen: ein sprechendes Bild.

30 | Art[ikel] 83; Gerhardt. phil. VI, 621. Den Titel »Les Principes ...« neh-
me ich von der Wiener Handschrift.

31 | DaR auch die Umkehrung, »[...] die Monaden [...] sind Seelen, see-
lenhafte Wesen« (H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 143), durch-
weg gilt, laRt sich bezweifeln. Leibniz selbst halt dagegen: »[...] les Ames,
c’est a dire, les Monades les plus dominantes« (Gerhardt phil. VI, 604) [* die
Seelen, das heiRt die beherrschendsten Monaden (dt.: G. W. Leibniz: Philo-
sophische Schriften, a.a.0., S. 431)].

313

14,02.2026, 16:14:0

Uber Leibniz


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare daR sie das Weltall gemdl3 ihrem Gesichtspunkt darstellt (dt.: ebd., S.
und Scholien 417)]«.*? An diesen und anderen Stellen spricht Leibniz von den Mona-
den nicht »gleichsam als« von Spiegeln®, ist die Monade weder »com-
me un miroir [* wie ein Spiegel]«** noch Spiegel »une expression figu-
rée [* ein bildlicher, ein im iibertragenen Sinne zu verstehender
Ausdruck]«**, einer Metapher der Mystik und ihrer Theologie nur nach-
gesprochen.* Vielmehr setzt Leibniz, aus Prinzipien philosophierend,
Monade und Spiegel hier in ein prinzipielles Verhdltnis zueinander; er
spricht, um seine berilhmte Wendung aufzunehmen, metaphysisch
streng. Ein solches strenges Sprechen impliziert aber, daf® er Monaden,
die ihm ja ebenfalls als lebendig gelten (siehe unten), und miroirs vi-

vants ihrem Wesen nach fiir vergleichbar halt.

2. In seiner deutsch verfaRRten Korrespondenz, worin das damals schon
geldufige >Wesenheit<’ zu erwarten ware, laRt Leibniz den Terminus

32 | Art[ikel] 3; Gerhardt phil. VI, 599. Leibniz spricht diesen Satz sogar
als Folgerung (»il s’ensuit [* so folgt daraus (dt.: G. W. Leibniz: Kleine
Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 417)]«) aus.

33 | Wie er z.B. von jemandem sagt, er wiirde »ein Prophet seyn und in
dem gegenwartigen das zukiinfftige sehen, gleichsam als in einem Spiegel«
(Gerhardt phil. VII, 118).

34 | Wie im relativ friihen »Discours de métaphysique«, Art[ikel] 9: »De
plus toute substance est comme un monde entier et comme un miroir de Dieu
ou bien de tout l'univers [...]« (Gerhardt phil. IV, 434).

35 | Vgl. Leibnizens Schreiben an Masson von 1716, »vielleicht das letzte,
welches er in Betreff seiner Philosophie geschrieben hat« (Gerhardt. phil. VI,
487). Darin heilt es zur Tradition der Spiegelmetapher: »Ce miroir fournit
une expression figurée, mais assé convenable et employée déja par les Philo-
sophes et par les Theologiens, quand ils ont parlé d’un miroir infiniment plus
parfait, a savoir du miroir de la Divinité, qu'ils faisoit l'objet de la vision be-
atifique« (Gerhardt. phil. VI, 626) [* »Spiegel« stellt einen zwar bildlichen,
aber hinreichend treffenden Ausdruck dar, den auch schon die Philosophen
und Theologen verwendet haben, wenn sie von einem unendlich vollkomme-
neren Spiegel gesprochen haben, ndmlich von dem Spiegel der Gottheit, den
sie zum Gegenstand der gliickseligen Schau gemacht haben].«

36 | Dem Ruysbroek »een levende spieghel«, dem Cusanus »specula vivag,
dem Bruno »speculuin vivens« (vgl. dazu D. Mahnke, Unendliche Sphére und
Allmittelpunkt, a.a.0. [Fn. 13], S. 58 und S. 101f.).

37 | G[eorg] Phlilipp] Harsddrffer, ein Zeitgenosse von Leibniz und ihm als
Autor (z.B. Mathematische und Philosophische Erquickstunden ..., Niirn-
berg 1651/53) sicherlich bekannt, schreibt etwa: »die wesenheit der seel

314

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fremdwdrtlich stehen: »Darinn doch die Essentz gleichsamb deR Gemii- Uber Leibniz
thes bestehet«, dulert er gegeniiber Herzog Johann Friedrich.*® Er
gebraucht neben lateinisch »essentia< noch »natura¢, in Formulierun-
gen wie »in ipsa essentiae natura«* gebraucht er diese zwei Worter in
einem Atem- und Gedankenzug nebeneinander. Aus tiefliegenden
Griinden seines Philosophierens iiberwiegt allmdhlich »natura< bzw.
franzdsisch »nature, wenn er das Wesen von etwas angeben will; haufig
wird, nicht verfalschend, doch verschleiernd, anstatt mit >Natur« dann
mit >Weseng, >Wesenheitc {ibersetzt.* Indessen scheint Leibniz, wie be-
reits der Titel seiner Abhandlung »De ipsa natura sive de vi insita ac-
tionibusque Creaturarum, pro Dynamicis suis confirmandis illustran-
disque«* andeutet, in »natura¢ beides zusammenzuhdren: Wesensnatur
und Naturwesen. Denn das >sive< im Titel steht »gleich vel, eine Ver-
schiedenheit in der Benennung der Sache ausdriickend, z. B. Quintil-
lan: vocabulum sive appellatio [* Bezeichnung oder Benennung]«“:

kan kein tyrann zerstoren« ([Grimm,] DWB, [Bd. 14]). Diese Eindeutschung
von essentia¢, der >Istigkeit« fiir yexistentia< korrespondiert, ist den Mysti-
kern zu danken.

38 | Gerhardt phil. I, 53

39 | G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik,[a.a.0. (Fn. 6)], [S.]
176. Zu libersetzen »in der Natur des Wesens selbst« oder »in dem Wesen des
Wesens selbst«.

40 | So H[ans] H[einz] Holz in »sur la nature de la substance« (Gerhardt
phil. IV, 436): sWesen¢, A. Buchenau/E. Cassirer in »natura cujus diffusio
corpus constituit (Gerhardt phil. IV, 394) [* Wesenheit, deren Ausbreitung
den Korper konstituiert (dt.: G. W. Leibniz: Hauptschriften zur Grundlegung
der Philosophie, tibers. von Artur Buchenau, hrg. von Ernst Cassirer, Bd. 1,
Hamburg, 1996, S. 254)]«: »Wesenheit<; zwei Stellen von vielen.

41 | Gerhardt phil. IV, S. 504-516.

42 | C[arl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865, S. 228: »Das Lateinische hat fiir jeden Sinn von >oder< ein eigenes
Wort«, weiR W. v. 0. Quine, [Frankfurt a.M.] 1969, S. 29: »vel fiir den nicht-
ausschlieRenden und aut fiir den ausschlieRenden. In der modernen Logik
ist es iiblich, »v< — als Erinnerung an >velc — fiir soder<im nicht-ausschlieRen-
den Sinn zu schreiben: >pvg<.« Aber der Grammatiker Zumpt belegt, dal
diese Erinnerung eine recht unvollkommene ist: »Von den disjunctiven Bin-
dewdrtern bezeichnet aut eine Verschiedenheit der Sache, vel eine Verschie-
denheit des Ausdrucks [...]. Daraus geht die Bed[eutung] in der spateren
(noch guten) Prosa hervor: oder, was in Hinsicht der Sache gleich ist« (ebd).
In Leibnizens Latein darf das mit »velc gleichstehende ssive< keinesfalls als
lediglich nicht-ausschlieRendes >oder< gelesen werden.

315

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Leibniz handelt von der Natur selber oder auch, mit anderen Worten,
und Scholien von der inneren (einwohnenden) Kraft und den Handlungen der Ge-
schopfe, um ihre Bewegungsgesetze zu erhdrten und zu erldutern; die

traktierte Sache ist eine und dieselbe.

So lieRe sich sagen, daR Leibniz, beschriebe er das naturhafte
Benehmen des Spiegels, zugleich dessen wesenhaftes Behaben*® be-
schriebe, durchaus wissend. Weil nun jedwede Spiegelung, als ein
Naturphdnomen, den Naturgesetzen unterliegt, ndmlich denen der
geometrischen Optik, miiRte er eben dieser in einer ausgezeichneten
Weise innesein. Tatsdchlich arbeitet Leibniz theoretisch und praktisch
an der Katoptrik, selber begriindend und selber erfindend. 1671 emp-
fiehlt er sich dem Herzog von Hannover u.a. damit, daR er »Tubos
Cata-dioptricos« entdeckt habe, »da in einem tubo Spiegel und Per-
spectiv mit einander conjungirt, und dadurch viel sonst unvermeidt-
lich drauff gehende strahlen, zum wenigsten noch einsten so viel als
iezo miiglich, erhalten werden«. Gegen Ende seiner Ausfithrung des
Differentialkalkiils bemerkt er 1684, nachdem er sich iiber Einfalls-
und Brechungswinkel geduliert, er habe schon 1682 ein »generale
Opticae, Catoptricae et Dioptricae fundamentum« erstellt, »Cum alii
doctissimi Viri multis ambagibus venati sint« [* wahrend andere sehr
gelehrte Madnner mit vielem Umherschweifen fiindig zu werden ver-
suchten].% 1703 16st er ein ihm vorgelegtes Tangentenproblem, indem
er mittels des zweiten Differentials an einer Kurve, »die er als einen
Hohlspiegel annimmt«, demonstriert; Huygens und spater Fresnel zie-
hen dieselbe Losung in ihren Theorien des Lichts heran. Leibniz ist

43 | Im Sinne von obtinere, nicht von >habitus«.

44 | Gerhardt phil. I, 59. Siehe auch seine kenntnisreiche AuRerung {iber
das Belegen von Kugelspiegeln: »Les miroirs spheriques fort grands ramas-
seront moins les rayons a proportion que les petits, parce que les foyers qui
au lieu d‘estre des points, sont des surfaces notables, croissent comme les
quarrés des diametres de la sphere. Je crois qu‘il y a un peu de difficulté a
bien étamer des miroirs de verre d‘une figure differente du plan [* Die sehr
groRen sphédrischen Spiegel werden die Strahlen im Verhaltnis weniger als
die kleinen sammeln, weil die Foki, die keine Punkte, sondern beachtliche
Flachen sind, wie das Quadrat des Kugeldurchmessers wachsen. Ich glaube,
dal es ein wenig schwierig ist, andere als ebene Spiegel aus Glas gut zu
verspiegeln].« (Brief an Hartsoeker 1707; Gerhardt phil. III, 495).

45 | Namlich in »Act[a] Erudit[orum] Lips[iensis] an[no] 1682«; Gerhardt
math. V, 225.

46 | Gerhardt math. III/1, 128f. C. 1. Gerhardt (math. III/2, 734ff.) zitiert
als »Beilage« zu einem Brief Leibnizens an Johann Bernoulli (vom 3. Jan[uar]

316

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Katoptrik fiir Mathematisches unersetzlich, zumal fiir seine Me- Uber Leibniz
thode, Bewegungsdnderungen von Korpern in Gesetze zu fassen: die
Infinitesimalmethode. Umgekehrt ist ihm, selbstredend, die Mathema-

tik fiir Katoptrisches unentbehrlich: Ohne sie lassen sich seine kata-
dioptrischen Rohre ebensowenig wie unsere Medialfernrohre, z.B. der

bekannte Schmidt-Spiegel, konstruieren.*

3. Leibniz nennt die Spiegel, welche die Monaden seien, lebendige,
wobei ihm Lebendigkeit der Begabung »mit innerer Handlung« gleich-
kommt. Er mag dieses Spiegelattribut der Tradition entlehnen; Nico-
laus von Cues zufolge besitzen die Kreaturen als specula viva »die Fa-

1704) »die vollstdndige Behandlung« dieses Problems; ich lasse wenigstens
die Problemstellung hier folgen: »Solution du Probleme qu’on avoit proposé
dans le Journal des Savans; Une courbe ordinaire (c’est a dire qu‘on appelle
vulgairement Geometrique) estant donnée, en trouver une infinité d autres de
differente espece, toutes Geometriques, dont chacune soit egale a la donnée,
ou (ce qu‘on veut bien adjouter) en telle raison qu‘on voudra. Par Mons. D.
L. [* Losung des im Journal des Savans gestellten Problems: Finde zu einer
gegebenen gewdhnlichen Kurve (also einer solchen, die iiblicherweise geo-
metrische genannt wird) eine unendliche Anzahl anderer geometrischer Kur-
ven von unterschiedlicher Art, von denen jede gleichlang wie die gegebene
ist oder (wie wir hinzufiigen wollen) in einem solchen Verhiltnis dazu, wie
man mochte. Von Herrn Dr. L. (Die Aufgabe findet sich in »Journal des sca-
vans«, 12. Februar 1703, Pariser Ausgabe, S. 112, Amsterdamer Ausgabe S.
182. Daraus geht hervor, dal mit »gleich« hier »gleiche Lange« gemeint ist.
»Gewohnliche Kurven« ist ein mathematischer Fachbegriff)]«. Auch an an-
deren Stellen, etlichen, hdlt Leibniz die Katoptrik fiir mathematisch erhel-
lend, wenn nicht beweisend; z.B. Gerhardt math. VII, 329ff. (»De lineis op-
ticis, et alia«), 331ff. (»Generalia de natura linearum [...; J. S.] «).

47 | A[ugust] Sonnefeld, Die Hohlspiegel, Berlin/Stuttgart 1957, S. 94:
»Unter einem Medialfernrohr hat man ein Fernrohr zu verstehen, das aus
Linsen und Spiegeln besteht. [...] Es handelt sich [...] um Fernrohre, die
sozusagen teils Refraktoren, teils Reflektoren sind. [...] Hohlspiegel, bei
denen das Licht kurz vor der Reflexion und nachher einen kleinen Glasweg
durchschreiten mulR«; als »die wichtigsten Typen« nennt Sonnefeld das Bra-
chymedial Hamiltons und das Medial Schupmanns (1899)«. Das von Bernhard
V. Schmidt 1931 entwickelte, die astronomische Spiegelteleskopie umwal-
zende System — eine deformierte Korrektionsglasplatte im Abstand 2xf vor
einem sphdrisch geschliffenen Spiegel, um dessen Aberration zu beseitigen
- gehort zu den kata-dioptrischen (Fern-)Rohren, deren Entdeckung sich
Leibniz zurechnet.

317

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

higkeit, sich immer >reiner und gerader< zu machen« (mundare et
rectificare), sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins Unendliche
zu vervollkommen«, damit sie »Gott und die ganze Welt« zu umfassen
vermogen.*® In Leibnizens Mund gerdt die theologisch fromme Rede-
weise wieder zu einem metaphysisch strengen Sprechen: Insofern ihm
die Monade ein lebendiger Spiegel ist, »ou doué d’action interne
[* oder mit innerer Handlung (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur
Metaphysik, a.a.0., S. 417)]«, bestimmt er sie aufgrund ihres Spiegel-
seins als das Selbsttdtige, wenn anders das Prinzip des Lebens auch
eines des von-selber-Tuns abgibt. Uber die Beschaffenheit des mona-
dischen Handelns 1dRt er keinen Zweifel: »Il n'y a point d‘action des
substances«, das sind die einfachen Substanzen oder Monaden, »que
les perceptions et les appetits [* Die Substanzen haben keine andren
Tatigkeiten als die Perzeptionen und Begehrungen (dt.: G. W. Leibniz,
Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, iibers. von Arthur
Buchenau, hrg. von Ernst Cassirer, 3. Auflage, Hamburg 1966, Bd. 2,
S. 470)].«* Die Monaden handeln, indem sie perzipieren, und sie per-
zipieren, per definitionem®, indem sie spiegeln; zweitens handeln sie,
indem sie etwas appetit, appetitus Genanntes befriedigen. Zum ersten
ist zu fragen, inwiefern ein Spiegel lebendig nicht nur heifien, sondern
lebendig sein kann, innerer Handlungen fihig.

Das bloRe lebendig-HeifSen eines Spiegels beruht auf unserem Ein-
druck von ihm; es ist, bemerkt Josef Konig generatim, d.i. de aliqua
re sprechend, »jener Eindruck von Lebendigkeit, den alles mdgliche in

48 | D. Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, a.a.0. [Fn. 13], S.
101ff.

49 | Leibniz an Remond (Juli 1714, nicht abgeschickt); Gerhardt phil. III,
623.

50 | Darin stimmt die Literatur im groBen und ganzen iiberein. Vgl. etwa
H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 253: dal® »[...] auf jeden Fall
die Perzeptionen, ob vollkommen oder unvollkommen, echte sPerzeptionen,
d.i. irgendwie »Spiegel< von sGegenstanden¢, und zugleich ist doch die Voll-
kommenheit oder Unvollkommenheit eine solche dieses Spiegel-Seins« blie-
ben. Oder J. C. Horn, Grundwahrheiten der Philosophie, a.a.0. [Fn. 12], S.
139: »Mit dem Ausdruck >lebender Spiegel« ist die Fahigkeit der Perzeption
gemeint.« Am klarsten H. H. Holz[, Die Selbstinterpretation des Seins. For-
male Untersuchungen zu einer aufschlieRenden Metapher, Hegel-Jahrbuch
1961, S. 61-124], [S.] 115: »Reprédsentation, Perzeption und Ausdriicken
fixieren terminologisch den Sachverhalt der Spiegelung.« Auf Holzens lucide
Leibniz-Monographie von 1983 (z.B. Kap. 2,7 »Die Spiegelung der Welt«)
gehe ich noch ausfiihrlich ein.

318

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

uns hervorzurufen vermag und aufgrund dessen z.B. auch der Kontur Uber Leibniz
einer Zeichnung lebendig wirkt«.”® Ebenso nennen wir ein Gemdlde,
das uns anspricht, Farben, die gleichsam energisch ins Auge dringen,
oder gar einen Felsen, der nicht verwittert ist, lebendig. Allein, »daRR
etwas urspriinglich lebendig-wirkt«, gibt Kénig zu bedenken, »meint
schlechthin nicht, daR dieses Etwas lebt«.°? Ein Spiegelknabe wie Ca-
ravaggios Narciso kann diesen Eindruck von Lebendigkeit empfangen,
irgendein ragazzo iiber das aquae tremulum lumen [* der flackernde
Schein des Wassers] des Vergil gebeugt, doch wird er keinen Ausdruck
von Leben darin vermuten. Gleichwohl: »In dem Wort lebendig liegt
die Zweideutigkeit«, so wieder Kénig, »daR es einmal soviel wie leben
meint, dann aber auch urspriinglich interpretierende Metapher des
Wie des Wirkens ist; und diese Zweideutigkeit geht auf >den Lebendig-
keitseindruck« tiber«.>* Leibniz, auf ihn zurlickzukommen, richtet ein
solches Ambigii, sozusagen Warmes und Kaltes zusammen reichend,
nicht an. Jedenfalls, wenn er metaphysisch stricte spricht, spricht er
terminologisch strictissime: Mit >vivant« ist seinem miroir nichts ande-
res denn Leben zugesprochen; seinen Spiegel bestimmt es, ein lebender
zu sein.

Auch von dessen Spiegelung gilt, daR sie lebt, und nicht, daR sie
lebendig wirkt. Unter Umstdnden zwar horen wir, sie mute lebendig
an, scheine lebendig zu sein; die dsthetische Wirkung eines Dogenpa-
lastes, den Claude Monet ein zweites Mal aus Spiegelwellen baut, oder
der Bar aux folies bergéres, die Edouard Manet vor einen flirrenden
mur de la glace setzt, so dal® »das Spiegelbild beinahe mit der direk-
ten Impression, der Reflex mit den Dingen selbst verwechselt werden
kann«®, griindet in solchem Schein. Hingegen ist Leben, wie Leibniz
es den miroirs, welche die Monaden sind, zuspricht, ein Definitivum,
das ihr Wesen gewissermafRen in ihrem eigenen Leuchten griindet. Be-
kanntlich unterscheidet er definitiones nominales und reales, und von
den realen sagt er, »ex quibus constat rem esse possibilem«**, d.h. er

51 | J[osef] Kénig, [Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937], S. 8, Anm. 1.
52 | Ebd.,S. 212.

53 | Ebd., S. 217. Von der »Analyse des modifizierenden Ausdrucks leben-
dig« handelt der gesamte § 43. Das Wort >Lebendigkeitseindruck, das Konig
von Helmuth Plessner tibernimmt, bekommt in meinem Kontext eine nur
unerheblich andere Farbung.

54 | G[ustav] F[riedrich] Hartlaub, Zauber des Spiegels. Geschichte und
Bedeutung des Spiegels in der Kunst, Miinchen 1951, S. 117.

55 | Mediationes de Cognitione, Veritate et Ideis (Gerhardt phil. IV, 425).
Leibniz [@Rt selbstverstdndlich auch andere Definitionen zu, z.B. kausale.

319

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare fordert, dafl die Realdefinition »den Nachweis der inneren Moglich-
und Scholien keit gebe«.>® Oder, in der daran anschlieRenden Fassung von Christian
Wolff: »definitio, per quam patet rem definitam esse possibilem, realis
vocatur [* Eine Definition, aus der hervorgeht, daR die definierte Sa-
che moglich ist, nennt man Real-Definition]«.?” Das Definitivum >le-
bendc soll also fahig sein, den Spiegel als ein seiner Mdglichkeit nach
Seiendes zu bestimmen, als ein mdglich-Seiendes. Feststehen, zutage
liegen soll, allererst ein lebender Spiegel sei ein Spiegel.

Wiederum scheint Leibniz zweierlei zusammenzuhoren: Moglich-
keit und Wesen. Denn in einem Manuscriptulum um 1686,/89, zu Zeiten
des »Discours«, folgert er aus seinem Satz »Omne possibile exigit exis-
tere [* Alles Mogliche strebt nach Existenz (dt.: G. W. Leibniz, Kleine
Schriften zur Metaphysik a.a.0., S. 177)]«, dem er iibrigens die po-
testas, »probari a posteriori [* a priori bewiesen werden (dt.: ebd.)]«,
zuerkennt, es miisse »ratio reddi [* ein Grund angegeben werden (dt.:
ebd.)]«, warum (cur®®) das eine existiere und das andere nicht: »Haec
autem aliter reddi non potest [* Dieser kann aber nicht anders ange-
geben werden]«, gibt er an, »quam ex generali essentiae seu possibili-
tatis ratione [...] [* als durch den allgemeinen Wesens- und Mdéglich-
keitsgrund (dt.: ebd.)]«.*® In diesem Kontext benennen die mittels
»seu¢, einer Lesart von ssive¢, verbundenen Begriffe gleichfalls eine
und dieselbe Sache, ndmlich den Grund des Wesens oder auch, mit
anderen Worten, der Méglichkeit. So konnte Leibniz, im Logikverstand
seiner Epoche, mit Joachim Jungius eine definitio realis seu essentialis
treffen, »quae abditam rei essentiam demonstratione a posteriori de-
tectam explicat [* die das verborgene und durch einen Beweis a poste-
riori entdeckte Wesen einer Sache erklart]«®; das definitvum >lebend<

56 | F[riedrich] Ueberweg, System der Logik und Geschichte der logischen
Lehren, 5. Auflage, Bonn 1882, S. 173.

57 | [Christian Wolff,] Philosophia rationalis sive Logica[, Frankfurt a.M./
Leipzig] 1728, § 191.

58 | C.G.Zumpt, Lateinische Grammatik, a.a.0. [Fn. 42], S. 197: »[...] das
Fragewort cur, warum? (wahrscheinlich aus quare oder cui rei entstanden).«
59 | [G. W.] Leibniz, De veritatibus primis, [in: ders., Kleine Schriften zur
Metaphysik, a.a.0. (Fn. 6), S.] 176.

60 | J[oachim] Jungius, Logica Hamburgensis, 1638; hrg. von [Rudolf] W.
Meyer 1957, S. 239. Leibniz urteilt 1677 von der Jungiusschen Logik, sie sei
»sine exemplo, [...] adeo multa habet praeclara [* beispiellos, weil sie so
viel Hervorragendes enthdlt]« ([Akademieausgabe, Band] VI/1, S. 281). Vgl.
auch seinen Brief vom Dezember 1679 an Ch[ristian] Philipp ([ebd., Bd.]
II/1, S. 495).

320

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wiirde dann die Erméglichung des Spiegelns als das Wesen des Spiegels Uber Leibniz
zu bestimmen imstande sein. Der Ton dieser Festsetzung liegt auf der
demonstratio als einer, »quae a rebus natura posterioribus, sive ab ef-
fectis, vel quasi effectis procedit [* die ausgeht von der Natur nach frii-
heren Sachen, oder von Wirkungen oder Quasi-Wirkungen]«, z.B. wenn
die Phasen des Mondes den Nachweis seiner Kugelgestalt erbrdachten.
Jungius sagt mithin, nicht anders, als Leibniz zu sagen vermdchte,
man konne, um die Wesensmdglichkeit von etwas zu entdecken, von
einem der Natur nach Spdteren und real Erfahrbaren dieses Etwas aus-
gehen. Denn auch Leibniz erkldrt unzweideutig: »Possibilitatem autem
rei vel a priori cognoscimus, vel a posteriori [...] a posteriori vero,
cum rem actu existere experimur, quod enim actu existit vel extitit, id
utique possibile est. [* Wir erkennen die Moglichkeit einer Sache aber
entweder apriori oder aposteriori (...). Aposteriori erkennen wir aber
die Mdglichkeit, wenn wir erfahren, dal die Sache tatsdchlich exis-
tiert, denn was tatsdchlich existiert oder existiert hat, ist jedenfalls
moglich (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S.
41]«% Demzufolge entfaltet das naturhaft Bewirkte qua Reflexion, auf
den miroir vivant angewendet, das wesenhaft Bewirkende qua Leben,
oder wie Leibniz in terminologischer Absicht prazisiert, als Selbsttdtig-
keit, als Spontaneitdt. Das von-selber-Tun des Spiegels, als sein Wesen,
definiert die Moglichkeit seines Spiegel-Seins; d.i. jene Tatigkeit (ope-
ration) der Monade, »qu‘on nomme perception [* die man Perzeption
nennt (dt.: G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen iiber den menschlichen
Verstand, a.a.0., S. 153]«,*® oder Spiegelung, die eine innere Handlung
(action interne) ist, ob eine der Monade, ob eine des Spiegels.

4. Zu fragen ist also genauer, inwiefern ein Spiegel spontan sein kann.
Leibniz lobt in der »Theodizee«, Aristoteles habe »bien definie, en di-

61 | Ebd.,S. 238.

62 | Meditationes ... (Gerhardt phil. IV, 425). Bemerkenswert der unmittel-
bar folgende Satz: »Et quidem quandocunque habetur cognitio adaequata,
habetur et cognitio possibilitatis a priori; perducta enim analysi ad finem, si
nulla apparet contradictio, utique notio possibilis est. [* Wann auch immer
man nun aber eine addquate Erkenntnis hat, hat man auch eine apriorische
Erkenntnis der Mdglichkeit; ist ndmlich die Analyse bis zum Ende durchgefiihrt
worden, so ist der Begriff stets moglich, wenn kein Widerspruch auftritt (dt.:
G. W. Leibinz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0. [Anm. 6], S. 41)]«

63 | Leibniz, Nouveaux Essais ... II, Kap. 9, & 1 (Gerhardt phil. V, 121). Der
Ausdruck >l'operation< (scil. »de Uesprit<), der noch wichtig werden wird,
steht kurz zuvor in demselben Satz.

321

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare sant qu‘une Action est spontanée, quand son principe est dans celuy
und Scholien qui agit. Spontaneum est, cujus principium est in agente [* (Aristoteles
hat sie) sehr richtig definiert, indem er sagt, eine Handlung sei spon-

tan, wenn ihr Anfang im Handelnden liege: Spontaneum est, cujus
principium est in agente (dt.: G. W. Leibniz, Die Theodizee, in: ders.,
Philosophische Schriften, Bd. 2.2, hrg. und iibers. von Wolf von Her-

bert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 93)]«.% Mit >spontaneum« wird

im lateinischen Mittelalter das >aUTouaTov« des Aristoteles iibersetzt,

ein schwer zu fassender, weil von ihm selber nicht einheitlich aufge-

falter Terminus. Jedenfalls gehort ein Satz der »Physik« (197 b 18-20)

hierher: Es sei »offenbar, daR wir von demjenigen, das schlechthin

eines Zweckes wegen geschieht, etwas ein von-selber-Eintretendes

(&mmo TauTo-u&Ttou) nennen, wenn der Grund (aiTiov), weswegen

das sich-Ereignende geschieht, nicht auRerhalb seiner liegt«.% Da

Leibniz sich resp. der Spontaneitat ausdriicklich auf Aristoteles beruft,

leuchtet ohne weiteres ein, warum er von Monaden, gar den Seelen, so
unbefangen als Automaten sprechen kann; nicht allein »hort er in dem

Worte ein betontes autos«®®, vielmehr nimmt er den Stagiriten beim

64 | Theod[izee] III., 301; Gerhardt phil. VI, 296.

65 | Inseiner Edition »Aristotle’s Physics« diskutiert W[illiam] D[avid] Ross
1936, S. 223f., diese Stelle eingehend. Zum Vergleich gewisser Bedeutungs-
unterschiede von »altouatov« ist die »Metaphysik« heranzuziehen (siehe
H[ermann] Bonitz[, Index Aristotelicus, Berlin] 1870, [S.] 124); W[olfgang]
Wieland, [Die aristotelische Metaphysik. Untersuchungen {iber die Grundle-
gung der Naturwissenschaft und der sprachlichen Bedingungen der Prinzipi-
enforschung bei Aristoteles, Gottingen] 1962, [S.] 257ff., duRert sich auf-
schluBreich dazu. Mit I[ngemar] Diiring, [Aristoteles. Darstellung und
Interpretation seines Denkens, Heidelberg] 1966, S. 99, der sich an K[urt]
von Fritz anschlieRt, nehme ich »aiTwov< im Sinne eines strukturierenden
Grundes. Es ist das vierte, >t oU €vekac, das Weswegen oder Worumwillen
des Aristoteles, »das sowohl als arché wie als télos erscheint« (I. Diiring,
ebd., [S.] 238). Leibnizens >principiumc steht scholastisch fiir »&pxri<.

66 | H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 372. Der Verfasser
nimmt Leibnizens Berufung auf Aristoteles nicht ernst genug, wenn er es
(ebd., S. 351; Hervorh. v. m.) fiir »verwunderlich« halt, daR mit »unkdrper-
lichen«, »spirituellen Automaten« (s. u.) »zundchst nur die Autarkie, die
Selbstgenugsamkeit und vollige Selbstandigkeit der Seele gemeint sein«
mag, wahrend »eben diese Riicksicht doch anderwérts auch den beriihmten
Vergleich mit der Uhr heraus[fordere; J. S.]«; »[...] und so fragt man denn
erstaunt, was diese Uhr, diesen Automaten wohl von einem sonstigen Me-
chanismus unterscheide«. Die Antwort gibt Leibniz gewissermaRen latei-

322

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wort: »L‘operation des Automates spirituels, c’est a dire des Ames, Uber Leibniz
n’est point mecanique [...] [* Das Wirken der geistigen Automaten, d.
h. der Seelen, ist keineswegs mechanisch (dt.: G. W. Leibniz, Die The-
odizee, a.a.0., S. 245)]«.% In unserem Sprachgebrauch lduft >automa-
tisch« Gefahr, zum Synonym fiir mechanisch, namlich unbeseelt, zu
verkommen, so dal Leibnizens Wendung >geistige Automaten< einen
Widerspruch in sich zu enthalten scheint, wie >holzernes Eisen<. Er
hingegen braucht, anders als wir, diesen Schein nicht einmal aufzuls-
sen. Ganz und gar aristotelisch, darf er das Dictum seiner »Theodizee«
noch verallgemeinern, darf er seiner Monadologie den Art[ikel] 18
abermals einen blof’ scheinbar paradoxen, einfligen. In wessen Nach-

nisch: Er unterscheidet mit den alten Autoren zwei Bedeutungen von >auto-
matumg, (z.B. mit Petr. 50,1) »aus eigenem Antrieb handelnd<und (mit Petr.
54,4) >Maschine, die sich selbst bewegt<. Was seine Automaten sein sollen,
schreibt er in einem Brief an des Bosses: »Bruta [animalia; J. S.] puto per-
fecta esse Automata, [...] [* Tiere sind, denke ich, vollkommene Automa-
ten]« (Gerhardt phil. II, 314). Das Attribut »perfecta¢, das ebenfalls den
beriihmten Uhren zukommt, ist das noch zu besprechende >év TeAés< aus
Art[ikel] 18 der »Monadologie«; aristotelice.

67 | Theod[izee] III, 403; Gerhardt phil. VI, 356. Nach dem Komma, das
abermals fiir die innere Handlung gesetzte l'operation aufgreifend , fahrt
Leibniz fort: »mais elle contient eminemment ce qu‘il y a de beau dans la
mecanique: les mouvemens, developpés dans les corps, y étant concentrés
par la representation, comme dans un monde idéal, qui exprime les loix du
monde actuel et leur suites, [...]. [* aber es enthalt im hdochsten Grad das
Schone der Mechanik: die in den Kdrpern entwickelten Bewegungen sind
durch die Vorstellung darin konzentriert wie in einer idealen Welt, welche
die Gesetze der wirklichen Welt und ihre Folgen darstellt (dt.: G. W. Leibniz,
Die Theodizee, a.a.0., S. 245)].« Dieser Satzfortgang wehrt einem mecha-
nistischen MiBverstandnis, ist ihm doch abzulesen, was und sogar »auf he-
rausragende Weise«, an Schénem der Mechanik in der monadischen action
interne enthalten sei. Die Schliisselwérter lauten auf >Reprdsentation< und
»ausdriickeng, sie stehen fiir »den Sachverhalt der Spiegelung« (vgl. Anm. 22
[auf S. 311]); auf Monaden qua Spiegel trifft nun aber Leibnizens sconcen-
trés¢ zu, das im Briefwechsel mit Wolff als »concentrate seu vitaliter« be-
stimmt wird (zit. nach E[rnst] Cassirer[, Leibniz’ System in seinen wissen-
schaftlichen Grundlagen, Marburg] 1902, S. 406; Hervorh. v. m.). Denn der
Spiegel erweckt das, was es auch in der Mechanik an Schénem gibt: den
Eindruck von Lebendigkeit (siehe oben). Da Leibniz hier ohne terminologi-
sche Strenge spricht, deutet er das mehr-Tun des Spiegels mit >eminemment«
an.

323

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

folge er sich weil}, zeigen die Klammern; graeca sunt, non leguntur
[* es ist Griechisch und wird nicht gelesen].

»0n pourroit donner le nom d’Entelechies a toutes les substances
simples ou Monades creées [* Man konnte allen einfachen Substan-
zen oder geschaffenen Monaden den Namen Entelechien geben]«, be-
ginnt er {iberraschend, »car elles ont en elles une certaine perfection
(Exouol 16 tvTelés), il y a une suffisance (&uTtapkeia) qui les rend
sources de leur actions internes et pour ainsi dire [* denn sie haben
in sich eine gewisse Vollkommenheit (xouot T6 évteAés), es gibt in
ihnen eine Selbstgeniigsamkeit (abTapkeia), die sie zu Quellen ihrer
inneren Handlungen und sozusagen]«, endet er iiberraschend, »des
Automates incorporels [* zu unkorperlichen Automaten macht (dt.: G.
W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 447)]«.%® Als sei
er seiner Leser nicht sicher, schiebt Leibniz, ehe er Entelechien und
Automaten aufs engste miteinander verschrankt, ein »sozusagen« ein.
Nicht des wohldefinierten Begriffs >automates« wegen iibt er diese Vor-
sicht, sie gilt der Zubenennung >incorporels¢, wie ja der Zuschreibung
»spirituels< sogleich die Cautel »c’est a dire des dmes [* das heiRt See-
len]« folgt. An einer anderen Stelle, in »Systeme nouveau de la nature
... «,% gibt Leibniz die strenge Lesart an: »[...] Automate spirituel ou
formel, [...] [* (wiein einem) geistigen oder formalen Automaten (dt.:
G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 221)]«, worin
das sou« zweifellos fiir »sive< zu nehmen ist. Der Begriff >automate, soll
sein terminologischer Anspruch seinen technischen Anklang iiberto-
nen, vertragt nicht, dal er irgendwie materialiter, sondern verlangt,
daR er schlechthin formaliter aufgefalit werde, oder, mit einem Leib-
nizischen Ausdruck, seiner formalitas nach: »[...] indem der Geist von
dem metaphysischen Stoff oder dem Gegenstand und so auch von der
Zeit, dem Orte und dem Zufdlligen absieht«;”® indem er, anstatt auf das

68 | Gerhardt phil. VI, 609f.

69 | Gerhardt phil. 1V, 485; der Titel heiRt vollstandig »Systéme nouveau
de la nature et de la communication des substances, aussi bien que de
l'union qu‘ily a entre l'ame et le corps [* Neues System der Natur und des
Verkehrs der Substanzen sowie der Verbindung, die es zwischen Seele und
Korper gibt (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0.
[Anm. 6], S. 201)]«. Diesem Text von 1695 kommt, als »einzige[r; J. S.]
Darstellung seines philosophischen Systems, die Leibniz selbst publiziert
hat« (Leibniz, hrg. von H. H. Holz, 1965, S. 193), besonderes Gewicht zu.
70 | Leibniz, Opuscules et fragments inédits, hrg. von L. Couturat 1903,
[S.] 432; dt. nach [G. W.] Leibniz, Fragmente zur Logik, hrg. von F[ranz]
Schmidt, Berlin 1960, S. 100.

324

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Welt- oder Mensch-sein der Monade, allein auf ihre Spontaneitit hin- Uber Leibniz
sieht. Diese ist in allen Monaden das Gemeinsame, diese ist daher an
allen das Formale (ein Satz, der ebenso fiir alle Spiegel zutrifft). Fast
unversehens, schiene nicht aristotelische und thomistische Tradition
durch, gewinnt >formalis¢, das auf >formalitas< (»Formwesenheit«’*)
zu beziehende Adjektiv, essentiellen Rang. Der seines Uberraschen-
den bisher belassene Satzanfang, der Name >Entelechie« gebiihre allen
einfachen Substanzen, konnte mit demselben Recht an Nomenklatur
lauten, er gebiihre allen substantiellen Formen).”

Auch mittels >¢vteAris< und >avtapkeiac bezweckt Leibniz kaum
anderes, als seine Definitiva innerer qua spontaner Handlungen der
Monaden, »perfection¢ und »suffisance¢, mit Aristoteles zu bekrdftigen.
Autarkie, Autarkes werden vorzugsweise in dessen Ethik eingefiihrt,
wie denn Leibnizens Monadenlehre bestimmter ethischer Inhalte, von
ihren dsthetischen zu schweigen, nicht entrdt.’® Die Nahe zu Aristote-
les, ein Grundzug seines Philosophierens™, ermiRt sich hier daran, daf

71 | Deutsch fiir sformalitas< bei F. Schmidt, [Leibniz. Fragmente zur Lo-
gik,] a.a.0. [Fn. 70], S. 100.

72 | Von gewissen Unterschieden des Aspekts abgesehen, gebraucht Leib-
niz »substances simples< und >formes substantielles< varie. Zu den substan-
tiellen Formen s[iehe] »Systeme nouveau« (Gerhardt phil. IV, 478f.) und
Theod[izee] I, 87 (Gerhardt phil VI, 149f.). Vgl. auch H. H. Holz[, Dialektik
und Widerspiegelung, Kdln] 1983, [S.] 38ff., [S.] 59f.

73 | Das ethische Moment wird z.B. in »Principes de la Nature et de la
Grace« betont: »Et les perceptions dans la Monade naissent les unes des
autres par les loix des Appetits, ou des causes finales du bien et du mal, [...].
[* Und die Perzeptionen in der Monade entstehen auseinander nach den
Gesetzen der Strebungen oder den Zweckursachen von Gut und Bése (dt.: G.
W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 417)]« (Gerhardt phil.
VI, 599); darin sind Gut und Bdse auf gar keinen Fall wie »niitzlich< und
»nutzlos< zu verstehen. In eine universal angelegte Ethik miindet die »Mona-
dologie«, Art[ikel] 86f.: »Cette Cité de Dieu«, namlich die Versammlung der
Geistmonaden, »est un Monde Moral dans le Monde Naturel, [...] [* Dieser
Gottesstaat (diese wahrhaft universelle Monarchie) ist eine moralische Welt
in der natiirlichen Welt (dt.: ebd., S. 479)]« (Gerhardt phil. VI, 621f.). Den
»Anteil der Monadenlehre an der Entwicklung des &dsthetischen Problems«
behandelt z.B. E. Cassirer, [Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen
Grundlagen, a.a.0. (Fn. 67)], S. 458-472.

74 | Ihn geben H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 195, und E.
Cassirer[, Einleitung, in: G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen tiber den mensch-
lichen Verstand, neu ibers., eingel. und erl. von Ernst Cassirer, Leipzig]

325

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

Leibniz gleichermafRen beides, selbstgenugsam- und vollendet-sein,
zusammenbringt, um der Monade jene entelechiale Wiirde im Metaphy-
sischen zuzugestehen, die im Ethischen der Eudaimonie zusteht. »Als
etwas Vollendetes (TéAeiov) und sich-selber-Geniigendes (avtdpkns)
erweist sich die Eudaimonie«, sagt Aristoteles (N[ikomachische]
E[thik] 1097 b 20-21), »sie ist des zu-Tuenden-Endziel (Tév mpakTodv
ovola TéAos)«.” In seudaimonia¢, obzwar einem Substantiv, schwingt
uniiberhérbar Verbales mit; unser >Gliickseligkeits, so aufféllig zum
Abstractum suffigiert, dient einer Ubersetzung wenig. Der Philosoph
unterlegt seinem »eSaipoviac ein >eldaipoveive; das triviale >gliick-
lich sein¢, wie Tragiker und Historiker ihr Verb verstanden, steigert er
freilich zu einem gliicklich-Tun (keinem gliicklich tun oder Tun-als-ob)
desjenigen, dessen Gliick nichts als dieses Tun, besser griechisch: des-
sen eudaipovia nichts als ebSaipovelv ist. Keineswegs kommt sie zu
einem Tun hinzu, etwa dem Getanen lohnend: Als des zu-Tuenden End-
ziel (TéAos) ist die Eudaimonie, die nichts als das gliicklich-Tun ist,
ebensowohl und zugleich nichts als das gliicklich-Getane. Ausschliel3-
lich ein Tun wie dieses, zu dem nichts ihm AuReres hinzukommt, damit
es getan sei, heilRt autark, selber sein Geniigen. Die innere Handlung
der Monade, als ein Spiegeln, ist ein solches Tun. Leibniz, um die von
ihm gemeinte Autarkie, wie Aristoteles die seine, auch verbal auszu-
driicken, bildet >monadare« zum Substantiv smonas«: einig-Tun.
Monaden sind Automaten, d.h. Spontaneitdten’, aufgrund des-

1926, [3. Auflage, S.] XVIIL, nur mit Vorbehalt oder Vorsicht zu: »Die aristo-
telische Scholastik, die Leibniz [...] zu restituieren vermeint«; »Leibniz ...
scheint Aristoteliker in der Bestimmung des Seins-, des Substanzbegriffs zu
sein« (Hervorh. v. m.).

75 | Seine »Politik« (1281 b 1-3) stellt diese Begriffe ebenfalls nebenein-
ander. Die Polis, sagt Aristoteles dort, sei »der Geschlechter und Gemeinden
Vereinigung zum Zweck eines vollendeten (téAeios) und sich-selber-genii-
genden (aUTapkns) Lebens. Dies aber ist, wie wir behaupten, ein gliickli-
ches (etSaiucv) und schones Leben. Vielleicht nimmt Leibniz auch davon
etwas auf: Seine Cité de Dieu als Polis der Monaden, die sich genugtun (se
contenter), als Gliickseligkeit (felicité) ihre Lust zu schopfen; Monad[ologie, ]
Art[ikel] 90 (Gerhardt phil. VI, 622). Bestimmt ist er in seiner Ethik ein
Aristoteliker: ein Eudaimonist.

76 | DaR Leibniz zwischen Spontaneitdten (altopata) und Automaten
(qua Automaten) differenziert, zeigt z.B. Monad[ologie,] Art[ikel] 64 (Ger-
hardt phil. VI, 618): »Ainsi chaque corps organique d‘un vivant est une Espéce
de Machine divine, ou d‘un Automate Naturel [...] [* So ist jeder organische
Kdrper eines Lebewesens eine Art gottlicher Maschine oder so etwas wie ein

326

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sen, daR sie Selbstgeniigsamkeit und daR sie »une certaine perfection Uber Leibniz
[* eine gewisse Perfektion]« haben (¢xouot TO ¢vteAés). Der Mathe-
matiker Leibniz gebraucht >certaine« fiir eine gewisse, namlich be-
stimmbare Angabe’’; so bestimmt er diese Perfektion als #v-teA-éxia:
etwas, das innen sein Telos hat. Bezeichnet ist kein Tun, dessen Getan-
werden zu einem épyov é€eipy&opevov erst fiihrt, wie das Riisten der
Perser zu einem kriegsstarken Heer, vielmehr eines, dessen Getan- im
Tatig-sein (év-epyeia) schon ruht. Aristoteles behauptet deswegen
(Met[aphysik] 1048 b 26) ein Zugleichgelten von »kai eUdaipovel kai
eUBaipudvn kev [*er ist gliicklich und ist zugleich gliicklich gewor-
den]«, mithin, in merkwiirdiger Zeitenthebung eines Zeitwortes, »dafd
man in der eudaimonia eine Stufe erreicht hat, auf der man von einer
Handlung sowohl im Présens als im Perfektum sprechen kann«.’® Aus-
schlieRlich ein prdsentisch-perfektisches Tun wie dieses, in sich sein
Endziel, heiRt vollendet (¢v-TeAés). Die monadische action interne, als
ein Spiegeln, ist ein solches Tun, und dasselbe behauptet Aristoteles
(ebd., b 23-24) auch vom Sehen und vom Denken: »ofov 6pa Gua
Kai Ecdpake [...] Kai [...] voel kai vevdnkev [* So kann man wohl sa-
gen: er iiberlegt und hat zugleich (immer schon) iiberlegt]«.”® Wie eine
Leibnizische Anmerkung dazu steht in einem der Briefe an Bayle zu
lesen: »Il n'y a rien de plus approchant de la pensée parmy les choses
visibles, que 'image qui est dans un miroir [...] [* Es gibt nichts unter
den sichtbaren Dingen, das dem Denken ndherkommt, als das Bild in
einem Spiegel ].«*

5. Die Definitiva innerer qua spontaner Handlungen, selbstgenugsam-
und vollendet-sein, sind nunmehr dem Spiegeln selber abzusehen. In

natiirlicher Automat (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik,
a.a.0. [Anm. 6], S. 469)]«, H. H. Holz annotiert [in: ebd., S. 468]: »Im
Entwurf heiRt es statt corps organique: Entelechie.«

77 | Wie Mathematiker sagen: Fiir eine gewisse Zahlx gilt x + 2 = 3. A[lfred]
N[orth] Whitehead, Einfiihrung in die Mathematik, Wien 1948, S. 203, be-
tont, »dal die Begriffe >gewisse Dinge< und sbeliebige Dinge« die Fundamen-
talbegriffe der Mathematik sind«.

78 | I. Diring, [Aristoteles, a.a.0. (Fn. 65)], S. 470. Zur Problematik des
prasentisch-perfektischen Tuns s[iehe] Scholie »Aristoteles: Sehen und zum
Gesehenen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

79 | »Kai écopackric sinngemdl, wie iiblich nach Top[ik] 178 b 10-11 er-
gdnzt. Zum eUSaupoveiv als einem Tun des voUs, des (eU-)daipovelv, vgl.
L. Diiring, [Aristoteles, a.a.0. (Fn. 65)], S. 469ff.

80 | Gerhardt phil. ITI, 68. Die Fortsetzung des Satzes gehort nicht hierher.

327

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

seinem letzten Brief an des Bosses verwendet Leibniz, da er lateinisch
schreibt, anstelle des scheinbar wahllos mit >action< wechselnden
operation« den scholastischen Terminus: »Monades non sunt principi-
um operationum ad extra [* Die Monaden sind kein Prinzip von Opera-
tionen nach aufRen (dt.: G. W. Leibniz, Der Briefwechsel mit Bartho-
loméus des Bosses, hrg. von Cornelius Zehetner, Hamburg 2007, S.
354)]«.%* Die Leibniz wohlbekannte Unterscheidung zwischen actio
und operatio trifft Thomas von Aquin, indem er, Aristoteles aufneh-
mend, differenziert: »Duplex est actio [* Es gibt zwei Arten von ac-
tio]«.* Die eine greife »ab agente [* vom Agieren]« auf etwas ihm
AuReres iiber und gestalte es um, wie das Erleuchten (illuminatio),
und diese sei eigentlich actio zu nennen. Die andere greife nicht auf
etwas ihm, dem agens, AuReres iiber, sondern verharre »in ipso agen-
te [* im Agieren selbst]« als dessen eigene Vollendung (»ut perfectio
ipsius«), wie das Leuchten (»lucere«), und diese sei eigentlich »opera-
tio< zu nennen. Man bleibt der Differenz gewdrtig, wenn man bei actio
immer ein nach-aufen-wirkendes Bewegtsein, bei operatio immer ein
in-sich-ruhendes Tdtig- und Getansein mitversteht. Demnach ist die
operatio diejenige actio, deren »principium est in ipso operante
[* Prinzip im Handelnden selbst ist]«, eine unmittelbar an das Prinzip
der Spontaneitdt (siehe oben) erinnernde Distinction des Thomas.?

81 | Gerhardt phil. II, 518 (Hervorh. v. m.); I. C. Gerhardt (ebd., S. 289)
urteilt, Leibniz habe im letzten Teil dieser Korrespondenz, 1709-1716, »den
ausfiihrlichsten Commentar« zur »Monadologie« gegeben.

82 | Leibnizin Theod[izee] I, 87 (Gerhardt phil. VI, 150): »[...] le Philoso-
phe Stagirit concoit qu‘ily a deux especes d‘Acte, [...] [* (Ferner) nimmt der
Philosoph von Stagira zwei Arten von Handlungen an (dt.: G. W. Leibniz, Die
Theodizee, a.a.0., S. 335)]«; wenig spater (& 89, a.a.0., S. 151) behandelt
er »la doctrine des Thomistes [* die Lehre der Thomisten]«. Zu Leibnizens
durchaus positiver Einschatzung der Scholastik vgl. auch den »Discours«,
Art[ikel] IT (Gerhardt phil. IV, 435f.): »[...] il y trouveroit un tresor de quan-
tité de verités tres importantes et tout a fait demonstratives [* er darin ei-
nen Schatz vieler sehr wichtiger und ganz und gar beweiskraftiger Wahrhei-
ten finden wiirde (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0.,
S. 83)]«, freilich um mathematischen Tribut.

Thomas, Qu[aestiones] disp[utatae] de veritate VIII, 6. Ahnlich in der Sum-
ma theol[ogicae] (154, 2): »Duplex enim est actionis genus, ut dicitur 9.
Metaph. (tex. 16) [* Es gibt zwei Arten von Handlung, wie in 9. Metaph.
(tex. 16) gesagt wird].« Ich folge weiterhin den »Quaestiones«.

83 | Zitiert nach J[oseph] Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico-Tho-
misticae, 2 vol., Freiburg 1912, vol. II, S. 307. DalR Thomas eine Distinction

328

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grund und Ziel des sich-Ereignens als eines von-selber-Eintretens sind Uber Leibniz
diesem innerlich, auch sind sie &pxr| und téAos in einem.

Der Spiegel leuchtet, wenn er erleuchtet wird. Das Licht, agens des
Erleuchtens, fillt auf den Spiegel, etwas ihm AuReres, und verwandelt
den bis dahin Dunklen: actio. Das Leuchten, operans des Spiegelns,
f4llt indessen auf nichts ihm AuReres, es zu verwandeln, ist vielmehr
sich selber innerlich, in seinem Aufscheinen schon ein vollendetes,
vollkommenes Sein: operatio. Diese nenne er eine in dem Verrichten-
den selbst (in ipso operante) »verbleibende Verrichtung«, sagt Thomas
an anderer Stelle, »durch die anderes als die Verrichtung selbst nicht
gemacht wird, so: das Sehen und das Héren. Dergleichen ndamlich sind
die Vollkommenheiten (perfectiones) derer, deren Verrichtungen (ope-
rationes) sie sind und deren Letztes sie sein konnen, da sie nicht auf
irgendein Gemachtes hin geordnet sind, das Endziel ware.« Hingegen
»ein Tatwirken, d.i. die actio im Unterschied zur operatio, »aus dem
irgendein tdtig Gewirktes (actum) aufRer ihm selbst folgt, ist die Voll-
kommenheit des Verrichteten, nicht des Verrichtenden (perfectio ope-
rati, non operantis), und wird zu jenem wie zum Endziel in Beziehung
gesetzt«.® Dergleichen wie Sehen und Horen, z. B. Leuchten; dieses
aber als die Vollendetheit seiner selbst und des Spiegels, der ein Spiegel
nur in seinem Leuchten ist. Er leuchtet und hat zugleich geleuchtet,
spiegelt etwas und hat es zugleich zum Gespiegelten. Sein Vollendet-
sein ist in einem und demselben Augenblick sein Gewesen- und sein
Gegenwartigsein.®

des »voluntarium imperfectum qua spontaneum [* unvollkommen Willentli-
chen insofern es spontan ist]« trifft, ist hier unerheblich.

84 | Mit anderen Worten sagt dies auch H. Cassirer, Aristoteles’ Schrift
>Von der Seele, und ihre Stellung innerhalb der aristotelischen Philosophie,
Tiibingen 1932, S. 133: »Im aristotelischen Sinne macht es [...] keinen Wi-
derspruch aus, wenn man etwas zugleich als télos (Ende), als éschaton
(Letztes) und als arché (Anfang) [...] bezeichnet.«

85 | Thomas, Contra gent[iles] I, 100; deutsch nach H[ans] Nachod/P[aul]
Stern, Die Summe wider die Heiden, [Bd.] I, [Leipzig] 1935, [S.] 353.

86 | Im Vorbeigehen bemerke ich, daR hier zumindest der Ausdrucksweise
nach eine Parallele zum T Ti év efvan des Aristoteles, seinem Grundbegriff
fiir das Sein des Seienden, vorliegt: Das was-war-Sein, genauer, das was-
gewesen-Sein. Ausfiihrlicher dariiber die Scholie »Aristoteles: Sehen und
zum Gesehenen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

329

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

Verweise/Nachweise

Krankheit hinderte mich, am 26. Februar 1987 nach Bremen zu kom-
men und »Uber die Freundschaft« (Empedokles 17.8; 18; al. Hegel 18,
347 sqq; 4, 270 sq., Aristoteles EN VIII et IX; Met. 985a) zu sprechen.
Desto dankbarer folge ich daher der Einladung, am Symposion, Hans
Heinz Holz zu ehren, post festum teilzunehmen. Ich wahle zwei auf-
einander zu beziehende Arbeiten {iber Leibniz: einen Radio-Essay und
eine Scholie; dem einen bitte ich die Unvollkommenheit, der anderen
die Unvollstandigkeit nachzusehen.

1. Monade, Kugel, Integral

Gesendet 1985 im Dritten Programm des NDR Hamburg; ungedruckt.

Dem Charakter des Essays, zumal eines Radio-Essays, entspre-
chend, beschrdnke ich mich auf einige Verweise im Text sowie auf Li-
teraturangaben.

Leibniz ist, z.T. von mit ibersetzt, nach den bekannten Ausgaben
zitiert. Kuhlenbecks Invektive gegen Leibniz steht in seiner Ubertra-
gung der Eroici furori von Giordano Bruno (Gesammelte Werke, Bd. 5),
Jaglows Urteil iiber F. Bachmann im Vorwort der russischen Ausgabe.

330

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEIN. LOGIK ALS SPIEGELDENKEN

Wittgenstein gegen Wittgenstein: Langst scheint der philosophische
ScheidungsprozeR verhandelt, seit Bertrand Russell den Autor des
»Tractatus Logico-Philosophicus« von 1921 gegen den Autor der »Phi-
losophischen Untersuchungen« von 1945 in Schutz genommen hat,
endgiiltig soll spdteres Denken einem fritheren entfremdet sein. An
Marxens Verelendung ist man erinnert, an dessen Entzweiung in alt
und jung; damit wenigstens der Humanist fiirs Abendland gerettet sei,
miisse der Kommunist schon als verloren gelten. Die Verurteilten spie-
len, wie so oft, ihren Richtern noch in die Hédnde. Wittgenstein jeden-
falls: Hat er nicht vom ersten zum zweiten Buch, denkend und schrei-
bend, den Stil gedndert? Hat er nicht manches gesagt, was nach
Absage, sogar nach Lossagung klang? Die Vermutung, eben der »Trac-
tatus« konne eine Ausnahme sein, also einen uneigentlichen Wittgen-
stein zeigen, kam niemandem. Zur Voraussetzung hdtte sie ja auch
eine Periode vor dem »Tractatus« gehabt; aber die Vermutung, ausge-
rechnet dessen Verfasser mochte sich lange im Artikulieren seiner Ge-
danken geiibt und erprobt haben, kam wiederum niemandem. Dr.
Faustus selbst arbeitet nicht am Roman seines Romans, und Philoso-
phen fiithren nicht Tagebuch.

Daran, daR einige es doch tun, erinnerte vor einem Jahrzehnt erst
Gabriel Marcels »Journal métaphysique«; der Wunsch, dal® andere es
getan hdtten, war starker denn je motiviert. Wer wiirde nicht eine sys-
tematische Schrift des Aristoteles darangeben, um von ihm Diarien
zum »0rganon« einzutauschen. Wer ware es unzufrieden, Hegel hdtte
seine »Jenenser Vorlesungen« weniger ordentlich ausgefiihrt; wir besa-
Ren spontan hingeschriebene Notizen, die uns zeigen, wie er gedacht,
und nicht, wie er gelehrt hat. Doch verloren ist verloren, und nie mehr
werden den Aristotelikern, den Hegelianern ihre Meister zu Hilfe kom-
men. Indessen steht ein Logiker dieses Jahrhunderts, eben Ludwig
Wittgenstein, nicht ldnger da, als sei er samt seinem »Tractatus« dem
Haupte des Zeus oder sonst eines Gottes des Denkens machtvoll fer-
tig entsprungen, eine Athene der Begriffe, Urteile und Schliisse. Seit
1960 sind sie einzusehen: seine Tagebiicher zum »Tractatus«, und ein-
zusehen ist auch, dal} er von Anfang bis Ende seine Denkbewegung
durchgehalten hat; weder verwarf er friiher das bohrende Fragen noch
spater das zogernde Antworten, und gequdlt hat ihn die Not zu wissen
immer. Was aber den apodiktisch anmutenden »Tractatus« betrifft, so
mag er etwas wie eine Mole sein, vorgewagt in ein Meer unabldssiger
Fragen, damit sie einmal sich zur Ruhe vorldufig scheinbarer Antwort
brechen, ehe der sokratische Sog sie zuriickholt.

331

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Es gilt tatsachlich, den Philosophen in Schutz zu nehmen, jedoch
und Scholien nicht vor sich selber, als hitte er 1921 geirrt oder 1945 verraten, als
ware der eine oder der andere Wittgenstein nur akzeptabel und der
ganze blof eine Kontradiktion; in beiden Lagern wird falsche Losung
ausgegeben sowie, was {ibler ist, schlechte Logik getrieben. Die Verach-
ter des »Tractatus« immerhin konnen sich auf ein autos épa berufen:
auf Wittgensteins eigenes Eingestdndnis »schwerer Irrtiimer«, die er
»in jenem ersten Buche niedergelegt hatte«; die Verachtung der »Phi-
losophischen Untersuchungen« hingegen bezieht ihr Argument aus
zweiter Hand: von Bertrand Russell. Thm ndmlich, dem Konstrukteur
mathematischer Logik, war abermals ein Gefdhrte weit vorangelaufen,
allzu weit, dal er ihn jemals wiirde einholen konnen. Whitehead, der
mit ihm die »Principia Mathematica« abgefal3t hatte, also wie er ein
Gegner jeder Metaphysik hdtte sein miissen, war zum Metaphysiker
geworden, allerdings zu einem, den Russells logisches Messer nicht
mehr schnitt. Und nun war auch Wittgenstein ausgebrochen, sollte mit
Russell (schlimmer noch: sogar mit sich selber) das getan haben, was
Marx an Hegel vorgemacht hatte: ihn auf den Kopf gestellt. So zerlegte
Russel, als er 1959 sein »Philosophical Development« beschrieb, den
Freund-Feind in die zwei Teile »WI« und »WII«, dem einen zum Ruhme,
dem andern zum Tadel:

»Es gibt zwei groBe Médnner in der Geschichte, denen er ein wenig dhnlich
ist. Der eine war Pascal, der andere Tolstoi. Pascal war ein Mathematiker von
Genie, aber er gab die Mathematik fiir die Frommigkeit hin. Tolstoi opferte
sein Genie als Schriftsteller fiir eine Art falscher Demut, die ihn Bauern den
gebildeten Leuten und »Onkel Toms Hiitte< allen anderen Dichtungen vorzie-
hen lieR. Wittgenstein, der mit metaphysischen Schwierigkeiten so gescheit
spielen konnte wie Pascal mit Sechsecken oder Tolstoi mit Herrschern, warf
dieses Talent weg und erniedrigte sich vor dem gesunden Menschenverstand
wie Tolstoi vor den Bauern — beide von Hochmut getrieben. Ich bewunderte
Wittgensteins sTractatusc, aber nicht sein spateres Werk, das mir eine Vernei-
nung seines besten Talents einzuschlieRen schien [...].

Ich habe in Wittgensteins >Philosophischen Untersuchungenc< nichts gefun-
den, das mir interessant schien, und ich verstehe nicht, warum eine ganze
Schule bedeutende Weisheit in ihren Seiten findet. Der friihere Wittgenstein,
den ich sehr gut kannte, war leidenschaftlich intensivem Denken hingege-
ben, in profundem Umgang mit schwierigen Problemen, deren Bedeutung
ich wie er filihlte, und besessen (wenigstens dachte ich so) von wahrem
philosophischen Genius. Der spatere Wittgenstein hingegen schien des
ernsthaften Denkens miide geworden und eine Lehre erfunden zu haben, die
solche Aktivitdt unnotig machte. Ich glaube nicht einen Moment, daR eine

332

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lehre, die diese faulen Konsequenzen hat, wahr ist. Ich sehe jedoch ein, daR Wittgenstein.
ich eine iibermdchtige Abneigung gegen sie habe; denn falls sie wahr ist, ist Logik als
Philosophie bestenfalls eine unwesentliche Hilfe fir Lexikographen und, im Spiegeldenken
schlimmsten Fall, ein miiRiges Gesellschaftsspiel.«

Um Russell philosophisch, und das heif3t aus Prinzipien zu widerspre-
chen, um entgegen seiner wie aller Wittgenstein-Kritik gerade den als
Denker von strenger Kontinuitdt auszugeben, dem sie laut oder logi-
stisch aberkannt ward, geniigt weder Entriistung noch Behauptung;
auch mit dem mdglichen Erweis, sokratischer sei er allemal gewesen
und allezeit geblieben denn Sokrates, ist es kaum getan. Gewif3, als
Wittgenstein 1945 resignierte, die »Philosophischen Untersuchungen«
wiirden ihm niemals zu einem Buch geraten, »darin die Gedanken von
einem Gegenstand zum andern in einer natiirlichen und liickenlosen
Folge fortschreiten«, und das Beste, was er schreiben konnte, wiirden
»immer nur [...] Bemerkungen bleiben«, da implizierte er selbst, wes-
sen er den »Tractatus« verddchtigte: zwar nicht zu vieler Falschheiten,
doch wohl zu rascher Wahrheiten. Damals hatte er sich nicht mit Skiz-
zen von der Landschaft seines Denkens beschieden, hatte die Wahrheit
»unantastbar und definitiv« machen, die Probleme »im Wesentlichen
endgiiltig« 16sen wollen, und oft genug brauchte er bloR, um dem
»Tractatus« eine lapidare Sentenz zu gewinnen, von zweifelnder Um-
schweife und umwegiger Uberlegung des Journals einiges abzuschla-
gen, bis der eine Satz wie in Stein stehenblieb. »Die Logik muf} fiir sich
selber sorgen«, entscheidet zum Beispiel der Autor des »Tractatusc,
was der Tagebuchschreiber in manche Frage gestellt hat und was ihm
als Autor der »Philosophischen Untersuchungen« neuerdings fragwiir-
dig werden wird.

»22. 8. 14. Die Logik mul fiir sich selber sorgen.«

»3. 9. 14. Wie ist es mit der Aufgabe der Philosophie vereinbar, daR die Logik
fiir sich selbst sorgen soll? Wenn wir z.B. fragen: ist die und die Tatsache von
der Subjekt-Pradikat-Form, dann miissen wir doch wissen, was wir unter der
>Subjekt-Pradikat-Form« verstehen. Wir miissen wissen, ob es so eine Form
tiberhaupt gibt. Wie kdnnen wir dies wissen? >Aus den Zeichen!< Aber wie?
Wir haben ja gar keine Zeichen von dieser Form. Wir kdnnen zwar sagen: Wir
haben Zeichen, die sich so benehmen, wie solche von der Subjekt-Pradikat-
Form, aber beweist das, dal} es wirklich Tatsachen dieser Form geben muR?
Namlich: wenn diese vollstandig analysiert sind. Und hier fragt es sich wie-
der: gibt es so eine vollstandige Analyse? Und wenn nicht: Was ist denn dann
die Aufgabe der Philosophie?!!?«

333

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Damit die Kontinuitét einer Philosophie auRer Zweifel komme, ist frei-
und Scholien lich mehr als ihr gleichbleibender Stil vorzuzeigen; das Bild eines in
sich widerspruchsfreien Wittgenstein, abgezogen lediglich aus dem
Habitus seines Denkens (also dessen duRerem statt innerem Behaben),
gestort iiberdies durch die Attitiide des »Tractatus« (wahrhaftig ein
Stehen auf einem Fulle), ermangelt der wesentlichen Ziige. Zur Giiltig-
keit fehlt ihm, dem Bild eines mit sich vertraglichen Logikers, der zu-
reichende Grund, »in Kraft« welchen Prinzips »wir der Ansicht sind«
- um mit Leibniz zu formulieren —, »dal [...] keine Aussage wahr sein
konne, ohne daR es einen zureichenden Grund dafiir gabe, daR jene so
und nicht anders« sei, »wenn uns auch diese Griinde meist nicht be-
kannt sein konnen«. Sie konnen es sein, jedenfalls was Wittgenstein
angeht, denn er hat sie zur Geniige selber genannt. Die Behauptung,
an der alles hdngt, lautet schlicht: Er sei ein Philosoph der Intuition
gewesen, und zwar sowohl im landldufigen Sinn dieser Wendung, daR
er ndmlich stets und stdndig intuitiv philosophiert habe, als auch in
einem strengen Wortgebrauch. Vorausgesetzt aber werden nur Sitze
der »Philosophischen Untersuchungen« sowie der Tagebiicher und,
dem vollen Beweis zuliebe, sogar des »Tractatus«. — Als was die Voka-
beln >Intuition< und >intuitiv« in aller Munde sind, lehrt am besten das
Lexikon. In Heyses, des dlteren, »Allgemeinem verdeutschenden und
erkldrenden Fremdworterbuch«, das seit 1804 einem ganzen Sakulum
verldRlich schien, wird >Intuition¢ (gleich >innere, geistige Anschau-
ungc¢ oder >anschauende Erkenntnis<) ebenso wie »intuitiv¢ (gleich »an-
schauend¢ oder >unmittelbar wahrnehmend und empfindend<) unter
lateinisch >intuitus< eingeordnet, was sich von »intueri-anschauen«
herleite und daher »das Anschauen, das Hinsehen, der Anblick« be-
deute. Auch »Der GroRe Brockhaus« von 1953/57 folgt dieser Etymo-
logie, betont indes noch stdrker Geistigkeit und Unmittelbarkeit der
Intuition. Sie sei »das unmittelbare Gewahrwerden eines Sachverhal-
tes als wesentlich oder in seinem Wesen, ohne daR die bewuRte Refle-
xion liickenlos darauf hingefiihrt hat«; Intuitionen seien »oft von
einem Gefiihl groRer, ja iiberwdltigender Evidenz begleitet, im Unter-
schied zum bloRen Einfall«; Intuitionen konnten »Sachverhalte be-
treffen, die sich in bestimmter Weise als seiend aufdrangen, aber auch
ein Sollen, etwa daf} in bestimmter Weise gehandelt werden miisse«;
zur Vorbereitung einer Intuition kénne »das diskursive Denken [...]
auch das Ausprobieren« dienen, es sei »unerldfilich, um das intuitiv
Erkannte nachtrdglich zu begriinden und Folgerungen aus ihm zu zie-
hen.
Das Lexikon vergift auch nicht die philosophische Relevanz des
Begriffs: daR seiner Verfiigharkeit bediirfe, wer wie Platon die Ideen

334

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

oder wie Plotin das Ubersinnliche einer unmittelbaren Anschauung ge- Wittgenstein.
geben denke, dal’ die obersten Begriffe des Aristoteles oder die ober- Logik als
sten Wahrheiten des Descartes nicht einsehbar seien, wenn nicht dank Spiegeldenken
ihm. So viel, so gut; heil’t es aber weiter, die platonisch-neuplatoni-

sche Theorie »fithrt iiber die Mystiker [...] zur Lehre von der intellek-

tuellen Anschauung bei Schelling«, dann lduft die Tradition zwar nicht

in die Irre, doch bleibt die Wegbarkeit ihres Weges, ihr uéSodos, im

Dunkel. >Intuition< wird nun fiir alles und jedes gebraucht, ist einem
Schopenhauer »lebendige Anschauung, steht einem Klages ganz und

gar auf der »Seelenseite«, hat auch einem Jung nichts vom Denken.

Thr jlingstes Aufsehen machte sie als Schulname des mathematischen
»Intuitionismus«, dem ausschlieRlich die innere Erfahrung der Zah-

lenreihe etwas gilt; denn nur die ganzen Zahlen, sagte Kronecker, habe

Gott geschaffen, die {ibrigen seien Menschenwerk. Angesichts solcher

Vielfalt, die schon Verwirrung ist, tut philosophische Belehrung not,

um das Gemeinsame herauszufinden; erteilt hat sie 1926 Josef Kénig in

seinem iiberaus kldarenden Buch »Der Begriff der Intuition«:

»Der Einfall ist im gewdhnlichen Sprachgebrauch ein sich plotzlich dem Be-
wultsein aufdrangender sinnvoller Gedanke, dessen Pramissen zwar grund-
satzlich gebbar sind, tatsachlich aber im vorliegenden Fall nicht gegeben
wurden. So hat er in der gewdhnlichen Anwendung psychologische Bedeu-
tung als Ursprung des Sinns aus dem psychologisch Sinnlosen, etwa aus dem
UnbewuBten oder aus verkiirztem Denken oder wie immer. DaR man statt
vom Einfall hdufig auch von einer plétzlichen Erleuchtung, einer Intuition,
spricht, ist allgemein bekannt. Der Einfall, den wir hier meinen, ist wie sein
Oberbegriff ein philosophischer Begriff, und er unterscheidet sich von dem
psychologischen dadurch, daR die Pramissen der plotzlich entspringenden
Sinneinheit grundsatzlich ungebbar sind. Er ist also absoluter Ursprung des
Sinns aus dem Sinnlosen [...].

Diejenige Philosophie, deren Prinzip geradezu das Begreifliche und grund-
satzlich Verstandliche ist, ist der Empirismus, aber er iibersieht, daR es eben
wahrhaft Unbegreifliches, reelle Aporien des Anfangs gibt, obwohl ihn die
einfachsten geistigen Vorgange von ihrem Vorhandensein {iberzeugen konn-
ten. Schon das einfache Urteil, das die Gleichheit zweier sinnlich wahrge-
nommener Dinge ausspricht, ist ein solcher Vorgang. Man setze, [...] die
Fundamente der Beziehungen seien faktisch gleich, [...] so ist doch nicht
abzusehen, wie diese an sich seiende Gleichheit den Gedanken, den Ge-
sichtspunkt der Vergleichung erzeugen konnte [...].

Derselbe Vorgang wiederholt sich auf tieferen und hoheren Stufen. Newton
soll durch den Fall eines Apfels zur Konzeption des Gravitationsgesetzes
gelangt sein; dieser Augenblick der Konzeption war gewil} eine Intuition;

335

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare auf jeden Fall aber muRte er dabei vorher die Maglichkeit ursdchlicher Iden-
und Scholien titdt zwischen dem Fall des Apfels und der beobachteten Beziehung zwi-
schen Ebbe und Flut einerseits, Mondphasen andererseits gedacht haben,
ehe die Phdanomene seine Annahme verifizieren konnten. Aufgrund gemach-
ter Beobachtungen Hypothesen entwerfen, diese mdglichst vereinfachen,
gegeneinander ausgleichen usf.: dies alles ist erlernbar. Der springende
Punkt aber ist das Sehen von typischen Vorgdngen; sie >sehen< heilit, sie als
typische, d.h. als Fille von allgemeinen Regeln zu erkennen; wer aber sagt
uns, daR dieser Vorgang typisch ist? Er wird doch als typisch erst erkennbar
durch das Gesetz, dessen Fall er darstellt. Das Gesetz aber ist vorher so we-
nig vorhanden wie das Etikett stypisch<an dem Phanomen.«

Dal} Wittgenstein aus dem Einfall, dem Pramissen nicht vorgegeben
waren, philosophierte, daR er gleichsetzte, was zu vergleichen sinnlos
diinkte, weshalb es auch niemandem in den Sinn gekommen war, daR
er der Regel, ehe sie erkannt war, schon den Fall absah - seine Intui-
tivitdt, mit einem Wort, verleugnet sich in keinem Text, nicht einmal
im »Tractatus«. Dessen Sdtze allerdings, angeordnet in ihrer beriihm-
ten Manier der Dezimalklassifikation (1-1.1-1.11-1.12-1.13-1.21-2
und so fort bis 7), scheinen wie ihre Bezifferungen logisch aufeinan-
der zu folgen, obwohl sie keineswegs immer auch nur nacheinander
entstanden sind. Ihr Sinn ist Wittgenstein aufgegangen, unvermittelt
und anfangslos, sie sind ihm eingefallen: der Satz zum Beispiel, die
Logik miisse fiir sich selber sorgen, als allererster der Tagebiicher, wah-
rend er im »Tractatus« auf Dezimalstelle 5.473 verwiesen wird. Hier
steht hingegen an Stelle 1: »Die Welt ist alles, was der Fall ist«, ein
Satz, dem so viele Untersdtze logisch assistieren, daR er einer unbeab-
sichtigten Probe aufs Exempel 2.012, in der Logik sei nichts zufdllig,
gleichsieht. Doch das Journal verzeichnet unter dem 26. 5. 15. so be-
sorgt, wie Wittgenstein stets seinen Intuitionen nachfragt: »Wie aber
soll ich jetzt das allgemeine Wesen des Satzes erkldren? Wir konnen
wohl sagen: alles, was der Fall ist (oder nicht ist), kann durch einen
Satz abgebildet werden. Aber hier haben wir den Ausdruck >der Fall
sein¢! Er ist ebenso problematisch.«

Eine andere, eine beabsichtigte Probe wird immer aufs neue abge-
legt: ob die Intuition noch standhalte, wenn diskursives Denken sich
ihrer bemdchtigt, wenn der Verstand nachtrdglich den Einfall priift.
»Das Subjekt gehort nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der
Welt«, sagt »Tractatus«, 5.632, entschieden; hatte Wittgenstein inzwi-
schen eine Rechtfertigung gefunden, so war ihm am 2. 8. 16. »die
vollige Unklarheit« auch dieses Satzes bewul’t. Und sagt »Tractatus,
6.421, ebenso entschieden, Ethik und Asthetik seien eins — unbekiim-

336

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mert, daf diese Erleuchtung, wird ihr nicht aufgeholfen, sich paradox Wittgenstein.
dunkel ausnimmt -, so gab sein Autor sich hier intuitiver, als ihm das Logik als
Tagebuch eigentlich erlaubte; dort namlich hatte er versucht, die Griin- Spiegeldenken
de der Gleich- und sogar Ineinssetzung allmahlich nachzuliefern.

»24. 7. 16. Ethik und Aesthetik sind Eins.«

»29. 7. 16. [...] dall der Wunsch mit seiner Erfiillung in keinem logischen
Zusammenhang steht, ist eine logische Tatsache [...].

Kann man aber wiinschen und doch, nicht ungliicklich sein, wenn der Wunsch
nicht in Erfiillung geht? [...].

Allgemein wird angenommen, daR es bdse ist, dem Anderen Ungliick zu wiin-
schen. Kann das richtig sein? Kann es schlechter sein, als dem Anderen
Gliick zu wiinschen?

Es scheint da sozusagen darauf anzukommen, wie man wiinscht. Man scheint
nicht mehr sagen zu kdnnen als: Lebe gliicklich! [...] Die Welt des Gliickli-
chen ist eine gliickliche Welt.«

»7. 10. 16. Das Kunstwerk ist der Gegenstand sub specie aeternitatis gese-
hen; und das gute Leben ist die Welt sub specie aeternitatis gesehen. Dies
ist der Zusammenhang zwischen Kunst und Ethik.«

»20. 10. 16. Ist das das Wesen der kiinstlerischen Betrachtungsweise, daR
sie die Welt mit gliicklichen Augen betrachtet?«

»21. 10. 16. Denn etwas ist wohl an der Auffassung, als sei das Schdone der
Zweck der Kunst. Und das Schone ist eben das, was gliicklich macht.«

Ein philosophisches Problem, schrieb Wittgenstein spater, Jahrzehnte
nach Tagebuch und »Tractatus«, habe die Form: »Ich kenne mich nicht
aus.« Die deutsch-englische Parallelausgabe der »Philosophischen Un-
tersuchungen« iibersetzt: »I don‘t know my way about«, so daf die
Weglosigkeit, jene »reelle Aporie des Anfangs«, ausdriicklich wird. Wer
nicht weiter weil}, bar eines Kompasses, sich zu orientieren, also mor-
genwadrts zu richten, was immer sein Taggestirn und Wegeweiser sei,
geht leicht in die Irre; er versieht sich sogar des Woher, seit er das
Wohin iibersah. Damit er seinen Pfad finde, muf} er ihn als Pfad sehen;
solches Sehen aber, welches ineins ein Erkennen ist, geschieht ganz
plotzlich, eher ein Blitz als ein Blick, und lohnt dem Wandernden wie
dem Denkenden gleich, ein jahes »eUpnka — ich hab’s!« (dessen sich
nicht einmal ein Archimedes geniert haben soll, als ihm im Bade sein
hydrostatisches Prinzip aufging).

Wieso ich indessen habe, was ich soeben noch nicht hatte, wo-
durch mir die Erleuchtung kommt und schon gekommen ist, scheint
selber ungewiRR. Wittgenstein hat der Intuition oft nachgedacht; daR
er ihr miRtraute, beweist jedoch mitnichten, daR er sich ihr auch ver-

337

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare weigerte. Als Irrgarten, aus dem allein sie helfen mdchte — vorgeblich
und Scholien oder nachweislich —, wahlte er zum Beispiel die eine und andere Zah-
lenreihe. Schriebe ich etwa die Zahlen 1, 5, 11, 19, 29, und er sdhe
mir zu und sagte auf einmal, jetzt wiilite er weiter, so gdbe es manche
Moglichkeit, weshalb er’s zu wissen glaubte. Er hdtte unterdessen ver-
schiedene algebraische Formeln (wie a =n*+n-1) ausprobieren oder die
Reihe der Differenzen als 4, 6, 8, 10 ausrechnen, er hitte sich auch an
den Fortgang erinnern konnen ... Aber wére er wirklich zu tun imstan-
de, wozu ihm die Mdglichkeit leichthin zugesprochen wird?

»Wie immer du ihn im Fortfiihren des Reihenornaments unterrichtest, — wie
kann er wissen, wie er selbstdndig fortzusetzen hat?< — Nun, wie weil} ich’s?
- Wenn das heilRt yHabe ich Griinde?«, so ist die Antwort: die Griinde werden
mir bald ausgehen. Und ich werde dann, ohne Griinde, handeln.

Wenn jemand, den ich fiirchte, mir den Befehl gibt, die Reihe fortzusetzen,
so werde ich schleunig, mit volliger Sicherheit, handeln, und das Fehlen der
Griinde stort mich nicht.

>Aber dieser Reihenanfang konnte offenbar verschieden gedeutet werden
(z.B. durch algebraische Ausdriicke) und du muRtest also erst eine solche
Deutung wahlen.< — Durchaus nicht! Es war, unter Umstdnden, ein Zweifel
moglich. Aber das sagt nicht, da ich gezweifelt habe, oder auch nur zwei-
feln konnte [...].

Nur Intuition konnte diesen Zweifel heben? — Wenn sie eine innere Stimme
ist — wie weilk ich, wie ich ihr folgen soll? Und wie weil% ich, daR sie mich
nicht irreleitet? Denn, kann sie mich richtig leiten, dann kann sie mich auch
irreleiten.

(Die Intuition eine unndtige Ausrede.)

Ist eine Intuition zum Entwickeln der Reihe 1 2 3 4 ... ndtig, dann auch zum
Entwickeln der Reihe 2 2 2 ...

Aber ist nicht wenigstens gleich: gleich?«

Thr Weg ist toto coelo verschieden angelegt unter einem jeweils ande-
ren Himmel des Denkens, und doch lauft er beiden, Kénig und Witt-
genstein, auf dieselbe Aporie hinaus. Der eine fragt, »wie diese an sich
seiende Gleichheit den Gedanken, den Gesichtspunkt der Vergleichung
erzeugen konnte«; der andere, indem er zugibt, zwei Dinge seien
gleich, wenn sie so sind wie ein Ding, muf ebenso fragen, wie er nun
das, was ihm das eine Ding zeigt, auf den Fall der zwei anwenden solle.
Aber Wittgenstein scheut vor der Konsequenz: Es darf Intuition nicht
heilen, wozu auch eine Regel zu taugen scheint. Nur, zweifelt er so-
gleich, taugt sie {iberhaupt? Erkldre ich dem andern wirklich, was ich
selber verstehe? Lasse ich ihn das Wesentliche nicht erraten? Die Ant-

338

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wort gibt ein Passus der »Bemerkungen iiber die Grundlagen der Ma- Wittgenstein.
thematike, jener nachgelassenen Niederschrift Wittgensteins, die dem Logik als
Jahres- und Themenkreis der »Philosophischen Untersuchungen« ent- Spiegeldenken
stammt. »Wie, wenn man statt >Intuition< sagen wiirde srichtiges Erra-

ten<? Das wiirde den Wert einer Intuition in einem ganz anderen Lichte

zeigen. Denn das Phdanomen des Ratens ist ein psychologisches, aber

nicht das des richtig Ratens.«

Das Rétsel gédbe es nicht, sagt »Tractatus« (6.5); denn zu einer Ant-
wort, die man nicht aussprechen konne, lasse sich auch die Frage
nicht stellen, und umgekehrt impliziere die Moglichkeit einer Frage-
stellung auch die Moglichkeit ihrer Beantwortung. Dieser Satz verwirft
ebenfalls das Hin und Her des Ratens, dessen Psychologie, samt ihrer
angemaliten Sorge fiir Wahrheit und Falschheit, bloR die allmdhliche
Minderung des Irrtums billigt. Doch gébe es, sagt »Tractatus« (6.522),
allerdings Unaussprechliches, und dieses zeige sich. Indessen zeigt es
sich nur dem, der es als das sieht, was es ist, der darauf weder schlech-
ter noch besser, weder langsamer noch schneller, sondern im Augen-
blick richtig rdt. Was sich aber so zeigt, verdient eine Intuition zu
heiRen.

Hier tut es not, sich des strengen Wortgebrauchs von >Intuition¢
zu vergewissern, zumal ihr philosophischer Begriff auch die Sprach-
gewohnheit, jemanden >intuitivc zu nennen, in sich enthdlt, obschon
verdeckt. Der iiblichen, in allen Redewendungen durchscheinenden
Etymologie, die >Intuition< dem Sinnbezirk der Schau zuweist, muy
widersprochen werden; zwar hat das Wort allemal mit Sichtbarem zu
tun, doch driickt es das Sehen selbst auf andere Weise als >intuitus«
aus. Beide Substantive sintuitus< wie »intuitio, leiten sich wohl vom
Verb >intueri< her; daR sie freilich auch auf eine gleiche Bedeutung
hinauskdmen, ist nicht zu halten. Das »Ausfiihrliche lateinisch-deut-
sche Handworterbuch« von Georges gibt vielmehr an: »intuitio, das Er-
scheinen des Bildes auf der Oberfldche des Spiegels«. Belegt ist dieser
prézise Sinn von >intuitio< zumindest bei Chalcidius, dem Philosophen
des vierten nachchristlichen Jahrhunderts, dessen Ubersetzung und
Erkldrung des »Timaios« erstmals die Platon-Rezeption erdffnet sowie
die Intuition als Spiegel-Begriff erwiesen hat.

Ein anderes Wort, der Intuition durch den Spiegel verwandt, er-
hellt nun auch die Wegbarkeit des Weges, den die intuitive Tradition
von Platon zur Mystik und weiter zu Schelling gegangen ist: das Wort
»Spekulation¢. Aller Stolz des Denkens, den erst Luther den Philoso-
phen auszureden suchte, gehdrt ihr ganz, sofern sie ihre etymologi-
sche Schuld an >speculum« und >specularic zahlt, ndmlich in die Welt
als einen Spiegel spdht. Wie jeder Spiegel bedarf auch dieser, um die

339

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Erscheinungen und ihren Schein sehen zu lassen, des Auges, das ihn
und Scholien erfalRt, des Gedankens, der ihn einsieht. Die Spekulation kennt den
Gleichsinn von Gesicht und Verstand, sie lehrt die Philosophie den
Spiegelblick. Darum eben hilt spekulatives Denken soviel auf Intui-
tion: Es gewahrt in ihr den Aufschein der Spiegelbilder, in denen Welt
sich allererst zeigt. Nur solche Intuition, im Spiegel gewonnener Blick,

ist Erleuchtung und Licht der Vernunft.

Auch in diesem, einem strengen Sinn soll Wittgenstein also ein
Philosoph der Intuition gewesen sein, soll er nicht nur intuitiv, son-
dern sogar spekulativ philosophiert haben. Das brachte ihn, den ma-
thematischen Logiker, unter die Dialektiker, wenn anders ihre Logik
stets zum Organon der Spekulation getaugt hat. Daran AnstoR nehmen
kann allein, wer durch Logistik jedwede Gestalt der Logik sonst er-
ledigt meint, wem insbesondere die Dialektik als Anachronismus der
Vernunft gilt; den Vorurteilslosen hingegen mag Wittgenstein lehren,
daR mathematische und spekulative Logik so weit auseinander nicht
liegen, um nicht in einem Kopf ein Verhaltnis miteinander einzugehen.
Ja, vielleicht gehen sie’s, wie Josef Konig bemerkte, auch aus Prinzi-
pien ein: »Ich meine [...]: wenn {iberhaupt, so kdnnte nur eine noch
nicht vorhandene allgemeine philosophische Logik das Prinzip auch
der mathematischen Logik enthalten, wahrend diese gegeniiber jener
und gegeniiber der spekulativen Logik aus Griinden der Sache es nie
zu mehr als bloRen Negationen bringen wird.«

Hier ist nicht zu erdrtern, wie und wieweit im Spiegeldenken, das
von der Sinnlichkeit des Spiegels provoziert wird, sich beide Logiken
verschrdanken, wohl aber, ob Ludwig Wittgenstein zur Zeit sowohl des
»Tractatus« als der »Philosophischen Untersuchungen« eben der spe-
kularen Reflexion, in welcher Absicht immer, ihr logisch Teil gegeben
hat. Ware es an dem - er miilite Logik geradezu als Spiegel, worin
etwas ihr Wesentliches sich zeigt, definiert haben, und alle Verschie-
denheit seines Denkens diirfte auf nichts als einen Selbstunterschied
des Spiegeldenkens hinauskommen, insofern dieses sich selbst und
ein davon unterschiedenes Spiegeldenken enthdlt (wie auch Spiegel
und Spiegelbild verschieden nur scheinen, bis einer die spekulare
Synthesis durchschaut, daR spiegelndes und gespiegeltes Ding im
Spiegel selbst, welcher das Bild enthilt, unterschiedene sind). Und
schlieRlich - wdre es an dem - hdtte Wittgenstein erst dieser oder
jener Splitter Logik als Spiegel-Splitter eingeleuchtet, im einen oder
anderen typischen Fall, ehe ihm die Gesetzlichkeit, daR in solchen
Splittern stets das Ganze sich zeigt, durchsichtig war; er hdtte mithin
eine Intuition der Intuition gehabt. Diese Intuition zu haben, bahnt
aber prinzipielle Wege, wie, sie nicht zu haben, an ebenso prinzipiellen

340

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporien liegt. Bedeutung und Bedingung, den Spiegel als solchen zu Wittgenstein.
sehen, hat wiederum Konig, der ja auch die Intuition einem »Sehen Logik als
als« gleichsetzte, aufgewiesen (1937 in seinem Buch »Sein und Den- Spiegeldenken
ken«): »Das Entscheidende [...] ist dies, da eben auch ein Spiegel als
solcher sichtbar und also ein sichtbares Ding ist. Ein sichtbares Stiick
Bronze z.B., das als Spiegel dient, ist noch kein sichtbarer Spiegel, d.h.
indem wir es sehen, sehen wir noch keinen Spiegel als solchen. Es ist
aber wesentlich mdglich, auch einen Spiegel als solchen zu sehen; und
zwar sehen wir ihn dann, wenn wir Anderes in ihm sehen. Der Spiegel
selber und als solcher ist ein sichtbares Ding dann und insofern, wenn
und insofern wir andere — und zwar im Prinzip alle anderen sichtbaren
Dinge - in ihm sehen. Von daher ist nun aber ein Spiegel [...] streng
ein ausnehmend besonderes sichtbares Ding. Denn er ist 1. ein sicht-
bares Ding neben den anderen sichtbaren Dingen, die er spiegelt und
zu spiegeln vermag; und in demselben Sinn wie diese ist er es. Aber 2.
ist seine Weise, ein sichtbares Ding zu sein, eine andere als die aller
iibrigen sichtbaren Dinge. Denn das Dasein dieser als sichtbarer Dinge
héngt nicht davon ab, daR sie ein Spiegel spiegelt. Hingegen nur als
andere sichtbare Dinge Spiegelndes ist ein Spiegel (als solcher) selber
ein sichtbares Ding.«

Der Spiegel werde als Spiegel sichtbar, hieR es, wenn anderes in
ihm sichtbar werde. Zu diesem Satz merkt Kénig an: »Ahnlich wie wir
den Raum als Raum sehen, wenn wir Dinge in ihm sehen. Oder wie
wir das Licht sehen, indem wir Farben im Licht sehen. In bezug auf
das Licht erinnere ich [...] an Aristoteles »de animac [...]: »Das Licht
ist dies, daf® Durchsichtiges als Durchsichtiges da ist.c Der Logos des
Lichts hat eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Spiegels.«

Wie sich ergibt, ist er auch dem Logos der Logik, als einer spekula-
ren Disziplin, eng verwandt; denn Wittgenstein hat sie tatsdchlich, als
»weltspiegelnd« begriffen, und sie bloR metaphorisch so zu nennen,
fiel ihm nicht ein. Die ersten Einsichten kamen bald und unvermittelt;
obwohl der Spiegel noch blind schien, lieR er einiges doch schon se-
hen. Am 20. 9. 14., einen Monat nach Tagebuchbeginn, notierte Witt-
genstein: Der Satz sei »ein logisches Abbild seiner Bedeutung«; am
2. 10. 14.: Nur dadurch konne der Satz wahr oder falsch sein, daR er
»ein Bild eines Sachverhaltes« sei; und drei Tage darauf: Nur die Wirk-
lichkeit interessiere die Logik, also die Satze nur, insoweit sie »Bilder
der Wirklichkeit« seien. Am 11. 10. 14. verzeichnet das Journal zum
erstenmal das Wort >widerspiegeln«: Gefragt wird, ob die Tatsachen,
die (laut »Tractatus« 1.13) im logischen Raum die Welt sind, in den
Sdtzen widerscheinen, ob zum Beispiel die Subjekt-Pradikat-Form ein
Spiegelbild der Subjekt-Pradikat-Tatsache ist. Abermals steht da, die

341

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Logik sorge fiir sich selbst; man miisse ihr bloR zusehen, wie sie es
und Scholien macht. Und Wittgenstein sieht ihr zu, von Eintragung zu Eintragung
gewisser, dal ihr »Machen« ein Spiegeln sei.

»23. 10. 14. Wie, wenn unsere Zeichen ebenso unbestimmt waren, wie die
Welt, welche sie spiegeln?«

»4. 12. 14. Sehen wir uns z. B. die Gleichung ™7 p = p an: diese bestimmt
mit anderen das Zeichen fiir p, da sie besagt, dal® es etwas sei, was >p< und
>~ “p< gemein haben. Dadurch erhdlt jenes Zeichen Eigenschaften, die wi-
derspiegeln, daB die doppelte Verneinung eine Bejahung ist.

»24. 1. 15. [...] Der negative Satz schlieRt die Wirklichkeit aus. Wie kann die
allumfassende, weltspiegelnde Logik so spezielle Haken und Manipulationen
gebrauchen?! Nur, indem sich alle diese zusammen zu einem unendlich fei-
nen Netzwerk, zu dem grofRen Spiegel verkniipfen!«

»6. 3. 15. Die Probleme der Verneinung, der Disjunktion, von Wahr und
Falsch — sind nur Spiegelbilder des einen, groRen Problems, in den verschie-
den gestellten groRen und kleinen Spiegeln der Philosophie.«

Dieser Weg vom Bild zum Spiegelbild scheint freilich gar nicht schliis-
sig — und ist es aus Griinden nicht, da er, statt in Schritten der Deduk-
tion, in Spriingen der Intuition verfolgt wird. Allerdings scheint auch
das Spiegeln schal, blof? Redensart, als werde dem Wort schon zuge-
traut, es konne die Sache, fiir die es steht, wohl mitbesorgen. Wittgen-
stein beldRt es nicht dabei; zwar expliziert er nirgends, daR es dem
Spiegel als solchem wesentlich ist, die Dinge oder ihre Gesamtheit Welt
zum Vorschein zu bringen, indes fiihrt er die Logiksprache als Spiegel
ein, worin das Logische sich zeigt.

Im »Tractatus«, dessen Wortvorrat in terminologischer Absicht
sparsam ist, kommt die Vokabel 6fter vor: >sich zeigen« als strenges
Kriterium der Spiegelbarkeit, szeigen< als Synonym fiir das Tun des
Spiegelnden. Wer etwas zeigt, weist es im Gestus auf; daR er jedoch
dariiber auch sprechen kann, obgleich in nur akzidentieller Moglich-
keit, verfdlscht das Phanomen. Hingegen hat der Spiegel, indem er
zeigt, alles Vermogen erschopft, und nicht einmal als Sprachspiegel,
welcher die Logik sein soll, kann er, was sich in ihm gezeigt hat, noch
besprechen. Er hat das Logische sehen lassen, zu anderem taugen
seine Sdtze nicht; deshalb macht ihr Gebrauch sie iiberfliissig, wie
auch sonst ein Spiegel, hat er das Schone erst zu Ansehen gebracht,
beiseite gelegt wird. Wittgensteins beriihmtester Satz, der letzte und
siebte des »Tractatus« — wovon man nicht sprechen konne, dariiber
miisse man schweigen - ist stets zum positivistischen Gemeinplatz
miRbraucht worden. Er hat aber keinen, es sei denn diesen spekularen

342

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinn: daR eine spiegelnde Sprache zeigt, was sie hat, und nicht sagt; Wittgenstein.
wollte einer von ihr sich sagen lassen und also selbst in ihr sagen, was Logik als

sie ihm vorweist, wdre fiir seine Reflexion zu fiirchten. Das Logische Spiegeldenken
kommt vor Augen, dem Spiegelblick allemal Intuition, sonst kdme es

ins Gerede; immer bleibt es so unaussprechlich, wie es nie unsichtbar

gewesen ist. Der »Tractatus« schreibt Logik in Spiegelschrift; ihn an-

ders verstehen hieRe den Sinn seiner Sdtze verfehlen, zum Beispiel

der folgenden:

(2.17) »Was das Bild mit der Wirklichkeit gemein haben muf3, um sie auf
seine Art und Weise - richtig oder falsch — abbilden zu kdnnen, ist seine
Form der Abbildung.«
(2.172) »Seine Form der Abbildung aber kann das Bild nicht abbilden; es
weist sie auf.«
(2.18) »Was jedes Bild, welcher Form immer, mit der Wirklichkeit gemein
haben muR, um sie liberhaupt — richtig oder falsch — abbilden zu kdnnen,
ist die logische Form [...].«
(2.181) »Ist die Form der Abbildung die logische Form, so heil3t das Bild das
logische Bild.«
(2.19) »Das logische Bild kann die Welt abbilden.«
(2.221) »Was das Bild darstellt, ist sein Sinn.«
(3) »Das logische Bild der Tatsachen ist der Gedanke.«
(3.01) »Die Gesamtheit der wahren Gedanken sind ein Bild der Welt.«
(4) »Der Gedanke ist der sinnvolle Satz.«
(4.001) »Die Gesamtheit der Satze ist die Sprache.«
(4.01) »Der Satz ist ein Bild der Wirklichkeit.«
(4.014) »Die Grammophonplatte, der musikalische Gedanke, die Noten-
schrift, die Schallwellen, stehen alle in jener abbildenden internen Bezie-
hung zu einander, die zwischen Sprache und Welt besteht.
Ihnen allen ist der logische Bau gemeinsam.«
(4.022) »Der Satz zeigt seinen Sinn.«
(4.12) »Der Satz kann die gesamte Wirklichkeit darstellen, aber er kann
nicht das darstellen, was er mit der Wirklichkeit gemein haben muR, um sie
darstellen zu konnen - die logische Form.«
(4.121) »Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich
in ihm.
Was sich in der Sprache spiegelt, kann sie nicht darstellen. Was sich in der
Sprache ausdriickt, kdnnen wir nicht durch sie ausdriicken.
Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. Er weist sie auf.«
(4.1212) »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.«
(6.13) »Die Logik ist keine Lehre, sondern ein Spiegelbild der Welt.«

Am 15. 4. 15 hatte Wittgenstein resigniert, er konne nicht heraus-

343

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare bringen, inwiefern der Satz das Bild des Sachverhaltes sei; beinahe war
und Scholien er »bereit, alle Bemithungen aufzugeben«. Am 23. 5. 15 indes formu-
lierte er zum erstenmal den eminenten Satz 5.6 des »Tractatus«: »Die

Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt.«

Die Antwort war gefunden: Nur mein Spiegel, die Welt im Augen-
blick vermittelnd, schrankt mir die Einsicht in sie und ihn gleich ein;
nur Sétze, spiegelbildlich zu Sachverhalten, teilen sich mit diesen ins
gleiche Confinium. Das Journal verrdt allerdings mit keinem Wort, ob
Wittgenstein die spekulare Geltung seines Satzes damals schon durch-
schaut hat, doch heiRRt es am selben Tag, er gebe »den Schliissel zur
Entscheidung, inwieweit der Solipsismus eine Wahrheit ist«. Diese
Eintragung, scheinbar eine philosophische Beildufigkeit, kehrt nahe-
zu wortlich in »Tractatus« 5.62 wieder, und dort nun wird ihr zurei-
chender Grund eben im Spiegel als solchem, worin etwas sich zeigt,
aufgewiesen. »Was der Solipsismus ndmlich meint, ist ganz richtig, nur
lasst es sich nicht sagen, sondern es zeigt sich.«

Damit der Spiegel als solcher ein sichtbares Ding sei, muf} er’s auf
andere Weise als alle {ibrigen sichtbaren Dinge sein: reflektierend statt
reflektiert. Wenn die Sprache also, fiir sich selber sorgend, den Sinn ih-
rer Sdtze sehen 1dRt — und nur dann —, ist sie als Spiegel des Logischen
vor Augen; wer ihr hingegen (wie auch Wittgenstein im »Tractatus«)
die Sorge abnimmt, eigene Reflexion statt der ihren, macht sie fiir
sich und sich selber fiir sie bloR blind - es sei denn, er ndhme die nun
Gespiegelte weiter auch als Spiegelnde wahr, just einer, der inmitten
zweier Spiegelscheiben steht, Herr und Knecht ihrer iterativen Bilder.
Wie aber sollte der Logiker, der eine einzige Sprache nur zuldfRt, zwi-
schen die Spiegel geraten? Und erweiterte er schon das logisch-lingu-
istische Repertoire, welcher Art Sprachen wiirde er sich, um Spiegeln-
des schlief8lich gespiegelt zu sehen, syntaktisch vertrauen?

»29. 5. 15. [...] ist die Sprache die einzige Sprache?
Warum soll es nicht eine Ausdrucksweise geben, mit der ich iiber die Sprache
reden kann [...]7«

Die Frage ist Wittgenstein zu keiner Zeit, auch der friihesten nicht,
fremd gewesen, nur kam ihre Beantwortung ihm nirgendwann aufs
Ubliche hinaus: daR eine Metasprache zu konstruieren wire, um in ihr
der anderen sich zu versichern. Sprache lediglich zu erkennen oder
Sprache auch selbst zu bilden, das bleibt die Differenz zwischen Witt-
genstein und logischen Positivisten; wollen sie die Logik durch Sitze
klar machen, so ist sie ihm nichts als das Klarwerden von Sdtzen. Was
beide, ihn und sie, dem Anschein nach verbindet, ist das Zugestandnis

344

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mehrerer logisch relevanter Sprachen statt der einen, doch tatsdachlich Wittgenstein.
wird beidemal Verschiedenes konzediert: Sie erfinden spezielle Sprach- Logik als
kalkiile, damit sie Logisches besprechen kdnnen, wahrend er alltdgli- Spiegeldenken
che Sprechweisen, in denen ebenfalls Welt sich zeigt, vorfindet. Thm

kommt jedes Sprechen, und gerade das unlogische, logisch recht, mag

dessen Satz- und Wortgebrauch sogar jenem dhneln, durch den Kinder

spielend sprechen lernen. Ja, die »Philosophischen Untersuchungen«

definieren ausdriicklich:

»Ich will diese Spiele >Sprachspiele< nennen, und von einer primitiven Spra-
che manchmal als einem Sprachspiel reden [...].

Ich werde auch das Ganze: der Sprache und der Tatigkeiten, mit denen sie
verwoben ist, das »Sprachspiel< nennen [...].

Man kann sich leicht eine Sprache vorstellen, die nur aus Befehlen und Mel-
dungen in der Schlacht besteht. — Oder eine Sprache, die nur aus Fragen
besteht und einem Ausdruck der Bejahung und der Verneinung [...].
Wieviele Arten der Sétze gibt es aber? Etwa Behauptung, Frage und Befehl?
- Es gibt unzahlige solcher Arten: unzahlige verschiedene Arten der Verwen-
dung alles dessen, was wir >Zeichen< >Worte¢, >Sédtze¢, nennen. Und diese
Mannigfaltigkeit ist nichts Festes, ein fiir allemal Gegebenes; sondern neue
Typen der Sprache, neue Sprachspiele, wie wir sagen kdnnen, entstehen und
andre veralten und werden vergessen [...].

Fiihre dir die Mannigfaltigkeit der Sprachspiele an diesen Beispielen, und
andern, vor Augen:

Befehlen, und nach Befehlen handeln -

Beschreiben eines Gegenstands nach dem Ansehen, oder nach Messungen -
Herstellen eines Gegenstands nach einer Beschreibung [...] -

Berichten eines Hergangs —

Uber den Hergang Vermutungen anstellen -

Eine Hypothese aufstellen und priifen -

Darstellen der Ergebnisse eines Experiments durch Tabellen und Diagramme -
Eine Geschichte erfinden; und lesen —

Theater spielen —

Reigen singen —

Rétsel raten —

Einen Witz machen; erzdhlen -

Ein angewandtes Rechenexempel l6sen -

Aus einer Sprache in die andere {ibersetzen -

Bitten, Danken, Fluchen, GriiRen, Beten.«

Unmittelbar hierauf bemerkt Wittgenstein, es sei interessant, solche
mannigfaltige Verschiedenheit des Satz- und Wortgebrauchs [mit] dem

345

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare zu vergleichen, was Logiker sonst iiber den Bau der Sprache gesagt
und Scholien hitten — den Autor des »Tractatus« nicht ausgenommen. Er war sich
bewuRt, daR er die eine Logiksprache hinter sich gelassen hatte, und
brauchte sich trotzdem nicht einzugestehen, daR er, vor sich nun die
vielen Sprachspiele, ein ganz anderer geworden ware. Seine Kritiker
allerdings unterstellen ihm gerade dies: einen Bruch mit dem »Tracta-
tus«, eine Kehre zu den »Philosophischen Untersuchungen«, und ei-
nen Kopfstand in jedem Fall. Als einziger Interpret hat Erich Heller -
auch er kaum véllig frei davon, Russells Scheidung in »W I« und »W I«
zu akzeptieren - sich ahnungsvoller ausgedriickt, als er die giiltige
Wendung wenigstens angab, obschon in ihrem prazisen Sinn nicht er-
kannte, und auch einen Beleg beibrachte: »Man konnte sagen: Die
Betrachtung mulf} gedreht werden, aber um unser eigentliches Bediirf-
nis als Angelpunkt.«

»Den ganzen Horizont des Denkens um 180° rotiert zu haben, da-
rin sah Heller den Unterschied des spaten zum friihen Wittgenstein;
was so gut sich anlieR, blieb indessen nur eine Redensart. In aller
Strenge, wie sie einem Logiker gegeniiber (und einem mathematischen
dazu) geboten ist, bedeutet Drehung um 180°, daR er eine Spiegelung
vornimmt. Diese ndmlich kann per definitionem an einer vertikalen
Geraden 1 herbeigefiihrt werden, indem man die Ebene im Raum durch
180° um 1 dreht; so kommen manche Figuren der Kunst, die ein im-
periales Symbol flankieren, zu ihrer Spiegelsymmetrie. Gedreht aber
wird allemal um die Spiegelachse, als welche das eigentliche Bediirfnis
erscheint.

Nimmt man diese Operation in Gedanken vor, so hat Wittgenstein
die Sprache der Logik, laut ihm ein Spiegel der Welt, ihrerseits ge-
spiegelt. Er mulite sie jedoch in einem Spiegel ihrer Art abbilden, und
genau das tat er, ihr die vielen Sprachen vorhaltend, die aufRer ihr und
mit ihr existieren. Auch diese Sprachspiele sprechen iiber Tatsachen,
iiber Welt um uns, sie spiegeln eine groRe Welt aus vielen kleinen. In
den Spiegeln nun, die so sich gegeniiberstehen (die spiegelnde Logik-
sprache und die spiegelnden Sprachspiele), darin zeigt sich dies: Auf
der Scheibe der Sprachspiele erscheint jetzt die Logiksprache, doch
nicht als eine von ihnen, denn sie ist kein Sprachspiel, auch kein be-
sonderes, sie ist als Reflexion dabei; auf der Scheibe der Logiksprache,
der weltspiegelnden, erscheinen aber jetzt auch die Sprachspiele, sie
in ihr reflektiert. Wenn diese spekulare Deutung Wittgensteins richtig
ist, mul sie sich in seinen Sdtzen bestdtigen, etwa in diesen:

»Die Philosophie - die ja immer an die Logiksprache gebunden bleibt - darf
den tatsdchlichen Gebrauch der Sprache in keiner Weise antasten, sie kann

346

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihn am Ende also nur beschreiben. Denn sie kann ihn auch nicht begriinden. Wittgenstein.
Sie ldRt alles, wie es ist. Logik als

Die Philosophie stellt eben alles bloR hin, und erkldrt und folgert nichts. — Spiegeldenken
Da alles offen daliegt, ist auch nichts zu erklaren. Denn, was etwa verborgen

ist, interessiert uns nicht.«

Just dieses tut der Spiegel Logiksprache: Er tastet die Sprachspiele
nicht an, beschreibt sie, indem er sie zeigt, begriindet sie nicht, son-
dern laRt sie, wie sie sind; er stellt alles bloR hin, fiir sich selber sor-
gend, und alles liegt offen da, von selbst sich zeigend. Manch einer
mochte sich wundern (und hat es getan), dal® Philosophie nicht gleich-
falls als Sprachspiel gilt, Wittgenstein vielmehr lehrt, ihr sei anderes
aufgegeben, als von neuen Dingen zu reden und sich dadurch hervor-
zutun, ndmlich alle Sprachspiele zum Gegenstand zu haben. Doch die
Spiegelung der Sprachspiele in der Logiksprache driickt préazise diese
Aufgabe aus. Konne also Philosophie keine Theorie der Sprachspiele
sein, folgert der Erstaunte, so habe sie einzig das schon Vorhandene
aufzuweisen, damit es klar werde. So ist es, natiirlich, denn Philoso-
phie reflektiert die vorhandenen Spiele, und ist unter ihnen als blofRe
Reflexion.

Umgekehrt unterliegen Sprachspiele denselben Spiegelkriterien.
Soll in ihnen etwas Bestimmtes sich zeigen, eben die eine Sprache
der Logik, miissen sie prinzipiell als Spiegel sichtbar sein, worin etwas
iiberhaupt zum Vorschein kommt. Die »Philosophischen Untersuchun-
gen« lehren, auch diese Spiegel als solche zu brauchen.

»Was bezeichnen nun die Worter dieser Sprache? — Was sie bezeichnen, wie
soll sich das zeigen, es sei denn in der Art ihres Gebrauchs? [...]

Jedes Zeichen scheint allein tot. Was gibt ihm Leben? — Im Gebrauch lebt es.
Hat es da den lebenden Atem in sich? — Oder ist der Gebrauch sein Atem?
[...].

Wenn man fragt >Wie macht der Satz das, dal er darstellt?< — so konnte die
Antwort sein: >Weillt du es denn nicht? Du siehst es doch, wenn du ihn be-
niitzt.< Es ist ja nichts verborgen [...]. »Das Bild sagt mir sich selbst< mochte
ich sagen. D.h., dal} es mir etwas sagt, besteht in seiner eigenen Struktur,
in seinen Formen und Farben.«

So different die Sdtze des einen und des anderen Buches, des einen
und des anderen Wittgenstein, welcher in Wahrheit ein einziger ist,
nur sein mdgen, den Spiegeln geniigen sie. Tdten sie es nicht, es gdbe
keinen Grund, warum die spekulare These des »Tractatus«, »die Gren-
zen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt«, noch einmal

347

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare aufgenommen wird - oder Sprachspiele unterschieden sich von Logik
und Scholien  durch andere Grade, als Spiegelung sie bendtigt. »Die Ergebnisse der
Philosophie sind die Entdeckung irgend eines schlichten Unsinns und
Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache

geholt hat.«

Zwischen beiden Sitzen ist ein Abstand von Jahrzehnten, sonst
kein Unterschied: Derselbe Wittgenstein hat sie geschrieben, wie an
einem Tag seines Denkens. Aus der Logik echappieren wollen, heiRe
die Welt verlassen miissen, sagt der »Tractatus«, und ebendort wird
auch die Grenze, woran sich der Ausdruck des Gedankens stof3t, nur
in der Sprache gezogen, wird ein Grenziibertritt ein Unsinnsgang ge-
nannt. Diesem mundus intelligibilis, dessen Provinzen die Sdtze einer
Sprache sind, bereiten die »Philosophischen Untersuchungen« kein
Babel, denn ihre Sprachverwirrung zu vielen Welten, Trugschein von
Logikspielen statt logischer Verbindlichkeit, klart sich im Spiegeln und
Gespiegeltwerden. Vor seinem Gesetz sind alle Intuitionen gleich, so
daR, wer »hinter« sie sehen will, mit ihnen gleich und ganz die Welt
einbiiflt; er ist wortwdrtlich vor den Kopf geschlagen, ist er doch an
Spiegel angerannt.

Die spekulare Entsprechung zwischen Buch und Buch im einzelnen
zu priifen, ist hier nicht die Zeit, indes ergibt sich schon nach dem
sowenigen soviel: Die Spiegelung, die Wittgenstein vornahm, fiihrte
sein Denken nicht aus dem Thema des »Tractatus« hinaus; hatte sich
ihm bereits im Journal seine Arbeit ausgedehnt »von den Grundlagen
der Logik zum Wesen der Welt«, so war er immer noch, obwohl er jetzt
das Wesen der Sétze wie zuvor des Satzes aufzuhellen suchte, bei der
Reflexion der Welt. Die Fragen der »Philosophischen Untersuchungen«
setzen die scheinbaren Antworten des »Tractatus« nur fort, und ih-
nen wiederum, das bezeugen die Tagebiicher, liegen ebenfalls Fragen,
nichts als Fragen zugrunde. Zwischen allen Spiegeln, als welche Spra-
chen die Welt abbilden, erscheint mithin ein widerspruchsfreier, mit
sich vertrdglicher Wittgenstein gebrochen, wenn man so will, nur im
Reflex des Spiegelstrahls.

Auch das ist streng gemeint; denn das Sprechen, welches ein an-
deres spiegelnd enthilt, enthdlt mit dem gespiegelten, welches selber
spiegelnd spricht, zugleich sich selbst. Reflektierendes und Reflektier-
tes sind nicht verschiedene, als wéren sie bloR Sehendes und Gesehe-
nes, im Spiegelblick der iterativen Reflexion sind sie eins, das allein in
sich selbst unterschieden ist. Die Synthesis seines Denkens, vor Spie-
geln vollzogen, erweist Wittgenstein als Philosophen der Spekulation,
alle Verschiedenheit seines Denkens ist aufgehoben im Selbstunter-

348

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schied seiner Intuitionen. Der und jener Wittgenstein, frith und spat, Wittgenstein.
wdre der traurige Selbstwiderspruch eines Logikers; er ist aber einer, Logik als
ohne als dieser eine der ausgeschlossene Dritte zu sein. Spiegeldenken

349

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mo T1. DER SPIEGEL UND DAS LICHT

Unter den grofRen deutschen Philosophen sei er der unbekannteste,
obwohl von ihm Traditionen zu Hegel und Marx hinfiihren. Dieser Satz,
auf Leibniz gemiinzt?, hat ein chinesisches Aquivalent. Auch Mo Ti (ca.
470-400) gilt dortzulande als einer der groRen und ist einer der unbe-
kannten Philosophen, obwohl von ihm Traditionen bis zu Mao Tse-tung
reichen. So sagt Mo Ti: »Bewegung: Indem eine Tiirangel fortfahrt,
sich seitwdrts zu drehen, bleibt sie frei von Insekten«; sagt Mao: »Tiir-
angeln werden nicht wurmstichig.« So sagt Mo Ti: »Angemessen: Wenn
in Wirren Soldaten auftreten und man fiir die Produktion sorgt, so ist
das korrekt«; sagt Mao: »Wir haben Truppen fiir die Kriegfiihrung und
auch Truppen fiir die produktive Arbeit. Als kriegfiihrende Truppen
besitzen wir die Achte Route-Armee und die Neue Vierte Armee; aber
auch diese Armeen sollen fiir zweierlei Aufgaben eingesetzt werden:
fiir die Kriegfithrung und fiir die Produktion.«? Endlich sind Leibniz
und Mo Ti selber miteinander vergleichbar; nicht nur wegen der Uni-
versalitdt ihrer Themen, ihres politischen Interesses, sondern primar
aus Griinden der Dialektik.

Yin und yang: »Sie signalisieren antithetische und konkrete Aspek-
te des Raumes (...) ebenso antithetische und konkrete Aspekte der Zeit
(-..) >Ein yin, ein yang« - dabei ist nicht zu vergessen, daR dieser Ge-
gensatz ein konkretes und komplexes Bild weckt, Schatten verbunden
mit Licht (...).«* Die Sdtze Marcel Granets erinnerten an Mo Ti: Licht
und Schatten standen zwar im Gegensatz, das Licht vertreibe zwar den
Schatten, aber er entstehe nur durch das Licht, sei nicht vollstandige
Dunkelheit, sondern der Schatten sei ein schwacheres Licht. Am Text
dieser Erlduterung zum dialektischen Kanon* (mdglichst am chinesi-
schen, notfalls am deutschen) wére zu priifen, sagten wir®, ob sich die

1 | SoHans Heinz Holzin einer Interpretation Leibnizischer Texte, in: Joa-
chim Schickel, Minima philosophica, Berlin 1967, S. 14.

2 | Vgl. (Mo Ti) Mé Ti des Sozialethikers und seiner Schiiler philosophische
Werke, iibersetzt und erldutert von Alfred Forke, Berlin 1922, S. 450 u. 458;
vgl. Worte des Vorsitzenden Mao Tse-tung, Peking 1967, S. 307 und 120.

3 | M[arcel] Granet, La pensée chinoise, Paris 1934, S. 118; dt. als: Das
chinesische Denken, Miinchen 1963, S. 88.

4 | Vgl. MéTi (hrg. von A. Forke), a.a.0. [Anm. 2], S. 469f.

5 | Im Aufsatz »Dialektik in China (1)« [in: J. Schickel, GroRe Maur. GroRe
Methode, Stuttgart 1968]. — Auch hier wird, wie im Versuch Lao-tzu lediglich
ein dort gegebenes Versprechen eingeldst, eine dort angelegte Skizze ausge-
fiihrt; freilich haben beide Versuche den Charakter der Vorldufigkeit.

351

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare logische Grundfigur wiederum bestdtigt: ob das Licht ein in sich eini-
und Scholien ges Doppeltes sein soll, Licht und darin verbunden Licht mit Schatten.
Auch Mo Tis Texten zum Spiegel wdre die Grundfigur nachzuweisen,
daR Reflektierendes und Reflektiertes nicht einfach verschiedene sind,
bloR Sehendes und Gesehenes, dalk vielmehr im Spiegelblick (im Blick
in den Spiegel) dieser selbst und sein Gegenteil (der Blick, der zuriick-

kommt) unterschiedene sind.

Das Verhaltnis zwischen Licht und Schatten, oder - falls Schatten
als ein schwicheres Licht, eine Dammerung, als eine abnehmende Fins-
ternis zu begreifen - zwischen Licht und Dunkel soll ein Dialecticum
sein. Tatsdchlich erldutert der Dialektiker Fichte, was ihm Ich und
Nicht-Ich sei, am Exempel des licht-, dunkel-werdenden Raumes: »Set-
zet in dem fortlaufenden Raume A im Punkte m Licht, und im Punkte
n Finsternis: so mull notwendig, da der Raum stetig, und zwischen m
und n kein Hiatus ist, zwischen beiden Punkten irgendwo ein Punkt
0 sein, welcher Licht und Finsternis zugleich ist, welches sich wider-
spricht. — Thr setzet zwischen beide ein Mittelglied, Ddmmerung. Sie
gehe von p bis g, so wird in p die Ddimmerung mit dem Lichte, und in
g mit der Finsternis grenzen. Aber dadurch habt ihr bloR Aufschub
gewonnen, den Widerspruch aber nicht befriedigend geldst. Die Dam-
merung ist Mischung des Lichts mit Finsternis. Nun kann in p das helle
Licht mit der Ddmmerung nur dadurch grenzen, daR der Punkt p Licht
und Ddmmerung zugleich sei; und da die Ddmmerung nur dadurch vom
Lichte unterschieden ist, daR sie auch Finsternis ist; - daR er Licht
und Finsternis zugleich sei. Ebenso im Punkte q. — Mithin ist der Wider-
spruch gar nicht anders aufzuldsen, als dadurch: Licht und Finsternis
sind {iberhaupt nicht entgegengesetzt, sondern nur den Graden nach
zu unterscheiden. Finsternis ist bloR eine sehr geringe Quantitat Licht.
- Gerade so verhilt es sich zwischen dem Ich, und dem Nicht-Ich.«®

Fichte umschreibt das Verhdltnis mehrfach, auch mehrdeutig: »Mi-
schung«; »Licht und Finsternis zugleich«; beide nur gradweise zu un-
terscheiden. Was es mit diesem Unterschied aber, dialektisch, auf sich
habe, formuliert Spinoza, wenngleich im Beispiel bleibend: »[...] sicut
lux seipsam et tenebras manifestat, sic [* wie das Licht sich selbst und
die Finsternis deutlich macht, so ist die Wahrheit die Norm ihrer selbst
und des Falschen (dt.: Baruch de Spinoza, Ethik in geometrischer Ord-
nung dargestellt, neu {ibers. und hrg. von Wolfgang Bartuschat, S.
187)]« (und er bezieht den Vergleich auf die Wahrheit) »veritas norma

6 | [Johann Gottlieb] Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre,
2. Teil, § 4, in: ders., Werke (hrg. von [Fritz] Medicus), Bd. 1, Leipzig 1911,
S. 339f.

352

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sui et falsi est«.” Das Licht, 143t sich folgern, sei die Norm seiner selbst Mo Ti.
und dessen, was es — wie das Falsche das Wahre - verneint; denn das Der Spiegel
Licht zeige sich selber und die Finsternis. Es zeigt sich: wie in einem und das Licht
Spiegel aufleuchtend, spekular-spekulativ, auch uns erleuchtend. Da-
zu miissen wir allerdings den Spiegel als solchen, ndmlich in thm an-
deres, sehen (und nicht als das Stiick Glas oder Bronze, als das wir ihn
auch erblicken kénnen): »Ahnlich wie wir den Raum als Raum sehen,
wenn wir Dinge in ihm sehen. Oder wie wir das Licht als Licht sehen,
indem wir Farben im Licht sehen.« In bezug auf das Licht erinnere ich
an Aristoteles »de an[ima]«, 418 b 4-10: »¢oTi d1 T1 Siagaves |...]
P& B¢ €0TIV 1) TOUTOU Evépyela, TolU Slapavols 1) Siapavés (Das
Licht ist dies, daR Durchsichtiges als Durchsichtiges da ist). Der Logos
des Lichts hat eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Spiegels.«®

Genug der Parallelen und Paraphrasen; Mo Ti selber komme zu Wort,
und zwar mit einer ersten Gruppe von Texten (den Abschnitten »Dia-
lektik«, »Kanon und Erlduterung« entnommen), die Licht und Schatten
betreffen.”® An sie zu erinnern, scheint um so dringlicher, als Mo Tis
Ubersetzer und Interpret Alfred Forke diesen Passagen nicht nur keine
Bedeutung beimift, sondern ihnen sogar mit Unverstdndnis begegnet.
Immerhin stimmt er mit dem Sinologen [James] Legge iiberein, dal Mo
Ti »genialer«, »philosophischer« als Konfuzius sei; auf Mo Ti den Sozia-
listen freilich, den Sinologen wie [Ernst] Faber und [Ernst Johann] Eitel
auszumachen meinen, mag er sich nicht einlassen.” Forke sieht noch
nicht - und hétte es kaum eingesehen —, inwiefern Reflexionen auch
iiber den Spiegel und das Licht mitunter zum Indiz eines dialektisch-
materialistischen Denkens taugen konnen. Zitieren wir also.

7 | Die Ethik des Spinoza, im Urtext hrg. von Hugo Ginsberg, Leipzig 1875,
S. 148. - Die logische Frage drdngt sich auf, ob nicht auch die (zuerst von
Wittgenstein eingefiihrte) »Wahrheitsfunktion« eine »norma sui et falsi«
darstellt.

8 | Die Farbeistvon Natur, sagt Goethe, ein »okiepdv« (schattiges), entste-
he also aus Licht und Finsternis. Vgl. Josef Kénig, Der Begriff der Intuition,
Halle a. d. Saale 1926, S. 160. Siehe auch Hans Lipps, Goethes Farbenlehre,
in: ders., Die Wirklichkeit des Menschen, Frankfurt a.M. 1954, S. 117f.

9 | J.Kodnig, Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937, S. 119, Anm. 1. Auf
die »Verwandtschaft« zwischen den Logoi von Spiegel und Licht gehe ich in
meiner »Spiegelschrift« [das ist die vorliegende Arbeit] ein.

10 | Ich zitiere nach der Ausgabe von Alfred Forke (siehe Anm. 2); sie ist
allerdings einer Revision bediirftig.

11 | Dazu A[lfred] Forke, Geschichte der alten chinesischen Philosophie,
Hamburg 1927, S. 393ff.

353

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare »Dialektischer Kanon.
und Scholien Beim Passieren des Mittagspunkts folgt der Schatten nicht. Erkldrt durch:
neu hervorgebracht.«

Forke merkt an: »Wenn die Sonne am Mittag durch den Meridian geht,
so folgt ihr der Schatten nicht. Es scheint so, als ob der Schatten sich.
auch bewegte, aber in Wirklichkeit schafft die Sonne durch ihre Bewe-
gung stets neue Schatten, d.h. der alte Schatten verschwindet zum Teil
und wird umgestaltet. Diese Stelle scheint in Lieh-tzu IV, 12 1. zitiert
zu sein, wo sie aber dem Prinzen Mao [...] zugeschrieben wird.*? Ahn-
lich lehrt auch der Sophist Hui-tzu, dafd der Schatten eines fliegenden
Vogels sich nicht bewegt.«

»Dialektischer Kanon.
Wenn man sich im Schatten aufhilt, so sind zwei (Schatten) da. Erklart
durch: doppelt.«

Forke merkt an: »Ein im Schatten befindlicher Gegenstand bringt einen
zweiten Schatten hervor, so daR man darin einen dunkleren Doppel-
schatten hat. Von einem Spiegelbild ist hier nicht die Rede und Sun I-
jang versteht wohl die Erkldrung [...] nicht richtig.«™

»Erlduterung zum dialektischen Kanon.

Schatten: Wenn das Licht kommt, so verschwindet der Schatten, und wenn
es bleibt, so ist der Schatten ganz und gar ausgeldscht. Zwei Lichter schlie-
Ren ein Licht in der Mitte ein, und dieses eine Licht ist der Schatten. Ein das
Licht beschattender Mensch leuchtet und wirft gleichsam den Schatten, in
seiner unteren Halfte nach oben und in seiner oberen Halfte nach unten.

12 | Vgl. The Book of Lieh-tzu, iibers. von A[ngus] C[harles] Graham, Lon-
don 1960, S. 88f. Z.B. »A shadow does not move.« Dazu Graham: »This is a
quotation from the Mohist Canons, where the explanation is given but is
unfortunately corrupt. The paradox also occurs in the last chapter of the
Chuang-tzu in the form >The shadow of a flying bird never moves<. A comment
on this by Szu-ma Piao (died A.D. 306) seems to be based on the Mohist
Canons, which he may have known in a better text: sThe bird screens the light
as a fish excludes the water. When the fish moves it excludes the water but
the water does not move. When the bird moves a shadow appears, and wher-
ever the shadow appears the light disappears. But appearing and disappear-
ing are not coming and going.<«« — Der von Forke >Prinz Mao< genannte heiRRt
bei Graham >Prince Moux.

13 | MéTi (hrg. von A. Forke), a.a.0. [Anm. 2], S. 432f. Hervorh. v. m.

354

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[...] Wenn nahe oder fern ein Stiick (eines Korpers) im Lichte liegt, so ver- Mo Ti.

deckt der Schatten die Innenseite. Wenn das beschattete Sonnenlicht ab- Der Spiegel
prallend einen Menschen trifft, so entsteht der Schatten zwischen der Sonne und das Licht
und dem Mann. Ist ein beschattender Baum in die Breite gewachsen, so ist

sein Schatten kurz, aber stark, ist der Baum schlank, so ist sein Schatten

lang, aber schwach.«

Forke merkt an: »Kap. 41 Nr. 36 und 38 handeln vom Schatten, aber
dieser Abschnitt ist keine Erkldrung dazu, sondern gibt allerlei Beob-
achtungen iiber den Schatten von andern Gesichtspunkten, iiber sein
Wesen, seine Entstehung und seine Richtung. [...] Nach Pi Yiian han-
delt der ganze Paragraph von der Sonnenuhr. Jedenfalls handelt er
vom Schatten und nicht, wie Sun I-jang und andere annehmen, zum
grofien Teil vom Spiegel. Sun zerlegt das Ganze in sechs kurze Abschnit-
te und versteht nur den ersten und letzten vom Schatten, alle andern
aber vom Spiegel. Ich halte es nicht fiir mdglich, dal} der Text zuerst
vom Schatten spricht, darin ohne irgend ein Wort, das auf den Spiegel
hindeutete, zu diesem {iberginge, um schlieRlich wieder zum Schatten
zuriickzukehren.«

So bemerkenswert an Mo Tis Auslassung auch logische Probleme
sind — man hat den ihm, zeitlich und gedanklich, nahestehenden Hui-
tzu mit Griechenlands Eleaten verglichen® -, bemerkenswerter daran
ist die von Forke zurlickgewiesene Parallelitdt zwischen Licht (-Schat-
ten) und Spiegel. Geriigt wird Sun I-jang, der Mo Ti 1894 ediert und
kommentiert hat'; gleichwohl sei seine Ausgabe »eine hervorragende
Leistung«, »eine Musterleistung philologischer Akribie« und koénne
»jlingeren Sinologen, welche sich mit der Textkritik vertraut machen
wollen, warm empfohlen werden«.” Fehlt es Sun I-jang mithin nicht
an philologischem Schein, soll es ihm indes an philosophischem Ver-
standnis mangeln. Jedenfalls: »Sun ist ein groRer Kritiker, vielleicht
etwas zu radikal. Konjekturen sind sein Element, und er kdnnte es mit

14 | Ebd., S. 469f.; Hervorh. v. m. (Die von Forke angegebene Stelle »Kap.
41 Nr. 36 und 38« findet sich auf S. 432f.)

15 | So Joseph Needham: Science and Civilisation in China, Bd. 2, Cam-
bridge 1956, S. 190. Hui-tzu (oder Hui Shih) gehort nicht zu den Mohisten,
der Mo-chia, sondern zu »another school, never very clearly differentiated
from [...] the Mohists, but sufficiently so to have been listed as an independ-
ent group, the Ming-chia (School of Names, or the Logicians) [...]J« (ebd., S.
185).

16 | Mo-tzu hsien-ku, MiiRige Erlduterungen zu Mo Ti.

17 | MéTi (hrg. von A. Forke), a.a.0. [Anm. 2], S. 10 bzw. IX.

355

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare manchem klassischen Philologen aufnehmen.«* Kann er es auch mit
und Scholien Forke, dem Philosophen, aufnehmen?

Die Frage heiRt erstens, ob Schatten und Spiegelung allezeit im
Grad ihrer Verwandtschaft begriffen worden, heillt zweitens, wie weit
Mo Tis Einsicht in ihr Verhiltnis gegangen; immerhin mochte er, ge-
geniiber drei Stufen der Relation (Verschiedenheit, Identitdt, Unter-
schied), der mittleren sich iiberlassen haben. Mit Schatten und Spie-
gelung sind frithe Jahrhunderte nicht vertraut; da beide Phdnomene
als Schemen sich dhnlich scheinen, setzt und benennt man sie gleich.
Der Ausdruck »>Spiegel« kommt erst im nach-lateinischen Mittelalter
auf; vorher regiert, méachtig in allen Formen, die Wurzel sskau¢, die
am Sehen den magischen Aspekt betont. Ins Althochdeutsche bringt
sie »scii-kar¢, »Schattenbehdlter¢, fiir den Spiegel ein, ins Altislandi-
sche skuggja, »Schattensehen«, ins Sanskrit entldf3t sie »kavi¢; das ist
der Seher, der (wie ein »weiser« Spiegel) das sonst Verborgene sieht.
Anderswo trennen sich zwar die Namen eher, doch {iberall bleiben sie
lange austauschbar: >okié< oder sumbras, das traurige Wort fiir Eury-
dikes Dasein im Hades, wird auch zum Spiegelbild des NarziR gesagt;
gerade im Widerschein von Welle und Wasser glaubt man den Schatten
zu finden. »[...] una sombra falsa, que a nuestros ojos ofrece la refle-
xion en el agua [* (...) ein falscher Schatten, der unseren Augen die
Reflexion im Wasser darbietet]«, wird der Narciso noch bei Calderon
belehrt.®

Bei Mo Ti also philosophische Riicksichten auf das Spiegel-Schat-
ten-Verhiltnis — sei es eines der Identitdt, noch nicht des Unter-
schieds - anzutreffen, ist schon viel; und ihre philologische Beriick-
sichtigung ware Sun I-jang zu danken. Aber Suns Ausfiihrungen, sagt
Forke, seien »auch sachlich unrichtig. Er nimmt an, daR die Sonne
im Osten steht und im Westen ein Spiegel aufgehdngt ist, der das
Sonnenlicht zuriickwirft, so daR es auf einen Mann fillt. Dann soll
ein nach Osten gerichteter Schatten entstehen, der also zwischen
den beiden Lichtern, Sonne und Reflex, und aullerdem zwischen der
Sonne und dem Mann liegt.« Forke wendet ein: »Ein solcher Reflex-
Schatten entsteht gar nicht, sondern nur der natiirliche Schatten des
Mannes, welcher der Sonne abgewandt ist und nach Westen féllt, also

18 | Ebd.,S.11.

19 | Vgl. meinen Essay »NarziB. Zu Versen von Ovidg, in: Antaios III/5.
Januar 1962 [in diesem Band ab S. 287]. Dort gehe ich auch auf den »spe-
kularen« Unterschied zwischen dem Orpheus- und dem NarziR-Mythos ein.
- Zur sprachlichen Aquivalenz zwischen den chinesischen Wértern fiir »Spie-
gel< und >Schatten« siehe unten [die folgende Seite].

356

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zwischen Mann und Spiegel, aber nicht zwischen Mann und Sonne Mo Ti.
féllt.«*® (Die Wahrheit ist, daR bei entsprechender Anordnung von Der Spiegel
Sonne und Spiegel, dessen Reflexionskraft ausreichend bemessen, und das Licht
beide Schatten fallen; west- und 0&stlich). Doch diesen Einwand
bringt Forke blof beildufig — um sogar den Praktiker Sun abzuwer-
ten; schwerer wiegt sein Bedenken gegen den Theoretiker Sun, der
vom Schatten zum Spiegel, vom Spiegel zum Schatten gehe — und das
ohne ein einziges Wort, als wiirfe die Reflexion einen Schatten, der
Schatten einen Lichtreflex.

»Sechs kurze Abschnitte [...] nur der erste und letzte vom Schat-
ten, alle andern aber vom Spiegel« zu verstehen: das sagt Sun I-jang,
dem widerspricht Forke. (1) »Wenn das Licht kommt, so verschwindet
der Schatten [...] «; (6) »Wenn das beschattete Sonnenlicht abprallend
einen Menschen trifft, so entsteht der Schatten zwischen der Sonne
und dem Mann [...]«; diese Sdtze werden als Schatten-Satze akzeptiert,
die Sdtze (2) bis (5) hingegen als Spiegel-Sdtze verworfen. Nun sagt
(2): »Zwei Lichter schlieRen ein Licht in der Mitte ein, und dieses
eine Licht ist der Schatten.« Und Forke erkldrt: »Der Schatten [...]
entsteht, indem das Licht an einem Gegenstande an beiden Seiten
vorbeiflutet, so daR wir gleichsam zwei getrennte Lichter haben. Zwi-
schen beiden entsteht hinter dem Gegenstand eine weniger erhellte
Zone, welche kein direktes Licht erhdlt, denn der Korper ldRt es nicht
durch, sondern nur von beiden Seiten reflektiertes, indirektes. Das ist
der Schatten.«?' Aber (2) ldRt sich auch lesen: Zwei Lichter — namlich
der in den Spiegel geworfene und der vom Spiegel zuriickgeworfene
Blick - schlieRen ein Licht in der Mitte ein, und dieses eine Licht
ist das Spiegelbild. Ob diese Lesart gilt, hangt am Chinesischen; es
miiRte ein Wort fiir Schatten(bild) und Spiegelbild dastehen. Forke
bemerkt: »ying?* muR verschieden iibersetzt werden, bald als >Schat-
teng, bald als »beschattenc.«? Sein Vorschlag reicht jedoch nicht aus;

20 | MéTi (hrg. von A. Forke), a.a.0. [Anm. 2], S. 471.

21 | Ebd.,S. 470.

22 | »ying«: [Werner] Riidenberg-Stange (Chinesisch-deutsches Warter-
buch, Hamburg, 3. Auflage, 1963, Nr. 2206) fiihrt dieses Zeichen nur unter
der (primaren) Aussprache sching< an; es bedeutet dann »Ansicht<. H[erbert]
A[llen] Giles (A Chinese-English Dictionary, London/Shanghai, 2. Auflage,
1912) nennt unter Nr. 2143 als (sekundére) Aussprache auch »ying< und
verweist dafiir auf Nr. 13339. Dieses »ying< — Nr. 8832 bei Riidenberg-Stange
- bedeutet aber sowohl >Schatten-< als »Spiegelbild«.

23 | MéTi (hrg. von A. Forke), [a.a.0. (Anm. 2), S. 470].

357

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare »ying«, ebenso hdufige Vokabel des Alltags wie wichtiger Terminus der
und Scholien Asthetik, kiindigt die Abbilder an: den Schatten den einer wirft, sein
Spiegelbild oder sonst einen Widerschein; zugleich meint es >Anzei-
chen< und >Spur«.?* Wenn diese Lesart gilt, hdtte Mo Ti schon das virtu-
elle (Spiegel-)Bild eines Gegenstandes erkannt (und er hdtte begriffen,
was lateinisch »intuitio< bedeutet: das Erscheinen des Bildes auf der

Oberfliche des Spiegels).?

Der in den Spiegel geworfene, der vom Spiegel zuriickgeworfene
Blick - soll er ein Licht, muR er ein Strahl unsrer Augen sein. Tat-
sdchlich liegt nach einer verbreiteten Etymologie dem Schriftzeichen
»chieng, welches >sehenc bedeutet?, das Bild eines Licht aussendenden
Auges zugrunde: Sehr frithe Formen zeigen einen um einen Punkt ge-
zogenen Kreis, von dem Strahlen ausgehen.” Demnach dachten die
Chinesen, aus ihren Augen strome Licht und mache die Dinge sichtbar,
indem es sich zu ihnen hinbewegt. Diese Uberzeugung wurde auch
in Griechenland, allerdings nicht von Aristoteles, geteilt. Ahnlich der
altindischen Medizin, die in der Augenlinse ein ewig brennendes Feuer
angenommen hatte, stellte Platons Dialog »Timaios« sie als Mythos
dar; die Optik Euklids und die Katoptrik (Spiegeltheorie) Herons von
Alexandrien beschrieben sie als Wissenschaft. »Nach der Meinung
einiger alten Mathematiker«, restimierte Gotthilf Heinrich von Schu-
bert, »sollte das Sehen da geschehen, wo der vom rechten und der
vom linken Auge ausgehende Strahl wie an der Spitze eines Kegels

24 | Ich erinnere daran, daR Josef Konigs Studien zu »Sein und Denken«
[a.a.0., Anm. 9], die den Selbstunterschied namentlich am Spiegel exemp-
lifizieren, mit Erdrterungen {iber die >Spur< (z.B. von einem Hasen) anheben.
Vgl. ebd., S. 14.

25 | Siehe Anm. 150in: Dialektik in China (2), [in: J. Schickel, GroRe Mau-
er. GrolRe Methode, Stuttgart 1968, S. 197].

26 | [W.] Rudenberg-Stange: [Chinesisch-deutsches Worterbuch, a.a.0.
(Anm. 22)], Nr. 2072.

27 | Anders B[ernhard] Karlgren, Grammata Serica Recensa, Stockholm
1957, Nr. 241 d. »The graph shows a >man< with a big »eye«; L[eon] Wieger,
Caractéres Chinois[, étymologies, graphies, lexique], T'aiwan, 7. Auflage,
1963, Nr. 158 C: »Un homme, qui regarde du haut de sa taille« [* Ein Mann,
der von seiner ganzen GroRe herabschaut]. Hingegen: [George Durand Wil-
der/James Henry Ingram], Analysis of Chinese Characters, from Baller’s
>Mandarin Primer¢, [New York 1934], Nr. 85: »Wieger explains it as an eye,
on a man. But Chalfant finds a writing more ancient than the seal writing,
which is a picture of the eye emitting light. The Chinese believe that light
comes out of a normal eye, enabling it to see?«

358

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zusammentrdfen.« Aber selbst der romantische Naturphilosoph beeil- Mo Ti.

te sich hinzuzusetzen, die Unzuldnglichkeit solcher Ansichten habe Der Spiegel
schon Basilius nachgewiesen, »ein vertrauter Freund der Natur unter und das Licht
den Vitern«.?

GewiR hdtten derlei Theorien, waren sie nichts als Physik, langst
ausgedient; indessen kommt ihnen noch andere Bedeutung zu. Von
ihr beziehen wir das Recht, vom Strahl der Augen zu reden, der einen
Spiegel trifft. DaR jemand sein »Augenlicht« ausschicke, um etwas zu
erblicken, ist damit nicht gemeint; diese Erkldrung des Gesichts wurde
vor der physikalischen und physiologischen Optik so unglaubwiirdig
wie jene Geschichte vom Kaiser Tiberius, der mittels der Phospho-
reszenz seiner Augen sogar im Dunkel gesehen haben soll. Natiirlich
leuchten unsere Augen nicht - es sei denn, sie reflektierten Licht;
allein auch ihr Reflex verblalit angesichts des griinlich hellen Scheins,
den das tapetum lucidum im Katzenauge selbst noch der Nacht zuriick-
gibt. Soviel ist sicher: Damit wir die Dinge sehen, muf ihr Abglanz auf
uns fallen. Die Redewendung vom Strahl der Augen verstoRt dagegen
nicht, nur liegt ihr Sinn jenseits von Physik. Das Sehen, obwohl es
nichts von einem Lichtstrahl an sich hat, dennoch als Strahl zu begrei-
fen, impliziert keinen Widerspruch; denn der prazise Sinn von >Strahls,
den verwandte Worter wie das italienische >strale< oder das litauische
sstrélas< bewahren, ist sPfeil< und nicht >Licht<. Wir sehen etwas in der
Weise des Pfeilschusses, der Blick erreicht pfeilgerade sein Ziel. Auch
daR wir sagen, jemand fasse einen Gegner ins Auge oder richte den
Blick auf ihn, deutet die Ndhe zum BogenschieRen an; doch wird kein
Pfeil gerader gerichtet als der Augenstrahl. Sicherlich wird auch keiner
schneller sein, und gdbe die Sehne ihm Lichtgeschwindigkeit. Nur der
Sehstrahl trifft in einem einzigen Augenblick, welcher sein eigener
ist, und hat bereits getroffen; nur im SchuR dieses Pfeils sind Bogen
und Scheibe eins.

Sehender und Gesehenes sind zweierlei und auch eines. Als Auge
und Ding, was sie niemals aufhoren zu sein, bleiben sie stets unter-
schieden; doch die Ansicht - »lebendig fiir sich«, »das ausgeschlosse-
ne Dritte« konnte Schelling, sie nennen — hebt beider Selbstdandigkeit
und beider Trennung auf. Diese Spekulation befordert schon die Spra-
che, da sie die Ansicht, die ein Ding uns bietet, und unsere Ansicht
von ihm, das Angeschaute und das Schauen gleich benennt. Ahnlich
biiRen Verstehender und Verstandenes, sonst in Subjekt und Objekt
zerfallen, ihre Fremdheit im Verstdndnis ein. Hierauf zielt auch Fichtes

28 | G[otthilf] H[einrich] von Schubert, Die Geschichte der Seele[, Bd.] 1,
Stuttgart, 5. Auflage 1877, S. 212.

359

14.02.2026, 16:14:0:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Beschreibung des Wissens (des absoluten Wissens freilich, das zum Ge-

und Scholien genstand nicht etwas, vielmehr das Wissen selber hat): »Das Wissen ist

ein fiir sich und in sich Sein, und in sich Wohnen und Walten und Schal-

ten. Dieses Fiirsichsein eben ist der lebendige Lichtzustand, und die

Quelle aller Erscheinungen im Lichte, das substantielle innere Sehen,

schlechthin als solches. Es ist nicht die Aufgabe die, daf® du bedenken

sollest, du wissest von dem Gegenstande, und nun dein BewufRtsein

(eben vom Gegenstande) als ein Subjektives, und den Gegenstand als

ein Objektives, begreifest, sondern dafl du innigst lebendig erfassest,

beides sei Eins, und sei ein sich Durchdringen: und erst hinterher, und

zufolge dieses Durchdringens mdgest du auch beides unterscheiden.

Du sollst sie nicht blofR nach ihrer Trennung wieder zusammenkniipfen,

wie mit einem Faden, den du nirgends herzunehmen weillt, sondern

du sollst begreifen, daf sie organisch ineinander und durcheinander
verschmolzen sind, damit du nur erst sie trennen kdnnest.«?

Ohne Gefahr, von der Spekulation, iibe sie selbst Schelling, des-
avouiert zu werden - »Der gedankenlose Haufen erklart sich das Se-
hen durch den Lichtstrahl« —, erklaren wir den Lichtstrahl durch »ein
Sehen, und zwar das urspriingliche Sehen, das Anschauen selbst«.°
Und wiederum Schelling, interpretiert: »[...] das Licht ist in seiner Na-
turphilosophie die absolute Identitdt selbst. (Eine Vorstellung, die die
deutsche Bewegung und Romantik durchgehend beherrscht hat: Licht
= Selbstbewultsein = unmittelbarer Zerfall in Sehendes und Gesehe-
nes = Identitét in der Verschiedenheit.) Die absolute Identitét aber ist
die Mitte der Identitdt von Wissendem und Gewulitem, die spekulative
Einheit von Einheit und Mannigfaltigkeit.«*! Der Logos des Lichts hat
eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Wissens, sofern beiden Intuition
als ein Spiegelbegriff wesentlich ist. Gemeinsam zeichnet sie aus - das
Licht, den Spiegel, das Wissen —, daR eines zur strengen Metapher

29 | [Johann Gottlieb] Fichte, Darstellung der Wissenschaftslehre. Aus
dem Jahre 1801, 1. Teil, § 9, in: ders., Werke, a.a.0. [Anm. 6], Bd. 4, Leipzig
0.J.,S.19.

30 | [Friedrich Wilhelm Johann] Schelling, System des transzendenta-
len Idealismus (III, B, c), in: ders., Werke (hrg. von 0[tto] WeiR), Bd. 2,
Leipzig 1907, S. 104.

31 | J. Kdnig, Der Begriff der Intuition, [a.a.0. (Anm. 8),] S. 72; in Klam-
mern Konigs Anmerkung dazu. Er erinnert dort auch »an die beriihmte Stel-
le des Platon im 6. Buch des >Staates< (508 C, 509 B): »>Die Sonne, als ein
Kind des Guten, sei fiir die Sehkraft und das Gesehene, was jenes fiir das
Wissende und das GewuRte.< Eine Beziehung zwischen diesen Gedanken Pla-
tons und der spekulativen Grundkonzeption besteht offenbar [...].«

360

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der anderen taugt, jedes spekulativ; denn ihr gemeinsamer Grund, zu Mo Ti.

sehen und einzusehen, zu leuchten und einzuleuchten, zeigt sich im Der Spiegel
Spekulum. Kaum zuféllig beruft sich Mo Ti, spricht er vom Wissen, und das Licht
gerne und hdufig auf den Blick und das Licht.

»Erlduterung zum dialektischen Kanon.

Das Wissen ist die Substanz: Wissen ist das, wodurch man weiR; es weil} si-
cher wie durch eine Erleuchtung.

Nachsinnen ist Nachsinnen, sofern das Wissen auf Suchen beruht. Aber es
ist nicht sicher, ob man findet. Es ist wie ein fliichtiger Blick.

Wissen ist Wissen, indem man dabei auf Dinge trifft und ihnen Gestalt ver-
leihen kann wie beim Sehen.*

Wissen ist Wissen, insofern man mit seiner Hilfe Dinge diskutiert, wodurch
die Kenntnis derselben hell wie Licht wird [...].

Der Verstand sieht mit dem Auge, und das Auge sieht mit Feuer (Licht), und
das Feuer sieht nicht. Wenn man annimmt, daR nur das auf den fiinf Wegen
gewonnene Wissen lange wahrt, so ist das nicht zutreffend.«*

Zur letzten Erlduterung merkt Forke an: »Der Verstand bedient sich des
Auges als eines Werkzeuges, um zu sehen. Sein Sehen ist mehr ein
geistiges Sehen oder Verstehen. Das Auge benutzt das Licht, um zu
sehen, das Licht hat kein weiteres Werkzeug und kann selbst nichts
wahrnehmen. Die Erkldrung scheint das Wissen des Verstandes den
sinnlichen Wahrnehmungen gegeniiberzustellen.«* Dazu der dialekti-
sche Kanon selber:

»Man erlangt Erkenntnis, aber nicht auf den fiinf Wegen. Erklart durch: dau-
ernd.«

Forke merkt an: »Die chinesischen Kommentatoren wissen nicht zu
erkldren, was die fiinf Wege bedeuten [...]. Ich vermute, daR die fiinf

32 | Dasist eine Erlduterung zum dialektischen Kanon, Kap. 40 Nr. 9. M& Ti
(hrg. von A. Forke), a.a.0. [Anm. 2], S. 414: »Wissen ist Verknlipfen.« Forke
merkt zur Erlduterung an: »[...] palit zu Kap. 40 Nr. 9 sehr wenig, bringt aber
einen sehr interessanten neuen Gedanken, ndmlich, dal die Gestalt der Din-
ge ihnen erst von uns verliehen wird, daB wir sie uns im Geiste formen und
gleichsam ihre Eigenschaften in sie hineinsehen.« Ist das keine Synthesis?
33 | Ebd.,S. 442 und 485. - Die noch ausstehende Interpretation der Spie-
gelsdtze (3)-(5) muR hier unterbleiben, zumal sie Komplikationen - freilich
losbare — mit sich bringen.

34 | Ebd.,S. 485.

361

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Wege die fiinf {iblichen Wege sind, auf welchen man Kenntnis von der
und Scholien AuRenwelt gewinnt, ndmlich die fiinf Sinne, welche Hsiin-tzu als die
wu kuan bezeichnet hat: Ohr, Auge, Nase, Mund und Korper. Mit der
Erkenntnis, welche nicht auf Sinneswahrnehmungen beruht und trotz-
dem, wie die Erkldrung hervorhebt, dauernd oder ewig ist, d.h. ewige
Wahrheiten zu Tage fordert, ist ohne Zweifel die Intuition gemeint
[...].«®
Mag auch das Eigentliche der Intuition von Mo Ti bloR anndhernd
getroffen, von Forke bloR entfernt begriffen sein — das Schliisselwort
ist neuerlich gefallen, der Spiegel abermals provoziert. Auch er heif3t
einer, der »weil«, ein »wissender« Spiegel, vor dem Vergangenes und
Zukiinftiges, das Ferne und das Fremde, Verborgenes und Geheimes
ganz klar, ganz hell werden. »Wegen seines allen Schein« — obzwar
nicht den eigenen - »durchschauenden Wissens hat der Spiegel im Chi-
nesischen das charakteristische Beiwort st‘ung<, was sowohl >durch-
dringend« als auch >umfassend< bedeuten kann. So heiRt z.B. das
groRe enzyklopddische Geschichtswerk des Szu-ma Kuang wortlich:
Durchdringender (und zugleich?) enzyklopddischer Spiegel als Hilfe
zum Regieren. Noch viele andere chinesische Autoren haben in ihren
Buchtiteln« - gleich den unsern in Fiirsten-, Sachsen-, Rechtsspiegel
- »das t‘ung-chien®, d.i. enzyklopddischer Spiegel, verwandt. Im Zu-
sammenhang mit einer Geschichte, die Tu Fu erzdhlt, sagt man von ei-
nem Beamten, der einen ungerechten ProzeR aufgedeckt hat, >der kla-
re Spiegel hingt herniederc. Uberaus zahlreich sind die sprachlichen
Wendungen, in denen der Spiegel klare Einsicht und helles Wissen ver-
sinnbildlicht. So ist shui-ching, d.i. der Wasser-Spiegel, nicht nur eine
Bezeichnung fiir den mondklaren Himmel, sondern auch fiir Manner,
die eine klare Unterscheidungsgabe haben. [...] Schon fiir Chuang-tzu
war der Spiegel Symbol des Wissens, ndherhin des alldurchdringenden
oder besser des alles widerspiegelnden Geistes des Weisen. So sagt er
im 13. Abschnitt seines Werkes: >Ist das Innere des Weisen in Ruhe,
dann ist es (wie) ein Spiegel des Himmels und der Erde, ist (wie) ein
Spiegel der Zehntausend Dinge.««*

35 | Ebd.,S. 427.

36 | »t’'ung-chienc: Darin ist >t'ung¢ ([W.] Ridenberg-Stange, [Chinesisch-
deutsches Worterbuch, a.a.0. (Anm. 22)], Nr. 8255) »durchdringend, umfas-
send, ist >chien< (ebd., Nr. 2080) ein anderes Wort fiir >Spiegel¢, das auch
»warnendes historisches Beispiel; einsehen, erkennen; Blick« bedeutet.

37 | Hermann Wister, Symbolik des chinesischen Universismus, Stuttgart
1958, S. 95f. Das Kapitel (V, 3), aus dem zitiert wird, ist iiberschrieben »Der
Spiegel als Symbol des Wissensdranges«.

362

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Logos des Wissens hat eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Mo Ti.
Spiegels - gerade auch darin, daR beide »eine spekulative Einheit Der Spiegel
von Einheit und Mannigfaltigkeit«, mithin einen dialektischen Selbst- und das Licht
unterschied zwischen Wissendem und Gewulf3tem, Sehendem und Ge-
sehenem setzen. Nach seinem Schein wird hier Zwei in eines, nach
seinem Sein aber Eines in zwei, welches doch Eins ist, gebracht. Unter
diesem (logischen) Vorbehalt werde ein Sinologe angehdrt: »Ein selte-
ner T‘ang-Spiegel [...] im Seattle-Museum tragt nach [Schuyler V. R.]
Cammann >probably the most magnificent mirror pattern ever devised,
from the point of view of rich, and meaningful symbolismc. Davon sei
hier nur hervorgehoben, was Cammann ssymbols of unity in duality«
nennt. Es sind das paarweise dargestellte Symbole von umfassender
Bildtrdchtigkeit. Als erstes Paar erscheint dort Sonne und Mond. Das
zweite Paar sind ineinandergewachsene Biaume, >intertwinnig trees,
wie Tian Tjo Som sagt, d.h. ein aus zwei Wurzeln zusammengewachse-
ner Stamm. Das dritte Symbol, zwei Fische, die je nur eine Seite nach
aullen zeigen und so als ein Fisch aussehen. Das vierte, eine Melo-
ne aus zwei sich vereinigenden Stengeln gewachsen; das fiinfte, eine
Ahre aus zwei zusammengewachsenen Halmen; das sechste sind zwei
Juwelen zu einem Stab verbunden; das siebente, ein Bambus aus zwei
Stengeln zusammengewachsen; das achte, zwei Vogel, die mit einem
Fliigelschlag zu fliegen scheinen; das neunte sind zwei Lotusstengel,
die eine Bliite bilden; das zehnte sind zwei Reisstengel, die eine Ahre
bilden, und schlieflich ein Phonixpaar, das wohl bekannteste Symbol
ehelicher Treue.«* Die Sinologen haben nur die logische Grundfigur
nicht begriffen: Licht und Wissen ein in sich einiges Doppeltes; Spie-
gelung, als eine des Lichtes und des Wissens, ein sich selber iiber-
greifendes Allgemeines. Aber hat Mo Ti iiberhaupt dem Spiegel als
solchem nachgedacht?

»Dialektischer Kanon.

Wenn man vor den Spiegel tritt, so erscheint ein umgekehrtes Bild, in gro-
Rerem oder kleinerem MaRstabe [...]

Je nach der Stellung des Spiegels sind einige Bilder verkleinert und verscho-
ben, andere groR und normal [...].

Das Spiegelbild kehrt sich in der Kreuzung um. Es entsteht ein Punkt, der
groRer ist als das Bild [...].

38 | H[ermann] Koster, a.a.0. [nicht bekannt], S. 64; Hervorhebung (von
»unity in duality«) von mir. Nachweis der Zitate — insbesondere aus Schuyler
Cammann, Significant Patterns on Chinese Bronze Mirrors — siehe dort.

363

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Die GroRe des Spiegelbilds erkldrt sich daraus, daR der Standpunkt gerade
und Scholien ferner oder nadher ist.«*

»Erlduterung zum dialektischen Kanon.

Wenn man von nahe oder fern an einen aufrecht stehenden Spiegel heran-
tritt, so sind die Bilder darin viele oder wenige. Dem Aussehn nach kdnnen
sie [...] nahe und fern, schief oder gerade sein. Die Verschiedenheit kommt
von der Spiegelung des Lichts [...].

Wenn das sich Spiegelnde der Mitte nahe kommt, so ist das Gespiegelte gro
und auch das Spiegelbild grof3. Entfernt es sich von der Mitte, so wird das
Gespiegelte klein und auch das Bild klein. Es ist stets normal, indem es von
der Mitte ausgeht [...]. Was nun den aulRerhalb der Mitte gelegenen Teil des
Spiegels betrifft, so wird, wenn das sich Spiegelnde der Mitte nahe kommt,
das Gespiegelte groR und auch das Spiegelbild groRR. Entfernt es sich von der
Mitte, so ist das Gespiegelte klein und auch das Bild klein, aber alles ist
verschoben [...].«*

China, wie langst zu vermuten, ist ein Land der Spiegel, eines der Ve-
xation und der Reflexion. Wir sind genarrt; werden wir weise.

39 | MéTi (hrg. von A. Forke), a.a.0. [Anm. 2], S. 429ff.
40 | Ebd.,S.471.

364

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WERKKONZEPTION

Leitsdtze
Vorwort

Studien

I. Spiegelblicke

1. Das Sehen des Spiegels
2. Modi des Spiegelblicks
3. Der Begriff der Reflexion

II. Spiegelbilder

1. Das Zeigen des Spiegels
2. Modi des Spiegelbildes
3. Der Begriff der Intuition

III. Spiegelschein

1. Das Triigen des Spiegels
2. Modi des Spiegelscheins
3. Der Begriff der Illusion

IV. Spiegelzauber

1. Das Wirken des Spiegels

2. Modi des Spiegelzaubers
3. Der Begriff der Faszination

V. Spiegelkunst

1. Das Machen des Spiegels
2. Modi der Spiegelkunst
3. Der Begriff der Imitation

VI. Spiegelwelten

1. Das Kehren des Spiegels

2. Modi der Spiegelwelt

3. Der Begriff der Prasentation

VII. Spiegeldenken

1. Das Spiegeln des Spiegels
2. Modi des Spiegeldenkens
3. Der Begriff der Spekulation

365

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare

. Narcissus. Zu Versen von Ovid

. Corpus ideae poeticum. Sonette von Michelangelo

. Las menifias. Ein Bild von Velazquez

. Le miroir spirituel. Der Spiegel Buddhas

. Das konvexe Selbst. Ein Bild von Il Parmigianino

. Specchi, Troni. Dantes Spiegelhimmel

. Narcisse. Zu Versen von Valéry

. ff. Blake, Rembrandt [»Narcisse« bildet immer das Ende]

00 N O U™ W N

Scholien

1. Platon. Drei Gleichnisse

2. Aristoteles. Sehen und gesehen haben

3. Cusanus. De visione Dei

4. Mo Ti. Der Spiegel und das Licht

5. Leibniz. Miroir vivants

6. Fichte. Intellectum oculus intelligens

7. Wittgenstein. Logik als Spiegeldenken

8. ff. Parmenides, Plotin, Proklos, Roger Bacon, Bonaventura,
Thomas von Aquin, Schelling, Lao Tzu, al-Haitham

Beilage
Was heiRt philosophisch etwas dartun?

Eine Orientierung an Josef Konig

Nachwort
Anmerkungen

366

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition panta rei

CurisToPH AsmuTH (Ha.)
Transzendentalphilosophie und Person
Leiblichkeit — Interpersonalitit —
Anerkennung

2007, 532 Seiten, kart., 39,90 €,
ISBN 978-3-89942-691-5

CuristorH HUBIG

Die Kunst des Moglichen II
Grundlinien einer dialektischen
Philosophie der Technik

Band 2: Ethik der Technik als
provisorische Moral

2007, 266 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-531-4

CurisToPH HUBIG

Die Kunst des Méglichen I
Grundlinien einer dialektischen
Philosophie der Technik

Band 1: Technikphilosophie als
Reflexion der Medialitit

2000, 302 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-431-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition panta rei

Nicore C. KARAFYLLIS

Die Phinomenologie des Wachstums
Eine Philosophie des produktiven
Lebens zwischen Natur und Technik

Februar 2013, ca. 720 Seiten, kart., ca. 54,80 €,
ISBN 978-3-89942-722-6

ANDREAS LUCKNER
Heidegger und das Denken der Technik

2008, 152 Seiten, kart., 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-840-7

FABIAN SCHOLTES
Umweltherrschaft und Freiheit
Naturbewertung im Anschluss
an Amartya K. Sen

2007, 302 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-737-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition panta rei

SIEGFRIED BIASCHE,
MaTHIAS GUTMANN,
MicHAEL WEINGARTEN (Ha.)
Repraesentatio Mundi
Bilder als Ausdruck und
Aufschluss menschlicher
Weltverhiltnisse.
Historisch-systematische
Perspektiven

2004, 342 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-127-9

ALBRECHT FRITZSCHE
Schatten des Unbestimmten
Der Mensch und

die Determination
technischer Abliufe

2009, 194 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-8376-1233-2

GERHARD GAMM,

MaTHI1AS GUTMANN,

A1rExaNDRA MaNZEI (HG.)
Zwischen Anthropologie

und Gesellschaftstheorie

Zur Renaissance Helmuth
Plessners im Kontext der
modernen Lebenswissenschaften

2005, 264 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-319-8

GERHARD GAMM,

AnDRrEAs HETZEL (HG.)
Unbestimmtheitssignaturen
der Technik

Eine neue Deutung

der technisierten Welt

2005, 362 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-351-8

MatH1As GUTMANN

Erfahren von Erfahrungen
Dialektische Studien

zur Grundlegung einer
philosophischen Anthropologie
2004, 766 Seiten, kart.,

2 Binde, 49,80 €,

ISBN 978-3-89942-187-3

Hans Heinz Hoiz
Mensch — Natur

Helmuth Plessner und das
Konzept einer dialektischen
Anthropologie

2003, 194 Seiten, kart., 24,80 €,
ISBN 978-3-89942-126-2

ANDREAS KAMINSKI

Technik als Erwartung
Grundziige einer allgemeinen
Technikphilosophie

2010, 306 Seiten, kart.,

zahlr. z.T. farb. Abb., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1470-1

Joser KoN1G

Denken und Handeln

Aus dem Nachlass 1

2005, 190 Seiten, kart., 24,80 €,
ISBN 978-3-89942-320-4

HeiNnwiGc LANG

Die Individualitit der Dinge
Kultur-, wissenschafts-

und technikphilosophische
Perspektiven auf die
Bestimmung eines
Unbestimmbaren

2008, 362 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-89942-951-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 16:14:0


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover 
Der Logos des Spiegels
	Editorial
	Inhalt
	Vorwort des Lektors
	Vorwort des Herausgebers
	Vorwort des Autors
	Leitsätze
	I. Spiegelblicke
	I.1 Das Sehen des Spiegels
	I.2 Modi des Spiegelblicks
	I.3 Der Begriff der Reflexion

	II. Spiegelbilder
	II.1 Das Zeigen des Spiegels
	II.2 Modi des Spiegelbildes
	II.3 Der Begriff der Intuition

	Korollare und Scholien
	Narziss oder die Erfindung der Malerei. Das Bild des Malers und das Bild des Spiegels
	Ovid. Die Sinnlichkeit des Spiegels
	Über Leibniz
	Wittgenstein. Logik als Spiegeldenken
	Mo Ti. Der Spiegel und das Licht

	Werkkonzeption

