
5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte 

Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 

Nino Haratischwilis Das achte Leben (Für Brilka) (2014) erzählt die Geschichte der 
georgischen Familie Jaschi über sechs Generationen hinweg.1 Die Geschich

te wird von Niza niedergeschrieben. Sie kam nach dem georgischen Bürger

krieg Anfang der 1990er Jahre nach Deutschland und studierte hier osteuropäi

sche Geschichte. Nizas zwölfjährige Nichte Brilka, die Tochter ihrer Schwester 
Daria, ist zu Beginn der Rahmenerzählung mit einer Tanzgruppe in Europa. 
Auf der Suche nach den Spuren ihrer Urgroßtante Kitty, die zu ihrer Zeit eben

falls in Europa lebte, entfernt sie sich von der Gruppe und will nicht nach Tbi

lissi2 zurückkehren. Niza soll sie finden und nach Tbilissi zurückbringen. Die

se Rahmenerzählung ist der Anlass für die Erzählung der Familiengeschichte, 
die chronologisch mit der Geschichte von Stasia, der Urgroßmutter der Prot

agonistin der Rahmenerzählung, Niza, beginnt. In jedem der sieben ›Bücher‹ 
des Romans wird die Lebensgeschichte eines Familienmitglieds erzählt. 

Die Erzählung beginnt im Jahr 1900 mit der Geburt von Stasia, der Toch

ter eines Schokoladenfabrikanten, und reicht bis ins Jahr 2007. Dieser ist 
bekannt für seine verführerische Schokolade, die ihm und seiner Familie ein 
wohlhabendes Leben ermöglicht. Sein Rezept für die heiße Schokolade hat er 
aus Westeuropa mitgebracht, wahrscheinlich aus Wien, was jedoch bis zum 
Ende der Geschichte nicht verraten wird. Das Rezept wird von den Frauen 
der Familie geheim gehalten und immer an die nächste Generation weiter

gegeben. Dies ist der rote Faden, der alle Familiengeschichten über die Jahre 

1 Bisher hat sich die Forschung vor allem auf diesen Aspekt konzentriert (siehe Lempp 
2020; Grugger und Holzner 2021; Grugger 2021). 

2 Im Roman von Haratischwili wird die Stadt ›Tiflis‹ nach der endonymischen Bezeich
nung ›Tbilissi‹ genannt. Dementsprechend wurde diese Schreibweise in den Analysen 
beibehalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

hinweg miteinander verbindet. Niemand kann ihrem verführerischen, magi

schen und berauschenden Duft widerstehen, weshalb die heiße Schokolade 
als ›verflucht‹ gilt, denn sobald sie jemand trinkt, bringt sie Unglück. 

Stasia heiratet Simon Jaschi, einen antikommunistischen Weißgardisten, 
der sein ganzes Leben ohne seine Familie auf weit entfernten Posten verbringt. 
Als Stalin an die Macht kommt, suchen Stasia und ihre Kinder Kitty und Kost

ja Zuflucht bei Stasias jüngerer Schwester Christine, die mit einem wichti

gen Parteimitglied namens Ramas Iosebidse verheiratet ist. Nach einer Rei

he unglücklicher Ereignisse flieht die Tochter Kitty nach London, wo sie ei

ne berühmte Sängerin wird. Der Sohn Kostja macht in der Sowjetunion eine 
erfolgreiche Karriere in der sowjetischen Nomenklatura. Seine Tochter Elene 
bekommt später zwei Töchter, Daria und Niza. 

Niza erscheint als homodiegetische Erzählerin, die teilweise autodiege

tisch erzählt. Meistens agiert sie als auktoriale Erzählerin, obwohl sie ihre Un

sicherheit im Text kundtut: »Kitty spielte in diesen Wochen ihre erste Haupt

rolle in einer Studentenaufführung; in meiner Vorstellung war es Antigone. 
Aber wahrscheinlich war dieses Stück zum damaligen Zeitpunkt verboten, al

so kannst du es dir selbst aussuchen, Brilka, welche Rolle Kitty gespielt hat« 
(AL, o. S.).3 Je nachdem, von welcher Zeit sie erzählt, erzählt sie hetero- oder 
homodiegetisch. Die Nichte Brilka ist ›das achte Leben‹ des Romantitels; die 
letzte Seite des Romans ist die Titelseite von einem noch nicht geschriebenen 
›Buch 8 – Brilka‹. Niza widmet ihr den Roman und spricht sie in der Erzählung 
oft direkt an, während sie die Geschichte der Familie Jaschi erzählt. Brilka fun

giert in der Erzählung als ›implied reader‹. 

3 Da der Roman sehr umfangreich ist, wurde die Analyse anhand der E-Book-Version 
durchgeführt. Aus diesem Grund werden keine Seitenzahlen angegeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 127 

5.1 Vom Russischen Reich zum modernen Nationalstaat. 
Geschichtsschreibung als Übersetzung 

5.1.1 »Leningrad, früher Petrograd und noch früher Petersburg«. 
Zeiten und Räume übersetzen 

Als Generationenroman ist die Erzählung nicht nur durch sprachliche und 
geografische Unterschiede geprägt, sondern auch durch eine Zeitspanne von 
rund einhundert Jahren. So ist die Erzählung mit historischen Ereignissen 
verwoben, da das Schicksal der Figuren stark von den politischen Entwick

lungen in der Sowjetunion (und teilweise darüber hinaus) beeinflusst wird. 
Dieser Bezug ist kein Zufall, da die Erzählerin Niza promovierte Historikerin 
ist und ihre Doktorarbeit über osteuropäische Geschichte geschrieben hat. 
Ihre Rolle als Vermittlerin dieser Geschichte hat vielfältige Implikationen. 
Die Figur ist selbst Georgierin, aber ihre Lebensgeschichte ist von einem 
Kontextwechsel geprägt, da sie in Deutschland studiert hat. Sie hat den Kon

textwechsel durch das Ende der Sowjetunion und die Bürgerkriege der 1990er 
Jahre selbst miterlebt. Wie Lena, die Erzählerin und Protagonistin in Berlin 
liegt im Osten (Veremej 2013), hat Niza mit dem Ende der Sowjetunion und 
ihrer Migration nach Deutschland verschiedene Verschiebungen kultureller 
Raster erlebt, die sich aus ihren Bewegungen in Zeit und Raum ergeben. 

Auch wenn transnationale bzw. transkulturelle Elemente in Das ach
te Leben eine entscheidende Rolle spielen, kann auch die zeitliche Ebene 
aus einer Übersetzungsperspektive betrachtet werden. Geschichte und Ge

schichtsschreibung sind durch Kontextwechsel geprägt, so wie eine ›normale‹ 
Textübersetzung die Differenz aufzeigen würde, die sich aus einem räum

lichen – und davon ausgehend sprachlichen – Kontextwechsel ergibt (vgl. 
Bachmann-Medick 2017, 22). In der Geschichtsschreibung werden verschie

dene Ebenen von Zeitlichkeit in den Blick genommen (vgl. Bachmann-Medick 
2017, 23). Übersetzung ist demnach, wie Geschichtsschreibung, eine refe

rentielle Praxis, eine Praxis der Vermittlung, auch auf zeitlicher Ebene (vgl. 
Bachmann-Medick 2017, 28). Im Kontext dieses Romans ist es die Erzählerin, 
die als Historikerin und Vermittlerin einer Geschichte, die größtenteils in der 
Vergangenheit spielt, diese Bezüge herstellt. 

Als Historikerin übermittelt die Erzählerin eine Geschichte, die sich auf 
mehreren Zeitebenen abspielt. Die Erzählung beginnt Anfang des 20. Jahrhun

derts, in einer Zeit, in der Georgien viele politische und soziale Veränderungen 
erlebt hat, die die kulturellen Raster verschoben haben. Begriffe und Bezeich

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

nungen wurden eingeführt und wieder verworfen. Geografisch lässt sich dies 
beispielsweise an der Umbenennung von Territorien und politischen Einhei

ten ablesen: Mit Beschreibungen wie »Leningrad, früher Petrograd und noch 
früher Petersburg«4 und »Transkaukasische Republik« (AL, o. S.) sind die heu

tigen Gebiete von Armenien, Aserbaidschan und Georgien gemeint. 
In Stasias Buch ist Simon Jaschi zunächst ein Weißgardist. Damit sind 

bestimmte Erwartungen verbunden, dieser Status ist semantisch aufgeladen. 
Unter anderem bedeutet es, dass er in dieser Rolle als konservativer Monar

chist gilt und für Russland kämpft. Nach der Revolution ist er dann Soldat der 
Roten Armee, was wiederum ganz andere Implikationen mit sich bringt. Seine 
Frau Stasia, deren Geschichte das erste Buch gewidmet ist, reist zweimal aus 
Georgien nach Petrograd. Beide Male ist die Reise gefährlich und sie hat Angst. 
Das erste Mal vor der Revolution und den Unruhen auf den Straßen, denn sie 
steht auf der ›falschen‹ Seite der Geschichte, weil sie bei einer (ehemals) relativ 
wohlhabenden Verwandten in Petrograd untergekommen ist und ihren Mann 
Simon sucht, der zu diesem Zeitpunkt noch Mitglied der Weißen Garde ist. 
Das zweite Mal reist sie während der Leningrader Blockade nach Moskau, um 
ihren Sohn Kostja zu suchen, der sich in Leningrad aufhält. Sie kommt jedoch 
nicht bis nach Leningrad und muss aus Moskau evakuiert werden. Aber ihr Be

zugsrahmen hat sich verschoben, diesmal steht sie auf der gleichen Seite wie 
die einheimische Bevölkerung. 

Das achte Leben enthält viele russische Begriffe, die nicht als solche gekenn

zeichnet sind, aber bereits als Archaismen bezeichnet werden können. Die 
Lieblingsfächer von Nizas Schwester Daria im Gymnasium sind Russisch und 
»Physkultur, die damalige Bezeichnung für Sport« (AL, o. S.). Das Wort ›Phys

kultur‹ taucht in einigen Übersetzungen russischer Texte auf (vgl. Lissitzky 
1989, 28; siehe auch Studer 2015, 97), ist aber ein sowjetischer Begriff, da die 
sozialistisch geprägte Bezeichnung ›физкультура‹ (russ. lat. ›fiskultura‹) bzw. 
›физическая культура‹ (russ. lat. ›fisitscheskaja kultura‹, dt. ›physikalische 
Kultur‹) sich vom ›bürgerlichen‹ Sport unterscheiden sollte (vgl. Borrero 2017, 
320). Es handelt sich hier jedoch um eine Übertragung des russischen Wortes 
ins Deutsche mit einer kleinen Anpassung an die deutsche Sprache, so wurde 
das ›a‹ am Ende des Wortes entfernt. Ansonsten ist das Wort im deutschen 
Sprachgebrauch nicht belegt. In der DDR wurde Bewegung – in Abgrenzung 
zum ›bürgerlichen‹ Sport – zwar nach dem gleichen Konzept, jedoch unter 

4 Im Roman wird die Stadt jeweils so genannt, wie sie zu der Zeit hieß, in der die Ge
schichte erzählt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 129 

dem Begriff ›Körperkultur‹ verstanden (vgl. Eichberg 2009, 166). In diesem 
Fall ist das aus dem Russischen entlehnte Wort ›Physkultur‹ nicht nur ein 
Lehnwort aus einer Fremdsprache, sondern auch ein Lehnwort aus der Ver

gangenheit. Anders wird mit dem Automodell ›Tschaika‹ umgegangen: »Mein 
Großvater setzte sich in den weißen Lada seiner Tochter, da sein geliebtes 
Sammlerauto Tschaika (die ›Möwe‹, offiziell GAZ 13 genannt und nur der 
sowjetischen Elite vorbehalten) […]« (AL, o. S.). Hier wird zuerst das Wort 
genannt, dann folgt in Klammern eine Übersetzung des Namens und eine 
genauere Beschreibung der kulturellen Bedeutung. 

Die Erzählerin übersetzt gleichzeitig für zwei Adressierte, die sich narrato

logisch gesehen auf zwei Ebenen befinden: Die deutschsprachige Leserschaft 
außerhalb der Erzählung und die zwölfjährige Brilka innerhalb der Erzählung. 
Die Tatsache, dass Brilka so jung ist, spielt in der Erzählung eine entscheiden

de Rolle, da sie der Erzählerin viel mehr Übersetzungsarbeit abverlangt, als 
wenn sie älter wäre. Für Brilka muss sie auch die Zeit übersetzen, denn sie hat 
nicht unbedingt das Wissen über die sowjetische Kultur, das eine ältere Geor

gierin hätte. Sie wird in einem Alter angesprochen, in dem sie noch als Jugend

liche entscheiden kann, wie sie weitermachen will, wie sie sich von der Vergan

genheit beeinflussen lassen will, was sie übernehmen und was sie lieber nicht 
übernehmen will. Dies hat für sie eine emanzipatorische Funktion, weil sie so 
vermeiden kann, die Gegebenheiten einfach so hinzunehmen, wie sie immer 
waren. Niza erzählt Dinge, die für Brilka wichtig sind, und die sie unbedingt 
wissen muss, um sich ›einen Kopf zu machen‹, bevor sie erwachsen wird. So 
werden diese Informationen auch für die Lesenden genauso wichtig, denn das 
sind die Aspekte, die ausgewählt wurden, um als wichtige Ereignisse präsen

tiert zu werden. Gleichzeitig ist Brilkas junges Alter auch im Hinblick auf die 
impliziten Lesenden von besonderem Vorteil, da sie so die Vermittlungsarbeit 
der Erzählerin plausibler erscheinen lässt. 

Die Erzählerin betreibt mit ihrer Geschichtsschreibung zugleich Selbst

übersetzung und kulturelle Übersetzung. Sie ging nach Deutschland, um 
die Geschichte ihres Heimatlandes Georgien bzw. ihrer Heimatregion zu 
studieren, und schreibt somit über die Geschichte dieses Landes vermutlich 
auf Deutsch. Dies muss jedoch aus Texthinweisen hergeleitet werden und 
ist daher reine Vermutung, da nicht erwähnt wird, in welcher Sprache Niza 
ihre Forschungsarbeiten verfasst. Es ist jedoch davon auszugehen, dass sie 
– schon aus karrierestrategischen Gründen – zumindest den Großteil ihrer 
Forschung nicht in ihrer Muttersprache verfasst. Da Englisch ebenfalls eine 
weit verbreitete Sprache in der Forschung ist, kann nicht ausgeschlossen 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

werden, dass sie auch in dieser Sprache schreibt. Sicher ist jedoch, dass sie 
auf Deutsch promoviert hat und diese Sprache im akademischen Kontext 
verwendet und beherrscht. Sie forscht somit über ihr Herkunftsland in ei

ner anderen Sprache. Dies wird thematisiert, indem Nizas Doktormutter 
sagt, sie beherrsche die Sprache besser als manche Muttersprachler*innen: 
»Sie schreiben mittlerweile ein besseres Deutsch als ihre muttersprachlichen 
Kommilitonen« (AL, o. S.). Die Betreuerin versucht mit dieser Aussage, Niza 
zu einer Promotion zu ermutigen. Ihre Sprachkenntnisse bedeuten für sie 
auch einen akademischen Aufstieg. Dies ist jedoch nicht losgelöst von Macht

verhältnissen zu betrachten, da viele kleine Sprachen, wie Georgisch oder 
Armenisch, in der Wissenschaft sehr selten verwendet werden. Das bedeutet 
aber auch, dass die Adressierten ihrer Geschichtsschreibung dadurch auch 
die Adressierten des Romans sind. 

Nizas Geschichte ist geprägt von einem Wechselspiel von Annäherung und 
Distanzierung. Sie ist als junge Erwachsene nach Deutschland ausgewandert 
und hat sich von ihrem persönlichen Umfeld distanziert – sie sagt, sie habe 
sich selbst gesucht und stellt fest, dass sie auch auf der Suche nach einem 
Verständnis für die Geschichte ihres Landes war und auf dieser Suche nach 
Deutschland gekommen ist: »Ich verdanke diese Zeilen unendlich vielen ver

gossenen Tränen, ich verdanke diese Zeilen mir selber, die die Heimat verließ, 
um sich zu finden, und sich doch zunehmend verlor; ich verdanke aber diese 
Zeilen vor allem dir, Brilka« (AL, o. S.). Auf diese Weise führte ihre persönliche 
Biografie in der Distanzierung zu mehr Verständnis. Erst aus der Distanz 
heraus konnte sie sich mit sich selbst, der Geschichte ihres Landes und seiner 
Kultur auseinandersetzen. 

5.1.2 »Eine Welt, die mit anderen Dingen beschäftigt war«. 
Kollektive und individuelle Schicksale 

Die individuellen Geschichten der Figuren im Roman sind miteinander verwo

ben, aber auch die individuellen Geschichten mit der kollektiven Geschichte 
und die Geschichten der Länder mit anderen Ländern. In der Erzählung trägt 
die Zusammensetzung von Analepsen und Prolepsen zur Erstellung einer Art 
von ›histoire croisée‹ bei.5 Dies wird auch von den Figuren im Roman reflek

5 Der Begriff ›histoire croisée‹ stammt aus der Geschichtswissenschaft und bezeichnet 
eine Analyse historischer Ereignisse, die sich auf alle Arten von ›Kreuzungen‹ konzen
triert, wobei der Schwerpunkt auf der diachronischen Interpretation liegt (siehe Wer

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 131 

tiert. Als die Ich-Erzählerin Giorgi Alania trifft, um ihn zu seiner Geschichte zu 
befragen, da er Karriere beim sowjetischen Geheimdienst gemacht hat, ant

wortet er: »Sie sollten Ihre Geschichte nicht von der allgemeinen trennen, sich 
nicht von sich selbst zu amputieren versuchen. Egal, was Sie mit all dem ma

chen, Sie sollten es nicht auf diese Art und Weise tun. – Es ist für eine wissen

schaftliche Untersuchung, keinen Liebesroman« (AL, o. S.). So wird die Fiktion 
des Romans intradiegetisch als wissenschaftliche Untersuchung bezeichnet. 

Der Text enthält zahlreiche Zitate, die die Erzählung nach manchen Ab

sätzen unterbrechen. In den meisten Fällen handelt es sich um ›echte‹, nicht 
fiktiv erdachte, Zitate. Viele sind Übersetzungen, beispielsweise Zitate aus der 
sowjetischen Propaganda, von Plakaten oder von berühmten Persönlichkeiten. 
Hier einige Beispiele: 

(1) »Wir dürfen keine Gnade der Natur erwarten, das Benötigte zu nehmen – 
ist unsere Aufgabe. Plakatspruch« (AL, o. S.). 

(2) »Im Sieg der unsterblichen Idee des Kommunismus 
sehen wir die Zukunft unseres Landes, 
und dem roten Banner des ruhmreichen Vaterlandes 
bleiben wir immer grenzenlos treu!« (AL, o. S.). 

(3) »Blutrote Fahnen grüßt das Sonnenlicht, 
blutrote Fahnen rufen zum Gericht! 
Blutrote Fahnen werden Sieger sein, 
sie tragen neue Hoffnung in die Welt hinein.« (AL, o. S.). 

Beispiel (1) wird nur als ›Plakatspruch‹ bezeichnet. Es handelt sich vermutlich 
um ein Zitat von Iwan Mitschurin, einem russischen Botaniker, Pflanzenzüch

ter und Anhänger des Lyssenkoismus (siehe Roninson 2005). Zitat (2) ist die 
letzte Strophe aus der deutschen Übersetzung der sowjetischen Hymne. Eben

falls als Epigramm ist (3) der deutsche Text des sozialistischen Liedes ›Ban

diera rossa‹ mit der Melodie eines lombardischen Volksliedes. Es gibt meh

rere deutsche Übersetzungen, diese trägt den Titel ›Voran du Arbeitsvolk, du 
darfst nicht weichen‹ und stammt von Walter Dehmel. Der Dichter schrieb 
die deutsche Version des Weltjugenlieds ›Jugend aller Nationen‹.6 Dieses Lied 
wird schlicht als »sozialistisches Lied« bezeichnet. Andere Zitate stammen von 

ner und Zimmermann 2003, 2006). Der Ausdruck wird hier frei als Metapher für die 
nichtlineare Struktur des Romans verwendet. 

6 Das Original stammt von Anatoli Novikow aus dem Jahr 1948. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

berühmten Lyriker*innen, Sänger*innen oder politischen Figuren wie Boris 
Pasternak, dem ›Generalissimus‹ Josef Stalin, Anna Achmatowa, Galaktion Ta

bidse (auch Galaktioni genannt), David Bowie, Wladimir Wyssozki, Bob Dylan 
und Marina Zwetajewa. Die meisten Zitate sind tatsächliche Übersetzungen 
aus dem Englischen oder Russischen, entweder offizielle Übersetzungen oder 
Übersetzungen der Erzählerin bzw. der Autorin. Alle werden nur mit Nachna

men genannt. Mit einem historischen Bezug können sie auch helfen, wichtige 
Figuren zu erkennen: »Seit man den Kreml mit Chvantschkara belieferte, dem 
Lieblingswein des neuen Führers, trank auch der Kleine Große Mann vorzugs

weise diesen Wein. Man reichte ihn ihm und er trank aufs Wohl der Partei und 
aller, und besonders auf die Gastgeber« (AL, o. S.). Chvantschkara (und viele 
andere Weinsorten) wurden wohl zum Lieblingswein Josef Stalins (vgl. Khar

bedi 2014, o. S.). In diesem Fall ist es auch ein weiterer Beweis dafür, dass mit 
dem ›kleine[n] große[n] Mann‹ tatsächlich Josef Stalin gemeint ist. Die Szenen 
der individuellen Geschichte werden immer wieder von Zitaten aus der ›gro

ßen‹ Geschichte unterbrochen. So lässt sich die individuelle Geschichte nicht 
klar von der kollektiven Geschichte trennen. 

Immer wieder – vor allem zu Beginn der Kapitel – werden historische 
Ereignisse mit dem Schicksal der Figuren verwoben. Ihre eigene Geburt 
beschreibt die Erzählerin folgendermaßen: 

In diesem Land kam ich also am 8. November 1973 auf die Welt. Eine Welt, 
die mit anderen Dingen beschäftigt war, als dass meine Ankunft groß 
aufgefallen wäre. Der Watergate-Skandal, die Antikriegskampagnen gegen 
Vietnam, der Militärputsch in Griechenland, die Ölkrise und Elvis hielten die 
westliche Welt auf Trab, während der östliche Teil unter Breschnew und der 
sowjetischen Nomenklatura in dumpfer Stagnation versank. Eine Stagna
tion, die beinhaltete, dass man mit allen Mitteln die Erhaltung der Macht 
und damit die Ablehnung jeder Art von Reformen behauptete und immer 
mehr die Augen vor der aufblühenden Korruption und dem Schwarzmarkt 
verschloss. (AL, o. S.) 

Auf diese Weise wird nicht nur die kollektive Geschichte mit der individuellen 
Geschichte verflochten, sondern es findet auch eine Verschmelzung auf der 
zeitlichen Ebene statt: Auf der Ebene der Weltgeschichte werden Ereignisse 
erwähnt, die teilweise von längerer Dauer waren, während Niza von ihrer Ge

burt an einem bestimmten Tag erzählt. Ebenso wird die Erzählung über die 
letzten Monate des Zweiten Weltkriegs mit detaillierten historischen Details 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 133 

angereichert. Ein Beispiel hierfür ist die Figur des Andor Eristawi, der Teil der 
Georgischen Legion der Wehrmacht war: 

Auch Andro Eristawi wurde im August 1945 mit 1500 anderen sowjetischen 
Kriegsgefangenen von Plattling an die sowjetischen Behörden übergeben 
und kam in einen sibirischen Gulag bei Nasino (ein Ort, der durch die ›Tra
gödie von Nasino‹ bekannt wurde, als im Sommer 1933 im Zuge der Säube
rungen 6000 sowjetische Deportierte dort einfach ausgesetzt und ohne ein 
Dach über dem Kopf, ohne Verpflegung und ohne jegliche Werkzeuge zu
rückgelassen wurden. Nach zwei Wochen lebten nur noch 2000 von ihnen. 
4000 waren verhungert oder erfroren, aber die meisten waren Kannibalis
mus zum Opfer gefallen). 
Und Wien war viergeteilt und tot. (AL, o. S.) 

Mit der Verstrickung des Zweiten Weltkriegs in das individuelle Schicksal 
einer georgischen Familie geht auch ein Perspektivwechsel einher, denn der 
Zweite Weltkrieg wird hier aus östlicher Sicht erzählt. Georgische Geschichte 
wird auch transnational, denn die Geschichte der Familie Jaschi ist zugleich 
die Geschichte der Sowjetunion: Viele Ereignisse, die die Familie im Laufe 
der Jahrzehnte erlebt, spielen sich in Russland ab. Zudem gibt es im Roman 
viele in Georgien lebende Russ*innen und einige der Männer verbringen viel 
Zeit außerhalb Georgiens. So entsteht eine transnationale Erinnerung an den 
Zweiten Weltkrieg, in der deutsche Geschichte in deutscher Sprache aus einer 
anderen Perspektive erzählt wird. Die Verschmelzung der Ebenen von indi

vidueller und kollektiver Geschichte hat zunächst auch den Effekt, dass die 
Familiengeschichte in einem den deutschsprachigen Adressierten vertrauten 
Raster verortet wird, nämlich dem der Geschichte des Zweiten Weltkrieges 
und des Kalten Krieges. 

Die Perspektive der Erzählerin als Geschichtsschreiberin zeigt sich auch 
darin, dass sie sich der Lücken in ihrer Erzählung bewusst ist. Häufig weist 
sie darauf hin, dass sie nicht genau weiß, wie sich eine Situation abgespielt 
hat und nur vermuten kann, wie es wirklich gewesen sein könnte. Teilweise 
erwähnt sie auch sehr transparent, woher sie die Geschichten kennt, die sie 
erzählt, wo sie die Informationen recherchiert und mit wem sie gesprochen 
hat, um die Geschichten zu sammeln und daraus diese Erzählung zu konstru

ieren. Sie erklärt zudem recht offen, dass es sich um ihre eigene Perspektive 
handelt: »so stelle ich mir das zumindest vor«, »[i]ch bin mir nicht sicher, ob 
[…]«, »und leider verfüge ich über keine gesicherten Informationen darüber« 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

(AL, o. S.). In einigen Fällen gibt sie sogar ihre (fiktionalen) Quellen an, wie die 
Biografie von Ida Efremova (AL, o. S.). 

5.2 Die Muttersprache und die anderen. Von fremden Wörtern 
und Akzenten 

5.2.1 Russisch. Petrograd, der Sowjetgeneral und 
die georgische Linguistin 

Insgesamt gibt es im Text nur wenige Fälle, in denen Fremdwörter unüber

setzt auftauchen. Der Text ist überwiegend in deutscher Sprache verfasst und 
fremdsprachliche Spuren im Text sind kaum wahrnehmbar. In vielen Fällen 
handelt es sich vor allem um Wörter, die ohnehin verwendet werden, um über 
Georgien zu schreiben. So heißt beispielsweise die Rebsorte ›Saperavi‹ auch 
auf Deutsch so. Abgesehen von solchen minimalen Fällen des Sprachwechsels 
(Radaelli 2011, 55) bleibt Mehrsprachigkeit weitgehend exkludiert. 

Die soziale und kulturelle Bedeutung des Akzents im Georgischen und 
Russischen wird mehrfach erwähnt. Stasia spricht akzentfrei Russisch, »wie 
es sich damals für jede Dame von Welt hinter der endlosen Seidenstraße 
gehörte« (AL, o. S.). Russisch galt damals als Sprache der Oberschicht und es 
wurde hart daran gearbeitet, jede Spur des georgischen Akzents zu verlieren, 
wie es Stasias Schwiegermutter von ihren Töchtern Lida und Meri erwartete. 
Sie hatten »(einen) Privatlehrer, der an ihrem Russisch arbeiten sollte, denn 
ihr Akzent sei abscheulich« (AL, o. S.). ›Akzentfrei‹ ist jedoch nicht bedin

gungslos. Wenn sie in eine schwierige Situation gerät, verliert Stasia einen 
Teil ihrer Fähigkeiten: »Im Wagen der Militärs erklärte sie den Soldaten in 
akzentfreiem Russisch, das ihr aber bleiern auf der Zunge lag, nicht mehr so 
leicht und sprudelnd ihrem Mund entspringen wollte, aus welchem Grund sie 
in der Stadt war […]« (AL, o. S.). 

Während ihrer ersten Reise nach Petrograd lebte Stasia mit Thekla, einer 
Verwandten (die Cousine eines Cousins ihres Vaters) aus Georgien, zusam

men. In welcher Sprache sie sich unterhalten, wird zunächst nicht themati

siert. Erst nach dem Tod der Verwandten liest Stasia den Abschiedsbrief, den 
diese auf Georgisch geschrieben hat. Dabei stellt sie fest, dass sie die Schrift 
im Laufe der Zeit fast vergessen hatte und sich nur selten auf Georgisch unter

hielt: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 135 

Erst einige Minuten später nahm Stasia wahr, dass der Brief in Theklas und 
ihrer Muttersprache geschrieben war, in der verschnörkelten Schrift, die al
len Außenstehenden als eine Art Geheimschrift vorkommt, die Schrift, die 
Stasia fast vergessen hatte; die Schrift, an der sie sich in der Mädchenschule 
die Zähne ausgebissen hatte, weil es ihr nicht gelingen wollte, schön, einer 
Dame angemessen zu schreiben. Thekla und sie hatten sich fast immer auf 
Russisch unterhalten und dieser letzte Brief erinnerte sie schmerzlich daran, 
dass sie niemals mehr mit Thekla in der zu der Schrift passenden Sprache 
würde sprechen können. (AL, o. S.) 

Hier wird die enge Beziehung zwischen der georgischen Sprache und ihrer 
Schrift beschrieben. Die Sprache wird jedoch nur als ›Muttersprache‹ bezeich

net, aber nicht explizit genannt. Es besteht zudem eine Diskrepanz zwischen 
dieser emotionalen Bezeichnung als Muttersprache und der Tatsache, dass 
sie sich immer nur auf Russisch unterhalten haben. Die emotionale Rolle der 
Sprache wird allerdings dadurch unterstrichen, dass Thekla vor ihrem Tod 
beschließt, einen Brief auf Georgisch zu verfassen und nicht in der Sprache, 
die sie sonst immer mit Stasia gesprochen hat. Wie die Erzählerin jedoch 
betont, erscheint das Georgische, nicht zuletzt wegen seiner Schrift – es ist 
die einzige Sprache der kartwelischen Sprachgruppe und hat daher keine 
nah verwandten Sprachen, die man gegenseitig verstehen könnte – ›Außen

stehenden‹ wie eine Art Geheimschrift. Vielleicht hat Thekla gerade deshalb 
diese Sprache gewählt, um nicht verstanden zu werden, sollte ihr Brief nicht 
von Stasia gefunden werden. Bemerkenswert ist in dem obigen Zitat auch 
die ausschließende und nahezu räumliche Bezeichnung der Sprecher*innen 
und Nicht-Sprecher*innen. Da Georgisch überwiegend in einem mehr oder 
weniger klar abgegrenzten Territorium gesprochen wird, können die Nicht- 
Sprecher*innen sogar wörtlich als diejenigen interpretiert werden, die außer

halb stehen. In jedem Fall handelt es sich um eine ausgrenzende Formulierung: 
›Außenstehend‹ betont die Nichtzugehörigkeit zu einer Gemeinschaft. 

Im Roman wird anhand unterschiedlicher Akzente die Stellung der Figu

ren in der georgischen Gesellschaft aufgezeigt. So sprechen die meisten einfa

chen Soldaten mit georgischem oder kaukasischem Akzent. Auch in Prag be

gegnet Stasia einem Soldaten mit einem »kaukasischen Akzent« (AL, o. S.). Wie 
seine Mutter Stasia spricht auch Kostja, der Rotarmist mit wichtigem Posten, 
seiner sozialen Schicht entsprechend akzentfrei Russisch: »Oh, verzeihen Sie, 
ich weiß auch nicht, ich wurde …, stammelte Kostja in akzentfreiem Russisch« 
(AL, o. S.). Damit verbunden ist auch eine ablehnende Tendenz gegenüber sei

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

nen Landsleuten. Als er beim Militär das Zimmer mit einem georgischen Ka

meraden teilen muss, fragt er seinen Vater, ob bei der Zimmerverteilung ab

sichtlich Landsleute in gemeinsame Zimmer eingeteilt werden. Der Vater ant

wortet, er solle froh sein, »dass er weiterhin die Möglichkeit habe, seine Mut

tersprache zu sprechen« (AL, o. S.). Sein Zimmergenosse Giorgi Alania kommt 
dagegen aus einfachen Verhältnissen. Im Georgischen hat er einen »südgeor

gischen Akzent […], der alle Worte weicher machte und den Kostja als schmie

rig empfand« (AL, o. S.). Alanias Akzent gilt in den Augen des Großstädters 
Kostja als ›provinziell‹ und ist mit negativen Attributen behaftet, da er auch 
von seiner bescheidenen Herkunft zeugt. 

Interessanterweise ist das Wort für ›Mutter‹ eines der wenigen georgi

schen Wörter im Text. Das Wort ›deda‹ (georg. ›დედა‹, dt. ›Mutter‹) wird 
insgesamt achtzehn Mal erwähnt, immer ohne Übersetzung. Die Bedeutung 
muss aus dem Kontext erschlossen werden: 

(4) »Simon Jaschi lernte seinen Sohn erst kennen, als er bereits ›Deda‹ sagen 
konnte« (AL, o. S.). 

(5) »All die Zeit hatte sie darauf gewartet, dass er anfing zu sprechen, wie sie 
bei ihrem Sohn auf seine ersten Worte gewartet hatte, auf sein erstes Deda, 
aber jetzt, wo er sprach, empfand sie hauptsächlich Wut« (AL, o. S.). 

(6) »Du bist von Sinnen, Stasia! – Schon lange nannte er sie nicht mehr deda« 
(AL, o. S.). 

(7) »[…] er hätte sie in diesem Brief wieder mit deda anreden wollen, nicht mit 
ihrem Vornamen, wie er es üblicherweise tat, um die Distanz zwischen 
Mutter und Sohn aufrechtzuerhalten« (AL, o. S.). 

Bei der ersten Erwähnung im Roman (4) wird das Wort in Anführungszeichen 
gesetzt. Danach wird es immer kursiv geschrieben, wie in den Beispielen (5), 
(6) und (7). Die Bedeutung des Wortes ergibt sich aus dem Kontext der ver

schiedenen Beispiele. Vielleicht ist schon in (4) klar, welches Wort gemeint ist, 
weil Säuglinge oft zuerst die Mutter nennen. Wenn nicht, dann ist wahrschein

lich nach der zweiten oder dritten Erwähnung genügend Kontext vorhanden, 
um die Bedeutung des Wortes eindeutig zu verstehen – in diesen Zitaten geht 
es immer um Kostja und seine Mutter Stasia. Erst in (7) – der achten Erwäh

nung im Roman – wird das Wort ›Mutter‹ im selben Satz erwähnt. Das Wort 
›Mutter‹ bleibt somit in der Muttersprache. Es wird häufig in Kontexten er

wähnt, um zu betonen, dass Kostja seine Mutter nicht mehr ›deda‹ nennt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 137 

Kostjas Tochter Elene wächst wie ihr Vater in den höchsten Kreisen der so

wjetischen Gesellschaft auf (8). Sie verbringt sogar einen Teil ihrer Kindheit au

ßerhalb Georgiens. Folglich spricht sie Georgisch mit russischem Akzent (11), 
was immer wieder zu Spannungen in der Beziehung zwischen ihrer Mutter 
Nana und ihrem Vater führt (9, 10). Nana ist Sprachwissenschaftlerin für Ge

orgisch und es gefällt ihr gar nicht, dass ihre Tochter im Russischen sprachge

wandter ist als im Georgischen: 

(8) »Tbilissi wäre schließlich nicht irgendein Dorf, dort ließe es sich auch gut 
lernen, zumal solle sie wieder ihre Muttersprache sprechen und in weibli

cher Gesellschaft sein« (AL, o. S.). 
(9) »Bei der Entscheidung, ob Elene die zehnte Klasse eines russischen oder 

eines georgischen Gymnasiums besuchen sollte, bekam er kein Mitspra

cherecht. Sie habe diesen vornehm gekünstelten Akzent in Elenes Sprache 
satt, erläuterte Nana ihm am Telefon, das elitäre Gehabe müsse ein für 
alle Male aufhören und sie würde eine ganz normale georgische Schule 
im Wera-Viertel besuchen und zu Fuß zur Schule gehen können, ein Fahr

dienst sei für ein fünfzehnjähriges Mädchen mehr als übertrieben« (AL, o. 
S.). 

(10) »Und ich könnte schon kotzen, wenn ich diesen verdammten russischen 
Akzent in ihrer Muttersprache höre …« (AL, o. S.). 

(11) »– Alles gut, deda?, fragte sie besorgt. Ihr Georgisch hatte schon längst die 
russische Färbung angenommen, die Nana zur Weißglut brachte« (AL, o. 
S.). 

Russisch wird von ihr mit einem bestimmten Habitus assoziiert, dem Habitus 
der elitären ›russischen Schule‹, der sich laut Nana im Georgischen affektiert 
und unnatürlich ausdrückt. Die Rolle der russischen Sprache im Roman, 
auch wenn sie ausschließlich in Form einer exkludierten Mehrsprachigkeit 
vorkommt, unterstreicht die Realität Georgiens als Übersetzungszone, in der 
neben dem Georgischen – und anderen lokalen Sprachen und Dialekten, die 
im Roman nicht vorkommen – auch die russische Sprache eine wichtige Rolle 
spielt. 

5.2.2 Deutsch und Englisch. Die Sprachen des Exils 

Während Kostja in der Sowjetunion Karriere macht, lebt seine Schwester Kitty 
in London im Exil, weshalb ihr Leben stark von Mehrsprachigkeit geprägt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Bereits vor ihrem Exil war sie in Georgien als Sängerin bekannt. Das Lied, mit 
dem sie berühmt wurde, trägt den Titel ›Die perfekte, perfekte Welt‹. Im Ro

man wird er auf Deutsch wiedergegeben, obwohl es sich um ein georgisches 
Lied handelt. Englisch muss sie nach ihrer Ankunft in London lernen, was für 
sie zunächst eine »entscheidende Barriere« darstellt (AL, o. S.). In London be

ginnt sie, auch auf Englisch zu singen. Im Gegensatz zum georgischen Titel 
wird der englische Liedtext im Roman nicht übersetzt, sondern direkt auf Eng

lisch wiedergegeben: 

›Thus far I’ve come. Searching for the ghosts you’ve promised – they’d wait for 
us. But they’re gone, just like you, gone so far away. So I’m walking through 
the city of ghosts, just walking ahead, asking myself: Should I go on, should 
I start, should I wish or should I die, cause you’ve not come as far as I …‹ 
Wenn ich mich nicht täusche, ist dieses Lied das erste, das Kitty in London 
schrieb. Sie schrieb es zuerst in ihrer Muttersprache, erst später wurde dieses 
Lied übersetzt, und sie hat es mit ihrem starken, fremdartigen, nicht genau 
zuzuordnenden Akzent auf Englisch gesungen. (AL, o. S.) 

Hier ist vermutlich die Wahrnehmung der Adressierten entscheidend: Da die 
meisten deutschsprachigen Lesenden im Englischen mehr oder weniger ver

siert sind, muss der Text nicht übersetzt werden. Im Gegensatz dazu hätte der 
Titel des georgischen Liedes für die meisten Lesenden keine Bedeutung, wenn 
er nicht ins Deutsche übersetzt worden wäre. Diese Nicht-Übersetzung ist je

doch selbst eine Übersetzung, da Kitty das Lied ursprünglich auf Georgisch 
geschrieben hat, bevor es ins Englische übersetzt wurde. 

Im obigen Zitat wird auch erwähnt, dass Kitty im Englischen einen »star

ken, fremdartigen, nicht genau zuzuordnenden Akzent« (AL, o. S.) hat. Der 
Grund für eine derartige Beschreibung ist vermutlich, dass es sich bei ihr um 
einen Akzent aus einer für westliche oder englische Ohren weniger vertraut 
klingenden Sprache handelt. Dies trägt auch zu Kittys Karriere bei, zumin

dest nach Ansicht ihrer Agentin bzw. Mäzenin Amy: »Ihr Akzent, so behaupte

te Amy, sei ihr Markenzeichen, sie solle ihn auf keinen Fall ablegen« (AL, o. S.). 
Die Medien interessieren sich für ihr »hartes Los einer sowjetischen Künstle

rin und Exilantin« (AL, o. S.). So schreibt Kitty trotz ihres Exils in London wei

terhin neue Lieder »in ihrer Muttersprache« (AL, o. S.), die sie dort im Radio 
singt. Erwähnenswert ist hier auch die Rolle von Amy als Kittys ›Übersetze

rin‹: »Am gleichen Tag noch ging Kitty Jaschi in Begleitung ihrer Mäzenin und 
jetzt auch Übersetzerin Amy zu einem Radiointerview« (AL, o. S.). In diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 139 

Zusammenhang ist nicht ganz klar, aus welcher Sprache Amy für Kitty über

setzt – aus dem Russischen? Oder übersetzt sie Kittys Englisch mit Akzent und 
Fehlern in ›British English‹? 

Kittys Beziehung zu ihrer Muttersprache scheint wichtiger zu sein als bei 
den anderen Figuren, da sie im Exil lebt. Sie fühlt sich wohl in London unter 
Migrant*innen und sie findet die Akzente – die Spuren anderer Mutterspra

chen – tröstlich: »Bald fühlte sich Kitty wohl unter ihnen. Mochte ihre rauen 
Stimmen, ihre Witze, ihre Sprachen und unterschiedlichen Akzente, sogar ih

re Vulgarität« (AL, o. S.). In Kittys Buch wird Georgisch häufiger als Mutter

sprache bezeichnet als bei den anderen Figuren. An einigen Stellen am Anfang 
des Romans, im Prolog und am Ende von Nizas Geschichte (Buch 7) wird Geor

gisch jedoch als Muttersprache bezeichnet, ohne dass sie überhaupt erwähnt 
wird. Niza vergleicht ihre Beziehung zu fremden Sprachen mit Gegenständen, 
die sie sich ausleiht und die ihr nicht gehören: »Ich tauschte meine Mutter

sprache gegen alle die Sprachen aus, die ich mir für wenige Tage lieh, wie die 
schönen Haarschleifen, die ich mir früher von Daria geborgt hatte« (AL, o. S.). 
Sie bedauert diese Haltung, auch wenn sie Brilka auffordert, sich von Spra

che und Kultur zu emanzipieren. Obwohl Georgisch oft als Muttersprache be

zeichnet wird, ist es bei Kitty mit fast der Hälfte aller Nennungen am häufigs

ten der Fall. Das Wort wird unter anderem verwendet, um die Hürden einer 
Fremdsprache zu betonen (12) oder um den privaten Charakter einer Situation 
hervorzuheben (13): 

(12) »Sie wusste selbst nicht, was, und vor allem, wie sie es sagen sollte. Und 
hätte sie es in ihrer Muttersprache sagen können, wäre es genauso gewe

sen« (AL, o. S.). 
(13) »Amy hatte sich an diese Telefonate inzwischen gewöhnt, stellte keine Fra

gen, wenn Kitty sich zurückzog, um ein Gespräch in ihrer Muttersprache 
zu führen« (AL, o. S.). 

Bei einem Besuch in Georgien wird deutlich, dass Kitty mittlerweile einen 
Akzent im Georgischen hat, da sie nicht so oft die Gelegenheit bekommt, 
die Sprache zu sprechen. Im georgischen Gespräch, das im Text auf Deutsch 
wiedergegeben wird, verwendet sie englische Wörter, um das fremde Wort zu 
markieren: »– Ja. Ich singe. Und ich schreibe Songs. Das meint: Lieder« (AL, 
o. S.). Obwohl sie in England lebt, klingt Deutsch für Kitty weniger fremd als 
Englisch: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

– Du bist mir nah, das erschreckt mich. Ich frage mich, wieso das so ist. Ich 
frage mich das die ganze Zeit und finde keine Antwort. – Fred sprach auf 
einmal auf Deutsch. Diese Sprache überraschte Kitty. Sie kam ihr vertraut 
vor, vertrauter als Englisch. Diese Sprache hatte sie in der Schule gehabt, die 
Sprache hatte sie mit Andro lernen wollen. (AL, o. S.) 

Die deutsche Sprache – von der Erzählerin als solche hervorgehoben, sonst 
wäre sie im Text nicht sichtbar – ist Kitty sofort vertrauter, obwohl Fred, ei

ne jüdische Österreicherin, sie nutzt, um nicht verstanden zu werden und Di

stanz in ihrer Aussage zu schaffen – oder weil sie ein solches Geständnis nur 
in ihrer Muttersprache machen konnte. So erscheint Kitty die fremde Sprache 
plötzlich nicht mehr fremd, das Fremde wird nicht mehr als Hindernis emp

funden. Sie brauchen keine gemeinsame Sprache mehr, das Nicht-Verstehen 
wird nicht als problematisch empfunden: »Als sei eine fremde Sprache zwi

schen ihr und dieser Frau kein Hindernis. Als dürfe sie kein Hindernis sein« 
(AL, o.S.). 

Der englische Akzent der Österreicherin Fred wird im Laufe der Zeit unter

schiedlich beschrieben. Wenn sie Englisch spricht, kommentiert die Erzähle

rin: »Sie hatte einen entsetzlichen deutschen Akzent […]« (AL, o. S.). Später, als 
Fred nach langer Abwesenheit wieder auftaucht, wird ihr Akzent ganz anders 
beschrieben: »Dieser Akzent, dieser weiche, schnodderige Akzent, wie vertraut 
der doch in Kittys Ohren klang!« (AL, o.S.). Bei Fred werden der deutschen 
Muttersprache, als Sprache der Gefühle und der Vertrautheit, positive Eigen

schaften zugeschrieben. Auch aus Kittys Perspektive ist die Sprache faszinie

rend: »Es war das erste Mal, dass sie Kitty sich in ihrer Muttersprache unter

halten hörte. Als sei es ein Kunstwerk, das sie vollbrachte, schaute sie ihr faszi

niert zu« (AL, o. S.). Im Kontext der Deportation von Freds Familie in ein Kon

zentrationslager wird die gleiche Sprache dann plötzlich nicht mehr wie zuvor 
wahrgenommen, da die Sprache der Soldaten für sie fast wie eine Fremdspra

che wirkt und plötzlich nicht mehr die vertrauten Eigenschaften der Mutter

sprache besitzt: »Der schneidige Ton. Als benutzten sie eine andere Sprache, 
nicht meine Muttersprache. Diese Papiere, diese Stempel, diese Zugfahrt. Zu

erst war es das Ghetto in Theresienstadt« (AL, o. S.) Mit den grausamen Er

fahrungen des Krieges hat die deutsche Sprache für Fred ihre ›Mütterlichkeit‹ 
verloren und ist nicht mehr die Sprache, in der sie sich wohlfühlen kann. 

Die Erzählerin Niza hat mithilfe ihres Freundes Severin in Tbilissi Deutsch 
gelernt. Dieser kommt Anfang der 1990er Jahre aus Deutschland nach Georgi

en, um für seinen Vater im Westen inzwischen begehrte sowjetische Alltagsge

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 141 

genstände zu erwerben, die er dann in Deutschland wieder gewinnbringend 
verkaufen soll. Mit Niza spricht er ein »mit Deutsch gefärbte[s] Russisch« (AL, 
o. S.). Als sie sich besser kennen lernen, versprechen sie sich, die Sprache des 
jeweils anderen zu lernen: »Ich würde ihm Georgisch beibringen und er wür

de mich im Gegenzug Deutsch lehren« (AL, o. S.). Auf diese Weise kommt die 
Erzählerin zum ersten Mal mit der deutschen Sprache in Kontakt. Bevor Se

verin nach Deutschland zurückkehrt, weil er das Chaos und die Unsicherheit 
des Bürgerkriegs nicht mehr aushält, sagt er zu Niza: »Du solltest nach Eu

ropa gehen, Niza, sagte er zu mir, diesmal auf Deutsch« (AL, o. S.). So kann 
diese Aussage von den anderen nicht verstanden werden. Deutsch fungiert in 
diesem Moment also als eine Art Geheimsprache. Fremde Sprachen sind für 
Niza als Zugang zu einer fremden Welt faszinierend. Diesen Sprachen werden 
unterschiedliche Eigenschaften zugeschrieben: 

Das Englisch schmeckte nach Meeresluft und nach einer herbstlichen 
Dämmerung an einer Nordküste, etwas nach Fischbuden riechend, ein 
wenig nach Regen. Das Französisch, das ich nie gelernt hatte, müsste wie 
Aprikosengelee auf der Zunge zergehen und nach trockenem Weißwein 
schmecken. Das Russisch schmeckte nach einer endlosen Weite, nach Wei

zenfeldern, nach Einsamkeit und Illusionen. Georgisch aber schmeckte 
staubig, voll, übervoll nahezu, und manchmal auch nach einem Versteck
spiel im Wald. Das Deutsch, das Severin mir beibrachte, schmeckte dagegen 
anfangs eisig und bitter, dann änderte sich der Geschmack und verwandelte 
sich in den von Algen, es schmeckte nach dunkelgrünem Moos, dann wurde 
der Geschmack wieder streng, aber angenehmer, und später, viel später, 
schmeckte für mich das Deutsch nach reifen Kastanien und nach Höhe, ja, 
nach einer schwindelerregenden Höhe. (AL, o. S.) 

Teilweise verbindet sie Fremdsprachen mit Emanzipation, Exotik und Kost

barkeit (›Seeluft‹, ›Nordküste‹, ›Aprikosengelee‹, ›reife Kastanien‹, ›Höhe‹), mit 
der Ausnahme von Russisch (›Einsamkeit und Illusionen‹), einer Sprache, die 
sie bereits beherrscht und die für sie bereits negativ besetzt ist und nicht den 
Reiz des Fremden, sondern nur das Negative verkörpert. Insgesamt sind die

se Zuschreibungen recht klischeehaft – Englisch wird mit dem Meer assozi

iert, Französisch mit Essen und Wein und Deutsch ist anfangs ›eiskalt und bit

ter‹. Im Laufe der Zeit entwickelt sich allerdings eine andere, differenziertere 
Wahrnehmung. 

Insgesamt kann der Roman intradiegetisch als Selbstübersetzung betrach

tet werden, da die Erzählerin ihre eigene Geschichte in einer Sprache erzählt, 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

die ihr zu Beginn ihres Lebens fremd war und die auch für die meisten Figuren 
fremd bleibt. Die Sprache des Romans ist die Sprache ihres Exils. Umgekehrt 
sind auch die Sprachen, in denen die Erzählung tatsächlich spielt, für die all

gemeinen Adressierten des Textes Fremdsprachen. 

5.3 »Du bist das Zauberkind«. Übersetzung als Feministische 
Umschreibung 

5.3.1 Brilka ist ein Name ohne Bedeutung. Patrilineare Benennung, 
matrilineare Umbenennung 

Wie bereits erwähnt, erzählt der Generationenroman von Einzelschicksalen, 
in denen die ›große‹ Geschichte mit der ›kleinen‹ individuellen Geschichte ver

woben ist. Er erzählt von den Auswirkungen politischer und gesellschaftlicher 
Entwicklungen auf Frauen, die oftmals von Männern bestimmt und auch aus 
deren Perspektive erzählt werden. Auch in der Erzählung der großen kollek

tiven Geschichte wird die Rolle der Frauen betont: »Eine halbe Million Bür

ger, vor allem Frauen, errichteten Befestigungsanlagen vor Moskau« (AL, o. S.). 
Dieser matrilinearen Aufstellung entspricht auch die Struktur des Romans: 
Die Erzählerin überlegt, ob sie die Geschichte, die mehrere Anfänge hat, mit 
Brilka beginnen oder zu den Wurzeln gehen soll. Sie entscheidet sich schließ

lich für beides und baut die Erzählung in einer Achterschleife auf. Das, was in 
dieser Geschichte den ›Wurzeln‹ entspricht, ist jedoch Stasias Geschichte, die 
zuerst erzählt wird. So entsteht die matrilieneare Struktur dieser Erzählung. 

Zu Beginn der Geschichte werden die Frauen nach dem traditionellen pa

trilinearen Muster benannt. Im Text wird Elene Jaschi fünfmal mit vollem Na

men genannt, meist um die patrilineare Abstammung zu betonen. Damit wird 
verdeutlicht, dass sie die Tochter von Kostja Jaschi ist, einem wichtigen Mann 
in der Roten Armee (14), und dass damit große soziale und politische Erwar

tungen verbunden sind (15, 16): 

(14) »Immerhin hatte er längst mitbekommen, wessen Tochter Elene Jaschi 
war, und wollte sich keinen Fehler erlauben, der ihn Kopf und Kragen 
kosten könnte« (AL, o. S.). 

(15) »Doch so fühlte sie sich ständig schuldig, schmutzig, orientierungslos und 
so voller Wut, es war so anstrengend, Elene sein zu müssen, Elene Jaschi, 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 143 

dieses Erbe mit sich herumzutragen, ständig etwas Besonderes leisten zu 
müssen! » (AL, o. S.) 

(16) »[…] ein solch privilegiertes Geschöpf, wie Elene Jaschi es war« (AL, o. S.). 

Die Erzählerin Niza Jaschi hat ihren Vater nie kennengelernt. Sie und ihre 
Schwester Daria haben keinen Vater: »Das Wort ›Vater‹ existierte in Darias 
Wortschatz genauso wenig wie in meinem« (AL, o. S.). So wird der Name Ja

schi, der seit Beginn der Erzählung die Patrilinearität der Familie markiert, zu 
einem matrilinearen Namen. Selbst als Darias Vater auftaucht und behauptet, 
seine Tochter soll seinen Nachnamen bekommen, weigert sich die Mutter. 
So trägt auch Brilka den Nachnamen ihrer Mutter Daria, obwohl diese zum 
Zeitpunkt ihrer Geburt noch mit Brilkas Vater verheiratet war. 

Die Männer im Roman werden im Gegensatz zu den Frauen meist mit vol

lem Vor- und Nachnamen genannt: Der Urgroßvater Simon Jaschi, der Groß

vater Kostja Jaschi, Stasias Tanzlehrer in Petrograd Peter Wasiljew, Christines 
Ehemann Ramas Iosebidse und auch Giorgi Alania, ein Freund von Kostja Ja

schi und Kittys Informant in England. Im Gegensatz dazu haben die wichtigen 
politischen Männer keine Namen: Josef Stalin wird durchgehend als ›Genera

lissimus‹ bezeichnet und Ramas Iosebidses Chef als ›der kleine große Mann‹, 
obwohl er als Lawrentia Beria zu identifizieren ist (»Der Fluch der Schokola

de« 2019, o. S.). Auch Micheil Saakaschwili wird nur ›der kleine Revoluzzer‹ 
genannt. Das macht sie zugleich mächtiger und unmenschlicher. 

Brilka, das ›achte Leben‹, wurde als Anastasia geboren. Dies ist der Vor

name ihrer Urgroßmutter, dem ›ersten Leben‹ des Romans. Die jüngere Ana

stasia – Brilka – hat viel mit ihrer gleichnamigen Vorfahrin gemeinsam, nicht 
zuletzt die Liebe zum Tanz. Während Anastasia, genannt Stasia, vor der russi

schen Revolution davon träumte, mit dem Ballets Russes nach Paris zu reisen, 
tanzt Brilka traditionelle georgische Tänze. Diese Namensgebung verweist auf 
eine weit verbreitete Tradition, denn georgische Kinder werden häufig nach 
Familienmitgliedern benannt, oft nach ihren Eltern oder Großeltern. Dadurch 
wird die Zugehörigkeit zur Familie betont. Die Erzählerin betont die Bedeu

tung der Vornamen aus einer deterministischen Perspektive, indem sie darauf 
hinweist, dass sie selbst, Brilkas Tante Niza und Brilkas Mutter Daria im Ge

orgischen bedeutungsvolle Vornamen haben. Im Namen ›Niza‹ bedeutet die 
letzte Silbe ›tsa‹ auf Georgisch – »in unserer Muttersprache« – ›Himmel‹ wäh

rend ›aria‹ in ›Daria‹ ›Chaos‹ oder ›chaotisch‹ bedeutet (vgl. AL, o. S.). Diese 
Bedeutung wirkt in der Erzählung deterministisch, da die beiden Schwestern 
sehr unterschiedliche Leben führen und die ›chaotische‹ Daria ein tragisches 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Ende nahm, während Niza, deren Name ›Himmel‹ bedeutet, in die Ferne, in 
die Weite zog. 

Als Kind wählte Brilka – die jüngere Anastasia – ihren eigenen Spitzna

men, der im Georgischen weder Bedeutung noch Tradition hat. Sie entschied 
sich zunächst für den Namen ›Bri‹ und später für ›Brilka‹, ein »unbeschrif

tet[er] und unstigmatisiert[er]« Name (AL, o. S.). Spitznamen und Kosenamen 
sind in der georgischen Namensgebung weit verbreitet, oft haben Namen 
mehrere Kurzformen, die auf bekannte Namen zurückgehen: Nana ist auch 
›Naniko‹, Niza ist ›Niziko‹, Giorgi ist ›Giwi‹, Davit ist ›Dato‹. Niza erwähnt, 
dass ihre »[…] Schwester Daria, meist Daro, Dari oder Dariko genannt« wurde. 
Für den Namen Anastasia gibt es auch die georgische Kurzform ›Taso‹, die 
Stasias Freundin Sopio Eristawi bevorzugt, »da [sie] sich weigerte, Anastasia 
nach der slawischen Manier auf Stasia abzukürzen« (AL, o. S.). In einem an

deren Absatz wird ›Taso‹ weiter zu ›Tasiko‹ abgekürzt. Menschen werden von 
ihren Bekannten und Verwandten selten direkt mit ihrem vollen Vornamen 
angesprochen. Brilkas Fall ist jedoch insofern originell, als es sich nicht um 
eine übliche Kurzform von Anastasia handelt. Einerseits bleibt die Tradition 
erhalten, da sie im Alltag einen Spitznamen verwendet, andererseits bricht 
Brilka mit der Tradition, indem sie sich selbst einen Spitznamen gibt. 

Brilkas Verhältnis zu Kultur und Tradition ist kein völliger Bruch mit den 
bestehenden Verhältnissen. Offiziell heißt sie nach wie vor Anastasia. Nur im 
Alltag, in dem viele Menschen mit dem Spitznamen angesprochen werden, der 
zu ihrem Vornamen gehört, identifiziert sich Brilka mit einem ›unbeschrif

teten und unstigmatisierten‹ Namen. Sie hat die Bedeutung des Vornamens 
nicht unreflektiert übernommen. Dies zeigt, dass sie ihre eigene Identität ent

wickeln möchte, indem sie sich von der muttersprachlichen Bedeutung des 
Namens entfernt. In diesem Sinne ist sie schon jetzt bereit, ihre eigene Ge

schichte zu erzählen. Dies ist umso bedeutsamer, als sie nicht einen Spitzna

men aus einer anderen Sprache gewählt hat, sondern tatsächlich einen Na

men, der (noch) keine Bedeutung in den ihr bekannten Sprachen hat. Es ist 
ein Neuanfang, frei von den Bedeutungszuschreibungen ihrer Familie und ih

rer Kultur. Durch diese Entscheidung entsteht eine neue Bedeutung, wo vorher 
keine war. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 145 

5.3.2 Tanz, Schokolade, Zauberspruch. 
Traditionsbrüche als Emanzipation 

Die Erzählerin Niza hat sich im Laufe ihres Lebens von ihrer Familie entfernt. 
In ihrer Jugend lernte sie in Georgien den Deutschen Severin kennen. Sie 
war mit ihm befreundet und konnte seine Faszination für das Land nicht 
verstehen, da er ein eher naives Verständnis der politischen Situation nach 
dem Krieg hatte und die Instabilität liebte, die er als dynamisch empfand. In 
diesem Sinne war ihre persönliche Geschichte immer mit Europa, mit dem 
Fremden verbunden. Dies war für sie ein Zugang zu einer fremden Perspekti

ve. Auf dieser Suche nach sich selbst entfernte sich Niza zunächst physisch von 
ihrer Familie und ihrem Land, um sich schließlich auch emotional, persönlich 
von ihnen zu trennen. Auf diese Weise lernte sie sich auf zwei Ebenen kennen. 
Auf der persönlichen Ebene durch neue Erfahrungen, aber auch durch die 
Distanzierung von den Menschen, die sie liebte. 

Die intradiegetische Adressierte ihrer Geschichte, Brilka, hat sich dagegen 
noch nicht endgültig von ihrer Familie gelöst. Als Figur stellt sie jedoch viele 
bestehende Traditionen in Frage. So tanzt sie als Mitglied einer georgischen 
Tanzgruppe die Männerrollen, weil sie andere körperliche Voraussetzungen 
mitbringt und daher nicht in die Frauenrollen passt: Sie ist zu groß und kräftig 
und entspricht nicht den Geschlechtererwartungen des traditionellen Tanzes, 
in dem die Frauen, ähnlich wie im Ballett, ›schweben‹ und sehr schlank sind. 
Brilka hat viele Neurosen und Ängste – unter anderem isst sie nichts Rotes, 
zählt die Sekunden bis die Ampel umspringt oder summt ein Lied, wenn es 
regnet. Nur beim Tanzen verschwinden all diese Ängste: 

Nur beim Tanzen, nur wenn sie sich bewegte, schienen all diese Zwänge, all 
diese schlechten Omen, Rituale und Präventionen vergessen. Da scherte sie 
sich nicht darum, ob es regnen würde, sie hinfallen und sich verletzen könn
te, da interessierte es sie nicht, ob das Unheil im Anmarsch war, ob der Tod 
ihr auflauerte. Sie war frei, gelöst. Sie war sie selbst, ohne ihre Ängste und 
Zwänge. Beim Tanz war sie die alleinige Herrscherin in einem Reich voller 
Freiräume und voller Möglichkeiten. (AL, o. S.) 

Brilka nimmt Dinge, die eine Bedeutung haben, und gibt ihnen eine andere Be

deutung, zum Beispiel indem sie die männlichen Parts tanzt. Sie tanzt tradi

tionelle georgische Tänze und kein Ballett wie ihre Urgroßmutter. In gewisser 
Weise ist sie ein Beispiel für eine wiederkehrende nationale Tradition, die sich 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

langsam durchgesetzt hat, eine Ablehnung der europäischen oder russischen 
Kultur. Gleichzeitig stellt sie ihre eigene Tradition in Frage, indem sie nicht 
die erwarteten Geschlechterrollen annimmt. Tanz und Bewegung führen zur 
Emanzipation der Figuren: Für beide Anastasias war der Tanz die Motivation, 
das Land zu verlassen – mit und ohne Erfolg. Brilka zelebriert in ihrer Neu

interpretation die georgische Kultur. Im Gegensatz zu ihrer Tante findet Bril

kas Emanzipation jedoch nicht in der Ferne, sondern in der Neuinterpretation 
statt. Diese Lust an der Neuinterpretation zeigt sich auch darin, dass sie die 
Rechte an den Liedern ihrer Großtante Kitty erwirbt, um daraus Choreogra

fien zu entwickeln. Tanz ist für sie eine Neuinterpretation des Vorhandenen. 
Ein zentrales Element der gesamten Familiengeschichte ist der Fluch 

der Schokolade. Stasias Vater entwickelte auf seinen Reisen durch Euro

pa ein ›zauberhaftes‹ Schokoladenrezept: »In ganz Europa sammelte mein 
Ururgroßvater Erfahrungen, er bereiste einige exzellente Konditoreien in 
Westeuropa und entschloss sich doch, gegen die Erwartungen seiner Vorge

setzten, in seine Heimat zurückzukehren, um dort ein eigenes Geschäft zu 
gründen« (AL, o. S.). Über die genauen Zutaten wird nicht viel verraten, nur 
dass es sich um eine heiße Schokolade nach Wiener Art auf Schokoladenbasis 
mit Zimt, Kakao, braunem Zucker und Nelkengewürz handelt, »sowie die 
anderen, hier nicht weiter zu nennenden Zutaten« (AL, o. S.). Stasias Familie 
wurde mit dieser Schokolade reich, denn die Schokoladenkreationen waren 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts – noch vor der Russischen Revolution – in 
der Tbilisser Oberschicht sehr begehrt. Der Schokoladenfabrikant nutzte die 
heiße Schokolade, »um seine Frau dazu zu überreden, ihm einen Nachfolger 
zu gebären« (AL, o. S.). Er wollte unbedingt einen männlichen Nachfolger, 
der sein Geschäft übernehmen sollte: »So beschloss er, seine beste Schöpfung, 
die Heiße Schokolade, für sie zu kochen, denn je konzentrierter die Zutaten

menge desto größer auch die Wirkung der Rezeptur« (AL, o. S.). Nach einem 
Ultimatum willigte seine Frau Ketevan ein: »Würde sie sich auf eine weitere 
Schwangerschaft einlassen, würde er ihr im Laufe der kommenden neun 
Monate täglich die Heiße Schokolade zubereiten« (AL, o. S.). Kurz nach der 
Geburt von Anastasia, die ihr eineiiger Zwilling nicht überlebte, starb Ketevan 
an einer Lungenentzündung. 

Stasias Vater hatte seine Frau mit der Schokolade manipuliert, weil er un

bedingt einen Sohn haben wollte. Seitdem gilt die Schokolade als verflucht. 
Stasia brachte das Rezept als Mitgift in ihre Ehe. Im Deutschen hat das ei

ne Konnotation, die es in anderen Sprachen nicht gibt, denn in vielen Spra

chen hat das entsprechende Wort für ›Mitgift‹ noch immer nur die Bedeutung 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 147 

›Gabe‹ oder ›Erbe‹. Etymologisch hat das Wort ›Mitgift‹ ebenfalls diese Bedeu

tung. Im Deutschen jedoch hat das Morphem ›Gift‹ durch den Einfluss des 
Griechischen einen Bedeutungswandel von ›Gabe‹ zu ›tödliche Gabe, Gift‹ er

fahren, obwohl das Wort ›Mitgift‹ älter ist (vgl. »Mitgift« o.J., o. S.). So wird Sta

sias ›Mitgift‹ zum ›Gift‹, das Unheil bringt: Theklas Tod, Sopio Eristawis Ver

haftung, Christines verätztes Gesicht, Kittys erzwungene Abtreibung, Nanas 
unglückliche Ehe. Christine glaubte im Gegensatz zu ihrer (Halb-)Schwester 
Stasia zunächst nicht an den Fluch: »[…] sie hatte Stasia ausgelacht, hatte ihr 
Aberglaube und Naivität unterstellt« (AL, o. S.). Dennoch beschließt sie eines 
Tages, die unheilvolle Macht der Schokolade auszuprobieren. Sie backt Prali

nen für den ›kleinen großen Mann‹, der am 26. Juni 1953 verhaftet und zum To

de verurteilt wird. Alle Familienmitglieder glauben an diesen Fluch, ohne ihn 
wirklich zu hinterfragen, so dass er vielleicht zu einer sich selbst erfüllenden 
Prophezeiung geworden ist. Sie sind sich sicher, dass all diese Dinge zusam

menhängen, auch wenn sie es in Wirklichkeit nicht tun. Auch Christine hat 
nun den ›Fehler‹ gemacht, den Fluch nicht ernst zu nehmen und gar über ihn 
zu lachen. 

Im Vergleich zu anderen Familienmitgliedern glaubt Brilka nur einge

schränkt an diesen Fluch, hält ihn aber auch nicht für Aberglauben oder 
Naivität. Sie geht einfach davon aus, dass es einen Zauberspruch geben muss: 
»Für jeden Fluch gibt es einen Zauberspruch, der ihn unschädlich Macht, 
fügte sie, ihrer selbst vollkommen sicher, hinzu« (AL, o. S.). Ihre Tante Niza ist 
von dieser Selbstsicherheit überrascht. Obwohl alle Familienmitglieder diese 
Tatsache seit über hundert Jahren nicht in Frage gestellt haben, gibt es für die 
jüngste Erbin keinen Zweifel. Brilka ist somit das erste Familienmitglied, das 
den Fluch in Frage stellt. Für sie ist der Fluch selbst jedoch nicht entscheidend, 
da es eine Lösung in Form eines Zauberspruchs geben muss. Damit betritt sie 
den Kreis der Hermeneutik: 

Il faut croire pour comprendre: jamais en effet l’interprète ne s’approchera 
de ce que dit son texte s’il ne vit dans l’aura [Herv. i.O.] du sens interrogé. Et 
pourtant ce n’est qu’en comprenant que nous pouvons croire. Car le second 
immédiat que nous cherchons, la seconde naïveté que nous attendons, ne 
nous sont plus accessibles ailleurs que dans une herméneutique; nous ne 
pouvons croire qu’en interprétant. C’est la modalité ›moderne‹ de la croyance 
dans les symboles; expression de la détresse de la modernité et remède à 
cette détresse. Tel est le cercle: l’herméneutique procède de la pré-compré

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

hension de cela même qu’en interprétant elle tâche de comprendre. (Ricœur 
1969, 294) 

Brilka tritt in diesen Kreis ein, indem sie glaubt, interpretiert und versteht. Im 
Gegensatz dazu hat Niza nicht geglaubt. Sie hat nicht versucht, den Sinn zu 
hinterfragen oder zu interpretieren, sondern sich einfach entfernt. Aber sie 
kommt zu dem Schluss, dass sie sich dabei immer mehr verliert. Brilka geht 
anders damit um. Sie geht selbstbewusst von einem Zauber aus und gewinnt 
so die ›seconde naïveté‹ zurück. Niza sieht in ihrer Nichte die Möglichkeit, sich 
von der deterministischen Vergangenheit ihrer Familie und ihrer Kultur zu di

stanzieren, die im Roman vor allem durch die verfluchte Schokolade symboli

siert wird. 
Auch die Struktur des Textes deutet auf diese kreisförmige Emanzipation 

hin. Die beiden folgenden Passagen wiederholen sich ebenfalls weitgehend, 
nur der Rhythmus ist ein anderer, da die Sätze beim ersten Mal länger sind 
bzw. der Inhalt am Anfang des ersten Absatzes häufiger wiederholt wird, wäh

rend die Wiederholung beim zweiten Mal in der Mitte des Absatzes erfolgt: 

Und ich wusste in dem Augenblick sicherer denn je, dass du das Zauberkind bist. Ja, 
du bist es.7 Durchbrich also den Himmel und das Chaos, durchbrich uns al
le, durchbrich diese Zeilen, durchbrich die Gespensterwelt und die wirkliche 
Welt, durchbrich die Umkehrung der Liebe, des Glaubens, verkürz die Zen
timeter, die uns immer vom Glück trennten, durchbrich das Schicksal, das 
keines war. Durchbrich mich und dich. Durchlebe alle Kriege. Passiere alle 
Grenzen. Ich widme dir alle Götter und alle Rosenkränze, alle Verbrennun
gen, alle geköpften Hoffnungen, alle Geschichten. Durchbreche sie. (AL, o. 
S.) 

Im ersten Satz dieses Absatzes bleibt eine gewisse Unsicherheit bestehen: »In 
dem Augenblick sicherer denn je« weist auf die bisher herrschende Ungewiss

heit, »denn je« heißt noch nicht unbedingt 100 % sicher. Im Gegensatz dazu ist 
der Satz am Anfang des zweiten Zitats eindeutig: 

Du bist das Zauberkind. Du bist es. Durchbrich also den Himmel und das Cha
os, durchbrich uns alle, durchbrich diese Zeilen, durchbrich die Gespenster
welt und die wirkliche Welt, durchbrich die Umkehrung der Liebe, des Glau
bens, verkürz die Zentimeter, die uns immer vom Glück trennten, durchbrich 

7 Kursive Hervorhebungen in direkten Zitaten sind aus dem Roman übernommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 149 

das Schicksal, das keines war. Durchbrich diese Geschichte und lass sie hinter dir. 
Durchbrich mich und dich. Durchlebe alle Kriege. Passiere alle Grenzen. Ich 
widme dir alle Götter und alle Rosenkränze, alle Verbrennungen, alle ge
köpften Hoffnungen, alle Geschichten. Durchbreche sie. (AL, o. S.) 

Brilka ist hier die Zauberformel: »Denn ich hatte die Gegenformel zur Zau

berformel gefunden: dich, Brilka, und ich war mir sicher, dass du auch dei

ne eigene Gegenformel finden würdest, die alle Flüche unschädlich machen 
würde« (AL, o. S.). Unter anderem hinterfragt Niza kritisch, dass die geor

gische Gastfreundschaft, auf die viele Georgier*innen sehr stolz sind, nicht 
frei von Bedingungen ist. Sie sagt, dass die Menschen so lange gastfreund

lich sind, wie die eigene Kultur bejaht und nicht in Frage gestellt wird. Dass 
es also sehr schwierig ist, etwas Neues in die Kultur zu bringen, weil sich die 
Menschen nach einem goldenen Zeitalter, das etwa im 12. Jahrhundert statt

gefunden hat, sehnen und Fortschritt dementsprechend auch Rückschritt be

deutet. Ihr Verständnis entstammt der Emanzipation von dieser Kultur und 
von diesem Land. Die Zauberformel ist eine Frau, bisher wurde das Schicksal 
der Frauen stark von den Männern in ihrem Leben beeinflusst, Frauen wurden 
oft zu einer gewissen Passivität gezwungen, aber Brilka will das nicht akzep

tieren. 
Damit geht Brilka noch einen Schritt weiter als ihre Tante. Nizas Schreiben 

kann aus translatorischer Perspektive bereits als eine Art ›womanhandling‹ be

trachtet werden. Barbara Godard beschreibt mit diesem Begriff eine feministi

sche Form des Übersetzens, in der »the modest, self-effacing translator« statt

dessen »an active participant in the creation of meaning« wird (Godard 1989, 
50). Insofern nimmt die Ich-Erzählerin des Romans diese Rolle bereits ein, in

dem sie sich aus ihrer persönlichen Perspektive in ihre eigene Geschichte hin

einschreibt. Als ›Zauberformel‹ ist Brilka aber mit noch mehr sinnstiftendem 
Potenzial besetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

5.4 Die Geschichte hat mehrere Anfänge. 
Autorschaft als neue Interpretation 

5.4.1 Die Acht und die Schleife der Ewigkeit. 
Verwobene Familiengeschichte und materielle Erinnerung 

Ein zentrales Thema des Romans ist die Frage nach der Erinnerung an die 
Vergangenheit. Kostjas Frau Nana wirft der Familie Jaschi vor, nicht über 
die Vergangenheit zu sprechen: »Ihr redet niemals über das Früher, Kostja. 
Warum? […] Siehst du, ihr lenkt immer ab, ihr alle, als sei das eure Familientra

dition« (AL, o. S.). Die Familie Jaschi ist ein Mikrokosmos, der die Geschichte 
des 20. Jahrhunderts in Georgien repräsentiert. Auch als eher wohlhabende 
Familie war sie stark von den politischen Ereignissen betroffen. Die persön

lichen Folgen waren vielfältig: politische Ausweisung und Verhaftung, Exil, 
(Selbst-)Mord, Zwangsabtreibung. Die Erzählerin Niza hat ebenfalls lange 
gebraucht, um ihre Geschichte überhaupt erzählen zu können. Lange hat 
sie versucht, ihre eigenen Erinnerungen zu verdrängen. Auch wenn sie sich 
als Historikerin mit der Geschichte auseinandersetzte, tat sie dies aus einer 
wissenschaftlichen Perspektive, um ihre persönlichen Erfahrungen immer 
auszublenden. Sie deutet an, dass sie schon früher die Absicht hatte, die 
Geschichte ihrer Familie aufzuschreiben. Sie habe diese Geschichte lange in 
sich aufgenommen und in ihrem Körper verinnerlicht: »Verständnis dafür, 
wie viel Mühe es mich kostete, nicht über die Geschichten nachzudenken, 
meine und fremde, die ich mir über Jahre ausgeliehen und einverleibt hatte, 
in der Hoffnung, sie eines Tages fortschreiben zu können« (AL, o. S.). 

Doch das gelang ihr lange Zeit nicht. Ihre Dissertation schrieb sie nicht zu 
Ende: »Ich verbot es mir, über Wörter, die einen Sinn ergeben könnten, nach

zudenken, einen Sinn, der über die Banalitäten des Alltags hinausging, Wör

ter, die mehr beschrieben, als ich zu erinnern bereit war« (AL, o. S.). Obwohl 
sie jahrelang versuchte, alles zu verdrängen, will sie die Geschichte ›fortschrei

ben‹. Sie verwendet das Wort ›fortschreiben‹, nicht ›aufschreiben‹. Das Schrei

ben bedeutete für sie eine Art Neuanfang: »In der Zeit des Schreibens wurde 
ich gezwungen, das Fühlen neu zu entdecken. Wie Menschen, die nach einem 
schweren Unfall das Gehen oder Sprechen neu lernen« (AL, o. S.). Erst als sie 
ihre distanzierte wissenschaftliche Perspektive einer unsichtbaren Übersetze

rin aufgab und ihre persönliche Geschichte erzählte, in die sie sich auch selbst 
– im Sinne eines ›womanhandling‹ – hineinschrieb, gelang es ihr, diese Ge

schichte tatsächlich aufzuschreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 151 

Das achte Leben (Für Brilka) ist nicht durchgehend linear erzählt. Der Pro

log des Romans beginnt mit der Feststellung der Ich-Erzählerin: »Eigentlich 
hat diese Geschichte mehrere Anfänge. Ich kann mich schwer für einen ent

scheiden. Da sie alle den Anfang ergeben« (AL, o. S.) Sie weiß nicht, wo sie 
mit der Erzählung beginnen soll – bei der Unterbrechung ihres Berliner Alltags 
durch ihre Nichte oder bei den ›Wurzeln‹. Und auch dann fällt es ihr schwer, 
den richtigen ›Anfang‹ der Familiengeschichte zu finden. Sie entscheidet sich 
weitgehend für eine lineare Erzählweise in dem Sinne, dass die Leben der ein

zelnen Familienmitglieder chronologisch aneinandergereiht werden. In die

sem Fall beginnt die Erzählung mit Stasias Leben. Schon hier wird deren Vater 
erwähnt, der sogar indirekt eine wichtige Rolle in der Erzählung spielt, da er 
derjenige ist, der das Schokoladenrezept aus Westeuropa mitgebracht hat. Es 
gibt nicht den einen Ursprung. Zuerst wird Stasias Geschichte erzählt, dann 
die von Christine (Stasias Halbschwester), von Kostja und Kitty (Stasias Kin

der), von Elene (Kostjas Tochter) und schließlich von Daria und Nizas (Elenes 
Töchter). Es gibt mehrere Sprünge in der Erzählung, da Stasia und Christine 
der gleichen Generation angehören, ebenso wie Kostja und Kitty und später 
Daria und Niza. So werden Epochen jeweils aus zwei Perspektiven erzählt. 

Der Roman wird in einer Schleife erzählt, in der das Ende des siebten Ka

pitels (›Buch 7‹) Teile des Anfangs (Prolog) wiederholt. Es wirkt fast als wol

le Niza zeigen, dass sie dieselbe Person geblieben ist, die sie zuvor war, aber 
auch eine neue Person geworden ist, nachdem sie die Geschichte erzählt hat. 
Einige Zeilen werden am Anfang und am Ende der Geschichte wörtlich wie

derholt: »Ich verdanke sie (diese Zeilen) dir, weil du das achte Leben verdienst. 
Weil man sagt, dass die Zahl Acht gleichgesetzt ist mit der Ewigkeit, mit dem 
wiederkehrenden Fluss. Ich schenke dir meine Acht« (AL, o. S.). Diese Schleife 
(das Unendlichkeitszeichen) ist ein Hinweis auf die Struktur des Romans. An

dere Passagen wiederholen sich teilweise mit minimalen Abweichungen zwi

schen Anfang und Ende. Ein längerer Auszug von sechs Sätzen aus dem Prolog 
wird zum größten Teil am Ende des letzten Buches übernommen. Nur die hier 
im folgenden Absatz kursiv gedruckten Wörter werden nicht übernommen. In 
diesem Textauszug zählt Niza die Personen und Ereignisse auf, denen sie ih

re Erzählung ›verdankt‹. Sie beginnt mit folgendem Satz: »Ich verdanke diese 
Zeilen einem Jahrhundert, das alle betrogen und hintergangen hat, alle die, die 
hofften.« (AL, o. S.) Am Ende wird der Satz mit ›denn‹ formuliert: »Denn ich ver

danke«, was entschlossener klingt. Nach einem Dreipunkt geht es weiter mit 
Miro, in den sie als Jugendliche in Tbilissi verliebt war, ihrem Vater, den sie nie 
richtig kennengelernt hat, »einem Schokoladenfabrikanten und einem weiß- 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

roten Oberleutnant« (AL, o. S.). Interessanterweise werden diese beiden letz

ten nicht namentlich genannt, obwohl es sich bei dem Schokoladenfabrikan

ten um ihren Ururgroßvater und bei dem Oberleutnant um ihren Urgroßvater 
Simon Jaschi, Stasias Ehemann, handelt. Dann erwähnt sie eine Gefängniszel

le und einen »Operationstisch mitten in einem Klassenraum« (AL, o. S.), also 
den Tisch, auf dem an Kitty eine Zwangsabtreibung vorgenommen wurde. Am 
Anfang des Romans steht der Satz: »[…] einem Buch, das ich nie geschrieben 
hätte, wenn …«. Am Ende des Romans wird das zuvor markierte ›wenn‹ durch 
folgende Zeile ersetzt: »[…] wenn du nicht in mein Leben gekommen wärst« 
(AL, o. S.). Den letzten Satz vervollständigt sie erst am Ende des Romans, als 
ob sie erst dann zu diesem Schluss kommen kann, zu dem Schluss, dass Brilka 
die Lösung ist. 

Das Ende des Romans unterstreicht die Bedeutung von Brilka für den 
Schreib- und Denkprozess der Erzählerin. Niza betont, wie Brilkas Erscheinen 
sie ermutigt hat, die Geschichte ihrer Familie aufzuschreiben. Die Migration 
der Erzählerin nach Deutschland sei ein Versuch gewesen, sich selbst besser 
kennen zu lernen: »Ich verdanke diese Zeilen unendlich vielen vergossenen 
Tränen, ich verdanke diese Zeilen mir selber, die die Heimat verließ, um sich 
zu finden, und sich doch zunehmend verlor; ich verdanke aber diese Zeilen 
vor allem dir, Brilka« (AL, o. S.). Durch Brilkas Anwesenheit habe sie jedoch 
gelernt, dass die Distanzierung nicht unbedingt in der Entfernung liegt, 
sondern vielmehr in der Infragestellung von Kultur, Tradition und Familien

geschichte. Dementsprechend plädiert Sarah Maitland für eine Distanzierung 
oder Verschiebung durch (Neu-)Interpretation, die in der kulturellen Über

setzung zu betrachten ist: »Hermeneutics teaches that we displace ourselves 
in the appropriation of the text. By displacing ourselves we take the first steps 
towards critique, removing something of the certitude with which we attempt 
to construct the world« (Maitland 2017, 161). Distanzierung wird hier nicht 
im physischen oder geografischen Sinne verstanden. Emanzipation bedeutet 
Befreiung von Gewissheiten, aber nicht im Sinne von fliehen, weggehen oder 
sich entfernen. Niza hatte sich geografisch von ihrer Familie entfernt, aber 
das hatte nicht zu einer ›Befreiung‹ von dem geführt, was sie als Fluch oder 
Schicksal bezeichnen würde. In der Erzählung nähert sich Niza ihrer Famili

engeschichte an, um sich durch deren Neuinterpretation besser emanzipieren 
zu können. 

Durch Brilka wird das, was bisher von den Familienmitgliedern als Schick

sal empfunden wurde, zu einer Schleife, in der Emanzipation stattfinden 
kann. In der Wiederholung wird der hermeneutische Zirkel sichtbar: Die Ana

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 153 

lyse dreht sich im Kreis und kommt am Ende zu neuen Schlüssen. Vor Brilka 
fand diese Analyse nicht statt, die Tatsachen wurden nicht hinterfragt und 
ohne ›Intervention‹ als Schicksal hingenommen. Durch Fragen und Analyse 
wird nicht direkt alles weggeworfen, aber Kultur wird zu einer bewussten 
Entscheidung, nicht zu einem Schicksal. Indem Brilka Gegebenheiten in 
Frage stellt, kann diese Wiederholung der Geschichte wie im Kreis der Her

meneutik zu einer Neuinterpretation führen. Dadurch positionierte sie sich 
als Übersetzerin. Diese Positionierung Brilkas als Übersetzerin im Kreis der 
Hermeneutik ermöglicht es ihr, bestehende Realitäten bewusst wahrzuneh

men und in Frage zu stellen, anstatt sie als Fluch und Schicksal zu ertragen: 
»Through this circular hermeneutics, the point of the journey from the self to 
the other and back again is to arrive at self-understanding« (Maitland 2017, 
160). Dort, wo die anderen in der Mitte des Kreises – nach dem Lesen und 
Interpretieren – aufgehört haben, hat Brilka durch das Hinterfragen eine 
emanzipierende Neuinterpretation eingeführt. 

Die Metapher der Acht und der Schleife ist mit der Metapher des Teppichs 
verbunden. In der Familie wird ein alter Teppich als Familienerbstück von Ge

neration zu Generation weitergegeben. Im Alter von acht oder neun Jahren be

obachtet Niza ihre Urgroßmutter Stasia auf dem Dachboden des Hauses, wie 
sie einen alten, »von Motten zerfressenen« Teppich ausklopft. Stasia möchte 
den Teppich restaurieren lassen: »Ich werde den alten Teppich wieder neu ma

chen und ihn aufhängen. Der Teppich gehörte unserer Großmutter, und Chris

tine hat ihn geerbt. Sie mochte ihn nie, also gab sie ihn mir, aber auch ich habe 
ihn niemals zu schätzen gewusst, bis ich selber alt geworden bin« (AL, o. S.). 
Ein Erbe also, das von Frau zu Frau weitergegeben wurde. Die junge Niza ist 
zunächst skeptisch: »Das kann man doch gar nicht, etwas Altes neu machen?« 
(AL, o. S.). Stasia weist darauf hin, dass die Restaurierung des Teppichs eine 
Verwandlung sein soll: »Das Alte wird neu, also anders sein, nie mehr genau 
das, was es einmal war, das ist auch nicht der Sinn der Sache. Es ist besser 
und interessanter, wenn sich etwas verwandelt« (AL, o. S.). Metaphorisch wird 
also Niza von Stasia ermutigt, ihre Geschichte zu erzählen: »Wir machen ihn 
neu, hängen ihn auf und sehen, was passiert« (AL, o. S.). Für Stasia ist eine 
Restaurierung demnach kein neutraler Prozess, bei dem das Original getreu 
nachgebildet werden muss. 

Wenn die Neuinterpretation der Geschichte mit ›neu machen‹ vergleich

bar ist, kann das Aufhängen mit dem Prozess der Veröffentlichung gleichge

setzt werden. Die Rezeption wäre demnach das, ›was passiert‹. Indem Stasia 
Niza den Teppich zeigt, will sie auch, dass die Familiengeschichte bewahrt und 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

gepflegt wird. Sie deutet damit aber auch an, dass in diesem Prozess selbst, in 
der Pflege des Teppichs, etwas Neues entsteht. Sie nimmt den alten Teppich 
heraus und restauriert ihn. Niza nimmt die alten Geschichten heraus und er

zählt sie, und auch dadurch kann eine Verwandlung entstehen, in der Neuin

terpretation. Teppiche werden nicht gepflegt, damit sie so bleiben, wie sie wa

ren. Dasselbe gilt für Geschichten. Der Prozess des Schreibens selbst ist eine 
Neuinterpretation einer bereits existierenden Geschichte. Jedes Schreiben ist 
in sich eine Neuinterpretation. Es gibt keine wahre Geschichte. Nur Interpre

tationen. 
Das Gedächtnis der Familiengeschichte ist ein komplexes Gefüge von Er

eignissen. Die Geschichten sind miteinander verwoben und die Muster erge

ben sich aus dem Zusammenhang der einzelnen Fäden, die miteinander ver

knüpft sind: 

Ein Teppich ist eine Geschichte. In ihr verbergen sich wiederum unzählige 
andere Geschichten. […] Das sind alles einzelne Fäden. Der einzelne Faden ist 
wiederum auch eine einzelne Geschichte, verstehst du mich? […] Du bist ein 
Faden, ich bin ein Faden, zusammen ergeben wir eine kleine Verzierung, mit 
vielen anderen Fäden zusammen ergeben wir ein Muster. Die Fäden sind alle 
verschieden, verschieden dick oder dünn, in verschiedenen Farben gehalten. 
(AL, o. S.) 

Stasia erklärt, wie diese Geschichten miteinander verwoben sind, wie Fäden, 
aus denen Muster entstehen: »[…] mit ihr gemeinsam beweinte ich die Tatsa

che, dass ich den Ausgang so vieler Geschichten noch nicht erfahren, den Zu

sammenhang von so vielen Ereignissen noch nicht verstanden hatte und dass 
sie mir nie wieder würde dabei helfen können« (AL, o S.). Die einzelnen Ge

schichten, die einzelnen Fäden, mögen auf den ersten Blick linear erscheinen, 
aber eine Erzählung kann das nicht wirklich sein. Niza unterscheidet dabei 
zwischen persönlicher und kollektiver Geschichte: »Stasias Geschichten hat

ten für mich stets etwas Magisches an sich gehabt, sie waren Fabeln und Mär

chen aus einer anderen Welt, das, was Alania mir erzählte, waren Fakten, Tat

sachen, so real und so brutal« (AL, o. S.). Stasias Geschichte ist die persönli

che Geschichte, während Alania für den sowjetischen Geheimdienst arbeitete 
und somit der kollektiven Geschichte zugeordnet werden kann. Die individu

elle Geschichte ist immer mit der Geschichte anderer verwoben. Das Private 
mit dem Öffentlichen, mit dem Sozialen, Gesellschaftlichen und Politischen: 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 155 

Die Muster sind einzeln schwer zugänglich, aber wenn man sie im Zusam

menhang betrachtet, dann erschließen sich einem viele fantastische Dinge. 
[…] Teppiche sind aus Geschichten gewoben. Also muss man sie wahren und 
pflegen. Auch wenn dieser jahrelang irgendwo verpackt den Motten zum 
Fraß vorgeworfen wurde, muss er nun aufleben und uns seine Geschichten 
erzählen. Ich bin mir sicher, wir sind da auch eingewebt, auch wenn wir das 
nie geahnt haben. (AL, o.S.) 

Die Muster wiederholen sich. Deshalb sagt die Erzählerin, dass es keinen kla

ren Anfang gibt und dass die Geschichte, die sie erzählt, mehrere Anfänge ha

ben könnte. Alle Geschichten sind miteinander verwoben, durch die Wieder

holung entstehen immer wieder die gleichen Muster. Wenn sich die Geschich

ten wiederholen, wiederholen sich auch die Muster. Würde man die Geschich

te in einer anderen Reihenfolge erzählen, ergäben sich andere Muster – wie 
beim Weben eines Teppichs, der hier zugleich als Übersetzungsauslöser und 
Übersetzungsprodukt betrachtet werden kann. 

Doch wenn sich Geschichten verändern, entstehen neue Muster. Die ›Re

staurierung‹ lässt etwas Neues entstehen, und diese Restaurierung ist die Neu

interpretation der Geschichte. Die (intradiegetische) Autorin entscheidet, wie 
sie die Geschichte erzählt und womit sie beginnt: »Man kann die Geschich

te aber auch mit einem zwölfjährigen Mädchen beginnen, das beschließt, der 
Welt, in der sie lebt, ein Nein ins Gesicht zu schleudern und einen anderen An

fang für sich und ihre Geschichte zu suchen« (AL, o. S.). Die Geschichte ist stark 
von sich wiederholenden Mustern geprägt. Neben den formalen Wiederho

lungen und der Geschichte mit der Schokolade, die immer mit dramatischen 
Folgen endet, ist auch das Leben der einzelnen Frauen von Wiederholungen 
geprägt: »Sie [Stasia] fragte sich, warum jeder ihrer Versuche, ihre Familie zu

sammenzubringen, in einen Krieg mündete« (AL, o. S.). Stasia verweist auf die 
Wiederholung eines Musters: Als Frau war sie jedes Mal auf der Suche nach ei

nem Mann – das erste Mal nach ihrem Ehemann, das zweite Mal nach ihrem 
Sohn. Das Schicksal ihrer Familie ist mit der Weltgeschichte verwoben. Doch 
am Ende sucht Brilka keinen Mann, sondern Kittys Lieder, das kulturelle Ge

dächtnis einer toten Frau, die ins Exil getrieben wurde. 

5.4.2 Eine Übersetzung, für Brilka? Das leere Buch für die Zukunft 

Es gibt eine Diskrepanz zwischen der impliziten Adressierten, die nicht 
Deutsch spricht (Brilka) und den ›realen‹ Lesenden, die den Roman auf 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Deutsch lesen (das deutschsprachige Publikum). Diese impliziten Lesenden 
außerhalb der Geschichte sind ein anderes Lesepublikum, sie haben einen 
anderen Hintergrund als die implizite Leserin innerhalb der Geschichte, 
Brilka, die aus Georgien stammt und mit der dortigen Kultur vertrauter ist. 
Es handelt sich hierbei um eine heterolinguale Adressierung, weil Brilka nicht 
die gleiche Sprache spricht, sie ist kulturell nicht die gleiche Adressierte wie 
die Lesenden. In der Originalausgabe des Romans sind die sieben Geschich

ten, die Niza erzählt, auf Deutsch verfasst. Rein sprachlich handelt es sich 
also auf der extratextuellen Ebene nicht um eine Übersetzung. Intratextuell 
lässt sich diese Frage jedoch nicht so einfach klären, da die Adressierte der 
Erzählung, die junge Brilka, (noch) nicht der deutschen Sprache mächtig ist: 
»Auch wenn Brilka kein Deutsch sprach […]« (AL, o. S.). Auf diese Frage gibt es 
drei mögliche Antworten. 

In Szenario (1) ist der Roman eine Pseudoübersetzung. In diesem Szena

rio hat die Erzählerin den Roman auf Georgisch geschrieben. Dies wäre unter 
Umständen möglich, wenn diese Geschichte auf der intradiegetischen Ebe

ne tatsächlich als Roman veröffentlicht worden wäre. Das heißt, sie hätte ei

ne Geschichte auf Georgisch geschrieben, die im Original veröffentlicht wur

de, und dann eine Übersetzung ins Deutsche angefertigt – die Version, die im 
Roman zu finden ist. Auf der intradiegetischen Ebene hätte also eine Überset

zung stattgefunden. Als Text, der sich als Übersetzung ausgibt, obwohl es sich 
um ein Original handelt, könnte der Text extradiegetisch als Pseudoüberset

zung fungieren. Dies scheint jedoch eher unmöglich, da der Schreibprozess 
im Text reflektiert wird: »einem Buch, das ich nie geschrieben hätte, wenn […] 
ich verdanke aber diese Zeilen vor allem dir, Brilka« (AL, o. S.) oder »Ich habe 
dir alle Worte aufgeschrieben, die ich besaß« (AL, o. S.). Die Geschichte wird 
also explizit aufgeschrieben, eine Veröffentlichung wird im Text jedoch nicht 
erwähnt. Prinzipiell könnte Niza diesen Text auch nur für ihre Nichte geschrie

ben haben. 
In Szenario (2) liegt der Roman implizit auf Georgisch vor. Wenn Niza die 

Geschichte implizit auf Georgisch geschrieben hätte, könnte man von impli

ziter Mehrsprachigkeit ausgehen. Das würde bedeuten, dass die in der Origi

nalpublikation auf Deutsch vorliegende Erzählung implizit auf Georgisch ge

schrieben ist. Auf der Ebene der Erzählung gibt es jedoch Indizien, die dage

gensprechen. So wird beispielsweise häufig die ›Muttersprache‹ erwähnt, oh

ne dass die Sprache immer explizit benannt wird. Auch werden viele typisch 
georgische Gerichte nicht bei ihrem georgischen Namen genannt, sondern auf 
Deutsch beschrieben oder umgeschrieben: ›Mschadi‹ wird zu ›Maisbrot‹, ›gho

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 157 

mi‹ zu ›Maisbrei‹, ›Matsoni Suppe‹ zu ›Joghurt Suppe‹, ›tqemali‹ zu ›Zwetsch

gensauce‹, ›lobio‹ zu ›Bohnensuppe‹ und ›Pkhali‹ und ›Badridschani‹ werden 
als ›Spinat- und Auberginenpaste mit extra Knoblauch‹ umgeschrieben. Nur 
selten bleiben die ursprünglichen Namen ohne Erklärung: »Er stürzte sich gie

rig auf das Essen. Seine Augen glühten, als anschließend Baje auf den Tisch 
gestellt wurden. Er tunkte das Brot in die verschiedenen Saucen und warf ihr 
dabei dankbare Blicke zu« (AL, o. S.). ›Baje‹ ist eine Walnusssoße, die oft zu 
Fleisch serviert wird. Ähnlich verhält es sich in diesem Zitat: »Dort gab es ein 
üppiges georgisches Buffet und viel Saperavi« (AL, o. S.), wobei ›Saperavi‹ ei

ne Rebsorte ist, aus der Rotwein hergestellt wird. Dass ›Saperavi‹ ohne Über

setzung auftaucht, wird jedoch durch den Satzanfang konterkariert, denn in 
einem georgischen Text wäre von einem ›supra‹ und nicht von einem ›georgi

schen Buffet‹ die Rede. Auch dieser Satz weist also darauf hin, dass der Text 
nicht implizit georgisch ist. 

Im Roman wird die Schrift erwähnt und beschrieben, aber nirgends wird 
mit georgischen Buchstaben geschrieben. In einem späteren Teil des Kapitels 
wird diskutiert, dass die georgische Schrift »allen Außenstehenden als eine Art 
Geheimschrift vorkommt« (AL, o. S.) und dass ›Außenstehende‹ eine ausschlie

ßende Qualität hat. Insofern könnte das Fehlen dieser Schrift im Roman zwei 
Gründe haben: Wenn die Geschichte implizit auf Georgisch geschrieben wäre, 
dann wäre der Text ohnehin implizit mit dieser Schrift und nur an der ›Ober

fläche‹ auf Deutsch verfasst. Wenn die Geschichte aber tatsächlich auf Deutsch 
verfasst ist, wird niemand ausgeschlossen oder an seine Rolle als ›Außenste

hender‹ erinnert. Die impliziten Lesenden befinden sich als externe Beobach

ter*innen in der gleichen Rolle wie Brilka, weil sie dem Text genau so viel ent

nehmen können wie sie. Dies wäre nicht der Fall, wenn der Text auch georgi

sche Wörter, Zeilen oder Absätze enthalten würde. Dann würde den Lesenden 
ein Teil des Sinns vorenthalten werden.8 

In Szenario (3) muss Brilka erst Deutsch lernen, um die Geschichte lesen zu 
können. Dieses letzte Szenario beinhaltet die Möglichkeit, dass die Erzählerin 
ihre Geschichte auf Deutsch erzählt, eine Sprache, die ihre zwölfjährige Nich

te noch nicht versteht: »Auch wenn Brilka kein Deutsch sprach und die Makle

rin nicht verstehen konnte, begriff sie die Situation sofort, und ich konnte die 
Enttäuschung sich förmlich in ihrem Gesicht ausbreiten sehen« (AL, o. S.). Im 

8 In Hier sind Löwen spielt die armenische Schrift eine umgekehrte Rolle. Dort begleiten 
die Lesenden das Nicht-Verstehen der Protagonistin Helen, die die Schrift ebenfalls 
nicht lesen kann. Siehe hierzu Kapitel 4.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Rahmen des Textes – auf intratextueller Ebene – erscheint dies sehr plausibel, 
da die Erzählerin ihre Nichte dazu auffordert, in eine Interpretationsschleife 
einzutreten, indem sie sich der Kultur und Geschichte ihres Landes und ihrer 
Familie abwechselnd annähert und sich von ihr distanziert. In diesem Sinne 
könnte die Erzählerin beabsichtigen, dass ihre Nichte diese Distanz durch das 
Erlernen einer Fremdsprache erreicht, so wie sie es selbst getan hat. 

Ein weiterer Hinweis darauf, dass das Original textimmanent auch auf 
Deutsch verfasst wurde, ist die Anspielung auf ›Acht‹ und ›achten‹. Die Er

zählerin sagt zu ihrer Nichte: »Ich schenke dir meine Acht. […] Auf immer 
und Acht. […] Nimm meine Acht an« (AL, o. S.). Diese Anspielung ist eng mit 
der deutschen Sprache verbunden. Die Bedeutung der Zahl ›Acht‹ im Sinne 
der Ewigkeit wird hier mit dem Wort ›Acht‹ im Sinne von ›achten‹, ›achtge

ben‹ oder ›Achtung‹ verwoben. Diese Bedeutung ist wichtig, weil Niza die 
Geschichte für Brilka geschrieben hat, weil sie sich um sie kümmern will.9 

Welches Szenario das ›richtige‹ oder tatsächlich zutreffende ist, spielt an 
sich keine große Rolle, denn alle weisen auf eine komplexe Beziehung zur Spra

che hin, die den Monolingualismus als Paradigma in Frage stellt. Die ersten 
beiden Szenarien sind Übersetzungen, einmal in Form einer Pseudoüberset

zung, einmal in Form einer impliziten Übersetzung. In beiden Fällen könnte 
man von Übersetzung im Sinne von ›translation proper‹ sprechen. Es wäre je

doch auch möglich von einer kulturellen Übersetzung auszugehen, da bei der 
Erzählerin die Emigration aus Georgien bzw. die Immigration nach Deutsch

land eine entscheidende Rolle für die Entstehung der Erzählung gespielt hat. 
Auch die geografische Verortung des Schreibprozesses spielt in der Erzäh

lung eine Rolle. Es gibt keine genauen Hinweise darauf, ob Niza den Roman 
in Georgien schreibt oder ob sie sich während des Schreibens in Georgien auf

hält. Niza schreibt das Buch in Wien – der Stadt, die sie vor Brilka immer ge

mieden hat –, St. Petersburg, Moskau, Berlin, Prag, London. Die textimma

nente autobiografische Dimension der Erzählung – der Generationenroman 
wird von einem Familienmitglied geschrieben – setzt zumindest eine Recher

chearbeit voraus, die zum Teil nur vor Ort geleistet werden kann. Manche De

tails erfordern Archivarbeit, manchmal erwähnt Niza aber auch, dass sie Men

schen direkt angesprochen hat: »Als ich Stasia nach dieser Begegnung fragte 
und gegen ihren Willen immer mehr Details aus ihr herausholte […]« (AL, o. S.). 
Auch in der realen Welt außerhalb der Erzählung hat Nino Haratischwili zum 

9 In der englischen Übersetzung bleibt diese Bedeutung beispielsweise nicht erhalten 
(siehe Haratischvili 2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 159 

Teil in Georgien geschrieben. Für ihren Roman erhielt die Schriftstellerin 2010 
den Chamisso-Förderpreis und das Grenzgänger-Stipendium für Recherche

arbeit. Diese nutzte sie, um vor Ort in Georgien und Russland für den Roman 
zu recherchieren (vgl. »Nino Haratischwili« o.J.). Das Buch ist also auch in der 
Realität teilweise in Georgien entstanden, oder zumindest ein Teil der Vorar

beit dazu. Auf beiden Ebenen wird damit die deutsche Sprache neu verortet. 
Die Kapitelzahl entspricht auch der Metapher des Unendlichkeitszeichens. 

Niza erzählt die Geschichte ihrer Familie in einem Roman mit acht Büchern. 
Der Roman besteht aus sieben Büchern, das achte Buch ist nur eine Seite mit 
dem Titel »Buch 8 – Brilka«. Das leere Buch befindet sich im selben Roman wie 
die anderen Geschichten. Die leere Seite ist an sich schon ein Neuanfang, aber 
die Tatsache, dass es sich um das ›achte‹ Buch handelt, weist auf die Verwurze

lung hin. Brilkas Geschichte steht für Kontinuität, auch wenn sie ihren eigenen 
Weg geht. Niza schreibt einen Roman für ihre Nichte, sieben Bücher, in denen 
sie die Geschichte ihrer Familie, ihres Landes und zum Teil der Welt erzählt. 
In der Einleitung des Kapitels erklärt sie auch, warum die Geschichte so viele 
Anfänge hat und warum alle Teilgeschichten miteinander verwoben sind. 

Das achte Buch ist leer aber es ist keine ›leere Seite‹. Als ›Achte‹ fängt Bril

ka nicht am Anfang an, sondern kann bestehende Dinge selbst interpretieren. 
Wie die Übersetzung entsteht auch die Geschichte aus dem Kontext, sie ist nie 
ganz original. Die leere Seite ist nicht leer, weil Brilka die Geschichte ihrer Fa

milie in sich trägt: Brilka erfährt in diesem langen Roman, wie viel vor ihr ge

schehen ist, wie die Geschichten miteinander verwoben sind, welche Motive 
oder Muster sich wiederholen. Nachdem Niza die Geschichte selbst interpre

tiert hat, soll Brilka ihre eigene Geschichte erzählen bzw. die Geschichte der 
Familie fortschreiben. Sie ist Teil einer Gesellschaft, eines Milieus, einer (sich 
stets wandelnden) Kultur. Ihr zukünftiges Buch ist die Fortsetzung des bereits 
Erzählten, es baut auf der Wiederholung familiärer Motive und dem Verweis 
auf die Familiengeschichte auf. Es gibt keine Anfänge, die völlig frei sind vom 
Einfluss der Umgebung, der Familie, des Milieus sind, ihre Emanzipation fin

det aber in der Neuinterpretation des Bestehenden statt. Die Zauberformel, 
der Ausweg aus der Tradition, liegt in der Person, die diese Traditionen in Fra

ge stellt, ohne sie notwendigerweise zu verwerfen: »Sei alles, was wir waren 
und nicht waren« (AL, o. S.). So hat Brilka die Möglichkeit, in der Rolle der 
Übersetzerin ihr eigenes ›womanhandling‹ der Geschichte zu betreiben und 
bestehenden kulturellen Texten eine neue Bedeutung zu geben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

5.5 Fazit 

Das achte Leben (Für Brilka) hat zwei unterschiedliche Adressierte. Wie der Titel 
schon andeutet, ist Brilka, die Nichte der Erzählerin, die Adressierte der Er

zählung innerhalb der Narration. Als deutschsprachiger Text hat der Roman 
jedoch allgemein deutschsprachige Adressierte, die mit der georgischen Kul

tur anders vertraut sind als die Nichte aus Tbilissi. Die Geschichte wird dem

nach auf zwei Ebenen übersetzt: zum einen für die junge Nichte, die mit der 
Familiengeschichte nicht vertraut ist, zum anderen für implizite Lesende, der 
oder die mit der georgischen Kultur und Sprache wenig vertraut ist. Das ach
te Leben kann also als ›heterolinguale Adressierung‹ betrachtet werden, da der 
oder die allgemeinen Adressierten nicht aus einer homogenen Sprachgesell

schaft stammen. Geht man jedoch davon aus, dass der Roman – innerhalb der 
Erzählung – tatsächlich auf Deutsch geschrieben wurde, so wirkt das Schrei

ben in der Fremdsprache sowohl für Brilka als auch für die Erzählerin selbst 
als emanzipatorische Geste. Einerseits soll sich Brilka von ihrer Mutterspra

che entfernen, indem sie sich die Geschichte ihrer Familie und ihres Landes in 
einer Fremdsprache aneignet. Auf der anderen Seite entfernt sich die Erzäh

lerin von ihrer Muttersprache als Sprache der Verbundenheit, indem sie ihre 
ganz persönliche Geschichte der Selbstfindung auf Deutsch erzählt. Brilka, die 
Adressierte innerhalb des Romans, ist jedoch georgischsprachig. Der Roman 
selbst, außerhalb der Erzählung, wurde auf Deutsch geschrieben und im Ori

ginal zuerst in Deutschland veröffentlicht: »Jedes Original ist schon übersetzt« 
(Bachmann-Medick 2017, 26). 

Die achtförmige Struktur der Erzählung, die sich am Anfang und am En

de wiederholt, eröffnet Raum für Veränderungen. So wird die Adressierte in

nerhalb der Erzählung aufgefordert, für sich einen Neuanfang zu suchen, der 
aus einer Kombination von Altem und Neuem besteht. Dadurch wird unter 
anderem die Beziehung zwischen Muttersprache, Kultur und Nation, die ei

nen starken Einfluss auf das individuelle Schicksal haben, in Frage gestellt. Es 
handelt sich um eine epistemologische Emanzipation,10 bei der Kultur, Wis

sen und kulturelle Produktion in Frage gestellt und neu interpretiert werden. 
Dies geschieht unter anderem dadurch, dass die Geschichte neu geschrieben 
und vor allem aus der Perspektive der Frauen erzählt wird. Zudem wird sie in 

10 Unter Emanzipation wird hier ein Prozess verstanden, der es ermöglicht, die bestehen
de Ordnung, die bestehenden Ideologien in Frage zu stellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das achte Leben (Für Brilka). Übersetzte Emanzipation, emanzipierende Übersetzung 161 

anderen Sprachen geschrieben als in denen die Ereignisse stattgefunden ha

ben. Während das Georgische für Außenstehende wie eine Geheimschrift wir

ken kann, findet Emanzipation auch dadurch statt, dass die Familiengeschich

te auf Deutsch geschrieben wird – einer Sprache, die eine Außenperspektive 
ermöglicht. 

Wie in Berlin liegt im Osten wird die Migrationserfahrung der Erzählerin so

wohl in ihrer zeitlichen als auch in ihrer räumlichen Dimension wahrgenom

men: »War ich nicht deswegen über die Grenze gekommen, von Ost nach West, 
die Grenze vom Damals ins Jetzt?« (AL, o. S). Die Möglichkeit der Autorschaft 
löst einen Emanzipationsprozess aus: Die Tante hat die Familiengeschichte 
aufgeschrieben, damit die Nichte sie kennt. Sie fordert Brilka aber auf, sich 
davon zu lösen und für sich ein neues Kapitel zu schreiben, das sich von der 
Familiengeschichte lösen kann: »Wieder blieb für mich die Zeit stehen. Wieder 
musste ich zurück, aber diesmal tat ich es, um voranzukommen« (AL, o. S.). In 
Brilka erkannte sie das Potenzial, deterministische Glaubenssätze in Frage zu 
stellen: »Es gab uns und die Vergangenheit, in die ich zurückfuhr, auch wenn es 
Brilka für eine Zukunft hielt« (AL, o. S.). Durch ihre Neuinterpretation gelingt 
es Brilka, dem Alten eine neue Bedeutung zu geben. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839400791-006 - am 12.02.2026, 11:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

