AUFSATZE / ARTICLES

Sarah Kiyanrad

Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen, Deutschland
S.Kiyanrad@Ilmu.de

Geschichte in Versen vermessen: Anniherung an persische
historische Epen (§@hnamas) aus dem 15.-16. Jahrhundert

Abstract

Shortly after the completion of Firdausi’s Sahnama, historical epics in modern Persian were be-
ing written. While sharing in the tradition of S@hnama-nivisi, these epics deal with a more recent
past. This paper maps out the characteristics of Persian historical epics by means of three ex-
amples (‘Abdallah Hatifi: Timurnama and Sahnama-yi Hatifi; Qasimi Gunabadi: Sahnama-yi
Isma‘il). Not only during the Ilkhanid era, but also during later eras these kinds of works were
actively being produced in Iran, even though they are as yet largely unexplored. The three
aforementioned epics dating from the late Timurid and early Safavid periods (15t and 16th ¢.)
shall illustrate continuities in form and content that transgress the limits of dynastic history,
while at the same time acknowledging the three epics’ characteristics to be understood within
their particular historical context. It will become clear then that historical epics tied together
poetry and historiography consciously. For centuries, the respective authors sought to follow
up on Firdausi’s opus and thus to embed the depicted ruler or dynasty/dynasties in a narrative
of Iranian history, which apparently greatly appealed to their envisaged audience.

Keywords: Historical epic, Sahnama, Safavids, Timurids, ‘Abdallah Hatifi, Qasimi Gunabadi

1. Einleitung!

In den vergangenen Jahrzehnten wurde die neupersische Historiographie vermehrt
unter dem Aspekt ihrer Literaritit untersucht.2 Dieses Interesse ist sicher nicht zuletzt
den Arbeiten von Hayden White zu verdanken, in deren Zentrum der Gedanke steht,
dass Historiographie den Regeln von Literatur i. e. S. folge, also nie nur ,objektive®
Aneinanderreihung von Fakten sei. Die Nihe von Literatur und Historiographie zeigt
sich im neupersischen Kontext exemplarisch an einer Form, in der die Grenzen zwi-
schen Gedichten und Geschichte(n) vollig aufgehoben werden. Es handelt sich dabei
um sich in die lyrische Tradition einschreibende Werke der Historiographie — oder:
Werke der Poesie mit historiographischem Anspruch. Beide Elemente, Poesie und

1 Der vorliegende Artikel beinhaltet erste Ergebnisse eines Forschungsprojekts zu histori-
schen Epen aus der Safawidenzeit. Ich danke der Gerda Henkel Stifiung und fir wertvolle
Kommentare Henning Sievert sowie den zwei anonymen Gutachter*innen.

2 Verwiesen sei vor allem auf die Arbeiten Julie Scott Meisamis, vgl. Meisami 2012, 1:
»---historical works are not merely records of the past, but literary texts that may be ap-
proached through literary analysis“; s. a. Meisami 2000; Meisami 2005; Melville 2012a,
XXIX.

Diyir, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33, DOI: 10.5771/2625-9842-2020-1-7

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

8 Sarah Kiyanrad

Historiographie, gehen in persischen historischen Versepen/$ahnamas eine Symbiose
ein. Die Verbreitung dieser Werke erreichte zwischen dem ausgehenden 15. und dem
frithen 17. Jahrhundert einen Hohepunkt - sie wurden damals nicht nur in Iran, son-
dern ungefihr zeitgleich u. a. im Osmanischen Reich und bei den Groffmoguln ver-
fasst und dies keineswegs zufillig (wobei vergleichende Forschungen noch ausste-
hen).> Mit Fokus auf drei eng miteinander verbundene Epen aus dem iranischen
Kontext sollen die hier vorgeschlagenen Charakteristika von $abnamas dargestellt
werden. Die Werke entstanden unter den spiten Timuriden (1) und frithen Safawiden
(2+3): “‘Abdallah Hatifi (gest. 927/1521), Timurnama (1) und Sahnama-yi Hatifi (2);
Mirza [Muhammad] Qasim ,,Qasimi“ Husaini Gunabadi (gest. 982/1574), Sahnama-yi
Isma‘il (3).

2. Kennzeichen persischer historischer Versepen / sabnamas

In masnavi verfasste Werke mit historischem Inhalt reihten sich in den Persianate Socie-
ties iber Jahrhunderte in die $zhnama-Literatur ein.* Heutzutage werden sie im Persi-
schen eher selten als Sabnama(-yi taripi; historisches Sabnama) und meist als hamasa-yi
taribi (historisches Epos) bezeichnet, manchmal auch als manzama-yi taripi (histori-
sches Poem). Zabih Allah Safa definiert bamasa-yi taribi in seinem Standardwerk
Hamasa-sarayi recht knapp als ,Versepen [manziamha-yi hamasi| iber [bedeutende] his-
torische Personlichkeiten” und zdhlt einige Werke auf, die er dieser Kategorie zurech-
net: u. a. die Annales des rémischen Schriftstellers Quintus Ennius (gest. 169 v. Chr.),
La Gerusalemme liberata (Das befreite Jerusalem) von Torquato Tasso (gest. 1595),
Nizami Gangavis (gest. im frithen 7./13. Jh.) Iskandarnama (im Folgenden: INN) wie

3 Zu den osmanischen historischen Epen (sehnames), mit deren Komposition von Mitte des
16. Jahrhunderts bis ins frithe 17. Jahrhundert der gehnameci betraut war, liegen bereits
mehrere Artikel vor. Vgl. u. a. Woodhead 1983 und 2007; Nyitrai 1995; Schmidt 2012.
Woodhead 1983, 159-160 bemerkt, dass die ersten beiden osmanischen sehnamecis irani-
schen Ursprungs waren. Vgl. auch Tanindi 2012, 150-155. Safa 1361 gibt einen kurzen
Uberblick iiber historische (sowie religiose) Epen, die zur Safawidenzeit an unterschiedli-
chen Orten entstanden. Zu historischen Epen in Indien s. Ahmad 1963 sowie Sharma
2002, der die Werke als ,hybrid texts“ (S. 114) kennzeichnet. Ob die weiter unten disku-
tierten Kennzeichen fiir alle diese Werke gelten, muss vorerst offenbleiben.

4 Im Folgenden werden $ahnama und pamsa dort, wo sie auf eine literarische Form verwei-
sen, kleingeschrieben; Werktitel etc. werden hingegen grofgeschrieben. Die Wendung
Persianate Societies bzw. Persianate World(s) geht urspriinglich auf Marshall G. Hodgson zu-
riick und wird aktuell wieder stark rezipiert, wobei der Fokus auf kulturellen Kontinuiti-
ten liegt (vgl. Amanat und Ashraf 2019); mit leicht anderem Akzent (Neupersisch als Lin-
gua franca) hat Bert Fragner den Ausdruck ,Persophonie” (fiir das 10. bis 19. Jh.) geprigt;
Fragner 1999. Ich verwende in diesem Artikel beide Begrifflichkeiten — ohne dabei zu ver-
gessen, dass der Gebrauch des Neupersischen Grenzen hatte; dazu jingst Green 2019 (s.
besonders die Einleitung des Herausgebers) (wobei an den Konzepten Persianate Societies
und Persophonie Kritik getibt und vorgeschlagen wird, von ,Persographia“ zu sprechen,
mithin die geteilte persische Schriftkultur ins Zentrum zu stellen).

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 9

auch das Zafarnama des Hamdallah Mustaufi (ca. 680/1281 bis ca. 744/1344).> Au-
Rerdem scheint er vorauszusetzen, dass der Inhalt der Epen weitgehend historisch
korrekt sein muss, weshalb er das INN dann doch von den spiteren neupersischen
Werken trennt.

Seine weiteren Ausfithrungen machen deutlich, dass er das Aufkommen von
hamasa-yi taripi in Iran ab dem 6./12. Jahrhundert als Zeichen fiir den Niedergang der
Nationalepik (pamasa-yi milli) betrachtet, den er vor allem der Dominanz arabisch-
islamischer Kultur, aber auch den turkstimmigen Regierungen anlastet.” Im Unter-
schied zur natiirlichen (tabi%) Nationalepik gelten thm hamasaha-yi taripi als kiinstlich
(masni), da sie von einer Person bewusst und in Anlehnung an bestehende Vorbilder
geschaffen werden - und nicht etwa tiber mehrere Generationen hinweg kollektiv in
einem oralen Umfeld entstehen.?

Wie sich hier exemplarisch zeigt, erfuhren historische Epen {iber lingere Zeit eine
negative Bewertung, da sie als Ausdruck des Verfalls einer Nationaldichtung angesehen
wurden, fiir die Firdausi mit seinem S#hnama (im Folgenden: SNF) sinnbildlich steht.®

5 Safa 1324, 7, 158-159.

Safa 1324, 343.

7 Safa 1324, 155-158. Auf S. 2 setzt er épigue und $ir-i hamasi gleich. Molé 1953, 377 be-
trachtet die iltere neupersische Epik in dhnlicher Weise als ,renaissance de ’esprit natio-
nal iranien®; dies scheint abermals nicht fiir die historischen Epen zu gelten. Der Termi-
nus ,Nationalepos’ findet sich fir Firdausis Werk bereits 1896 in Theodor Noldekes
Beitrag zum zweiten Band von Wilhelm Geigers und Ernst Kuhns Grundriss der iranischen
Philologie (,Das iranische Nationalepos®) und besteht bis heute fort, wenngleich die An-
wendung des Nationsbegriffs auf die beschriebene Zeit freilich problematisch ist.

8  Diese Annahme tibernimmt auch Razmga 1381, 32-33, der mit seinem zweibidndigen
Werk inhaltlich weitgehend an Safa anschlie3t, aber einige neuere Entwicklungen bertick-
sichtigt. Die Frage nach den Quellen und damit der Entstehung (Individuum/Kollektiv)
speziell von Firdausis Sahnama wird weiterhin diskutiert, insbesondere ob der Dichter fiir
Teile des Werks schriftliche Quellen bzw. eine schriftliche Hauptquelle vorliegen hatte
oder sich (hier wird mit der Oral Formulaic Theory nach Milman Parry und Albert B. Lord
argumentiert) vorwiegend auf orale Literatur stiitzte (also kollektiv geschaffen wurde).
Siehe zur Diskussion in den letzten Jahrzehnten u. a. Davidson 1994, bes. Kapitel 2; Da-
vis 1996; Khaleghi-Motlagh 1376; Omidsalar und Omidsalar 1999, bes. 329; Yamamoto
2003; Davidson 2019. Die unterschiedlichen Positionen zur Entstehung von Epen (oral
vs. schriftlich; Kollektiv vs. Individuum) finden sich auch in der Forschung zu Epen aus
dem europidischen Kontext, wo ebenfalls Fragen offenbleiben. So schreibt Jones 2014, 6
zu den chansons de geste (s. u.): ,surviving written versions of the earliest chansons de geste
were preceded by and based upon some form of popular oral tradition that was reworked
by individual poets. The precise nature of this reworking and the relationship between
oral composition, performance, and written documents are tantalizing questions that
remain unresolved®.

9  Vgl. zum Beispiel Rastgar Fasayi 1387, 6. Fur Kazzazi 1372, 192-194 sind hamasa-yi taripi
und pamasa-yi durigin (Liigenepos) Synonyme.

[e)N

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

10 Sarah Kiyanrad

Besonders die literarische Qualitit der post-firdausischen $zhnamas wurde bemingelt.1
Dies hat den Blick dafiir versperrt, dass die Werke nicht nur Giber das Selbstbild eines
Herrschers/einer Dynastie Auskunft geben, sondern gerade auch spiegeln, auf welche
Erwartungen seitens der Adressaten ein Herrscher/eine Dynastie literarisch reagieren
musste, um tiberhaupt die Chance zu bekommen, sich als legitimer Akteur in die Ge-
schichte einzuschreiben (ohne dass damit gesagt wire, dass dies gelang).

Auch in der europiischen Forschungsliteratur werden diese Werke als ,historische
Epen’ oder chansons de geste gefihrt.!! Historisches Epos’ ist zweckdienlich, aber im
Grunde etwas ungliicklich, da alle Epen Vergangenheit verhandeln, auch wenn die Er-
eignisse, auf die sie referieren (moglicherweise nach Jahrhunderten der Tradierung),
manchmal nur schwer fassbar sind.!?2 Was die hier betrachteten Epen aber durchaus
kennzeichnet ist der emphatische Versuch, sich als Chronik zu prisentieren, also einen
historiographischen Anspruch zu erheben. So bezeichnet der bereits erwihnte
Hamdallah Mustaufi sein im Entstehen befindliches Werk als Verschronik (iaribi
manzim) und Hatifi wird von einem seiner Zeitgenossen als Autor der versifizierten
Chronik tiber Schah Isma€il (nazim-i manazim-i tarib-i hazrat-i Sahi-yi sapib-qirani) ange-
fihrt.13 Dieser historiographische Impetus spiegelt den Platz der Epen in der $abnama-
nivisi-Tradition. Wie wir sehen werden, fungiert S@hnama vielfach als Selbstbezeich-
nung (auch im Osmanischen Reich, dort als gehname), weshalb ich den Begriff im Fol-
genden synonym zu neupersisches historisches Versepos verwende. Epos sei in Anleh-
nung an Richard P. Martin nicht als auf europdischem Hintergrund formal definiertes

10 Rypka 1968, 165: ,In practically all the truly historical epics poetical value is lacking.”
Gegen eine generelle Aberkennung des literarischen Werts wendet sich Murtazavi 1385,
557.

11 de Blois 1998. Ausfithrlich zu bamasa und seiner Entwicklung: Pellat et al. 2012. Jones
2014, 2 definiert chanson de geste als ,song or stanzaic poem celebrating the exploits of a
hero or clan®. Ein Beispiel fiir die Anwendung dieses Terminus auf persische historische
Epen ist Bernardini 2008, 128; Bernardini 1996, 98. Safa 1324, 6, Fn. 5 und 14, Fn. 5 re-
serviert chanson de geste fiir den franzdsischen Kontext und bringt den Begriff nicht speziell
mit pamdsa-yi taripi in Zusammenhang.

12 ,Most basically, epics generally tend to present themselves as narratives of heroic events
that occurred some time in the past. It may be a very remote past, preceding the time of
composition by centuries [...]; or it may be a fairly recent past, as little as a generation
prior to the poet’s own time“; Konstan und Raaflaub 2010, 2. Der von diesen beiden Au-
toren herausgegebene Sammelband wirft einen epochen- und kulturiibergreifenden Blick
auf das Verhiltnis von Epos und Geschichte.

13 Verschronik: Gemeint ist das Zafarnama; Mustaufi 1364, 3 erwihnt es in dieser Weise in
der Einleitung zu seinem 7arip-i guzida. Amini Haravi 1383, 33 meint mit der ,versifizier-
ten Chronik® Hatifis Szhnama. Dies bedeutet nicht, dass alle Rezipienten historische
Epen als Historiographie anerkannten; Meisami 1993 zeigt unterschiedliche Verstindnisse
von Geschichtsschreibung schon unter den Samaniden auf. Hier deutet sich an, dass eini-
ge Anhinger islamisch orientierter Geschichtsschreibung die iranisch orientierte (v. a. das
SNF) auch spiter noch als Aneinanderreihung von purafat betrachteten (S. 265).

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 11

Genre, sondern als zeit- und kulturabhingige Ausdrucksform von Geschichte und
Identitit verstanden.!4

Nun sollen einige Charakteristika der post-firdausischen $@bnamas diskutiert wer-
den, die in Richtung einer definierten literarisch-historiographischen Tradition weisen
und die ich wie folgt umreiflen mochte:!d

(1) Die Werke sind als masnavi und chronologisch strukturierte Herrschergeschichten
konzipiert; thematischer Fokus sind die erfolgreichen Kriege und Errungenschaf-
ten eines Herrschers der jiingeren Vergangenheit. Auch Feste werden geschildert,
sodass man den thematischen Schwerpunkt grob mit bazm va razm umschreiben
kann. Das abgedeckte Zeitfenster umfasst oft die Zeit von der Geburt bis zum Tod
eines Herrschers. Seltener vermitteln historische Epen auch dynastische, epochen-
{ibergreifende oder Lokalgeschichte.16

(2) Sie entstehen als Auftragswerke oder in der Absicht, sie einer hochrangigen Person
zuzueignen; die Auftraggeber entstammen dem hofischen Umfeld. Daher darf ei-
ne Legitimierungsintention unterstellt werden bzw. wird die Annahme legitimer
Herrschaft literarisch transportiert, Kritik bleibt jedoch in gewissem Mafle mog-
lich.

(3) Die Autoren sind Dichter; seltener finden sich unter ihnen ,Historiker* (in dem
Sinne, dass sie weitere historiographische Schriften verfasst hitten), wie z. B. das
oben erwihnte Beispiel Hamdallah Mustaufis zeigt.

(4) Der dargestellte Herrscher wird auf eine Ebene mit Alexander dem Grof3en geho-
ben. Hier sowie in der Struktur zeigt sich eine Anlehnung an das INN (Sarafnamal
Iqbalnama) und/oder auch das (von diesem inspirierte) A’ina-yi Iskandari von Amir
Husrau (651-725/1253-1325). Im spiten 15. und frithen 16. Jahrhundert wurden
einige historische Epen ferner als Teil einer pamsa konzipiert.

(5) Historische Epen beanspruchen historische Authentizitit und basieren oft auf einer
oder mehreren Prosachronik/en, die (vom Autor derselben oder einem spiteren
Autor) in Versform gebracht und in die Schéne Literatur gehoben wird/werden.

(6) Historische Epen tragen in der Regel einen Titel aus zwei zusammengesetzten
Nomina, wobei das erste auf den Protagonisten oder auch dessen geschilderte Ta-
ten (v. a. Krieg, Sieg) referiert und das zweite -nama (Geschichte, Bericht) ist. Die-
se Konstruktion ist allerdings auch bei anderen masnavis und manchen Prosachro-
niken zu beobachten. Einige historische Epen verbinden im Titel §ahnama mit

14 Martin 2005, 9. Im Osmanischen Reich wurde gehname ab einem gewissen Zeitpunkt im
Sinne von Chronik gebraucht; Nyitrai 1995, 110. Sharma 2002, 112 warnt: ,,...monolithic
categories of epic [...] should be used cautiously, especially in dealing with texts that are
consciously trying to challenge the generic expectations of their readers®.

15 Einzelne Kennzeichen wurden in Untersuchungen bereits genannt, jedoch nie systema-
tisch zusammengetragen. Vgl. z. B. Bernardini 2008, 128-130.

16 Die im Artikel niher behandelten Epen sind Herrschergeschichten. Fiir einen Uberblick
Uber Epen, die Lokalgeschichte im Blick haben, siehe Qulli-par Gadarzi et al. 1396, 157-
158. Das oben erwihnte Werk Hamdallah Mustaufis ist ein Beispiel fiir ein Epos, das
mehrere Dynastien behandelt.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

12 Sarah Kiyanrad

dem Namen des dargestellten Herrschers (seltener bzw. moglicherweise erst im
Laufe der Uberlieferungsgeschichte: des Autors) oder nennen sich schlicht $zh-
namal/$abansabnama. Hier sowie in der...

(7) ...Verwendung des Versmafles mutagarib wird die Verbindung zum SNF markiert.
Wie der dargestellte Herrscher sich mit Alexander dem Grofen misst, tritt der Au-
tor meist explizit in die Fuflstapfen Firdausis (gest. 410/1019 oder 416/1025).

Im Folgenden werden diese Aspekte anhand der drei genannten Epen sowie einiger
weiterer Beispiele niher erldutert.

3. Thematischer Fokus, Auftraggeber und Autor [(1) + (2) + (3)]

Nach Jan Rypka wiinschte sich jeder Herrscher tiber Iran und Turan, in einem masnavi
a la SNF verewigt zu werden.!? Schlieflich war der Gebrauch der §@hnama-Form in
den Persianate Societies der Versuch, sich in die Riege der legitimen Herrscher iiber
Iran-zamin (oder eben Taran-zamin) einzuschreiben, mithin Geschichte und Erinne-
rung zu linearisieren. Da die Form der Poesie entstammte, waren die Autoren meist
Dichter. Qua Vorlesen auf offentlichen Plitzen!® wurde das entsprechende Ge-
schichtsnarrativ vermittelt, und zwar durch ein Medium, das persophonen Adressaten
nahelag. So sind historische Epen in der Regel Auftragswerke bzw. Werke, die in der
Intention verfasst wurden, sie einem Herrscher zu widmen: ,,The poets, always on the
look-out for material advantage, were lavish in their praises, which often reached fa-
bulous heights“.1? Sie glorifizieren einen rezenten Herrscher oder dessen dynastischen
Stammvater und fokussieren inhaltlich erfolgreiche Kriege, selten auch Festlichkeiten
(bazm va razm)*, wie wir an folgenden Beispielen sehen werden.

‘Abdallah Hatifi, geboren in Hargird (Gam) in Khorasan, war miitterlicherseits ein
Neffe Gamis (817-898/1414-1492) und wurde aller Wahrscheinlichkeit nach von die-
sem in Dichtkunst unterrichtet. Hatifi kam des Ofteren an den Timuridenhof in He-
rat, wo er als angesehener Poet in den hochsten Kreisen verkehrte.?! Er ist vor allem fiir
sein Timurnama bekannt, das er in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts verfasste,??

17 Rypka 1968, 165.

18 Fir die Safawidenzeit wird in diesem Zusammenhang meist der venezianische Gesandte
Membré 1993, 52 bemiiht, der sich zwischen 1539 und 1540 im Safawidenreich aufhielt
und in Tibris folgende Beobachtung machte: ,In their squares there are many Persian
mountebanks sitting on carpets on the ground [...]. There are also others with books in
their hands, reading of the battles of “Ali and the combats of the Princes of old, and of
Shah Isma‘il; and all give money to hear.”

19  Rypka 1968, 165; vgl. auch Hanaway 1978, 93.

20 Zu diesem Topos im SNF vgl. Davidson 1994, Kapitel 9. Zu ,$ahnama-nawisi“ als Kenn-
zeichen der ,Persophonie®, s. Fragner 1999, 59-61.

21 Qazvini 1340, 112-114.

22 Mir Ali Sir Nava’i (844-906/1441-1501), ein Zeitgenosse Hatifis, berichtet (1363, 62) der
Dichter sei zum Zeitpunkt der Niederschrift des Magalis an-nafayis gerade mit dem

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 13

anscheinend auf Wunsch Kapak(?) Mirzas, Muzaffar Husain Mirzas und Badi® az-
Zaman Mirzas fiir deren Vater Sultan Husain Bayqara (842-911/1438-1506),2% wel-
cher im Text allerdings nicht namentlich erwihnt wird.?* Da Hatifi von Anfang an
geplant hatte, im Rahmen seiner Hamsa auf das INN zu antworten, was er mit dem
Timurnama tat — und er sich stets seiner literarischen Unabhingigkeit rithmt -, darf
eine intrinsische Motivation angenommen werden. Dies schlief§t freilich nicht aus,
dass er seine literarischen Vorhaben am Hof diskutierte und sie bei Gelegenheit zu
LAuftragswerken® machte, widmete — oder sie so konzipierte, dass eine Entlohnung
wahrscheinlich wurde.

Das Timurnama beschreibt die Taten Timurs (736-807/1336-1405), von dessen
Geburt bis Tod, wobei Eroberungen und Siege im Zentrum stehen. In der aus dem
Jahr 1959 datierenden Edition umfasst es 44 Teile, die 235 Seiten fillen. Der Haupt-
teil wird von einleitenden Abschnitten (sie enthalten u. a. Gotteslob, Prophetenlob,
mi‘rag, Herrscherlob, Motivation des Autors)?> und einem Schlussteil eingerahmt; den
Beginn der eigentlichen Erzihlung markiert, wie bei vielen $a@hnamas, die Uberschrift
Agaz-i dastan (die funktional an das amma ba‘d der Prosachroniken erinnert, wenn-
gleich die Einleitung Letzterer nicht mit diesem endet). Das Timurnama war bereits

Zafarnama (= Timurnama) beschiftigt. Da Magalis an-nafayis im Jahre 897/1491-1492 be-
endet wurde, wissen wir also, dass Hatifi zu diesem Zeitpunkt noch am Timurnima
schrieb. In einer spiteren Redaktion des Magalis an-nafayis sind noch bis ins Jahr
904/1498-99 hineinreichende Informationen vorhanden (Subtelny 2012) und bereits Ver-
se aus dem Timurnama, sodass davon ausgegangen wird, dass es 1498-99 abgeschlossen
war; vgl. Hatifi 1977, xliv. Risalat-panahi und Rastga-far 1395, 37 zeigen, dass die korrekte
Lesung Tamurnama lautet. Indes wird es meist als Timurnama/ Timirnama gefuhrt.

23 Safa 1324, 361; Hatifi 1387, 17. Bei Qazvini 1340, 114 heifit es allerdings, das Werk sei
lediglich auf Befehl des Badi® az-Zaman Mirza verfasst worden.

24 Vgl. zu diesem Werk u. a. Bernardini 2008, 127-146 sowie Bernardini 1996; Bernardini
2003a; Bernardini 2018, 167-168.

25 Diese Einleitungselemente spiegeln die enge Verbindung zu anderen poetischen, speziell
epischen Werken und waren in hohem Mafle standardisiert, wiewohl sich je nach Rah-
menbedingungen Verinderungen wahrnehmen lassen (s. u.). Zur Schilderung des mi‘rag
in der Einleitung persischer Werke der Poesie etwa seit dem frithen 12. Jahrhundert
s. Mayel-Heravi 1996, 199-201 (auf S. 199 heifit es: ,,Ces «introductions» commencent
toujours en effet par une louange adressée & Dieu suivie d'un éloge du Prophéte; éloge
qui comporte quelques développements sur le merd¢ compté parmi les priviléges et les
miracles du Prophéte®); Niinlist 2002, 334-335. Einige Parallelen zwischen Einleitungs-
elementen in timuridischen/safawidischen historischen Epen und jenen in Prosachroni-
ken (dazu Quinn 2000, 33-61) liegen auf der Hand, wobei die Dreiteilung (religidser Pro-
log — Autobiographie — tiber die Chronik), die Quinn in Chroniken aus der Zeit von
‘Abbas I. identifiziert, sich nicht ganz tibertragen lisst und die erwihnte Schilderung des
mi‘rag in der Einleitung ein Charakteristikum der poetischen Tradition zu sein scheint.
AuBerdem kénnen Informationen zu Autor und Werk, wohl ebenfalls in Anlehnung an
die poetische Tradition, in historischen Epen in das Schlusskapitel fallen. Ich hoffe, hier-
zu bald detailliertere Ergebnisse vorlegen zu konnen.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

14 Sarah Kiyanrad

Gegenstand einiger Untersuchungen.2é Seine bemerkenswerte Verbreitung ist durch
eine von Michele Bernardini zusammengestellte Liste von 141 Manuskripten be-
zeugt.2” Obwohl mehrmals publiziert, fehlte es bislang an einer kritischen Edition.
Jiingst ist eine neue Edition erschienen, die 4701 Verse umfasst; sie basiert auf flinf
Manuskripten sowie der Edition von 1959.28

Hatifi schrieb weiterhin ein unvollendetes Epos iiber den ersten Safawidenschah
Isma‘il (892-930/1487-1524), das Sahnama-yi Hatifi. Der Schah wird im Werk nament-
lich genannt und adressiert.?? Um die Komposition wurde Hatifi gebeten, als Isma‘il
ihn nach seiner Eroberung Khorasans und der Tétung Saibak Hans besuchte; auch in
diesem Fall variieren die Datumsangaben leicht.30 Hatifi soll damals - allerdings nur
einer Quelle zufolge — im stolzen Alter von 94 Jahren gewesen sein und erfolgreich fiir
die Amnestie einiger Personen beim Schah interveniert haben.3! Terminus ante quem fiir
den Auftrag ist jedenfalls das Jahr 918/1512, in dem der wakil Amir Yar-Ahmad
Huzani Isfahani (Nagm-i Sani), der als Mittelsmann fungierte, starb. Hatifi hat einigen
Primirquellen zufolge nur rund 1000 Verse des Werks verfasst.32 Tatsichlich stimmt
diese Information ungefihr mit der Evidenz der Manuskripte iberein; die Edition be-
lduft sich auf 1137 Verse. Es wurde vermutet, dass Hatifi das Epos mit Absicht unvoll-
endet lief3, weil er mit der Politik Isma‘ils nicht einverstanden war.3? Wenig erfreut war
er iiber die Stilisierung seines Onkels zum Hassobjekt: Man nannte Gami, wahrge-
nommen als Symbol des Sunnitentums, abschitzig Hami (,der Unreife’).3* Aber auch
Hatifis hohes Alter sowie die instabilen politischen Bedingungen in der Region um
Herat?> diirfen nicht unbedacht bleiben. Das Fragment umfasst fiinfzehn Kapitel und
beginnt (Agaz-i dastan) nach den einleitenden Kapiteln (die nun schon ein Lob ‘Alis

26 Siehe u. a. Safa 1324, 360-362; Bernardini 2008, 127-146; Bernardini 2003a (dort wird
zudem Qasimis Sv'd/mdma:yi Isma‘il behandelt); Razmgu 1381, 190-192; Murtazavi 1385,
562-574; Risalat-panahi und Rastgu-far 1395.

27 Bernardini 2003a, 10-17.

28 Diese wurde 1397/2018 von Hasan Bassak und Muhammad-Riza Qasim-zida Sandiz in
Maschhad publiziert. Bislang liegt mir die Edition leider nicht vor. Die beiden Editoren
erliutern ihre Arbeit in: Bassak und Qasim-zada Sandiz 1393.

29 Hatifi 1387, 40.

30 Sam Mirza 1314, 96-97; Storey 1927, 1.1, 288, 303; Huart und Massé 2012; Hatifi 1995,
13; Safa 1361, 6; Bernardini 2008, 131; Hatifi 1387, 18. Zur safawidischen Eroberung He-
rats sieche Szuppe 1992, 77-84.

31 Qazvini 1340, 115-116.

32 Vgl. z. B. Qazvini 1340, 117.

33 Hatifi 1387, 11-12; Bassak und Qisim-zada Sandiz 1393, 62.

34 Gaffari Kasani 1404, 362 (dies schon der Zusatz des Herausgebers Mudarris Gilani).

35 So fiel Herat kaum drei Jahre nachdem Schah Isma‘il die Stadt erobert hatte 919/1513
wieder in die Hinde der Usbeken; vgl. Szuppe 1992, 44, 84-87. Es wiirde nicht verwun-
dern, wenn Hatifi unter diesen Bedingungen nicht leichtfertig an seinem masnavi weiter-
schreiben konnte.

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 15

umfassen)®® mit der liickenhaften Darstellung der Ordenszeit, die u. a. Gunaid, Haidar
und den Krieg gegen den Herrscher tiber Schirwan in den Fokus nimmt.

Qasimi, ein Schiiler Hatifis, wurde in Gunabad/Gunabad in eine hochrangige Fami-
lie hineingeboren und hitte den Posten des kalaniar bekleiden konnen.3” Er entschied
sich jedoch fiir ein Dichterleben. Qasimi wirkte anscheinend sowohl am Hofe Schah
Isma‘ils I. als auch am Hofe von dessen Sohn Tahmasb (919-984/1514-1576). Unter
Letzterem soll er einem (allerdings nur in einer Chronik aus dem 17. Jahrhundert iiber-
lieferten) farman zufolge seit Ragab 930/Mai 1524 malik as-Su‘ara gewesen sein; Qasimi
blieb mindestens bis 950/1543-44 am Safawidenhof38 Sahnama-yi Isma'il (in der Editi-
on 4352 Verse) ist sein erstes Werk; wie der Text selbst offenbart, wurde es 940/1533-34
zum Abschluss gebracht.3? Tatsichlich beschrinkt sich die Darstellung ausgenommen
der Schilderung einiger Feste nahezu ausschliefllich auf Kriegshandlungen, u. a. gegen
Schirwanschahs, Aq Qoyunlu und die ,Turaner” - sie endet mit dem Tod des Schahs.*0
Als Auftraggeber nennt Mulla ‘Abd an-Nabi Fahr az-Zamani Qazvini den Schah
Tahmasb.#! Dieser Meinung hingt auch der Herausgeber des Werks, Ga‘far Suga©
Kaihani an, der davon ausgeht, dass es im Auftrag von Schah Tahmasb und als Fort-
setzung von Hatifis unvollendetem Szhnama verfasst wurde 42

Barry David Wood jedoch argumentiert auf Grundlage eines von Qasimi verfassten
Vorworts in einem Manuskript seiner Hamsa (British Library, India Office Library MS

36 Ein paralleles Phinomen manifestiert sich auch in den Einleitungen zu safawidischen
Prosachroniken; vgl. Quinn 2000, 33-61. Allerdings muss erwihnt werden, dass sich
schon im ersten von Hatifi verfassten Teil seiner geplanten Pentalogie, Laila va Magniin
(1962, 13-14), ein Lob Alis findet - aber eben nicht in seinen spiteren Epen. Mag sich
dies mit dem Zusammenspiel personlicher Uberzeugungen des Autors und den Rahmen-
bedingungen der Timuridenzeit erkliren lassen, ist klar, dass das Lob “Alis erst mit den
Safawiden zum festen Bestandteil von Einleitungen historischer Epen (und anderer im
hofischen Umfeld, spiter auch jenseits davon entstandener Werke) wurde.

37 Wihrend 982/1574 mehrfach als Todesjahr Gberliefert ist, existiert meines Wissens nur ein
Hinweis auf das Geburtsjahr 900/1494-95, und zwar in Afzal at-tavarip, einer Chronik aus
dem frithen 17. Jahrhundert (Abrahams 1999a, 63). Die Annahme, dass von 82 Jahren nur
die Rede ist um ein rundes Geburtsjahr (900) anzudeuten, liegt allerdings nicht sehr fern.

38 Der farman ist in Afzal at-tavarip tberliefert, s. Abrahams 1999a, 114 und Abrahams
1999b, 5-9; Qasimi 1387, 4; Sojac Keyhani 2013.

39  Qasimi 1387, 357; vgl. auch Safa 1371, V.1, 575; Storey 1927, 1.1, 305. Laut Afzal at-
tavarip (s. Abrahams 1999a, 113 und 114) wurde Qasimi schon 1524 als ein Dichter pri-
sentiert, der Leben und Taten Isma‘ils versifiziert habe, womit eindeutig auf sein Sahnama
referiert wird. Dies passt nicht zum von Qasimi selbst genannten Datum, wobei zusitz-
lich zu bedenken ist, dass die in Afzal at-tavarih prisentierten Informationen z. B. zu
Qasimis Emigration nicht durchgingig glaubwiirdig sind; Abrahams 1999a, 64-67 und
Abrahams 1999b.

40  Fir eine Zusammenfassung siche Wood 2002, 60-69. Der Autor erkennt im Stoff eben-
falls das bazm va razm-Motiv (S. 79). Aubin 1995, 252 nennt das Werk ein ,ceuvre de
propagande dynastique®.

41  Qazvini 1340, 170.

42 Qasimi 1387, 4-5, 7. Vgl. auch Soja¢ Keyhani 2013.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

16 Sarah Kiyanrad

888, ff. 1b-2b), dass Schah Isma‘il der eigentliche Auftraggeber war; als (indirektes?)
Auftragsjahr betrachtet er 1510.% Tatsichlich weisen die von Wood zitierten Zeilen da-
rauf hin, dass die Aufgabe, eine Verschronik {iber den Schah zu verfassen — nachdem
vier von Isma‘il damit beauftragte Autoren (zu ihnen gehoren u. a. Hatifi und Qazi
Singani) ihre Werke nicht hatten beenden koénnen, da sie allesamt vor Abschluss ver-
starben - schlicht an Qasimi Giberging, ohne dass der erste Safawidenschah ihn unmit-
telbar beauftragte (,Thus did it pass to the mind of some of the great men of the time
and nobles of the age: that I carry out that work (Isma‘il’s commission)“).#* 1510 wire
dann das Jahr, in dem Isma‘il den eigentlichen Auftrag wie oben gesehen an andere
Personen erteilte und nicht an den damals vielleicht erst jugendlichen Qasimi (siehe
Fn. 37); wann der Auftrag genau (und vonseiten welcher ,great men®) an ihn tiberging,
ist unklar. Es bleibt festzustellen, dass Schah Tahmasb von Qasimi in seinem Vorwort
jedenfalls nicht explizit als Auftraggeber genannt wird. Irritierend ist weiterhin, dass
Qazi Singani, einer der von Qasimi genannten Dichter, wohl erst 941/1534-35 ver-
starb, d. h. zu einem Zeitpunkt, als Qasimi sein Sahnama-yi Isma'il bereits beendet hat-
te. Die anderen drei Dichter starben aber tatsichlich in der Regierungszeit Isma‘ils und
vor Fertigstellung ihrer Epen.

Das Manuskript mit Qasimis Vorwort ist undatiert; eine mogliche Erkldrung fur die
divergierenden Angaben zum Auftraggeber in Vorwort und anderen Primirquellen
wire, dass sich Qasimi nach der Uberwerfung mit Schah Tahmasb - Grund war eine
zu geringe bzw. gar keine Entlohnung,* ein Schicksal, das zahlreiche Autoren histori-
scher Epen mit Firdausi teilen — von diesem distanzieren wollte und seine erste Ver-
schronik zum Zeitpunkt, als er das genannte Vorwort schrieb, jedenfalls nicht (mehr)
als dessen Auftragswerk verzeichnet haben wollte, sondern es lieber mit Isma‘il in
Verbindung brachte. Im eigentlichen Text findet sich zwar an den $@h-i zaman gerich-
tetes Herrscherlob, fiir einen koniglichen Auftrag aber kein sicherer Beleg. Das
Sabnama-yi Isma‘il ist Gegenstand einer aufschlussreichen Untersuchung von Wood.46
Von diesem Werk sind mindestens 39 Handschriften erhalten.4”

4. Historische Epen zwischen INN, Wahrhaftigkeitsanspruch und
Schoner Literatur [(4) + (5)]

Alexander der Grofe taucht im SNF auf, was zeigt, dass die Alexandergeschichte, die
auf unterschiedlichen Wegen tiberliefert wurde, spitestens zu diesem Zeitpunkt zum

43 Wood 2002, iii, 6, 34, 51f., 71 (dort die Jahreszahl).

44  Wood 2002, 56.

45 Ramla 1384, I11, 1493; Qummi 1383, I, 590. Qasimi schrieb ihnen zufolge deshalb ein
Klagegedicht, das in beiden Werken wiedergegeben wird. Allerdings ist zumindest der ers-
te Vers Teil von Qasimis Sahnama (1387, 354) und daher sicher vor dem Zerwiirfnis ver-
fasst. Die Parallele zu Firdausis Hagonama dringt sich auf; vgl. Khaleghi-Motlagh 1999.

46 Wood 2002. Siehe zudem Bernardini 2003a.

47  Bernardini 2003a, 17-18 listet 25 und Wood 2002, 6, 85-87 39 Manuskripte auf.



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 17

Topos neupersischer Literatur geworden war. Mit seinem Iskandarnama — wie das SNF
in mutaqarib verfasst — nahm Nizami diesen Faden auf (und verwies darin explizit auf
Firdausi).*® Wenn spitere Autoren also auf Nizami oder auch Amir Husrau referieren,
weist dies ein Stiick weit auf das SNF zuriick. So verwundert nicht, dass das INN als
erste neupersische pamasa-yi taribi betrachtet wurde. Historische Epen stehen also vor
allem in der Tradition zweier Werke: SNF und INN.49

Neben der gleich zu diskutierenden Organisation einiger $@hnamas als Teil einer
bamsa soll ein markantes formales Element, das das INN ca. seit dem 15. Jahrhundert
mit den meisten historischen Epen (und der poetischen Tradition allgemein) verbin-
det, wenigstens kurz Erwihnung finden: die Einbettung von saginamas in den Text.
Nizami hat im INN das Vorbild fiir diese den Bericht unterbrechenden Verse geschaf-
fen,’Y die in den Epen regelmifig am Ende oder am Anfang der Abschnitte stehen
und damit das Geschehen reflektieren, die Unbestindigkeit der Welt und das mensch-
liche Schicksal beklagen, mithin eine Metaebene etablieren und einen Ort fiir weise
Ratschlige (andarz) oder Kritik er6ffnen.

Einige $abnamas sind Teil einer pamsa. Dies scheint insbesondere bei Autoren der
Fall zu sein, die in der Tradition des spittimuridischen Herat stehen (wo u. a. Gami
und “Ali Sir Nava’i den Pentalogien Nizamis und Amir Husraus entgegneten). Hatifis
dichterisches Schaffen kann nur vor diesem Hintergrund verstanden werden. Schon
bevor er eine einzige Zeile verfasst hatte, schwebte ihm als Ziel eine Pentalogie vor,
die als Antwort auf Nizami und Amir Husrau gedacht war.’! Um die Erlaubnis fiir die
Komposition seiner Hamsa zu erhalten, musste er zundchst einen von seinem Onkel
Gami konzipierten literarischen Test bestehen, der bezeichnenderweise aus der Imita-
tion ($avab) einiger Verse des SNF bestand.52 Auch am Ende seines ersten masnavis —
Laila va Magnin — erliutert der Autor, er habe die Absicht, eine Pentalogie (pang gang)

48 Nizami 1387, 762. Die Literatur zum INN und allgemein dem Alexanderstoff in der per-
sischen Literatur ist umfangreich und kann an dieser Stelle nicht vollstindig abgebildet
werden, weshalb nur auf einige jiingere Publikationen verwiesen sei: Rubanovich 2004
und Rubanovich 2018; Hanaway 2012; Manteghi 2018.

49 Zum Thema Imitatio und unterschiedlichen Arten des ,Antwortens': Zipoli 1993;
Losensky 1998. Subtelny 1986, 68 fasst die Funktion der Imitatio treffend zusammen:
»The composition of imitational poetry [...] served an important function, for it was the
means by which a poet established himself within the collective Persian literary tradition
which, by the 15th century, had become an intricate web of interrelationships and inter-
dependencies between poets of different generations and distant localities. Thus, it beca-
me the touchstone of a poet’s skill.“

50 Vgl. Safa 1324, 352, 366. In Hatifis beiden Werken sind diese, wie bei Nizami, in die ein-
zelnen Abschnitte eingebunden (allerdings jeweils am Ende eines Abschnitts, nicht am
Anfang) und in der Regel zweizeilig. Auch bei Qasimi stehen die Anrufungen von sagi,
mutrib etc. jeweils am Ende eines Abschnitts, sind aber vierzeilig. Zusitzlich ist bei ihm
gegen Ende des Werks ein lingeres saginama als eigener Abschnitt konzipiert; Qasimi
1387, 346-350. Zum Thema saginama allgemein s. Losensky 2009.

51 Hatifi 1958, i; Bernardini 2008, 131; Babur 1922, I, 288.

52 Sam Mirza 1314, 94.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

18 Sarah Kiyanrad

zu verfassen und dass er sich nun an die vier verbliebenen Werke machen wiirde.>
Diesen Faden greift Hatifi in seinen spiteren masnavis wieder auf; so schreibt er im
Timurnama, dass thn der Gedanke, iiber Alexander zu schreiben, nicht mehr losliefs,
nachdem er die zuvor verfassten Geschichten abgeschlossen hatte (,Sudam ¢an zi
afsana guftan hamuas$ / hava-yi Sikandar zi dil burd has“). Mit den ,Geschichten®
(afsana) meint er drei explizit von ihm erwdhnte masnavis: Laila va Magnin, Husraun
va Sirin und Haft manzar; nun also will er sich an den Alexanderstoff wagen.>* In der
Folge beschreibt Hatifi, er habe sich auf die Suche nach authentischen Uberlieferun-
gen zu Alexander gemacht, aber keine gefunden (,nadidam zi Iskandar-i namdar
hadis-i sahihi“); um seinem Anspruch auf Wahrheit gerecht zu werden, habe er sich
mithin dagegen entschieden, iber Alexander zu schreiben.’> So wie Nizami Alexand-
er dem Groflen ein literarisches Denkmal gesetzt habe, setze er Timur eines, dem
zweiten sabib-qiran.>®

In Hatifis Sahnama fillt der Vergleich etwas diirftiger aus, was wohl dem fragmenta-
rischen Zustand geschuldet ist. Immerhin verleiht der Dichter dem Wunsch Ausdruck,
das Werk moge zum ,,.Sv'anyfndma seiner Zeit“ werden,’” was ein Verweis auf Nizamis
Alexandergeschichte sein konnte. Hatifis Hamsa umfasste neben dem Timurnama letzt-
lich die drei masnavis Laila va Magnin (verfasst vor 889/1484, gewidmet(?) Mir “Ali Sir
Nava’i), Sirin va Husrau (iltestes Manuskript von 895/1490) und Haft manzar (verfasst
um 897[?]/1492).58 Da das Sahnama fir Isma‘il jih bei Hatifi in Auftrag gegeben wur-
de, ist davon auszugehen, dass seine Hamsa nicht mit diesem ihren Abschluss finden
sollte, sondern vermutlich mit einem masnavi, das konzeptuell eine Antwort auf
Nizamis Mapzan al-asrar war.

Qasimi beschreibt in seinem Erstlingswerk Sahnama-yi Isma'il, welche weiteren Wer-
ke er zu verfassen gedenke — Mabzan-i asrar, Matla™i anvar, Laila va Magnin und Sirin
va Husrau>® - und eréffnet damit ebenfalls einen pamsa-Horizont. Letztendlich schrieb
er mehr als funf masnavis, darunter u. a. Laila va Magnin (947/1540; zweite Redaktion
978/1570-71); Husrau va Sirin (950/1543); und Zubdat al-asar / Gavab-i Mahzan al-asrar
(976/1568).60 Er ist weiterhin Urheber mehrerer $ahnamas — das letzte entstand, nach-
dem er mit dem Safawidenhof gebrochen hatte (fiir Sultan Mahmud Han; wohl nach
963/1555); es trigt den Namen Sahnama-yi Hani | Vaqayi-i halati sultan Mabmid

53 Hatifi 1962, 103.

54  Hatifi 1958, 231.

55 Hatifi 1958, 232.

56 Hatifi 1958, 13.

57 Hatifi 1387, 48.

58 Vgl. u. a. Storey 1927, 1.1, 288-290; Hatifi 1977, xvii-lii; Hatifi 1995, 17-18; Bernardini
2003b.

59  Qasimi 1387, 357.

60 Zu seinem Werk: Qazvini 1340, 171; Safa 1371, V.2, 719-720; Storey 1927, 1.1, 292;
Qasimi 1387, 15-17.



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 19

Han.%' Dennoch betrachtete Qasimi fiinf Werke (nicht ganz die urspriinglich geplan-
ten) als seine Hamsa und diese wurden in Handschriften auch entsprechend organi-
siert.®2 Im Svdbndma-yi Ismdil findet sich die Hoffnung, dass das Werk zum ,,Sarafnama-
yi nasli adam® werde,®® und damit parallel zu Hatifi ein moglicher Verweis auf
Nizami. An einer Stelle gesteht Qasimi ein, Nizami vielleicht nicht das Wasser reichen
zu konnen.#* Jedenfalls wird Nizami neben Gami als wesentliche Inspiration und Vor-
bild fiir sein literarisches Schaffen genannt.>

Was Charles Melville in Hinblick auf einen Abschnitt im Gazannama (763/1362),
einem von Nir ad-Din b. Sams ad-Din Azdari verfassten Epos iiber den Ilkhaniden
Gizan Han (694-703/1295-1304) bemerkt, kann auch auf die hier behandelten Wer-
ke iibertragen werden:

The recurrence of the name of Alexander the Great [...] implies not only that the
celebrated philosopher-king was a model for Ghazan Khan to emulate, but that
Ghazan could be compared with his illustrious predecessor and, indeed, learn
from his fate. 66

Safa sieht im INN - oder vielmehr den unterschiedlichen Iskandarnamas — den Be-
ginn der persischen pamdisa-yi taripi.®” Dass dieses Werk fiir nahezu alle Verfasser his-
torischer Epen Referenzwerk war, zeigt sich jeweils auch am Vergleich des beschriebe-
nen Herrschers mit einem idealisierten Alexander. Bei Hatifi wie auch bei Qasimi
finden sich dafiir vielfache Beispiele — allerdings auch Vergleiche mit anderen Vorbil-
dern, seien sie einem religidsen oder dem Kontext des SNF entnommen, sodass das
Messen mit Alexander zwar symptomatisch ist, aber nicht tiberbewertet werden darf.
Typisch sind Stilisierungen des Herrschers als ,zweiter Alexander” oder ,Alexander
seiner Zeit“, auch werden bekannte Episoden aus der Uberlieferung (Wasser des Le-
bens, Alexanderwall etc.) evoziert.68

61 Safa 1371, V.2, 718 bezeichnet diesen Herrscher als Gouverneur von Diyarbakir; Abra-
hams 1999b, 3, 11 vermutet hingegen, er sei Gouverneur von Bhakkar gewesen. Diese
letzte Meinung sieht sich im Bericht von Qummi 1383, I, 442, 590 bestitigt (dort heifit es
jeweils ,Bakr; aus dem Svdbndma:yi Hani wird von S. 443-446 zitiert).

62 Vgl. die Hamsa-yi Qasimi in der India Office Library, MS 888. Sie besteht aus Sahnama-yi
Isma‘ily Laila va Magnin; Gity va éaugan; Husran va Sirin; fdbmlmdma; Ethé 1903, 790-
791 (Kat. 1437).

63 Qasimi 1387, 172, vgl. auch S. 354. Eine identische Formulierung findet sich bei Hatifi
1387, 41.

64 Qasimi 1387, 171.

65 Qasimi 1387, 352, 354.

66  Melville 2003, 143.

67  Safa 1324, 343-353.

68 Siehe u. a. Hatifi 1958, 163, 172, 220, 226; Qasimi 1387, 151, 166, 170. In Hatifis
Sahnama kann dem Vergleich mit Alexander nicht sinnvoll nachgespiirt werden, da das
Werk vor der Schilderung der Taten Isma‘ils abbricht.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

20 Sarah Kiyanrad

Quellenbasis

In einem Epos aus dem frithen 14. Jahrhundert, dem Sahnama-yi Cingizi von Sams ad-
Din Kasani (das auf Rasid ad-Dins Gami at-tavarih basiert) findet sich — was an dhnli-
che Stellen in Prosachroniken, z. B. Ibn Funduqs 7arip-i Baibaq (563/1167-68) erinnert
— im Vorwort ein Abschnitt iiber die Vorziiglichkeit der Geschichtsschreibung (fazilat-i
Um-i tarih).%® Auch wenn die $zbnama-Autoren Dichter sind, sehen sie ihr Werk also
durchaus in historiographischer Tradition. Tatsdchlich beanspruchen sie historische
Wahrhaftigkeit. Wie oben dargestellt wurde, entschied sich Hatifi gerade deshalb dafir,
tber Timur zu schreiben, weil ihm historiographische Quellen vorlagen, die eine au-
thentische Darstellung des Herrschers erlaubten. Ganz explizit stellt Hatifi dar, dass er
sein Werk auf Grundlage des Zafarnama verfasst habe, womit ‘Ali Yazdis Zafarnama
gemeint ist.”? Hatifi hilt sich in weiten Teilen an seine Vorlage, erlaubt sich zugleich
aber, sie in die Literatur zu tibersetzen; gelegentlich figt er den Beschreibungen etwas
hinzu oder ldsst vorhandene Informationen aus. Diese Kombination aus Texttreue und
Jiterarischem Ubersetzen® sei an folgendem Beispiel illustriert: Bei der Eroberung von
Fasang sehen sich Timurs Kimpfer einem Wassergraben gegentiber, den es zu iiber-
winden gilt. Wihrend Hatifi den Inhalt teilweise sogar auf begrifflicher Ebene tiber-
nimmt, schmiickt er die Szene dramaturgisch aus (siche Beispiel 1).

Jede Adaption ist Interpretation: Was iiberhaupt wiedergegeben wird, wie es erzdhlt
und rhetorisch gerahmt wird, obliegt dem Autor (und den Erwartungen des Auftrag-
gebers sowie der weiteren Adressaten — aber dies gilt auch fiir Prosachroniken). Auch
muss die Nihe zur Vorlage nicht an jeder Stelle die gleiche Ausprigung besitzen.”!
Der Schwerpunkt liegt im Fall des Timurnama auf der Glorifizierung von Timurs Ta-
ten, die mit den Mitteln der Literatur gewissermaflen zu absoluter Geschichte ge-
macht werden, die sich von der reinen Vergangenheit abhebt. Deutliches Kennzei-
chen hierfiir ist, dass Jahreszahlen kaum eine Rolle spielen und die Chronologie der
Vorlage mancherorts abgewandelt wird.”?

69 Melville 2007, 57-58; ‘Abbasi und Raski-yi ‘Ali-Abad 1389, 26.

70 Hatifi 1958, 232; Storey 1927, 1.1, 289; Melville 2012b, 197; Bassak und Qasim-zada
Sandiz 1393, 63; Risalat-panahi und Rastgi-far 1395, 35. Dieses Vorgehen findet sich
auch bei anderen Epen: Muhammad ‘Ali TGsi orientierte sich in seinem in den 1730er
Jahren verfassten Sahnama-yi Nadiri an Mirza Mahdi Astarabadis Durra-yi Nadira; Ama-
nat 2019, 307. Der Autor des Sahnama-yi Nadiri prisentiert sich sogar als Augenzeuge
(Amanat 2019, 300): ,They [= the poets of the past; SK] offered no account of events at
first hand, / And hearing is not the same as witnessing”“. Zum Wahrheitsanspruch auch
Sharma 2002, 113.

71 Melville 2007, 62-63 konnte im Falle des Sahnama-yi Cingizi zeigen, dass dieses sich im
Verlauf der Geschichte immer stirker von seiner Vorlage, Rasid ad-Dins Gami© at-tavarip,
16st. S. auch Boyle 1974, 187 (Vergleich einer Episode aus Ahmad-i Tabrizis Werk mit
dessen Vorlage, abermals Rasid ad-Din).

72 Dies beschreibt Bernardini 2008, 144 als: ,nouvel imaginaire littéraire caractérisé par une
exigence de vulgarisation de 'histoire sur la base de références idéologiques et religieuses

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen

21

Beispiel 1

Yazdi, Zafarnama’
Bahaduran-i sipah ba sinagha [$anahha] va
¢abha, ¢an bad-i vazan az ab-i handaq
guzasta ba hakriz-i hisar bar-amadand |[...]

Auf Floen und Holzbrettern iiberwanden
die Recken schnell wie der Wind den Was-
sergraben und erklommen den Festungswall

Hatifi, Timurnima’

Basi markab az ¢ub pardahtand / ba girdab-i
handaq dar andahtand

Cu murgan-i abi dar-in maug-hiz / §inavar
$uda ganib-i hakriz

Nakardand andi$a az sang va tir / guzastand
¢an bad az-an abgir

Aus Holz bauten sie viele Flo8e [Boote] /
und warfen sie in den rauschenden Graben
Wie Enten schwammen sie in den reiflenden

[...] Wellen / in Richtung des Walls
Sie verschwendeten keinen Gedanken an
Stein[geschoss]e und Pfeile / [schnell] wie
der Wind tiberquerten sie das Wasser

Ahnlich liegt die Sache bei Hatifis Spitwerk. Dabei ist allerdings zu beriicksichtigen,
dass ihm noch keine aus safawidischer Warte verfasste Chronik vorlag, auf die er sich
hitte stiitzen konnen. Er hitte sich im geplanten Hauptteil also u. a. auf Augenzeu-
genberichte und die Wiinsche des Auftraggebers verlassen miissen (wartete er gar da-
rauf, dass eine Prosavorlage verfasst wiirde?). Da er recht weit entfernt von Ardebil
und damit dem Zentrum der Ordensgeschichte lebte, verwundert nicht, dass er {iber
die Anfinge der Ordenszeit nur knapp berichtet (Safvar as-safa hitte theoretisch vor-
gelegen); festzustellen ist, dass diese Periode bei ihm - also bereits zu einem frithen
Zeitpunkt — ganz im Zeichen der Zwolferschia steht.

Qasimi erwihnt das Anliegen, das unvollendete Werk Hatifis in gewisser Weise fort-
zuftihren; dass dieses ihm vorlag, darf wohl angenommen werden.” Ein Vergleich bei-
der Werke offenbart deutliche Unterschiede, sodass festgestellt werden kann, dass
Qasimi den Anspruch hatte, ein eigenstindiges Werk zu schaffen. Qasimi ldsst uns
uber seine historiographischen Quellen im Unklaren. IThm lagen theoretisch bereits
Amini Haravis Futithat-i $abi (ca. 1531) und Giyas ad-Din Hvandamirs Habib as-siyar
(1524) vor. Wenngleich zu beiden Chroniken keine auffillige Nihe zu beobachten ist,
bedeutet dies keinesfalls, dass Qasimi sie (wohl neben weiteren, auch oralen Quellen)
nicht benutzte. So stimmt, um ein willkiirliches Beispiel herauszugreifen, Hvandamirs
wie Qasimis Schilderung von Isma‘ils Besuch schiitischer Griber nach seiner Ankunft
in Bagdad grob iiberein, wobei Hvandamirs Darstellung ungleich detailreicher und
linger ist (u.a. thematisiert er zahlreiche Geschenke, die Isma‘il den Hitern des

tout autres. Si I'on reconnait encore les personnages dans cette nouvelle tradition, ils sont
cependant désormais perdus dans le marasme littéraire”.

73 Yazdi 1387, 493.

74  Hatifi 1958, 55.

75 Qasimi 1387, 351.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

22 Sarah Kiyanrad

Schreins von Kerbela iibergeben haben soll). Bei den Begrifflichkeiten ist eine relative
Nihe zu spiiren, wenn etwa Vergleiche der jeweiligen Orte mit der Kaaba angestellt
werden, oder beschrieben wird, wie Isma‘il den Gribern sein ,Bittgesicht® (riy-i niyaz)
zuwendet oder es zum Zeichen der Verehrung am Boden reibt (sieche Hervorhebungen
in Beispiel 2).

Wood zufolge passt die Chronologie der bei Qasimi dargestellten Ereignisse nicht
immer zu den heutigen Erkenntnissen und weist einige Omissionen auf; die augenfil-
ligste ist die Aussparung des Konflikts zwischen Osmanen und Safawiden, der fur
Isma‘il bekanntermaflen nicht besonders ruhmreich endete.”¢ Dies zeigt, dass Nieder-
lagen und Taten, die den portritierten Herrscher in unvorteilhaftem Licht zeigen, dem
der Intention nach legitimititsstiftenden Charakter eines solchen Werks entgegenlau-
fen, mithin einen besonderen literarischen Umgang erfordern (ein Phianomen, dem
auch in Prosachroniken nachgespiirt werden kann) - im Extremfall die Omission.”’
Wood wendet sich gegen eine Betrachtung des Sabnama-yi Ismasil als Chronik und be-
schreibt es als ,historically conscious work of myth“.”8 Dieser Einschitzung kann nur
teilweise gefolgt werden, da sie nicht dazu verleiten sollte, S@hnamas zu sehr im Bereich
fiktionalen Erzihlens zu verorten — dagegen spricht nicht nur der historiographische
Anspruch, den die Autoren selbst erheben (und der im Osmanischen Reich explizit
mit einer entsprechenden Position verbunden war) und ihr Bemiihen, sich auf aner-
kannte Chroniken zu stiitzen, sondern auch die Rezeptionspraktiken. Wie Wood selbst
bemerkt,”” zogen Schreiber von Prosachroniken wie Hasan Ramla Zitate aus Ver-
schroniken teilweise heran, um Geschichte zu schildern. Ahnliche Ubernahmen von In-
formationen aus Verschroniken in Prosachroniken wurden bereits bei weiteren Werken
beobachtet.3? In diesem Zusammenhang sollte nicht vergessen werden, dass Gedichte
auch in Prosachroniken ihren festen Platz hatten.3!

76  Wood 2002, 69-77.

77 Amanat 2019, 312 beobachtet, dass die Verschlechterung von Nadirs psychischer Ge-
sundheit im Szhnama-yi Nadiri fast vollstindig ausgespart wird. Zum Thema Omission im
SNF und den Sistani Epen: Gazerani 2016, 53-54.

78 Wood 2002, 77. Er versteht myth als ,a story in which certain aspects of the ideals of a
society are given form® (S. 78).

79  Wood 2002, 72. Siehe dazu: Qasimi 1387, 11.

80 Hafiz-i Abri soll in seinem Zail-i Gami* at-tavarib-i Rasidi sowohl aus Mustaufis Zafar-
nama als auch aus Ahmad-i Tabrizis Sabaniahniama zitiert haben; ‘Abbasi und Raski-yi
Ali-Abad 1389, 40. Meisami 1999, 291 bemerkt zu einem Zweck von Gedichten in Chro-
niken: ,Poetic insertions [...] also serve testimonial purposes®, manchen Autoren dienen
sie gar als ,documentary material“. Fir das 16. Jahrhundert erkennt Trausch 2015, 332 in
den von ihm untersuchten Chroniken jedoch keinen ,eigenen historischen Inhalt“ der
dort vorkommenden Gedichte, d. h. keine Informationen, die iiber jene in Prosa vorlie-
genden hinausgehen (vgl. auch S. 362 und 470).

81 Meisami 1997, 303-309 diskutiert die Beziehung von Poesie und Prosa in der persischen
Historiographie u. a. am Beispiel von Abu |-Fazl Baihaqis 7arip-i Baihagi (11. Jh.) und
Muhammad b. ‘Ali Ravandis Rapat as-sudir (frihes 13. Jh.). In Bezug auf die safawidische
Historiographie des 16. Jahrhunderts konstatiert Trausch 2015, 326-338, dass Gedichte

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen

23

Beispiel 2
Hvandamir, Habib as-siyar’?

Padi$ah [...] ray ba-dast-i Karbala avard va
ba‘d [...] riy-i niyaz bar an hak-i pik sid |...]
az anga lava’i ‘azimat ba-saub-i hitta-yi
Nagaf bar-afraht va iltiga ba-astana-yi quds-
manzilat va ‘ataba-yi Ka‘ba-martabat-i |[...]
amir al-mu’minin “Ali ibn Abi Talib [...]
farmuda [...] va dar an harim [...] ray-i iplas
bar zamin sida

Der Schah [...] wandte sich der Ebene von
Kerbela zu und dann [...] rieb er sein Bitt-
gesicht an jenem reinen Boden [...] von
dort ging es Richtung Nadschaf; zu dem
Mausoleum, das den gleichen Rang hat wie
Jerusalem, zu der der Kaaba in nichts nach-
stehenden Grabstitte [...] des Befehlshabers
der Gldubigen “Ali ibn Abi Talib [...] nahm
er Zuflucht [...] und in jenem Heiligtum
[...] rieb er das Gesicht in Ergebenheit am
Boden

Qasimi, Sabnama-yi Ismasil®
Cu z-an hak dar dida dida$ galla / “anan-tab
$ud ganib-i Karbala
Ba an Ka‘ba avard riy-i niyaz / $ud az pak-
biis-i daras sarfaraz
Ba tauf-i Nagaf kard az anga haram / ¢u
huggag dar rah-i bait al-haram
Gabin sid bar bak-i an astan / magu astan,
qibla-yi rastan
Nachdem seine Augen von jener Erde strahl-
ten / machte er sich auf nach Kerbela
Jener Kaaba wandte er sein Bittgesicht zu /
hatte die Ehre, die Schwelle zu kiissen
Weiter ging es [erhobenen Hauptes] nach
Nadschaf / wie Pilger auf dem Weg zum
Haus Gottes
Beim Mausoleum rieb er die Stirn am Bo-

den / kein Mausoleum ist es, [sondern] die
Qibla der Rechtgeleiteten

5. Historische Epen als Fortschreibung des SNF [(6) + (7)]

Uber das Versmaf mutaqarib, die Titelgebung, den inhaltlichen Fokus sowie die An-
spielungen auf Firdausi und sein Werk schreiben die Autoren der Epen ganz deutlich
in Referenz auf den Metatext SNF, wollen an diesen anschliefen oder ihn gar ersetzen.
Im Gegensatz zu den Sistani Epen, die ihre Helden unmittelbar zu den Figuren des
SNF in Relation setzen und das Schicksal einzelner Personen aus der Familie Rustams
weiter ausarbeiten,? kreisen solche Epen um eine Person (Dynastie/n), die selbst nicht
dem SNF-Kontext entstammt, sondern in ihn hineingeschrieben wird. Aus diesem
Grund finden sich in den historischen Epen unzihlige Vergleiche mit den Protagonis-

v.a. in Chroniken, die nach dem ,Herater Modell“ geschrieben sind, eine bedeutende
Rolle spielen. Drei Beitrige (Gisela Prochdzka-FEisl, Jan Schmidt, Gil Sen) in Czygan und
Conermann 2018 befassen sich mit ,Poetry in Prose” im osmanischen Kontext.

82 Hvandamir 1380, IV, 494-495.
83 Qasimi 1387, 303.

84  Mehrere Beispiele hierfiir (z. B. Banit Gusaspnama, Faramarznama, Sabrangnama) werden
in den Binden II (2012) und III (2018) der von Charles Melville und Gabrielle van den
Berg herausgegebenen Shabnama Studies diskutiert. Speziell zum Faramarznama s. van Zu-

tphen 2014.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73.216:108,
i I

06:38:39.0

it, fidr oder in Ki-Syr



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

24 Sarah Kiyanrad

ten des SNF, die den Herrscher aus seiner jeweiligen Geschichte gewissermafien in die
iranische Geschichte, wie sie im SNF erinnert wurde, entriicken. Hinzukommen aber
auch - und darin spiegelt sich, wie auch in der Einleitung der Epen, der neue Rahmen
und dessen legitimatorische Erfordernisse — Vergleiche mit Figuren aus dem islami-
schen und iranisch-islamzeitlichen Kontext, denen an dieser Stelle nicht nachgegangen
wird.

5.1 Benennung

In der Titelgebung der Werke zeigt sich vielfach ein Verweis auf das SNF - dieses Phi-
nomen ist bereits bei den frithsten Exemplaren und dann durchgingig zu beobachten.
So trigt eines der ersten historischen Epen — es behandelt die Taten des ‘Ala ad-Din
Muhammad Hvarazmsah (reg. 596-617/1200-1220) und wurde von Magd ad-Din
Muhammad Payizi Nasavi verfasst — den Titel Sabaniabniama.$’ Noch ein von Fath ‘Ali
Han Saba (1179-1238/1765-1832-33) fuir Fath “Ali Schah (1183-1250/1769-1834) ver-
fasstes Epos besitzt ebendiesen Titel.3¢ Neben der Bezeichnung der Werke als S@hnama
oder Sabansabnama — was in der Uberlieferung, wohl um die Werke auseinanderhalten
zu kénnen, oft qua /zafa mit dem Namen des Autors kombiniert wurde - finden sich
auch Titel, die das Sz~ durch den Namen des beschriebenen Herrschers ersetzen.
Gleichermaflen sind, wenn auch weniger hiufig, Titel wie Gvangndma, Zafarnama,
Fathnama zu beobachten.

Obwohl Hatifi den Namen seines Werks, Timurnama, eindeutig angibt, ist es u. a.
auch als Zafarnama(-yi Timiri/manziim) und Iskandarnama-yi Timari (hier also Verweise
einmal auf die Vorlage, einmal auf das INN) bekannt geworden.?” Im Text seines un-
vollendeten Spitwerks iiber Schah Isma‘il ist hingegen kein Name fiir Hatifis Sahnama
festgehalten. In Hvandamirs Habib as-siyar findet sich der Titel bzw. die Beschreibung
Futithat-i navvab-i kamyab-i $abi; bei Sam Mirza und Qazvini wird es Futihat-i Sabi ge-
nannt;38 Ramla nennt es Sahnama-yi hazrat-i Isma‘il%® Kopisten bezeichneten es wei-
terhin als Gangnama-yi $ah Imail® Auch der Name Sabansabnama-yi Hatifi taucht
auf.?! Damit verweisen die zeitgendssischen Benennungen einerseits auf die Sahnama-
Tradition, andererseits auf den konkreten inhaltlichen Schwerpunkt des Epos, nimlich
die Errungenschaften und Kriege Schah Isma‘ils.

85 Safa 1324, 354.

86 Vgl. zu diesem Werk: Safa 1324, 370-371; Diba 2006.

87  Eine Ubersicht bieten Bassik und Qasim-zada Sandiz 1393, 64-65.

88 Hvandamir 1380, IV, 354; Sam Mirza 1314, 97; Qazvini 1340, 117. Ahnlich auch Razi
1340, II, 187.

89 Ruamla 1384, II, 1120. Wohl daran angelehnt findet sich bei Qummi 1383, I, 149 der Ti-
tel Sabnama-yi $ah Ismail.

90 Hatifi 1387, 21.

91 Bassak und Qasim-zada Sandiz 1393, 62.



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 25

Qasimis Werk ist u. a. als Sahnama-yi Imacil, Sab Isma‘ilnama und Sahnama-yi mazi
bekannt geworden. Sam Mirza (923-974/1517-1566), der Bruder von Schah Tahmasb,
bezeichnet es schlicht als S@hnama und beschreibt, dass es von den ,Eroberungen zur
Zeit des ehrwi.irdigen Herrn der gliicklichen Konjunktion® handle.®? Bei Ramla heif3t
es Sahnama-yi hazrat-i 5ab Imail® Dabei ist wichtig zu wissen, dass Qe_lsmn zwel
masnavis (das genannte sowie eines {iber Schah Tahmasb namens Sabnama-yi navvab-i
<ald) als ein Sahnama konzipierte. Die beiden Teile wurden gemeinsam auch als Nama
oder Sabaniihnama bezeichnet.* Wood beschreibt, dass die Topoi aus dem SNF den
zwolferschiitisch geprigten Inhalt des S@hnama-yi Isma‘il dominieren:

the poem breathes a heady air of heroic Iranian values straight out of the Fir-
dawsian tradition, an emphasis on virile boasting, martial valor, and the whole ap-
paratus of bazm u razm (“fighting and feasting”) which overwhelms the religious as-
pect of the poem entirely. Scarcely a page goes by without numerous references to
the heroes and villains of the Shahnama, in ever-more ingenious images. %

Maoglicherweise sind je nach historischen Rahmenbedingungen gewisse Verschiebun-
gen zu bemerken, die sich aber innerhalb des gesetzten Rahmens bewegen; so beo-
bachtet Abbas Amanat in einem Epos aus dem 18. Jahrhundert einen inhaltlichen
Fokus auf die Bewahrung von [ran-zamin.% Dass nicht nur die Autoren selbst, son-
dern auch Kopisten die Epen als Fortschreibung des SNF empfanden, zeigt sich an
Manuskripten, in denen Firdausis Werk gemeinsam mit anderen $@hnamas kopiert
wurde. In der Pariser Bibliothéque Nationale befindet sich beispielsweise ein SNF (Mss.
or., Suppl. persan 2113), dem auf den Seitenrindern u. a. Hatifis Timurnama und
Qasimis Sabnama-yi Isma‘il hinzugefigt wurde.%’

5.2 Referenzen anf Firdausi

In den $@hnamas sind diverse Verweise auf das SNF fassbar; wenn Qasimi etwa
schreibt, dass er aus Worten ein Haus bauen mochte, das die Zeit iibersteht,?® spiegelt
sich hierin unmittelbar Firdausis beriihmter Wunsch, mit dem Sabnama einen Palast
zu schaffen, der Wind und Wetter trotze. Es ist nicht moglich, solchen Referenzen an
dieser Stelle gerecht zu werden, sodass ich mich auf einige Beispiele beschrinke, in

92  Sam Mirza 1314, 26. Da sich einige der von ihm dort zitierten Verse (wenn auch nicht di-
rekt hintereinander) im S@hnama-yi Ismasil finden (Qasimi 1387, 183-184, 325), muss die-
ses gemeint sein (und nicht das zweite Sazhnama, s. u.).

93 Ramla 1384, II1, 1493.

94  Qazvini 1340, 170; Storey 1927, 1.1, 292, 305; Safa 1371, V.1, 575; V.2, 721-722; Wood
2002, 86 (10. MS in der Tabelle).

95 Wood 2002, 79.

96 Amanat 2019, 302.

97  Richard 1997, 192 (Kat. 128); Wood 2002, 89.

98 Qasimi 1387, 165: ,vali man bannayi naham dar suhan / ki nab[u]vad gazanda$ zi ¢arh-i

kuhan®.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

26 Sarah Kiyanrad

denen Firdausi explizit erwidhnt wird. Der offensichtlichste Hinweis, dass die Autoren
sich mit Firdausi messen, ist, dass sie als ,zweiter Firdausi“ (Firdausi-yi sani) auftreten.
Bei Qasimi geschieht dies beispielsweise an einer Stelle, wo der Dichter beschreibt,
,Firdausi-yi pak-zad“ sei der Grund dafiir, dass die Welt sich noch an Gam und Kai
Qubad erinnere®® — was impliziert, dass Qasimis Szhnama dem ersten Safawidenkonig
literarische Unsterblichkeit verspricht und damit auch seinem Dichter Qasimi.

Der Bezug zu Firdausi konnte sogar genealogisch gedacht werden: Der afscha-
ridenzeitliche Dichter Muhammad ‘Ali Tusi, Autor des Svd/mdma—yi Nadiri, wahlt Fir-
dausi-yi sani als tapallus und beansprucht, von Firdausi abzustammen.!% Auch Hatifi
will in die Fustapfen Firdausis treten, vermeidet es aber, sein Vorbild expressis verbis
vom Thron zu stofen. So schreibt er im Timurnama, dass er Firdausi moglicherweise
nicht tibertreffe, der von ihm adressierte Herrscher aber besser sei als der Ghaznavide
Mahmad.!%! Im Sahnama-yi Hatifi geht der Dichter einen anderen Weg: Dort lisst er
den Vergleich mit Firdausi, den er vorgeblich zu scheuen scheint, aus dem Mund des
vakils des Schahs ertonen. Hatifi, so behauptet der vakil, sei der Firdausi seiner Zeit.
Firdausis Werk sei inzwischen antiquiert und Hatifi deutlich berithmter.192 Der safa-
widische Chronist Amini Haravi betitelt Hatifi gar als Firdausi-yi sani'® und greift
damit dem erwihnten Muhammad ¢Ali Tusi vor.

Im bereits angefithrten kadscharischen Sabaniabnama von Saba schlieRt der Ver-
gleich nicht nur Firdausi ein, sondern gleich alle Nachfolger, die sich in ihren Epen
um eine Antwort auf dessen Werk bemiiht haben — hier wird also sehr deutlich, dass
der Schreiber (in diesem Fall der Dichter und Hofbeamte Nisat-i Isfahani [gest.
1244/1828-29], der ein Vorwort zum Sabaniabnama verfasste) von einem existenten
Genre $abnama ausgeht. Layla Diba fasst seine einleitenden Worte wie folgt zusam-
men:

...Nishat states that the many earlier versions of the Shabnama had been mere imi-
tations, copying the metre and a measure of the content of their model yet lacking
proper syntax and rhetoric. According to Nishat, only Saba’s poem could equal
that of Firdausi, %bud-i Firdausi’st. He goes even further to claim that Saba had
surpassed Firdausi’s epic, which was mostly ‘stories and myths’, 104

Ahnliches ist auch bei Muhammad Ali Tasi zu bemerken, der nicht nur Firdausi zu
Ubertreffen beansprucht, sondern unter anderem auch Hatifi.1% Wie sich hier und an
den vorangegangenen Beispielen zeigt, befinden sich die Autoren in einer bizarren Si-
tuation: Einerseits arbeiten sie sich an Firdausi ab und bestirken ihn damit in seiner

99 Qasimi 1387, 171.

100 Vgl. zu diesem Werk Amanat 2019.

101 Hatifi 1958, 14; eine parallele Denkfigur findet sich bei Qasimi 1387, 171, dort allerdings
in Bezug auf Nizami.

102 Hatifi 1387, 46-47.

103 Amini Haravi 1383, 32.

104 Diba 2006, 240.

105 Amanat 2019, 299.

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 27

literarischen Bedeutung, andererseits sehen sie sich gezwungen, am Podest des Riesen
zu riitteln, um das eigene Werk aufzuwerten. Mal argumentieren sie, Firdausis Werk
sei veraltet, mal werfen sie ihm das Verweben von Geschichte und Mythos vor. Die
reine Tatsache, dass sie an der imitatio festhalten, lisst ihre Argumente letztlich ins
Leere laufen. Ironischerweise nehmen die Epen damit ihre moderne Rezeption ein
Stiick weit vorweg; man las sie, wie gesehen, immer mit dem SNF im Hinterkopf, ge-
gen das sie nur verlieren konnten, weil das SNF kultureller (und ihr) Referenztext
ist!% und geradezu symbolisch fiir die neupersische Literatur und Identitit steht.
Damit riickte das Phinomen historisches Epos in den Hintergrund, obwohl dessen
Existenz iiber die Jahrhunderte nachdriicklich auf die Bedeutung des SNF im kol-
lektiven Gedichtnis der persophonen Adressaten hinweist und zeigt, wie Herrscher
ihre Geschichte in Hinblick auf das SNF schreiben lassen mussten, immer mit dem —
im doppelten Sinne epischen - Ziel, als legitimer Teil einer grofleren Erzihlung wahr-
genommen zu werden. Nicht nur die Kopierdaten der vorhandenen Manuskripte,
sondern auch die Tatsache, dass viele historische Epen und ihre Autoren lingst in
Vergessenheit geraten sind, zeigt, dass die Werke nur selten tiber ihre Entstehungszeit
hinaus Wirkung entfalteten.

Jedes $ahnama schreibt sich zugleich in das Genre ein und schreibt dieses fort, muss al-
so zugleich im Rahmen des Genres als auch als Einzelwerk!%? gewiirdigt werden.
Schlieflich sind die drei besprochenen Epen durch gemeinsame Charakteristika ver-
bunden, aber nicht jedes Werk muss alle sieben hier vorgeschlagenen Kennzeichen
aufweisen: So sind zwei Epen sicher Auftragswerke (Sahnama-yi Hatifi und Sabnama-yi
Isma‘il), bei einem bleiben Unklarheiten bestehen. Der Verweis auf das INN erfolgt im
Timurnama sehr explizit, in den anderen beiden Epen wird er vielleicht schon voraus-
gesetzt (darauf deutet die Integration der Epen in eine pamsa hin). Nirgends fehlt hin-
gegen der Hinweis auf Firdausi. Mit den Safawiden dndert sich die Struktur der Epen
insofern, als Lobpreisungen ‘Alis (und der Imame) zum festen Bestandteil der Einlei-
tung werden — hier besteht eine Parallele zu Prosachroniken. Wahrend die gegenseitige
Abhingigkeit und der inhaltliche Austausch zwischen Prosa- und Versgeschichten in
einigen Fillen bereits demonstriert werden konnte, folgen sie formal unterschiedlichen
Vorbildern und prisentieren Geschichte gemifl den jeweiligen Eigenheiten des Genres.

6. Ausblick

Die Entwicklung, die historische Epen in Iran nahmen und ihr Verhiltnis zu anderen
Epen sowie inhaltliche Motive, die die Werke miteinander verbinden, sind noch im
Detail zu eruieren, woftir wir auf weitere Editionen angewiesen sind. Welche Paralle-
len bestehen etwa zu den Sistani-Epen, die jiingst erstmals als historiographische

106 Zur Wahrnehmung von Imitatio-Werken s. Murtazavi 1385, 547-557.
107 ,...each of these works is unique [...] and is best studied in the context of the period in
which it was written®; Sharma 2002, 116.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

28 Sarah Kiyanrad

Werke mit legitimatorischem Impetus wahrgenommen wurden?!%® Ein weiteres Desi-
derat ist der Vergleich historischer Epen, die im weitesten Sinne an unterschiedlichen
Orten der persophonen Welt entstanden und deren disparate Entwicklungen. Dazu
seien nur drei Beispiele genannt: Seit dem 16. Jahrhundert wurden $abnamas im Os-
manischen Reich manchmal auf Osmanisch und in Prosa geschrieben, fielen schlief3-
lich aber dem Vergessen anheim. In Iran hingegen wurden sie noch bis ins 20. Jahr-
hundert hinein verfasst: Dann gelegentlich sogar fiir Herrscher, die gar nicht iiber
Iran, sondern ber ein anderes Land regierten, wie das tiber Wilhelm II. verfasste
Qaisarnama von Ahmad Adib Pisavari (gest. 1309/1930) zeigt.19? Dies, wihrend Mulla
Firuz in Indien schon im frithen 19. Jahrhundert auf Bestellung von Jonathan Dun-
can ein Gargnama (iiber die Geschichte Indiens, benannt nach George I11.) verfasste
und Queen Victoria widmete. Sahnamas waren kein Randphinomen; ihre jahrhun-
dertlange Existenz ist Anlass genug, neu tiber emische Konzepte von Historiographie
und Literatur nachzudenken.

Literaturverzeichnis
Primdrquellen:

Amini Haravi, Amir Sadr ad-Din Ibrahim. 1383 [2004]. Futihat-i $abi (tarib-i safavi az agaz ta
sal-1 920 H. 0.). Hgg. von Muhammad Riza Nasiri. Teheran: Anguman-i asar va mafahir-i
farhangi.

Bibur, Zahiruw’d-din [Zahir ad-Din] Muhammad. 1922. The Babur-nama in English. Ubersetzt
von Annette Susannah Beveridge. 2 Binde. London: Luzac.

Gaffari Kasani, Qazi Ahmad b. Muhammad. 1404 [1984]. Tarip-i Nigaristan. Hgg. von Murtiza
Mudarris Gilani. Teheran: Hafiz.

Hatifi (Hargirdi), ‘Abdallah. 1958. Timdrnama. Hgg. von Abu Hasim Sayyid Yu$a“. Madras:
University of Madras.

Hatifi (Hargirdi), ‘Abdallah. 1962. Laila va Magnin. Hgg. von Sa‘dallah Asadallahyif.
Duschanbe: Kombinati Poilgr. Vazorati Madanijati RSS Togikiston.

Hatifi (Hargirdi), ‘Abdallah. 1977. Sirin va Husran. Hgg. von Sa‘dallah Asadallahyif. Moskau:
Izd. Nauka.

[Hatifi] Hatefi (Hargirdi), ‘Abdallah. 1995. I Sette Scenari. Hgg. von Michele Bernardini. Nea-
pel: Ist. Univ. Orientale.

Hatifi (Hargirdi), ‘Abdallah. 1387 [2008]. Sahnama-yi Hatifi Hargirdi. Hamasa-yi futihat-i $ah
Isma ‘il-i safavi. Hgg. von Sayyid “Ali Al Davud. Teheran: Farhangistan-i zaban va adab-i
farsi.

Hvandamir. 1380 [2001]. Habib as-siyar. Hgg. von Muhammad Dabir Siyaqi. 4 Binde. Teheran:
Hayyam.

Membré, Michele. 1993. Mission to the Lord Sophy of Persia (1539-1542). Ubersetzt und hgg. von
A. H. Morton. London: School of Oriental and African Studies, University of London.

108 Gazerani 2016.
109 Es liegt inzwischen in Edition vor (hgg. von A‘zam Payanda, Qum, 1394).



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 29

Mir Nizam ad-Din ‘Ali Sir Nava’i. 1363 [1984]. Tazkira-yi Magalis an-nafayis. Hgg. von ‘Ali
Asgar Hikmat. Teheran: Kitabhana-yi Manudihri.

Mustaufi, Hamdallah. 1364 [1985]. Tarip-i guzida. Hgg. von ‘Abd al-Husain Nava’i. 3. Auflage.
Teheran: Amir Kabir.

Nizami Gangavi, Hakim Nizam ad-Din Iliyas. 1387 [2008]. Hamsa-yi Nizami. Teheran: Hirmis.

[Qasimi] Qasimi Husaini Gunabadi. 1387 [2008]. Szh Isma‘ilnama. Hgg. von Ga‘far Suga‘
Kaihani. Teheran: Farhangistan-i zaban va adab-i farsi.

Qazvini, Mulla ‘Abd an-Nabi Fahr az-Zamani. 1340 [1961]. Tazkira-yi Maipana. Hgg. von
Ahmad Gul¢in Ma‘ani. Teheran: Igbal.

[Qummi] Qazi Ahmad bin Saraf ad-Din al-Husain al-Husaini al-Qummi. 1383 [2004]. Hulasat
at-tavarip. Hgg. von Thsan I$raqi. 2 Binde. Teheran: Inti$arat-i dani$gah-i Tihran.

Razi, Amin Ahmad. 1340 [1961]. Hafi Iglim. Hgg. von Gavad Fazil. 3 Binde. Teheran: Kitab-
furtsi-yi ‘Ali Akbar ‘Ilmi.

Ramla, Hasan Big. 1384 [2005]. Absan at-tavarih. Hgg. von ‘Abd al-Husain Nava’i. 3 Binde.
Teheran: Asatir.

Sam Mirza[-yi Safavi]. 1314 [1936]. Tubfa-yi Sami. Hgg. von Vahid Dastgirdi. Teheran: Furtgi.

Yazdi, Saraf ad-Din “Ali. 1387 [2008]. Zafarnama. Vol. 1. Hgg. von Sayyid Sa‘id Mir Muhamm-
ad Sadiq und ‘Abd al-Husain Nava’i. Teheran: Kitabhana, miiza va markaz-i asnad-i maglis-i
§ura-yi islami.

Sekunddrliteratur:

“Abbasi, Gavad und Ragki-yi ‘Ali-Abad, Gavad. 1389 [2010]. ,,Inayat ba Sahnama-yi Firdausi va
$ahnama-sarayi dar “asr-i farmanravayi-yi Mugalan bar Iran (barrisi-yi mauridi: du $ahnama-yi
hatti dar tarih-i mugal) [Zu Firdausis Sahnima und zur Komposition von $§3hnamas unter
mongolischer Herrschaft (Fallstudie: Untersuchung von zwei $ahnama-Manuskripten tiber die
Geschichte der Mongolen)]”. Gustarha-yi adabi. 69. 19-44.

Abrahams, Simin. 1999a. A Historiographical Study and Annotated Translation of Volume 2 of the
Afzal al-Tavarikh by Fazli Khiizani al-Isfabani. PhD Dissertation. University of Edinburgh, E-
dinburgh.

Abrahams, Simin. 1999b. ,The Career of Mirzd Qisem Jondbidi in the Light of Afzal al-
tavarix”. Annalli dell Istituts Universitario Orientale di Napoli. 49/1- 4. 1-17.

Ahmad, Aziz. 1963. ,Epic and Counter-Epic in Medieval India”. Journal of the American Oriental
Society. 83/4. 470-476.

Amanat, Abbas. 2019. ,Shabname-ye Naderi and the Revival of Epic Poetry in Post-Safavid
Iran”. In Seyed-Ghorab, Ali-Asghar (Hg.). The Layered Heart. Essays in Persian Poetry. Wash-
ington: Mage Publishers. 295-318.

Amanat, Abbas und Ashraf, Assef (Hgg.). 2019. The Persianate World. Rethinking a Shared Sphere.
Leiden/Boston: Brill.

Aubin, Jean. 1995. ,,Chroniques persanes et relations italiennes. Notes sur les sources narratives
du régne de Sah Esmacil ler“. Studia Iranica. 24/2. 247-259.

Bassak, Hasan und Muhammad-Riza Qasim-zada Sandiz, 1393 [2014]. ,Tashih-i intiqadi-yi
Tamurnama-yi Hatifi; matni hamasi muta’assir az Sahniama-yi Firdausi [Kritische Edition
von Hatifis Tamurnama; ein epischer Text, der Firdausis Sahnama imitiert]”. MatnSinasi-yi
adab-i farsi. 3. 57-74.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

30 Sarah Kiyanrad

Bernardini, Michele. 1996. ,II Timurname di Hatefi e lo Sahname-ye Esma’il di Qasemi (il MS.
FRAZER 87 della Bodleian Library di Oxford) [Hatifis Timurnama und Qasimis Sahnama-yi
Isma‘il (das MS. FRAZER 87 in der Bodleian Library zu Oxford)]“. Oriente Moderno. Nuova
serie. 15 (76), Nr. 2: La civilta timuride come fenomeno internazionale. Volume 1. 97-118.

Bernardini, Michele. 2003a. ,Hatifi’s Timirnameb and Qasimi’s Shabnameb-yi Isma‘il. Consider-
ations for a Double Ciritical Edition®. In Newman, Andrew J. (Hg.). Society and Culture in the
Early Modern Middle East. Studies on Iran in the Safavid Period. Leiden/Boston: Brill. 3-18.

Bernardini, Michele. 2003b. ,Hatefi, ‘Abd-Allah“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Encyclopadia Irani-
ca. Vol. XII/1. 55-57. Aktualisierter Eintrag unter http://www.iranicaonline.org/articles/
hatefi (Zugriff am 05.09.2019).

Bernardini, Michele. 2008. Mémoire et propagande a [ epoque timouride. Paris: Peeters.

Bernardini, Michele. 2018. ,Shahnama in Timurid Historiography“. In Berg, Gabrielle van den
und Melville, Charles (Hgg.). Shabnama Studies III. The Reception of the Shabnama. Lei-
den/Boston: Brill. 155-172.

Blois, Frangois de. 1998. ,Epics“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Engyclopedia Iranica. Vol. VII1/5.
474-477. Aktualisierter Eintrag unter: http://www.iranicaonline.org/articles/epics (Zugriff am
05.09.2019).

Boyle, John Andrew. 1974. ,Some Thoughts on the Sources for the II-Khanid Period of Persian
History“. Iran. 12. 185-188.

Czygan, Christiane und Conermann, Stefan (Hgg.). 2018. An Iridescent Device. Premodern Otio-
man Poetry. Gottingen: V&R unipress/Bonn University Press.

Davidson, Olga M. 1994. Poet and Hero in the Persian Book of Kings. Ithaca/London: Cornell
University Press.

Davidson, Olga M. 2019. ,,On the Sources of the Shahname®. In Seyed-Ghorab, Ali-Asghar
(Hg.). The Layered Heart. Essays in Persian Poetry. Washington: Mage Publishers. 353-362.

Davis, Dick. 1996. ,The Problem of Ferdowsi’s Sources®. Journal of the American Oriental Society.
116, No. 1. 48-57.

Diba, Layla S. 2006. ,Introducing Fath ‘Ali Shah. Production and Dispersal of the Shaban-
shabnama Manuscripts®. In Melville, Charles (Hg.). Shahnama Studies I. Cambridge: The Cen-
tre of Middle Eastern and Islamic Studies, University of Cambridge. 239-257.

Ethé, Hermann. 1903. Catalogue of Persian Manuscripts in the Library of the India Office. Vol. 1. Ox-
ford: India Office.

Fragner, Bert G. 1999. Die ,, Persophonie®. Regionalitit, Identitiit und Sprachkontakt in der Geschichte
Asiens. Halle/Berlin: Das Arabische Buch.

Gazerani, Saghi. 2016. The Sistani Cycle of Epics and Iran’s National History. On the Margins of His-
toriography. Leiden/Boston: Brill.

Green, Nile (Hg.). 2019. The Persianate World. The Frontiers of a Eurasian Lingua Franca. Oakland:
University of California Press.

Hanaway Jr., William L. 1978. ,The Iranian Epics®. In Oinas, Felix ]. (Hg.). Heroic Epic and Saga.
An Introduction to the World’s Great Folk Epics. Bloomington/London: Indiana University
Press. 76-98.

Hanaway, William L. 1998. ,Eskandar-nama“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Encyclopadia Iranica.
Aktualisierter Eintrag unter: http://www.iranicaonline.org/articles/eskandar-nama (Zugriff
am 05.09.2019).

Huart, Clément und Massé, Henri. 2012. ,Hatifi“. In Bearman, Peri et al. (Hgg.). Encyclopaedia
of Islam. Second Edition. Brill Online.



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 31

[Khaleghi-Motlagh] Haligi Mutlaq, Galal. 1376 [1997]. ,Du nima darbara-yi badiha-sarayi-yi
$afahi va Sahnama [Zwei Briefe zum Thema spontane orale Komposition und Sahnama]*.
Iransinasi. 33. 38-50.

Khaleghi-Motlagh, Djalal. 1999. ,Ferdowsi, Abu’l-Qasem ii. Hajw-nama“. In Yarshater, Ehsan
(Hg.). Encyclopadia Iranica. Vol. 1X/5. 523-524. Aktualisierter Eintrag unter: http://www.
iranicaonline.org/articles/ferdowsi-ii (Zugriff am 05.09.2019).

Jones, Catherine M. 2014. An Introduction to the Chansons de Geste. Gainesville et al.: University
Press of Florida.

Kazzazi, Mir Galal ad-Din. 1372 [1994]. Ru’yd, hamdsa, ustira [Traum, Epos, Mythos]. Teheran:
Nasr-i markaz.

Konstan, David und Raaflaub, Kurt A. 2010. ,Introduction®. In Konstan, David und Raaflaub,
Kurt A. (Hgg.). Epic and History. Chichester/Malden: Wiley Blackwell. 1-6.

Losensky, Paul. 1998. Welcoming Fighani. Imitation and Poetic Individuality in the Safavid-Mughal
Ghazal. Costa Mesa: Mazda Publishers.

Losensky, Paul. 2009. ,Saqi-nama®. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Encyclopedia Iranica. http://www.
iranicaonline.org/articles/sagi-nama-book (Zugriff am 05.0.9.2019).

Martin, Richard P. 2005. ,Epic as Genre®. In Foley, John Miles (Hg.). A Companion to Ancient
Epic. Malden/Oxford: Wiley-Blackwell. 9-19.

Manteghi, Haila. 2018. Alexander the Great in the Persian Tradition. History, Myth and Legend in
Medieval Iran. London/New York: I.B. Tauris.

Mayel-Heravi, Najib. 1996. ,,Quelques mera giyye en persan®. In Moezzi, Mohammad Ali Amir
(Hg.). Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels. Louvain/
Paris: Peeters. 199-203.

Meisamie, Julie S. 1993. ,The Past in Service of the Present. Two Views of History in Medieval
Persia®. Poetics Today. 14/2. Cultural Processes in Muslim and Arab Societies. Medieval and Early
Modern Periods. 247-275.

Meisami, Julie S. 1997. ,Mixed Prose and Verse in Medieval Persian Literature“. In Harris, Jospeh
und Reichl, Karl (Hgg.). Prosimetrum. Cross-Cultural Perspectives on Narrative in Prose and Verse.
Cambridge: D. S. Brewer. 295-319.

Meisamie, Julie S. 1999. Persian Historiography to the End of the Twelfih Century. Edinburgh: Edin-
burgh University Press.

Meisami, Julie S. 2000. ,History as Literature®. franian Studies. 33, No. 1/2. 15-30.

Meisami, Julie S. 2005. ,Mas‘adi and the Reign of al-Amin. Narrative and Meaning in Medie-
val Muslim Historiography“. In Kennedy, Philip F. (Hg.). On Fiction and Adab in Medieval
Arabic Literature. Wiesbaden: Harrassowitz. 149-176.

Meisami, Julie S. 2012. ,History as Literature“. In Melville, Charles (Hg.). A History of Persian
Literature. Volume X. Persian Historiography. London/New York: I.B. Tauris. 1-55.

Melville, Charles. 2003. ,History and Myth. The Persianization of Ghazan Khan®. In Jeremids,
Eva M. (Hg.). Irano-Turkic Cultural Contacts in the 11-17"% Centuries. Piliscaba: The Avicenna
Inst. of Middle Eastern Studies. 133-160.

Melville, Charles. 2007. ,Between Firdausi and Rashid al-Din. Persian Verse Chronicles of the
Mongol Period®. Studia Islamica. 104/105. Chroniques Medievales Islamiques. Temps, Narration,
Usages. 45-65.

Melville, Charles. 2012a. ,Introduction®. In Melville, Charles (Hg.). A History of Persian Litera-
ture Volume X. Persian Historiography. London/New York: I.B. Tauris. xxv-lvi.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

32 Sarah Kiyanrad

Melville, Charles. 2012b. ,,The Mongol and Timurid Periods. 1250-1500%. In Melville, Charles
(Hg.). A History of Persian Literature. Volume X. Persian Historiography. London/New York: 1.B.
Tauris. 155-208.

Molé, Marijan. 1953. ,Uepopée iranienne apres Firdosi“. La Nowwelle Clio. 5. 377-393.

Murtazavi, Mant¢ihr. 1385 [2006]. Mas@il-i ‘asr-i lhanan [Themen der Ilchanidenzeit]. Teher-
an: Bunyad-i mauqufat-i duktur Mahmud-i AfSar.

Nunlist, Tobias. 2002. Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Beriicksichti-
gung von Ibn Sinas Mi‘rag-nameh. Bern: Peter Lang.

Nyitrai, Istvan. 1995. ,Rendering History Topical. One Aspect of a 16th Century Persian His-
torical Epic in the Ottoman Empire“. Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae. 48/1-
2. Zsigismond Telegdi Memorial Volume. 109-116.

Omidsalar, Mahmoud und Omidsalar, Teresa. 1999. ,Narrating Epics in Iran®. In MacDonald,
Margaret Read (Hg.). Traditional Storytelling Today. An International Sourcebook. Chicago/
London: Fitzroy Dearborn. 326-340.

Pellat, Charles, et al. 2012. ,Hamasa“. In Bearman, Peri et al. (Hgg.). Encyclopacedia of Islam. Sec-
ond Edition. Brill Online.

Quinn, Sholeh A. 2000. Historical Writing during the Reign of Shah ‘Abbas. Ideology, Imitation, and
Legitimacy in Safavid Chronicles. Salt Lake City: University of Utah Press.

Qulli-par Gadarzi, Sahram et al. 1396 [2017]. ,Mu‘arrifi va barrisi-yi manzama-yi hamasa’i-yi
tarihi-yi nauyafta-yi tarih-i $ah ‘Abbas-i yakum (ba ta’kid bar tarih-i mahalli-yi Mazandaran
[Vorstellung und Analyse eines neu entdeckten episch-historischen Gedichts zur Geschichte
von Schah ‘Abbas 1. (mit Fokus auf die Lokalgeschichte Mazandarans|“. PaZiubiSnama-yi
adab-i hamasi. 24. 155-168.

Rastgar Fasayi, Manstr. 1387 [2008]. ,Hamasa-sarayi dar Iran pas az hamla-yi muggl ta zuhtr-i
Safaviyan [Epik in Iran [in der Zeit] nach dem Einfall der Mongolen bis zum Aufkommen
der Safawiden]“. Ayina-yi miras. 6/2. 5-22.

Razmga, Husain. 1381 [2002]. Qalamrau-i adabiyat-i hamdsi-yi Iran [Das Reich der iranischen
epischen Literatur]. 2 Binde. Teheran: Pazthi$gah-i ‘ulum-i insani va mutala‘at-i farhangi.
Richard, Francis. 1997. Splendeurs persanes. Manuscrits du XIle au XV1le siécle. Paris: Bibliothéque

Nationale de France.

Risalat-panahi, Muhammad Mustafa und Rastgi-far, Sayyid Muhammad. 1395 [2016].
»Mutarrifi-yi manziima-yi Timurnima, hamasa’i tarihi ba taqlid az Sahnama-yi Firdausi va Is-
kandarnama-yi Nizami [Vorstellung des Gedichts Timurnama, ein historisches Epos, Imitatio
von Firdausis Sahnama und Nizamis Iskandarnamal®. PaZahiSnama-yi adab-i bamasi. 12.2.
35-51.

Rubanovich, Julia. 2004. Beyond the Literary Canon. Medieval Persian Alexander-Romances in Prose.
PhD Dissertation. Hebraische Universitit Jerusalem, Jerusalem (auf Hebriisch).

Rubanovich, Julia. 2018. ,The Alexander Romance®. In Casagrande-Kim, Roberta; Thrope,
Samuel und Ukeles, Raquel (Hgg.). Romance and Reason. Islamic Transformations of the Classical
Past. Princeton/Oxford: Institute for the Study of the Ancient World at New York University.
26-47.

Rypka, Jan. 1968. ,History of Persian Literature up to the Beginning of the 20th Century®. In
Rypka, Jan. History of Iranian Literature. Hg. von Jahn, Karl. Dordrecht: D. Reidl. 69-351.
Safa, Zabih Allah. 1324 [1945]. Hamasa-sarayi dar Iran. Az qadimtarin ‘abd-i taribi 1a qarn-i
Cabardabum-i higri [Epik in Iran. Von der frithsten Geschichte bis zum vierzehnten Jahrhun-

dert der Hidschra]. Teheran: Amir Kabir.

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

Geschichte in Versen vermessen 33

Safa, Zabih Allah. 1361 [1982]. ,Hamasaha-yi tarihi va dini dar ‘ahd-i safavi [Historische und
religidse Epen in der Safawidenzeit|*. Iran-nama. 1. 5-21.

Safi, Zabih Allah. 1371 [1992]. Tarib-i adabiyat dar Iran [Geschichte der Literatur in Iran].
Band. V.1, 7. Auflage. Band. V.2, 5. Auflage. Teheran: Firdaus.

Schmidt, Jan. 2012. ,The Reception of Firdausi’s Shahnama Among the Ottomans®. In Mel-
ville, Charles und Berg, Gabrielle van den (Hgg.). Shabnama Studies II. The Reception of Fir-
dausi’s Shabnama. Leiden/Boston: Brill. 121-139.

Sharma, Sunil. 2002. ,,Amir Khusraw and the Genre of Historical Narratives in Verse“. Compar-
ative Studies of South Asia, Africa and the Middle East. 22/1-2. 112-118.

Soja¢ Keyhani, Jafar. 2013. ,Qasemi-e Hosayni-e Gonabadi“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Ency-
clopeedia Iranica. http://www.iranicaonline.org/articles/qasemi-hosayni (Zugriff am 05.09.2019).

Storey, Charles Ambrose. 1927-39 und 1953. Persian Literature. A Bio-Bibliographical Survey. Vol-
ume I (Qur’anic Literature; History and Biography), Part 1 (Qur’anic Literature; History), Part
2 (Biography. Additions and Corrections. Indexes). London: Luzac. [Erweiterte Ubersetzung:
Storey, Charles Ambrose and Bregel, Yuri E. 1972. Persidskaya literatura. 3 Binde. Moskaul.

Subtelny, Maria Eva. 1986. ,A Taste for the Intricate. The Persian Poetry of the Late Timurid
Period®. Zeitschrifi der Deutschen Morgenlindischen Gesellschafi. 136/1. 56-79.

Subtelny, Maria Eva. 2012. ,Mir ‘Ali Shir Nawa’i“. In Bearman, Peri et al. (Hgg.). Encyclopaedia
of Islam. Second Edition. Brill Online.

Szuppe, Maria. 1992. Entre Timourides, Uzbeks et Safavides. Questions d’histoire politique et sociale de
Hérat dans la premiére moitié du XVIe Sitcle. Paris: Association pour Avancement des Etudes
Iraniennes.

Tanindi, Zeren. 2012. ,The Illustration of the Shahnama and the Art of the Book in Ottoman
Turkey®. In Melville, Charles und Berg, Gabrielle van den (Hgg.). Shahnama Studies I11. The
Reception of Firdausi’s Shabnama. Leiden/Boston: Brill. 141-158.

Trausch, Tilmann. 2015. Formen héfischer Historiographie im 16. Jabrhundert. Geschichtsschreibung
unter den friihen Safaviden. 1501-1578. Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wis-
senschaften.

Wood, Barry David. 2002. The Shabnama-i Isma‘il. Art and Cultural Memory in Sixteenth-Century
Iran. PhD Dissertation. Harvard University, Boston, MA.

Woodhead, Christine. 1983. ,,An Experiment in Official Historiography. The Post of sehname-
ci in the Ottoman Empire. C. 1555-1605%. Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes.
75. 157-182.

Woodhead, Christine. 2007. ,Reading Ottoman ,Sehnames“. Official Historiography in the
Late Sixteenth Century”. Studia Islamica. 104/105. Chroniques Medievales Islamiques: Temps,
Narration, Usages. 67-80.

Yamamoto, Kumiko. 2003. The Oral Background of Persian Epics. Storytelling and Poetry. Leiden/
Boston: Brill.

Zipoli, Riccardo. 1993. The Technique of the $awab. Replies by Nawd’i to Hafiz and Gami. Venedig:
Cafoscarina.

Zutphen, Marjolijn van. 2014. Faramarz, the Sistani Hero. Texts and Traditions of the Faramarz-
name and the Persian Epic Cycle. Leiden/Boston: Brill.

Diyar, 1. Jg., 1/2020, S. 7-33

1P 216.73,216108, 06:38:39.0
. SEAU



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

