
AUFSÄTZE / ARTICLES 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33, DOI: 10.5771/2625-9842-2020-1-7 

Sarah Kiyanrad  

Ludwig-Maximilians-Universität München, Deutschland 
S.Kiyanrad@lmu.de 

Geschichte in Versen vermessen: Annäherung an persische  
historische Epen (šāhnāmas) aus dem 15.–16. Jahrhundert 

Abstract 

Shortly after the completion of Firdausī’s Šāhnāma, historical epics in modern Persian were be-
ing written. While sharing in the tradition of šāhnāma-nivīsī, these epics deal with a more recent 
past. This paper maps out the characteristics of Persian historical epics by means of three ex-
amples (ʿAbdallāh Hātifī: Timurnāma and Šāhnāma-yi Hātifī; Qāsimī Gunābādī: Šāhnāma-yi 
Ismāʿīl). Not only during the Ilkhanid era, but also during later eras these kinds of works were 
actively being produced in Iran, even though they are as yet largely unexplored. The three 
aforementioned epics dating from the late Timurid and early Safavid periods (15th and 16th c.) 
shall illustrate continuities in form and content that transgress the limits of dynastic history, 
while at the same time acknowledging the three epics’ characteristics to be understood within 
their particular historical context. It will become clear then that historical epics tied together 
poetry and historiography consciously. For centuries, the respective authors sought to follow 
up on Firdausī’s opus and thus to embed the depicted ruler or dynasty/dynasties in a narrative 
of Iranian history, which apparently greatly appealed to their envisaged audience. 

Keywords: Historical epic, šāhnāma, Safavids, Timurids, ʿAbdallāh Hātifī, Qāsimī Gunābādī 

1. Einleitung1 

In den vergangenen Jahrzehnten wurde die neupersische Historiographie vermehrt 
unter dem Aspekt ihrer Literarität untersucht.2 Dieses Interesse ist sicher nicht zuletzt 
den Arbeiten von Hayden White zu verdanken, in deren Zentrum der Gedanke steht, 
dass Historiographie den Regeln von Literatur i. e. S. folge, also nie nur ‚objektive‛ 
Aneinanderreihung von Fakten sei. Die Nähe von Literatur und Historiographie zeigt 
sich im neupersischen Kontext exemplarisch an einer Form, in der die Grenzen zwi-
schen Gedichten und Geschichte(n) völlig aufgehoben werden. Es handelt sich dabei 
um sich in die lyrische Tradition einschreibende Werke der Historiographie – oder: 
Werke der Poesie mit historiographischem Anspruch. Beide Elemente, Poesie und 

 
1 Der vorliegende Artikel beinhaltet erste Ergebnisse eines Forschungsprojekts zu histori-

schen Epen aus der Safawidenzeit. Ich danke der Gerda Henkel Stiftung und für wertvolle 
Kommentare Henning Sievert sowie den zwei anonymen Gutachter*innen. 

2 Verwiesen sei vor allem auf die Arbeiten Julie Scott Meisamis, vgl. Meisami 2012, 1: 
„…historical works are not merely records of the past, but literary texts that may be ap-
proached through literary analysis“; s. a. Meisami 2000; Meisami 2005; Melville 2012a, 
xxix. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 8

Historiographie, gehen in persischen historischen Versepen/šāhnāmas eine Symbiose 
ein. Die Verbreitung dieser Werke erreichte zwischen dem ausgehenden 15. und dem 
frühen 17. Jahrhundert einen Höhepunkt – sie wurden damals nicht nur in Iran, son-
dern ungefähr zeitgleich u. a. im Osmanischen Reich und bei den Großmoguln ver-
fasst und dies keineswegs zufällig (wobei vergleichende Forschungen noch ausste-
hen).3 Mit Fokus auf drei eng miteinander verbundene Epen aus dem iranischen 
Kontext sollen die hier vorgeschlagenen Charakteristika von šāhnāmas dargestellt 
werden. Die Werke entstanden unter den späten Timuriden (1) und frühen Safawiden 
(2+3): ʿAbdallāh Hātifī (gest. 927/1521), Timurnāma (1) und Šāhnāma-yi Hātifī (2); 
Mīrzā [Muḥammad] Qāsim „Qāsimī“ Ḥusainī Gunābādī (gest. 982/1574), Šāhnāma-yi 
Ismāʿīl (3). 

2. Kennzeichen persischer historischer Versepen / šāhnāmas 

In maỿnavī verfasste Werke mit historischem Inhalt reihten sich in den Persianate Socie-
ties über Jahrhunderte in die šāhnāma-Literatur ein.4 Heutzutage werden sie im Persi-
schen eher selten als šāhnāma(-yi tārīḫī; historisches šāhnāma) und meist als ḥamāsa-yi 
tārīḫī (historisches Epos) bezeichnet, manchmal auch als manẓūma-yi tārīḫī (histori-
sches Poem). Ẕabīḥ Allāh Ṣafā definiert ḥamāsa-yi tārīḫī in seinem Standardwerk 
Ḥamāsa-sarāyī recht knapp als „Versepen [manẓūmhā-yi ḥamāsī] über [bedeutende] his-
torische Persönlichkeiten“ und zählt einige Werke auf, die er dieser Kategorie zurech-
net: u. a. die Annales des römischen Schriftstellers Quintus Ennius (gest. 169 v. Chr.), 
La Gerusalemme liberata (Das befreite Jerusalem) von Torquato Tasso (gest. 1595), 
Niẓāmī Ganǧavīs (gest. im frühen 7./13. Jh.) Iskandarnāma (im Folgenden: INN) wie 
 
3 Zu den osmanischen historischen Epen (şehnāmes), mit deren Komposition von Mitte des 

16. Jahrhunderts bis ins frühe 17. Jahrhundert der şehnāmeci betraut war, liegen bereits 
mehrere Artikel vor. Vgl. u. a. Woodhead 1983 und 2007; Nyitrai 1995; Schmidt 2012. 
Woodhead 1983, 159–160 bemerkt, dass die ersten beiden osmanischen şehnāmecis irani-
schen Ursprungs waren. Vgl. auch Tanındı 2012, 150–155. Ṣafā 1361 gibt einen kurzen 
Überblick über historische (sowie religiöse) Epen, die zur Safawidenzeit an unterschiedli-
chen Orten entstanden. Zu historischen Epen in Indien s. Ahmad 1963 sowie Sharma 
2002, der die Werke als „hybrid texts“ (S. 114) kennzeichnet. Ob die weiter unten disku-
tierten Kennzeichen für alle diese Werke gelten, muss vorerst offenbleiben. 

4 Im Folgenden werden šāhnāma und ḫamsa dort, wo sie auf eine literarische Form verwei-
sen, kleingeschrieben; Werktitel etc. werden hingegen großgeschrieben. Die Wendung 
Persianate Societies bzw. Persianate World(s) geht ursprünglich auf Marshall G. Hodgson zu-
rück und wird aktuell wieder stark rezipiert, wobei der Fokus auf kulturellen Kontinuitä-
ten liegt (vgl. Amanat und Ashraf 2019); mit leicht anderem Akzent (Neupersisch als Lin-
gua franca) hat Bert Fragner den Ausdruck „Persophonie“ (für das 10. bis 19. Jh.) geprägt; 
Fragner 1999. Ich verwende in diesem Artikel beide Begrifflichkeiten – ohne dabei zu ver-
gessen, dass der Gebrauch des Neupersischen Grenzen hatte; dazu jüngst Green 2019 (s. 
besonders die Einleitung des Herausgebers) (wobei an den Konzepten Persianate Societies 
und Persophonie Kritik geübt und vorgeschlagen wird, von „Persographia“ zu sprechen, 
mithin die geteilte persische Schriftkultur ins Zentrum zu stellen). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

9 

auch das Ẓafarnāma des Ḥamdallāh Mustaufī (ca. 680/1281 bis ca. 744/1344).5 Au-
ßerdem scheint er vorauszusetzen, dass der Inhalt der Epen weitgehend historisch 
korrekt sein muss, weshalb er das INN dann doch von den späteren neupersischen 
Werken trennt.6 

Seine weiteren Ausführungen machen deutlich, dass er das Aufkommen von 
ḥamāsa-yi tārīḫī in Iran ab dem 6./12. Jahrhundert als Zeichen für den Niedergang der 
Nationalepik (ḥamāsa-yi millī) betrachtet, den er vor allem der Dominanz arabisch-
islamischer Kultur, aber auch den turkstämmigen Regierungen anlastet.7 Im Unter-
schied zur natürlichen (ṭabīʿī) Nationalepik gelten ihm ḥamāsahā-yi tārīḫī als künstlich 
(maṣnūʿ), da sie von einer Person bewusst und in Anlehnung an bestehende Vorbilder 
geschaffen werden – und nicht etwa über mehrere Generationen hinweg kollektiv in 
einem oralen Umfeld entstehen.8 

Wie sich hier exemplarisch zeigt, erfuhren historische Epen über längere Zeit eine 
negative Bewertung, da sie als Ausdruck des Verfalls einer Nationaldichtung angesehen 
wurden, für die Firdausī mit seinem Šāhnāma (im Folgenden: ŠNF) sinnbildlich steht.9 

 
5 Ṣafā 1324, 7, 158–159. 
6 Ṣafā 1324, 343. 
7 Ṣafā 1324, 155–158. Auf S. 2 setzt er épique und šiʿr-i ḥamāsī gleich. Molé 1953, 377 be-

trachtet die ältere neupersische Epik in ähnlicher Weise als „renaissance de l´esprit natio-
nal iranien“; dies scheint abermals nicht für die historischen Epen zu gelten. Der Termi-
nus ‚Nationalepos’ findet sich für Firdausīs Werk bereits 1896 in Theodor Nöldekes 
Beitrag zum zweiten Band von Wilhelm Geigers und Ernst Kuhns Grundriss der iranischen 
Philologie („Das iranische Nationalepos“) und besteht bis heute fort, wenngleich die An-
wendung des Nationsbegriffs auf die beschriebene Zeit freilich problematisch ist. 

8 Diese Annahme übernimmt auch Razmǧū 1381, 32–33, der mit seinem zweibändigen 
Werk inhaltlich weitgehend an Ṣafā anschließt, aber einige neuere Entwicklungen berück-
sichtigt. Die Frage nach den Quellen und damit der Entstehung (Individuum/Kollektiv) 
speziell von Firdausīs Šāhnāma wird weiterhin diskutiert, insbesondere ob der Dichter für 
Teile des Werks schriftliche Quellen bzw. eine schriftliche Hauptquelle vorliegen hatte 
oder sich (hier wird mit der Oral Formulaic Theory nach Milman Parry und Albert B. Lord 
argumentiert) vorwiegend auf orale Literatur stützte (also kollektiv geschaffen wurde). 
Siehe zur Diskussion in den letzten Jahrzehnten u. a. Davidson 1994, bes. Kapitel 2; Da-
vis 1996; Khaleghi-Motlagh 1376; Omidsalar und Omidsalar 1999, bes. 329; Yamamoto 
2003; Davidson 2019. Die unterschiedlichen Positionen zur Entstehung von Epen (oral 
vs. schriftlich; Kollektiv vs. Individuum) finden sich auch in der Forschung zu Epen aus 
dem europäischen Kontext, wo ebenfalls Fragen offenbleiben. So schreibt Jones 2014, 6 
zu den chansons de geste (s. u.): „surviving written versions of the earliest chansons de geste 
were preceded by and based upon some form of popular oral tradition that was reworked 
by individual poets. The precise nature of this reworking and the relationship between 
oral composition, performance, and written documents are tantalizing questions that 
remain unresolved“. 

9 Vgl. zum Beispiel Rastgār Fasāyī 1387, 6. Für Kazzāzī 1372, 192–194 sind ḥamāsa-yi tārīḫī 
und ḥamāsa-yi durūġīn (Lügenepos) Synonyme. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 10

Besonders die literarische Qualität der post-firdausīschen šāhnāmas wurde bemängelt.10 
Dies hat den Blick dafür versperrt, dass die Werke nicht nur über das Selbstbild eines 
Herrschers/einer Dynastie Auskunft geben, sondern gerade auch spiegeln, auf welche 
Erwartungen seitens der Adressaten ein Herrscher/eine Dynastie literarisch reagieren 
musste, um überhaupt die Chance zu bekommen, sich als legitimer Akteur in die Ge-
schichte einzuschreiben (ohne dass damit gesagt wäre, dass dies gelang). 

Auch in der europäischen Forschungsliteratur werden diese Werke als ‚historische 
Epen’ oder chansons de geste geführt.11 ‚Historisches Epos’ ist zweckdienlich, aber im 
Grunde etwas unglücklich, da alle Epen Vergangenheit verhandeln, auch wenn die Er-
eignisse, auf die sie referieren (möglicherweise nach Jahrhunderten der Tradierung), 
manchmal nur schwer fassbar sind.12 Was die hier betrachteten Epen aber durchaus 
kennzeichnet ist der emphatische Versuch, sich als Chronik zu präsentieren, also einen 
historiographischen Anspruch zu erheben. So bezeichnet der bereits erwähnte 
Ḥamdallāh Mustaufī sein im Entstehen befindliches Werk als Verschronik (tārīḫī 
manẓūm) und Hātifī wird von einem seiner Zeitgenossen als Autor der versifizierten 
Chronik über Schah Ismāʿīl (nāẓim-i manāẓim-i tārīḫ-i ḥażrat-i šāhī-yi ṣāḥib-qirānī) ange-
führt.13 Dieser historiographische Impetus spiegelt den Platz der Epen in der šāhnāma-
nivīsī-Tradition. Wie wir sehen werden, fungiert šāhnāma vielfach als Selbstbezeich-
nung (auch im Osmanischen Reich, dort als şehnāme), weshalb ich den Begriff im Fol-
genden synonym zu neupersisches historisches Versepos verwende. Epos sei in Anleh-
nung an Richard P. Martin nicht als auf europäischem Hintergrund formal definiertes 

 
10 Rypka 1968, 165: „In practically all the truly historical epics poetical value is lacking.“ 

Gegen eine generelle Aberkennung des literarischen Werts wendet sich Murtażavī 1385, 
557. 

11 de Blois 1998. Ausführlich zu ḥamāsa und seiner Entwicklung: Pellat et al. 2012. Jones 
2014, 2 definiert chanson de geste als „song or stanzaic poem celebrating the exploits of a 
hero or clan“. Ein Beispiel für die Anwendung dieses Terminus auf persische historische 
Epen ist Bernardini 2008, 128; Bernardini 1996, 98. Ṣafā 1324, 6, Fn. 5 und 14, Fn. 5 re-
serviert chanson de geste für den französischen Kontext und bringt den Begriff nicht speziell 
mit ḥamāsa-yi tārīḫī in Zusammenhang.  

12 „Most basically, epics generally tend to present themselves as narratives of heroic events 
that occurred some time in the past. It may be a very remote past, preceding the time of 
composition by centuries […]; or it may be a fairly recent past, as little as a generation 
prior to the poet’s own time“; Konstan und Raaflaub 2010, 2. Der von diesen beiden Au-
toren herausgegebene Sammelband wirft einen epochen- und kulturübergreifenden Blick 
auf das Verhältnis von Epos und Geschichte. 

13 Verschronik: Gemeint ist das Ẓafarnāma; Mustaufī 1364, 3 erwähnt es in dieser Weise in 
der Einleitung zu seinem Tārīḫ-i guzīda. Amīnī Haravī 1383, 33 meint mit der „versifizier-
ten Chronik“ Hātifīs Šāhnāma. Dies bedeutet nicht, dass alle Rezipienten historische 
Epen als Historiographie anerkannten; Meisami 1993 zeigt unterschiedliche Verständnisse 
von Geschichtsschreibung schon unter den Samaniden auf. Hier deutet sich an, dass eini-
ge Anhänger islamisch orientierter Geschichtsschreibung die iranisch orientierte (v. a. das 
ŠNF) auch später noch als Aneinanderreihung von ḫurāfāt betrachteten (S. 265). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

11 

Genre, sondern als zeit- und kulturabhängige Ausdrucksform von Geschichte und 
Identität verstanden.14 

Nun sollen einige Charakteristika der post-firdausīschen šāhnāmas diskutiert wer-
den, die in Richtung einer definierten literarisch-historiographischen Tradition weisen 
und die ich wie folgt umreißen möchte:15 

(1) Die Werke sind als maỿnavī und chronologisch strukturierte Herrschergeschichten 
konzipiert; thematischer Fokus sind die erfolgreichen Kriege und Errungenschaf-
ten eines Herrschers der jüngeren Vergangenheit. Auch Feste werden geschildert, 
sodass man den thematischen Schwerpunkt grob mit bazm va razm umschreiben 
kann. Das abgedeckte Zeitfenster umfasst oft die Zeit von der Geburt bis zum Tod 
eines Herrschers. Seltener vermitteln historische Epen auch dynastische, epochen-
übergreifende oder Lokalgeschichte.16 

(2) Sie entstehen als Auftragswerke oder in der Absicht, sie einer hochrangigen Person 
zuzueignen; die Auftraggeber entstammen dem höfischen Umfeld. Daher darf ei-
ne Legitimierungsintention unterstellt werden bzw. wird die Annahme legitimer 
Herrschaft literarisch transportiert, Kritik bleibt jedoch in gewissem Maße mög-
lich. 

(3) Die Autoren sind Dichter; seltener finden sich unter ihnen ‚Historiker‛ (in dem 
Sinne, dass sie weitere historiographische Schriften verfasst hätten), wie z. B. das 
oben erwähnte Beispiel Ḥamdallāh Mustaufīs zeigt. 

(4) Der dargestellte Herrscher wird auf eine Ebene mit Alexander dem Großen geho-
ben. Hier sowie in der Struktur zeigt sich eine Anlehnung an das INN (Šarafnāma/ 
Iqbālnāma) und/oder auch das (von diesem inspirierte) Āʾīna-yi Iskandarī von Amīr 
Ḫusrau (651–725/1253–1325). Im späten 15. und frühen 16. Jahrhundert wurden 
einige historische Epen ferner als Teil einer ḫamsa konzipiert. 

(5) Historische Epen beanspruchen historische Authentizität und basieren oft auf einer 
oder mehreren Prosachronik/en, die (vom Autor derselben oder einem späteren 
Autor) in Versform gebracht und in die Schöne Literatur gehoben wird/werden. 

(6) Historische Epen tragen in der Regel einen Titel aus zwei zusammengesetzten 
Nomina, wobei das erste auf den Protagonisten oder auch dessen geschilderte Ta-
ten (v. a. Krieg, Sieg) referiert und das zweite -nāma (Geschichte, Bericht) ist. Die- 
se Konstruktion ist allerdings auch bei anderen maỿnavīs und manchen Prosachro-
niken zu beobachten. Einige historische Epen verbinden im Titel šāhnāma mit 

 
14 Martin 2005, 9. Im Osmanischen Reich wurde şehnāme ab einem gewissen Zeitpunkt im 

Sinne von Chronik gebraucht; Nyitrai 1995, 110. Sharma 2002, 112 warnt: „…monolithic 
categories of epic […] should be used cautiously, especially in dealing with texts that are 
consciously trying to challenge the generic expectations of their readers“. 

15 Einzelne Kennzeichen wurden in Untersuchungen bereits genannt, jedoch nie systema-
tisch zusammengetragen. Vgl. z. B. Bernardini 2008, 128–130. 

16 Die im Artikel näher behandelten Epen sind Herrschergeschichten. Für einen Überblick 
über Epen, die Lokalgeschichte im Blick haben, siehe Qullī-pūr Gūdarzī et al. 1396, 157–
158. Das oben erwähnte Werk Ḥamdallāh Mustaufīs ist ein Beispiel für ein Epos, das 
mehrere Dynastien behandelt. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 12

dem Namen des dargestellten Herrschers (seltener bzw. möglicherweise erst im 
Laufe der Überlieferungsgeschichte: des Autors) oder nennen sich schlicht šāh- 
nāma/šahanšāhnāma. Hier sowie in der… 

(7) …Verwendung des Versmaßes mutaqārib wird die Verbindung zum ŠNF markiert. 
Wie der dargestellte Herrscher sich mit Alexander dem Großen misst, tritt der Au-
tor meist explizit in die Fußstapfen Firdausīs (gest. 410/1019 oder 416/1025). 

Im Folgenden werden diese Aspekte anhand der drei genannten Epen sowie einiger 
weiterer Beispiele näher erläutert. 

3. Thematischer Fokus, Auftraggeber und Autor [(1) + (2) + (3)] 

Nach Jan Rypka wünschte sich jeder Herrscher über Iran und Turan, in einem maỿnavī 
à la ŠNF verewigt zu werden.17 Schließlich war der Gebrauch der šāhnāma-Form in 
den Persianate Societies der Versuch, sich in die Riege der legitimen Herrscher über 
Īrān-zamīn (oder eben Tūrān-zamīn) einzuschreiben, mithin Geschichte und Erinne-
rung zu linearisieren. Da die Form der Poesie entstammte, waren die Autoren meist 
Dichter. Qua Vorlesen auf öffentlichen Plätzen18 wurde das entsprechende Ge-
schichtsnarrativ vermittelt, und zwar durch ein Medium, das persophonen Adressaten 
nahelag. So sind historische Epen in der Regel Auftragswerke bzw. Werke, die in der 
Intention verfasst wurden, sie einem Herrscher zu widmen: „The poets, always on the 
look-out for material advantage, were lavish in their praises, which often reached fa-
bulous heights“.19 Sie glorifizieren einen rezenten Herrscher oder dessen dynastischen 
Stammvater und fokussieren inhaltlich erfolgreiche Kriege, selten auch Festlichkeiten 
(bazm va razm)20, wie wir an folgenden Beispielen sehen werden. 
ʿAbdallāh Hātifī, geboren in Ḫargird (Ǧām) in Khorasan, war mütterlicherseits ein 

Neffe Ǧāmīs (817–898/1414–1492) und wurde aller Wahrscheinlichkeit nach von die-
sem in Dichtkunst unterrichtet. Hātifī kam des Öfteren an den Timuridenhof in He-
rat, wo er als angesehener Poet in den höchsten Kreisen verkehrte.21 Er ist vor allem für 
sein Timurnāma bekannt, das er in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts verfasste,22 

 
17 Rypka 1968, 165. 
18 Für die Safawidenzeit wird in diesem Zusammenhang meist der venezianische Gesandte 

Membré 1993, 52 bemüht, der sich zwischen 1539 und 1540 im Safawidenreich aufhielt 
und in Täbris folgende Beobachtung machte: „In their squares there are many Persian 
mountebanks sitting on carpets on the ground […]. There are also others with books in 
their hands, reading of the battles of ʿAlī and the combats of the Princes of old, and of 
Shāh Ismāʿīl; and all give money to hear.“ 

19 Rypka 1968, 165; vgl. auch Hanaway 1978, 93. 
20 Zu diesem Topos im ŠNF vgl. Davidson 1994, Kapitel 9. Zu „šāhnāma-nawīsī“ als Kenn-

zeichen der „Persophonie“, s. Fragner 1999, 59–61. 
21 Qazvīnī 1340, 112–114. 
22 Mīr ʿAlī Šīr Navāʾī (844–906/1441–1501), ein Zeitgenosse Hātifīs, berichtet (1363, 62) der 

Dichter sei zum Zeitpunkt der Niederschrift des Maǧālis an-nafāyis gerade mit dem 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

13 

anscheinend auf Wunsch Kapak(?) Mīrzās, Muẓaffar Ḥusain Mīrzās und Badīʿ az-
Zamān Mīrzās für deren Vater Sulṭān Ḥusain Bāyqarā (842–911/1438–1506),23 wel-
cher im Text allerdings nicht namentlich erwähnt wird.24 Da Hātifī von Anfang an 
geplant hatte, im Rahmen seiner Ḫamsa auf das INN zu antworten, was er mit dem 
Timurnāma tat – und er sich stets seiner literarischen Unabhängigkeit rühmt –, darf 
eine intrinsische Motivation angenommen werden. Dies schließt freilich nicht aus, 
dass er seine literarischen Vorhaben am Hof diskutierte und sie bei Gelegenheit zu 
‚Auftragswerken‛ machte, widmete – oder sie so konzipierte, dass eine Entlohnung 
wahrscheinlich wurde. 

Das Timurnāma beschreibt die Taten Timurs (736–807/1336–1405), von dessen 
Geburt bis Tod, wobei Eroberungen und Siege im Zentrum stehen. In der aus dem 
Jahr 1959 datierenden Edition umfasst es 44 Teile, die 235 Seiten füllen. Der Haupt-
teil wird von einleitenden Abschnitten (sie enthalten u. a. Gotteslob, Prophetenlob, 
miʿrāǧ, Herrscherlob, Motivation des Autors)25 und einem Schlussteil eingerahmt; den 
Beginn der eigentlichen Erzählung markiert, wie bei vielen šāhnāmas, die Überschrift 
Āġāz-i dāstān (die funktional an das amma baʿd der Prosachroniken erinnert, wenn-
gleich die Einleitung Letzterer nicht mit diesem endet). Das Timurnāma war bereits 

 
Ẓafarnāma (= Timurnāma) beschäftigt. Da Maǧālis an-nafāyis im Jahre 897/1491–1492 be-
endet wurde, wissen wir also, dass Hātifī zu diesem Zeitpunkt noch am Timurnāma 
schrieb. In einer späteren Redaktion des Maǧālis an-nafāyis sind noch bis ins Jahr 
904/1498-99 hineinreichende Informationen vorhanden (Subtelny 2012) und bereits Ver-
se aus dem Timurnāma, sodass davon ausgegangen wird, dass es 1498–99 abgeschlossen 
war; vgl. Hātifī 1977, xliv. Risālat-panāhī und Rāstgū-far 1395, 37 zeigen, dass die korrekte 
Lesung Tamurnāma lautet. Indes wird es meist als Timurnāma/Tīmūrnāma geführt. 

23 Ṣafā 1324, 361; Hātifī 1387, 17. Bei Qazvīnī 1340, 114 heißt es allerdings, das Werk sei 
lediglich auf Befehl des Badīʿ az-Zamān Mīrzā verfasst worden. 

24 Vgl. zu diesem Werk u. a. Bernardini 2008, 127–146 sowie Bernardini 1996; Bernardini 
2003a; Bernardini 2018, 167–168. 

25 Diese Einleitungselemente spiegeln die enge Verbindung zu anderen poetischen, speziell 
epischen Werken und waren in hohem Maße standardisiert, wiewohl sich je nach Rah-
menbedingungen Veränderungen wahrnehmen lassen (s. u.). Zur Schilderung des miʿrāǧ 
in der Einleitung persischer Werke der Poesie etwa seit dem frühen 12. Jahrhundert 
s. Mayel-Heravi 1996, 199–201 (auf S. 199 heißt es: „Ces «introductions» commencent 
toujours en effet par une louange adressée à Dieu suivie d´un éloge du Prophète; éloge 
qui comporte quelques développements sur le meʿrāǧ compté parmi les privilèges et les 
miracles du Prophète“); Nünlist 2002, 334–335. Einige Parallelen zwischen Einleitungs-
elementen in timuridischen/safawidischen historischen Epen und jenen in Prosachroni-
ken (dazu Quinn 2000, 33–61) liegen auf der Hand, wobei die Dreiteilung (religiöser Pro-
log – Autobiographie – über die Chronik), die Quinn in Chroniken aus der Zeit von 
ʿAbbās I. identifiziert, sich nicht ganz übertragen lässt und die erwähnte Schilderung des 
miʿrāǧ in der Einleitung ein Charakteristikum der poetischen Tradition zu sein scheint. 
Außerdem können Informationen zu Autor und Werk, wohl ebenfalls in Anlehnung an 
die poetische Tradition, in historischen Epen in das Schlusskapitel fallen. Ich hoffe, hier-
zu bald detailliertere Ergebnisse vorlegen zu können.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 14

Gegenstand einiger Untersuchungen.26 Seine bemerkenswerte Verbreitung ist durch 
eine von Michele Bernardini zusammengestellte Liste von 141 Manuskripten be-
zeugt.27 Obwohl mehrmals publiziert, fehlte es bislang an einer kritischen Edition. 
Jüngst ist eine neue Edition erschienen, die 4701 Verse umfasst; sie basiert auf fünf 
Manuskripten sowie der Edition von 1959.28 

Hātifī schrieb weiterhin ein unvollendetes Epos über den ersten Safawidenschah 
Ismāʿīl (892–930/1487–1524), das Šāhnāma-yi Hātifī. Der Schah wird im Werk nament-
lich genannt und adressiert.29 Um die Komposition wurde Hātifī gebeten, als Ismāʿīl 
ihn nach seiner Eroberung Khorasans und der Tötung Šaibak Ḫāns besuchte; auch in 
diesem Fall variieren die Datumsangaben leicht.30 Hātifī soll damals – allerdings nur 
einer Quelle zufolge – im stolzen Alter von 94 Jahren gewesen sein und erfolgreich für 
die Amnestie einiger Personen beim Schah interveniert haben.31 Terminus ante quem für 
den Auftrag ist jedenfalls das Jahr 918/1512, in dem der vakīl Amīr Yār-Aḥmad 
Ḫūzānī Iṣfahānī (Naǧm-i Sānī), der als Mittelsmann fungierte, starb. Hātifī hat einigen 
Primärquellen zufolge nur rund 1000 Verse des Werks verfasst.32 Tatsächlich stimmt 
diese Information ungefähr mit der Evidenz der Manuskripte überein; die Edition be-
läuft sich auf 1137 Verse. Es wurde vermutet, dass Hātifī das Epos mit Absicht unvoll-
endet ließ, weil er mit der Politik Ismāʿīls nicht einverstanden war.33 Wenig erfreut war 
er über die Stilisierung seines Onkels zum Hassobjekt: Man nannte Ǧāmī, wahrge-
nommen als Symbol des Sunnitentums, abschätzig Ḫāmī (‚der Unreife’).34 Aber auch 
Hātifīs hohes Alter sowie die instabilen politischen Bedingungen in der Region um 
Herat35 dürfen nicht unbedacht bleiben. Das Fragment umfasst fünfzehn Kapitel und 
beginnt (Āġāz-i dāstān) nach den einleitenden Kapiteln (die nun schon ein Lob ʿAlīs 

 
26 Siehe u. a. Ṣafā 1324, 360–362; Bernardini 2008, 127–146; Bernardini 2003a (dort wird 

zudem Qāsimīs Šāhnāma-yi Ismāʿīl behandelt); Razmǧū 1381, 190–192; Murtażavī 1385, 
562–574; Risālat-panāhī und Rāstgū-far 1395. 

27 Bernardini 2003a, 10–17. 
28 Diese wurde 1397/2018 von Ḥasan Bassāk und Muḥammad-Riżā Qāsim-zāda Šāndīz in 

Maschhad publiziert. Bislang liegt mir die Edition leider nicht vor. Die beiden Editoren 
erläutern ihre Arbeit in: Bassāk und Qāsim-zāda Šāndīz 1393. 

29 Hātifī 1387, 40. 
30 Sām Mīrzā 1314, 96–97; Storey 1927, I.1, 288, 303; Huart und Massé 2012; Hātifī 1995, 

13; Ṣafā 1361, 6; Bernardini 2008, 131; Hātifī 1387, 18. Zur safawidischen Eroberung He-
rats siehe Szuppe 1992, 77–84. 

31 Qazvīnī 1340, 115–116. 
32 Vgl. z. B. Qazvīnī 1340, 117. 
33 Hātifī 1387, 11–12; Bassāk und Qāsim-zāda Šāndīz 1393, 62. 
34 Ġaffārī Kāšānī 1404, 362 (dies schon der Zusatz des Herausgebers Mudarris Gīlānī). 
35 So fiel Herat kaum drei Jahre nachdem Schah Ismāʿīl die Stadt erobert hatte 919/1513 

wieder in die Hände der Usbeken; vgl. Szuppe 1992, 44, 84–87. Es würde nicht verwun-
dern, wenn Hātifī unter diesen Bedingungen nicht leichtfertig an seinem maỿnavī weiter-
schreiben konnte. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

15 

umfassen)36 mit der lückenhaften Darstellung der Ordenszeit, die u. a. Ǧunaid, Ḥaidar 
und den Krieg gegen den Herrscher über Schirwan in den Fokus nimmt. 

Qāsimī, ein Schüler Hātifīs, wurde in Gunābād/Ǧunābād in eine hochrangige Fami-
lie hineingeboren und hätte den Posten des kalāntar bekleiden können.37 Er entschied 
sich jedoch für ein Dichterleben. Qāsimī wirkte anscheinend sowohl am Hofe Schah 
Ismāʿīls I. als auch am Hofe von dessen Sohn Ṭahmāsb (919–984/1514–1576). Unter 
Letzterem soll er einem (allerdings nur in einer Chronik aus dem 17. Jahrhundert über-
lieferten) farmān zufolge seit Raǧab 930/Mai 1524 malik aš-šuʿarā gewesen sein; Qāsimī 
blieb mindestens bis 950/1543-44 am Safawidenhof.38 Šāhnāma-yi Ismāʿīl (in der Editi-
on 4352 Verse) ist sein erstes Werk; wie der Text selbst offenbart, wurde es 940/1533-34 
zum Abschluss gebracht.39 Tatsächlich beschränkt sich die Darstellung ausgenommen 
der Schilderung einiger Feste nahezu ausschließlich auf Kriegshandlungen, u. a. gegen 
Schirwanschahs, Aq Qoyunlu und die „Turaner“ – sie endet mit dem Tod des Schahs.40 
Als Auftraggeber nennt Mullā ʿAbd an-Nabī Faḫr az-Zamānī Qazvīnī den Schah 
Ṭahmāsb.41 Dieser Meinung hängt auch der Herausgeber des Werks, Ǧaʿfar Šuǧāʿ 
Kaihānī an, der davon ausgeht, dass es im Auftrag von Schah Ṭahmāsb und als Fort-
setzung von Hātifīs unvollendetem Šāhnāma verfasst wurde.42 

Barry David Wood jedoch argumentiert auf Grundlage eines von Qāsimī verfassten 
Vorworts in einem Manuskript seiner Ḫamsa (British Library, India Office Library MS 

 
36 Ein paralleles Phänomen manifestiert sich auch in den Einleitungen zu safawidischen 

Prosachroniken; vgl. Quinn 2000, 33–61. Allerdings muss erwähnt werden, dass sich 
schon im ersten von Hātifī verfassten Teil seiner geplanten Pentalogie, Lailā va Maǧnūn 
(1962, 13–14), ein Lob ʿAlīs findet – aber eben nicht in seinen späteren Epen. Mag sich 
dies mit dem Zusammenspiel persönlicher Überzeugungen des Autors und den Rahmen-
bedingungen der Timuridenzeit erklären lassen, ist klar, dass das Lob ʿAlīs erst mit den 
Safawiden zum festen Bestandteil von Einleitungen historischer Epen (und anderer im 
höfischen Umfeld, später auch jenseits davon entstandener Werke) wurde. 

37 Während 982/1574 mehrfach als Todesjahr überliefert ist, existiert meines Wissens nur ein 
Hinweis auf das Geburtsjahr 900/1494-95, und zwar in Afżal at-tavārīḫ, einer Chronik aus 
dem frühen 17. Jahrhundert (Abrahams 1999a, 63). Die Annahme, dass von 82 Jahren nur 
die Rede ist um ein rundes Geburtsjahr (900) anzudeuten, liegt allerdings nicht sehr fern. 

38 Der farmān ist in Afżal at-tavārīḫ überliefert, s. Abrahams 1999a, 114 und Abrahams 
1999b, 5–9; Qāsimī 1387, 4; Šojāʿ Keyhāni 2013. 

39 Qāsimī 1387, 357; vgl. auch Ṣafā 1371, V.1, 575; Storey 1927, I.1, 305. Laut Afżal at-
tavārīḫ (s. Abrahams 1999a, 113 und 114) wurde Qāsimī schon 1524 als ein Dichter prä-
sentiert, der Leben und Taten Ismāʿīls versifiziert habe, womit eindeutig auf sein Šāhnāma 
referiert wird. Dies passt nicht zum von Qāsimī selbst genannten Datum, wobei zusätz-
lich zu bedenken ist, dass die in Afżal at-tavārīḫ präsentierten Informationen z. B. zu 
Qāsimīs Emigration nicht durchgängig glaubwürdig sind; Abrahams 1999a, 64–67 und 
Abrahams 1999b. 

40 Für eine Zusammenfassung siehe Wood 2002, 60–69. Der Autor erkennt im Stoff eben-
falls das bazm va razm-Motiv (S. 79). Aubin 1995, 252 nennt das Werk ein „œuvre de 
propagande dynastique“. 

41 Qazvīnī 1340, 170. 
42 Qāsimī 1387, 4–5, 7. Vgl. auch Šojāʿ Keyhāni 2013. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 16

888, ff. 1b-2b), dass Schah Ismāʿīl der eigentliche Auftraggeber war; als (indirektes?) 
Auftragsjahr betrachtet er 1510.43 Tatsächlich weisen die von Wood zitierten Zeilen da-
rauf hin, dass die Aufgabe, eine Verschronik über den Schah zu verfassen – nachdem 
vier von Ismāʿīl damit beauftragte Autoren (zu ihnen gehören u. a. Hātifī und Qāżī 
Sinǧānī) ihre Werke nicht hatten beenden können, da sie allesamt vor Abschluss ver-
starben – schlicht an Qāsimī überging, ohne dass der erste Safawidenschah ihn unmit-
telbar beauftragte („Thus did it pass to the mind of some of the great men of the time 
and nobles of the age: that I carry out that work (Ismāʿīl’s commission)“).44 1510 wäre 
dann das Jahr, in dem Ismāʿīl den eigentlichen Auftrag wie oben gesehen an andere 
Personen erteilte und nicht an den damals vielleicht erst jugendlichen Qāsimī (siehe 
Fn. 37); wann der Auftrag genau (und vonseiten welcher „great men“) an ihn überging, 
ist unklar. Es bleibt festzustellen, dass Schah Ṭahmāsb von Qāsimī in seinem Vorwort 
jedenfalls nicht explizit als Auftraggeber genannt wird. Irritierend ist weiterhin, dass 
Qāżī Sinǧānī, einer der von Qāsimī genannten Dichter, wohl erst 941/1534-35 ver-
starb, d. h. zu einem Zeitpunkt, als Qāsimī sein Šāhnāma-yi Ismāʿīl bereits beendet hat-
te. Die anderen drei Dichter starben aber tatsächlich in der Regierungszeit Ismāʿīls und 
vor Fertigstellung ihrer Epen. 

Das Manuskript mit Qāsimīs Vorwort ist undatiert; eine mögliche Erklärung für die 
divergierenden Angaben zum Auftraggeber in Vorwort und anderen Primärquellen 
wäre, dass sich Qāsimī nach der Überwerfung mit Schah Ṭahmāsb – Grund war eine 
zu geringe bzw. gar keine Entlohnung,45 ein Schicksal, das zahlreiche Autoren histori-
scher Epen mit Firdausī teilen – von diesem distanzieren wollte und seine erste Ver-
schronik zum Zeitpunkt, als er das genannte Vorwort schrieb, jedenfalls nicht (mehr) 
als dessen Auftragswerk verzeichnet haben wollte, sondern es lieber mit Ismāʿīl in 
Verbindung brachte. Im eigentlichen Text findet sich zwar an den šāh-i zamān gerich-
tetes Herrscherlob, für einen königlichen Auftrag aber kein sicherer Beleg. Das 
Šāhnāma-yi Ismāʿīl ist Gegenstand einer aufschlussreichen Untersuchung von Wood.46 
Von diesem Werk sind mindestens 39 Handschriften erhalten.47 

4. Historische Epen zwischen INN, Wahrhaftigkeitsanspruch und  
Schöner Literatur [(4) + (5)] 

Alexander der Große taucht im ŠNF auf, was zeigt, dass die Alexandergeschichte, die 
auf unterschiedlichen Wegen überliefert wurde, spätestens zu diesem Zeitpunkt zum 

 
43 Wood 2002, iii, 6, 34, 51f., 71 (dort die Jahreszahl). 
44 Wood 2002, 56. 
45 Rūmlū 1384, III, 1493; Qummī 1383, I, 590. Qāsimī schrieb ihnen zufolge deshalb ein 

Klagegedicht, das in beiden Werken wiedergegeben wird. Allerdings ist zumindest der ers-
te Vers Teil von Qāsimīs Šāhnāma (1387, 354) und daher sicher vor dem Zerwürfnis ver-
fasst. Die Parallele zu Firdausīs Haǧvnāma drängt sich auf; vgl. Khaleghi-Motlagh 1999. 

46 Wood 2002. Siehe zudem Bernardini 2003a. 
47 Bernardini 2003a, 17–18 listet 25 und Wood 2002, 6, 85–87 39 Manuskripte auf. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

17 

Topos neupersischer Literatur geworden war. Mit seinem Iskandarnāma – wie das ŠNF 
in mutaqārib verfasst – nahm Niẓāmī diesen Faden auf (und verwies darin explizit auf 
Firdausī).48 Wenn spätere Autoren also auf Niẓāmī oder auch Amīr Ḫusrau referieren, 
weist dies ein Stück weit auf das ŠNF zurück. So verwundert nicht, dass das INN als 
erste neupersische ḥamāsa-yi tārīḫī betrachtet wurde. Historische Epen stehen also vor 
allem in der Tradition zweier Werke: ŠNF und INN.49 

Neben der gleich zu diskutierenden Organisation einiger šāhnāmas als Teil einer 
ḫamsa soll ein markantes formales Element, das das INN ca. seit dem 15. Jahrhundert 
mit den meisten historischen Epen (und der poetischen Tradition allgemein) verbin-
det, wenigstens kurz Erwähnung finden: die Einbettung von sāqīnāmas in den Text. 
Niẓāmī hat im INN das Vorbild für diese den Bericht unterbrechenden Verse geschaf-
fen,50 die in den Epen regelmäßig am Ende oder am Anfang der Abschnitte stehen 
und damit das Geschehen reflektieren, die Unbeständigkeit der Welt und das mensch-
liche Schicksal beklagen, mithin eine Metaebene etablieren und einen Ort für weise 
Ratschläge (andarz) oder Kritik eröffnen. 

Einige šāhnāmas sind Teil einer ḫamsa. Dies scheint insbesondere bei Autoren der 
Fall zu sein, die in der Tradition des spättimuridischen Herat stehen (wo u. a. Ǧāmī 
und ʿAlī Šīr Navāʾī den Pentalogien Niẓāmīs und Amīr Ḫusraus entgegneten). Hātifīs 
dichterisches Schaffen kann nur vor diesem Hintergrund verstanden werden. Schon 
bevor er eine einzige Zeile verfasst hatte, schwebte ihm als Ziel eine Pentalogie vor, 
die als Antwort auf Niẓāmī und Amīr Ḫusrau gedacht war.51 Um die Erlaubnis für die 
Komposition seiner Ḫamsa zu erhalten, musste er zunächst einen von seinem Onkel 
Ǧāmī konzipierten literarischen Test bestehen, der bezeichnenderweise aus der Imita-
tion (ǧavāb) einiger Verse des ŠNF bestand.52 Auch am Ende seines ersten maỿnavīs – 
Lailā va Maǧnūn – erläutert der Autor, er habe die Absicht, eine Pentalogie (panǧ ganǧ) 

 
48 Niẓāmī 1387, 762. Die Literatur zum INN und allgemein dem Alexanderstoff in der per-

sischen Literatur ist umfangreich und kann an dieser Stelle nicht vollständig abgebildet 
werden, weshalb nur auf einige jüngere Publikationen verwiesen sei: Rubanovich 2004 
und Rubanovich 2018; Hanaway 2012; Manteghi 2018. 

49 Zum Thema Imitatio und unterschiedlichen Arten des ‚Antwortens‛: Zipoli 1993; 
Losensky 1998. Subtelny 1986, 68 fasst die Funktion der Imitatio treffend zusammen: 
„The composition of imitational poetry […] served an important function, for it was the 
means by which a poet established himself within the collective Persian literary tradition 
which, by the 15th century, had become an intricate web of interrelationships and inter-
dependencies between poets of different generations and distant localities. Thus, it beca-
me the touchstone of a poet’s skill.“ 

50 Vgl. Ṣafā 1324, 352, 366. In Hātifīs beiden Werken sind diese, wie bei Niẓāmī, in die ein-
zelnen Abschnitte eingebunden (allerdings jeweils am Ende eines Abschnitts, nicht am 
Anfang) und in der Regel zweizeilig. Auch bei Qāsimī stehen die Anrufungen von sāqī, 
muṭrib etc. jeweils am Ende eines Abschnitts, sind aber vierzeilig. Zusätzlich ist bei ihm 
gegen Ende des Werks ein längeres sāqīnāma als eigener Abschnitt konzipiert; Qāsimī 
1387, 346–350. Zum Thema sāqīnāma allgemein s. Losensky 2009. 

51 Hātifī 1958, i; Bernardini 2008, 131; Bābur 1922, I, 288. 
52 Sām Mīrzā 1314, 94. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 18

zu verfassen und dass er sich nun an die vier verbliebenen Werke machen würde.53 
Diesen Faden greift Hātifī in seinen späteren maỿnavīs wieder auf; so schreibt er im 
Timurnāma, dass ihn der Gedanke, über Alexander zu schreiben, nicht mehr losließ, 
nachdem er die zuvor verfassten Geschichten abgeschlossen hatte („Šudam čūn zi 
afsāna guftan ḫamūš / havā-yi Sikandar zi dil burd hūš“). Mit den „Geschichten“ 
(afsāna) meint er drei explizit von ihm erwähnte maỿnavīs: Lailā va Maǧnūn, Ḫusrau 
va Šīrīn und Haft manẓar; nun also will er sich an den Alexanderstoff wagen.54 In der 
Folge beschreibt Hātifī, er habe sich auf die Suche nach authentischen Überlieferun-
gen zu Alexander gemacht, aber keine gefunden („nadīdam zi Iskandar-i nāmdār 
ḥadīỿ-i ṣaḥīḥī“); um seinem Anspruch auf Wahrheit gerecht zu werden, habe er sich 
mithin dagegen entschieden, über Alexander zu schreiben.55 So wie Niẓāmī Alexand-
er dem Großen ein literarisches Denkmal gesetzt habe, setze er Timur eines, dem 
zweiten ṣāḥib-qirān.56 

In Hātifīs Šāhnāma fällt der Vergleich etwas dürftiger aus, was wohl dem fragmenta-
rischen Zustand geschuldet ist. Immerhin verleiht der Dichter dem Wunsch Ausdruck, 
das Werk möge zum „Šarafnāma seiner Zeit“ werden,57 was ein Verweis auf Niẓāmīs 
Alexandergeschichte sein könnte. Hātifīs Ḫamsa umfasste neben dem Timurnāma letzt-
lich die drei maỿnavīs Lailā va Maǧnūn (verfasst vor 889/1484, gewidmet(?) Mīr ʿAlī Šīr 
Navāʾī), Šīrīn va Ḫusrau (ältestes Manuskript von 895/1490) und Haft manẓar (verfasst 
um 897[?]/1492).58 Da das Šāhnāma für Ismāʿīl jäh bei Hātifī in Auftrag gegeben wur-
de, ist davon auszugehen, dass seine Ḫamsa nicht mit diesem ihren Abschluss finden 
sollte, sondern vermutlich mit einem maỿnavī, das konzeptuell eine Antwort auf 
Niẓāmīs Maḫzan al-asrār war. 

Qāsimī beschreibt in seinem Erstlingswerk Šāhnāma-yi Ismāʿīl, welche weiteren Wer-
ke er zu verfassen gedenke – Maḫzan-i asrār, Maṭlaʿ-i anvār, Lailā va Maǧnūn und Šīrīn 
va Ḫusrau59 – und eröffnet damit ebenfalls einen ḫamsa-Horizont. Letztendlich schrieb 
er mehr als fünf maỿnavīs, darunter u. a. Lailā va Maǧnūn (947/1540; zweite Redaktion 
978/1570-71); Ḫusrau va Šīrīn (950/1543); und Zubdat al-ašʿār / Ǧavāb-i Maḫzan al-asrār 
(976/1568).60 Er ist weiterhin Urheber mehrerer šāhnāmas – das letzte entstand, nach-
dem er mit dem Safawidenhof gebrochen hatte (für Sulṭān Maḥmūd Ḫān; wohl nach 
963/1555); es trägt den Namen Šāhnāma-yi Ḫānī / Vaqāyiʿ-i ḥālāt-i sulṭān Maḥmūd 

 
53 Hātifī 1962, 103. 
54 Hātifī 1958, 231. 
55 Hātifī 1958, 232. 
56 Hātifī 1958, 13. 
57 Hātifī 1387, 48. 
58 Vgl. u. a. Storey 1927, I.1, 288–290; Hātifī 1977, xvii–lii; Hātifī 1995, 17–18; Bernardini 

2003b. 
59 Qāsimī 1387, 357. 
60 Zu seinem Werk: Qazvīnī 1340, 171; Ṣafā 1371, V.2, 719–720; Storey 1927, I.1, 292; 

Qāsimī 1387, 15–17.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

19 

Ḫān.61 Dennoch betrachtete Qāsimī fünf Werke (nicht ganz die ursprünglich geplan- 
ten) als seine Ḫamsa und diese wurden in Handschriften auch entsprechend organi- 
siert.62 Im Šāhnāma-yi Ismāʿīl findet sich die Hoffnung, dass das Werk zum „Šarafnāma-
yi nasl-i ādam“ werde,63 und damit parallel zu Hātifī ein möglicher Verweis auf 
Niẓāmī. An einer Stelle gesteht Qāsimī ein, Niẓāmī vielleicht nicht das Wasser reichen 
zu können.64 Jedenfalls wird Niẓāmī neben Ǧāmī als wesentliche Inspiration und Vor-
bild für sein literarisches Schaffen genannt.65 

Was Charles Melville in Hinblick auf einen Abschnitt im Ġāzānnāma (763/1362), 
einem von Nūr ad-Dīn b. Šams ad-Dīn Aždarī verfassten Epos über den Ilkhaniden 
Ġāzān Ḫān (694–703/1295–1304) bemerkt, kann auch auf die hier behandelten Wer-
ke übertragen werden: 

The recurrence of the name of Alexander the Great […] implies not only that the 
celebrated philosopher-king was a model for Ghazan Khan to emulate, but that 
Ghazan could be compared with his illustrious predecessor and, indeed, learn 
from his fate. 66 

Ṣafā sieht im INN – oder vielmehr den unterschiedlichen Iskandarnāmas – den Be-
ginn der persischen ḥamāsa-yi tārīḫī.67 Dass dieses Werk für nahezu alle Verfasser his-
torischer Epen Referenzwerk war, zeigt sich jeweils auch am Vergleich des beschriebe-
nen Herrschers mit einem idealisierten Alexander. Bei Hātifī wie auch bei Qāsimī 
finden sich dafür vielfache Beispiele – allerdings auch Vergleiche mit anderen Vorbil-
dern, seien sie einem religiösen oder dem Kontext des ŠNF entnommen, sodass das 
Messen mit Alexander zwar symptomatisch ist, aber nicht überbewertet werden darf. 
Typisch sind Stilisierungen des Herrschers als „zweiter Alexander“ oder „Alexander 
seiner Zeit“, auch werden bekannte Episoden aus der Überlieferung (Wasser des Le-
bens, Alexanderwall etc.) evoziert.68 

 
61 Ṣafā 1371, V.2, 718 bezeichnet diesen Herrscher als Gouverneur von Diyarbakır; Abra-

hams 1999b, 3, 11 vermutet hingegen, er sei Gouverneur von Bhakkar gewesen. Diese 
letzte Meinung sieht sich im Bericht von Qummī 1383, I, 442, 590 bestätigt (dort heißt es 
jeweils „Bakr“; aus dem Šāhnāma-yi Ḫānī wird von S. 443–446 zitiert). 

62 Vgl. die Ḫamsa-yi Qāsimī in der India Office Library, MS 888. Sie besteht aus Šāhnāma-yi 
Ismāʿīl; Lailā va Maǧnūn; Gūy va čaugān; Ḫusrau va Šīrīn; Šāhruḫnāma; Ethé 1903, 790–
791 (Kat. 1437). 

63 Qāsimī 1387, 172, vgl. auch S. 354. Eine identische Formulierung findet sich bei Hātifī 
1387, 41. 

64 Qāsimī 1387, 171. 
65 Qāsimī 1387, 352, 354. 
66 Melville 2003, 143. 
67 Ṣafā 1324, 343–353. 
68 Siehe u. a. Hātifī 1958, 163, 172, 220, 226; Qāsimī 1387, 151, 166, 170. In Hātifīs 

Šāhnāma kann dem Vergleich mit Alexander nicht sinnvoll nachgespürt werden, da das 
Werk vor der Schilderung der Taten Ismāʿīls abbricht. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 20

Quellenbasis 

In einem Epos aus dem frühen 14. Jahrhundert, dem Šāhnāma-yi Čingīzī von Šams ad-
Dīn Kāšānī (das auf Rašīd ad-Dīns Ǧāmiʿ at-tavārīḫ basiert) findet sich – was an ähnli-
che Stellen in Prosachroniken, z. B. Ibn Funduqs Tārīḫ-i Baihaq (563/1167-68) erinnert 
– im Vorwort ein Abschnitt über die Vorzüglichkeit der Geschichtsschreibung (fażīlat-i 
ʿilm-i tārīḫ).69 Auch wenn die šāhnāma-Autoren Dichter sind, sehen sie ihr Werk also 
durchaus in historiographischer Tradition. Tatsächlich beanspruchen sie historische 
Wahrhaftigkeit. Wie oben dargestellt wurde, entschied sich Hātifī gerade deshalb dafür, 
über Timur zu schreiben, weil ihm historiographische Quellen vorlagen, die eine au-
thentische Darstellung des Herrschers erlaubten. Ganz explizit stellt Hātifī dar, dass er 
sein Werk auf Grundlage des Ẓafarnāma verfasst habe, womit ʿAlī Yazdīs Ẓafarnāma 
gemeint ist.70 Hātifī hält sich in weiten Teilen an seine Vorlage, erlaubt sich zugleich 
aber, sie in die Literatur zu übersetzen; gelegentlich fügt er den Beschreibungen etwas 
hinzu oder lässt vorhandene Informationen aus. Diese Kombination aus Texttreue und 
‚literarischem Übersetzen‛ sei an folgendem Beispiel illustriert: Bei der Eroberung von 
Fūšanǧ sehen sich Timurs Kämpfer einem Wassergraben gegenüber, den es zu über-
winden gilt. Während Hātifī den Inhalt teilweise sogar auf begrifflicher Ebene über-
nimmt, schmückt er die Szene dramaturgisch aus (siehe Beispiel 1). 

Jede Adaption ist Interpretation: Was überhaupt wiedergegeben wird, wie es erzählt 
und rhetorisch gerahmt wird, obliegt dem Autor (und den Erwartungen des Auftrag-
gebers sowie der weiteren Adressaten – aber dies gilt auch für Prosachroniken). Auch 
muss die Nähe zur Vorlage nicht an jeder Stelle die gleiche Ausprägung besitzen.71 
Der Schwerpunkt liegt im Fall des Timurnāma auf der Glorifizierung von Timurs Ta-
ten, die mit den Mitteln der Literatur gewissermaßen zu absoluter Geschichte ge-
macht werden, die sich von der reinen Vergangenheit abhebt. Deutliches Kennzei-
chen hierfür ist, dass Jahreszahlen kaum eine Rolle spielen und die Chronologie der 
Vorlage mancherorts abgewandelt wird.72 

 
69 Melville 2007, 57–58; ʿAbbāsī und Rāškī-yi ʿAlī-Ābād 1389, 26. 
70 Hātifī 1958, 232; Storey 1927, I.1, 289; Melville 2012b, 197; Bassāk und Qāsim-zāda 

Šāndīz 1393, 63; Risālat-panāhī und Rāstgū-far 1395, 35. Dieses Vorgehen findet sich 
auch bei anderen Epen: Muḥammad ʿAlī Ṭūsī orientierte sich in seinem in den 1730er 
Jahren verfassten Šāhnāma-yi Nādirī an Mīrzā Mahdī Astarābādīs Durra-yi Nādira; Ama-
nat 2019, 307. Der Autor des Šāhnāma-yi Nādirī präsentiert sich sogar als Augenzeuge 
(Amanat 2019, 300): „They [= the poets of the past; SK] offered no account of events at 
first hand, / And hearing is not the same as witnessing“. Zum Wahrheitsanspruch auch 
Sharma 2002, 113. 

71 Melville 2007, 62–63 konnte im Falle des Šāhnāma-yi Čingīzī zeigen, dass dieses sich im 
Verlauf der Geschichte immer stärker von seiner Vorlage, Rašīd ad-Dīns Ǧāmiʿ at-tavārīḫ, 
löst. S. auch Boyle 1974, 187 (Vergleich einer Episode aus Aḥmad-i Tabrīzīs Werk mit 
dessen Vorlage, abermals Rašīd ad-Dīn). 

72 Dies beschreibt Bernardini 2008, 144 als: „nouvel imaginaire littéraire caractérisé par une 
exigence de vulgarisation de l´histoire sur la base de références idéologiques et religieuses 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

21 

Beispiel 1 

Yazdī, Ẓafarnāma73 Hātifī, Timurnāma74

Bahādurān-i sipāh ba sināǧhā [šanāḫhā] va 
čūbhā, čūn bād-i vazān az āb-i ḫandaq 
guẕašta ba ḫākrīz-i ḥiṣār bar-āmadand […] 

Basī markab az čūb pardāḫtand / ba girdāb-i 
ḫandaq dar andāḫtand 
Ču murġān-i ābī dar-ān mauǧ-ḫīz / šināvar 
šuda ǧānib-i ḫākrīz 
Nakardand andīša az sang va tīr / guẕaštand 
čūn bād az-ān ābgīr

Auf Flößen und Holzbrettern überwanden 
die Recken schnell wie der Wind den Was-
sergraben und erklommen den Festungswall 
[…] 

Aus Holz bauten sie viele Flöße [Boote] / 
und warfen sie in den rauschenden Graben 
Wie Enten schwammen sie in den reißenden 
Wellen / in Richtung des Walls 
Sie verschwendeten keinen Gedanken an 
Stein[geschoss]e und Pfeile / [schnell] wie 
der Wind überquerten sie das Wasser

Ähnlich liegt die Sache bei Hātifīs Spätwerk. Dabei ist allerdings zu berücksichtigen, 
dass ihm noch keine aus safawidischer Warte verfasste Chronik vorlag, auf die er sich 
hätte stützen können. Er hätte sich im geplanten Hauptteil also u. a. auf Augenzeu-
genberichte und die Wünsche des Auftraggebers verlassen müssen (wartete er gar da-
rauf, dass eine Prosavorlage verfasst würde?). Da er recht weit entfernt von Ardebil 
und damit dem Zentrum der Ordensgeschichte lebte, verwundert nicht, dass er über 
die Anfänge der Ordenszeit nur knapp berichtet (Ṣafvat aṣ-ṣafā hätte theoretisch vor-
gelegen); festzustellen ist, dass diese Periode bei ihm – also bereits zu einem frühen 
Zeitpunkt – ganz im Zeichen der Zwölferschia steht. 

Qāsimī erwähnt das Anliegen, das unvollendete Werk Hātifīs in gewisser Weise fort-
zuführen; dass dieses ihm vorlag, darf wohl angenommen werden.75 Ein Vergleich bei-
der Werke offenbart deutliche Unterschiede, sodass festgestellt werden kann, dass 
Qāsimī den Anspruch hatte, ein eigenständiges Werk zu schaffen. Qāsimī lässt uns 
über seine historiographischen Quellen im Unklaren. Ihm lagen theoretisch bereits 
Amīnī Haravīs Futūḥāt-i šāhī (ca. 1531) und Ġiyās ad-Dīn Ḫvāndamīrs Ḥabīb as-siyar 
(1524) vor. Wenngleich zu beiden Chroniken keine auffällige Nähe zu beobachten ist, 
bedeutet dies keinesfalls, dass Qāsimī sie (wohl neben weiteren, auch oralen Quellen) 
nicht benutzte. So stimmt, um ein willkürliches Beispiel herauszugreifen, Ḫvāndamīrs 
wie Qāsimīs Schilderung von Ismāʿīls Besuch schiitischer Gräber nach seiner Ankunft 
in Bagdad grob überein, wobei Ḫvāndamīrs Darstellung ungleich detailreicher und 
länger ist (u. a. thematisiert er zahlreiche Geschenke, die Ismāʿīl den Hütern des 

 
tout autres. Si l´on reconnaît encore les personnages dans cette nouvelle tradition, ils sont 
cependant désormais perdus dans le marasme littéraire“. 

73 Yazdī 1387, 493. 
74 Hātifī 1958, 55. 
75 Qāsimī 1387, 351. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 22

Schreins von Kerbela übergeben haben soll). Bei den Begrifflichkeiten ist eine relative 
Nähe zu spüren, wenn etwa Vergleiche der jeweiligen Orte mit der Kaaba angestellt 
werden, oder beschrieben wird, wie Ismāʿīl den Gräbern sein „Bittgesicht“ (rūy-i niyāz) 
zuwendet oder es zum Zeichen der Verehrung am Boden reibt (siehe Hervorhebungen 
in Beispiel 2). 

Wood zufolge passt die Chronologie der bei Qāsimī dargestellten Ereignisse nicht 
immer zu den heutigen Erkenntnissen und weist einige Omissionen auf; die augenfäl-
ligste ist die Aussparung des Konflikts zwischen Osmanen und Safawiden, der für 
Ismāʿīl bekanntermaßen nicht besonders ruhmreich endete.76 Dies zeigt, dass Nieder-
lagen und Taten, die den porträtierten Herrscher in unvorteilhaftem Licht zeigen, dem 
der Intention nach legitimitätsstiftenden Charakter eines solchen Werks entgegenlau-
fen, mithin einen besonderen literarischen Umgang erfordern (ein Phänomen, dem 
auch in Prosachroniken nachgespürt werden kann) – im Extremfall die Omission.77 
Wood wendet sich gegen eine Betrachtung des Šāhnāma-yi Ismāʿīl als Chronik und be-
schreibt es als „historically conscious work of myth“.78 Dieser Einschätzung kann nur 
teilweise gefolgt werden, da sie nicht dazu verleiten sollte, šāhnāmas zu sehr im Bereich 
fiktionalen Erzählens zu verorten – dagegen spricht nicht nur der historiographische 
Anspruch, den die Autoren selbst erheben (und der im Osmanischen Reich explizit 
mit einer entsprechenden Position verbunden war) und ihr Bemühen, sich auf aner-
kannte Chroniken zu stützen, sondern auch die Rezeptionspraktiken. Wie Wood selbst 
bemerkt,79 zogen Schreiber von Prosachroniken wie Ḥasan Rūmlū Zitate aus Ver-
schroniken teilweise heran, um Geschichte zu schildern. Ähnliche Übernahmen von In-
formationen aus Verschroniken in Prosachroniken wurden bereits bei weiteren Werken 
beobachtet.80 In diesem Zusammenhang sollte nicht vergessen werden, dass Gedichte 
auch in Prosachroniken ihren festen Platz hatten.81 

 
76 Wood 2002, 69–77. 
77 Amanat 2019, 312 beobachtet, dass die Verschlechterung von Nādirs psychischer Ge-

sundheit im Šāhnāma-yi Nādirī fast vollständig ausgespart wird. Zum Thema Omission im 
ŠNF und den Sīstānī Epen: Gazerani 2016, 53–54. 

78 Wood 2002, 77. Er versteht myth als „a story in which certain aspects of the ideals of a 
society are given form“ (S. 78). 

79 Wood 2002, 72. Siehe dazu: Qāsimī 1387, 11. 
80 Ḥāfiẓ-i Abrū soll in seinem Zail-i Ǧāmiʿ at-tavārīḫ-i Rašīdī sowohl aus Mustaufīs Ẓafar- 

nāma als auch aus Aḥmad-i Tabrīzīs Šahanšāhnāma zitiert haben; ʿAbbāsī und Rāškī-yi 
ʿAlī-Ābād 1389, 40. Meisami 1999, 291 bemerkt zu einem Zweck von Gedichten in Chro-
niken: „Poetic insertions […] also serve testimonial purposes“, manchen Autoren dienen 
sie gar als „documentary material“. Für das 16. Jahrhundert erkennt Trausch 2015, 332 in 
den von ihm untersuchten Chroniken jedoch keinen „eigenen historischen Inhalt“ der 
dort vorkommenden Gedichte, d. h. keine Informationen, die über jene in Prosa vorlie-
genden hinausgehen (vgl. auch S. 362 und 470). 

81 Meisami 1997, 303–309 diskutiert die Beziehung von Poesie und Prosa in der persischen 
Historiographie u. a. am Beispiel von Abū l-Fażl Baihaqīs Tārīḫ-i Baihaqī (11. Jh.) und 
Muḥammad b. ʿAlī Rāvandīs Rāḥat aṣ-ṣudūr (frühes 13. Jh.). In Bezug auf die safawidische 
Historiographie des 16. Jahrhunderts konstatiert Trausch 2015, 326–338, dass Gedichte 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

23 

Beispiel 2 

Ḫvāndamīr, Ḥabīb as-siyar82 Qāsimī, Šāhnāma-yi Ismāʿīl83 

Pādišāh […] rūy ba-dašt-i Karbalā āvard va 
baʿd […] rūy-i niyāz bar ān ḫāk-i pāk sūd […] 
az ānǧā lavāʾ-i ʿazīmat ba-ṣaub-i ḫiṭṭa-yi 
Naǧaf bar-afrāḫt va iltiǧā ba-āstāna-yi quds-
manzilat va ʿataba-yi Kaʿba-martabat-i […] 
amīr al-muʾminīn ʿAlī ibn Abī Ṭālib […] 
farmūda […] va dar ān ḥarīm […] rūy-i iḫlāṣ 
bar zamīn sūda 

Ču z-ān ḫāk dar dīda dīdaš ǧallā / ʿanān-tāb 
šud ǧānib-i Karbalā 
Ba ān Kaʿba āvard rūy-i niyāz / šud az ḫāk-
būs-i daraš sarfarāz 
Ba ṭauf-i Naǧaf kard az ānǧā ḫarām / ču 
ḥuǧǧāǧ dar rāh-i bait al-ḥarām 
Ǧabīn sūd bar ḫāk-i ān āstān / magū āstān, 
qibla-yi rāstān 

Der Schah […] wandte sich der Ebene von 
Kerbela zu und dann […] rieb er sein Bitt-
gesicht an jenem reinen Boden […] von 
dort ging es Richtung Nadschaf; zu dem 
Mausoleum, das den gleichen Rang hat wie 
Jerusalem, zu der der Kaaba in nichts nach-
stehenden Grabstätte […] des Befehlshabers 
der Gläubigen ʿAlī ibn Abī Ṭālib […] nahm 
er Zuflucht […] und in jenem Heiligtum 
[…] rieb er das Gesicht in Ergebenheit am 
Boden 

Nachdem seine Augen von jener Erde strahl-
ten / machte er sich auf nach Kerbela 
Jener Kaaba wandte er sein Bittgesicht zu / 
hatte die Ehre, die Schwelle zu küssen 
Weiter ging es [erhobenen Hauptes] nach 
Nadschaf / wie Pilger auf dem Weg zum 
Haus Gottes 
Beim Mausoleum rieb er die Stirn am Bo-
den / kein Mausoleum ist es, [sondern] die 
Qibla der Rechtgeleiteten 

5. Historische Epen als Fortschreibung des ŠNF [(6) + (7)] 

Über das Versmaß mutaqārib, die Titelgebung, den inhaltlichen Fokus sowie die An-
spielungen auf Firdausī und sein Werk schreiben die Autoren der Epen ganz deutlich 
in Referenz auf den Metatext ŠNF, wollen an diesen anschließen oder ihn gar ersetzen. 
Im Gegensatz zu den Sīstānī Epen, die ihre Helden unmittelbar zu den Figuren des 
ŠNF in Relation setzen und das Schicksal einzelner Personen aus der Familie Rustams 
weiter ausarbeiten,84 kreisen solche Epen um eine Person (Dynastie/n), die selbst nicht 
dem ŠNF-Kontext entstammt, sondern in ihn hineingeschrieben wird. Aus diesem 
Grund finden sich in den historischen Epen unzählige Vergleiche mit den Protagonis-

 
v. a. in Chroniken, die nach dem „Herater Modell“ geschrieben sind, eine bedeutende 
Rolle spielen. Drei Beiträge (Gisela Procházka-Eisl, Jan Schmidt, Gül Şen) in Czygan und 
Conermann 2018 befassen sich mit „Poetry in Prose“ im osmanischen Kontext. 

82 Ḫvāndamīr 1380, IV, 494–495. 
83 Qāsimī 1387, 303. 
84 Mehrere Beispiele hierfür (z. B. Bānū Gušaspnāma, Farāmarznāma, Šabrangnāma) werden 

in den Bänden II (2012) und III (2018) der von Charles Melville und Gabrielle van den 
Berg herausgegebenen Shahnama Studies diskutiert. Speziell zum Farāmarznāma s. van Zu-
tphen 2014. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 24

ten des ŠNF, die den Herrscher aus seiner jeweiligen Geschichte gewissermaßen in die 
iranische Geschichte, wie sie im ŠNF erinnert wurde, entrücken. Hinzukommen aber 
auch – und darin spiegelt sich, wie auch in der Einleitung der Epen, der neue Rahmen 
und dessen legitimatorische Erfordernisse – Vergleiche mit Figuren aus dem islami-
schen und iranisch-islamzeitlichen Kontext, denen an dieser Stelle nicht nachgegangen 
wird. 

5.1 Benennung 

In der Titelgebung der Werke zeigt sich vielfach ein Verweis auf das ŠNF – dieses Phä-
nomen ist bereits bei den frühsten Exemplaren und dann durchgängig zu beobachten. 
So trägt eines der ersten historischen Epen – es behandelt die Taten des ʿAlā ad-Dīn 
Muḥammad Ḫvārazmšāh (reg. 596–617/1200–1220) und wurde von Maǧd ad-Dīn 
Muḥammad Pāyizī Nasavī verfasst – den Titel Šahanšāhnāma.85 Noch ein von Fatḥ ʿAlī 
Ḫān Ṣabā (1179–1238/1765–1832-33) für Fatḥ ʿAlī Schah (1183–1250/1769–1834) ver-
fasstes Epos besitzt ebendiesen Titel.86 Neben der Bezeichnung der Werke als šāhnāma 
oder šahanšāhnāma – was in der Überlieferung, wohl um die Werke auseinanderhalten 
zu können, oft qua Iżāfa mit dem Namen des Autors kombiniert wurde – finden sich 
auch Titel, die das Šāh- durch den Namen des beschriebenen Herrschers ersetzen. 
Gleichermaßen sind, wenn auch weniger häufig, Titel wie Ǧangnāma, Ẓafarnāma, 
Fatḥnāma zu beobachten. 

Obwohl Hātifī den Namen seines Werks, Timurnāma, eindeutig angibt, ist es u. a. 
auch als Ẓafarnāma(-yi Tīmūrī/manẓūm) und Iskandarnāma-yi Tīmūrī (hier also Verweise 
einmal auf die Vorlage, einmal auf das INN) bekannt geworden.87 Im Text seines un-
vollendeten Spätwerks über Schah Ismāʿīl ist hingegen kein Name für Hātifīs Šāhnāma 
festgehalten. In Ḫvāndamīrs Ḥabīb as-siyar findet sich der Titel bzw. die Beschreibung 
Futūḥāt-i navvāb-i kāmyāb-i šāhī; bei Sām Mīrzā und Qazvīnī wird es Futūḥāt-i šāhī ge-
nannt;88 Rūmlū nennt es Šāhnāma-yi ḥażrat-i Ismaʿīl.89 Kopisten bezeichneten es wei-
terhin als Ǧangnāma-yi šāh Ismāʿīl.90 Auch der Name Šahanšāhnāma-yi Hātifī taucht 
auf.91 Damit verweisen die zeitgenössischen Benennungen einerseits auf die šāhnāma-
Tradition, andererseits auf den konkreten inhaltlichen Schwerpunkt des Epos, nämlich 
die Errungenschaften und Kriege Schah Ismāʿīls. 

 
85 Ṣafā 1324, 354. 
86 Vgl. zu diesem Werk: Ṣafā 1324, 370–371; Diba 2006. 
87 Eine Übersicht bieten Bassāk und Qāsim-zāda Šāndīz 1393, 64–65. 
88 Ḫvāndamīr 1380, IV, 354; Sām Mīrzā 1314, 97; Qazvīnī 1340, 117. Ähnlich auch Rāzī 

1340, II, 187. 
89 Rūmlū 1384, II, 1120. Wohl daran angelehnt findet sich bei Qummī 1383, I, 149 der Ti-

tel Šāhnāma-yi šāh Ismaʿīl. 
90 Hātifī 1387, 21. 
91 Bassāk und Qāsim-zāda Šāndīz 1393, 62. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

25 

Qāsimīs Werk ist u. a. als Šāhnāma-yi Ismāʿīl, Šāh Ismāʿīlnāma und Šāhnāma-yi māżī 
bekannt geworden. Sām Mīrzā (923–974/1517–1566), der Bruder von Schah Ṭahmāsb, 
bezeichnet es schlicht als Šāhnāma und beschreibt, dass es von den „Eroberungen zur 
Zeit des ehrwürdigen Herrn der glücklichen Konjunktion“ handle.92 Bei Rūmlū heißt 
es Šāhnāma-yi ḥażrat-i šāh Ismāʿīl.93 Dabei ist wichtig zu wissen, dass Qāsimī zwei 
maỿnavīs (das genannte sowie eines über Schah Ṭahmāsb namens Šāhnāma-yi navvāb-i 
ʿālā) als ein Šāhnāma konzipierte. Die beiden Teile wurden gemeinsam auch als Nāma 
oder Šahanšāhnāma bezeichnet.94 Wood beschreibt, dass die Topoi aus dem ŠNF den 
zwölferschiitisch geprägten Inhalt des Šāhnāma-yi Ismāʿīl dominieren: 

the poem breathes a heady air of heroic Iranian values straight out of the Fir-
dawsian tradition, an emphasis on virile boasting, martial valor, and the whole ap-
paratus of bazm u razm (“fighting and feasting”) which overwhelms the religious as-
pect of the poem entirely. Scarcely a page goes by without numerous references to 
the heroes and villains of the Shāhnāma, in ever-more ingenious images. 95 

Möglicherweise sind je nach historischen Rahmenbedingungen gewisse Verschiebun-
gen zu bemerken, die sich aber innerhalb des gesetzten Rahmens bewegen; so beo-
bachtet Abbas Amanat in einem Epos aus dem 18. Jahrhundert einen inhaltlichen 
Fokus auf die Bewahrung von Īrān-zamīn.96 Dass nicht nur die Autoren selbst, son-
dern auch Kopisten die Epen als Fortschreibung des ŠNF empfanden, zeigt sich an 
Manuskripten, in denen Firdausīs Werk gemeinsam mit anderen šāhnāmas kopiert 
wurde. In der Pariser Bibliothèque Nationale befindet sich beispielsweise ein ŠNF (Mss. 
or., Suppl. persan 2113), dem auf den Seitenrändern u. a. Hātifīs Timurnāma und 
Qāsimīs Šāhnāma-yi Ismāʿīl hinzugefügt wurde.97 

5.2 Referenzen auf Firdausī 

In den šāhnāmas sind diverse Verweise auf das ŠNF fassbar; wenn Qāsimī etwa 
schreibt, dass er aus Worten ein Haus bauen möchte, das die Zeit übersteht,98 spiegelt 
sich hierin unmittelbar Firdausīs berühmter Wunsch, mit dem Šāhnāma einen Palast 
zu schaffen, der Wind und Wetter trotze. Es ist nicht möglich, solchen Referenzen an 
dieser Stelle gerecht zu werden, sodass ich mich auf einige Beispiele beschränke, in 

 
92 Sām Mīrzā 1314, 26. Da sich einige der von ihm dort zitierten Verse (wenn auch nicht di-

rekt hintereinander) im Šāhnāma-yi Ismāʿīl finden (Qāsimī 1387, 183–184, 325), muss die-
ses gemeint sein (und nicht das zweite Šāhnāma, s. u.). 

93 Rūmlū 1384, III, 1493. 
94 Qazvīnī 1340, 170; Storey 1927, I.1, 292, 305; Ṣafā 1371, V.1, 575; V.2, 721-722; Wood 

2002, 86 (10. MS in der Tabelle). 
95 Wood 2002, 79. 
96 Amanat 2019, 302. 
97 Richard 1997, 192 (Kat. 128); Wood 2002, 89. 
98 Qāsimī 1387, 165: „valī man bannāyī naham dar suḫan / ki nab[u]vad gazandaš zi čarḫ-i 

kuhan“. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 26

denen Firdausī explizit erwähnt wird. Der offensichtlichste Hinweis, dass die Autoren 
sich mit Firdausī messen, ist, dass sie als „zweiter Firdausī“ (Firdausī-yi ỿānī) auftreten. 
Bei Qāsimī geschieht dies beispielsweise an einer Stelle, wo der Dichter beschreibt, 
„Firdausī-yi pāk-zād“ sei der Grund dafür, dass die Welt sich noch an Ǧam und Kai 
Qubād erinnere99 – was impliziert, dass Qāsimīs Šāhnāma dem ersten Safawidenkönig 
literarische Unsterblichkeit verspricht und damit auch seinem Dichter Qāsimī. 

Der Bezug zu Firdausī konnte sogar genealogisch gedacht werden: Der afscha-
ridenzeitliche Dichter Muḥammad ʿAlī Ṭūsī, Autor des Šāhnāma-yi Nādirī, wählt Fir-
dausī-yi ỿānī als taḫalluṣ und beansprucht, von Firdausī abzustammen.100 Auch Hātifī 
will in die Fußstapfen Firdausīs treten, vermeidet es aber, sein Vorbild expressis verbis 
vom Thron zu stoßen. So schreibt er im Timurnāma, dass er Firdausī möglicherweise 
nicht übertreffe, der von ihm adressierte Herrscher aber besser sei als der Ghaznavide 
Maḥmūd.101 Im Šāhnāma-yi Hātifī geht der Dichter einen anderen Weg: Dort lässt er 
den Vergleich mit Firdausī, den er vorgeblich zu scheuen scheint, aus dem Mund des 
vakīls des Schahs ertönen. Hātifī, so behauptet der vakīl, sei der Firdausī seiner Zeit. 
Firdausīs Werk sei inzwischen antiquiert und Hātifī deutlich berühmter.102 Der safa-
widische Chronist Amīnī Haravī betitelt Hātifī gar als Firdausī-yi ỿānī103 und greift 
damit dem erwähnten Muḥammad ʿAlī Ṭūsī vor. 

Im bereits angeführten kadscharischen Šahanšāhnāma von Ṣabā schließt der Ver-
gleich nicht nur Firdausī ein, sondern gleich alle Nachfolger, die sich in ihren Epen 
um eine Antwort auf dessen Werk bemüht haben – hier wird also sehr deutlich, dass 
der Schreiber (in diesem Fall der Dichter und Hofbeamte Nišāṭ-i Iṣfahānī [gest. 
1244/1828-29], der ein Vorwort zum Šahanšāhnāma verfasste) von einem existenten 
Genre šāhnāma ausgeht. Layla Diba fasst seine einleitenden Worte wie folgt zusam-
men: 

…Nishat states that the many earlier versions of the Shahnama had been mere imi-
tations, copying the metre and a measure of the content of their model yet lacking 
proper syntax and rhetoric. According to Nishat, only Saba’s poem could equal 
that of Firdausi, ‘khud-i Firdausiʾst’. He goes even further to claim that Saba had 
surpassed Firdausi’s epic, which was mostly ‘stories and myths’. 104 

Ähnliches ist auch bei Muḥammad ʿAlī Ṭūsī zu bemerken, der nicht nur Firdausī zu 
übertreffen beansprucht, sondern unter anderem auch Hātifī.105 Wie sich hier und an 
den vorangegangenen Beispielen zeigt, befinden sich die Autoren in einer bizarren Si-
tuation: Einerseits arbeiten sie sich an Firdausī ab und bestärken ihn damit in seiner 

 
99 Qāsimī 1387, 171. 
100 Vgl. zu diesem Werk Amanat 2019. 
101 Hātifī 1958, 14; eine parallele Denkfigur findet sich bei Qāsimī 1387, 171, dort allerdings 

in Bezug auf Niẓāmī. 
102 Hātifī 1387, 46–47. 
103 Amīnī Haravī 1383, 32. 
104 Diba 2006, 240. 
105 Amanat 2019, 299. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

27 

literarischen Bedeutung, andererseits sehen sie sich gezwungen, am Podest des Riesen 
zu rütteln, um das eigene Werk aufzuwerten. Mal argumentieren sie, Firdausīs Werk 
sei veraltet, mal werfen sie ihm das Verweben von Geschichte und Mythos vor. Die 
reine Tatsache, dass sie an der imitatio festhalten, lässt ihre Argumente letztlich ins 
Leere laufen. Ironischerweise nehmen die Epen damit ihre moderne Rezeption ein 
Stück weit vorweg; man las sie, wie gesehen, immer mit dem ŠNF im Hinterkopf, ge-
gen das sie nur verlieren konnten, weil das ŠNF kultureller (und ihr) Referenztext 
ist106 und geradezu symbolisch für die neupersische Literatur und Identität steht. 
Damit rückte das Phänomen historisches Epos in den Hintergrund, obwohl dessen 
Existenz über die Jahrhunderte nachdrücklich auf die Bedeutung des ŠNF im kol-
lektiven Gedächtnis der persophonen Adressaten hinweist und zeigt, wie Herrscher 
ihre Geschichte in Hinblick auf das ŠNF schreiben lassen mussten, immer mit dem – 
im doppelten Sinne epischen – Ziel, als legitimer Teil einer größeren Erzählung wahr-
genommen zu werden. Nicht nur die Kopierdaten der vorhandenen Manuskripte, 
sondern auch die Tatsache, dass viele historische Epen und ihre Autoren längst in 
Vergessenheit geraten sind, zeigt, dass die Werke nur selten über ihre Entstehungszeit 
hinaus Wirkung entfalteten. 

Jedes šāhnāma schreibt sich zugleich in das Genre ein und schreibt dieses fort, muss al-
so zugleich im Rahmen des Genres als auch als Einzelwerk107 gewürdigt werden. 
Schließlich sind die drei besprochenen Epen durch gemeinsame Charakteristika ver-
bunden, aber nicht jedes Werk muss alle sieben hier vorgeschlagenen Kennzeichen 
aufweisen: So sind zwei Epen sicher Auftragswerke (Šāhnāma-yi Hātifī und Šāhnāma-yi 
Ismāʿīl), bei einem bleiben Unklarheiten bestehen. Der Verweis auf das INN erfolgt im 
Timurnāma sehr explizit, in den anderen beiden Epen wird er vielleicht schon voraus-
gesetzt (darauf deutet die Integration der Epen in eine ḫamsa hin). Nirgends fehlt hin-
gegen der Hinweis auf Firdausī. Mit den Safawiden ändert sich die Struktur der Epen 
insofern, als Lobpreisungen ʿAlīs (und der Imame) zum festen Bestandteil der Einlei-
tung werden – hier besteht eine Parallele zu Prosachroniken. Während die gegenseitige 
Abhängigkeit und der inhaltliche Austausch zwischen Prosa- und Versgeschichten in 
einigen Fällen bereits demonstriert werden konnte, folgen sie formal unterschiedlichen 
Vorbildern und präsentieren Geschichte gemäß den jeweiligen Eigenheiten des Genres. 

6. Ausblick 

Die Entwicklung, die historische Epen in Iran nahmen und ihr Verhältnis zu anderen 
Epen sowie inhaltliche Motive, die die Werke miteinander verbinden, sind noch im 
Detail zu eruieren, wofür wir auf weitere Editionen angewiesen sind. Welche Paralle-
len bestehen etwa zu den Sīstānī-Epen, die jüngst erstmals als historiographische 

 
106 Zur Wahrnehmung von Imitatio-Werken s. Murtażavī 1385, 547–557. 
107 „…each of these works is unique […] and is best studied in the context of the period in 

which it was written“; Sharma 2002, 116. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 28

Werke mit legitimatorischem Impetus wahrgenommen wurden?108 Ein weiteres Desi-
derat ist der Vergleich historischer Epen, die im weitesten Sinne an unterschiedlichen 
Orten der persophonen Welt entstanden und deren disparate Entwicklungen. Dazu 
seien nur drei Beispiele genannt: Seit dem 16. Jahrhundert wurden šāhnāmas im Os-
manischen Reich manchmal auf Osmanisch und in Prosa geschrieben, fielen schließ-
lich aber dem Vergessen anheim. In Iran hingegen wurden sie noch bis ins 20. Jahr-
hundert hinein verfasst: Dann gelegentlich sogar für Herrscher, die gar nicht über 
Iran, sondern über ein anderes Land regierten, wie das über Wilhelm II. verfasste 
Qaiṣarnāma von Aḥmad Adīb Pīšāvarī (gest. 1309/1930) zeigt.109 Dies, während Mullā 
Fīrūz in Indien schon im frühen 19. Jahrhundert auf Bestellung von Jonathan Dun-
can ein Ǧārǧnāma (über die Geschichte Indiens, benannt nach George III.) verfasste 
und Queen Victoria widmete. Šāhnāmas waren kein Randphänomen; ihre jahrhun-
dertlange Existenz ist Anlass genug, neu über emische Konzepte von Historiographie 
und Literatur nachzudenken. 

Literaturverzeichnis 

Primärquellen: 

Amīnī Haravī, Amīr Ṣadr ad-Dīn Ibrāhīm. 1383 [2004]. Futūḥāt-i šāhī (tārīḫ-i ṣafavī az āġāz tā 
sāl-i 920 H. Q.). Hgg. von Muḥammad Riżā Naṣīrī. Teheran: Anǧuman-i āỿār va mafāḫir-i 
farhangī. 

Bābur, Zahiru’d-din [Ẓahīr ad-Dīn] Muḥammad. 1922. The Bābur-nāma in English. Übersetzt 
von Annette Susannah Beveridge. 2 Bände. London: Luzac. 

Ġaffārī Kāšānī, Qāżī Aḥmad b. Muḥammad. 1404 [1984]. Tārīḫ-i Nigāristān. Hgg. von Murtiżā 
Mudarris Gīlānī. Teheran: Ḥāfiẓ. 

Hātifī (Ḫarǧirdī), ʿAbdallāh. 1958. Tīmūrnāma. Hgg. von Abū Hāšim Sayyid Yūšaʿ. Madras: 
University of Madras. 

Hātifī (Ḫarǧirdī), ʿAbdallāh. 1962. Lailā va Maǧnūn. Hgg. von Saʿdallāh Asadallāhyif. 
Duschanbe: Kombinati Poilgr. Vazorati Madanijati RSS Toǵikistȯn. 

Hātifī (Ḫarǧirdī), ʿAbdallāh. 1977. Šīrīn va Ḫusrau. Hgg. von Saʿdallāh Asadallāhyif. Moskau: 
Izd. Nauka. 

[Hātifī] Hâtefi (Ḫarǧirdī), ʿAbdallâh. 1995. I Sette Scenari. Hgg. von Michele Bernardini. Nea-
pel: Ist. Univ. Orientale. 

Hātifī (Ḫarǧirdī), ʿAbdallāh. 1387 [2008]. Šāhnāma-yi Hātifī Ḫarǧirdī. Ḥamāsa-yi futūḥāt-i šāh 
Ismāʻīl-i ṣafavī. Hgg. von Sayyid ʿAlī Āl-i Dāvud. Teheran: Farhangistān-i zabān va adab-i 
fārsī. 

Ḫvāndamīr. 1380 [2001]. Ḥabīb as-siyar. Hgg. von Muḥammad Dabīr Siyāqī. 4 Bände. Teheran: 
Ḫayyām. 

Membré, Michele. 1993. Mission to the Lord Sophy of Persia (1539-1542). Übersetzt und hgg. von 
A. H. Morton. London: School of Oriental and African Studies, University of London. 

 
108 Gazerani 2016. 
109 Es liegt inzwischen in Edition vor (hgg. von Aʿẓam Pūyanda, Qum, 1394). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

29 

Mīr Niẓām ad-Dīn ʿAlī Šīr Navāʾī. 1363 [1984]. Taẕkira-yi Maǧālis an-nafāyis. Hgg. von ʿAlī 
Asġar Ḥikmat. Teheran: Kitābḫāna-yi Manūčihrī. 

Mustaufī, Ḥamdallāh. 1364 [1985]. Tārīḫ-i guzīda. Hgg. von ʿAbd al-Ḥusain Navāʾī. 3. Auflage. 
Teheran: Amīr Kabīr. 

Niẓāmī Ganǧavī, Ḥakīm Niẓām ad-Dīn Iliyās. 1387 [2008]. Ḫamsa-yi Niẓāmī. Teheran: Hirmis. 
[Qāsimī] Qāsimī Ḥusainī Gunābādī. 1387 [2008]. Šāh Ismāʿīlnāma. Hgg. von Ǧaʿfar Šuǧāʿ 

Kaihānī. Teheran: Farhangistān-i zabān va adab-i fārsī. 
Qazvīnī, Mullā ʿAbd an-Nabī Faḫr az-Zamānī. 1340 [1961]. Taẕkira-yi Maiḫāna. Hgg. von 

Aḥmad Gulčīn Maʿānī. Teheran: Iqbāl. 
[Qummī] Qāżī Aḥmad bin Šaraf ad-Dīn al-Ḥusain al-Ḥusainī al-Qummī. 1383 [2004]. Ḫulāṣat 

at-tavārīḫ. Hgg. von Iḥsān Išrāqī. 2 Bände. Teheran: Intišārāt-i dānišgāh-i Tihrān. 
Rāzī, Amīn Aḥmad. 1340 [1961]. Haft Iqlīm. Hgg. von Ǧavād Fāżil. 3 Bände. Teheran: Kitāb- 

furūšī-yi ʿAlī Akbar ʿIlmī. 
Rūmlū, Ḥasan Bīg. 1384 [2005]. Aḥsan at-tavārīḫ. Hgg. von ʿAbd al-Ḥusain Navāʾī. 3 Bände. 

Teheran: Asāṭīr. 
Sām Mīrzā[-yi Ṣafavī]. 1314 [1936]. Tuḥfa-yi Sāmī. Hgg. von Vaḥīd Dastgirdī. Teheran: Furūġī. 
Yazdī, Šaraf ad-Dīn ʿAlī. 1387 [2008]. Ẓafarnāma. Vol. I. Hgg. von Sayyid Saʿīd Mīr Muḥamm-

ad Ṣādiq und ʿAbd al-Ḥusain Navāʾī. Teheran: Kitābḫāna, mūza va markaz-i asnād-i maǧlis-i 
šūrā-yi islāmī. 

Sekundärliteratur: 

ʿAbbāsī, Ǧavād und Rāškī-yi ʿAlī-Ābād, Ǧavād. 1389 [2010]. „ʿInāyat ba Šāhnāma-yi Firdausī va 
šāhnāma-sarāyī dar ʿaṣr-i farmānravāyī-yi Muġūlān bar Īrān (barrisī-yi mauridī: du šāhnāma-yi 
ḫaṭṭī dar tārīḫ-i muġūl) [Zu Firdausīs Šāhnāma und zur Komposition von šāhnāmas unter 
mongolischer Herrschaft (Fallstudie: Untersuchung von zwei šāhnāma-Manuskripten über die 
Geschichte der Mongolen)]”. Ǧustārhā-yi adabī. 69. 19–44. 

Abrahams, Simin. 1999a. A Historiographical Study and Annotated Translation of Volume 2 of the 
Afżal al-Tavārīkh by Fażlī Khūzānī al-Iṣfāhānī. PhD Dissertation. University of Edinburgh, E-
dinburgh. 

Abrahams, Simin. 1999b. „The Career of Mirzâ Qâsem Jonâbâdi in the Light of Afżal al-
tavârix”. Annalli dell´Istituts Universitario Orientale di Napoli. 49/1- 4. 1–17. 

Ahmad, Aziz. 1963. „Epic and Counter-Epic in Medieval India”. Journal of the American Oriental 
Society. 83/4. 470–476. 

Amanat, Abbas. 2019. „Shahname-ye Naderi and the Revival of Epic Poetry in Post-Safavid 
Iran”. In Seyed-Ghorab, Ali-Asghar (Hg.). The Layered Heart. Essays in Persian Poetry. Wash-
ington: Mage Publishers. 295–318. 

Amanat, Abbas und Ashraf, Assef (Hgg.). 2019. The Persianate World. Rethinking a Shared Sphere. 
Leiden/Boston: Brill. 

Aubin, Jean. 1995. „Chroniques persanes et relations italiennes. Notes sur les sources narratives 
du règne de Šāh Esmāʿil Ier“. Studia Iranica. 24/2. 247–259. 

Bassāk, Ḥasan und Muḥammad-Riżā Qāsim-zāda Šāndīz, 1393 [2014]. „Taṣḥīḥ-i intiqādī-yi 
Tamurnāma-yi Hātifī; matnī ḥamāsī mutaʾaỿỿir az Šāhnāma-yi Firdausī [Kritische Edition 
von Hātifīs Tamurnāma; ein epischer Text, der Firdausīs Šāhnāma imitiert]”. Matnšināsī-yi 
adab-i fārsī. 3. 57–74. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 30

Bernardini, Michele. 1996. „Il Timurnāme di Hātefi e lo Šāhnāme-ye Esmā’il di Qāsemi (il MS. 
FRAZER 87 della Bodleian Library di Oxford) [Hātifīs Timurnāma und Qāsimīs Šāhnāma-yi 
Ismāʿīl (das MS. FRAZER 87 in der Bodleian Library zu Oxford)]“. Oriente Moderno. Nuova 
serie. 15 (76), Nr. 2: La civiltà timuride come fenomeno internazionale. Volume I. 97–118. 

Bernardini, Michele. 2003a. „Hātifī’s Tīmūrnāmeh and Qāsimī’s Shāhnāmeh-yi Ismāʿīl. Consider-
ations for a Double Critical Edition“. In Newman, Andrew J. (Hg.). Society and Culture in the 
Early Modern Middle East. Studies on Iran in the Safavid Period. Leiden/Boston: Brill. 3–18. 

Bernardini, Michele. 2003b. „Hātefi, ʿAbd-Allāh“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Encyclopædia Irani-
ca. Vol. XII/1. 55–57. Aktualisierter Eintrag unter http://www.iranicaonline.org/articles/ 
hatefi (Zugriff am 05.09.2019). 

Bernardini, Michele. 2008. Mémoire et propagande à l´epoque timouride. Paris: Peeters. 
Bernardini, Michele. 2018. „Shahnama in Timurid Historiography“. In Berg, Gabrielle van den 

und Melville, Charles (Hgg.). Shahnama Studies III. The Reception of the Shahnama. Lei-
den/Boston: Brill. 155–172. 

Blois, François de. 1998. „Epics“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Encyclopædia Iranica. Vol. VIII/5. 
474–477. Aktualisierter Eintrag unter: http://www.iranicaonline.org/articles/epics (Zugriff am 
05.09.2019). 

Boyle, John Andrew. 1974. „Some Thoughts on the Sources for the Il-Khanid Period of Persian 
History“. Iran. 12. 185–188. 

Czygan, Christiane und Conermann, Stefan (Hgg.). 2018. An Iridescent Device. Premodern Otto-
man Poetry. Göttingen: V&R unipress/Bonn University Press. 

Davidson, Olga M. 1994. Poet and Hero in the Persian Book of Kings. Ithaca/London: Cornell 
University Press. 

Davidson, Olga M. 2019. „On the Sources of the Shahname“. In Seyed-Ghorab, Ali-Asghar 
(Hg.). The Layered Heart. Essays in Persian Poetry. Washington: Mage Publishers. 353–362. 

Davis, Dick. 1996. „The Problem of Ferdowsî’s Sources“. Journal of the American Oriental Society. 
116, No. 1. 48–57. 

Diba, Layla S. 2006. „Introducing Fath ʿAli Shah. Production and Dispersal of the Shahan- 
shahnama Manuscripts“. In Melville, Charles (Hg.). Shahnama Studies I. Cambridge: The Cen-
tre of Middle Eastern and Islamic Studies, University of Cambridge. 239–257. 

Ethé, Hermann. 1903. Catalogue of Persian Manuscripts in the Library of the India Office. Vol. I. Ox-
ford: India Office. 

Fragner, Bert G. 1999. Die „Persophonie“. Regionalität, Identität und Sprachkontakt in der Geschichte 
Asiens. Halle/Berlin: Das Arabische Buch. 

Gazerani, Saghi. 2016. The Sistani Cycle of Epics and Iran’s National History. On the Margins of His-
toriography. Leiden/Boston: Brill. 

Green, Nile (Hg.). 2019. The Persianate World. The Frontiers of a Eurasian Lingua Franca. Oakland: 
University of California Press. 

Hanaway Jr., William L. 1978. „The Iranian Epics“. In Oinas, Felix J. (Hg.). Heroic Epic and Saga. 
An Introduction to the World’s Great Folk Epics. Bloomington/London: Indiana University 
Press. 76–98. 

Hanaway, William L. 1998. „Eskandar-nāma“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Encyclopædia Iranica. 
Aktualisierter Eintrag unter: http://www.iranicaonline.org/articles/eskandar-nama (Zugriff 
am 05.09.2019). 

Huart, Clément und Massé, Henri. 2012. „Hātifī“. In Bearman, Peri et al. (Hgg.). Encyclopaedia 
of Islam. Second Edition. Brill Online. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

31 

[Khaleghi-Motlagh] Ḫāliqī Muṭlaq, Ǧalāl. 1376 [1997]. „Du nāma darbāra-yi badīha-sarāyī-yi 
šafāhī va Šāhnāma [Zwei Briefe zum Thema spontane orale Komposition und Šāhnāma]“. 
Īrānšināsī. 33. 38–50. 

Khaleghi-Motlagh, Djalal. 1999. „Ferdowsi, Abu’l-Qāsem ii. Hajw-nāma“. In Yarshater, Ehsan 
(Hg.). Encyclopædia Iranica. Vol. IX/5. 523–524. Aktualisierter Eintrag unter: http://www. 
iranicaonline.org/articles/ferdowsi-ii (Zugriff am 05.09.2019). 

Jones, Catherine M. 2014. An Introduction to the Chansons de Geste. Gainesville et al.: University 
Press of Florida. 

Kazzāzī, Mīr Ǧalāl ad-Dīn. 1372 [1994]. Ruʾyā, ḥamāsa, usṭūra [Traum, Epos, Mythos]. Teheran: 
Našr-i markaz. 

Konstan, David und Raaflaub, Kurt A. 2010. „Introduction“. In Konstan, David und Raaflaub, 
Kurt A. (Hgg.). Epic and History. Chichester/Malden: Wiley Blackwell. 1–6. 

Losensky, Paul. 1998. Welcoming Fighānī. Imitation and Poetic Individuality in the Safavid-Mughal 
Ghazal. Costa Mesa: Mazda Publishers. 

Losensky, Paul. 2009. „Sāqi-nāma“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Encyclopædia Iranica. http://www. 
iranicaonline.org/articles/saqi-nama-book (Zugriff am 05.0.9.2019). 

Martin, Richard P. 2005. „Epic as Genre“. In Foley, John Miles (Hg.). A Companion to Ancient 
Epic. Malden/Oxford: Wiley-Blackwell. 9–19. 

Manteghi, Haila. 2018. Alexander the Great in the Persian Tradition. History, Myth and Legend in 
Medieval Iran. London/New York: I.B. Tauris. 

Mayel-Heravi, Najib. 1996. „Quelques meʿrā ǧiyye en persan“. In Moezzi, Mohammad Ali Amir 
(Hg.). Le voyage initiatique en terre d’islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels. Louvain/ 
Paris: Peeters. 199–203. 

Meisamie, Julie S. 1993. „The Past in Service of the Present. Two Views of History in Medieval 
Persia“. Poetics Today. 14/2. Cultural Processes in Muslim and Arab Societies. Medieval and Early 
Modern Periods. 247–275. 

Meisami, Julie S. 1997. „Mixed Prose and Verse in Medieval Persian Literature“. In Harris, Jospeh 
und Reichl, Karl (Hgg.). Prosimetrum. Cross-Cultural Perspectives on Narrative in Prose and Verse. 
Cambridge: D. S. Brewer. 295–319. 

Meisamie, Julie S. 1999. Persian Historiography to the End of the Twelfth Century. Edinburgh: Edin-
burgh University Press. 

Meisami, Julie S. 2000. „History as Literature“. Iranian Studies. 33, No. 1/2. 15–30. 
Meisami, Julie S. 2005. „Masʿūdī and the Reign of al-Amīn. Narrative and Meaning in Medie-

val Muslim Historiography“. In Kennedy, Philip F. (Hg.). On Fiction and Adab in Medieval 
Arabic Literature. Wiesbaden: Harrassowitz. 149–176. 

Meisami, Julie S. 2012. „History as Literature“. In Melville, Charles (Hg.). A History of Persian 
Literature. Volume X. Persian Historiography. London/New York: I.B. Tauris. 1–55. 

Melville, Charles. 2003. „History and Myth. The Persianization of Ghazan Khan“. In Jeremiás, 
Éva M. (Hg.). Irano-Turkic Cultural Contacts in the 11th-17th Centuries. Piliscaba: The Avicenna 
Inst. of Middle Eastern Studies. 133–160. 

Melville, Charles. 2007. „Between Firdausī and Rashīd al-Dīn. Persian Verse Chronicles of the 
Mongol Period“. Studia Islamica. 104/105. Chroniques Medievales Islamiques. Temps, Narration, 
Usages. 45–65. 

Melville, Charles. 2012a. „Introduction“. In Melville, Charles (Hg.). A History of Persian Litera-
ture Volume X. Persian Historiography. London/New York: I.B. Tauris. xxv–lvi. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Sarah Kiyanrad 32

Melville, Charles. 2012b. „The Mongol and Timurid Periods. 1250-1500“. In Melville, Charles 
(Hg.). A History of Persian Literature. Volume X. Persian Historiography. London/New York: I.B. 
Tauris. 155–208. 

Molé, Marijan. 1953. „L’epopée iranienne après Firdōsī“. La Nouvelle Clio. 5. 377–393. 
Murtażavī, Manūčihr. 1385 [2006]. Masāʾil-i ʿaṣr-i Īlḫānān [Themen der Ilchanidenzeit]. Teher-

an: Bunyād-i mauqūfāt-i duktur Maḥmūd-i Afšār. 
Nünlist, Tobias. 2002. Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Berücksichti-

gung von Ibn Sīnās Miʿrāǧ-nāmeh. Bern: Peter Lang. 
Nyitrai, István. 1995. „Rendering History Topical. One Aspect of a 16th Century Persian His-

torical Epic in the Ottoman Empire“. Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae. 48/1-
2. Zsigismond Telegdi Memorial Volume. 109–116. 

Omidsalar, Mahmoud und Omidsalar, Teresa. 1999. „Narrating Epics in Iran“. In MacDonald, 
Margaret Read (Hg.). Traditional Storytelling Today. An International Sourcebook. Chicago/ 
London: Fitzroy Dearborn. 326–340. 

Pellat, Charles, et al. 2012. „Ḥamāsa“. In Bearman, Peri et al. (Hgg.). Encyclopaedia of Islam. Sec-
ond Edition. Brill Online. 

Quinn, Sholeh A. 2000. Historical Writing during the Reign of Shah ʿAbbas. Ideology, Imitation, and 
Legitimacy in Safavid Chronicles. Salt Lake City: University of Utah Press. 

Qullī-pūr Gūdarzī, Šahrām et al. 1396 [2017]. „Muʿarrifī va barrisī-yi manẓūma-yi ḥamāsaʾī-yi 
tārīḫī-yi nauyāfta-yi tārīḫ-i šāh ʿAbbās-i yakum (bā taʾkīd bar tārīḫ-i maḥallī-yi Māzandarān 
[Vorstellung und Analyse eines neu entdeckten episch-historischen Gedichts zur Geschichte 
von Schah ʿAbbās I. (mit Fokus auf die Lokalgeschichte Māzandarāns]“. Pažūhišnāma-yi 
adab-i ḥamāsī. 24. 155–168. 

Rastgār Fasāyī, Manṣūr. 1387 [2008]. „Ḥamāsa-sarāyī dar Īrān pas az ḥamla-yi muġūl tā ẓuhūr-i 
Ṣafaviyān [Epik in Iran [in der Zeit] nach dem Einfall der Mongolen bis zum Aufkommen 
der Safawiden]“. Āyīna-yi mīrāỿ. 6/2. 5–22. 

Razmǧū, Ḥusain. 1381 [2002]. Qalamrau-i adabīyāt-i ḥamāsī-yi Īrān [Das Reich der iranischen 
epischen Literatur]. 2 Bände. Teheran: Pažūhišgāh-i ʿulūm-i insānī va muṭālaʿāt-i farhangī. 

Richard, Francis. 1997. Splendeurs persanes. Manuscrits du XIIe au XVIIe siècle. Paris: Bibliothèque 
Nationale de France. 

Risālat-panāhī, Muḥammad Muṣṭafā und Rāstgū-far, Sayyid Muḥammad. 1395 [2016]. 
„Muʿarrifī-yi manẓūma-yi Timurnāma, ḥamāsaʾī tārīḫī ba taqlīd az Šāhnāma-yi Firdausī va Is-
kandarnāma-yi Niẓāmī [Vorstellung des Gedichts Timurnāma, ein historisches Epos, Imitatio 
von Firdausīs Šāhnāma und Niẓāmīs Iskandarnāma]“. Pažūhišnāma-yi adab-i ḥamāsī. 12.2. 
35–51. 

Rubanovich, Julia. 2004. Beyond the Literary Canon. Medieval Persian Alexander-Romances in Prose. 
PhD Dissertation. Hebräische Universität Jerusalem, Jerusalem (auf Hebräisch). 

Rubanovich, Julia. 2018. „The Alexander Romance“. In Casagrande-Kim, Roberta; Thrope, 
Samuel und Ukeles, Raquel (Hgg.). Romance and Reason. Islamic Transformations of the Classical 
Past. Princeton/Oxford: Institute for the Study of the Ancient World at New York University. 
26–47. 

Rypka, Jan. 1968. „History of Persian Literature up to the Beginning of the 20th Century“. In 
Rypka, Jan. History of Iranian Literature. Hg. von Jahn, Karl. Dordrecht: D. Reidl. 69–351. 

Ṣafā, Ẕabīḥ Allāh. 1324 [1945]. Ḥamāsa-sarāyī dar Īrān. Az qadīmtarīn ʿahd-i tārīḫī tā qarn-i 
čahārdahum-i hiǧrī [Epik in Iran. Von der frühsten Geschichte bis zum vierzehnten Jahrhun-
dert der Hidschra]. Teheran: Amīr Kabīr. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7


Geschichte in Versen vermessen 

Diyâr, 1. Jg., 1/2020, S. 7–33 

33 

Ṣafā, Ẕabīḥ Allāh. 1361 [1982]. „Ḥamāsahā-yi tārīḫī va dīnī dar ʿahd-i ṣafavī [Historische und 
religiöse Epen in der Safawidenzeit]“. Īrān-nāma. 1. 5–21. 

Ṣafā, Ẕabīḥ Allāh. 1371 [1992]. Tārīḫ-i adabīyāt dar Īrān [Geschichte der Literatur in Iran]. 
Band. V.1, 7. Auflage. Band. V.2, 5. Auflage. Teheran: Firdaus. 

Schmidt, Jan. 2012. „The Reception of Firdausi’s Shahnama Among the Ottomans“. In Mel-
ville, Charles und Berg, Gabrielle van den (Hgg.). Shahnama Studies II. The Reception of Fir-
dausi’s Shahnama. Leiden/Boston: Brill. 121–139. 

Sharma, Sunil. 2002. „Amir Khusraw and the Genre of Historical Narratives in Verse“. Compar-
ative Studies of South Asia, Africa and the Middle East. 22/1-2. 112–118. 

Šojāʿ Keyhāni, Jaʿfar. 2013. „Qāsemi-e Ḥosayni-e Gonābādī“. In Yarshater, Ehsan (Hg.). Ency-
clopædia Iranica. http://www.iranicaonline.org/articles/qasemi-hosayni (Zugriff am 05.09.2019). 

Storey, Charles Ambrose. 1927-39 und 1953. Persian Literature. A Bio-Bibliographical Survey. Vol-
ume I (Qurʾānic Literature; History and Biography), Part 1 (Qurʾānic Literature; History), Part 
2 (Biography. Additions and Corrections. Indexes). London: Luzac. [Erweiterte Übersetzung: 
Storey, Charles Ambrose and Bregel, Yuri E. 1972. Persidskaya literatura. 3 Bände. Moskau]. 

Subtelny, Maria Eva. 1986. „A Taste for the Intricate. The Persian Poetry of the Late Timurid 
Period“. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 136/1. 56–79. 

Subtelny, Maria Eva. 2012. „Mīr ʿAlī Shīr Nawāʾī“. In Bearman, Peri et al. (Hgg.). Encyclopaedia 
of Islam. Second Edition. Brill Online. 

Szuppe, Maria. 1992. Entre Timourides, Uzbeks et Safavides. Questions d’histoire politique et sociale de 
Hérat dans la première moitié du XVIe Siècle. Paris: Association pour l’Avancement des Études 
Iraniennes. 

Tanındı, Zeren. 2012. „The Illustration of the Shahnama and the Art of the Book in Ottoman 
Turkey“. In Melville, Charles und Berg, Gabrielle van den (Hgg.). Shahnama Studies II. The 
Reception of Firdausi’s Shahnama. Leiden/Boston: Brill. 141–158. 

Trausch, Tilmann. 2015. Formen höfischer Historiographie im 16. Jahrhundert. Geschichtsschreibung 
unter den frühen Safaviden. 1501–1578. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wis-
senschaften. 

Wood, Barry David. 2002. The Shahnama-i Ismaʿil. Art and Cultural Memory in Sixteenth-Century 
Iran. PhD Dissertation. Harvard University, Boston, MA. 

Woodhead, Christine. 1983. „An Experiment in Official Historiography. The Post of şehnāme-
ci in the Ottoman Empire. C. 1555-1605“. Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes. 
75. 157–182. 

Woodhead, Christine. 2007. „Reading Ottoman „Şehnames“. Official Historiography in the 
Late Sixteenth Century“. Studia Islamica. 104/105. Chroniques Medievales Islamiques: Temps, 
Narration, Usages. 67–80. 

Yamamoto, Kumiko. 2003. The Oral Background of Persian Epics. Storytelling and Poetry. Leiden/ 
Boston: Brill. 

Zipoli, Riccardo. 1993. The Technique of the ǧawāb. Replies by Nawāʾī to Ḥāfiẓ and Ǧāmī. Venedig: 
Cafoscarina. 

Zutphen, Marjolijn van. 2014. Farāmarz, the Sistāni Hero. Texts and Traditions of the Farāmarz- 
nāme and the Persian Epic Cycle. Leiden/Boston: Brill. 

 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7 - Generiert durch IP 216.73.216.108, am 08.02.2026, 06:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-1-7

