
 Mitteilungen 397

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e. V.

Mitteilungen

Zum Tod von Renate Böschenstein-Schäfer

Die Literaturwissenschaftlerin Renate Böschenstein-Schäfer ist am 
25.  Juni 2003 in ihrem siebzigsten Lebensjahr völlig überraschend ge-
storben.

Die Literatur, und zwar die gesamteuropäische seit Homer und der 
Bibel, war für Renate Böschenstein zeitlebens geliebter und kompetent 
behandelter Lehr- und Forschungsgegenstand, zugleich aber auch ur-
eigenes Lebenselement. Unersättliche Leserin, die sie war, die ganze 
Kapitel der »Buddenbrooks« auswendig konnte, halfen ihr die Texte aus 
Vergangenheit und Gegenwart dabei, sich in der schwierigen Zeit, in der 
sie zu leben hatte, zu orientieren, mit sich selbst zurecht zu kommen und 
Familien- und Alltagsprobleme klärend zu durchdenken. Das machte 
alles, was sie zur Literatur äußerte, so authentisch. Dabei war ihr mehr 
und mehr die Psychoanalyse zum Schlüssel des Ver stehens geworden. 
Diese machte sie skeptisch gegenüber der klassischen Forderung nach 
einem autonomen, kohärenten Selbst. Ihr kontinuierliches Interesse galt 
denn auch Autorinnen und Autoren, in deren Werk sie ähnliche Erfah-
rungen gestaltet fand, Friedrich Hölderlin, E. T.  A. Hoffmann, Annette 
von Droste-Hülshoff, Paul Celan. Nicht minder fragwürdig wurde ihr 
die Annahme einer erzählbaren äußeren Realität. Das war ihr wohl an 
der Gattung der Idylle aufgegangen und lenkte, nur scheinbar parado-
xerweise, ihr Interesse auf die sogenannten Realisten, Gottfried Keller, 
Wilhelm Raabe und immer wieder den vielschichtigen Theodor Fon-
tane, über den sie eine Monographie in Arbeit hatte. Es waren stets eng 
umrissene Fragen, von denen aus sie ins Grundsätzliche vordrang, wie 
etwa von derjenigen nach den antiken Musen zum Rätsel der dichteri-
schen Produktivität. Diese Gegenstandsnähe ermöglichte ihr auch die 
neugierige Distanz, aus der sie während ihres beruflichen Lebens in 
Bonn, Berlin und Genf das Kommen und Gehen literaturtheoretischer 
Konzepte verfolgte und kommentierte. 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 Mitteilungen

Hugo von Hofmannsthal gehörte, schon als wichtige Domäne ihres 
Mannes Bernhard Böschenstein, zu Renate Böschensteins literarischem 
Fundus. Wissenschaftlich hat sie sich jedoch nur wenige Male zu ihm 
verlauten lassen. Der früheste Beitrag (in »Kirchensprache  /  Sprache 
der Kirche«, hg. von Joachim Burkhardt, 1964) befaßt sich mit dem 
Chandos-Brief und ordnet diesen in die Tradition negativen mystischen 
Sprechens ein, dem ihre Bonner Dissertation von 1959 gegolten hatte. 
Die berühmt gewordene Gattungsmonographie zur »Idylle« (1967) sagt 
von Hofmannsthals kleiner Dichtung dieses Titels, sie wirke »wie ein 
Siegel auf die Geschichte der Gattung«, da sie deren Elemente noch ein 
letztes Mal vereinige. Wider Erwarten nimmt die Doppelgänger-Antho-
logie von 1987 vom Andreas-Fragment keine Notiz. Der einläßlichste 
Beitrag ist der große Aufsatz »Tiere als Elemente von Hofmannsthals 
Zeichensprache« im ersten Band des Hofmannsthal-Jahrbuches (1993). 
Abgesehen von den differenzierten poetologischen und erkenntnistheo-
retischen Überlegungen und ihrer Anwendung, etwa auf das »Gespräch 
über Gedichte«, ist er auch ein bewegendes Zeugnis von Renate Böschen-
steins vorwissenschaftlicher Liebe zu Tieren als Individualitäten eigenen 
Rechts – eine weiterer kleiner Beleg für die enge Verschlungenheit von 
Literaturwissenschaft und persönlichem Leben, die sie auszeichnete. 

Sie war Mitglied der Hofmannsthal-Gesellschaft und hatte sich seit 
1994 für deren Beirat zur Verfügung gestellt. 

Renate Böschenstein fehlt nun allen schmerzlich, die selber haben 
erfahren dürfen, wieviel literarischer Witz, nachdenklicher Ernst und 
anregende Kraft immer aufs neue vom Gespräch mit ihr ausgegangen 
waren.

Karl Pestalozzi

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Mitteilungen 399

Andreas Zimmer
(14. Mai 1930 – 21. Juni 2003)

Am 21. Juni 2003 ist Andreas Zimmer gestorben. Er ist einem jahrzehn-
telangen schweren Nierenleiden erlegen. Wir verlieren mit Andreas 
Zimmer ein Mitglied des Ehrenrats unserer Gesellschaft, dem er seit 
der Tagung in Marbach 1994 angehörte. Wir verlieren mit ihm den 
Enkel Hofmannsthals, der sich in besonderer Weise dem Erbe seines 
Großvaters verpfl ichtet fühlte. Aus diesem Grunde schenkte er in sei-
ner freundlichen und zugewandten Art auch den Angelegenheiten der 
Hofmannsthal-Gesellschaft sein Interesse.

Daß vor allem Andreas Zimmer sich für die Hofmannsthalschen 
Belange in der Familie zuständig fühlte, mag mit der biographischen 
Konstellation zusammenhängen. Er ist der zweite von Christianes vier 
Söhnen, von denen einer im Kleinkindalter an Lungenentzündung und 
einer als junger Mann durch einen Unfall gestorben ist. Durch den Tod 
des zweijährigen Christoph, des einzigen Enkels, den Hofmannsthal 
noch erlebt hatte, kam Andreas die Rolle des Ältesten der Brüder und 
überhaupt aller Enkel Hofmannsthals zu. Andreas ist zehn Monate nach 
dem Tod des Großvaters und genau am Geburtstag seiner Mutter, am 
14. Mai 1930, zur Welt gekommen. Im Jahr seiner Geburt erschien in 
den ersten beiden Heften der Zeitschrift Corona die erste Publikation des 
Andreas unter dem Titel Fragment eines Romans, an dessen Herausgabe der 
Vater des gerade geborenen Kindes, Heinrich Zimmer, maßgebend be-
teiligt war. In einem Brief an Herbert Steiner vom 18. Mai 1930 spricht 
Heinrich Zimmer vom »ausgesprochenen, aber glücklichen Durchein-
ander«: »Der leibhafte und bildhafte Andreas sind übereinander gepur-
zelt, d.h. an ihrem Geburtstag, Mittwoch dem 14. Mai morgens um 
dreiviertel 9 hat Christiane einen gesunden Jungen zur Welt gebracht.« 
Mit dieser Konstellation und diesem Namen war dem Neugeborenen 
die Zuständigkeit und die Verantwortung für das großväterliche Erbe 
sozusagen in die Wiege gelegt. Als junger Mann soll Andreas Zimmer 
auch noch dem Großvater auffallend ähnlich gesehen haben. Thomas 
Mann schreibt in einem Brief an Christiane vom 28. Juli 1945, Andreas 
habe »Hofmannsthals Augen«.

Andreas Zimmer war – solange sein prekärer Gesundheitszustand 
es erlaubte – regelmäßiger Teilnehmer an unseren Tagungen: 1991 in 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 Mitteilungen

Neubeuern, 1994 in Marbach, 1997 in Bad Aussee und 2000 in Weimar. 
Er kam zu diesen Anlässen extra aus den USA angereist. In Wien 2002 
war ihm dann eine Teilnahme auf Grund einer neuerlichen dramatischen 
Verschlechterung seines Befi ndens nicht mehr möglich. Mit seiner Prä-
senz auf den Tagungen sorgte Andreas Zimmer – mit der kurzen Unter-
brechung der Berliner Tagung von 1989 – für die Kontinuität der Familie 
Hofmannsthals in der Gesellschaft: er hat damit seine Mutter Christiane 
abgelöst, die bis zu der Tagung in Pont-à-Mousson 1986, also bis kurz 
vor ihrem Tod im Januar 1987, regelmäßig zu den Veranstaltungen der 
Gesellschaft gekommen war. 

Als Wahrer dieser Kontinuität war Andreas Zimmer auch aus anderen 
Gründen prädestiniert. Er hatte als Ältester der Söhne Christianes noch 
am längsten die deutschsprachige Umgebung erlebt und sprach fl üssig 
und korrekt Deutsch (wenn auch manchmal mit reizenden kleinen Feh-
lern, so, wenn er von den ›Gläubigen‹ statt den ›Gläubigern‹ sprach), 
und er war derjenige, der sich am meisten für die Werke des Großvaters 
engagierte, der sie nicht nur ausgezeichnet kannte, sondern sich auch um 
ihre Vermittlung im anglo-amerikanischen Sprachraum bemühte. Gegen 
Ende seines Lebens hat er noch die von Marie Thérèse Miller-Degenfeld 
herausgegebene amerikanische Ausgabe des Briefwechsels Hof manns-
thals mit Ottonie von Degenfeld – 2000 unter dem Titel The Poet and the 
Countess erschienen – mit einer Einleitung versehen. 

Seine Krankheit ertrug Andreas Zimmer mit bewundernswerter 
Gefaßtheit: es sei ihm zur Zeit leider nicht möglich zu reisen, so das 
vornehme ›Understatement‹ des Schwerkranken. Diese freundliche Ge-
lassenheit, die ihn im Umgang mit Menschen auszeichnete und mit der 
er überhaupt allem Problematischen und Schwierigen begegnete, wird 
uns dankbar in Erinnerung bleiben. 

Elsbeth Dangel-Pelloquin

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Mitteilungen 401

Tagung der Hugo vom Hofmannsthal-Gesellschaft in Wien
12. –15. September 2002

Die Tagung der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft, die vom 12. bis 
15. September 2002 in Wien stattfand, feierte das hundertjährige Jubi-
läum des Chandos-Briefs. Sie sollte Gelegenheit geben, ein Gründungs-
dokument moderner Literatur einer neuen Lektüre zu unterziehen. So 
waren die Vortragenden und Arbeitsteilnehmer gebeten worden, Hof-
mannsthals Brieffi ktion nicht nur als ein Dokument der Sprachkrise 
zu lesen, als welches es die germanistische Aufmerksamkeit bisher fast 
ausschließlich gefesselt hatte, sondern Spuren zu verfolgen, die diese 
in einem neuen Licht und einem erweiterten Kontext erscheinen ließe. 
Die Tagung über den Chandos-Brief sollte von jenem Punkt ihren 
Ausgang nehmen, wo man am Ende angekommen zu sein schien, so 
die stellvertretende Vorsitzende der Hofmannsthal-Gesellschaft Elsbeth 
Dangel-Pelloquin, die in ihren eröffnenden Worten die lange For-
schungsgeschichte dieses Schlüsseltextes skizzierte. Dabei war man sich 
des Wagnisses, einen allzu vertrauten und allzu oft behandelten Text in 
den Mittelpunkt einer Tagung zu stellen, bewußt. Das Augenmerk fi el 
nun auf bislang unbeobachtete Textstrategien Hofmannsthals, vor allem 
auf die Rhetorizität des Briefes. Es galt die konsequente Erschließung 
seiner Metaphernfelder sowie die Würdigung der gesteigerten Rolle der 
Bildlichkeit in einem Text, der den sprachlichen Zeichen mißtraute und 
ihre Korruption konstatierte. Die Beachtung des medialen und anthro-
pologischen Kontextes des Briefes bereicherte die Diskussion um eine 
weitere Facette.

Die Tagung fand in den Räumlichkeiten des Bildungszentrums Strudl-
hofstiege im neunten Wiener Gemeindebezirk statt, d. h. in unmittel-
barer Nähe zu einer der architektonischen Ikonen der österreichischen 
Literatur: der Strudlhofstiege. Hugo von Hofmannsthal und Heimito 
von Doderer gerieten auf diesem Wege in unverhoffte Nachbarschaft. 
Die Verbindung aus Seminar-Hotel und den Tagungsräumen, die in 
dem restaurierten Palais d. h. wiederum in historischer Umgebung 
untergebracht waren, ermöglichten eine in der Großstadt ungewohnte 
Konzentration des Publikums während des gesamten Tagungszeitraums. 
Vor allem die großzügigen Zuwendungen des Büros Dr. Hubert Chri-
stian Ehalt von der Forschungsförderung der Stadt Wien und der ALG 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 Mitteilungen

haben es der Gesellschaft erlaubt, in einem solchen Rahmen zusammen-
zukommen. In ihrer Eröffnungsrede sprach Elsbeth Dangel-Pelloquin 
den Sponsoren den herzlichen Dank der Gesellschaft aus. 

Zur Einleitung des wissenschaftlichen Programms wurde der Chan-
dos-Brief von dem Wiener Schauspieler Alexander Lutz vorgelesen. Im 
Anschluß hielt Konstanze Fliedl (Universität Salzburg) den Eröffnungs-
vortrag mit dem Titel: »Unmögliche Pädagogik. Chandos als Vater« 
(siehe HJb 2003), der ausgehend von einer rhetorischen Analyse der 
Katharina Pompilia-Episode die Krise des väterlichen Wortes in Litera-
tur und Kultur der Jahrhundertwende analysierte. Der anschließende 
Vortrag von Wendelin Schmidt-Dengler, der in dankenswerter Weise 
und mit großem Gewinn für die Tagung kurzfristig für Henning Ritter 
einsprang, beschäftigte sich unter dem Titel »Die Metamorphosen des 
Lord Chandos« mit der doppelten Bedeutung der Ovidschen Metamor-
phosen für den Brief sowohl auf thematischer Ebene – in den zahlreichen 
mythologischen Reminiszenzen des Textes – als auch in Bezug auf die 
Sprachkrise, die als ein Verwandlungsgeschehen von größter Tragweite 
ebenfalls im Horizont der Metamorphosen aufscheint. Der Vortrag 
nahm seinen Ausgang von der Selbstcharakteristik des literarischen 
Schaffens des Lord Chandos im ersten Teil des Briefes, die eine Krise 
begreiflich macht, die selbst wiederum Gegenstand des Schreibens wer-
den mußte. Chandos präsentiert sich anfangs als stilsicherer Autor, der 
im souveränen Umgang mit den Genres sowohl bereits Geschriebenes 
(Schäferdichtungen, Epithalamia, Traktat über Architektur) als auch 
Projektiertes (Historiographie, Metamorphosen bzw. der Versuch einer 
Enzyklopädie in einer Sammlung von ›Apophthegmata‹) vorzuweisen 
hat. Der literarhistorische Bezugsrahmen wird genau abgesteckt. Sal-
lust wird die »Erkenntnis der Form« und Ovid das metamorphotische 
Prinzip verdankt. In dem Titel ›Die Verwandlungen des Lord Chandos‹ 
sind sowohl die geplanten Dichtungen als auch die Verwandlungen des 
Redenden selbst impliziert. Chandos will Autor und Figur zugleich sein – 
»verschwinden wollte ich in ihnen und aus ihnen heraus mit Zungen 
reden«. Beschworen werden die Verwandlungsgeschichten von Narziß, 
Aktäon und Perseus, vor allem aber der Verwandlungsgott Proteus, der 
sich ständig wandelt. Proteus ist aber vor allem Philip Lord Chandos 
selbst – eine Figur, die in unendlich vielen Zeichen erscheint und da-
her deren Gültigkeit verhängnisvoll in Frage stellt. Aus der sicheren 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Mitteilungen 403

Architektur der lateinischen Perioden stürzt er ab und vertraut sich der 
Vielgestalt an, die die Gefahr der Gestaltlosigkeit in sich birgt. 

In einer Rekonstruktion der narrativen Handlungslogik des Chandos-
Briefes ermittelte David Wellbery (University of Chicago) in seinem 
Vortrag zum Thema »Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination. 
Anmerkungen zum Chandos-Brief und zur frühen Poetik Hofmanns-
thals« einen Dreischritt von »Vergehen« – »Strafe« – »Reinigung«, der zu-
gleich das Schema einer poetologischen Refl exion konstituiert. Wellbery 
zeigte, wie aus dem Scheitern eines sich an der infantilen Phantasie der 
»Alleinheit« orientierenden »laktopoetischen Modells« ein alternatives 
Modell hervorgeht, das sich als eine »sakrifi ziale Poetologie« erfassen 
lässt (Vgl. HJb 2003). 

In ihrem Beitrag »Das Leuchten der Bilder in der Sprache. Hof-
mannsthals medienbewußte Poetik der Evidenz« las Sabine Schneider 
(Universität Würzburg) die erleuchteten Augenblicke des Lord Chandos 
als Illuminationen im medialen Spannungsfeld von Sprache und Bild. 
Das Einschießen visionärer Bilder im Zwielicht der Dämmerzustände 
des Bewußtseins stellte sie in den Kontext einer Poetologie des inne-
ren Sehens und erläuterte deren diskursiven Zusammenhang mit der 
zeitgenössischen sinnesphysiologischen, lebensphilosophischen, kultur-
anthropologischen und psychoanalytischen Diskussion um die endoge-
nen Bilder bei abgesenktem Bewußtsein (Vgl. HJb 2003). 

In seinem Vortrag »Die Erlebnisse des Lord Chandos« las Hein-
rich Bosse (Universität Freiburg) den »Brief« als die Geschichte einer 
kreativen Spaltung. Vor dem Hintergrund einer Ernst Mach-Lektüre 
im Sommer 1902 habe Hofmannsthal die Einheit zwischen Erlebnis 
und Ausdruck, die seit Goethe als poetische Ich-Instanz eingesetzt und 
beglaubigt war, suspendiert (vgl. HJb 2003). 

In seinem Arbeitskreis »Zur Poetik der Leere« las Lorenz Jäger (FAZ) 
den Brief des Lord Chandos als die Krise eines Erbes. Chandos, so 
legt der erste Teil des Briefes nahe, schließt zunächst mit prächtigen 
Werkplänen an die Tradition an. Dichterische Produktivität sollte sich 
zunächst mühelos aus der Sammlung, Sichtung und Weiterführung 
des Überlieferten ergeben. Die Krise, die nun diese ungebrochene 
Fortschreibung vereitelt, ist nicht nur als eine Sprachkrise bzw. als ein 
Entzug der Begriffe zu beschreiben. Sie macht den Dichter auch mit 
einem neuen Produktionsrhythmus bekannt. Zwischen den isolierten 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 Mitteilungen

Momenten dichterischer Erleuchtung, so zeigt sich dem aus dem lite-
rarischen Leben zurückgezogenen Chandos, liegen nun lange Perioden 
der geistigen Brache, in denen der Zusammenbruch der überkommenen 
Ästhetik deutlich wird. Dabei verändern sich auch die Gegenstände, an 
denen sich diese Erleuchtung bildet. Wie bei van Gogh stehen sie auch 
bei Hofmannsthal im Zeichen der Armut. Demgegenüber kann die Fülle 
der Tradition und ihre virtuose Handhabung keine authentische und 
autonome Dichtung verbürgen. Der Abstand zwischen dem Erbe, der 
Tradition und der vom Moment geforderten autonomen künstlerischen 
Reaktion stellt ein poetologisches Problem, dem sich Hofmannsthal 
immer wieder konfrontiert sieht. 

Im Arbeitskreis von Claudia Öhlschläger (Universität München) zum 
Thema »Stumme Wesenheit der Dinge«. Hofmannsthal und die Abstrak-
tion der Moderne. Wurde der Versuch unternommen, Hof manns thals 
Chandos-Brief auf der Folie der Abstraktionstheorie Wilhelm Worrin-
gers zu lesen. Dessen 1908 erschienene Dissertation »Ab strak tion und 
Ein fühlung« faßte das Geistige der Abstraktion als den entscheidenden 
Motor menschlicher Kunstproduktion, zugleich aber als eine anthro-
pologisch verankerte Tendenz, solche Formen zu schaffen, die von der 
Kontingenz der willkürlichen Außenwelterscheinungen befreien kön-
nen. Andererseits lassen sich im Begriff des Ornaments die Immanenz 
und Transzendenz, Entsinnlichung und Versinnlichung spannungs-
reich verbinden. – Hofmannsthal interessiert sich für das »Struk tive 
und Geistige« der Theoreme Worringers, die über die historistischen 
Nach ahmungs praktiken des 19. Jahrhunderts hinausweisen. Auch sein 
Ornamentbegriff vollzieht eine Abstraktionsleistung im Sinne Worrin-
gers, indem er alle Erlebnisse »ihres realen Inhalts entkleidet und nur 
mehr die abgezogene Gebärde der Wesen betrachtet.« – In Bezug auf 
den Chandos-Brief erscheint Abstraktion als ein Weg zum »Wesen« der 
Dinge, ohne daß jedoch die Substanz dieser »Wesenhaftigkeit« entschlüs-
selt würde. Im Kontext der Arbeitsgruppe erwies sie sich sowohl als 
ästhetisches Gestaltungsprinzip wie auch als epistemologisches Prinzip. 
Ersteres artikulierte sich im Verfahren der metonymischen Reihung von 
Gegenständen, Tieren, Objekten etc., die keine Referentialität mehr 
aufweisen. Unaufschließbare Chiffren des Unsagbaren sind sie sowohl 
Figuren eines Bilderarchivs als auch Träger epiphanischer Offenbarun-
gen. In erkenntnistheoretischer Perspektive erwies sich Abstraktion als 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Mitteilungen 405

ein Verfahren, das den Brief des Lord Chandos zwischen Sehschärfe 
(Hyperrealismus) und Unsichtbarkeit, zwischen Starre und Liquidität, 
zwischen der Entleerung begrifflicher Sprache und ihrer imaginativen 
Anreicherung, zwischen der inneren, gleichsam somatischen Durchdrin-
gung der Materie und ihrer Vergeistigung changieren läßt. 

Der Arbeitskreis von Heinz Hiebler »Medienästhetische Aspekte des 
Chandos-Briefes« ging der Fragestellung nach, was eine als »angewandte 
Medienwissenschaft« begriffene Literaturwissenschaft für ein Verständ-
nis des Chandos-Briefes leisten kann. In der Diskussion wurde der Brief 
selber vor allem in Hinblick auf seine materiellen Erscheinungsformen 
betrachtet. Beginnend mit der einzigen erhaltenen Notiz und der Rein-
schrift des »Briefes« wurden zunächst Hofmannsthals Refl exionen über 
die eigene Handschrift im erweiterten Kontext der Schriftproblematik 
diskutiert. Wie sich zeigen ließ, entscheidet sich dieser schon früh für 
eine Schrift, die nicht selbst Bild sein (wie etwa die typographischen Spie-
lereien der Dadaisten und Futuristen), wohl aber Bilder umschreiben 
und beim kundigen Leser evozieren will. Hier erweist sich Hofmanns-
thal als Protagonist einer modernen Ästhetik, die sich der Materialität 
ihres Mediums bewußt ist, aus pragmatischen Rücksichten jedoch auch 
weiterhin der idealistischen Mechanik von genialer Schöpfer- und Ein-
bildungskraft verpfl ichtet bleibt. – Medienwissenschaftlich wurde der 
Chandos-Brief zunächst als ein individuelles, privates und gleichwohl 
»schriftliches Gespräch« defi niert. Als klassisches Feuilleton in zwei 
Teilen vollzieht er sodann den Schritt aus der ursprünglich privaten 
individuellen Gesprächssituation wie aus der handschriftlichen Form 
heraus in das öffentliche Tagesgespräch der massenhaft verbreiteten 
Zeitung. Während sich die Stimmung für den aufmerksamen Leser am 
Samstag nach einer kurzen Laudatio temporis acti mit der Darstellung 
der Krise verfi nstert, bringen die Epiphanie-Schilderungen des zweiten 
Teils wieder mehr Licht im Wortsinn. – Das weitere Schicksal des »Brie-
fes«, das im Zeichen des Buchdrucks der literarischen Moderne stand, 
gab Anlaß zur Diskussion von Hofmannsthals Buchverständnis und 
Buchästhetik, wobei die Ansprüche Hofmannsthals an das ideale Buch 
herausgearbeitet wurden. Seine beharrlichen Forderungen nach der ein-
fachen Antiqua-Schrift und seine Abneigung gegen jeglichen bildlichen 
oder ornamentalen Buchschmuck haben als buchästhetisches Endziel 
nicht die Handpresse, sondern den Verlag der Bremer Presse, dessen 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 Mitteilungen

Buch- und Schriftgestaltung Hofmannsthals Ansprüche auf Schönheit, 
Lesbarkeit und Wirkung vereint. 

Der von Joachim Seng geleitete Arbeitskreis »›Fremd und doch da-
heim‹. Celan liest Hofmannsthal« ging den Spuren der Hofmannthal-
Lektüre bei Paul Celan nach, die für ihn seit seiner Zeit in Czernowitz 
präsent und bedeutend war. Noch kurz vor seinem Tod las er Hof-
mannsthals Chandos-Brief. Anstreichungen und Randbemerkungen 
der im Deutschen Literaturarchiv aufbewahrten Hofmannsthalbände 
der Celanschen Bibliothek zeugen von der engagierten Hofmannsthal-
Lektüre des Autors, der sich besonders für den Andreas-Roman, für 
»Der Dichter und diese Zeit«, sowie für »Ad me ipsum«, das »Buch der 
Freunde« und den Chandos-Brief interessierte. In einer Lektüre der 
Bremer Rede »Ansprache anläßlich der Entgegennahme des Literatur-
preises der Stadt Bremen« von 1958 wurde die Sprachthematik Celans 
in Hinblick auf die Sprachkrise des Lord Chandos diskutiert. Ausgehend 
von der Büchner-Preis-Rede erörterte man zunächst die Beziehungen 
zwischen Büchner und Celan, um sie zuletzt auch für eine Lektüre von 
Hofmannsthals »Der Dichter und diese Zeit« fruchtbar zu machen. Wie 
aus den Randnotizen ersichtlich, war vor allem das Bild des Bettlers 
unter der Treppe, des Leidend-Genießenden für Celan von Bedeutung, 
das er in die Nähe des »Auf dem Kopf-gehen« des Büchnerschen Lenz 
rückte. Offenkundig besaß Hofmannsthal für Celan Aktualität und 
Modernität. Wie sich anhand verschiedener Konkretisierungen und 
Indizien zeigen ließ, weckten seine Texte starke Resonanzen im Werk 
des jüngeren Dichters. 

Die Arbeitsgruppe »Der Chandos-Brief im Kontext der Epoche«, die 
von Karl Pestalozzi (Universität Basel) geleitet wurde, fragte nach Bezü-
gen zu zeitgenössischen Texten. Aus dem sprachskeptischen Mittelteil 
hörte Fritz Mauthner ein Echo seiner »Beiträge zu einer Kritik der Spra-
che« von 1901/02 heraus, zu denen ihn Nietzsche und Schopenhauer 
angeregt hatten. In »Skepsis und Mystik« (1903) beschrieb Gustav 
Landauer die »Augenblicke« des Lord Chandos als moderne Versionen 
der Mystik Meister Eckarts, den er neu übersetzt hatte. Eine ähnliche 
»Neomystik« (Spörl) propagierten gleichzeitig Maurice Maeterlinck und 
Rudolf Kassner. Wie Chandos seine Jugenddichtung beschreibt, erinnert 
an den »Monolog« des neu entdeckten Novalis, aber auch an die Tradi-
tion der Goethe-Zeit in der Sicht der »Modernen«. In der Arbeitsgruppe 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Mitteilungen 407

wurden Ausschnitte aus solchen Intertexten gelesen und in ihrem Ver-
hältnis zum Chandos-Brief besprochen. 

Wie bei jeder Hofmannsthal-Tagung stellte Heinz Röllecke, der Leiter 
der Kritischen Hofmannsthal-Ausgabe und neu gewählte Vorsitzende 
der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft die neu erschienenen Bände 
vor. Im Rahmenprogramm des Chandos-Tagung wurden drei Ver-
anstaltungen angeboten. Am Freitag nachmittag bestand die Möglichkeit, 
das Grab Hofmannsthals am Rodauner Friedhof sowie das Wohnhaus 
Hofmannsthals in Rodaun, zu besuchen, wo die Tagungsteilnehmer auf 
sehr freundliche Weise von den derzeitigen Besitzern empfangen und 
durch die Räumlichkeiten des Fuchsschlössels geführt wurden. Das 
Gasthaus Rodauner Hof bot anschließend Gelegenheit für das tradi-
tionelle gesellige Beisammensein. Eine öffentliche Lesung am Samstag 
abend machte die Tagungsteilnehmer mit dem unveröffentlichten Brief-
wechsel zwischen Hofmannsthal und seinen Eltern bekannt. Konrad 
Heumann vom Freien Deutschen Hochstift führte auf kompetente Weise 
in die Problematik dieses umfangreichen Editionsprojektes ein, während 
die folgende Lesung der Schauspieler Sylvia Lukan, Florentin Groll und 
Max Mayer die folie à trois im Hause Hofmannsthal mit Nachdruck und 
Ausdruck in Szene setzte. Zum Abschluß der Tagung wurde der Chan-
dos-Brief von österreichischen Autoren der Gegenwart gleichsam auf 
die literarische Probe gestellt. Gemeinsam mit dem Kunstverein Alte 
Schmiede veranstaltete die Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft eine 
Matinee in der Wiener Schönlaterngasse. Der Leiter des Literaturpro-
gramms der Alten Schmiede Dr. Kurt Neumann hatte dem Kongreß 
freundlicherweise die Räumlichkeiten der Alten Schmiede zur Verfügung 
gestellt, die als Ort der österreichischen Gegenwartsliteratur in Wien eine 
kaum zu überschätzende Rolle spielen. Auch bei der Erstellung des Pro-
gramms und bei der Kontaktierung der Autoren war er der Gesellschaft 
sehr behilflich gewesen. So setzten sich am Sonntag morgen Friederike 
Mayröcker, Elfriede Czurda, Richard Obermayr und Peter Waterhouse 
in eigenen und eigens für diese Veranstaltung geschriebenen Texten mit 
dem Chandos-Erbe bzw. der Chandos-Hypothek auseinander – in un-
terschiedlichster Form, wie wiederum im Hofmannsthal-Jahrbuch 2003 
nachzulesen, und mit großem Erfolg.

Juliane Vogel

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216997-397 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216997-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

