Foucaults Abenteuer im Iran’
Ideen als politische Ereignisse studieren

Es ist an sich erstaunlich, dafl Foucault die wihrend des Iran-Projekts
gesammelten Erfahrungen und die in seinen »Reportagen« entwickel-
ten Vorstellungen tiber Islam, Revolution in »geistloser« (sprich reli-
gionsbeladener) Zeit und in einem peripheren Land in seinem wissen-
schaftlichen (Euvre nicht weiter verfolgt und nicht weiter verarbeitet
hat. Man darf dennoch annehmen, daf die vor allem im »Corriere della
Sera« und im »Nouvel Observateur« erschienenen Reportagen iiber
die islamische Revolution im Iran einigen Einfluf§ auf das Spitwerk
Foucaults hatten. Sicherlich beeinfluf§ten sie auch die ersten sozialwis-
senschaftlichen Interpretationen und Studien zum islamischen Fun-
damentalismus.

Gegenstand des vorliegenden Essays sind die »reportages des
idées«, mit denen Foucault die iranischen Ereignisse begleitete. Hier
sollen einige Parallelen zu seiner politischen Theorie aufgezeigt wer-
den. Eine Studie der Wirkung, die diese Berichte auf die Soziologie des
islamischen Fundamentalismus gehabt haben mogen, kann hier jedoch
nicht vorgelegt werden.

Es ist behauptet worden, dafl man Foucaults »infantilen Linksradi-
kalismus« von seiner politischen Theorie trennen miisse (Walzer
1986). Ich teile diese Meinung nicht. Foucaults Interesse, unmittelbare
Rebellion zu verstehen, ist in seiner Machttheorie ebenso prisent wie
in seinen Reportagen iiber den Iran und seinen vielseitigen, oft auch
nur pamphletistischen Interventionen in praktische Auflehnung. Im
Iran suchte er, die Motive und Werkzeuge der sich als blofle Menschen
im Aufstand begegnenden Massen zu untersuchen. Dabei blieb, wie
ich zeigen will, seine politische Theorie der eigentliche Fokus des In-
teresses. Es ist dies der Versuch, als Ganzes zu verstehen, warum Men-
schen in bestimmten Situationen den Kampf der Unterwerfung vor-
ziehen.

Man kann deshalb auch nicht von einem »Irrtum« Foucaults in der
Beurteilung der iranischen Ereignisse sprechen, wie manche seiner
Freunde ihm vorhielten. Foucault hat einen solchen Irrtum nie zuge-
standen. Und die Pariser Kollegen, die ihn gerne zu einem solchen Zu-
gestindnis bewegt hitten, haben die unterliegende theoretische Ab-

57

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

sicht des Unternehmens mifiverstanden. Sie sahen nur das scheinbar
Offensichtliche: Foucaults Sympathie fir den islamischen Aufstand.
Daf sie Foucault so einstimmig verurteilten, hat sicher dazu beigetra-
gen, daf} die Texte, Giber die dieser Essay handelt, so groblich vernach-
lassigt wurden. Die harte Kritik der Freunde aber blieb fiir Foucault
eine Enttduschung (vgl. Eribon 1989: 309-13; Rondeau et al. 1984: 19),
und er selbst scheint das Iran-Projekt nach 1979 vollig von der Agenda
gestrichen zu haben.

Umfang und thematische Schwerpunkte des Projekts

Drei Themenbereiche von theoretischer Reichweite markieren Fou-
caults Beschiftigung mit den iranischen Ereignissen. Erstens verfolgen
die Reportagen eine Reihe von Themen, die sich auf das in »Uberwa-
chen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses« entwickelte Paradox
von »physis« und Organisation beziehen oder auf die Frage der struk-
turellen Bipolaritit des modernen Projekts menschlicher Herrschaft,
wie Gordon (1980: 254) dies ausdriickt.

Zweitens sind eine Reihe von Themen dem spezifischen Verhiltnis
des Irans und des Islams zu hegemonialen Strategien gewidmet. Islam
erscheint hier als ein Prozef§ der Auflehnung eines unterdriickten loka-
len Wissens gegen die etablierten hegemonialen Wahrheiten (vgl. Fou-
cault 1980: 81£; Taylor 1986: 95). Es ist der Islam, der Spiritualitit als
eine vollig neue, aus der Geschichte geschopfte und in die Zukunft
weisende, religiose Technik der Formation der Macht von unten ein-
fihrt. Hier ist bemerkenswert, dafl der Begriff der Spiritualitit im
Werk Foucaults erst nach den iranischen Ereignissen eine gewisse Be-
deutung gewinnt und in den Vorlesungen tiber eine Hermeneutik des
Selbst dem politisch utopischen Kontext, den er in den Iran-Texten
noch hat, weitgehend entzogen wird (vgl. O’Farrell 1989: 74, Fn. 28;
Hacking 1986).

Drittens sind eine Reihe von Themen auf den Begriff der relativen
Neutralitit von Herrschaftstechniken bezogen, der gleichfalls in
»Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses« entwickelt
wird. Foucault betont die erfahrungslose Leere von Machtstrategien
und Techniken der Herrschaft und spricht von der Anonymitit und
Absichtslosigkeit bestimmter Formen der Konstruktion von Macht.?

Im folgenden will ich zeigen, daff die Bedeutung der Reportagen

58

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

tber die revolutioniren Ereignisse im Iran in der ungeteilten Auf-
merksamkeit liegt, die Foucault diesen drei in seinem theoretischen
Werk verankerten Themenbereichen und Ideen widmet.

Das Unternehmen Iran

Im Sommer 1978 formierte sich um Michel Foucault eine Gruppe von
Journalisten und Intellektuellen, unter ihnen auch André Glucksmann
und Allain Finkielkraut, mit dem Ziel, in einem journalistischen Un-
ternehmen den Charakter der revolutioniren islamischen Bewegung
im Iran zu bestimmen (vgl. Eribon 1989: 299; CdS, 12.11.1978: 1). Das
Projekt figurierte unter dem aufregenden Titel »reportages des idées«.
Die Absicht war, den Ideen der gemeinen Menschen und von Minori-
titen mehr Beachtung zu schenken als den offiziosen Ideen und Vor-
stellungen der Intellektuellen. Es galt, die Relevanz der Ideen von tdti-
gen Menschen zu bestimmen, die nicht daran gewohnt waren, Ge-
schichte sprechen zu lassen oder besonders auf die Geschichte zu ho-
ren:

»Es gibt mehr Ideen auf dieser Erde als Intellektuelle sich moglicherweise vor-
stellen konnen. Und diese Ideen sind viel wirkungsvoller, stirker und wider-
standsfahiger und leidenschaftlicher als >Politiker< begreifen konnen. Es ist
notwendig, bei der Geburt der Ideen und den Explosionen ihrer Formen dabei
zu sein und nicht nur durch Biicher, die sie formulieren, sondern bei den Er-
eignissen, in denen sie ihre Macht manifestieren, bei den Kampfen, die fiir oder
gegen Ideen gefithrt werden.«

(CdS, 12.11.1978: 1)

Foucaults Untersuchungen iiber die Ideen der islamischen Bewegung
im Iran des Jahres 1978 folgen keinem Muster akademischer Vorge-
hensweise oder methodologischer Reflexion und Praxis kulturtiber-
greifender Forschung. Lediglich unter Mithilfe persischer Freunde in
Paris, insbesondere von Ahmad Salamatian, der spiter zum stellvertre-
tenden Auflenminister aufstieg, aber bereits 1981 wieder ins Exil ging,
wurde er eilig mit Literatur, Dokumentationen und einer Adressenliste
von Kontaktpersonen ausgestattet (Eribon 1989: 300, 309). Man darf
bei diesem Unternehmen eine gewisse allgemeine Faszination franzosi-
scher Intellektueller fiir die exotische Vorstellungswelt der orientali-

59

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

schen politischen Kultur unterstellen, wie sie etwa bereits in Montes-
quieus »Lettres persanes« bestens bezeugt ist. Doch Foucaults iber-
hohes Interesse an den iranischen Ereignissen scheint eher auf die An-
ziehungskraft des besonderen Charakters dieser Volksbewegung und
schliefflich Revolution zuriickzufihren zu sein. Daf§ Ideen — hier die
religidsen islamischen Ideen eines Volkes —, deren historische Bedeu-
tung so systematisch geleugnet wurde, die bewegende Kraft eines
Volksaufstandes werden konnten, mufite untersucht werden und zwar
im Kontext der gesellschaftlichen Ereignisse dort selbst:

»Es sind nicht Ideen, die die Welt leiten. Doch vielleicht gerade weil die Welt
Ideen hat (und weil sie kontinuierlich eine Vielfalt von ihnen produziert) wird
sie nicht einfach passiv von jenen gefiihrt, die die Befehlsgewalt haben oder
von jenen, die sie das Denken ein und fiir alle Mal lehren wollen.

Dies ist der Sinn, den wir diesen Reportagen geben wollen: wo die Analyse
dessen, was man denkt, mit der Untersuchung dessen, was passiert, verbunden
sein wird. Intellektuelle werden mit Journalisten an dieser Kreuzung von Ideen

und Ereignissen zusammenarbeiten.«
(CdS, 12.11.1978: 1)

Es ist darauf hinzuweisen, dafl fiir Intellektuelle das nostalgische Inter-
esse an dem, was sich ereignet und an dem Charakter der verschiede-
nen gesellschaftlichen Erfahrungen in Zeiten der Volkserhebung oder
Revolution, gewissermaflen eine natiirliche Konsequenz, ja in vielen
Fillen auch eine Bedrohung ihrer professionellen Existenz darstellt.
Sie wollen dann oft ihre professionelle Distanz iiberwinden und jene
Entfremdung gegeniiber den wirklichen Kriften, die die Menschen
bewegen, beenden. Foucault scheint hier von einem groflen Druck und
einer Art Neugierde bewegt gewesen zu sein, die historischen Anzei-
chen der Eruption unterdriickter Ideen unter den Menschen und die
Formen ihrer Erscheinung in der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu
untersuchen.

Die methodologischen und konzeptuellen Vortberlegungen des
Projekts der »reportages des idées« scheinen dabei ganz bewuflt auf
die Interpretation des Zusammenhangs von dem, was Menschen den-
ken, und von dem, was passiert, beschrinkt gewesen zu sein. Dieses
Ziel signalisiert natiirlich in gewisser Weise eine Verabschiedung von
professioneller Wissenschaft und von Forschung, die der strikten Dis-

60

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

ziplin einer abgehobenen wissenschaftlichen Form Rechnung zu tra-
gen hitte.” Der besondere nichtakademische Charakter des Unter-
nehmens rechtfertigt sich fir Foucault aus der Form dessen, was un-
tersucht werden soll: Die Zusammenarbeit von Intellektuellen und
Journalisten wird in solchen Zeiten notwendig, in denen sich die
Grenzen zwischen Ideen und Ereignissen iiberschneiden und sich neue
Passagen zwischen ihnen 6ffnen.

Wenige Tage nach dem »Schwarzen Freitag«, dem 8. September
1978, dem Tag des Massakers auf dem Jaleh Platz in Teheran, reiste
Foucault zusammen mit Thierry Voetzel in den Iran. Die konkreten
Vorbereitungen fiir diese Reise werden in Didier Eribons Biographie
(1989: 298-309) kurz beschrieben, sie sind hier nicht von besonderem
Interesse. Wir sollten jedoch vermerken, dafl Foucault zwei sehr inten-
sive, obwohl offensichtlich nur kurze Aufenthalte im Iran hatte: zuerst
einen Aufenthalt von etwa einer Woche, Mitte September 1978 also;
sodann einen zweiten Aufenthalt, der etwa Mitte Oktober 1978 be-
gann, wobei die Umstinde der Riickreise nach Paris offensichtlich im
Dunkeln geblieben sind.

Alles in allem datieren Foucaults Auslassungen {iber den Iran aus
der Zeit zwischen dem 28. September 1978 und dem 11. Mai 1979. Sie
lassen sich in drei Kategorien unterteilen:

Erstens handelt es sich um die Reportagen, die in unmittelbarem
Zusammenhang mit den jeweiligen Aufenthalten Foucaults im Iran in
der Mailinder Tageszeitung »Corriere della Sera« oder im Pariser Wo-
chenmagazin »Nouvel Observateur« erschienen sind (CdS, 28.9.; CdS,
1.10.; CdS 8.10.; NO 726, 16.10.1978, im Zusammenhang mit dem er-
sten Aufenthalt; CdS 7.11.; CdS 19.11.; CdS 26.11.1978 im Zusam-
menhang mit dem Aufenthalt im Oktober).

Zweitens haben wir die Reaktionen auf Leserbriefe und verstreute
analytische Bemerkungen, die in der Zeit nach der Riickkehr vom
zweiten Aufenthalt im Iran (sehr wahrscheinlich Ende Oktober 1978)
bis zum Zeitpunkt des absoluten Verstummens tber die iranischen
Angelegenheiten nach dem 11. Mai 1979 datieren, also in eine Periode
von 5 Monaten fallen (NO 731, 13.11.1978: 26; NO 753, 16.4.1979: 46
LMa 647, 26.4.1979: 15).

Drittens finden wir eine Reihe von Texten, die ebenfalls in die
letztgenannte Periode fallen, aber aus einer Perspektive der Distanz die
Ereignisse und die eigene Eingriffnahme reflektieren. Diese Notizen

61

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

und Kommentare sind ganz offensichtlich stirker auf die eigene philo-
sophische Perspektive abgestellt. Es handelt sich um die Aufzeichnung
eines Gespriachs mit Claire Briere und Paul Blanchet, zwei Pariser
Journalisten der Tageszeitung »Libération, die Foucault bereits wih-
rend seines ersten Iran-Aufenthaltes im September 1978 getroffen hat-
te. Dieses Gespriach wurde als Anhang im Iran-Buch von Briére und
Blanchet (1979a: 227-241) publiziert. Hierzu gehoren auch die Uberle-
gungen zum Projekt der »reportages des idées« (CdS, 12.11.1978) so-
wie seine letzte Rechtfertigung des Projekts gegentber seinen Kriti-
kern (LM, 11.5.1979).

Obwohl Foucaults Betrachtungen zur iranischen Revolution keinen
direkten Bezug zu den inneren philosophischen Fragen seines Werkes
reklamieren und sicherlich auch nicht in einer Form gestaltet sind, die
einen solchen Anspruch rechtfertigen konnte, ist es doch angebrachrt,
darauf hinzuweisen, daf} sowohl die Umstinde der Vorbereitung der
iranischen Expedition als auch der Versuch, die »Tiefe« (ein Wort das
Foucault sicherlich zuriickweisen wiirde) der Ereignisse zu beschrei-
ben und zu reflektieren, die grofie »philosophische« Herausforderung
anzeigen, die diese Revolution im Namen der Religion fiir ihn darstell-
te. Die Betrachtungen Foucaults zum Iran sind, wie der Rest seines
Werkes, brillant geschrieben, und man mag darin einen Grund sehen,
warum diese Texte — jenseits des akademischen Bannes, der sie traf —
so einflufireich geblieben sind. Die schicksalhaften Verflechtungen des
Iran-Abenteuers mit dem akademischen Werk Foucaults lassen sich
aber vielleicht am besten in der Tatsache erspiiren, daff Foucault in der
Mitte der Iran-Affire im College de France einen Vortrag fiir den 10.
Januar 1979 ankiindigte, der den Titel »Bio-politique« trug, sich also
mit der Darstellung eines aus dem 19. Jahrhundert herrithrenden Herr-
schaftskonzepts beschiftigte (NO 738, 30.12.1978-7.1.1979: 13).

Die Entkorperung der Institutionen:
Der Schah, die Armee und die Mullahs

Journalistische Reportagen eines Philosophen unterscheiden sich mog-
licherweise auf den ersten Blick nicht sehr vom herkémmlichen Jour-
nalismus. Sie missen, anders als eine Philosophie, die sich der Umdeu-
tung der historischen Grundlagen des Prozesses der ganzen westlichen

62

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

Zivilisation verschreibt, der Breite des Zeitungslesertums zuginglich
bleiben. Foucaults »reportages des idées« bilden hier keine Ausnahme.
Wie viele, die damals iiber den Iran schrieben, scheint Foucault sich
auf den ersten Blick vor allem mit der logischen Konsistenz der den
Institutionen des Schah-Regimes verbliebenen Strategien des Machter-
halts zu beschiftigen. Zugleich behandelt Foucault aber auch die orga-
nisatorische Logik der islamischen Volksbewegung.

Hier werden beim niheren Hinsehen bereits Parallelen zu seiner in
»Uberwachen und Strafen« entwickelten Analyse des »Ancien Ré-
gimes« und des Begriffs der Herrschaft traditioneller politischer Or-
ganisationen deutlich, wo physischer Zwang noch die relative Ineffizi-
enz, die Mikrobedingungen der Herrschaft in den Orientierungen in-
dividuellen Verhaltens zu kontrollieren, auszugleichen, ja zu ersetzen
hat (vgl. hierzu Dreyfus/Rabinow 1982: 126ff.).

Foucaults erster Bericht erschien im »Corriere della Sera« (CdS,
28.9.1978)". Er handelt von der Rolle der Armee in der persischen
Gesellschaft. Hier sind seine Beobachtungen tiber den »Korper« der
Armee von Bedeutung: Unter dem Gesichtspunkt der organisatori-
schen Konsistenz unterscheidet er zwischen internen (Offiziere und
Soldaten) und externen (Gesellschaft, Alltag) Formen der Legitimati-
on. Dies bleibt jedoch im Rahmen journalistischer Standards, denn
insbesondere in Zeiten sozialer Unruhe haben Fragen nach der Stabili-
tat oder moglichen Erosion der Sicherheitskrifte eine klare Prioritit.
Im Kontext der verschiedenen spiteren Berichte wird jedoch deutlich,
dafl Foucault hier mit einem allgemeineren Problem des Verhiltnisses
zwischen Alltagsbeziehungen der Menschen und den Zielen, der Logik
und der Konsistenz, sowohl sich auflésender als auch sich formieren-
der institutioneller Krifte, hier das Regime des Schah, dort die losen
Kommunikationsstrukturen der Mullahs, beschaftigt ist (vgl. die Arti-
kel in CdS, 7.11.1978 und NO 726, 16.-23.10.1978: bes. S. 49). Diese
Themen sind mehr oder minder direkt in Foucaults Philosophie einge-
baut und bediirfen deshalb genauerer Betrachtung.

Der erste Iran-Bericht beginnt mit einem Versuch, die verschiede-
nen Reaktionen der Politiker, der Armee und der Massen auf das Erd-
beben in Tabas und auf das Massaker vom »Schwarzen Freitag«, dem
8. September 1978, wiederzugeben. Man wird durchaus an propheti-
sche Worte erinnert, Worte, die zumal vom exilierten Ayatollah Kho-
meini hitten stammen konnen, wenn man die folgenden Passagen liest:

63

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

»Die Erde, die bebt und Dinge zerstdrt, kann in der Tat das Volk vereinigen,
doch sie teilt die Politiker und lifit die Gegner als unversohnliche erscheinen.
Das Regime denkt, daf} es die Schicksalhafigkeit der Natur umgehen und einen
Umweg um den groflen Schrecken der Massen machen kann, die durch die
Massaker des Schwarzen Freitag zwar geschwicht, aber nicht entwaffnet wur-
den. Es wird keinen Erfolg dabei haben. Die Toten von Tabas stehen in einer
Reihe mit den Opfern auf dem Jaleh Platz; sie vermischen sich mit ihnen.«
(CdS, 28.9.1978: 1)

In dieser spannungsgeladenen Situation, wo der Tod eines Muslims
durch die Hand eines anderen Muslims mit einem Mythos beantwortet
wird (»e risposto con uno mito«), stellt Foucault sich die Frage, war-
um die persische Armee nicht die Macht der politischen Intervention
hat. Er stellt sich diese Frage vor dem Hintergrund der spezifischen hi-
storischen, geopolitischen und ideologischen Bedingungen des Landes:
Erstens besteht die Armee nicht aus einem einheitlichen, kohirenten
Organismus, sondern aus vier von einander getrennten Korperschaf-
ten, die alle dem Schah unterstehen. Diese sind: (1) die traditionelle
Armee, die sowohl fiir die administrative Kontrolle des Territoriums
als auch — eine Folge der »Weiflen Revolution« des Regimes — fiir 6f-
fentliche Arbeiten zustindig ist; (2) die Palastgarde des Schah, eine ge-
schlossene Korperschaft, Relikt der orientalischen Geschichte; (3) die
kimpfende, mit den besten Waffen ausgeriistete Truppe; schlieflich (4)
die amerikanischen Berater, deren Anzahl Foucault auf etwa 30.000-
40.000 schatzt (CdS, 28.9.1978: 1). In seiner Beschreibung dieser Or-
ganisation betont Foucault zweitens die Intensititen formalisierter mi-
litarischer, technologischer und kontrollierender Macht, die letztend-
lich nur eine geringe Sensibilitit gegeniiber spezifischen lokalen und
sozialen Bedingungen entwickelt.

Der hohe Grad organisatorischer Formalisierung einerseits bedingt
andererseits einen Mangel an praktischen und ideologisch begriindeten
Zielen. Die ungeheure technologische und organisatorische Wirksam-
keit der Armee scheint in Ermangelung eines dufleren Feindes auf die
militdrische Kontrolle des eigenen Volkes gerichtet zu sein und dabei
zugleich den geopolitischen und strategischen Interessen einer frem-
den Hegemonialmacht, der USA, zu unterliegen.

Ohne der persischen Militirgeschichte groffere Aufmerksamkeit zu

64

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

schenken, behauptet Foucault drittens, dafl die Armee in threm mo-
dernen Konstitutionsprozef§ iiber keine Geschichte politischer Inter-
vention verfiigt habe, die als ideologischer Bezugspunkt fiir politisches
Handeln dienen konnte. Viertens stellt der offene Anti-Marxismus der
Armee keine »physische« Opposition gegentiber einer Volksbewegung
dar, die nach Foucault selbst tiber keine klare moderne Ideologie ver-
figte. Foucault sprach mit zwei hochrangigen Offizieren, die sich
selbst zur Opposition zahlten. Dabei konnte er beobachten, daf} der
Anti-Kommunismus der Armee nicht an sich zur entschlossenen Zu-
rlickweisung des von unten entwickelten Volkswillens fihrte. Indem
sie sich der Opposition anschlossen,

»hatten sie bald die Gelegenheit zu entdecken, dafi sie es nicht mit dem inter-
nationalen Kommunismus zu tun hatten, sondern daf§ alles nur mit dem Mann
auf der Strafle zu tun hatte, den Hindlern des Bazars, den Angestellten und
den Arbeitslosen, so als wiren es ihre Briider oder sie selbst, wenn sie keine
Soldaten geworden wiren.«

(CdS, 28.9.1978: 3)

Es ist die organisatorische, technologische und ideologische Leere, die
die Armee so empfinglich fur die politischen Gefiihle des Volkes
machte. Politische Manipulation, fremde Strategien und die Wider-
spriiche der internationalen Szene haben in der Armee eine institutio-
nelle Korperschaft ohne »physis« hinterlassen. Foucault zeigt, wie we-
nig wirksam die beschworene Loyalitit zum Herrscher blieb und wie
die Erosion der »Ideen« zum Entstehen einer neuen »physis« beitrug,
die sich an den Ideen der islamischen Volksbewegung orientierte.”

Es gibt eine Reihe weiterer kontrastierender Aspekte des Argu-
ments, daf} der Prozef} der Erosion institutioneller Macht gewohnlich
mit dem Fehlschlag, iber »Ideen« zu verfiigen, einhergeht:

»So scheint die Armee selbst nicht iber die Macht politischer Intervention zu
verfugen. Es ist wahr, daf§ der Schah nicht ohne sie sein kann, aber die Armee
selbst ist von Kriften belagert oder vielmehr von innen her paralysiert worden,
die den Schah bedrohen. Die Armee kann eine Losung zulassen oder verhin-
dern. Aber sie kann weder eine Losung aufzwingen noch eine entwickeln, au-

Rer derjenigen, die sie in sich selbst finden konnte. Sie ist mehr ein Schlof als

65

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

ein Schliissel. Und von den zwei Schliisseln, die vorgeben, sie zu &ffnen,
scheint zur Zeit nicht der amerikanische Schliissel des Schah der passende zu

sein. Es ist der islamische Schlussel der Volksbewegung.«

(Ibid.)

In seinem Bericht vom 7.11.1978 veranschaulicht Foucault den Prozef§
der Auflosung institutioneller Macht anhand von zwei Beispielen: der
Schah und die Mullahs.®

Welche strategischen Reaktionen auf die unkontrollierten und viel-
leicht sogar manipulierten Ausbriiche der Militanz und des Vandalis-
mus unter den Teheraner Studenten sind seitens des Schah méglich?
Auf den ersten Blick scheint er iiber die »Idee der Ordnung« zu verfii-
gen, und das verschafft ihm moglicherweise den Vorteil internationaler
Unterstiitzung im Osten wie im Westen. Dartiber hinaus konnte dies
die Armee veranlassen, zu seinen Gunsten zu intervenieren. Doch un-
ter Hinweis auf das Ausmafl der Mobilisierung der Massen verwirft
Foucault den Gedanken, daf} die »Idee der Ordnung« allein tiberhaupt
noch eine Option sein konnte, mit der die gesellschaftlichen Korper-
schaften noch zu inspirieren gewesen seien. Von hier schliefit er, dafl es
dem Schah unméglich sein wird, seine frithere Autoritit wieder herzu-
stellen. Seine Verteidigungsposition bleibt strategischer Natur und
versetzt ihn deshalb nicht in die Lage, die Korperschaften der Regie-
rung in thren Operationen wieder miteinander und mit der Gesell-
schaft zu verbinden.

»Sollte diese Kalkulation des Souverins aufgehen, wire es notig, daf das Land
so unbeweglich bleibt, wie es Teheran gestern morgen war. Die Armee, oder
zumindest ihr sicherster Teil, ist in der Lage, die groflen Stadte zu beherrschen,
aber kann sie das Uber das ganze Land hinweg tun — ich meine damit nicht nur
das ganze Territorium, sondern auch die Masse der Bevolkerung.«

(CdS, 7.11.1978: 2)

In einem weiteren Schritt wird jedoch erkennbar, wie die Intervention
der Armee diese selbst fiir den politischen und religiosen Willen des
Volkes, das seinen Widerstand fortfithren konnte, empfinglich mach-
te. Hier verband sich die Idee der Ordnung selbst mit den Ideen der
Menschen in den Straflen, die zunehmend sich Bewufitsein dariiber

66

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

verschafften, dafl das System von ihren eigenen titigen Ideen abhingig
wurde.

Gelegentlich taucht ein drittes Beispiel auf: die in seiner abschlie-
fenden Verteidigung wieder aufgenommene Vorstellung, daf diese
Revolution, die seine ungeteilte Begeisterung fand, sich in ein Mul-
lah-Regime verwandeln kénnte” Er driickt dies in einem Vergleich
der leeren Rhythmen des Schreckens und Strafens aus: auf der einen
Seite die Folter der Savak, auf der anderen Seite das Blutvergieflen und
Schlachten der Strafmafinahmen der Mullahs. Foucaults Dialektik der
organisatorischen »Korper, die er in der Analyse des Aufstiegs und
Zerfalls institutioneller Macht im Verlauf der iranischen Ereignisse
verwendet, bleibt insofern ambivalent, als er die Vorstellung des »om-
nipotenten Regimes« mit derjenigen eines Aufstands eines »Volkes
ohne Waffen« miteinander in Einklang zu bringen sucht. Er weigert
sich, den Aufstieg des neuen Mullah-Regimes mit dem ewigen Gesetz
der Revolutionen zu erkliren, daff die Tyrannei, die bereits mit dem
blinden Enthusiasmus insgeheim verbunden war, nun aufs neue aufer-
stehen konnte. Fir ihn stellte die iranische Revolution etwas ganz
Neues, etwas ganz Spezifisches dar:

»Die Spiritualitit, die jenen zugesprochen wird, die starben, steht in keinem
Verhiltnis zum Blutvergieffen einer von rigiden fundamentalistischen Kleri-
kern gefiihrten Regierung. Die religidsen Iraner wollen ihr Regime durch die
Bedeutung, die ihm durch den Aufstand gegeben wird, authentisch machen.
Wir wiirden uns in unserer Argumentation nicht von ihnen unterscheiden,
wenn wir die Tatsache des Aufstands nicht wiirdigten, nur weil es sich heute
um ein Mullah-Regime handelt. In einem Fall wie im anderen gibt es >Angst«.
Angst vor dem, was im letzten Herbst sich im Iran ereignete und was die Welt
seit langem nicht mehr als Beispiel erlebt hat.«

(LM, 11.5.1979: 3)

Hier wird eine spezifisch orientalische Dimension der Deutung der
Ereignisse klar, als wire es jene »Spiritualitit« gegentiber den Toten
des Aufstands, die den iranischen Fall vor dem allgemeinen Gesetz der
Dialektik von Plebs und Formation institutioneller Macht retten sollte.
Hier liele sich gewissermaflen am Rockschof eine neue Revolutions-
theorie jenseits der Spirale zu immer neuer Formation institutioneller

67

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Macht ergreifen, eine Theorie, die aus dem gewohnten Dualismus von
Individuum und Gesellschaft, Plebs und Institution herausspringt. Mit
dem Begriff der Spiritualitit wird eine neue Form der Subjektivierung
der Macht verbunden, die in sich keine Genealogie tragt und deshalb
den westlichen Rahmen der Motivationsbildung durch neue individu-
ierte Netzwerke der Macht ersetzen sollte. Diesen Zipfel einer neuen
revolutioniren Utopie zu ergreifen, war jedoch fiur die Freunde in Pa-
ris ebenso zuviel wie fir die Massen in Teheran.

Verkorperte Ideen: Die politische Spiritualitit des Islams

Sein erster franzosisch-sprachiger Bericht aus Teheran (NO,
16.10.1978) ist nicht einfach nur eine Zusammenfassung der zuvor in
Italienisch veroffentlichten Artikel, wie Eribon meint.® Foucault stellt
hier den Islam, die Stirke religioser Ideen und ihre mogliche politische
Funktionsweise in den Vordergrund. Wenn es ein westliches Vorurteil
ist, orientalische Regime grundsitzlich des Mangels der funktionalen
Trennung zwischen politischer Macht und religiosem Charisma zu be-
zichtigen, so geht Foucault diesem Vorurteil insofern aus dem Weg, als
er das konventionelle Bild des Konigs als eines Heiligen in das Bild des
gegen den Schah revoltierenden Propheten transformiert.

»Die Situation im Iran scheint sich in eine grofle Spannung zwischen zwei die
traditionellen Symbole reprisentierenden Personlichkeiten aufzulosen: der Ko-
nig und der Heilige, der Kénig in Waffen und der entwaffnete Mann im Exil;
der Despot mit einem Mann vor ihm, der unter dem Applaus der Nation sich
in blofle Hande kleidet. Dieses Bild hat eine natiirliche Anziehungskraft, aber
es verschleiert eine historische Realitit, die durch Millionen von Toten besie-
gelt ist.«

(NO, 16.10.1978: 48)

Man konnte auch hier zunichst normalen Journalismus vermuten,
denn wie Foucault waren viele andere Journalisten in diesem Stadium
der Entwicklung der iranischen Ereignisse dartiber beunruhigt, daff die
Religion zu einer moglichen Quelle der politischen Erneuerung der
politischen Regime im Nahen Osten werden konnte. Auch war be-
kannt, daff die Regierungen selbst den Islam strategisch als ideologi-
sche Waffe gegen den Marxismus einzusetzen versuchten. Man hat

68

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

sich in den Sozialwissenschaften seit langem mit dem spezifisch mo-
dernen Status dieser Religion und besonders mit der Frage, ob der Is-
lam einem westlichen Muster der Sikularisierung und Modernisierung
folgen konnte, beschiftigt. Streitbare Orientalisten haben dagegen
immer wieder auf die starken politischen Dimensionen des Islams hin-
gewiesen. Foucaults Berichterstattung scheint hier auf den ersten Blick
nur ein weiteres Beispiel der konventionellen Vorstellung vom Islam
zu liefern. Doch fithrt Foucaults hier entwickelte Denkfigur tiber das,
was die Iraner selbst meinen, wenn sie von einer »islamischen Regie-
rung« sprechen, zu einer vollig neuen Formulierung der Bezichung
von Religion und Politik: Man ist versucht zu behaupten, Foucault
habe nach einer fiir thn im Westen lingst verloren gegangenen »politi-
schen Theologie« »von unten« gesucht. Seine ganze Aufmerksamkeit
richtet sich auf religioses Verhalten und den Ausdruck religioser Ideen
der Massen auf den Straflen im Demonstrationsprozefy unmittelbarer
politischer Aktion. Der in Zusammenhang mit dem russischen Gu-
lag-System von 1917 entwickelte Begriff der »Plebs« als das einer je-
den Unterwerfung und Revolte zugleich unterliegende Maf’ wird im
Falle Irans mit dem unberechenbaren Faktor der religiosen Spirituali-
tit erganzt. Spiritualitit wird hier zu einem Begriff, der in der Form
der islamischen Volkserhebung zugleich die Realititen des islamischen
Alltagslebens zu identifizieren sucht.

Am deutlichsten wird Foucaults Sensibilitit in bezug auf diese
Konstruktion eines politischen Islams »von unten« — eine Denkfigur,
die heute immer noch in apologetischer Absicht sowohl unter Islami-
sten als auch unter westlichen Sozialwissenschaftlern weit verbreitet ist
— in seiner Antwort auf den kritischen Brief einer in Paris lebenden
Muslimin. Sie warf Foucault vor, einem dem romantischen Orienta-
lismus verhafteten Enthusiasmus iiber den Islam zu verfallen und da-
bei die lange Geschichte moderner Errungenschaften in den Gesell-
schaften des Vorderen Orients zu vernachlissigen (vgl. NO, 731,
6.11.1978: 27).

In seiner Antwort stellt Foucault den bloflen Fakt dagegen, daf}
Leute sich fiir die Idee einer »islamischen Regierung« tdten lassen.
Dies ist fir ithn Anlafl dafiir, »dafl es thm zu einer grundlegenden Auf-
gabe wurde, danach zu fragen, was der Inhalt ist, der diesem Ausdruck
gegeben wird, und was die Kraft ist, die ihn belebt« (NO, 731,
13.11.1978: 26).

69

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Aber bedeutsam in diesem Zusammenhang ist fiir Foucault auch,
dafl wir sowohl die tausend Jahre alte Verunglimpfung der Muslime als
Fanatiker ablegen als auch gegeniiber jenen Okzidentalen kritisch sein
missen, die am Islam nur soweit interessiert sind, als sie thre Verach-
tung fir die Mohammedaner bestitigt finden. »Das Problem des Is-
lams ist ganz wesentlich ein Problem unserer Zeit und fir die Jahre,
die noch kommen werden. Die erste Bedingung fiir eine Diskussion
ist, auch wenn man nur {iber geringe Intelligenz verfiigt, nicht damit
zu beginnen, thm mit Hafl zu begegnen« (ibid.). Diese bemerkenswert
strenge Zurlickweisung eines Kommentars einer intelligenten und be-
unruhigten Frau bedarf der ungeteilten Aufmerksamkeit. Foucaults
apodiktisches Urteil fuf8t auf der Annahme, daf} der Gehalt der politi-
schen Bewegung im damaligen Iran ausschliefflich »islamisch« gewe-
sen sei, und dafl fiir ihn der schlagendste Beweis fiir dieses Phinomen
in dem Grad lag, in dem die Massen bereit waren, den Tod in Kauf zu
nehmen. Dies bleiben auch in den Berichten die beherrschenden The-
men.

Wie oben bereits angedeutet versucht Foucault, die islamische Be-
wegung in einem Bild zweier Figuren aus der traditionalen Heraldik
aufzuldsen: der Heilige, der die Macht des Konigs herausfordert. Ein
Bild, das dann in den Widerspriichen der iranischen Geschichte als ei-
ne »Realitit« aufgelost wird, die durch die »Signatur von Millionen
von Toten« besiegelt ist (NO 726, 16.10.1978: 26).

Eine zweite, vertiefende Anspielung auf die iranische Geschichte
besteht darin, daf§ Foucault die Krifte des heiligen Mannes in der Tat-
sache seiner Abwesenheit eher verstirkt sieht. Das Bild des alten Man-
nes, der einsam in Paris sitzt und von hier zu seinem Volk im Iran
spricht, kann in verschiedener Weise inspirierend wirken. Es spielt auf
eine wichtige Denkfigur Foucaults an: das abwesende Zentrum des
Diskurses. Es bezieht sich aber auch auf einen Topos des schiitischen
Glaubens: der verlorengegangene Imam, dessen Riickkehr erwartet
wird. Auch wird der Hintergrund der Wirkungsweise der modernen
Kommunikationsmedien deutlich, durch die diese Abwesenheit so
zauberhaft aber zugleich so bestimmt und unmittelbar erscheint. Im
Zentrum dieser spannungsgeladenen Beziechungen steht die Idee der
»islamischen Regierung«. Was sind die Charakteristiken, mit denen
sich dieser, zumindest fiir den westlichen Geist Ende der 70er Jahre so
mysteriose Begriff definieren laft?

70

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

Foucault folgt der vertiefend wirkenden Perspektive einer histori-
schen Hermeneutik. Er setzt den Begriff der »islamischen Regierung«
ganz wesentlich mit der verlorenen Vergangenheit in Bezug. Sie ist so
die Reprisentation eines »Ideals«, das auf die Geschichte gebaut ist,
und eine »Utopie« zugleich;

»etwas sehr Altes und etwas das weit in die Zukunft hineinreicht: zuriickzuge-
hen zu dem, was der Islam zur Zeit des Propheten war; aber auch voranzu-
schreiten hin zu einem leuchtenden und weit entfernten Punkt, wo es moglich
sein sollte, Vertrauen wiederzufinden anstelle Gehorsam iiben zu miissen. «
(NO 726, 16.10.1978: 49)

Die blofle Tatsache jedoch des revolutioniren Ereignisses verlangt
nach weiteren Kriterien, mit denen die Bedeutung von »islamischer
Regierung« zu bestimmen wire, vielleicht auch einen anderen Typ der
Hermeneutik. Die Betonung liegt hier nicht mehr auf »Geschichtex,
sondern auf der Dynamik sozialen Handelns.

»Auf der Suche nach diesem Ideal, so scheint es mir, fillt das Mif§trauen ge-

gentiber dem Legalismus mit der Kreativitit des Islams zusammen.«

(Ibid.)

Auf einer dritten Ebene versucht Foucault, die Rhetorik einer Eigent-
lichkeit zu entlarven, die den Begriff der »islamischen Regierung« un-
ter Bezug auf westliche Werte zu erkliren versucht, eine Rhetorik von
interviewten Klerikern, Intellektuellen und Studenten, die einen au-
thentischen Islam in Begriffen der Aufklirung erliutern will: Demo-
kratie und birgerliche Revolution als Ausdruck authentischer islami-
scher Werte und der Effizienz des Korans. Eine islamische Autoritit
erzihlt ithm: »Islam bewertet die Arbeit; niemandem konnen die
Fruchte seiner Arbeit weggenommen werden; das, was allen gehort
(Land, Wasser), kann nicht von irgendeinem angeeignet werden«
(ibid.). Foucault bleibt dieser Rhetorik gegeniiber auflerordentlich kri-
tisch und wendet ein, daff ein solcher Begriff der »islamischen Regie-
rung« den Begriffen der Aufklirungsphilosophie des 18. Jahrhunderts
in nichts nachstiinde: »und wir wissen ja, wozu diese gefuhrt haben«.
Dennoch arbeitet er selbst am Authentischmachen der Begriffe von
Demokratie und Revolution mit:

71

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

»der Koran hat diese Prinzipien lange vor euren Philosophen verkiindet, und
wenn fir den christlichen und industriellen Okzident ihre Bedeutung verloren
gegangen ist, dann sollte der Islam da sein, um ihren Wert und ihre Wirksam-

keit zu erhalten.«

(Ibid.)

Man mag unschwer erkennen, daff Foucault hier selbst einen eher
symbolischen, wenn nicht rhetorischen Umgang mit diesen Begriffen
pilegt, doch was ihn wirklich bewegt, ist die Unauthebbarkeit der Tat-
sache der sozialen Akte, die jenseits der Islamisierung der Begriffe der
Aufklirung vor sich gingen: Unter Hinweis auf die Straflenschlachten
erkennt er, daf

»sie bei dem Risiko des Blutvergieflens vielleicht doch noch etwas anderes in
ithren Kopfen haben als diese politischen Formeln, die tiberall und nirgendwo
gut klingen. Und etwas anderes in ihren Herzen: Sie denken, glaube ich, iber
die Realitit als etwas, was ihnen sehr nahe steht, denn sie sind es, die die Han-

delnden in dieser Realitit sind.«

(Ibid.)

Fiir Foucault ist die Idee »islamische Regierung« mit den mikroskopi-
schen Anschauungen und Interessen der Massen im Alltag revolutio-
nirer Aktion verbunden. Hier entdeckt er die »Spiritualitat des Is-
lams«, mit der er eine neue Qualitit politischen Handelns verbindet.
Es ist dabei nicht die Idee als solche, die ihn beeindruckt, sondern die
Tatsache, daf§ sie einen politischen Willen mobilisiert, der

»eine Antwort auf wirklich existierende Probleme und ungeldste soziale und
religiose Strukturen darstellt; sie hat mich auch als ein Versuch beeindruckt,

eine spirituelle Dimension in der Politik zu er6ffnen.«

(Ibid.)

Foucault glaubt, hier etwas vollig Neuem auf der Spur zu sein, einer
sozialen Konstruktionsform, die weder nur die Aussdhnung mit der
orientalischen Vergangenheit noch mit ithrem okzidentalen Gegenbild
sucht: das Ende einer nur strategisch begriindeten Politik ohne Spiri-
tualitit! Hier suchte er nun selbst eine weit iiber die iranischen Ereig-

72

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

nisse hinausreichende, in der aktuellen Auseinandersetzung mit Fou-
cault heute fast vergessene politisch-philosophische Utopie:

»...1n das politische Leben eine spirituelle Dimension einzufihren: zu be-
griunden, dafl das politische Leben nicht immer nur ein Hindernis fiir Spiritua-

litit sei, sondern ihr Uberleben garantiere, ihre Erscheinung, ihre Bliite.«

(Ibid.)

In seiner 1982 gehaltenen Vorlesung tiber Spiritualitit wird jedoch der
Begriff seines utopischen Gehalts vollig entleert. Foucault geht es hier
um Praktiken der Subjektivierung oder, wie er es in einem Gesprich
mit Dreyfus und Rabinow in einem schlagkraftigen Begriff ausdriickt,
um Techniken des Selbst (Foucault 1984).'°

Hier beschiftigt sich Foucault — scheinbar den utopischen Aspekt
einer durch Spiritualitit regierten menschlichen Gesellschaft vernach-
lassigend — ausschliefllich mit Spiritualitit als Prozef einer sich in un-
terschiedlichen Stufen und Formen konkretisierenden Individuierung
(Hacking 1986).

Technologien der Macht von unten:
Kérper, Werkzeuge und ihre Netzwerke

Im Lichte der religiosen, islamischen Zeichen der Zeit alleine kann
nicht verstanden werden, warum die kollektiven Selbstdarstellungen,
die in dieser Situation der duflersten Spannung und Unterdriickung
sich Ausdruck verschafften — ganz anders als strukturierter kultureller
Sinn, ja im Gegensatz dazu —, den Grund einer eigenen und vielleicht
sogar tieferen Art des politischen Aufstands in »geistloser Zeit« dar-
stellen. Wo Foucault die iranische Revolution losgeldst von ihrem lo-
kalen Kulturkontext betrachtet, signalisiert sie fiir ihn einen neuen
Typ der Revolution. Sie gilt ihm als

»der erste grofle Aufstand gegen das planetarische System, die am massivsten

populire und zugleich modernste Form des Aufstands.«
(CdS, 26.11.1978: 3)

73

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Um diesen neuen Typ der Revolution zu verstehen, bedarf es einer
dritten Dimension in Foucaults analytischer Strategie. Ein sich wie-
derholendes Thema der Reportagen ist die absolute Selbstbestimmtheit
der Massen in ithrem praktischen Kampf ohne Waffen und organisato-
rische Mittel, wihrend sie zugleich einem Uiberorganisierten staatlichen
Unterdriickungsapparat gegentberstanden. Die Frage, die Foucault
hier am meisten bewegte, ist, wie die Menschen durch das blofle Ri-
skieren ihres Lebens die organisierte Gewalt, die sie unterdriickt, ent-
machten kénnen.

Foucault versuchte empirisch zu bestimmen, welche gemeinsamen
Erfahrungen die Menschen, hier als »Plebs«, dort als organisierte
Macht, in einem Raum machen, in dem sie die gleichen sozialen Tech-
nologien miteinander teilen. Der soziale Raum der Interaktion von
Regierung und gemeinen Leuten war im Iran durch harte Unterdriik-
kungsmafinahmen und Zensur der Medien gekennzeichnet, eine ge-
meinsame Erfahrung spezifischer Form vermittelnd. Aus dieser Erfah-
rung heraus ergibt sich die Moglichkeit des Umdrehens der Waffen,
die Integration von Techniken und Kommunikationsmedien und ihre
Vereinnahmung in eine innere, abgeschottete Logistik der Volksbe-
wegung: des spezifischen Gebrauchs des Telefons, der Minikassetten,
der Moscheen und der Gebete, des Einsatzes von Rechtsanwilten und
der Treffen der Intellektuellen-Zirkel (CdS, 19.11.1978).

Fir Foucault sind moderne Herrschaftsformen nicht so sehr durch
Biirokratisierung gekennzeichnet als durch den Grad, in dem sie die
politischen Techniken monopolisieren. Der Effekt dieser Monopoli-
sierung ist, dafl wenige der klassischen Organisationen den Massen
unmittelbar zuginglich bleiben. Im Iran hatte dies zur Folge, daf} ne-
ben dem ambivalenten Gebrauch der neuen Kommunikationsmedien
den Massen nur noch die Demonstration der »Gefiihle des Volkes« als
eine politische Technik von unten verblieb. Fur Foucault war die Re-
volution im Iran von 1978-79 ein Aufstand ohne Organisation, ohne
Partei, ohne Avantgarde (vgl. Briere/Blanchet 1979b; Foucault 1988a).
Wo die Synchronisation der Gefiihle einen Schliissel zur revolutioni-
ren Aktion darstellt, liegt die Bedeutung unmittelbarer Verbindungen
auf der Hand. Foucault versucht, dies in seinem Artikel »Rivolta con
le mane nude«, »die Revolte mit den nackten Hinden«, zu erkliren. Er
unterscheidet hier drei Paradoxien dieser Revolution, die einen vollig
neuen Typus kennzeichnen:

74

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

Erstens identifiziert er das Paradox des »entwaffneten Volkes mit
bloflen Hinden«, das gegen eines der bestausgertisteten Regime der
Welt kimpft. Die Revolution bezeichnet einen Prozeff der Entwaff-
nung des Regimes durch die unmittelbare Vermassung der Korper der
Leute auf der Strafle: der Aufstand einer entwaffneten Gesellschaft als
Ganzes.

Als zweites Paradox beschreibt er, dafl trotz der schrittweisen In-
tegration der verschiedensten Schichten in die Bewegung keine Wider-
spriche zwischen den verschiedenen Gruppen entstanden. Die Aus-
weitung und Verallgemeinerung des Kampfes hat nicht zu neuen An-
tagonismen zwischen den verschiedenen sozialen Segmenten der Be-
wegung gefithrt. Alte und neue Oppositionsgruppen, Arbeiter und
Hindler, die Angestellten des Olsektors und die Straffenverkiufer
hielten zusammen.

Das dritte Paradox liegt in der Tatsache, dafl der Mangel an weitrei-
chenden Zielen sich nicht als ein Schwichefaktor erwies. Je mehr sich
die Ereignisse hiuften, zeigte sich, dafl es eine Stirke der Bewegung
war, daff es kein Programm fiir eine Regierung gab, sondern nur den
politischen Streik gegeniiber einem etablierten System (vgl. CdS,
5.11.1978: 1).

Die Unmittelbarkeit der menschlichen Verbindungen im Kampf
konstituierte eine schwer zu treffende Einfachheit des politischen Wil-
lens als bloflen Demonstrationseffekt, der eine unmittelbare Heraus-
forderung fiir die etablierte Politik darstellte. Was philosophisches
Denken nicht fiir moglich hielt, passierte: »kollektiver Wille« manife-
stierte sich als eine wirkliche Kraft, als konkreter, absoluter Wille eines
Volkes in einer realen historischen Situation (vgl. Foucault 1988a: 215).

Die Spiritualitit der iranischen Revolution in »geistloser Zeit«

Eines der erstaunlichsten Probleme, die — neben dem interessanten und
unter Bezug auf die osteuropiischen Ereignisse von 1989 geradezu zu-
kunftsweisenden Versuch, einen neuen Charakter der Revolution in
unserer »geistlosen« Zeit zu bestimmen — das Iran-Abenteuer im Zu-
sammenhang mit dem philosophischen Werk Foucaults eroffnet, ist
der hier erstmals diskutierte — und spiter vollig negierte — Zusammen-
hang zwischen religioser Spiritualitit, Revolution und Individuierung
als utopischer Konstitution einer neuen gesellschaftlichen Dynamik.

75

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

Es scheint, als versuchte Foucault, das sakrale Element der Versub-
jektivierung, das immer in den unterschiedlichen Formen liegt, in de-
nen sich das Individuum zur Welt und seinen Mitmenschen begreift,
als einen einzigen revolutiondren Prozefl zu begreifen, als eine utopi-
sche Form wahrer Vergesellschaftung:

»Vor allem aber miissen wir uns selbst indern. Unsere Art zu sein, unsere Be-
ziehungen mit andern, mit Dingen, mit der Ewigkeit, mit Gott usw. miissen
sich vollstindig indern und es wird nur eine wahre Revolution geben, wenn
dieser radikale Wandel in unserer Erfahrung stattfinden wird. Ich glaube, daff
es hier liegt, wo der Islam eine Rolle spielte. Es kann sein, dafl die eine oder
andere seiner Vorschriften, der eine oder andere Code eine gewisse Faszination
austibte. Vor allem aber in bezug auf den Lebensstil, der der ihre war, war Re-
ligion fiir sie etwas wie ein Versprechen und eine Garantie, etwas zu finden,
das ihre Subjektivitat radikal verindern wiirde. Der Schiismus ist genau eine
Form des Islams, die in threr Lehre und in ithrem esoterischen Gehalt zwischen
dem unterscheidet was blof§ auflerer Gehorsam gegentiber dem Code und was
das tiefe spirituelle Leben ist.«

(Foucault 1988a: 2171.)

Zunichst liegt der Angelpunkt, an dem absolute Individuierung in ei-
nen revolutiondren Prozefl der Vergesellschaftung umspringen kann,
fir Foucault in einer Eigenschaft des Schiismus, daf§ nimlich der for-
male und externe Vollzug des Ritus, gerade auch in seinem esoteri-
schen Gehalt, die Tiefe des spirituellen Lebens in keiner Weise behin-
dert — eine Idee, die bereits von Henri Corbin, einem der Lehrer Fou-
caults, mit seltener orientalistischer Akkuratesse vertreten wurde.!! Es
wird deutlich, daf} der Umsprung von spiritueller Individuierung in
einen neuen Prozef der Vergesellschaftung nur unter einer Bedingung
denkbar ist: Indem die religidse Spiritualitit sich in eine politische
verwandelt, wird sie zu einem »Vokabular«, einer »Zeremonie«, aber
auch

»zu einem zeitlosen Drama, in das das historische Drama eines Volkes hinein-
paflt, das sich in seiner wirklichen Existenz gegentiber derjenigen seines Souve-
rans bemitleidet.«

(Foucault 1988a: 214)

76

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

Dieser Gegensatz verbindet sich sodann mit der Tatsache, daf} der ok-
zidentale Diskurs der Macht alles, noch die kleinsten Mechanismen
der Unterwerfung und der Subjektivierung beherrscht und damit diese
selbst zum Gegenstand globaler Reversionen macht. So 1af3t sich ver-
stehen, daf§ die Spiritualitit einer »unzeitgemiflen« und unterdriickten
Religion zur eigentlich kulturellen Quelle des Aufstands wird und
damit die Zukunft fiir Dynamiken der Umsetzung spiritueller Formen
der Individuierung in neue Formen der Vergesellschaftung weist. Aus-
gehend von einer utopischen Theorie der Macht werden im Verlauf
der iranischen Ereignisse Ziige einer im Spitwerk wirkenden, aber
noch weitgehend unterdriickten »Utopie« der Gesellschaft deutlich:
Gegen den entspiritualisierten »Geist der Zeit« richten sich, wie die
machtvolle Prisenz einer abwesend gemachten Vergangenheit, die
Technologien des Selbst auf eine egalitire und doch wiirdevolle — ja im
Fall der iranischen Ereignisse sakrale — Spiritualisierung der menschli-
chen Dinge und gesellschaftlichen Verhiltnisse.

Anmerkungen

1 Dieser Essay ist die verkiirzte deutsche Fassung eines 1991 in »In-
ternational Sociology« erschienenen Aufsatzes. Ich mochte mich
auch an dieser Stelle bei Norbert Neumann, Rebecca Habermas
und dem Fischer Verlag fiir die zur Verfiigung gestellten Materia-
lien bedanken. Leider blieb die mir damals von Elizabeth King zu-
teil gewordene Unterstiitzung bei der Gestaltung des Textes uner-
wiahnt. Dies sei hiermit nun auf das herzlichste getan.

2 »...ich glaube, daff die Art analysiert werden muf}, in der die Er-
scheinungen, Techniken und Verfahren der Macht auf den unter-
sten Ebenen wirksam sind, dafl sicher gezeigt werden muff, wie
diese Verfahren sich verlagern, ausweiten, verandern, doch vor al-
lem, wie sie von globaleren Phinomenen besetzt und annektiert
werden und wie allgemeinere Machtformen oder ckonomische
Vorteile sich in das Spiel dieser zugleich relativ autonomen und
unendlich kleinen Technologien der Macht einfiigen konnen«
(Foucault 1978: 831.).

3 Foucault spricht aber schon in einem 1976 gehaltenen Vortrag
von einer >neuenc< wissenschaftlichen Analyse der Macht, die auch

77

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

den Konstruktionsformen von >unten< zu folgen hitte (vgl. Fou-
cault 1978: 83).

Die Chefredaktion der Zeitung kiindigte den Artikel wie folgt an:
»Michel Foucault comincia la sua collaborazione al >Corriere della
Sera< con questa sua prima inchiesta sull’Iran ...«. - »Michel Fou-
cault beginnt seine Zusammenarbeit mit dem >Corriere della Serac
mit dieser seiner ersten Untersuchung iiber den Iran. Der franzo-
sische Essayist und Philosoph ... wird seine Zusammenarbeit mit
weiteren Berichten fortsetzen, die von einer Gruppe vorbereitet
werden, die offensichtlich in Paris auf seine Anregung hin gebildet
wurde. Mit dieser Reise wird eine Reihe origineller und unabhin-
giger Berichte eroffnet, die sowohl ithrer Form nach als auch von
threm politischen Urteil her eine Neuheit im europiischen Journa-
lismus darstellen; wir nennen sie >Die Untersuchungen« des Michel
Foucault« (CdS, 28.9.1978: 1).

Es laft sich hier durchaus vergleichend an einige von Foucaults
fritheren Aussagen Uber die Techniken der Normalisierung der
Herrschaft erinnern, die er in bezug auf die 1917 beginnende Ent-
wicklung des Gulag-Systems machte: »No doubt, it would be mis-
taken to conceive of the plebs as a permanent ground for history,
the final objective of all subjections, the ever smouldering centre of
all revolts. The plebs is no doubt not a real sociological entity. But
there is indeed always something in the social body, in classes,
groups and individuals themselves which in some sense escapes
relations of power, something which is by no means a more or less
docile or reactive primal matter, but rather a centrifugal move-
ment, an inverse energy, a discharge. There is certainly no such
thing as >the« plebs; rather there is as it were, a certain plebeian
quality of aspect (de la plebe). There is plebs in bodies, in souls, in
individuals, in the proletariat, in the bourgeoisie, but everywhere
in a diversity of forms and extensions, of energies and irreducibili-
ties. This measure of plebs is not so much what stands outside rela-
tions of power as their limit, their underside, their counter-stroke,
that which responds to every advance of power by a movement of
disengagement. Hence it forms the motivations for every new de-
velopment of networks of power!« (Foucault 1980: 1371.).

Die Chefredaktion des Corriere della Sera leitet den Artikel vom
7.11.1978 mit den folgenden Schlagzeilen ein: »Die Regierung tritt

78

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

10

11

zurlick, schwarze Zeiten fiir ein grofles Land«, »Iran gehort dem
Militar: die letzte Karte des Schah«. Sie fligte auch einige Bemer-
kungen tber die politische Situation hinzu: Nach zwei Tagen ex-
zessiver studentischer Demonstrationen, Plinderung der Banken
und offizieller Gebiaude berief der Schah einen Armeegeneral als
Premierminister, Panzer besetzten Schlusselpositionen in Teheran.
Vgl. LM 11.5.1979: »Es braucht keine Scham, wenn man seine
Meinung indert; aber es gibt auch keinen Grund zu behaupten,
man habe seine Meinung geandert, wenn man heute gegen das Ab-
schneiden der Hinde ist und gestern gegen die Folterungen der Sa-
vak war.«

Vgl. Eribon (1989: 302): Der Artikel stellt eine vollig neue Form
der Beurteilung der Ereignisse dar. Die Herausgeber leiten den Ar-
tikel wie folgt ein: »De notre envoi special: A quoi révent les Ira-
niens? par Michel Foucault. Peut-étre les sujets révoltes du chah
sont-ils en train de rechercher cette chose que nous avons oubliée
depuis longtemps en Europe: une spiritualité politique?« — »Von
unserem Sonderkorrespondenten: Wovon triumen die Iraner? von
Michel Foucault. Vielleicht sind die Untertanen, die sich gegen den
Schah auflehnen, auf der Suche nach etwas, das wir in Europa seit
langem vergessen haben: eine politische Spiritualitdt?« — Auf Seite
49 ist in den Text ein Bild des Ayatollah Khomeini eingebaut, das
ithn im Exil auf dem Rasen des Gartens seiner Pariser Residenz lie-
gend zeigt.

Vgl. Anmerkung 4.

Es ist hier eine Reversion des theoretischen Interesses Foucaults
zu bemerken, die durchaus auf den iranischen Erfahrungen auf-
baut: Foucault beschiftigte sich nach der Iran-Affire und beson-
ders wihrend seines Amerika-Aufenthaltes vor seinem Tod zu-
nehmend mit okzidentalen Formen der Spiritualitit als Gegen-
stand eines Projektes zur »Hermeneutik der Technologien des
Selbst im heidnischen und frithchristlichen Gebrauch« (Foucault
1988b: 17).

Henri Corbin war Schiiler und Ubersetzer Heideggers. Unter sei-
nen vielen, in letzter Zeit wieder aufgelegten Werken zur schiiti-
schen Mystik und persischen Philosophie kann in diesem Zusam-
menhang auf den »Prologue« zur englischen Fassung des »Spiritual
Body and Celestial Earth« hingewiesen werden, wo diese spezifi-

79

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL I

sche Form der Spiritualitit des schiitischen Islams entwickelt wird
(Corbin 1977: XIf.).

Foucaults Texte zur iranischen Revolution 1978-1979

Abkiirzungen:
CdS = Corriere della Sera, Mailand
NO = Le Nouvel Observateur, Paris

LM Le Monde, Paris
LMa = Le Matin, Paris

CdS, 28.9.1978: 1-3. »Taccuino persiano: L’esercito, quando la terra
trema« (Persisches Tagebuch: Die Armee, wenn die Erde bebt).

CdS, 1.10.1978: 1 und 3. »Le shah a cent ans de retard« (Der Schah,
hundert Jahre zu spit). (Zitiert nach Eribon 1989: 372; der Text soll
in NO 726 zusammengefaflt sein, vgl. Eribon 1989: 302).

CdS, 8.10.1978: 1 und 3. »Teheran: la foi contre le shah« (Teheran: der
Glaube gegen den Schah). Nach Eribon (1989: 372) hatte der Text
den originalen franzosischen Titel: »Iran. Dans ’attente de I'Tmam«
(Iran. In Erwartung des Imam).

CdS, 22.10.1978: 3. »Taccuino persiano: Ritorno al profeta?« (Persi-
sches Tagebuch: Riickkehr zum Propheten).

NO 726, 16.-22.10.1978: 48-49. »A quoi révent les Iraniens?« (Wovon
triumen die Iraner?).

NO 731, 13.-19.11.1978: 26. »Réponse a une lectrice Iranienne« (Ant-
wort auf eine iranische Leserin). Es handelt sich um eine Antwort
auf den Leserbrief von Atoussa H., Paris, der in NO 730, 6.-
12.11.1978: 26-27 unter dem Titel »Une iranienne écrit« (Eine Ira-
nerin schreibt) veroffentlicht wurde.

CdS, 5.11.1978: 1 und 3. »Una rivolta con le mani nude« (Ein Aufstand
mit nackten Hinden).

CdS, 7.11.1978: 1-3. »Sfida all’opposizione« (Die Herausforderung der
Opposition).

CdS, 12.11.1978: 1. »L’reportages’ di idee« (Die Reportagen der
Ideen).

CdS, 19.11.1978: 1 und 3. »La rivolta dell’Iran corre sui nastri delle
minicassette« (Die Revolution im Iran liuft iiber die Binder der
Minikassetten).

8o

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FoucauLTs ABENTEUER IM IRAN

CdS, 13.2.1979: 1. »Una polveriera chiamata Islam« (Ein Pulverfafi,
das Islam heifit).

NO 753, 16-22.4.1979: 46. »Lettre ouverte a Mehdi Bazargan« (Offen-
er Brief an Mehdi Bazargan).

LMa 647, 26.4.1979: 15. »Réponse« (Antwort). Antwort auf eine Kri-
tik von J. Broyelle, LMa, 24.3.1979: 13, »A quoi révent les philoso-
phes?« (Wovon triumen die Philosophen?).

LM, 11.5.1979: 1 und 3. »Inutile de se soulever? (Ist es vergeblich, sich
zu erheben?). Auf English erschienen als »Is it useless to revolt? On
Revolution«, Philosophy and Social Criticism I, 1981: 5-9.

81

14.02.2026, 11:28:15. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 1:28:15.


https://doi.org/10.14361/9783839400470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

