7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Feuertaufe. Von allen reaktioniren Autoren, die hier besprochen werden, ist Ernst Jiin-
ger wahrscheinlich der, fiir den das Motiv des Krieges und des Kampfes die konkreteste
Bedeutung hat. Sie alle schwadronieren unentwegt von Kampf und Krieg, und sie mei-
nen damit irgendeine Form von brutaler Auseinandersetzung, in der alles auf dem Spiel
steht. Doch diese literarische Evokation des Kampfes ist, wie sich zeigen wird, wesent-
lich eine rhetorische Strategie. Es gilt, ein bestimmtes Gefiihl hervorzurufen, ein sol-
ches, in dem man sich der Wirklichkeit versichern kann. Das ist mal, wie bei Schmitt,
dem Anschein nach formal und allgemein gesprochen, mal wie bei Heidegger eine Be-
gegnung des einsamen Daseins mit seinem eigenen Tod, mal wie bei Rand eine Recht-
fertigung des kriegerischen Charakters einer der freien Wirtschaft verpflichteten Ge-
sellschaft, deren eigentlicher Krieg am Ende zwischen denen besteht, die dieser Freiheit
gewachsen sind, und dem Rest. Das sind mehr oder weniger abstrakte, in jedem Fall aber
eher bildhafte Verwendungsweisen der Begriffe von Kampf und Krieg. Nicht so bei Jiin-
ger. Es ist in aller Schirfe und Brutalitit die Erfahrung des Ersten Weltkrieges, die Jiin-
ger tief gepragt hat und die sich, so scheint es mir, durch all seine Werke zieht und seine
spezifische Form von reaktionirem Gestus bestimmt, so wie andererseits seine Selbst-
stilisierung und seine Romantisierung des Krieges erheblich fiir seine Bedeutung in re-
aktiondren Zirkeln verantwortlich ist.

Sofort wiirden die Mitglieder solcher Zirkel Einspruch erheben: Jinger sei, so wie-
derholt man da gerne, um den vermeintlichen Vordenker jedem Verdacht zu entziehen,
alles andere als romantisierend. Haben nicht Erich Maria Remarque und André Gide die
Ehrlichkeit und Niichternheit seiner Schilderung gelobt? Es ist wahr: Man muss hier ge-
nauer unterscheiden. Die Vielfalt der literarischen Formen, deren sich Jiinger bedient
hat, ebenso wie die Entwicklung seines Denkens fordern eine differenziertere Betrach-
tung, die ich hier anhand seiner Werke wenigstens kursorisch leisten will.

Man muss mit dem Erstlingswerk beginnen, das Jiingers Ruhm mit einem Schlag be-
griindet hat: In Stahlgewittern, eine ausfithrliche Darstellung von Jiingers Zeit als Soldat
und dann als Offizier im Ersten Weltkrieg, die bereits 1920 erschienen ist, damals noch
mit dem Untertitel Aus dem Tagebuch eines StofStruppfiihrers. Der Untertitel ist insofern ir-
refithrend, als zwar die Substanz des Textes ganz offenkundig auf Tagebuchaufzeich-
nungen beruht; die Fiille der Details der Landschaften, Menschen und Mandver beweist

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

das eindrucksvoll. Es ist aber ebenso offenkundig, dass man es mit einem bereits lite-
rarisch aufbereiteten Tagebuch zu tun hat. Das ist natirlich @iberhaupt kein Problem:
Deshalb ist der Text nicht mehr oder weniger wahr. Man muss sich aber eben erinnern,
dass man es mit einem literarischen Text zu tun hat und nicht primir mit einem histo-
rischen Dokument.

Wenn Jinger Realismus oder Sachlichkeit attestiert wird, denkt man sicher vor al-
lem an dieses Buch. Es ist wahr, dass seine Schilderung der Kriegsrealitit beziiglich der
Tatsachen nichts beschénigt. Die Brutalitit, mit der der Krieg seine Opfer fordert, tritt
aufjeder Seite entgegen. In der Tat ist es sogar eine neue Form, eine neue Qualitit von
Brutalitit, die sich in dieser neuen Form von Krieg duflert. Jiinger gibt sich gelegent-
lich die Miihe, eine erste theoretische Einordnung dieser neuen Art der Kriegsfithrung
zu geben: von der alten Feldschlacht iiber den Stellungskrieg und die Materialschlacht
bis zur »mechanischen Schlacht«, »deren Bild jedoch nicht mehr zur vollen Entfaltung
kame«.! Diese Bemerkung ist nicht ohne Bedeutung in Bezug auf das, was Jiinger spiter
ins Zentrum riicken wird. Vorerst jedoch ergeht er sich in teilweise langwierigen und auf
die Dauer auch ermiidenden, immer aber duferst prizisen und detailreichen Beschrei-
bungen seiner Erlebnisse. Es ist eben diese Genauigkeit und Geduld, die den von Jinger-
Apologeten gern berufenen Umstand begriindete, dass sich Autoren wie André Gide oder
Erich Maria Remarque anerkennend auf die Stahlgewitter beziehen konnten. Es gibt dort
vieles zu lernen, und nicht zuletzt lisst sich immerhin ein anfinglicher Eindruck davon
gewinnen, wie es sich wohl angefiihlt haben mag, Wochen, Monate, Jahre in einem Krieg
zuzubringen, in dem irgendwann eine kaum bewegliche Front sich kilometerweit durch
ein ununterbrochenes Wummern ankiindigt, das vielleicht auch mal schwicher wird,
doch nur, um umso gewaltsamer anzuschwellen, selbst wenn man meint, es kénne nicht
mehr lauter werden; wie das ist, wenn die Front die Nichte mit dem roten Schimmer
der Abschiisse erhellt, in den hier und da als Farbtupfer die Leuchtraketen eingestreut
sind; wie desorientierend, befremdlich, albtraumbhaft es ist, iiber die von Nebeln und
Giftgasen iiberwaberten Felder zu irren* oder sich in unbesetzten feindlichen Griben
zu verlaufen;® wie die konstante Bedrohung, der Lirm,* die Schlaflosigkeit, die Kilte,’
auch die Langeweile die Soldaten Tag fiir Tag und Nacht fiir Nacht auslaugt. Jiinger spart
auch keine noch so widerwirtigen Details aus, und dasist sicher eines der Verdienste des
Buches.® Der Weltkrieg erscheint auf einer Ebene des Textes als eine riesenhafte Zersto-
rungsmaschine, der nichts, aber auch gar nichts widerstehen kann:

-

Jinger: In Stahlgewittern. 72.
Ebd. 118.
Vgl. etwa 118.197.

AW N

»Zuweilen wurde das Ohr durch einen einzigen, von Flammenerscheinungen begleiteten holli-
schen Krach vollig betdubt. [...] Doch diese Gerdusche sind leichter beschrieben als ausgestanden,
denn das Gefiihl verbindet jeden Einzelton des schwirrenden Eisens mit der Idee des Todes [..].«
(83)

5 Nicht nur die physische: »Die Landschaft strahlt in der Nacht eine eigentiimliche Kilte aus; diese

Kélte ist von geistiger Art.« (46)

6 So beschreibt er, wie bei einem Angriff der Fufd ins Fleisch der frither oder auch gerade eben Ce-
fallenen tritt, ebd. 100.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Der Hohlweg und das Geldnde dahinter war mit Deutschen, das Geldnde davor mit
Englandern bestreut. Aus den Béschungen starrten Arme, Beine und Kopfe; vor unse-
ren Erdlochern lagen abgerissene Gliedmafien und Tote, liber die man zum Teil, um
dem steten Anblick der entstellten Gesichter zu entgehen, Mantel oder Zeltbahnen
geworfen hatte. Trotz der Hitze dachte niemand daran, die Kérper mit Erde zu bede-
cken.

Das Dorf Guillemont schien spurlos verschwunden zu sein; nur ein weiflicher Fleck
im Trichterfelde deutete noch die Flache an, auf welcher der Kreidestein der Hauser
zu Staub zermahlen war. Vor uns lag der wie ein Kinderspielzeug zerkniillte Bahnhof;
weiter hinten der in Spine zerrissene Wald von Delville.”

Immer wieder wird diese Vernichtungsorgie, die alles menschliche Maf tibersteigt, in
den Rang des Elementaren geriickt.® Der Titel bringt es schon zum Ausdruck: Dieser Krieg
ergiefdt sich iiber die Einzelnen wie eine blinde urspriingliche Kraft, wie ein Gewitter
oder ein Vulkanausbruch, in Wahrheit nur viel unerbittlicher. Diese neue Elementare
ist von solcher Wucht, Brutalitit und Dauerhaftigkeit, von solcher Totalitit — um diesen
spater bei Jinger wichtigen Begriff vorwegzunehmen —, dass es kein Zufall ist, wenn die
Menschen, die in seine Gewalt geraten, dariiber den Verstand verlieren. »Die Fahigkeit
deslogischen Denkens und das Gefithl der Schwerkraft schienen aufgehoben. Man hatte
das Empfinden des Unentrinnbaren und unbedingt Notwendigen wie einem Ausbruch
der Elemente gegeniiber. Ein Unteroffizier des dritten Zuges wurde tobsiichtig.«’

Der Wahnsinn, der die Soldaten in der Schlacht tiberfllt, ist folgerichtig und nur die
hochste Zuspitzung dessen, was in allen Erfahrungen im Krieg mitschwingt: dass das
nicht mehr mit den Maf3stiben und Kategorien der Friedenswelt, des biirgerlichen Den-
kens, der philosophisch wie pragmatisch verstandenen Vernunft erfasst werden kann.
Mehr als in anderen Kriegen bricht in diesem etwas tiber die Menschen herein, was end-
giiltig ihre Gewissheiten niederbombt. Die Zerstorung ist nicht nur eine der Erde, der
Stadte und der Leiber, sondern ganz grundsitzlich auch eine alles bisher Dagewesenen,
noch im historischen oder geistigen Sinn."

7 Ebd. 102. Ahnlich eindringlich ist auch die Schilderung eine Wiistenei und Walstatt auf 204.

8 Z.B. 81. 235. 237.

9 99. Ahnliches auch 177. 237.

10  Eigentlich ist die ganze Sache in ein paar Absitzen erledigt: Von der grofien, romantisch-patrioti-
schen Begeisterung der Freiwilligen: »Aufgewachsen in einem Zeitalter der Sicherheit, fithlten wir
alle die Sehnsucht nach dem Ungewdhnlichen, nach der grofRen Gefahr. Da hatte uns der Krieg ge-
packt wie ein Rausch. In einem Regen von Blumen waren wir hinausgezogen, in einer trunkenen
Stimmung von Rosen und Blut. Der Krieg musste es uns ja bringen, das Grof3e, Starke, Feierliche.«
(7) Uber die Desillusionierungen des sich hinziehenden Grabenkrieges (15) bis zur Entwirklichung
der Vorkriegswelt: »Es scheint, als ob man das getraumt hatte — unglaublich fern.« (47) Remarque
bringt dieselbe Erfahrung zum Ausdruck. Sein Paul Baumer ruft aus: »Wenn ich dariiber nachden-
ke [..] so mochte ich, wenn ich das Wort Friede hore, und es ware wirklich so, irgendetwas Unaus-
denkbares tun, so steigt es mir zu Kopf. Etwas, weif3t du, was wert ist, dass man hierim Schlamassel
gelegen hat. Ich kann mir bloR nichts vorstellen. Was ich an Moglichem sehe, diesen ganzen Be-
trieb mit Beruf und Studium und Gehalt und so weiter — das kotzt mich an, denn das war ja schon
immer da und ist widerlich.« (Im Westen nichts Neues. 83)

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

7


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Fiir unser Thema ergeben sich hieraus bereits zwei wichtige Konsequenzen bzgl. Jiin-
gers: Erstens findet man bei Jinger nur noch ansatzweise ein Gefiihl, das ich bei ande-
ren Autoren zentral herausarbeiten werde und das eine der Kernkomponenten des reak-
tiondren Empfindens darstellt: nimlich das Gefiihl einer Falschheit, gar einer Irrealitit
der vorfindlichen und vorgeblichen Realitit. Man findet exakt diese Komponente ein-
fach deshalb kaum mehr bei Jinger, nicht weil sie keine Rolle spielt, sondern ganz im
Gegenteil weil sie durch die Kriegserfahrung maximale Bestitigung erfahren hat. Dass
die Welt der Berufe und Tugenden, der Worte und Verhandlungen etc. falsch ist, muss
Jinger nicht vage empfinden. Es ist ihm aus den Knochen geschossen worden. Es be-
darf hier keiner philosophischer Begriindungen mehr, wo die brutale Kraft die Masken
niedergerissen hat.

Zweitens ist damitklar, dass es kein Zuriick mehr gibt. Noch extremer als manche an-
dere Reaktionire ist Jiinger Vertreter eines riicksichtslosen »Progressismus« — ein Pro-
gressismus natiirlich, der nichts mit Emanzipation zu tun hat, sondern deutlich faschis-
tische Ziige tragen wird. Die Erfahrung des Krieges hat etwas endgiiltig abgeschnitten,
gekappt. Zumindest die fritheren Texte Jiingers, bis zum Arbeiter auf jeden Fall, sind frei
von allen nostalgischen Elementen.

Der Krieg markiert damit das Ende der Welt, die ihm vorherging: der politischen, so-
zialen, 6konomischen, kulturellen Welt wie der Welt des Einzelnen. Fortan wird man al-
lesvon diesem Krieg aus sehen und beurteilen miissen. In Stahlgewittern versuchtvon die-
sem neuen, anderen, alles hinwegfegenden Krieg und von dem, was er mit den Soldaten
macht, Zeugnis abzulegen. Oft genug gelingt Jiinger das, der Erfolg des Buches kommt
nicht von Ungefihr. Immer wieder werden die widersprechenden Gefiihle beschrieben,
die die Soldaten ereilen, gewissermafien die Asymptoten des Wahnsinns, in dem sich die
Totalitit des Krieges zuspitzt: Hier entsteht eine Form von Grauen, die nichts Vergleich-
bares kennt, ein Grauen, das ans Lachen und damit eben an den Wahnsinn grenzt:

Ich machte hier, und wiahrend des ganzen Krieges eigentlich nur in dieser Schlacht,
die Beobachtung, dass es eine Art des Grauens gibt, die fremdartig ist wie ein uner-
forschtes Land. So spiirte ich in diesen Augenblicken keine Furcht, sondern eine hohe
und fast ddmonische Leichtigkeit; auch iiberraschende Anwandlungen eines Gelach-
ters, das nicht zu zahmen war."

Immer wieder wird das Schlachten durchkreuzt von Affekten, die ihm gegeniiber eigen-
artig inkongruent wirken. »Zwischen den grofien und blutigen Bildern herrschte eine
wilde, ungeahnte Heiterkeit. An einem Baume lehnte ein birtiger Landwehrmann:>Jun-
gens, jetzt feste ran, der Franzmann ist im Laufen!«* Der Geruch des Giftgases ruft eine
»fast hellseherische Erregung hervor, wie sie nur die héchste Nihe des Todes zu erzeu-
gen vermag«.” Nach dem mit Not itberstandenen Angriff auf einen feindlichen Graben
sucht der Korper vergebens Ruhe: »Ich hatte vielmehr ein Gefiihl des hochsten und ange-
spanntesten Wachseins, als ob irgendwo im Kérper ununterbrochen eine kleine elektri-

i3 In Stahlgewittern. 96.
12 Ebd.2s5.
13 Ebd. 96.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

sche Klingel liutete.«'* Die Augenblicke, bevor die Mannschaft aus dem Graben stiirmt,
haben gar »etwas Zauberhaftes«.” Was Jiinger da beschreibt, ist ein permanenter, un-
iiberbietbarer Ausnahmezustand, sowohl mit Blick auf das, was dort geschieht, wie hin-
sichtlich der affektiven Wirklichkeit: jener Kampf als inneres Erlebnis, wie es ein paar
Jahre spater heiflen wird.

Man wird deshalb wohl nicht weit kommen, wenn man die Beispiele des Fronthu-
mors fiir das nimmt, was sie unzweifelhaft auch sind: Rohheiten. Dieser »Humor« lisst
es sich wohl sein an der Schwiche der Opfer. Das Lachen ist hier Grausamkeit.® Es gibt
einen Humor, der sich den Menschen in all ihren Schwichen und Dummbheiten mitfith-
lend zuwendet. Nicht so dieser: Der Fronthumor ist ohne alle Wirme. Wollte man das
aber einfach zum Objekt eines moralischen Urteils machen, hitte man nichts gewon-
nen — vom Gefiihl der eigenen Uberlegenheit abgesehen. Die Rohheit, die sich in die-
sem Humor ausdriickt, wird man im Gegenteil als einen Effekt des Krieges selbst an-
sehen missen. Zwangsliufig werden die Riicksichten nachlassen in solcher Umgebung.
Driickt sich im Lachen immerhin noch der Wille zum Leben aus, wird man es nieman-
dem in solcher Lage fortzudemonstrieren suchen. Wahrscheinlich, sehr wahrscheinlich
hitte ich auch gelacht.

Die Rohheit ist nicht einfach Verrohung, sondern Reaktion auf und Anpassung an
eine rohe Lage. Wie sollte man sonst mit dem alltiglichen Sterben umgehen? So fallen
denn auch etwa solche Sitze, die, wollte man sie aus dem Kontext nehmen, zynisch klin-
gen milssten: »In der Regel ging es gut, aber ein oder zwei Opfer griff sich das Schicksal
jeden Tag[...].«"7 An anderer Stelle beschreibt Jiinger erst den behaglichen Alltag im Gra-
ben, der inzwischen zur Heimat geworden war, nur um dann iibergangslos zwei Seiten
Bericht von blutigsten Verwundungen und Tétungen in demselben anzufiigen.'®

Eskann das alles wahrscheinlich nicht anders sein. Die Normalisierung von Tod und
Brutalitit zeugt von der grofRen Kraft des Lebendigen, sich noch im Widrigsten einzu-
richten — wenn auch um einen hohen Preis. Man muss es Jiinger anrechnen, dass er die
Ehrlichkeit hatte, dem, was herkdmmliche Moral wie Asthetik nur widerlich finden kén-
nen, Ausdruck zu verleihen.

Ebenso wenig scheint es mir sinnvoll, Jitnger dafiir zu kritisieren, dass er bei allem
Bewusstsein fiir das Unmenschliche des Krieges in ihm offenkundig eine Umgebung ge-
funden hat, in die er nach seinem Empfinden auch hineingehért. Was er einmal iiber ein
paar Kameraden sagt, gilt wohl auch fiir ihn: »Ihnen macht der Krieg eben Spafs.«* Jiin-
ger macht der Krieg Spaf3, obwohl oder weil (wer kann das schon sagen) er iiber seine
elementare Brutalitit im Bilde ist. Es ergibt aber nun keinen Sinn, ihn dafiir zu »kriti-
sieren«: Solche Urteile lassen sich leicht fillen, so wie sich alle aus ihnen folgenden Be-
und Verurteilungen schnell aussprechen lassen; das ist aber nicht dasselbe wie die Arbeit

14  Ebd.92.

15 Ebd. 80.

16 Vgl.69.241.243. Allerdings hat gerade die letztere Episode in der Tat etwas Komisches. Das»Opfer«
ist hier ein Hase, der schutzsuchend durchs Gefecht springt.

17 Ebd. é1f.
18 Vgl 53ff.
19  Ebd.s1.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

19


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

des Verstehens. Und wer konnte von sich schon sagen, dass er nicht auch Spaf am Krieg
gefunden hitte, wenigstens zeit- und teilweise? Moral, wenn man es mit ihr halten will,
kommt lediglich in der Frage zum Zug, welchen Autor man sich zum Vorbild erkiiren
will.

An einigen Stellen lugt bei Jiinger gar so etwas wie ein Zweifel aus den Beschreibun-
gen der Abenteuer, allerdings einer, der sich als Affekt bemerkbar macht (und also gerade
nicht als Zweifel): Beim Anblick eines ganz jungen Soldaten, der noch vor Tagen Gegen-
stand des Spotts seiner Kameraden war und der nun, im Angesicht des Todes, iiber sich
hinauswichst, bricht der erschépfte und fast aller Hoffnung beraubte Offizier zusam-
men: »Diese Beobachtung gab mir den Rest. Ich warf mich zu Boden und brach in ein
krampfhaftes Schluchzen aus, wihrend die Leute diister um mich herumstanden.«*° An
anderer Stelle schildert Jiitnger die Konfrontation mit der eigenen Titerschaft: jemanden
umbringen, selbst im Krieg, das ist eine Enormitit, die nur von den Kiltesten einfach
beiseitegelegt werden kann — so scheint es jedenfalls einem, der das hoffentlich nie er-
leben wird. Die Worte, die Jiinger wihlt, sind bezeichnend, und sie fithren eben an den
Punkt heran, an dem die Einschitzung des Buches sich dndern muss. Er schreibt:

Davor lag mein Englander, ein blutjunges Kerlchen, dem das Geschoss quer durch den
Schiddel gefahrenwar. [...] Oft habe ich spateranihn zuriickgedacht, und mitdenJahren
haufiger. Der Staat, der uns die Verantwortung abnimmt, kann uns nicht von der Trauer
befreien; wir miissen sie austragen. Sie reicht tief in unsere Triume hinab.”

Dieser Jiinger, der das Widerwirtigste niichtern sagt, kann nicht schreiben, was hier Sa-
che ist: dass er den jungen Burschen getétet hatte (stattdessen das eigenartig vertraute
»mein Englinder«) und dass er davon Albtraume hat. Der offensichtlichste Lapsus aber
hat sich in die Wortwahl eingeschlichen, indem dort, wo »Schuld« stehen miisste, »Trau-
er« steht. Wieder gilt: Ich kann es Jiinger nicht vorwerfen, dass er diese Schuld nicht aus-
driicklich machen kann, dass er ausweicht, abschwicht, beschwichtigt: andere, aber si-
cher auch sich selbst. Es ist nur zu verstindlich — soweit man eben verstehen kann, was
da passiert, wenn man selbst nicht in dieser Situation gewesen ist. Es deutet sich hier
aber, wenn auch noch auf der persénlichen Ebene an, was Jitnger zu so einem problema-
tischen Autor macht.

Ganz schematisch gesprochen standen in der Auseinandersetzung mit der Sinnlo-
sigkeit und Brutalitit dieses Krieges zwei Wegen offen: Der eine ist der, diese Sinnlosig-
keit im vollen Ernst zu nehmen, an ihr anzusetzen, in ihr die letzte Wahrheit iiber den
grofien Krieg zu sehen, die von keinem Ergebnis, weder Sieg noch Niederlage, gemil-
dert wird. Es ist dies Remarques Position, der seinen Roman zwar ausdriicklich nicht

20 Ebd. 231. Die Episode schillert eigenartig, da der genaue Grund fiir den Zusammenbruch eben
nicht genannt wird. Ist es die Verantwortung des Offiziers fiir seine Mdnner in verzweifelter Lage,
die ihn zu Trdnen treibt? Oder im Cegenteil das erhebende Bild dessen, der sich gegen alle Wi-
derstinde und Erwartungen in méannlicher Starke erweist? Also letztlich eine Aufbereitung man-
cherdramatischer, den Kampf heiligender Klischees? Was ist das dann fiir ein Schluchzen Jingers?
Angst, Erschopfung, Rihrung, Resignation oder noch anderes? Es ist wahrscheinlich, dass auch
Jinger das nicht weifd; und so schillert die Beschreibung zwischen Aufrichtigkeit und Stilisierung.

21 Ebd.248.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

als Anklage verstanden wissen will, wohl aber als Bericht itber eine Generation, »die vom
Kriege zerstort wurde — auch wenn sie seinen Granaten entkam«.??

So eine Formulierung aber wire fir Jiinger undenkbar, denn dieser schligt einen
anderen Weg ein. Weshalb das geschieht, kann ich nicht sagen; solch eine »Erklirung«
muss wohlimmer im Ungefihren hingen bleiben. Eslassen sich aber immerhin Elemen-
te angeben, die fiir sich genommen freilich nicht zwingend sind. Zum einen ist Jiinger
eben einer, dem der Krieg Spafl macht — wieder fragt man sich, warum das so ist, wie-
der und diesmal endgiiltig muss ich passen. Zum anderen lisst sich ein ganz wichtiger
Grund immerhin exakt identifizieren, und es ist einer, der auf seine verquere Weise doch
einen humanen Impetus hat. Denn der Krieg muss sinnvoll gewesen sein. Er muss sinn-
voll gewesen sein, weil sonst die Toten umsonst gestorben wiren. Diese Sinnlosigkeit,
dieser Paroxysmus an gewaltsamer Absurditit: dass Millionen junger Minner umsonst
ihr Leben verloren haben — das ist etwas, das Jiinger nicht ertragen kann, wenn er auch
alle Angste, Angriffe und Schuldgefiihle ertragen kann. Es ist nicht ohne Bedeutung, wo
die mannhafte Stirke aus ihrer eigenen Potenz heraus zur Schwiche wird - dies ohne
alle Polemik verstanden.

Gelegentlich iiberkommt auch Jinger der Zweifel:

DieJahreszeiten |6sten sich ab, es wurde Winter und wieder Sommer, und man lag im-
mer im Kampf. Man war miide geworden und an das Gesicht des Krieges gewohnt, aber
gerade aus dieser Gewohnung heraus sah man das Geschehen in einem gedampften
und andersartigen Licht. Man wurde nicht mehr so geblendet durch die Cewalt der
Erscheinungen. Auch spiirte man, dass der Sinn, mit dem man ausgezogen war, sich
verzehrt hatte und nicht mehr zureichte. Der Krieg warf seine tieferen Ratsel auf. Es
war eine seltsame Zeit.?

Dies ist der kritische Punkt im Wortsinn: der, an dem sich die Sache entscheidet. Der
Zweifel kann nicht, darf nicht das letzte Wort haben bei Jinger. Der Tod ist nicht leer.
Er kann doch schon in sich erlésend und begliickend sein, wie Jiinger es auf dem Antlitz
eines Sterbenden zu lesen glaubt. »Der Verwundete mit dem Bauchschuss, ein blutjun-
ger Mensch, lag zwischen uns und dehnte sich fast wohlig wie eine Katze in den warmen
Strahlen der untergehenden Sonne. Er schlief mit einem kindlichen Licheln in den Tod
hiniiber.«*

Da der Tod hier aber am Laufband produziert wird und nicht jedes Opfer die Asso-
ziation mit verwohnten Haustieren zulisst, gilt es, sich der Ursache dieser Tode zuzu-

22 AaO.s.

23 InStahlgewittern. 267.

24  Ebd. 255.)inger bezeugt auch die Neigung zum Aberglauben, die wahrscheinlich in einer solchen
Lage unwiderstehlich ist. Die gesamte Erzdhlung ist gefiillt mit kleinen Zufillen, die dem Bericht-
erstatter immer aufs Neue das Leben retten. Fast bei jeder gréfieren Militiaraktion sind es mehr
oder weniger nebensidchliche Umstinde, die dafiir sorgen, dass Jiingers Korper gerade so aus dem
Schussfeld gerat (mehrals einmal ist es eine kleinere Verwundung zu Beginn einer Kampagne, die
ihm das Schicksal des Grof3teils seiner Kameraden erspart). Bei einer solchen Begebenheit driickt
er das Empfinden deutlich aus, dass hier Hoheres seine Finger im Spiel hat: »Derartiges sieht man
nicht als Zufall an.« (119)

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

121


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

wenden. Und wenn der Krieg keinen erkennbaren Sinn mehr hat, dann wird man ihm
einen erfinden miissen. Hier finden die Mystifizierungen und Romantisierungen ihren
Ursprung, die in den Stahlgewittern schon deutlich erkennbar sind, in dem Text iiber den
Kampf als inneres Erlebnis aber voll aufbrechen und in den Vordergrund dringen werden.
Es ist richtig, der iiberwiegende Teil des frithen Textes hat seine fast schon kalte Sach-
lichkeit. Es ist aber ebenso richtig, dass die Momente, in denen Jinger diese aufgibt, die
aufschlussreichsten fiir sein Denken sind.

Sachlichkeit und Kilte aber finden sich noch in diesen Uberhéhungen wieder, nim-
lich als effektive Abstraktion von allen subjektiven Riicksichten. Man selbst, der Einzelne
zihlt hier nichts mehr, und seine Vernachlissigbarkeit wird, in einem durchaus parado-
xen Moment, fast schon physisch spiirbar.

Da sind noch solche eher formelhaften Mystifizierungen: »Hier wurde das Schicksal
von Volkern zum Austrag gebracht, es ging um die Zukunft der Welt. Ich empfand die
Bedeutung der Stunde, und ich glaube, dass jeder damals das Personliche sich auflésen
fithlte und dass die Furcht ihn verlie}.«* Man merkt, wie der Text auf solche Passagen
hinsteuert: Hier wird ein Affekt produziert, indem das Geschehen unvermittelt auf eine
hohere, ja die hochste Ebene katapultiert wird. Furcht hat dort keinen Platz mehr, eine
eigenartige Ubererregung nimmt ihren Platz ein — jedoch nicht beim Leser, der etwas
anderes spiirt: das Erhabene nimlich.

Das wird noch deutlicher bei den beiden anderen Passagen, in denen sich die Mys-
tifizierung des Krieges hochschraubt. Hier geht Jiinger iiber die fast propagandistisch
anmutenden Formeln hinaus und strebt einem Punkt zu, an dem sich der tiefere Sinn
des Krieges fast ins Auge fassen liefie, und das sogar fiir seine Verlierer!* Es gibe dem-
nach einen Sinn, der die Opfer wie die Uberlebenden gleichermafien umfinge und der
nur mehr in einer fast mystischen Schau zu geben wire:

Die Grofde Schlacht bedeutete eine Wendemarke auch in meinem Inneren, und nicht
nur deshalb, weil ich von nun an den Verlust des Krieges fiir moglich hielt.

Die ungeheure Ballung der Kréafte in der Schicksalsstunde, in der um eine ferne Zukunft
gerungen wurde, und die Entfesselung, die ihr so iberraschend, so bestiirzend folgte,
hatten mich zum ersten Male in die Tiefe (iberpersonlicher Bereiche gefiihrt. Das un-
terschied sich von allem bisher Erlebten; es war eine Einweihung, die nicht nur die glii-
henden Kammern des Schreckens &éffnete, sondern auch durch sie hindurchfiihrte.”

Hier liest man unumwunden die Ideen, die Jiinger spater umtreiben werden, die maxi-
male Beschleunigung einer »Totalen Mobilmachung« und die Metaphysik einer unper-
sonlichen Region, in der diese Bewegung gerade in ihrer hochsten Beschleunigung zur
Ruhe kommt. Diese Einsicht, die hier als eine unmittelbare Erfahrung beschrieben ist,

25  Ebd.237.

26  Esist genau dieser Punkt, der diese Zeilen von dem vorigen Text unterscheidet, welcher letzte-
re auch ein Pastiche von Propaganda-Motiven sein kénnte. Die Andeutung eines Sinnes aber, der
noch jenseits des Sieges existiert, ist von anderer Qualitit; so eine Rechtfertigung des Krieges ist
selbst weder politisch noch kriegerisch, sondern kann nur metaphysisch sein.

27  Ebd.263.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

wird schlieflich zu einer nun fast im Wortsinn kérperlichen Erfahrung, nimlich in Jin-
gers letztem Angriff im August 1918:

In der Tat flihlte ich mich sehr matt, und ich hielt diesen Angriff von Anfang an fiir ver-
fehlt. Dennoch denke ich an ihn am liebsten zuriick. Es fehlte ihm die michtige Woge
der GroRen Schlacht, ihr siedender Ubermut; dafiir hatte ich ein sehr unpersénliches
Geflihl, als ob ich mich selbst mit einem Fernrohr beobachtete. Zum ersten Mal in die-
sem Kriege konnte ich das Zischen der kleinen Geschosse héren, als pfiffen sie an ei-
nem Gegenstand vorbei. Die Landschaft war von gliserner Durchsichtigkeit.2®

Diese Objektivierung des Selbst, im Grunde die Abschaffung des Ichs zugunsten von et-
was, das seiner Natur nach unpersonlich ist, wird eine der Sehnsuchtsideen vor allem des
Arbeiters werden. Jiinger erlebt sich mit einer eigenartigen, paradoxen Lust, so sehr, dass
seine Verwundung, die ihm selbst als tédliche erscheint, der Moment einer mystischen
Vision wird.

Alsich schwer auf die Sohle des Grabens schlug, hatte ich die Uberzeugung, dass es un-
widerruflich zu Ende war. Und seltsamerweise gehért dieser Augenblick zu den ganz
wenigen, von denen ich sagen kann, dass sie wirklich gliicklich gewesen sind. In ihm
begriff ich, wie durch einen Blitz erleuchtet, mein Leben in seiner innersten Gestalt.
Ich splirte ein ungldubiges Erstaunen dariiber, dass es gerade hier zu Ende sein sollte,
aber dieses Erstaunen war von einer sehr heiteren Art. Dann hérte ich das Feuer immer
schwicher werden, als sanke ich wie ein Stein tief unter die Oberflache eines brausen-
den Wassers hinab. Dort war weder Krieg noch Feindschaft mehr.?®

Auch hier gilt, dass es mir nicht darum geht, Jingers Bericht anzuzweifeln oder auch zu
diskreditieren. Eigenartig genug, fithrt diese Vision ja eben in ein Jenseits des Krieges,
wohingegen der vorige Text im Rahmen eines metaphysisch tiberhohten Krieges verblieb
und nur ins Jenseits von Sieg oder Niederlage fithrte. Dieser Moment also, in dem Jin-
ger zu sterben glaubt, ist metaphysisch richtig oder falsch; er ist aber nicht intrinsisch
politisch, konnte fir verschiedene politische Deutungen anschlussfihig sein, und muss
es fiir keine werden. Er verrit freilich viel iiber das Denken Jiingers, das durch und durch
metaphysisch ist, in einem geradezu klassischen, platonischen Sinn, und das auch reli-
gioser Anklinge nicht entbehrt. Beide Passagen bilden die Momente ein und derselben
Bewegung, die Jingers eigentiimliche Mystifizierung des Krieges ausmacht. Bei all sei-
ner Brutalitit kann der Krieg nicht sinnlos sein, darf der Krieg nicht sinnlos sein. Ist
Krieg nur das, was er ist: eine menschengemachte Sache mit allem, was Menschlich-All-
zumenschliches ausmacht, dann ist eine Rechtfertigung vielleicht noch bei begrenzte-
ren Zusammenstofden plausibel zu machen, nicht aber bei dem maschinellen Morden
im Weltkrieg. Der Krieg muss also mehr sein als ein historisches Ereignis, das vielleicht

28  Ebd.288.
29  Ebd.289.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

123


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

auch hitte vermieden werden kénnen.?° Er muss enthistorisiert, entmenschlicht und damit
spekulativ iiberhiht werden. Das eben ist die Arbeit der Mystifizierung.

Diese Arbeit komplettiert sich, indem sie sich mit allerlei Elementen der Romantisie-
rung des Krieges anreichert. Einige davon sind spezifisch reaktionirer Natur, andere ha-
ben unspezifischere Urspriinge. Sie im Einzelnen auszufithren, wiirde nicht viel weiter
fithren; es geniigt, sie zu nennen. Da ist die grofie Bedeutung des Krieges, die von einem
sentimentalen Patriotismus getragen ist;*' das Motiv der Achtung vor dem Feind, die ein
Tétenwollen ohne Hass moglich macht;** das Bild der Wenigen, die noch oberhalb und
jenseits der Tétungsmaschinerie den entscheidenden Kampf ausfechten, Mann gegen
Mann;* das Portrit der geborenen Anfithrer im Krieg;** ja, die Jiitnger'schen Kimpen, in
denen »ein Element lebendig« war, »das die Wiistheit des Krieges unterstrich und doch
vergeistigte«,* haben gar Zeit und Muse, bei der einbrechenden Dimmerung zu bemer-
ken, wie sich immer deutlicher ihre Lieblingsfarbe verdichtet: »das fast schwarze Rot,
das zu gleicher Zeit wild und schwermiitig stimmt«.

Man sieht, wie die Vereinigung des Widersprechenden, die von Brutalitit, von ele-
mentarer Kraft und ihrer Ausitbung einerseits und von Vergeistigung ins Ewige anderer-
seits auch diese Seite der Beschreibungen durchziehen. Das Rot des Blutes ist der Schim-
mer, in dem die Romantisierung des Krieges ihr Sujet firbt: maximale Beschleunigung
und tiefe Ruhe in eins, Kampf und Tod.

Es ist genau dieses Zusammen des Widersprechenden, das Jingers Denken aus-
macht und das auch in dem Bild des Krieges, wie es die Stahlgewitter bieten, dominiert.
Dieses Bild, von hoher Sachlichkeit, fast Unbestechlichkeit in einem vordergriindigen
Sinn, vollendet sich erst in dem Zusammenspiel von Mystifizierung und Romantisie-

30 »Vielleicht«, denn nurweil etwas menschengemachtist, heifdt das noch lange nicht, dass die daran
beteiligten Menschen auch eine Kontrolle dariiber hitten. Die Verwechslung von Produktion und
Kontrolle bzw. Steuerung gibt den Rechten bis heute ein so billiges wie effektives Argument gegen
das emanzipatorische Denken an die Hand.

31 Ebd.3s.

32 59f Esmagdas geben, und es kann sein, dass diese Achtung manchmal, bei Cefangennahme eines
Feindes, den Unterschied zwischen Leben und Tod ausmachen kann. Das dndert aber nichts daran,
dass diese gesamte Konzeption im Angesicht der Realitit des Krieges mit seinem Tétungsimpera-
tiv und seiner fast automatisch hervorgerufenen Hassgefiihle gegen die Morder der Kameraden
wie eine hoffnungslos unangemessene Ricksicht und letztlich wie eine nur noch verbale Selbst-
stilisierung wirkt. Es ist mit ihr fast wie mit den Bedenken und Sorgen der Biirger angesichts einer
Welt, die Gber die burgerliche Realitat hinweggegangen ist und die Jinger im Arbeiter so uner-
miidlich karikieren wird.

33 Ebd.179.220.282. 222: »Unter allen erregenden Momenten des Krieges ist keiner so stark wie die
Begegnung zweier Stoftruppfiithrer zwischen den engen Lehmwinden der Kampfstellung. Da gibt
es kein Zuriick und kein Erbarmen. Das weifd jeder, der sie in ihrem Reich gesehen hat, die Fiirsten
des Grabens mit den harten, entschlossenen Cesichtern, tollkiihn, geschmeidig vor und zuriick
springend, mit scharfen blutdirstigen Augen, Mdnner, die ihrer Stunde gewachsen waren und die
kein Bericht nennt.«

34  Ebd.227.
35  Ebd.145.
36  Ebd.149.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

rung,* so dass der Krieg nicht einfach mehr Krieg ist, auch nicht mehr eine blof neue
Art von Krieg, ja, nicht einmal nur mehr Weltkrieg, sondern metaphysische Prignanz
gewinnt — ein Krieg, der eben deshalb jedes Opfer rechtfertigt. Alle Widerstrebungen
verdichten sich im Bild der Angreifer, in deren Zustand sich Aufien und Innen ebenso
wenig noch unterscheiden lassen wie Wahnsinn und héchstes, unaussprechliches Glick
(und die im Ubrigen nichts mehr von den vornehmen Riicksichten des Tétens ohne Hass
wissen):

Im Vorgehen erfasste uns ein berserkerhafter Grimm. Der (ibermachtige Wunsch zu
toten befliigelte meine Schritte. Die Wut entpresste mir bittere Tranen.

Der ungeheure Vernichtungswille, der iber der Walstatt lastete, verdichtete sich in
den Gehirnen und tauchte sie in rote Nebel ein. Wir riefen uns schluchzend und stam-
melnd abgerissene Sitze zu, und ein unbeteiligter Zuschauer hatte vielleicht glauben
kénnen, dass wir von einem UbermafR an Gliick ergriffen seien 3

Ab18. Die Stahlgewitter haben Jiingers Ruhm begriindet. Ihre Stirke ist offenkundig, und
sie ruht vor allem in dem Wilen zu einer riicksichtlosen Klarheit und Sachlichkeit. Aller-
dings ist diese schon in diesem ersten Buch durch eine Strategie der Mystifizierung und
Romantisierung des Krieges widerlegt, die einerseits die Sinnlosigkeit der Opfer abweh-
ren soll, die andererseits — im strengen Einklang mit der Methode reaktioniren Schrei-
bens — auf eine affektive Stimulation zihlt. Diese Ambivalenz allerdings verschwindet
schon mit dem nichsten berithmten Text von Jiinger, der in einer gewissen Weise das
Resiimee des fritheren Buches zieht: Der Kampfals inneres Erlebnis, erschienen 1922. Wenn
sich auch hier noch gelegentlich klare und manchmal eindringliche Schilderungen der
nicht immer glamourésen Realitit des Krieges finden, so riicken sie doch deutlich in
den Hintergrund. Die Uberschriften der Kapitel - wie >Blut¢, >Grauens, >Graben< usw. —
sind mehr Stichwortgeber fir eine Literatur, die nun alles Bemithen um Sachlichkeit
hinter sich gelassen hat. Stattdessen wird in oft kaum ertriglicher, selbstverliebter und
auf stindige Hohepunkte fixierter Prosa der Krieg als ein urtiimliches, fast mystisches
Vernichtungs- und Schépfungsgeschehen beschrieben. Alle reaktioniren Klischees sind
nun da und bestimmen die gesamte Anlage des Textes. Vor allen Dingen wird hier of-
fenkundig, was in den Stahlgewittern eher dezent zu spiiren war: dass der Text selbst
eine unverzichtbare Aufgabe iitbernimmt, denn er ist nicht Beschreibung oder Zeugnis
oder sonstiges; er ist nichts, was dem zu Beschreibenden nachkommt. Der Text ist viel-
mehr die Sache selbst, insofern sich in ihm die Herstellung von Intensititen vollzieht, ohne
die man nicht mehr leben zu kénnen meint. Die Produktion von Intensititen im Medi-
um der Literatur als die zentrale, scharnierartige Funktion des reaktioniren Schreibens
iibersetzt sich in die stindigen Ubertreibungen, Uberhéhungen, in den Brutalismus der
Diktion und das gewollt Schockierende der Aussagen. Jinger wird zum Gipfelstiirmer,

37  Esistalso eine Romantisierung, so sehrJiinger (und seine Anhdnger nach ihm) alle Romantik ab-
zulehnen vorgibt. Es ist freilich die Romantisierung, die der neuen Qualitdt des Krieges und der
Sachlichkeit seiner Vernichtungsmaschinerie angemessen ist. In ihr werden das Unmenschliche,
IndustriemaRige des Krieges nicht als Fremdkérper ausgeschieden, sondern integriert. Eben da-
durch hat Jiingers Uberhéhung des Krieges seine ungeheure Kraft und Wirksamkeit.

38  Ebd. 238. Das Dementi der pseudo-aristokratischen Idee des Krieges (Téten ohne Hass) auch 246.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

125


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

jeder neue Satz soll noch héher tragen. Eine Sucht scheint das zu sein, die riicksichtslos
macht — zwar vielleicht »nur« auf dem Papier, wie bei Nietzsche; aber ist man deshalb
unschuldig?

Ich versuche, den uniibersichtlichen und schwer verdaulichen Text ein wenig zu ord-
nen. Zum einen finden wir die Motive wieder, die sich schon in den Stahlgewittern ange-
deutet hatten. Es scheint unzweifelhaft, dass eine grofle und wenigstens nachvollzieh-
bare Motivation fiir Jiinger in der Sorge um die Toten liegt: Wire der Krieg nicht die gran-
diose Sache, als die er sie beschreibt — und die so grandios ist, dass keiner von uns Heu-
tigen noch ihre Bedeutung ganz iiberschauen kann — dann wiren all die jungen Minner
umsonst gestorben. Das kann nicht sein, weil es nicht sein darf. »Die ungeheure Summe
der Leistung birgt ein Allgemeines, das uns alle verbindet. Nicht einer ist umsonst gefal-
len.«** Man kann verstehen, dass jemand diesen Weg einschligt. Die Ergebnisse, zu de-
nen er ihn fithrt (ndmlich die handstreichartige Rechtfertigung alles geschehenen Leids
im Namen einer noch zu bezeugenden grofden Wahrheit und Zweckmifigkeit), lassen
es aber eher geraten erscheinen, die andere Route einzuschlagen, so schmerzhaft das
auch sein mag: Sie sind alle umsonst gefallen.*® Es gab und gibt da keinen tieferen Sinn.
Es gibt mal mehr mal weniger gute Griinde, einen Krieg zu fithren, und wahrscheinlich
ist die Hoffnung, den Krieg ein fiir allemal zu itberwinden, ja wirklich eine allzu leicht-
glaubige und wohlmeinende Naivitit. Aber dann ist es immer noch wahr, dass alle Kriege
iber kurz oder lang auf ein Leid zusteuern, das durch nichts mehr gerechtfertigt werden
kann.

Jiinger verfolgt in diesem Text mindestens zwei Strategien, um die quasi-religiése
Tiefe des Krieges zu beweisen, und beide stellen sich schon bei dem oberflichlichsten
Blick als Denkfehler heraus. Aber darum geht es hier eben nicht, sondern nur um die
Stimulation, die méglich wird. Zum einen wird immer wieder die Figur inszeniert, die
den Krieg als eine Maschinerie begreift, die alles niederreifdt und damit auch alle Masken
und Illusionen. Was bleibt, muss also die Wahrheit sein, die Natur des Menschen, vor al-
ler Kultur. Wenn die Schlacht aus den Minnern Tétungsmaschinen, getrieben von einer
primitiven Angst und einem noch primitiveren Blutdurst macht, dann deckt der Krieg
also die Wahrheit des Menschseins auf, das von den Einrichtungen der Kultur nur fe-
derleicht iiberdeckt wird. (Eine Wahrheit des Menschseins, die, nebenbei bemerkt, eine
rein minnliche ist. Frauen tauchen bei Jiinger kaum auf, hochstens ab und zu als sexuelle
Verfiilgungsmasse.)

Nun ist es zwar sicher wahr, dass die Ausnahmesituation des Krieges in den ihr Un-
terworfenen neue oder meinetwegen auch ganz alte Fihigkeiten oder sogar »Instinkte«
weckt. Der Schluss aber, dass das, was sich dann zeigt, die Wahrheit, die tiberhistorische,
unverdnderliche, ewige Wahrheit des Menschen zur Darstellung bringe, ist schlichtweg
nicht gerechtfertigt. Ja, im Ausnahmezustand, wenn die Sicherungen und Sanktionen
der Kultur und der Gesellschaft aus irgendwelchen Griinden wegfallen, werden wir uns

39 Junger: Der Kampf als inneres Erlebnis. In: Essays. 9-103. 50.

40  Schmerzhaftist das nicht fir mich, der ich Jahrzehnte spiter schreibe und nie einen Kampf gese-
hen habe. Fiir mich ist das einfach, weil ich die Abgriindigkeit dieser Feststellung hochstens ahnen
kann. Schmerzhaft wire es freilich fiir den, der dabeigewesen ist und der Zeuge wurde, wie seine
Kameraden zerfetzt, erschossen, erstochen, erstickt wurden.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

anders verhalten. Und keineswegs brauchen wir hoffen, dass das, was wir dann zeigen,
sehr schmeichelhaft fiir unser Selbstbild sein wird. Niemand weif}, wie weit er gehen
wird, wenn der Hunger lebensbedrohlich wird. Hoffen wir, dass wir es nie rausfinden
miissen. Dennoch ist es ratsam, diese Unwigbarkeit nicht aus den Augen zu verlieren.
Dasallesistrichtigund wichtig. Es rechtfertigt aber eben nicht die Idee, dass die Ausnah-
mesituation uns die Wahrheit iiber uns, als Menschen und als Individuen, aufschlief3t.
Die Gleichsetzung von Ausnahmezustand und Naturzustand, die bei Hobbes noch von
der Angst vor der Unberechenbarkeit des anderen dominiert war und dann immerhin
noch eine konstruktive Funktion hatte, wird unter der Feder der Reaktionire endgiiltig
zur Strategie: Mit ihr wird die riicksichtslose Primitivitit — selbst zuverlissige Intensi-
titsproduzentin — ins Prinzipielle erhoben.

Ebenso sicher ist, dass der Moment des Kampfes auf Leben und Tod eine Intensi-
tit freisetzt, die mit kaum etwas anderem vergleichbar sein wird. Wieder aber ist der
Schluss nicht gerechtfertigt, in dieser Intensitit und damit im Kampf die Enthillung
einer hoheren Wahrheit zu sehen. Das ist eben iiberhaupt nicht selbstverstindlich.

Die zweite Strategie erginzt die erste: Durch sie wird die Mystifizierung und me-
taphysische Uberhéhung des Krieges abgeschlossen. Denn nun wird der Krieg — der ja
immer ein konkretes Ereignis ist, mit einer Geschichte, zumal einer Vorgeschichte, mit
Griinden, Ursachen, manchmal sehr trivialen Ursachen, mit menschlicher Verantwor-
tung vor allem — dieser Krieg wird aus allen Zusammenhingen gelost; er wird absolut
gesetzt, und das nicht einmal im Zuge einer ausdriicklichen philosophischen Operation,
sondern wieder als eine literarische Strategie. Wenn von »dem Krieg« und »dem Kampf«
im Singular die Rede ist in diesem Text, dann ist damit nicht immer und nicht zumeist
eine konkrete, datierbare Sache gemeint; es ist nicht einmal eine begriffliche Allgemein-
heit anvisiert. Vielmehr wird durch die Herauslésung aus allen Zusammenhingen und
aus aller Geschichte das Faktum in eine schicksalhafte Macht umgedeutet. Der Krieg, wie
er in diesem Text auftaucht, ist von Anfang an eine iiberzeitliche, eine metaphysische,
eine groflere und héhere Gewalt, die uns aus ihrer tiberzeitlichen Position her unsere ei-
gene iiberzeitliche Wahrheit enthiillt. Was kommt nun dabei raus? Was ist die Wahrheit,
die der Krieg uns enthiillt? Was ist die Lehre, die aus der Uberschiebung von Ausnahme-
und Naturzustand durchschimmert?

Es entsteht das Bild des Menschen als eines unveranderlichen Wesens, das in seinem
Kern immer gleich bleibt, egal wie viel Schminke die Zivilisation ihm auftrigt; und die-
ser Kern strotzt vor primitiven, riicksichtslosen Kriften. Der Mensch ist Tier; Blutdurst,
Gewissenslosigkeit, Vernichtungslust, Rausch und Eros legen davon Zeugnis ab. Diese
Krifte bilden die geschichtslose, schicksalhafte Wahrheit des Menschen.

Zwar hat zunehmende Verfeinerung ihn [den Einzelnen] geklart und veredelt, doch
immer noch schlaft das Tierische auf dem Grunde des Seins. Noch immer ist viel Tierin
ihm, schlummernd auf den bequemen, gewirkten Teppichen einer polierten, gefeilten,
gerduschlos ineinandergreifenden Zivilisation, verhillt in Gewohnheit und gefillige
Formen [..].

Aber irgendwann

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

127


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

fallt die Maskierung: nackt wie je bricht er hervor, der Urmensch, der Héhlensiedler, in
der ganzen Unbandigkeit seiner entfesselten Triebe. Das Erbteil seiner Viter flammt
in ihm auf, immer wieder, wenn das Leben sich auf seine Urfunktion besinnt. [...] in der
Begegnung auf Leben und Tod ist er immer der alte.*’

Wo alles Denken und alle Tat sich auf eine Formel zuriickfithrt, miissen auch die Ge-
fithle zuriickschmelzen und sich anpassen der fiirchterlichen Einfachheit des Zieles,
der Vernichtung des Gegners. Das wird bleiben, solange es Menschen gibt.#?

Diese Prosa ist wesentlich masturbatorisch. Kein Wunder daher, dass sie immer wieder
auf dieselben Phantasmen zuriickkommt. Ich kénnte diese Zitate durch beliebig viele
fast gleichlautende erginzen. Ich beschrinke mich auf ein paar wenige: »Der Krieg ist
ebensowenig eine menschliche Einrichtung wie der Geschlechtstrieb; er ist ein Natur-
gesetz, deshalb werden wir uns niemals seinem Banne entwinden. Wir diirfen ihn nicht
leugnen, sonst wird er uns verschlingen.«* »Die Sucht, zu zerstéren, ist tief im mensch-
lichen Wesen verwurzelt; alles Schwache fillt ihr zum Opfer.«** Und noch drastischer:
»Leben heif’t téten.«*

Ich habe es eben erwihnt: Das Ganze hat etwas uniibersehbar Masturbatorisches.
Es kann keine Frage bestehen, dass Jinger das alles einfach geil findet. Das Schreiben
scheint eine dreifache Funktion zu iibernehmen: In ihm driicke sich erstens die Affekt-
ordnung aus, die den gewaltsamen Zusammenstof geil findet. In ihm schafft sie sich
zweitens selbst ein Material ihrer Erregung; das Schreiben und das Geschriebene wirken
auf die Affektordnung zuriick. Drittens ermdglicht die Objektivierung im Text die Fort-
pflanzung bei anderen, deren Affektordnung im selben Sinn geformt bzw., wenn schon
so geformt, bedient werden kann. Der Kampf als inneres Erlebnis ist in einem Wort ein
Stiick Pornographie. Die Verschrinkung offensichtlichster Erregung mit ermiidends-
ter Gleichférmigkeit ist deutlicher Beleg der Zugehorigkeit zu diesem Genre. Dann wird
auch nachvollziehbar, welche Funktion die gelegentlichen Passagen von relativer Niich-
ternheiterfiillen: Sie geben der Erregung Raum, um fiir einige Zeit ein wenig abzuebben,
um dann mit neuer Kraft wieder steigen zu kénnen. So kannten die klassischen Porno-
filme (also kurz gesagt: bevor die Internetindustrie die Spielregeln vollstindig dnderte)
ja auch noch die Vortiuschung einer Handlung, durch die der Moment des Entkleidens
wenigstens um Minuten hinausgezégert wurde. Vielleicht folgt das nicht so sehr der dra-
maturgischen Notwendigkeit, Spannung aufzubauen, als vielmehr der affektiven, wo-
nach eine durchgehaltene Erregung ermiiden oder enervieren muss.

Die Einordnung als Pornographie ist nicht bildhaft gemeint. Ich halte das ganz wort-
lich fiir die richtige Kategorisierung. Was Jiinger schreibt, macht ihn selbst und macht
seine Fans geil. Diese Geilheit ist eine Erregung, die von der im engen Sinn sexuellen
kaum noch zu trennen ist. Vielleicht lieRRe sich sagen, dass man sie in solchen Kontexten
wie bei Jiilnger sogar reiner zu sehen bekommt, wohingegen die sexuelle Erregung schon
eine Einschrankung darstellt. Es ist aber ein und dieselbe »Energie« (um mit Freud zu

41 Ebd. 15.
42 Ebd.16.
43 Ebd. 40.
44  Ebd. 41.
45  Ebd. 42.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

sprechen) und ein und dieselbe Geilheit. Deleuze und Guattari hatten recht, als sie die-
sen Satz schrieben, ebenfalls ohne alle Bildhaftigkeit: »Bei Hitler kriegten die Faschisten
einen Stinder.«*

Abbruch aller Zusammenhinge, Uberhéhung ins Prinzipielle, Mystifizierung, Ent-
hiillung einer urtiimlichen Wahrheit menschlicher Natur, Blut, Grauen, Zerstérung, To-
ten, Lust: Der Kampf als inneres Erlebnis erweist sich als eine Verdichtung der reaktioni-
ren Bewegung, die sich von einer unechten Realitit abstof3t, um sich in einer kreisenden
Selbststimulation seiner selbst zu versichern: immer neue Intensititen herstellen. Ich
will noch ein paar Aspekte kurz ausfithren, die sich an Jingers Text ablesen lassen. Zu-
erst die Verwischung der Grenze zwischen Text und Wirklichkeit.

Was jeder 14-Jdhrige weif3, die Reaktionire neigen dazu, es zu vergessen: dass nim-
lich die Fiktion nicht die Realitit ist. In unserer Sprache hat sich nicht ohne Grund die
Verwendung des Ausdrucks »geil« auch sehr allgemein als einer der Anerkennung und
des Gefallens durchgesetzt. Vor allem aber fillt er z.B. dann voller Begeisterung, wenn
die pubertierenden Geeks ihre Helden auf der Leinwand kimpfen sehen, bis die Fetzen
fliegen. Wenn Aragorn, Leonidas, John Wick oder James Bond ihre Gegner niederma-
chen und das Ganze auf der Hohe des technischen und stilistischen Standards ist, dann
rufen sie: »Geill« Sie wissen aber, dass da eben keiner umgebracht wurde. In der Tat ent-
stammt mindestens ein Teil der Begeisterung genau diesem Wissen, das nimlich die
perfekte Prisentation des Kampfes schitzt und immer auch vergleicht mit anderen Pri-
sentationen. Manchmal gibt es lange Kampfszenen, die ohne einen sichtbaren Schnitt
gefilmt sind; auch das nehmen die Zuschauer oft wahr und wissen es zu schitzen. Mit
einem Wort: Dass Brutalitit geil ist, ist nicht unbedingt ein Problem, solange man sich
erinnert, dass es nur eine dargestellte ist. Genau diese Differenz aber will der reaktioni-
re Text einebnen, zumindest der Tendenz nach. Was Jiinger beschreibt, ist ja — so wird
suggeriert — Wahrheit, das Zeugnis von einem, der dabei war. Was in diesem Buch steht,
will eben mehr sein als nur ein Text; es behauptet, der Wahrheit des Krieges Ausdruck zu
verleihen. Diese Verwischung der Grenze zwischen Fiktion und Realitit korrespondiert
eng mit der Funktion des reaktioniren Textes: Wenn dieser auf die immer erneuerte,
affektive Garantie der Wirklichkeit durch seine eigene Hyperbole ausgerichtet ist, dann
schiebt er sich ja tatsichlich an die Position der Realitit.*

Jedenfalls erwichst aus dieser Ubereinanderschiebung als eine fast unvermeidliche
Folge die erstaunliche Verantwortungslosigkeit des Textes und des Schreibenden. Verant-
wortung kann es nur da geben, wo eine (verletzliche) Realitit eigene Anspriiche an mich
formuliert. Wenn nun aber der reaktionire Text schwankt zwischen der Inszenierung
von Fingiertem und der Darstellung von Realem, wenn er sich nicht entscheiden kann
und nicht entscheiden will, dann muss er sich auch an keine Riicksichten halten. Er hat

46  Deleuze und Guattari: LAnti-CEdipe. 348: »Hitler faisait bander les fascistes.« Meine Ubersetzung:
Man muss hier ganz direkt, »vulgar«sein, um prazise zu bleiben.

47  SobeschreibtJiinger das Grauen als die wissende Furcht der Menschen vor der Ubermacht der Ge-
fahren, seien es natirliche oder solche im Krieg. Man sieht sofort, wie sich diese Beschreibung mit
der Theorie des Erhabenen bei Burke und Kant beriihrt. Doch das Erhabene ist eben eine dsthe-
tische Kategorie bei den beiden Autoren, die deshalb zu ihrer Realisierung eine gewisse Distanz
voraussetzt. Das Grauen bei Jinger aber ist darauf aus, genau diese Distanz und Differenz zu ver-
wischen.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

129


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

keine sichere Realitit sich gegeniiber, deren Anspriiche ihn beschrinken kénnten. Er war
es, der alles, inklusive die Opfer der gefeierten Gewalt, ins Leben gerufen hatte, dann
kanneresauch vernichten. Natiirlich hat Jiinger seine realen Erfahrungen vor sich, wenn
er so einen Text schreibt. Doch die Art seines Schreibens nimmt den Erfahrungen, vor al-
lem den grausigsten, die volle Realitit. Sie werden zu Vorwinden und Staffagen der Er-
regung. Deshalb ist dieser Text so unangenehm, und unangenehmer als jeder billige Slas-
her-Film: gerade weil immer die Beglaubigung durch eine erlebte Realitit mitschwingt,
wobei dieser Realitit nicht Rechnung getragen ist (wie die Verantwortungslosigkeit be-
zeugt), sie also gerade nicht auftaucht. Jinger kann sich wahlweise auf eine der beiden
Positionen zuriickziehen: Er habe das alles erlebt, deshalb ist das Wahrheit; es sei doch
nur ein Text, deshalb konne man ihn ja wohl nicht auf den Buchstaben festnageln.*®

Wenn deshalb Jiinger (im Kapitel >Grauen<) die Verwesung der Leichen auf dem
Schlachtfeld schildert, dann wird das zu einer Obszdnitit. Obszon ist das nicht deshalb,
weil es schonungslos oder realititsgetreu ist, sondern im Gegenteil deshalb, weil die
Lust immer die Uberhand behilt: Bei aller Erbarmungslosigkeit der Schilderung, der
vorherrschende Eindruck bleibt immer, dass der Zweck der Schilderung eine affektive
Stimulation ist. Das wirkliche Sterben wirklicher Menschen und ihr wirkliches wiirde-
loses Verwesen inmitten einer unmenschlichen Vernichtungsorgie gerit dabei ganz aus
dem Blick.

Deutlich wird dasselbe auch, wenn Jiinger sich iiber den Kampf Mann gegen Mann
ausldsst. Natiirlich ist das der Kulminationspunkt der Existenz der beiden, gerade weil
einer von beiden am Ende tot sein wird. Auch diese Passage ist eine einzige literarische
Uberhshung:

48  Esistnichtohnelronie, dass es ausgerechnet Carl Schmittist (dessen Verhéltnis zuJinger reichlich
ambivalent war, nicht zuletzt, weil erJiinger die schnelle Rehabilitation in der Bundesrepublik nei-
dete, die dieser nach Schmitt nicht mehrverdient hatte als eben Schmitt —was véllig richtigist, nur
anders, als es Schmitt denkt), esist also nicht ohne Ironie, dass Schmitt exakt diese Strategie in sei-
nen Aufzeichnungen nach dem Krieg in praziser Weise auf den Punkt bringt und kritisiert (anlass-
lich von Heliopolis): »Da setzt einer sich die Nebelkappe einer halb-mythologischen Verschleierung
auf, weichtin vielsagende Landschaften und Raume aus, malt Bocklin-Landschaften historisch-po-
litisch, spricht nicht mehr von Juden, sondern von Parsen, obwohl jeder sieht, dass es sich um ihn
und die Juden usw. handelt, nicht mehr von Nazis, sondern vom Demos und vom Landvogt, nicht
mehr von der SS, sondern von Mauretaniern, nicht mehr von sich selbst, sondern vom Komman-
danten Lucius. So kann er von sich und seiner Zeit sprechen und alle Reizmittel eines Schliisselro-
mans zur Anwendung bringen und hat schlief8lich doch nichts Vergleichendes gesagt. Es ist alles
wunderbar freibleibend und der eifrige Leser, der nun wissen mochte, was der Autor Uber die Ju-
den oder die Nazis denkt, bleibt ebenso gefoppt wie der Autor freibleibt. Eine sehr praktische, in
Zeiten schnell wechselnder Fronten tiberaus empfehlenswerte Methode der Deckung durch Ver-
schlisselung. Man redet sehr weise und sehr viel und redet sich doch nicht fest; man sagt soviel,
dass ein dickes Buch entsteht und hat schliellich doch nichts Gefahrliches gesagt, sondern nur
pseudo-mythologische Kulissen gemalt.« Doch als fiele ihm ein, dass er selbst sich dieser Metho-
de aufseine Weise auch immer wieder bedient hat, schiebt Schmitt plotzlich verstandnisvoll nach:
»Aber wahrscheinlich ist das doch die richtige Methode, in einem Lizenzstaat (iber aktuelle Din-
ge zu publizieren.« (Glossarium. 213. Die Notiz ist von 1949, wie man sieht inmitten schlimmster
Zensur und Unterdriickung...)

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

[..] den Menschen aber treibt der Wille zu téten durch die Gewitter aus Sprengstoff,
Eisen und Stahl, und wenn zwei Menschen im Taumel des Kampfes aufeinanderpral-
len, so treffen sich zwei Wesen, von denen nur eins bestehen kann. Denn diese zwei
Wesen haben sich zueinander in ein Urverhaltnis gesetzt, in den Kampf ums Dasein in
seiner nacktesten Form. In diesem Kampfe muss der Schwichere am Boden bleiben,
wahrend der Sieger, die Waffe fester in der Faust, tiber den Erschlagenen hinwegtritt,
tiefer ins Leben, tiefer in den Kampf.*’

Unverantwortlich ist das, weil auch hier das Leben und der Tod des anderen als reines
Material der affektiven Stimulation auftreten. Ich bin selbst nie in dieser Lage gewesen,
und ich hoffe, dass ich es nie sein werde. Wer will, kann mir deshalb vorwerfen, dass ich
nicht weif3, wovon ich schreibe. Aber ich glaube, dass die fiirchterliche Schilderung, die
Remarque gibt, der Realitit dieser Begegnung niher kommt: Da findet sich der Erzih-
ler unversehens in einem Bombentrichter, in den wihrend des gegnerischen Angriffs ein
franzosischer Soldat schlittert. Noch ehe er dariiber lange nachdenken kann, sticht der
Erzihler auf den anderen ein. Doch der andre ist nicht tot, wohl aber tédlich verwundet.
Und nun ist der Erzihler stundenlang mit dem sterbenden, leidenden Feind im Trich-
ter gefangen, weil der Maschinengewehrbeschuss itber dem Feld so stark ist, dass nicht
daran zu denken ist, ihn zu verlassen. So muss er dem anderen beim Sterben zusehen,
gibt ihm mit der hohlen Hand zu Trinken, versucht auch ihm Linderung, gar menschli-
che Versicherung zu geben. Den »Gnadenstof3« kann er ihm nicht geben, dazu kann er
sich nun, da der andre als Mensch vor ihm steht, nicht iiberwinden. Also muss er sein
Werk bis zum bitteren Ende ansehen. Glamourés ist da jedenfalls nichts.*®

Man hatte ja schon keine grofen Erwartungen mehr an Jinger. Dennoch schafft er
es, einen noch zu iiberraschen. Denn einen neuen Level erreicht die Unverantwortlich-
keit, wenn gegen Ende der Weltkrieg mit seinen Hundertausenden Getdteten, Verletz-
ten, Vertriebenen, Entrechteten in irgendeine mystisch-verklirte Spielerei einer Gott-
heit umgedeutet wird, in der alle, die sich dort gegenseitig umbringen, in Wahrheit eins
sind. Dasist metaphysisch altbacken, vor allem aber ist es im Angesicht der realen Leiden
maximal zynisch.

Doch wenn wir aufeinanderprallen im Gew6lk von Feuer und Qualm, dann werden wir
eins, dann sind wir zwei Teile von einer Kraft, zu einem Kérper verschmolzen. Zu einem
Korper—dasistein Gleichnis besonderer Art. Wer es versteht, der bejahtsich selbst und
den Feind, der lebt im Ganzen und in den Teilen zugleich. Der kann sich eine Gottheit
denken, die diese bunten Faden sich durch die Hiande gleiten ldsst — mit lachelndem
Gesicht.™

Mit so einer Passage vor sich, lisst sich ex negativo eine sehr klare Idee davon gewinnen,
worin die Ethik des Schreibens besteht — eine Ethik, deren Verantwortlichkeit nicht ge-
ringer als die der politisch Handelnden ist.

49  Der Kampf als inneres Erlebnis. 16.
50  Erich Maria Remarque: Im Westen nichts Neues. 195ff.
51 Aa0.97.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

131


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der dritte Aspekt ist die Denunziation der biirgerlichen Gleichmacherei. Das wird
vor allem im Kapitel iiber die sLandsknechte« ausgefithrt. Hier wird der neuralgische
Punkt reaktioniren Empfindens ausgedriickt, um dann auf die Frage des Militirs selbst
Anwendung zu finden. So heifit es erst:

Alt sind wir geworden und bequem wie die Greise. Verbrechen wurde es, mehr zu
sein oder zu haben als die andern. Den starken Riuschen entwéhnt, sind Macht und
Manner uns zum Greuel geworden, Masse und Gleichheit heifden unsere neuen Gotter.
Kann die Masse nicht werden wie die Wenigen, so sollen die Wenigen doch werden
wie die Masse.>

Masse und Gleichheit heiflen unsere neuen Gotter: biitndiger kénnte man das Gefiihl ei-
ner totalen Einebnung aller Differenzen, das mal in Panik, mal mit Abscheu empfun-
den wird, kaum ausdriicken. Diese Gleichmacherei nun hat sich im Verlauf des Welt-
kriegs noch auf die Einrichtung ausgedehnt, die als die eigentliche Produzentin der Eli-
ten gelten darf: das Heer. Indem immer mehr unberufene Biirger eingezogen wurden,
verwasserte sich dessen wahrer Charakter. Ja, die gesamte Idee der Moderne ruft gera-
dezu nach dem Volksheer und betreibt damit die Unterhéhlung der Natur des Kampfes
selbst. Allerdings, die Verhiltnisse, die hier wirken, stehen himmelweit iiber dem Ein-
fluss der Menschen und erst recht itber dem der Biirger (die, wie wir bald sehen werden,
gar keine eigentliche Realitit haben), so dass man sich keine Sorgen um das Heer in sei-
ner Wahrheit zu machen braucht: Es gibt sie immer, die wahren, geborgenen Krieger,
die von den Pritfungen des Krieges als solche ausgewiesen werden. Jiinger nennt sie die
»Landsknechte« und glaubt damit eine Art Urtypus des Menschen zu bezeichnen. Hier
stapeln sich die reaktioniren Klischees nur so aufeinander. Der Landknecht hebt sich ab
von einer Masse, und zwar der Masse der Spief3biirger, die ja die verkdrperte Massen-
haftigkeit selbst sind, des MittelmaRes, der Gemeinmachung des Erhabenen, das einer wie
Jiunger im Krieg sieht.

Scharf, wie von einer ganz anderen Rasse hob er sich ab von den in Waffen gesteckten
Spiefdbiirgern, dem in den Volksheeren, diesem militarischen Ausdruck der Demokra-
tie, zuletzt iberwiegenden Typ. Das waren Kramer oder Handschuhmacher, mehr oder
minder soldatisch tiberschliffen, die Krieg ausiibten als staatsbiirgerliche Pflicht, bra-
ve Leute, die, wenn es sein musste, auch Helden waren.

Die Biirger, das sind die Gemeinen, die alles, was sie berithren ebenso gemein machen,
gleichmachen. »Es gibt nur eine Masse, die nicht licherlich wirkt: das Heer. Der Bour-
geois machte auch noch das Heer licherlich.«* Hier ist der springende Punkt: die Sorge
um das Evhabene des Heeres, das dadurch besonders ist, dass es eine nicht massenhafte Masse ist,
und dessen Erhabenheit durch das Licherliche der Gleichmacherei bedroht ist.

Der vierte und letzte Aspekt, den ich herausheben méchte, ist der des reaktiondren
Formalismus. Dieser ist bei Jinger besonders deutlich ausgeprigt, und seine literarische

52 Ebd.54.
53  Ebd.56.Genauso 62:»Doch die Hochkultur des Kampfes ist lange dahin, auch am Spiel ilber Leben
und Tod darf sich die Masse beteiligen, und sie hat ihre Instinkte nicht zu Hause gelassen.«

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Funktion wird hier uniibersehbar. Der reaktionire Formalismus besteht darin, dass ein
Begriff, vorzugsweise einer, der mit dem semantischen Feld des Kampfes oder des Todes
verbunden ist, aus allen konkreten und nachweisbaren Zusammenhingen gelost und fur
sich gesetzt wird, so dass er sich wieder nur auf sich selbst zuriickbezieht. In der Tat ist
dieser Prozess fiir alle Metaphysik kennzeichnend, insofern immer die jeweils hochsten
Begriffe einer Metaphysik dergestalt selbstbeziiglich sind; sie sind das in der Metaphy-
sik aber nur am Ende, d.h. wenn sie und insofern sie eine durchgefiihrte Artikulation
und damit Verstindlichmachung des Wirklichen erméglicht haben. In der Reaktion aber
wird diese Selbstbeziiglichkeit zum billigen, weil jederzeit mit einem Satz griffbereiten
Schachzug. Sein Zweck ist immer nur die Produktion von affektiver Intensitit. Das gelingt
durch die Verschrinkung der drei Aspekte dieses Manovers: 1) Abriss aller Bezichung zu
anderem (so dass das so Abgekoppelte als Absolutes firmieren kann); 2) Erhebung des so
Isolierten zum Erhabenen selbst (so dass es aller Erfassung und Berithrung grundsitzlich
entzogen ist); 3) konstitutive innere Leere, die sich eben dank ihrer Leere als Mysterium
geriert, das nur nicht von allen verstanden wird.

Bei Jiinger wird diese Taktik besonders durchschaubar und besonders unverdaulich,
weil sie sich mit unwiderstehlicher Gewalt in die Ausdriicklichkeit eines klaren Wider-
spruchs erhebt. Wieder und wieder ist da von der »Idee« die Rede. Sie ist es, um derent-
willen und fiir die man kimpft. Wie immer spielt sich der Reaktionir als Idealist auf.
Doch wenn man ihn fragt, was das fir eine Idee ist, was in ihr enthalten oder vorge-
stellt ist, mit einem Wort: was erkimpft werden soll - dann wird aus der Idee, fir die
man kimpft, wieder nur die Idee des Kampfes selbst. Jiingers reaktionire Prosa badet in
einem Idealismus ohne Idee.

Gewiss wird der Kampf durch seine Sache geheiligt; mehr noch wird eine Sache durch
den Kampf geheiligt. [...] Der Kampf ist immer noch etwas Heiliges, Gottesurteil (iber
zwei Ideen. Es liegt in uns, unsere Sache schirfer und schirfer zu vertreten, und so ist
wahrer Kampf unsere letzte Vernunft und nur Erkdmpftes wahrer Besitz. [...] Wer so zu
des Kampfes Wurzel grabt und echtes Kimpfertum verehrt, verehre es tiberall, auch
beim Gegner.>

Ja, der Soldat in seinem Verhaltnis zum Tode, in der Aufgabe der Personlichkeit fiir ei-
ne Idee, weif wenig von den Philosophen und ihren Werten. Aber in ihm und seiner
Tat dufdertsich das Leben ergreifender und tiefer, als je ein Buch es vermochte. Und im-
mer wieder, trotz allem Widersinn und Wahnsinn des dufderen Geschehens, bleibtihm
eine strahlende Wahrheit: Der Tod fiir eine Uberzeugung ist das héchste Vollbringen.
Er ist Bekenntnis, Tat, Erfillung, Glaube, Liebe, Hoffnung und Ziel; er ist auf dieser un-
vollkommenen Welt ein Vollkommenes und die Vollendung schlechthin. Dabei ist die
Sache nichts und die Uberzeugung alles.

54  Ebd. 49.

55  Ebd.100. Meine Hervorhebung. Man findet ganz analoge Formulierungen auch auf 81. 87. 90. Ein
letztes Bekenntnis zum reaktionaren Formalismus schliefst den Text zugleich ab und deutet aufdie
folgenden »philosophischen« Werke voraus: »Alle Ziele sind vergdnglich, nur die Bewegung ist ewig,
und sie bringt unaufhorlich herrliche und unbarmherzige Schauspiele hervor. Sich in ihre erhabene
Zwecklosigkeit versenken zu kdnnen wie in ein Kunstwerk oder wie in den gestirnten Himmel, das
ist nur wenigen vergonnt. Aber wer in diesem Krieg nur die Verneinung, nur das eigene Leiden

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

133


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Es geht also nicht um Inhalte, um wahr oder falsch, um das Gute usw. Die Reaktion glaubt nicht an
die Wiedererweckung der transzendenten Werte; dazu ist sie zu sehr Tochter Nietzsches. Sie trauert
gleichwohl der Klarheit, Ordnung und Intensitit nach, der Wirklichkeit, die sie der Zeit unterstellt,
in der jene Werte noch geherrscht haben. Sie schwenkt aber ab vom Inhalt und hin zur Form, nicht
mehr das Woriiber des Streits ist das Wesentliche — offenbar kann man dariiber nichts wissen, so
modern ist auch die Reaktion —, dann bleibt nur noch der Streit als solcher, der die Wahrheit der
Ideen beglaubigen muss (dass das aber weder echte Wahrheit noch echte Beglaubigung ist, weifs
auch die Reaktion) und der die Ordnung und die Intensitit der Wirklichkeit wieder herstellen kann.
Aber eben immer nur, solange gekampft wird. Daher der unheilvolle und nicht zu unterbrechende,
der ewige Alarmismus der Reaktion.

Es ist wohl deutlich geworden, dass Der Kampf als inneres Erlebnis kaum noch etwas
gemein hat mit den Schilderungen des Weltkrieges, die aus den Stahlgewittern eine zwar
ebenfalls oft schwer ertrigliche, aber immerhin aufschlussreiche Lektiire machen. Die-
ses Buch, nur zwei Jahre nach dem ersten veréffentlicht, ist von gianzlich anderer Art
und Charakter. Es ist brutalistische Pornographie, reaktionire Affektliteratur und letz-
ten Endes eine wirklich anstrengende Romantisierung — denn romantisierend ist das,
was Jinger da schreibt, und er gibt unwillkiirlich noch eine Erklirung fiir den massiven
Umschwung in Stilistik und Niveau des Textes: »Und wenn wir die Sache in zehn Jah-
ren erzihlen, so wird sie noch in ganz anderen Farben schillern, denn die Zeit ist der beste
Romantiker.«*

Turbo-Totalitarismus. Man begegnet einer spezifischen Schwierigkeit, sobald man ver-
sucht, von Jiinger ein klares und eindeutiges Bild zu gewinnen. Die Schwierigkeit liegt
nicht so sehr darin, dass er mal dieses, mal jenes sagen wiirde. Vielmehr bedient er sich
erstens nacheinander verschiedener literarischer Genres, die jeweils ihre eigenen Erfor-
dernisse haben, so dass man iiber Mdglichkeit und Grenzen einer Ubertragung im Zwei-
fel bleibt. Vor allem aber ist das Ganze verbunden mit einer wiederum charakteristischen
Unbestimmtheit der Aussagen: Ab und zu meint man, identifizierbare theoretische Ge-
halte zu erkennen, dann aber greift die Hand ins Leere; man hatte doch nur Worte vor
sich. Was bei einem pornographischen Text durchgeht, wird dann problematisch, wo der
Autor Philosoph sein will. In der Tat begegnet diese Schwierigkeit in den Texten wieder,
in denen Jinger sich als theoretische Kraft zu etablieren sucht. Ich werde aus der Zwi-
schenkriegszeit zwei dieser Texte besprechen: >Die Totale Mobilmachung« von 1930 und
das umfangreiche Buch Der Arbeiter von 1932.

Zuerst zum Aufsatz von 1930: Was diesem Aufsatz den Titel gegeben hat, ist eine Idee,
die sicher nicht zufillig einer berithmten Formulierung Goebbels vorgreift — nicht zufil-
lig, weil hier wie dort dieselbe Affektokonomie greift —, die aber bei Jiinger erst einmal als
Diagnose eines bereits eingetretenen historischen Prozesses fungiert. Wir leben bereits
in den Zeiten der Totalen Mobilmachung, und der Weltkrieg hat diese Entwicklung nur
offengelegt. Jiinger nennt diese Mobilmachung auch - im Vorgriff auf sein Buch iiber

und nicht die Bejahung, die hohere Bewegung empfand, der hatihn als Sklave erlebt. Der hat kein
inneres, sondern nur ein duferes Erlebnis gehabt.« (103, meine Hervorhebungen)
56  Ebd. 95. Meine Hervorhebung.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

den Arbeiter - einen »gigantischen Arbeitsprozess«.”” Jiinger zeichnet nun ein Bild der
modernen Welt, das sich als eine einzige riesenhafte Entwicklung prisentiert, die allen
politischen Steuerungen entzogen ist und die das 19.Jhs. irrigerweise und mit deplat-
ziertem Optimismus als »Fortschritt« angesprochen hat. Jiinger nun versteht darunter
die durch die moderne Technik und die Massengesellschaft moglich gewordene, aber
nicht hierdurch begriindete Entwicklung einer immer umfassenderen Zentralisierung ei-
nes anonymen Prozesses. Der anonyme Arbeitsprozess ist dominiert von einer Logik der Es-
kalation, in der eine maximale Beschleunigung und Intensivierung von Produktion oder Um-
setzung im weitesten Sinn gilt; insofern noch der Krieg der Beschleunigung untersteht,
wird eben immer schneller und intensiver gekimpft und getétet. Zudem lisst die Totale
Mobilmachung, wie ihr Name es sagt, immer weniger aufderhalb ihrer: Alles und jeder
wird einbezogen in diesen Prozess, und zwar in allen Aspekten und Teilen des Lebens.
Er kennt keine Ausnahmen. Vor allem ist er selbst zunichst einmal vollkommen zweckfrei,
zumindest was seine Erscheinungsformen angeht, die »Anstrengungen« sind, »denen
das besondere Merkmal der Zwecklosigkeit anhaftet«.”® Diese Formulierung richtet sich
gegen die Umdeutung im Sinn einer gewissen Rationalitit des Geschehens, wie sie vor
allem fiir die herkémmlichen liberalen und optimistischen Fortschrittstheorien kenn-
zeichnend ist.

In einer ersten Anniherung klingt das alles so, als wiirde Jiinger dort das Bild dessen
zeichnen, was andernorts als »instrumentelle Vernunft« firmiert (denn auch die instru-
mentelle Vernunft ist, mag sie auch alles dem Gesetz der Zweckmafligkeit und Effizienz
unterwerfen, in sich selbst radikal unzweckmif3ig). In mancher Hinsicht ist das richtig,
aber es trifft eben doch nicht das Wesentliche. Denn 1) ist der Begriff Jiingers noch viel
umfassender und vor allem ungenauer als jener; 2) meint Jinger seine Schilderung gar
nicht in erster Linie kritisch; und 3) ist diese Rede vom Arbeitsprozess nicht das letzte
Wort. (Dieser dritte Punkt wird erst im Arbeiter ganz deutlich, weshalb ich ihn hier aus-
spare.)

Zum Ersten: Als Beispiele der Mobilmachung nennt Jiinger die Planwirtschaft, die
umfassende Militarisierung des gesamten Lebens und den Ubergang zur faktischen Dik-
tatur durch die Oberste Heeresleitung im Weltkrieg.”® Man merkt also einerseits, dass
es nicht nur um instrumentelle Vernunft im Sinn der linken Kritiken geht, und anderer-
seits, dass der militirische Name, den Jiinger wihlt, kein Zufall ist. Es geht um einen Vor-
gang, der sich im Krieg in paradigmatischer Weise offenbart. Sodann treten als weitere
Beispiele die politischen Totalitarismen auf, die mit nachlissiger Geste iiber alle Riick-
sichten gegeniiber der individuellen Freiheit hinweggehen — und zwar der italienische
Faschismus ebenso wie der russische Bolschewismus.

Diese Zusammenstellung ist auch deshalb relevant, weil — zum Zweiten — die Schil-
derungen aller Phinomene der Mobilmachung und so auch die dieser beiden schein-
bar entgegengesetzten politischen Systeme von Jiinger mit unverhohlener Sympathie

57  Jinger: Die Totale Mobilmachung. In: Essays. 119—142. 126.

58  Ebd.130.
59 Vgl ebd. 126f.
60 Ebd.127.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

135


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

erbracht werden. All das, was die linke Kritik an Unmenschlichem im Prozess der kapi-
talistischen Moderne beklagt, wird von Jiinger im Gegenteil ungeduldig begriifit, und er
wertet den Vorwurf der Unmenschlichkeit als atavistisches Uberbleibsel eines in Wahr-
heitlingst iiberwundenen biirgerlichen 19.Jhs. - lingst iiberwunden, nimlich durch das
Faktum der Totalen Mobilmachung selbst. Diese ungeteilte Sympathie fiir Faschismus
und Stalinismus sollte in Erinnerung behalten werden, wenn sich Jiinger spiter als An-
walt der Unterdriickten, Entrechteten und Einzelnen aufspielt. In ihr liegt im Ubrigen
auch einer der ideologischen Griinde fiir das ambivalente Verhiltnis, das von beiden Sei-
ten zwischen Jiinger und den Nazis bestand. Man braucht nicht glauben, dass Jinger aus
Antifaschismus die Distanz zu den Nazis gesucht hitte. Sie waren ihm wahrscheinlich
einfach nicht radikal genug.®

Bei alledem nimmt es nicht Wunder, wenn das, was Jiinger unter der Totalen Mo-
bilmachung oder dem Arbeitsprozess versteht, letztlich nicht ganz zu greifen ist. Was
einigermafien klar begann, miindet wieder in irgendetwas Grandioses ein, in dem sich
Technisierung, Optimierung, Industrialisierung, restlose Verschrinkung, Beschleu-
nigung, Maschinisierung, Vermassung und Anonymisierung vermischen. Besonders
deutlich wird das dadurch, dass grofRe Teile des Textes einigen mehr als spekulativen
Ausfithrungen dariiber gewidmet sind, wie sich der Arbeitscharakter des Prozesses in
Anlass, Verlauf und Ergebnis des Weltkrieges niedergeschlagen hat. So wird unwider-
leglich bewiesen (weil einfach tautologisch), warum Deutschland den Krieg verlieren
musste: Es hatte die Totale Mobilmachung noch nicht konsequent genug in Angriff
genommen.®* Ich iibergehe diese Ausfithrungen gnadenhalber und zitiere stattdessen
abschliefiend eine der klareren Passagen, die zugleich als Uberleitung zum Arbeiter
dienen soll.®

Viel wire so noch zu nennen —allein es geniigt, dieses unser Leben selbst in seiner vol-
len Entfesselung und in seiner unbarmherzigen Disziplin, mit seinen rauchenden und
glihenden Revieren, mit der Physik und Metaphysik seines Verkehrs, seiner Motoren,
Flugzeugen und Millionenstiadten zu betrachten, um mit einem mit Lust gemischten
Gefiihl des Entsetzens zu ahnen, dass es hier kein Atom gibt, das nicht in Arbeit ist,
und dass wir selbst dem rasenden Prozess im Tiefsten verschrieben sind. Die Totale
Mobilmachung wird weit weniger vollzogen, als sie sich selbst vollzieht, sie ist in Krieg
und Frieden der Ausdruck des geheimnisvollen und zwingenden Anspruchs, dem die-
ses Leben im Zeitalter der Massen und Maschinen uns unterwirft. So kommt es, dass
jedes einzelne Leben immer eindeutiger zum Leben eines Arbeiters wird und dass auf

61 Indiesem Sinn schreibt auch Stefan Breuer: »Zu dieser Zeit [1929] verfolgte Jiinger allerdings be-
reits die Entwicklung des Nationalsozialismus mit einem gewissen Argwohn. Wie im Falle des ita-
lienischen Faschismus stiefd er sich vor allem an der mangelnden Radikalitit, an der aus seiner
Sicht viel zu weit gehenden Bereitschaft, sich auf Parlamentarismus und Legalitit einzulassen.«
(Anatomie. 138.)

62  Vgl. Die totale Mobilmachung. 131f.

63 Jungerhatdie Angewohnheit, sich selbst im Riickblick fiir die prophetische Voraussicht seiner Tex-
te zu begliickwiinschen, so auch hier (142). Das ist schon lustig, denn wenn man méglichst raunend
und irgendwie tiber alles schreibt, dann fallt es freilich nicht so schwer, spater alles mogliche »Prin-
zipielle«im frither Geschriebenen zu finden.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

die Kriege der Ritter, der Kdnige und der Biirger die Kriege der Arbeiter folgen — Krie-
ge, von deren rationeller Struktur und deren Unbarmherzigkeit uns bereits die erste
grofRe Auseinandersetzung des 20. Jahrhunderts eine Ahnung gegeben hat.%*

1932 werden diese Gedanken von Jiinger systematisch in seinem Buch Der Arbeiter. Herr-
schaft und Gestalt entfaltet. In diesem ehrgeizigen Werk ist Jiitngers Metaphysik und Poli-
tik niedergelegt — und es lohnt sich, sie wenigstens in groben Ziigen zu betrachten, um
die Haltlosigkeit von Jiingers spiterer Selbstinszenierung zu entlarven.

Das Buch ist von einem eigenartigen Zwiespalt durchzogen, der auch sonst bei Jiin-
ger begegnet (etwa in den Kriegsaufzeichnungen) und der einen Knotenpunkt seines
Denkens ausmacht. In der Tat begegnet dieser Zwiespalt auf mehreren Ebenen im Ar-
beiter; ich werde die Sachlage der Ubersichtlichkeit halber vereinfachen.

Auf der einen Seite ist da die Bewegung maximaler Beschleunigung und Intensivie-
rung, die zugleich eine der Einebnung von Unterschieden und kurz gesagt eine Zersto-
rung ist. Es ist dieser Aspekt der historischen Wirklichkeit, der ganz eigentlich revolu-
tionir ist. Jinger spricht auch davon, dass die Revolution in zwei Stufen oder Phasen
abliuft, von denen die negative, vernichtende die erste ist. Die Rede von Revolution ist
dabei zweifelsohne ernst gemeint, ebenso wie es offensichtlich ist, dass Jiinger sich am
Bild der Vernichtung des Alten durch das Wirken des Arbeiters berauscht.® Man merkt
hier, dass die Reaktion nicht mit Konservativismus zu verwechseln ist. Jitnger fithlt sich
den Bolschewiki niher als denen, die meinen, die Stindegesellschaft wiederbeleben zu
konnen. Jungers reaktionires Denken im Arbeiter ist ein Hypermodernismus, meilenweit
entfernt etwa von Heideggers Provinzialismus.

Dieser Extremismus, die Uberbietung in Beschleunigung und Intensivierung ist
aber kein Selbstzweck. In der zweiten Phase der Revolution miindet das atemlose Trei-
ben, das zuvor auch nur von wenigen in seinem wahren Sinn tiberblickt werden konnte,
in eine Art Ruhe ein: Hier wird nach grofen Plinen gewaltet, indem die Mittel, die
zur Verfiigung stehen (auch und vor allem die technischen), endlich in Perfektion zum
Einsatz gelangen. Dies geschieht dort, wo sich echte Herrschaft etabliert, deren Echtheit
bei Jiinger »Legitimitit« heif3t.

Damit haben wir einen der drei Begriffe des Titels erreicht: Das Buch ist getrieben
von einer unstillbaren Sehnsucht nach echter, durchsetzungsfihiger und der Mittel
machtiger Herrschaft. Wieder gibt es keine einzige Andeutung dariiber, wozu diese
Herrschaft gebraucht werden soll. Herrschaft als solche ist Zielpunkt der Sehnsiich-
te. Die hohle Idee einer hierarchischen Ordnung vereint die libidinsen Energien auf
sich, die nach der Berauschung an der Vernichtungsorgie des Arbeitsprozesses noch
iibrig sind. Das ist eben das Eigenartige an Jiingers Philosophie, dass in ihr die beiden
inkompatiblen Aspekte eines historischen Prozesses gleichermafien erotisch aufgela-
den erscheinen. (Keiner von beiden ist mit Ideen wie Demokratie, Menschenrechten,
individueller Freiheit etc. zu vereinbaren.)

Aber ist das wirklich ein historischer Prozess? Es ist klar, dass Jiinger einerseits als
Diagnostiker seiner Gegenwart schreibt, andererseits als Prophet einer (mehr oder weni-

64  Ebd.128.
65  Vgl. z.B.Jinger: Der Arbeiter. 259. 267.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

137


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ger) unmittelbar bevorstehenden Zukunft. Und doch ist die Geschichte als solche getilgt.
Die einzige Spur, die von ihr bleibt, ist die eher unbeholfene Epochenspekulation, die
sich dort findet. Das Bild ist ndmlich noch nicht vollstindig. Man muss sich klarmachen,
dassJinger in allem Ernst Metaphysik betreibt in diesem Buch. Das wird deutlich, wenn
man den anderen Begrift des Titels ins Auge fasst: den der Gestalt. Jinger versteht unter
Gestalt nichts, was man als eine sinnliche oder sichtbare Form darstellen oder wahrneh-
men konnte. Vielmehr ist die Gestalt bei Jiinger nichts anderes als eine platonische Idee:
Gestalten existieren aufderhalb von Zeit und Geschichte. Sie entstehen nicht in der Ge-
schichte, sondern Geschichte entsteht, insofern sich in ihr eine Gestalt durchsetzt. Wir
bilden keine Gestalten, sondern wir haben Realitit in dem Mafe, in dem es uns gelingt,
uns der Gestalt anzunihern. Sie bildet das Ewige unseres Seins.

Von hochstem Belange aberist die Tatsache, dass die Gestalt den Elementen des Feuers
und der Erde nicht unterworfen ist und dass daher der Mensch als Gestalt der Ewigkeit
angehort.®® In seiner Gestalt, ganz unabhingig von jeder nur moralischen Wertung,
jeder Erl6sung und jedem »strebenden Bemiihn«, ruht sein angeborenes, unverander-
liches und unvergingliches Verdienst, seine hochste Existenz und seine tiefste Besta-
tigung. Je mehr wir uns der Bewegung widmen, desto inniger missen wir davon tiber-
zeugt sein, dass ein ruhendes Sein sich unter ihr verbirgt und dass jede Steigerung der
Geschwindigkeit nur die Ubersetzung einer unverginglichen Ursprache ist.¢”

Wir finden so denselben Sachverhalt wie in der >Totalen Mobilmachung« wieder: Da, wo
man eine genaue Analyse realer historischer Entwicklungen, Bedingungen und Verhalt-
nisse erwarten und begriiflen wiirde, findet man stattdessen eine spekulative Uberhs-
hung der Prozesse in die Verwirklichung einer schon bestehenden Gestalt, die die Pro-
zesse lenkt und orientiert. Geschichte ist getilgt, damit aber auch jedes nachvollziehbare
Verstindnis von Freiheit, individueller wie kollektiver.

Getilgt ist dann auch der Widerspruch oder immerhin die Spannung zwischen der
maximalen Bewegung auf der einen Seite und der grof3en Ruhe auf der anderen. Man
kann dann jene ins Reich des Empirischen, des »nur« Geschichtlichen, der Vorberei-
tungen, der »Werkstittenlandschaft«, wie es oft heifit, verbannen, wihrend die Ruhe
die Identitit und Identifizierung der Gestalt mit sich selbst andeutet. Die Spannung ist
mindestens verringert dadurch, dass der eine Pol ins Hohe entriickt ist. Das Verhiltnis
zwischen den empirischen Ereignissen und Entwicklungen einerseits und der Gestalt
ist iibrigens philosophisch sehr konsequent als eines der Analogie gedacht, so dass hier
die Verbindung im Gleichnis oder im Symbol gestiftet wird: Diese oder jene Tatsache ist
Gleichnis fiir die Gestalt.®®

Es wire aber ein Irrtum zu meinen, dass diese Entriickung ins Hohe geschieht, um
diese Spannung zu verringen. Nein, es ist ganz klar, dass fir Jinger die Metaphysik

66  »Der Mensch«? Oder »dieser Mensch«? Gelegentlich klingt es so, als habe der Einzelne schon als
solcher Cestalt (36). Das ist aber sichtlich nicht das letzte Wort, davon abgesehen, dass damit der
Begriff der Gestalt eine selbst spekulativ nur noch schwer einzuholende Ausweitung erfahren wiir-
de.

67 Ebd.38. Auch 234.

68  Z.B.ebd. 230.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

der Gestalten das Erste und das Grundlegende ist. Aus ihr heraus wird die gleichzeitige
Zichtung von Affekten moglich, die sich unterschiedslos auf widersprechende Objekte
stiirzen. Der erste Affekt, damit der erste Gewinn der Metaphysik ist aber die Erbau-
ung am Erhabenen der Gestalt selbst — ein Affekt, der nach der oben angedeuteten
dreischrittigen Logik erfolgt (Kappung aller Verbindung; Entriickung ins Hohe; innere
Unbestimmtheit). Man muss freilich zugeben, dass dieser Aspekt der Affektproduktion
im Arbeiter nicht ebenso gut funktioniert wie im reaktioniren Formalismus von Der
Kampf als inneres Erlebnis; das hingt mit der Textsorte zusammen: Der Arbeiter gibt sich
wenigstens passagenweise als philosophische Abhandlung, so dass seine Zentralbegrifte
unter Bedingungen stehen, die eine enthemmte Affektproduktion teilweise behindern.

Es ist Jinger mit seinem Platonismus ernst; im selben Sinn lisst er in vielen Texten
ein ambivalentes Verhiltnis zur Religion durchblicken: Er mag mit Kirchen nicht viel
oder nur provisorisch etwas anfangen kdnnen, doch die Berufung aufs Ewige ist ihm
unerlisslich, so dass noch unter den diesseitigsten Texten eine heterodoxe Religiositit
schlummert.

Was fiir andere Gestalten gibt es auler dem Arbeiter? Das ist gar nicht so einfach zu
sagen. Erwihnt wird z.B. mal der Soldat, auch der »namenlose Soldat«, aber auch der
steht schon eigentlich im Horizont der Arbeit.® Sicher miisste man z.B. den Feudalher-
ren als eine andere Gestalt ansehen, immerhin soll die Gestalt das sein, was Geschichte
organisiert. Aber relevanter als die Frage, was es sonst noch fiir Gestalten gibt, ist die
Auskunft, wer keine eigene Gestalt bildet. Man ahnt es schon: Es ist der Biirger.”

Wie immer sind der Biirger und seine Epoche die paradoxen Inkarnationen einer
Wirklichkeit, die keine ist. Die Uberschrift des ersten Kapitels sagt es:>Das Zeitalter des
dritten Standes als ein Zeitalter der Scheinherrschaft«. Die biirgerliche Epoche hat ei-
ne Reihe von Scheinentititen geprigt, die nun, im Angesicht des Arbeiters, zerschellen
und ihre Nichtigkeit offenbaren. So sprach man auch von der »Gesellschaft«, wo es in
Wahrheit nur den Staat gibt. Vor allen Dingen aber hat das Biirgertum einen Gegensatz
erfunden, dessen beide Seiten in Wahrheit nicht existieren fiir Jiinger: Individuum und
Masse. Man kann nicht einmal sagen, dass Jinger die unter Reaktioniren verbreitete
Feindschaft gegen die Masse teilt, weil er vielmehr glaubt oder doch vergibt, es zu tun,
dass es die Masse gar nicht gibt. Ebenso existiert das Individuum oder auch »der Einzel-
ne« nicht: »Im engsten Verhiltnis zur Gesellschaft steht endlich der Einzelne, jene wun-
derliche und abstrakte Figur des Menschen, die kostbarste Entdeckung der biirgerlichen
Empfindsamkeit und zugleich der unerschépfliche Gegenstand ihrer kiinstlerischen Bil-
dungskraft.«” Nochmal: Es ist derselbe Autor, der sich 1932 so dufSert und der nach 1945
die Pose des Verteidigers des Einzelnen gegen alle Vereinnahmungen einnimmt. Dabei
ist klar, dass im Arbeiter fiir den Einzelnen, das Individuum und vor allem fiir die Rechte,
die das biirgerliche Zeitalter — bei aller mehr als berechtigten Kritik, die am Biirgertum
und dem Liberalismus geboten ist — fiir die Menschen erkimpft hat, kein Platz ist. Schon
auf den ersten Seiten wird eine jener reaktioniren Lieblingsideen ausgewalzt, die sehr

69  Vgl. Der Arbeiter. 155.

70  Ebd. 41: »Der Biirger aber gehort nicht den Gestalten an, daher frisst ihn die Zeit, auch wenn er
sich mit der Krone des Firsten oder mit dem Purpur des Feldherrn schmiickt.«

71 Ebd. 25.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

139


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

genau die von den Frankfurtern diagnostizierte Verkehrung der Begriffe in ihr Gegenteil
praktiziert: die Idee, dass wahre Freiheit im Gehorsam besteht. Freiheit ist das Notwen-
dige,” so dass gilt: »Zu erkennen ist dies: dass Herrschaft und Dienst ein und dasselbe
sind.«”

Der Biirger ist also keine Gestalt, sein Regime ist nur Scheinherrschaft, sein Leben
»Scheindasein«.” Der Arbeiter hingegen ist Gestalt, und dort, wo seine Verwirklichung
gediehen ist, etabliert sich wahre Herrschaft und damit wahres Sein. In lockerer Anleh-
nung an Nietzsche wird vom Willen zur Macht gesprochen, und die Ergreifung von »sub-
stantieller Macht« wird demzufolge mit »einem unzweifelhaften Sein« gleichbedeutend
sein.” Von der Gestalt heifit es: »Sie ist im bedeutendsten Sinne ein Sein [...].«”®

Zuerst bricht es in die Welt der Biirger wie eine Naturgewalt ein. Die ersten An-
zeichen der Prisenz und Wirksambkeit des Arbeiters kiindigen sich als Elementares an.
Doch ist die Macht einmal errungen und recht ausgeiibt, dann ist der Arbeiter eben da-
durch - durch seine Fihigkeit die Macht und ihre Mittel recht einzusetzen — legitimiert.
Der Arbeiter erfiillt den »Auftrags, der an ihn gerichtet ist. »Diese Legitimation eben ist
es, die ein Sein nicht mehr als rein elementare, sondern als geschichtliche Macht erschei-
nen lasst.«”

Dann wirkt wahre Herrschaft, die sich in einer »organischen Konstruktion« bekun-
det, d.h. »eine immer engere Verschmelzung der organischen und mechanischen Krif-
te«.”® Diese ritselhafte Formel soll wohl nur aussagen, dass in der »organischen Kon-
struktion, also dort, wo die Gestalt sich wirkungsvoll ins Wirkliche umsetzt, Technik,
Politik und Leben in eins flieRen: der alte Traum der héheren Einheit im Politischen, in
der sich alles Einzelne, Abweichende und Eigensinnige negiert.

Wie aber kann das gelingen? Wie kann die wortwortlich sinnlose Identifizierung von
Freiheit und Notwendigkeit bzw. Gehorsam umgesetzt werden? Das gelingt nur, indem
der alte Mensch, dessen Spektrum sich zwischen den Polen des Individuums und der
Masse auffichert, iiberwunden und eine neue Art Mensch, eine neue »Rasse«, wie Jiin-
ger auch schreibt, an seine Stelle gesetzt wird. Dieser neue Mensch ist weder Individu-
um noch Masse. Er ist Typus.” Jiinger sieht also die Heraufkunft eines Menschenschla-
ges voraus, der als solcher die Einzigartigkeit und Andersheit nicht einmal mehr kennt.
Jiinger bemitht gezielt das Wort, dessen griechischer Ursprung auf den Prigestempel
verweist, der beliebig viele gleiche und vor allem gleichwertige Miinzen schlagen kann
(gleichwertig, denn es ist eben der Stempel, der den Wert der Miinze bestimmt). Es geht

72 Ebd.17.
73 Ebd.18.Auch153.169.249.294. Die Reaktiondre sind geradezu vernarrtin diesen Stuss, zumindest
die deutschen.

74  Ebd. 43.
75 Ebd. 75.
76  Ebd.82.
77  Ebd.73.
78  Ebd.221.

79  Einigermafen systematisch 153ff. Dort wird auch die Identifizierung von Freiheit und Gehorsam
wieder durchexerziert. Es ist sicher kein Wunder, dass man derartige Theoreme immer und immer
wieder wiederholen muss— begriinden kann man sie schliefilich nicht. Es findet sich denn auch
nicht einmal der Versuch einer Plausibilisierung.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

also um die Uberwindung des Menschen des 19.Jhs. durch einen neuen Menschen, der
sich von sich selbst aus in die Herrschaft einfiigt, so wie er diese auch erst auszuiiben
versteht, und der von allen zaghaften Riicksichten auf Freiheiten oder Rechte unbeein-
druckt ist.?® Ich weif? ja nicht, wie es anderen dabei geht, aber mir wird da angst und
bange; Jiinger hingegen findet das alles hochst aufregend und begehrenswert.

Ich belasse es hierbei, was die Zusammenfassung des Arbeiters angeht. Es gibe noch
viel zu sagen, es gibt noch viele Aspekte, die ebenfalls in die Grundziige des hier ent-
worfenen Reaktionsbegriffs fallen, viele Motive, die uns schon in den fritheren Texten
begegnet sind und auch solche, die vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg an Bedeutung
gewinnen werden. Nichts von dem, was man noch erwihnen oder diskutieren konnte,
wiirde aber an dem Grundbefund etwas dndern (dieser wiirde in Wahrheit nur vertieft
und bekriftigt werden).

Um ehrlich zu sein, war meine Darstellung der grofRen Ziige von Jiingers Arbeiter eher
schmeichelhaft. Sie unterstellte ein Buch, das man so in Wahrheit nicht findet, wenn
man die Seiten aufschligt: eine theoretische, vielleicht auch programmatische Abhand-
lung. Es ist aber mit dem Arbeiter wie mit den anderen Texten, die hier ihren Auftritt
haben: Das Buch verzichtet auf jede Form von Begriitndungen; es werden vielmehr ka-
tegorisch die Behauptungen gesetzt, die allein dann Sinn ergeben, wenn man sich auf
eine hochspekulative Metaphysik der Gestalten einlisst. Das Buch kenntkeinen ernstzu-
nehmenden argumentativen Fortschritt; stattdessen begegnet wieder das ewige Kreisen
und die repetitive Struktur, in der nahezu wortgleich die Phrasen auftauchen, wo man
eine Erliuterung gewiinscht hitte. Und schlieflich konstruiert sich das Buch um die ex-
treme Unbestimmtheit seiner Grundbegriffe herum; allen voran bleiben die Gestalt und
der Arbeiter hochst mysteriés. Das hat den Vorteil, dass jede echte Festlegung vermieden
werden kann, so dass Jinger spiter — als die Brutalititen des realexistierenden Faschis-
mus iiberdeutlich wurden — glauben konnte, damit nie etwas zu tun gehabt zu haben. Im
Arbeiter selbst aber ist die Tatsache, dass man sich unter den Gestalten und unter der des
Arbeiters im Besonderen nichts Genaues vorstellen kann, der Vorwand, irgendeine ho-
here Weihe des Schreibenden zu suggerieren, die halt nicht jeder hat. So schreibt Jiinger
andeutungsreich:

Von dem Augenblick, in dem man in Gestalten erlebt, wird alles Gestalt. Die Gestalt st
also keine neue Grofie, die zu den bereits bekannten hinzu zu entdecken wiére, sondern
von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt als ein Schauplatz der
Gestalten und ihrer Beziehungen ®

80 Eine Begegnung aus den Stahlgewittern scheint eine gespenstische Antizipation dieses Typus zu
sein: »Er war der erste deutsche Soldat, den ich ihm Stahlhelm sah, und er erschien mir sogleich
als der Bewohner einer fremden und harteren Welt. [...] Das vom stihlernen Helmrand umrahmte
unbewegliche Gesicht und die einténige, vom Larm der Front begleitete Stimme machten einen
gespenstischen Eindruck auf uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der unsin das Reich der Flam-
men geleiten sollte, einen Stempel aufgepragt, derihn auf eine unaussprechliche Weise von uns zu
unterscheiden schien. [..] Nichts war in dieser Stimme zuriickgeblieben als ein grofier Gleichmut;
sie war vom Feuer ausgegliiht. Mit solchen Mannern kann man kiampfen.« (In Stahlgewittern. 95)

81  Der Arbeiter. 36. Vgl. auch 163: »[...] aber es gehdren besondere Augen dazu, hierin mehr als einen
Prozess der reinen Vernichtung zu sehen.«

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

141


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der Arbeiter ist genauso unverdaulich wie die anderen Texte von Jiinger. Er ist eine end-
lose Aneinanderreihung von leerem Pathos, grofden Worten, unverantwortlicher »hem-
mungloser Blutpropaganda«,® unklaren Gedanken, abstrusen »Erklirungen« und end-
loser Phrasendrescherei — was dort besonders ironisch ist, weil Jiinger mit Vorliebe den
Ausdruck »Revolution sans phrase« als Bezeichnung der eigenen Unternehmung ver-
wendet. Jinger nennt das »Heroischen Realismus« — ein Titel, der jeden Kommentar er-
tibrigt. Das Schwadronieren hat auch hier Methode, weil es wie immer um die Herstel-
lung von Affekten geht, eine Herstellung, die eben das Ausweichen vor einer irgendwie
unertraglichen Realitit vollzieht. Eine Stelle fir zahllose:

Driickt sich hier doch das Bestreben aus, der neuen Gestalt, die sich bereits seit langem
im Leiden angekiindigt hat, eine aktive Reprasentation zu verleihen. Es kommt nicht
darauf an, dass wir leben, sondern dass tberhaupt auf der Welt wieder die Fithrung
eines Lebens im grofden Stile und nach grofRen Mafistiaben moglich ist. Man tragt dazu
bei, indem man die eigenen Anspriiche scharft.®

Die Unklarheit betrifft aber noch den Kern jeder theoretischen Anstrengung: ihre Haupt-
begriffe. Ich hatte mit Blick auf die >Totale Mobilmachung« versucht, den Begriff des Ar-
beiters bzw. des Arbeitsprozesses niher zu fassen. Dann ist darunter die wachsende He-
gemonie der instrumentellen Vernunft, die Ausweitung und Intensivierung von Technik
und Industrie, die Herrschaft von und vermittels Maschinen und allgemein die immer
restlosere Einbindung aller in den einen Prozess zu verstehen, der sowohl vernichtend in
Bezug auf das Alte wie schopferisch in Hinblick auf das Neue ist — ein Neues, zu dessen
Prophet sich Jiitnger macht. So weit kann man die Sache mit dem Arbeiter vielleicht noch
halbwegs verstehen. Aber erstens drangt sich immer wieder, schon im Text von 1930 und
dann uniibersehbar in dem von 1932 der Eindruck auf, dass man mit dieser »Uberset-
zung« in eine verstindliche Sprache etwas Wesentliches verliert (was dann kein Wunder
ist, wenn die Unbestimmtheit und damit die Uniibersetzbarkeit ins Verstindliche gerade
zum Wesen der Sache gehort, die grundsitzlich eine rhetorisch produzierte ist); zwei-
tens sieht man nicht recht, wie man diese Auslegung mit der Metaphysik tiberzeitlicher
und geschichtsbestimmender Gestalten in Einklang bringen soll. Ich denke, die Losung
ist am Ende ganz einfach. Was Jinger unter der Gestalt des Arbeiters vorschwebt und
was massiv erotisch aufgeladen ist, ist nichts anderes als die Praxis des riicksichtsloses-
ten Totalitarismus als solcher.®* Als solcher, d.h.: Es ist fast egal, in welchem Namen der

82  Ausgerechnet Jinger beklagt diese »Blutpropaganda« als Kennzeichen sensationsliisternen Jour-
nalismus (267)! Uberhaupt reibt man sich manchmal die Augen, mit welchen Worten Jiinger Kritik
ibt. So ist auch der Arbeiter doch am Ende nichts anderes als eine »peinliche Mischung von Abge-
droschenheit und Uberhebung« (209).

83  Ebd.203. Auch zwei Seiten weiter findet man diese strategische Verquickung von Metaphysik und
Rhetorik zur Affektproduktion beispielhaft ausgefithrt, ab »Wir aber stehen mitten im Experi-
ment«. Dortistauch die auffillige Berufungaufeine angeblich so grofie»Verantwortung«zu lesen,
die auf 211 garin»ein hochstes Verantwortungsgefiihl« gesteigert wird. Man sagt»Verantwortung«
oft genau dann, wenn man sie mit jedem weiteren Wort verweigert.

84  Besonders deutlich etwa gegen Ende, 304, wo von einer »Arbeitsmobilmachung«die Rede ist, »die
sich auf die Gesamtbevélkerung und ihre Mittel erstreckt«.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Totalitarismus umgesetzt wird; die Bolschewiki sind dafiir fast gleich gut wie die Fa-
schisten, Hauptsache, es werden alle bis zum letzten und bis ins Letzte mobilisiert und
gnadenloser Disziplin unterworfen.

Dennoch ist es deutlich, dass Jiingers Vision letztlich die eines radikalen Faschismus
ist. Er riumt dem Sozialismus ein relatives Recht ein, indem er die Arbeit der Nivellie-
rung aller Differenzen, d.h. alten Hierarchien besorgt. Der Irrtum des Sozialismus, in
der Theorie, wenn auch offenkundig nicht in der Praxis, ist freilich der Glaube, dauerhaft
eine Gesellschaft ohne Ordnung, d.h. ohne Hierarchie begriinden zu kénnen. Er bleibt
bei den Voraussetzungen stehen.®> Auch lisst sich der Anklang des italienischen Futuris-
mus deutlich im Arbeiter erkennen, jener hypermodernistischen Kunstrichtung, die sich
recht zwangslos an den Faschismus anzubiedern wusste.

Natiirlich kénnte man ja auf die Idee kommen zu sagen, dass Jinger demnach die
Vision eines »guten« Faschismus gegen den »schlechten« Nationalsozialismus vertreten
habe. Es stimmt, dass Jiinger sich auf den Nationalsozialismus nach 1933 nicht nennens-
wert eingelassen hat. Es stimmt auch, dass im Arbeiter zwar immer wieder der Begriff
der »neuen Rasse« eingesetzt wird, dass Jiinger die Rasse aber nicht biologisch versteht,
sondern als Produkt einer mehr oder weniger gezielten Ziichtung durch Zucht (also eben
keine biologische Ziichtung), also durch Disziplin.?¢ Jitnger wire wohl nicht auf die Idee
von Vernichtungslagern gekommen — was iibrigens nicht heif3t, dass ihm der Antisemi-
tismus vollig fremd wire.®

Ich schreibe das nur, weil es heute nicht mehr geniigt, einer Person oder einem Den-
ken Faschismus nachzuweisen, um sie zu disqualifizieren. Der Faschismusvorwurf und
selbst der Faschismusbeweis schreckt heute nicht mehr alle ab. Einige, und wer weif3
wieviele?, sind sich nicht mehr so sicher, wenn man erklirt, dass Faschismus intrinsisch
falsch ist.®®

Es gibt viel dazu zu sagen, und wir wissen noch nicht, was von alledem sich als hilf-
reich erweisen wird. Ich beschrinke mich auf zwei Antworten, die direkt auf die Lektiire
Jingers bezogen sind.

Erstens sind es sicher keine besonderen Riicksichten auf Randgruppen, Minderhei-
ten oder auch nur allgemeine Rechte, die Jiinger von einem Engagement fiir die Nazis
abgehalten haben. Die Nazis waren ihm nicht zu brutal oder grausam, sondern wahr-
scheinlich ganz einfach zu moderat. Der Radikalismus des Arbeiters vertragt sich nicht

85  »Indiesem Zusammenhange erscheint der Sozialismus als die Voraussetzung einer scharfsten au-
toritaren Gliederung und der Nationalismus als die Voraussetzung fiir Aufgaben von imperialem
Rang.« (Ebd. 252)

86  Vgl. etwa ebd. 154. 296ff.

87  Vgl. Uber Nationalismus und Judenfrage. In: Politische Publizistik. 587-592, wobei sich Jiinger si-
cher selbst zugutehalten wiirde, wie génnerhaft er den konservativen und den (in seinen Augen)
unzureichend revolutiondren Nationalismus im Hinblick auf ihren Antisemitismus hier kritisiert.
Das Hauptproblem sind fiir Jiinger in der Tat nicht »die Juden«, sondern der Liberalismus. Gleich-
wohl greift er mit beiden Hinden zu am Biiffet der antisemitischen Klischees. Nebenbei bemerkt
bietet der Band, in dem der Aufsatz zu finden ist, ein regelrechtes Assortiment der unverdaulichs-
ten und unappetitlichsten reaktionaren Brocken.

88  Vgl. dazu eindriicklich Strick: Rechte Gefiihle. 42ff.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

143


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4t

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

mit der klugen, kalkulierenden Politik der Nazis nach 1933, deren erste Sorge die Eta-
blierung an der Macht war und nicht eine revolutionire Vernichtung aller Verhiltnisse.
Spitestens nach 1934 waren die »nationalrevolutioniren« Tendenzen innerhalb der NS-
DAP im Wesentlichen ausgeschaltet.

Aber heifdt das etwa zweitens, dass damit irgendeine Ressource des Faschismus noch
nicht ausgeschépft wire, die von den Verbrechen der Nazis unbefleckt wire? Solche und
dhnliche Argumentationsmuster findet man, implizit oder explizit, heute wieder in
Wortmeldungen, und zwar nicht mehr nur in bierseligen Hinterzimmern von Gast-
stitten mit dunkler Holzwandverschalung. Doch was sollte am Faschismus gut sein?
Selbst angenommen, Jinger Arbeiter hitte nichts mit den Nazis zu tun — was schon eine
vollig verantwortungslose Umdeutung ist —, was wire dann an der Konzeption, die hier
mehr geahnt als durchdacht wird, erstrebenswert? Eine Bewegung totaler Erfassung,
Kontrolle und Disziplin, in der Freiheit als Gehorsam verkauft wird: Wer wollte sich
so einer Bewegung anvertrauen? Zumal da von »Zielen« oder umzusetzenden »ldeen«
bzw. »Idealen« so einer Bewegung wortreich geschwiegen wird: nur die Selbstbeziig-
lichkeit der Bewegung und der Gestalt z3hlt, wie Jiinger in konsequenter Verfolgung des
reaktioniren Formalismus erklirt.®

Und doch gibt es eine Anziehungskraft solcher Denkweisen und Traktate. Esisteben,
wie Deleuze und Guattari es beschreiben: Dieser Brutalismus ist irgendwie geil. Die Evo-
kation von Hirte, Unerschiitterlichkeit, Treue (wozu? egal!), Schirfe, Kilte, Unerbittlich-
keit, Riicksichtslosigkeit: Irgendwie tut das gut. Der Brutalismus zelebriert die Befrei-
ung aus dem, was uns menschlich macht: aus den Riicksichten und Verantwortungen
unserer Beziehungen zu anderen, als eine Befreiung zum authentisch Menschlichen. Es
ist ihm wahrscheinlich einfach alles viel zu anstrengend. Dieser Faschismus hat erklir-
termaflen gar keine eigenen Ziele; die Anrufung irgendeiner mystischen Entitit genannt
»Gestalt« soll dariiber hinwegtauschen. Er wird aber in allen seinen Verwirklichungsfor-
men immer, frither oder spiter, und wahrscheinlich frither Menschen zwingen, verlet-
zen, ausgrenzen und téten.

Dass es damit eine eigene Bewandtnis hat, darauf deutet eine Erzihlung von Bor-
ges hin. Der Faschist will genau diese Brutalitit. Er suhlt sich in der Eindeutigkeit von
Kampf, Sieg und Niederlage und an der Lust der Unterdriickung. Die Sexualisierung ist
dabei die der Unterdriickung als solcher: Der reaktionidre Formalismus, betrachtet als rhe-
torische Strategie, sagt das Wahre iiber die reaktionire LibidoSkonomie. Die Lust an der
Unterdriickung gibt sich allerlei Zwecke und Griinde, und nicht selten ist es ihr ernst da-
mit. Aber am Ende ist sie Lust an der Unterdriickung als solcher. Daraus ergibt sich, dass
einer so eingerichteten Affektékonomie nicht mit Argumenten beizukommen ist. Man
konnte ja darauf hinweisen, dass tiber kurz oder lang noch der heterodoxe Faschist Op-
fer eben dieser Unterdriickung werden wird. Aber mit diesem Argument wird man nicht
weit kommen, zumindest nicht, solange die Drohung sich noch nicht bewahrheitet hat.

89 Junger kommt fast dahin, exakt diese formalistische Struktur selbst auszusprechen; sie ist nur
noch durch die diinne Wand der rhetorischen Frage von einer expliziten Statuierung getrennt: »Ist
es moglich, einen Glauben ohne Dogma zu besitzen, eine Welt ohne Gotter, ein Wissen ohne Ma-
ximen und ein Vaterland, das durch keine Macht der Welt besetzt werden kann?« (A.a.0. 98) Jiinger
selbst nennt diese Haltung einen »kriegerischen Skeptizismus«.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Denn die Lust ist eine am Zwang selbst, und dass man selbst gezwungen wird, ist fast
schon Beweis der Richtigkeit dieser Lust. Diese Affektokonomie ist von Argumenten zu-
nichst einmal nicht zu erreichen. Man kann ihr nur selbst wieder affektiv beikommen
oder genauer: in einer Arbeit an der Affektékonomie selbst.

Wie tief diese affektive Perversion reicht, lisst sich nie a priori sagen. Deshalb ist es
gut, weiterhin alle Mittel, intellektuelle, kognitive und andere, auszuschdpfen, um einen
Umschwung zu erreichen. Idealtypisch allerdings ist der Faschist noch der Verteidiger
der eigenen Vernichtung, denn Vernichtung muss es geben, und wenn nicht die der an-
deren, dann eben die eigene. Auf diese Selbstzweckhaftigkeit des Brutalismus weist nun
eben die erwihnte Erzihlung hin. Borges lisst in ihr einen Nazi-Kriegsverbrecher, ei-
nen ehemaligen stellvertretenden KZ-Leiter, in der Nacht vor seiner Hinrichtung durch
die Alliierten Zeugnis ablegen — nicht so sehr fiir seine Handlungen als vielmehr fiir die
Zuversicht, mit der er in den Tod geht. Der Erzihler, Otto Dietrich zur Linde, kann ge-
trost dem Ende entgegensehen, denn die Niederlage Deutschlands ebenso wie die eige-
ne Hinrichtung sind eben in ihrer Endgiltigkeit die Beweise, dass genau die eine Logik
die Welt regiert, die in der reaktioniren Affekt6konomie alle Last des Seins zu tragen
hat: die Selbstzweckhaftigkeit der Gewalt. Hauptsache, es wird gekimpft und gestor-
ben. Wer stirbt, wer siegt — das ist nebensichlich: »Was z3hlt es denn, dass England der
Hammer ist und wir der Amboss? Es zihlt allein, dass die Gewalt regiert, nicht die skla-
vische Zagheit des Christentums.«*°

Junger berauscht sich nicht weniger an der Logik von »Hammer oder Amboss,
Hauptsache, es knallt«. Was ist heute notwendig? »[..] die Behauptung und der Tri-
umph oder, wenn es sein muss, auch die Vorbereitung zum entschlossenen Untergange
inmitten einer durchaus gefihrlichen Welt«.”* An anderer Stelle wird die Drastik die-
ser Uberzeugung so weitgetrieben, dass der Leser, der sie nicht teilt, nur noch ratlos
mit dem Kopf schiitteln kann: »Das tiefste Gliick des Menschen besteht darin, dass er
geopfert wird [...].«”*

Freilich, Papier ist geduldig. Kann man das wirklich ernst meinen? Wenn man damit
meint, ob jemand so leben und handeln kann, also diese Affekte und »Uberzeugungenc
(ohne Gegenstand) im Ernst realisieren kann, dann muss ich sagen: Ich weif} es einfach
nicht. Die Prosa Jiingers hat aber, wie gezeigt, als eine wesentliche Eigenschaft, dass sie
die Grenze zwischen Fiktion und Realitit, zwischen Schreiben und Sein systematisch

90  Borges: Deutsches Requiem. 79. Diese Erzahlungist auf fast schon unheimliche Weise prazise. Bor-
ges entwirft dort auf acht Seiten ein dichtes, idealtypisches Bild des deutschen Faschismus. Kein
Element fehlt: die Hingabe an Musik und Metaphysik, die Begeisterung fiir Schopenhauer, Nietz-
sche und Spengler, die peinliche Sentimentalitat, die Hoffnung auf den Krieg als hochster Probe,
die Umdeutung des Nationalsozialismus in eine hohe moralische Aufgabe und der Abscheu gegen
das »hinterhéltige Mitleid« (75), der Antisemitismus, nicht zuletzt das Bewusstsein, die Avantgar-
de einer neuen Zeit zu sein und einen neuen Menschentyp zu verkérpern. Zugleich ist das Ganze
zu einer Einheit gerundet, die die Erzdhlung unmittelbar glaubhaft macht. Es gab Otto Dietrich
zur Linde nicht; doch es gab Abertausende ganz genau wie ihn. (Besonders gruselig mit Blick auf
Jiinger ist der Name von zur Lindes Bruder: Friedrich.)

91 Aa.O.212.

92  Ebd.76.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

145


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

verwischt. Dann kann man sagen: Man kann diesen Gedanken, dass der Kampf das ein-
zig Entscheidende ist, ungeachtet der Sieger und Verlierer, und sei man es selbst, emp-
finden. Er hat eindeutig grof3e affektive Kraft. Es fithlt sich gut an, so zu denken, so etwas
zu schreiben, zu lesen, sich vorzustellen, man wire auch so einer. In Hollywood-Filmen
sind das die coolen Einzeiler, die die Helden im Angesicht sicheren Todes rauslassen. Es
istin der Tat cool, wenn in einem der Star Trek-Filme Worf angesichts einer erdriickenden
Ubermacht der Feinde gelassen erklirt, es sei heute wohl ein besonders guter Tag zu ster-
ben. Aber noch einmal: Jeder 14-jihrige weif3 eben, dass das ein Film ist. Jitnger versucht
sich und anderen weiszumachen, dass dieses Ethos von Opferung und Vernichtung im
Ernst zu halten sei. Da das aber nun einmal keineswegs sicher ist (um es mal vorsichtig
auszudriicken), bleibt es dabei: Es ist Rhetorik, die aus ihrer eigentlichen Absicht, der
Herstellung eines erhabenen Seinsgefiihls, in Wahrheit kaum einen Hehl macht.

Jiinger wird sensibel. Idealtypische Faschisten lassen sich also ergeben in der Niederlage,
die ein Sieg ist, hinrichten. Was aber passiert mit den realen Faschisten, die von der Rea-
litit eingeholt werden? Eine Méglichkeit wire, in allem Ernst sich und die eigene Mitver-
antwortung fiir das, was geschieht, zur Frage zu erheben. Das ist nicht leicht, leicht ist
es nur, schnell dariiber zu urteilen, dass jemand zu solcher Selbstkritik nicht in der La-
ge war. Niemand kann sagen, wie er oder sie einer vergleichbaren Herausforderung ge-
wachsen wire. Immerhin diese Erinnerung muss man festhalten. Das aber dndert nichts
daran, dass jemand, der schreibt und andere mit seinen Texten beeinflusst, eine beson-
dere Verantwortung fiir sein Wort hat. Wer daher im Angesicht der Enthillung einer
hisslichen Realitit des eigenen Begehrens weiterschreibt, von dem kann man erwarten,
dass er sich hierzu in irgendeiner Weise stellt, im besten Fall eben in kritischer Weise.

Diese fiir Jiinger recht giinstige Lesart wird stark durch das Erscheinen seines Ro-
mans Aufden Marmorklippen im Jahr 1939 gestiitzt. Darin habe der Autor sich, so die gin-
gige Deutung, mutig und unmissverstindlich gegen die Barbarei der Nazis gewandt und
dadurch seine unbeugsame und unkorrumpierbare Haltung bewiesen. In der Tat spricht
auf den ersten Blick manches in dem Roman fiir diese sehr positive Sicht auf Jiinger in-
mitten des Dritten Reichs, der damit unversehens eher als ein konservativer Mahner und
Anwalt des Menschlichen in unmenschlicher Zeit erscheint.

Die Handlung ist schnell zusammengefasst. Angesiedelt in einer schwer zu identi-
fizierenden Meerlandschaft, die mediterrane und mitteleuropiische Elemente frei mit-
einander vermengt, berichtet der Ich-Erzihler vom Einbruch einer brutalen, nur noch
der Macht und der Gewalt verpflichteten Barbarei in die friedliche Gemeinschaft der
Stadte und Dorfer der Marina. Der Oberforster greift nach und nach aus dem Schutz
des grofRen Waldes nach der Herrschaft iiber das Land im Meer. Er kennt dabei keine
Riicksichten, und dieser Riicksichtslosigkeit ist die Welt der Kiistengemeinden nicht ge-
wachsen. Am Ende wird alles in Flammen stehen; der Erzihler wird sich mit seinem Bru-
der und seinem Sohn in die Berge von Alta Plana fliichten, wo er bei ehemaligen Feinden
Asyl findet.

Man kann sich vorstellen, dass die Nazis nicht begeistert waren von der Verdffentli-
chung. Nicht nur passte sie eben nicht in die nationalsozialistische Vorstellung von Kul-
tur und Literatur, sie konnte sogar leicht als eine Stellungnahme gegen die Nazi-Herr-
schaft selbst gelesen werden. Es war Jiingers Beliebtheit im Fithrungskreis der Nazis, die

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

die Veréffentlichung moglich machte und den Autor vor Repressalien schiitzte. (Angeb-
lich hatte sich Hitler personlich fir Jiinger ausgesprochen.)

Ja, so ein Buch zu solcher Zeit zu verdffentlichen ist nicht ohne Risiko gewesen. Es
ist auch richtig, dass sich Jiinger hier relativ klar gegen Diktatur und barbarische Gewalt
positioniert — und diesmal kann man ihm die relative Klarheit als Zugestindnis an die
Zeitumstinde auslegen. Es ist sogar so, dass Auf den Marmorklippen passagenweise gut
geschrieben ist. Vor allem zu Beginn hat es mich immer wieder durch seine sensiblen
Beschreibungen des Lebens in dieser idyllischen Marina berithrt. Nach den eindringli-
chen Schilderungen der Kriegstagebiicher, nach der Pornographie des Kampf-Buches,
nach dem hysterischen Extremismus der »philosophischen« Schriften prisentiert Jin-
ger noch einmal eine andere Seite. Nicht zuletzt ist es diese Disparitit der Texte, die eine
Wiirdigung (oder eben Kritik) aus einem Guss bei Jiinger so schwer macht.

Dennoch muss man auch bei dem Roman von 1939, bei allem grundsitzlichen Wohl-
wollen, kritisch hinschauen. Der erste Grund fiir Zuriickhaltung in der Jinger-Apologie
ist schon in Bezug auf den Arbeiter erwihnt worden: Jiingers Distanz den Nazis gegen-
iiber lag sicher nicht an Bedenken, die sich auf die inhumanen Konsequenzen der Nazi-
Ideologie bezogen. Der Faschismus der Nazis war Jinger nicht zu grausam: Seine eige-
nen Texte suhlen sich ja im Genuss aller Arten von Zerstérung. Der Faschismus der Nazis
war fir Jiinger einfach der falsche Faschismus.

Zweitens hat Jinger selbst die direkt zeitbezogene Deutung der Marmorklippen ab-
gelehnt oder zumindest von sich weggeriickt. In den Anmerkungen von 1972 bringt er
hierfiir, wieder eigenartig verquast, mehrere Argumente vor: 1) Was er in dem Roman
schildert, ldsst sich auf verschiedene historische Situationen und politische Regime an-
wenden, etwa auch auf den Stalinismus. (Wenig itberraschend.) 2) Jinger reklamiert ei-
ne gewisse kiinstlerische Universalitit, so dass seiner »Bescheidenheit« im Politischen
(d.h. seine Weigerung, die Gelegenheit zu nutzen, um sich zum Feind der Nazis zu er-
kliren) ein besonderes Selbstbewusstsein im Inhaltlichen korrespondiert: Was er dort
geschrieben hat, ging »zeitlich wie rdumlich iiber den Rahmen des Aktuellen und Epi-
sodischen hinaus«.”® 3) Jiinger setzt an die Stelle des Widerstandskidmpfers eine ande-
re Selbststilisierung: die des grofien Einzelnen, der nur akzidentell in dieser oder jener
Beziehung zur historischen Gegenwart steht. »Er kann an jeder Stelle zeigen, wie er ge-
wachsen ist. Damit erweist er seine Freiheit — physisch, geistig, moralisch, vor allem in
der Gefahr. Wie er sich treu bleibt: das ist sein Problem.«**

Mit dieser Standortbestimmung sind wir mitten im Problem. Diese Figur des Man-
nes, der sich aus sich selbst heraus bestimmt, ist im Grunde nach den Parametern des
Arbeiters nicht wirklich zuzulassen, sie wird aber in den Nachkriegstexten Jiingers in den
Vordergrund riicken. Warum aber sollte das ein Problem sein? Das Problem dieser Fi-
gur besteht in der neuen Strategie, die Jiinger nun verfolgt und die sich sehr wohl in den
Marmorklippen ablesen lisst. Es ist die Strategie einer apriorischen Entpolitisierung des
Einzelnen. Jiinger zieht den »Mann« ganz grundsitzlich aus den Zwingen und Zusam-
menhingen der Zeit, der Politik, der Geschichte; was bleibt, ist ein Einzelner und nicht
selten auch Einsamer, der wie durch einen Kugelhagel hindurch seinen Weg durch die

93  Jinger: Auf den Marmorklippen. 141.
94  Ebd.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

147


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Katastrophen seiner Zeit verfolgt. Die aber, diese Katastrophen haben mit ihm wesent-
lich nichts zu tun. Sie sind Zufille oder zumindest Auerlichkeiten.

Nochmal: Zum einen steht diese Idee in direktem Gegensatz zu dem feuchten Traum
des Totalitarismus, wie er im Arbeiter getriumt wird. Zum anderen aber ist das ethische
Ergebnis dasselbe: Im Kontext des Faschismus des Arbeiters gibt es keine eigentliche Ver-
antwortung — auch und gerade, wenn dieses Wort gerne bemitht wird. Es kann gar keine
geben, weil die Realisierung der Gestalt der wahre Motor der Geschichte ist, der man sich
einordnen kann oder nicht. Aber was geschieht, geschieht, und das (vorliufige) Ziel der
Geschichte wird 1) eh erreicht, beinhaltet 2) explizit Zerstorungen aller Art und erfordert
und formt 3) einen Menschenschlag (eine »Rasse«), die alles Individuelle zugunsten der
Eindeutigkeit des Typus abgelegt hat. Doch auch der nun herbeigetriumte grofde Ein-
zelne hat keine Verantwortung, denn er navigiert wie ein Fremder durch ein Schlacht-
feld grofRer Bewegungen, mit denen er seinem Kern und Wesen nach nichts zu tun hat.
(Diese grofRen Bewegungen werden vor allem nach dem Krieg mit der Alibi-Chiffre des
Nihilismus benannt.)

Diese Verweigerung jeder echten Verantwortung lasst sich auch am Verhiltnis zum
Befehl ablesen: Fiir den Typus des Arbeiters ist klar: Freiheit = Gehorsam. Der Befehl ist
nicht nur die akzeptierte, sondern im Grunde die natiirliche Art und Weise sprachlicher
Kommunikation fir diesen Menschenschlag. Der Einzelne hingegen weif§ sich in aris-
tokratischer Unberithrtheit durch den Befehl. So wie die anderen Zeitumstinde dringt
auch der Befehl nicht in ihn hinein - ausfithren wird er ihn aber doch und gerade des-
halb! Denn der Einzelne, der so gar nichts mit der Politik zu tun hat, was sollte der denn
schon der Ubermacht der Staaten, Parteien und Massenaufliufe entgegenzusetzen ha-
ben? Die Entpolitisierung, der die totale Politisierung weicht, fungiert als Puffer zwi-
schen dem Einzelnen und seiner Verantwortung. Es ist richtig, dass sich Jinger in sei-
nem Roman von den und gegen die Nazis absetzt. Richtig ist auch, dass man an einen
literarischen Text, zumal an einen, der unter der Drohung von Zensur und Verfolgung
entsteht, nicht dieselben Anspriiche stellen darf wie an einen theoretischen Text, der in
einer liberalen Gesellschaft entstehen kann. Doch die Wege, die die literarische Durchar-
beitung des politischen Geschehens in den Marmorklippen einschlagt, deuten recht prizi-
se auf die Fehlgriffe voraus, die nach 1945 Jiingers theoretische Standortbestimmungen
bestimmen.

Das Erste und Folgenreichste ist eben die Konstruktion einer maximal entpolitisier-
ten Realitit von harmlosen, ganz dem Geistigen hingegebenen Einzelnen, in die die Po-
litik wie etwas Fremdes, als ein gewalttitiges Verhingnis hineinbricht. Das zeigt sich
bereits in der Anlage des Romans, der nicht nur in relativer Unschuld, sondern in ei-
ner arkadischen Idylle beginnt, deren Einheit von Natur und Mensch mythische Ziige
annimmt. So spielt der Sohn des Erzihlers, Erio, unbedroht inmitten der giftigen Lan-
zenottern, ja, er scheint mit ihnen in einem tiefen Einverstindnis zu leben, so sehr, dass
er sie zu lenken versteht.”

Der Erzdhler und sein Bruder geben sich als ganz zuriickgezogene Privatgelehrte, de-
ren Forschungen ein Gebiet betreffen, das weiter von den zeitlichen Hindeln der Men-
schen nicht entfernt sein kénnte: die Pflanzenwelt der Marina. In der Tat bietet genau

95  Ebd.13f.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

diese Titigkeit der Briider Jiinger die Gelegenheit, seinen Platonismus zu reaktivieren,
der spitestens im Arbeiter voll durchgeschlagen war, der dort aber in einer eigentiimli-
chen Dialektik zur Bewegung und Geschwindigkeit der Verwirklichung der Ideen (Ge-
stalten) stand.*® Hier nun kann der zeitabgewandte, der ewigkeitsvalente und damit der
apolitische Aspekt der Ideen ganz zum Tragen kommen und die Entriickung des Lebens
an dieser heimeligen Kiiste von aller Politik vorantreiben. So heif’t es: »Wenngleich in
ihrem [der Pflanzen] Keimen, Blithen und Vergehen ein Trug sich birgt, dem kein Er-
schaffener entrinnt, ist doch sehr wohl zu ahnen, was unverinderlich im Schreine der
Erscheinung eingeschlossen ist.«’” Hier (und auch sonst in diesem Kapitel 6) wird eine
Metaphysik kolportiert, wonach, klassisch genug, die Welt der Erscheinungen, die Welt,
in der es Zeit gibt, nur »Trug« ist — erst hinter ihr, erst jenseits von Zeit und Geschichte
also beginnt die Realitit. Es gilt, wie der Bruder des Erzahlers erklirt, den Erscheinun-
gen die Zeit »abzusaugenc.

Freilich, ganz ohne kriegerische Vergangenheit sind die beiden Briider nicht. Ja, sie
hatten sogar eine Zeitlang die Gesellschaft der Mauretanier gepflegt, wie der Name jenes
Kriegerordens lautet, dessen sich der Oberforster in seinem Zerstdrungswerk bedient.
Allerdings, es ist schon lange her, dass die Briider aus dem Orden ausgeschieden sind
und sich in die Rautenklause iber dem Meer zuriickgezogen haben. In die Zwischenzeit
fille die Periode, in der sich der Oberférster des Ordens bemichtigt hat. Die Schilde-
rung der Mauretanier ist dabei durchaus ambivalent: Auf der einen Seite kann der Erzdh-
ler seine (nostalgische, aber nicht nur) Faszination nicht verbergen: Sie stehen in ihrer
soldatischen Hirte, mit ihrem »Schlag von klaren, freien und stets fiirchterlichen Geis-
tern« fir eine Stabilitit, Festigkeit, die der Rest der Welt nicht vorweisen kann. Bei ihnen
herrscht »unberiihrte Stille wie im Zentrum eines Zyklons«. Doch auf der anderen Seite
wird ihre Grausamkeit nicht ausgespart. »Diesen Blick, doch ohne Furcht, gewann man
in der Luft der Mauretania, die von Grund auf bése war.«*® Sie sind jene, die im Moment
der grofiten Bedrohung und der Vernichtung des Feindes gelassen und voller Genuss
den Kelch heben. Man merkt, wie sich Gewalt und Heroisierung hier durchdringen. Si-
cher aber will der Erzdhler unterscheiden zwischen den Mauretaniern von damals, selbst
wenn auch sie keine Riicksichten kannten, und den Mauretaniern, die sich der Oberférs-
ter nach seinen Zwecken geschmiedet hat. Dieser erscheint dabei als ein Fremdkérper,
dervon aufien dem doch immerhin integren Koérper des Ordens eine Verkehrung zufiigt,
die ihn endgiiltig korrumpiert.

Wieder wird man einwenden, dass ein Roman nicht, noch weniger eine Parabel his-
torisch genau sein muss. Aber man kann doch gar nicht anders, als Aufden Marmorklippen
auch als eine Art Autobiographie zu lesen. (Allein die Nihe zwischen dem Erzihler und
seinem Bruder evoziert unvermeidlich die zwischen Ernst und Friedrich Jinger.) Und
dann st63t diese Unterscheidung zwischen den fritheren und den spiteren Mauretani-
ern sauer auf, soll damit doch offenbar (oder auch nicht? Ja, eben das ist Teil des Pro-
blems) eine Differenz zwischen den »Landsknechten« oder den Freicorps oder den Fa-
schisten (das bleibt ebenfalls ungeklirt, was nun aber wirklich an der Fiktionalisierung

96  Esverstehtsich, dassJiinger den Begriff der Dialektik nur mit Abscheuin den Mund nehmen kann.
97  Ebd.22.
98  Ebd.28.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

149


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

liegt) einerseits und den von Hitler iibernommenen Nazi-Faschisten suggeriert werden:
guter vs. schlechter Faschismus wire dann die Parole. Freilich, einen guten Faschismus
gibt es eben nicht, und die deutschen Faschisten haben nicht mit Hitler eine Integritit
verloren, die sie nie gehabt hatten.” Jedenfalls ist damit die eigene Geschichte gegen die
Identifizierung mit dem Nazi-Faschismus abgegrenzt.

Ahnlich mystifizierend verfihrt auch die Alta-Plana-Episode. Bevor die Briider sich
der geistigen Arbeit gewidmet hatten — genauer: der Arbeit der Durchdringung des ma-
teriellen Scheins hin auf seine geistige Wahrheit —, waren sie im Kriege gewesen. Der
aber, so wird deutlich, war noch ein Krieg alter Schule, in dem noch Ehre und Anstand
und Verlisslichkeit herrschten. Immerhin ist es ein Gefangener, den sie dort gemacht
hatten, Ansgar, der ihnen in der Folge zum engen Freund geworden war und der ihnen
am Ende des Romans Zuflucht gewihren wird.® Hier wird also die Méglichkeit eines
guten, sauberen Krieges evoziert. Ich bin mir sicher, dass es auch immer wieder solche
Ereignisse wie das beschriebene gegeben haben mag: die Verbriiderung der Feinde, und
das noch unter dem Druck des Krieges selbst. Die einzige Frage, die man sich stellen
muss, ist die, ob solche Ereignisse, hie und da, dann und wann, aufwiegen, was jeder
Krieg an Gewalt und Leid zugleich mit sich bringt. Diese Ereignisse wiegen das Leid des
Krieges auf, aber eben nur symbolisch, fiktiv, d.h. indem sie gerade in ihrer Auflergewdhn-
lichkeit eine unvergleichliche dramatische und affektive Kraft entfalten. Sie sind unbe-
zahlbar, wenn es um eine Mystifizierung des Krieges geht. Man spiirt unmittelbar ihre
Verfithrungskraft. Die beruht nicht zuletzt darauf, dass solchen Geschichten etwas dezi-
diert Idealistisches und zutiefst Menschliches anhaftet — oder dass sie es zumindest gut
vorgeben. Es siegt ja die Freundschaft und die Liebe. Aber sie siegt hier eben nicht iiber
Feindschaft und Krieg, sondern in ihnen und dank ihrer. Es ist das Bild, das uns schon
frither begegnet ist (das der Achtung vor dem Feind), nur bis zum Ende erzihlt.

Die Exkulpation der hisslichen Realititen setzt sich auch in der Idylle der Marina
fort, wie sie das Kapitel 8 schildert. Da wird ein Zustand der Unschuld inszeniert, ge-
radezu diesseits von Zeit und Geschichte. Eine Existenz sei moglich, so scheint es, die
von allen Konflikten und vom Eingriff der Macht und der Politik gereinigt wire.'** Die
Entpolitisierung, die die Briider nachtriglich (nach ihrer Kriegerzeit) reinigt und hei-
ligt, verdankt sich nicht zuletzt einer Umgebung, in der die Politisierung im engen Sinn
noch gar nicht stattgefunden hat. Diese kann dann nur als Katastrophe eintreten — eine
Katastrophe, die im Ubrigen als Realititsverlust empfunden wird.**

99  Noch mal, diese Entzifferung des Romans ist sowohl in sich problematisch (weil sie ihn nicht als
Fiktion, sondern mindestens als Schliisselroman behandelt) als auch einfach unausweichlich. Je-
denfalls wire dann unter der Gestalt des Oberforsters Hitler zu vermuten, der aber charakterlich
wie physiognomisch so gar nicht dazu passt. Eher noch wiirde man an Géring denken.

100 Vgl. ebd. 54.137f.

101 Vgl. etwa34:»Wenn wirvom hohen Sitze auf die Statten schauten, wie sie der Mensch zum Schutz,
zur Lust, zur Nahrung und Verehrung sich errichtet, dann schmolzen die Zeiten vor unserm Auge
innig ineinander ein. Und wie aus offenen Schreinen traten die Toten unsichtbar hervor. Sie sind
uns immer nah, wo unser Blick voll Liebe auf altbebautem Lande ruht, und wie in Stein und Acker-
furchen ihr Erbe lebt, so waltet ihr treuer Ahngeist in Feld und Flur.«

102 Vgl ebd. 74.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Das Problem ist, dass solcher Idealismus sowohl hilflos macht, wenn er nicht den
Realititen gewachsen ist (so wie die Briidder wihnen, es wire moglich, »allein durch reine
Geistesmacht zu widerstehen«*®® — denn was soll alle Geistesmacht, wenn sie sich nicht
in Handlungen setzt?), als auch auf halbem Weg zu einem ganz und gar ohnmichtigen
Zynismus ist: Dann nimlich sind alle Opfer in dieser verginglichen Welt nur Spiel: »Und
freudig erfasste uns das Wissen, dass die Vernichtung in den Elementen nicht Heimstatt
findet und dass ihr Trug sich auf der Oberfliche gleich Nebelbildern krauselt, die der
Sonne nicht widerstehen.«'** Wahrscheinlich ist das sogar ermutigend gemeint, und es
mag auch so aufgefasst worden sein von manchen. Aber es sagt doch im Grunde, dass
Leid, Vernichtung und Tod in dieser Welt gar nicht so schwer wiegen. Aber was denn
dann?

Dieser Gedanke, in dem sich selbsterklirter Idealismus und tatsichlicher Zynismus
auf charakteristische Weise durchdringen, ja, in dem beide eigentlich vollkommen of-
fensichtlich sind, wird auf die Spitze getrieben in der haarstriubenden Idee eines Spie-
gels, der als Brennspiegel alles, was er vernichtet, zugleich ins Unvergingliche rettet.
Was durch diesen Spiegel verbrannt wird, sei »im Unsichtbaren weit sicherer als hinter
Panzertiiren aufgehoben, es wiirde tiberfithrt »in Reiche, die jenseits der Zerstérung
liegen«: »die Sicherheit im Nichts«.'* Ich bin bereit, solche Motive zu akzeptieren. Ich
bin auch bereit, einem Roman wie diesem die Verwendung magischer Mittel zuzuge-
stehen. Warum denn auch nicht? Aber es ist doch ganz offensichtlich, dass diese Idee
des Zauberspiegels nur dann irgendeinen Sinn ergibt, wenn das so ins »Nichts« und ins
»Unsichtbare« Verbrachte auch wieder zuriickgeholt werden kann! Davon aber ist keine
Rede. Das wire dann wirklich eine magische Praxis, aber Magie ist eben durchaus ei-
ne Form der effektiven (wenn vielleicht auch nicht effizienten) Auseinandersetzung mit
dem Wirklichen. Die blofie Behauptung einer Rettung im Ewigen durch Zerstérung im
Endlichen ist es nicht. Sie setzt die Serie der Motive nur fort, in denen aufscheint, wie
wenig Jiunger der Aufgabe seines eigenen Textes gewachsen ist.

Auch die Konsultation durch Braquemart und den Fiirsten von Sunmyra ist in die-
ser Hinsicht bezeichnend. Braquemart wird ausdriicklich als »Nihilist« beschrieben (und

196 wobei er in Wahrheit kaum anderes von sich gibt als alle Fa-

als Schiiler Nietzsches),
schisten, nur in mehr rassistischer Spielart, als das etwa dem Jiinger von 1932 eingefal-
len wére. Der Fiirst von Sunmyra hingegen beeindruckt der Erzihler durch seine Zu-
riickhaltung, in die er allerlei Edles hineinverlegen kann. Mehr erfihrt man iiber diese
Verschwérer freilich nicht, die denn auch sofort erledigt werden (vom Verfasser wie von
dem Oberforster). Es scheint aber die alte Sippe des Fiirsten zu sein, die Jiinger neue T6-
ne eingibt, die viel konservativer klingen. Der Hypermodernismus des Arbeiters kehrt um
zum Hohelied auf die alten »Bindungen«. Auf die Diagnose einer tiefen Verinderung im

»Heile des Volkes« folgt dies:

103 Ebd. 66.
104 Ebd.68.
105 Ebd.72.
106 Vgl ebd. 93f.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

151


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Hier galt es anzusetzen, und daher taten Ordner not und neue Theologen, denen das
Ubel von den Erscheinungen bis in die feinsten Wurzeln deutlich war; dann erst der
Hieb des konsekrierten Schwertes, der wie ein Blitz die Finsternis durchdringt. Aus die-
sem Grunde mussten die einzelnen auch klarer und starker in der Bindung leben als je
zuvor —als Sammler an einem neuen Schatz von Legitimitat.'”’

Schliefdlich kann man auch dafiir argumentieren, dass Jiinger den Widerstand gegen die
Barbarei durchgehend als den Kampf gegen den bésen und zerstérerischen Naturzu-
stand imaginiert. Die »Lemuren« und das »Larvengelichter«, das sich in den Wildern
verbirgt und sich aus allen (offenbar zurecht) Ausgestofenen der Kultur rekrutiert,’*®
das ist die Gewalt, die sich dann auftut, wenn alle Bande zerrissen sind. Der Oberférster
selbst hasst »den Pflug, das Korn, die Rebe und die gezihmten Tiere«.’®® Und so biegt
Jinger auch hiermit in die Gemeinplitze der Reaktion ein und verfehlt eben die Realitit,
um deren Bekdmpfung es zu tun ist.

Stilistisch zeugt der auf Dauer hochst ermiidende Archaismus Jiingers von dersel-
ben Unfihigkeit, sich auf die Stufe der Herausforderung zu erheben. Die Sprache von
Auf den Marmorklippen ist einerseits eindriicklich durch ihre Vielfalt (zumindest der Aus-
driicke) und ihre teilweise Differenzierung; und wie gesagt verfehlt das Ganze wenigs-
tens zu Beginn nicht seinen Effekt. Doch auf Dauer wird dieses artifiziell Altmodische
einfach nur ermiidend. Allein schon, dass es der Erzihler nicht unterlassen kann, sei-
nen Bruder unbeirrbar nur als »Bruder Otho« anzusprechen, nie als »mein Bruder« oder
»Otho«! Was Arno Schmidt iiber Stifter schreibt, passt sehr wohl auch auf Jingers Ro-
man: »Grundsitzlich wihlt Stifter von 2 moglichen Formulierungen die lingere. Er er-
lasst uns kein Dativ = <e> [...].«"® Wieder kann man argumentieren, dass sich hier eben
eine literarische Strategie zeigt, deren vordringliches Ziel es ist, sich dem Zugriff der
Zensur zu entziehen; dazu sei die schwer identifizierbare Szenerie gewihlt, dazu der
Riickgriff auf die Mythen des Goldenen Zeitalters bemiiht und dazu auch die archaisie-
rende Sprache eingesetzt. Mag sein, aber es bleibt nun mal Fakt, dass Jinger sich auch
sonst durch leeres Pathos auszeichnet, wenn auch nicht immer so archaisierend wie in
Auf den Marmorklippen. Jinger »beherrscht« durchaus in einem gewissen Sinn die Spra-
che (anders als etwa Heidegger); aber er scheint kein Gefiihl fiir ihre Angemessenheit
zu haben. Das aber nicht, weil er zu wenig von der Sprache verstiinde, sondern weil er
zu wenig von dem weif}, dem die Sprache anzumessen wire: das Wirkliche eben. Auch
die massive Kiinstlichkeit und Archaik der Sprache erweist sich so als Mittel, durch Ent-
historisierung dem Wirklichen zu entgehen, anstatt ihm ins Auge zu sehen. Adorno hat
mit Blick auf Heideggers Archaik diesen Mechanismus des Verfehlens des Gegenstands
klar statuiert: »Die Erneuerung des Denkens durch veraltete Sprache richtet sich an die-
ser.«™

107 Ebd. 96. Dass man dafiir die Aristokratie der Jahrhunderte braucht, wird 91 klar: »Doch in den alten
Stammen lebt die Kenntnis des wahren und legitimen Mafles, und aus ihnen brechen die neuen
Sprossen der Gerechtigkeit hervor.«Ja, ja.

108 Vgl.z.B. ebd. 50.

109 Ebd. 49.

110  Schmidt: Der sanfte Unmensch. 217.

111 Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. 46.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Es gibt allerdings eine Stelle, die man als eine Art Bekenntnis lesen kann oder zu-
mindest als etwas, das einem Bekenntnis nahekommt. Sie scheint mir wichtig, da Jiin-
ger dort eine Klarheit fiir die Situation und auch fiir die eigene Verantwortung verrit,
die sonst eher fehlt. »Ich horte spiter Bruder Otho iiber unsere Mauretanierzeiten sa-
gen, dass ein Irrtum erst dann zum Fehler wiirde, wenn man in ihm beharrt.« Lassen
wir beiseite, dass vielleicht auch diese Begriffsunterscheidung einigermafien schmei-
chelhaftist. Der Erzihler geht nun zu einer Schilderung der geistigen Lage tiber, in der er
und sein Bruder sich zu dem Kriegerorden hingezogen gefithlt hatten und ihm beigetre-
ten waren. Es waren natiirlich Zeiten der Unsicherheit und Formlosigkeit, »Epochen des
Niedergangs« gewesen. Was ihnen am Ende fehlte, war Realitit und Gegenwart. »Wir
leben in abgeschiedenen Zeiten oder in fernen Utopien, indes der Augenblick verflie3t.«
Und was folgt, ist wohl eine gute Beschreibung der Wege, auf die man geraten kann,
wenn sich solcher Mangel an Realitit spiirbar gemacht hat — Wege allerdings, die gewiss
nicht zum Ziel fithren werden.

Sobald wir dieses Mangels innewurden, strebten wir aus ihm hinaus. Wir splrten
Sehnsucht nach Prasenz, nach Wirklichkeit und waren in das Eis, das Feuer und den
Ather eingedrungen, um uns der Langeweile zu entziehen. Wie immer, wo der Zweifel
sich mit Fiille paart, bekehrten wir uns zur Gewalt — und ist nicht sie das ewige Pendel,
das die Zeiger vorwartstreibt, sei es bei Tage, sei es in der Nacht? Also begannen wir,
von Macht und Ubermacht zu traumen und von den Formen, die sich kiihn geordnet
im todlichen Gefecht des Lebens aufeinander zubewegen, sei es zum Untergange, sei
es zum Triumph. Und wir studierten sie mit Lust, wie man die Atzungen betrachtet, die
eine Saure auf den dunklen Spiegeln geschliffener Metalle niederschldgt. Bei solcher
Neigung war es unvermeidlich, dass Mauretanier sich uns niherten."

In der Tat, diese Passage fasst in praziser Weise den Begriff der Reaktion zusammen,
den ich hier zu entfalten suche. Was die Passage so besonders macht, ist der Umstand,
dass hier ein Reaktionir sich dieser Bewegung selbst Rechenschaft ablegt, und das in
einem fast selbstkritischen Sinn. Allerdings, es ist Jinger nicht gegeben, sich wirklich,
d.h. in einer echten, harten Selbstkritik auf sich zuriickzubeziehen. Es fehlen ihm die
Mittel oder er ist zu tief verwachsen mit den politischen (anti-politischen, sich selbst,
bei Bedarf, als apolitisch missverstehenden) Uberzeugungen und Affekten, deren Di-
stanzierung fir eine reale Kritik nétig wiren — wie auch immer es um die Griinde fir
das Scheitern dieser Kritik steht: Tatsache ist, dass sie scheitert. Das zeigen die Schrif-
ten nach 1945, das zeigt sich aber in Wahrheit schon in den Marmorklippen selbst: in den
Aspekten, die ich angesprochen habe, ja, sogar in der eben zitierten Passage, die eben
die Bilder des Krieges als Essenz des Lebens und der Selbstzweckhaftigkeit des Kampfes
bemiithen, deren Konsequenzen der Roman zu bekimpfen vorgibt; aber massiver und

112 A.a.0.26f Man beachte, dass sich die Mauretanier den Briidern ndhern, nicht etwa umgekehrt. So
war das also.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

153


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktiondren Denkens

drastischer noch wird Jingers Versagen von der Unaufrichtigkeit bezeugt, die ihn im
Ernst dazu bringt, solche Sitze zu schreiben:™

In diesem Orden hoch emporzusteigen, hitte es uns wohl nicht an Mut und Urteils-
kraft gefehlt; doch war die Gabe uns versagt geblieben, auf das Leiden der Schwachen
und Namenlosen herabzusehen, wie man vom Senatorensitze in die Arena blickt. Wie
aber, wenn die Schwachen das Gesetz verkennen und in der Verblendung mit eigener
Hand die Riegel 6ffnen, die zu ihrem Schutze geschlossen sind? Wir konnten auch die
Mauretanier nicht durchaus tadeln, denn tief war Recht und Unrecht nun vermischt;
die Festen wankten, und die Zeit war fir die Fiirchterlichen reif. Die Menschenordnung
gleicht dem Kosmos darin, dass sie von Zeit zu Zeiten, um sich von neuem zu gebaren,
ins Feuer tauchen muss."™

Man weifd kaum zu sagen, was hier am meisten abst6f3t. Erstens ist nun Jiinger also ein
Verteidiger der Schwachen und Namenlosen! Aber natiirlich nicht Jinger, nur der Er-
zihler. Nun denn: Der Verfasser des Arbeiters kannte jedenfalls solche Riicksichten nicht,
und auch die Nachkriegstexte sind da nicht so deutlich, wie sich etwa an der angewider-
ten Art zeigt, in der Jiinger sich iiber die Krankenversicherung dufdert. Insofern Auf den
Marmorklippen eben auch Selbststilisierung ist, muss man das einfach als Heuchelei ver-
buchen. Zweitens wird ein besonders ekelhafter Sophismus bemiiht, indem nun unter
dem Namen der Schwachen einfach alle zusammengenommen werden, die irgendwie
nicht die Elite sind: Eine einzige Kategorie kann dann die Hitlerwahler, die Kollabora-
teure, die iiberzeugten Nazis vom Wohnblock einerseits und die Arbeiter, die Bauern,
die vielen Namenlosen, die vielleicht keine Schriftstellerkarriere, dafiir aber einen ein-
deutigen Antifaschismus vorzuweisen hatten, und die Juden umfassen, so dass am En-
de wieder mal keiner so richtig schuld war, aber im Zweifelsfall die Opfer der Tyrannei
am meisten. Diese permanente, fast zwanghafte Verwischung der Verantwortlichkeiten
setzt sich fort, wenn erklirt wird, dass man den Mauretaniern ja auch nicht so wirklich
einen Vorwurf machen kann: Wer will schon sagen, wer im Recht und wer im Unrecht ist?
Istdoch alles wahnsinnig kompliziert heutzutage! Und viertens wird das Ganze, wird die
schlimmste Barbarei noch dadurch legitimiert, dass ihre Erscheinung auf das Niveau ei-
ner kosmischen Notwendigkeit erhoben wird.

Man muss deshalb resiimieren, dass Auf den Marmorklippen, wenn es auch deutlich
eine Kritik an den Nazis darstellen kann und in dieser Hinsicht immerhin Respekt ver-
dient, nichtsdestotrotz Zeugnis eines Denkens ist, das sich im Angesicht der Katastrophe
eben nicht infrage zu stellen wusste. Die theoretischen Grundideen leben fort, nur leicht
gewandelt; die Mystifizierungen, der gelegentliche Zynismus und die Unaufrichtigkei-
ten beweisen, dass sich hier als Idealismus (und wieder als Platonismus) tarnt, was in

Wahrheit nur Flucht vor aller Verantwortung ist.™®

113 Nochmal: Man kannimmer sagen, der Fehler liege bei mir, da ich doch offenbar unzulassig den Au-
tor mit der Figur vermenge. Aber die Wahrheit ist, dass die gesamte Erzdhlung nun einmal genau
aus der Unschirfe dieser Grenze ihre Bedeutung schopft.

114 Ebd. 55.

115 Das Nachwort von Heimo Schwilk wiederum beweist, dass Jiinger sehr genau von denen verstan-
den wird, die politisch so denken wie er. Da wird nicht nur sehr allgemein von »visionare[r] Klar-

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Ein Mannlein geht im Walde. Nach dem Krieg dndert sich auch der Ton der Jiinger’'schen
Philosophie. In der Tat ist das Ausmaf? dieser Verdnderung erstaunlich, zumal da sie mit
keinem Wort erliutert wird. Es wire doch immerhin gar nicht so schwer gewesen, von
der Barbarei der Nazis zu schreiben, von den KZ’s, von der Shoah, vom Krieg, der Be-
handlung der Kriegsgefangenen usw. usf. Es ist ja nicht so, dass das irgendein Geheim-
wissen gewesen wire. So wie Jinger schon in den Marmorklippen jede identifizierbare
Position in der allumfassenden Allgemeinheit der Erzihlung vom Einbruch von Gewalt
und Barbarei ins Idyll verwischt, so weigert er sich nun aber auch in den theoretischen
Texten, eine wirklich identifizierbare Haltung einzunehmen. Ja, es scheint schon so zu
sein, dass er den Nationalsozialismus ablehnt. Die Haltung aber, aus der heraus er das
tut, wird wiederum kunstvoll verschleiert. Das geschieht wohl, weil er damit der Verant-
wortung tiberhoben ist, Verantwortung zu tibernehmen: fir das Vergangene und zumal
fiir das von ihm selbst Geschriebene wie fiir das Gegenwirtige und das Kommende.

Ich stiitze mich auf zwei Texte. Der erste ist ein langer Aufsatz mit dem Titel >Uber
die Linie, der 1950 zu Ehren von Heideggers 60. Geburtstag erschienen ist. Es wird dort
die Frage des Nihilismus verhandelt, der — so die Diagnose — den gegenwirtigen Zustand
der Welt bestimmt. Es geschieht nicht durch Zufall, dass der Nihilismus hier aufgerufen
wird. Es gibt dafiir mehrere Griinde. Zum einen ist es erstaunlich, dass die Reaktionire
sich durch die Bank als Kimpfer gegen den Nihilismus verstehen. Er wird ununterbro-
chen von ihnen als ein Schreckgespenst aufgerufen. Will man wissen, was sie mit ihm
meinen, kommt oft kaum mehr als eine Handvoll Plattitiiden heraus, aber das ist nicht

heit« Jiingers schwadroniert (143), wobei ungeklart bleibt, warum man 1939 noch in die Zukunft
hatte schauen missen. Da werden nicht nur (zwar in Bezug auf die Erzahlung, aber gleichwohl)
abgegriffenste und leerste reaktionare Klischees bemiht, wonach die »blutige Tyrannis«eine »de-
kadent geschwichte Zivilisation« ergreift—als wire das irgendeine handfeste historische Katego-
rie (ebd.). Es wird auch anerkennend Jiingers Ahistorismus genannt (145), der doch eben das ganze
Problem ist. Manche Sitze scheinen schlichte Heroisierung Jiingers auf den Spuren von dessen ei-
gener Metaphysik zu betreiben: »Die heitere Uberlegenheit des Beobachters [?], wie sie Ernst Jiin-
ger in den>Marmorklippencidealisiert und die er nur wenige Jahre spater als Offizier und Autor
(Strahlungenq) im besetzten Paris existenziell beglaubigen wird, verwandelt Zeit in Zeitlosigkeit,
um den Terror der Geschichte zu transzendieren.« (147) Es ist wohl »die Geschichte«als solche und
ohne Unterschied schuld, wie es scheint. Jiinger »muss es geahnt haben, salbadert Schwilk dann
noch, dass in den KZ's bald die »industrielle Menschenvernichtung durchgefiihrt werden sollte«
(148). Was man so alles aus dem Roman herauslesen kann, wenn man an keine anerkannten Bedin-
gungen verantwortungsvollen Lesens gebunden ist. Schliellich kann sich Schwilk ganz unschuldig
auf eine besonders eklatante Schieflage der Geschichtsschreibung berufen: Wahrend das Atten-
tat auf Hitler vom 22.Juli 1944 die Aufmerksamkeit der Forscher wie des Publikums am meisten
fesselt, wird dariiber der aus mehr als einem Grund sehr viel bewundernswertere Anschlag von
Ceorg Elser, der schon 1939 genau wusste, was von Hitler zu erwarten ist, oft schlichtweg ignoriert.
Dementsprechend kann Schwilk schreiben, als handle es sich dabei um eine historische Selbst-
verstandlichkeit: »Mit der Mutmafiung, dass es vor allem die Aristokratie sein wiirde, die den Ty-
rannenmord wagt, bewies Ernst Jiinger 1939 erneut sein untrigliches Gespiirt fiir die Unterstro-
mungen der Geschichte.« (150) Damit ist nicht nur der Aristokratie ein weiteres Ruhmesblatt ins
Album geklebt, es wird zugleich das Absurde erreicht, dass man Jinger ein scharfes historisches
Verstandnis unterschieben kann. Heimo Schwilk hatin den wenigen Seiten dieses Nachworts wirk-
lich ganze Arbeit geleistet.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

155


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

das Entscheidende. Erschiitternd ist vielmehr der Mechanismus, der von den Frankfur-
tern so oft bemerkt wurde, dass nimlich ein falsches Denken sich unter anderem da-
durch verrit, dass es die Begriffe exakt in ihrer verkehrten Bedeutung verwendet — so
etwa wenn die Hitlerverehrer von Verantwortung schwirmen, wobei dieses Wort aber
nur noch Jargon ist, der die absolute Verantwortungslosigkeit decken soll. So auch hier:
Der vorgebliche Kampf gegen den Nihilismus wird von denen gefiihrt, denen alles egal
(im Wort- und Doppelsinn) ist, weil sie iiberall eine Einebnung des Seins bemerken, die
aufzuheben jedes Mittel recht ist. Es sind natiirlich die Reaktionire, die wirklich Nihi-
listen sind, wenn man das Wort in seiner gingigen, auch von den Nihilisten bemiihten
polemischen Bedeutung nimmt: solche, die ohne Riicksicht auf Menschen, Werte und
Beziehungen durch die Welt laufen und an nichts glauben — nur dass die Reaktionire
genau das nicht ertragen konnen. Es gibt ja gar keine »Menschen, die an nichts glau-
ben«. Nihilisten in einem praktischen Sinn sind eben z.B. die Nazis, die dann aber den
anderen vorwerfen, Nihilisten zu sein. Die ganze Situation ist in The Big Lebowski auf den
Punkt gebracht, wo die »Nihilisten« reine Karikaturen und in Wirklichkeit nur schlechte
Kriminelle sind, wihrend der Reaktionir Walter Sobchak (selbst natiirlich eine Karika-
tur) den Nihilismus mit diesen Worten ablehnt: »Nihilists! Fuck me. I mean, say what
you want about the tenets of National Socialism, Dude, at least it’s an ethos.«

Zum anderen ist der Nihilismus nach 1945 ein unverdichtiger Deckbegriff, unter
dem man Gesellschaftskritik betreiben kann, die keine emanzipatorische Stof8richtung
hat. Das gelingt, gerade weil der Begriff so unscharf und vieldeutig ist. Man macht sich
ganz einfach nicht angreifbar mit ihm."®

Jinger statuiert also, dass unsere Zeit eine ist, in der sich der Nihilismus zur allein
bestimmenden Macht emporgehoben hat. Wie schon im Arbeiter ist Jiinger dabei aller
Pessimismus fern: Dieser Triumph des Nihilismus wird als eine Zwischenstation in ei-
ner Geschichte erscheinen, die in ihm eine neue, eine andere Zeit vorbereitet. Die ti-
telgebende Linie ist die, die im Ubergang von der nihilistischen zur folgenden Epoche
iiberschritten wird und in deren Uberschreitung sich die Optik wie die Wertungen ra-
dikal verindern miissen. Die sichtbaren Folgen des Nihilismus sind etwa die Macht der
instrumentellen Vernunft, die sich iiber Parteien, Militir und die Technik hin in die Mas-
sen ausbreitet, Automatisierung, Maschinisierung, reiner Funktionalismus (§ 7), Effizi-
enz und Optimierung ($ 8) und die erzwungene Kollaboration mit diesem System, der
wir alle uns kaum entziehen kénnen (§ 10). So weit, so gut. Das sind ja alles Diagnosen,
die wir bei linken Theoretikern ganz ebenso antreffen wiirden. In der Tat sind einige der
Beobachtungen Jingers richtig. Was ihm fehlt, ist aber die hellsichtige Einordnung in
einen verstehbaren gesellschaftlichen, politischen, historischen Zusammenhang. Es ist
mehr als das: Das wirkliche Verstindnis — d.h. das, was der Wirklichkeit entspricht und

116 Ineiner Volte, die der reaktioniren Unaufrichtigkeit noch einmal eins draufsetzt, endet der Essay
damit, dass Jiunger erklart: »Der Vorwurf des Nihilismus zdhlt heute zu den beliebtesten, und je-
der wendet ihn gern auf seine Cegner an. Es ist wahrscheinlich, dass alle recht haben. Wir wollen
daher den Vorwurf auf uns nehmen, und nicht bei jenen weilen, die rastlos nach Schuldigen auf
der Suche sind.« (278f.) Wieder mal wird alles gleichgemacht und mit grofiziigiger Geste wird eine
Schuld akzeptiert, aber nur unter der Voraussetzung, dass alle die gleiche haben. Jede Differen-
zierung, Abwagung und echte, gegriindete Bewertung wird damit aktiv unterbunden. Was sich als
GrofSmut geriert, ist in Wahrheit nur ein billiges Mangver.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

was wirksame Folgen haben konnte im Sinn einer Verinderung der Lage zum Besseren —
wird aktivverhindert. Die aktive Verhinderung ist selbst Ausdruck der reaktioniren Sehn-
sucht und ihre selbstsetzende Strategie. Aktive Verhinderung des Verstehens heif3t Mys-
tifizierung, und Mystifizierung ist ganz einfach die Erfindung des unglaubhaft gewor-
denen Wunderbaren im Medium der Literatur. Nichts anderes treibt Jinger hier unter
dem Vorwand der harten und kompromisslosen Gegenwartsanalyse. Das ist der eigentli-
che (der dritte) Grund, weshalb so ein Schlagwort wie das des Nihilismus so beliebt ist bei
den Reaktiondren: Es suggeriert Tiefe, ja: Abgrund (den schlimmsten, den man sich den-
ken kann: den des Nichts) und funktioniert als eine rein literarisch-affektive Strategie
unter Ausschaltung aller echten Analyse. Der Nihilismus iibersteigt die Zeitphinomene
hin auf einen untergeschobenen Grund, von dem man nicht genau sagen kann, worin
er besteht (das wird von Jiinger mehrfach erklirt), der aber irgendwie fiir den ganzen
Schlammassel verantwortlich sein soll. Und wenn der Nihilismus dafiir verantwortlich
ist, dann ist es natiirlich kein Mensch. Die Mystifizierung wird nicht einmal versteckt:
»Die wahren Ursachen unserer Lage sind unbekannt und werden durch voreilige Erkli-
rungen nicht erhellt.«''” Na, dann.

Eine Definition des Nihilismus kann man nicht geben, erklirt Jiinger. Aber dass hin-
ter seiner Evokation die nun schon bekannten reaktioniren Klischees liegen, wird deut-
lich, wenn Jiinger weitere Symptome des Wirkens des Nihilismus aufzihlt: Beschleuni-
gung, Spezialisierung, Ersatzreligionen gehoren hierher (§ 12); aber wichtiger noch das
»Entschwinden des Wunderbaren«, mit dem auch »Verehrung« und »Staunenc sich ver-
fliichtigen.™® All das steuert zu auf den Punkt, richtiger: die flache Ebene, die der rei-
ne Horror des Reaktiondrs ist: die allgemeine Nivellierung aller Unterschiede, die Jiinger als
»Reduktion« bezeichnet (§ 11) oder auch kurz und biindig: »der Sturz der unsterblichen
Hierarchien«.™

Und genau das ist auch das theoretische Problem des Essays selbst. Denn Jinger
diagnostiziert diese Gleichmacherei nicht nur als allgemeine Bewegung des Zeitalters,
sondern er praktiziert sie deshalb auch in seiner Diagnose. Er macht wirklich keinen
relevanten Unterschied zwischen Diktaturen und Demokratien; im Zweifelsfall ist die-
se schlimmer, weil in ihnen »der universale Zwang noch deutlicher« wird."*® Begriindet
wird das natiirlich nicht, es ist wohl auch nur eine Phrase, die zugleich Widerstands-
geist und Tiefsinn suggerieren soll. Hierher gehort auch die bei den Rechten beliebte
Rede vom »Weltbiirgerkrieg«," die ebenfalls alle Unterschiede einebnet: Wer will in ei-
nem Biirgerkrieg noch entscheiden, wer auf der rechten, wer auf der falschen Seite steht?
Auch damit wird eine sachliche und aufrichtige Analyse unmoglich gemacht. Es wird
ganz einfach alles schlimmer, egal wie und wo."** Frither war alles besser. Zwar steht wie

117 Jiinger: Uber die Linie. In: Essays. 237—280. 263.

118 Ebd. 257.
119 Ebd. 259.
120 Ebd. 272.
121 Ebd. 262.

122 Dass sein Nihilismusbegriff jenseits der affektiven Strategie ganzlich sinnentleert ist, wird etwa
deutlich, wenn Jiinger (254) von »nihilistischen Gremien« schwadroniert und darunter z.B. eine
Versammlung von Arzten verstanden wissen will. Offenkundig sind alle Zusammenkiinfte nihi-

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

157


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

auch im Arbeiter in >Uber die Liniecimmer die Aussicht einer kiinftigen radikalen Neube-
stimmung aller Referenzpunkte und Wahrheiten am Horizont; Jiinger verweigert sich ja
aus Prinzip der Hoffnungslosigkeit. Aber der gesamte Text ist getragen und durchdrun-

»3 und zugleich einer Bedrohung, deren

gen vom Ton einer Endgiiltigkeit des Verlusts
eigentliche Objekte im letzten Sinn nicht niher bestimmt werden — und nur diese Un-
bestimmtheit macht den Ton méglich. Sehr oft wird von der und den »Katastrophenc
gesprochen, aber als etwas, was fast naturgesetzlich droht oder schon eingetreten ist
und ohne dass Jinger genau erklirt, was er damit meint. Es wire ja nicht schwer gewe-
sen, gab es doch genug geschehene und drohende Katastrophe im Jahr 1950. Die Sache
ist aber die, dass der Ton die Musik macht, und die Gedanken nur nachfolgen. Es geht
Junger darum, genau diese Stimmung einer schwer zu definierenden Bedrohung und
Bedringnis zu erzeugen, in der sich der Einzelne zur heroischen Tat des Widerstandes
emporschwingen kann. Die Inhalte miissen dabei unspezifisch bleiben, sonst wire die
heroische Tat ja auch eine historische und politische und damit eben der Akteurin aus-
geliefert, die fiir Jinger Agentin der Zersetzung ist, wo sie doch in Wahrheit die einzige
Macht der Befreiung ist: die Kritik. Wieder erweist sich, dass das reaktionire Denken,
nicht etwa, weil es politisch oder moralisch falsch wire, sondern seiner Natur nach, zu
einer echten Analyse und fruchtbaren Programmatik ungeeignet ist. Es kann das nicht,
weil es darauf aus ist, die Komplexitit der modernen Wirklichkeit zu verleugnen, um sie
durch eine rhetorische Strategie der Affektsteigerung zu ersetzen.

Das wird auch deutlich, blickt man auf die Orte, an denen nach Jiinger noch Wider-
stand und Freiheit moglich ist (§ 20). Er will sie als »die Wildnis« bezeichnen, und nach-
dem er erklart hat, dass damit nichts Romantisches gemeint ist, zdhlt er drei roman-
tische Grundmotive als Orte des Widerstands auf: den Tod (bzw. die Uberwindung der
Angst vor dem Tod), die Liebe (inklusive Freundschaft) und die Asthetisierung der Wirk-
lichkeit. Natiirlich ist damit keinerlei wirksame Antwort auf die Fragen der Gegenwart
gewonnen, weder 1950 noch heute. Nicht, dass etwas mit diesen dreien falsch wire: Be-
freiung von Angst, Kultivierung von Liebe und Freundschaft und Entfaltung von Kunst
und Kultur sind wesentliche und grundlegende Bestandstiicke eines menschenwiirdi-
gen Lebens. Aber das meint Jiinger nicht. Nein, »erlost« werden sollen wir gerade in der
Kunst, oder gleich unsere ganze »Epoche«.”** Das Ganze ist umkreist von mystischen
Phrasen wie diesen: »Wir miissen heute den bewussten Geist zum Instrument ausbil-
den, das erlost. Er ist fir uns der Stoff des Unaussprechlichen, und seine Bilder lassen
sichauch mitunseren Mitteln erhéhen ins Ewig-Giiltige. Das Echte liegt in der Beschrin-
kung auf das uns Gegebene.«* Derartiger Mystizismus ist ganz einfach eine Flucht vor

listisch, es sei denn, Ernst fiihrt tiefsinnige Gesprache mit Friedrich Georg — oder noch besser: sie
schweigen zusammen.

123 Vgl. etwa ebd. 244.

124 Undalsweiteres Beispiel fir die Weigerung aller Differenzierung und die gleichzeitige Stilisierung
der bedrohten Einzelnen: »Verfolgung weist den Kiinstler aus. Dagegen spenden die Tyrannen den
geistigen Sklavenhaltern Lob.« (276) Ja, das ist sicher oft richtig. Aber manchmal werden grofie
Kiinstler halt auch nicht verfolgt oder weder verfolgt noch gelobt, und nicht tberall leben Kiinst-
ler unter Tyrannen. Simplifizierung, pubertire Selbstiiberschitzung und literarische Stimulation
tanzen Ringelrein.

125 Ebd. 275.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

der Wirklichkeit, ist Eskapismus, der sich als tiefere Einsicht eskamotiert. Und so miin-
det das denn auch in die Wiederaufnahme des Platonismus, der schon im Arbeiter so do-
minant war: »Die Ruhe wohnt in der Gestalt, auch in der Gestalt des Arbeiters.«'?

Das nun fithrt zu dem Aspekt der Unaufrichtigkeit zuriick. >Uber die Linie« ist si-
cherlich weniger nutzlos und auch politisch weniger desastros als Der Arbeiter; es ist aber
zugleich deutlich unaufrichtiger. Im Arbeiter spricht Jiinger seine Vorstellung von Poli-
tik halbwegs klar aus — so klar, wie er es eben vermag. Wir hatten gesehen, dass das im
Grunde eine faschistische Vorstellung ist, wenn sie auch mit dem Nationalsozialismus
nicht kompatibel war. Es ist aber so, als wollte Jiinger 1950 mit dem Faschismus seines
Buches von 1932 nichts mehr zu tun haben. Das wire ja ehrenhaft, wiirde er es sagen.
Das aber hief3e, in eine echte Selbstkritik eintreten, und dazu ist Jiinger nicht imstan-
de. Also miissen die Tricks der Verschleierung und Verwischung herausgeholt werden,
die>Uber die Linie« zu so einer unangenehmen Lektiire machen. Denn man muss sagen,
dass alles, was Jinger 1950 als Werk des Nihilismus beschreibt, exakt solche Prozesse
sind, die er im Arbeiter als Vorbereitung auf die Entfaltung der Gestalt des Arbeiters noch
zelebrierte. Es ist wahr, die Metaphysik des fritheren Buches zeichnet sich durch eine ge-
wisse Ambivalenz aus, die darin besteht, dass Jiinger einerseits die Beschleunigung, die
Technisierung, die Maschinisierung, die Rationalisierung, die Hirte, Schirfe, Sachlich-
keit, den Zwang, den Totalitarismus feiert, dass diese Phinomene aber am Ende in die
Ruhe der Gestalt einlaufen sollen. Von ihr her erhalten jene ihre metaphysische Wahr-
heit und in ihr finden sie ihre Stabilitit. Es gibt also diesen Aspekt der Ruhe schon im
Arbeiter. Aber das dndert doch nichts daran, dass sich Jiinger dort ununterbrochen an
der Vision eines Arbeitsprozesses berauscht, in dem kein Stein auf dem anderen bleibt.
Er findet diese Vision wortwortlich geil. Teil der Geilheit ist gerade die Unverantwort-
lichkeit, mit der einfach alles abgetragen wird. Die Vernichtung ist eine totale, alles wird
gleichermafen hinweggefegt, um Platz fiir das Neue zu machen, ohne alle Riicksichten.
Das ist es, was Jinger so anmacht. Es ist daher fast licherlich, wenn er nun 1950 so tut,
als sei er immer schon der Denker wider die Vernichtung gewesen. Oder besser: Es wire
lacherlich, wire es nicht so ernst gemeint und wire es nicht eine so erfolgreiche Strate-
gie gewesen. Auch die Totale Mobilmachung, die Jiinger 1930 geil fand, ist jetzt vor allem
bedrohlich." Ja, ja, er hatte ja immer schon von der Gefahr geraunt, die damit verbun-
denist. Aber das war eben immer nur rhetorische Pose. Ohne Gefahr, keine Helden, ohne
Helden, kein Affekt, ohne Affekt, keine Realitit. Um die aber geht es: »Der Augenblick, in
dem die Linie passiert wird, bringt eine neue Zuwendung des Seins, und damit beginnt
zu schimmern, was wirklich ist.«?®

Inzwischen aber geriert sich Jiinger im Ernst als Anwalt der »Unterdriickten«;'™ er
schwingt sich auf zum Verteidiger der Menschen gegen alle Vereinnahmungen;"° er ze-
tert gegen den Leviathan ($§ 18), mit dem er offenbar den Staat meint, auf dessen Stir-
ke und Ruicksichtslosigkeit er 1932 noch zahlte; er erkennt anscheinend (so ganz klar ist

126 Ebd. 276.
127 Vgl. ebd. 271.
128 Ebd. 267.
129 Ebd.273.
130 Ebd. 251.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

159


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

das wie immer nicht) im vielleicht kommenden »Weltstaat« einen »erste[n] Hoffnungs-
blick«;™" er bekennt sich zur »echten Anarchie«, vergisst nur leider zu erkliren, was das
ist.®* Jiinger schligt also andere Téne an als im Arbeiter. Liest man solche Texte unvor-
bereitet und arglos, konnte man auf einen Sinneswandel hoffen. Doch dazu miisste es
eben eine Auseinandersetzung mit dem Fritheren geben.™ Vor allem aber verrit sich ja
doch immer wieder, wes Geistes Kind Jiinger ist, gehort er doch zu jenen, die das Wort
»Krankenkasse« nicht in den Mund nehmen kénnen, ohne Wiirgereiz zu empfinden:™*
In Wahrheit wirke da die alte reaktionire Verachtung vor den Armen, Schwachen und
Kranken fort, die alles Anbiedernde im Wortlaut als Maskerade entlarvt. Ach, er hat-
te sich dabei ja nicht einmal Mithe gegeben. Eine Verschiebung ist freilich deutlich, die
bleiben wird: Der Einzelne, den Jinger 1932 noch fiir erledigt erklirte, riickt nun in das
Zentrum seiner Uberlegungen.” Aber die Feier des Typus lisst sich nach 1945 politisch
nun wirklich nicht mehr als opportun ausweisen. Was bleibt, ist auch der neue Tonfall:
Das revolutionire Pathos der Totalen Mobilmachung wird ersetzt durch die leere, aber
tiefsinnig klingende Rede von einer Zeit, die anbrechen wird und in der sich alle Rit-
sel und Sinnlosigkeiten, die sich uns heute entgegendringen, lésen werden. Eine Zeit,
in die niemand hineinsehen kann, was aber fiir Jiinger (ganz wie fiir Heidegger) nicht
Anlass ist, endlich das viel gerithmte Schweigen auch zu praktizieren, sondern im Ge-
genteil mit allerlei Andeutungen, Versprechungen und Ahnungen erste Einblicke in sie
zu erhaschen (offenbar begabt mit itbermenschlicher Einsicht) und dem begierigen P5-
bel zu unterbreiten.”*® Dieses Raunen ist Methode: es ist die Methode der Verschleierung
und Verwischung der Spuren, die Jinger hier praktiziert, die Heidegger ganz ebenso
praktiziert, und die notwendig geworden ist, nachdem die ersten Versuche der Aufie-
rung endgiltig kompromittiert worden waren.

Alle Fragwiirdig- und Zweideutigkeiten, die wir konstatieren konnten, kehren beim
Waldgang von 1951 wieder. Auch hier ist hat das Raunen und Schwadronieren Methode,™”
aber noch klarer bedient Jiinger hier seine Nachkriegstaktik, das Ganze als eine Vertei-
digung der Freiheit und der Einzelnen zu inszenieren. Eigenartig erfolgreich war diese
Taktik, wenn sogar so hervorragende und entschieden linke Autoren wie Deleuze und

131 Ebd. 262.

132 Ebd. 250.

133 Wie weit Jinger von einer echten Auseinandersetzung mit dem Geschehenen entfernt ist, wird
klar,wenn ererklart, dass heute (also zu seiner Zeit, also nach dem Zweiten Weltkrieg) der Schmerz
bei der deutschenJugend am grofiten sei, 269. Interessanterweise kehrt dieses schlicht und ergrei-
fend zynische Motivim Waldgang wieder —fast einem Zwang folgend, sicher aber nicht dem Zwang
des besseren Arguments.

134 Vgl ebd. 251.

135 Vgl ebd. 244.

136 Z.B.ebd. 265.278.

137  EinBeispiel (von vielen) fir diese bloRe rhetorische Effekthascherei ohne erkennbaren Inhalt: »Das
zieht sich auch als groRes Thema durch die Musik: die wechselnden Figuren fithren dem Punkte
zu, andem der Mensch in seinen von der Zeit befreiten MaRen sich gegeniibertritt—an dem ersich
selbst zum Schicksal wird. Das ist die oberste, die schreckliche Beschwérung, die nur dem Meister
zusteht, der durch die Pforten des Gerichts zur Erl6sung fithrt.« (328)

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Guattari dieses Biichlein loben konnen.®

In Wahrheit bereitet der Waldgang das unver-
dauliche Gemisch der reaktioniren Klischees und der methodischen Missverstindlich-
keiten nur neu auf: Der Platonismus wird diesmal als eine Begegnung mit dem Urbild des
Menschen selbst gefasst, welches jenseits der Zeit liegt und offenbar auch jenseits der
individuellen Differenzen: »Sie fithrt auf den Menschen zu, der unter dem Individuellen
den Grundstock bildet und von dem die Individuationen ausstrahlen. In dieser Zone ist
nicht nur Gemeinsamkeit; hier ist Identitit.«"*® Alle nun gebotenen Fragen (was es mit
diesem Urbild auf sich hat? wie es sich zu den Individuen verhilt bzw. andersherum? ob
es auch individuelle Urbilder gibt? wie sich dieser Grundstock zu den Gestalten stellt?)
werden natiirlich nicht einmal angesprochen. Offenbar muss man das dem Eingeweih-
tenund Wissenden nicht erkliren, und die anderen verstiinden es ohnehin nicht. Es wird
auch von ewigem Leben schwadroniert, aber es bleibt wie immer unklar, wie das gemeint
ist: Ist es ein individuelles ewiges Leben oder gibt es nur »etwas Ewiges« in ihm? »Dem-
gegeniiber ist es wichtig, zu wissen, dass jeder Mensch unsterblich und dass ein ewiges
Leben in ihm ist, unerforschtes und doch bewohntes Land, das er selbst leugnen mag,
doch das keine zeitliche Macht ihm rauben kann.«*°

Die Unsicherheit beziiglich des Ewigen selbst wird auch hier dem Pappkameraden
des Nihilismus unterschoben. Dessen Rolle als unverdichtiger oder zumindest erlaubter
Statthalter fiir die Fortsetzung dessen, was man aus Griinden nicht mehr sagen kann,
wird hier besonders deutlich: »Damit berithren wir den Kernpunkt des modernen Lei-
dens, die grofRe Leere, die Nietzsche als das Wachsen der Wiiste bezeichnet hat. Die Wiis-
te wichst: das ist das Schauspiel der Zivilisation mit ihren entleerten Beziehungen.«'*
Es gehtalso eigentlich um eine als dekadent und kraftlos imaginierte »Zivilisation« — ein
Begriff, der in diesem Text konsequent pejorativ gebraucht ist, womit er sich in die gro-
Re, aber leider seichte Tradition der Entgegenstellung der wahren und deutschen Kul-
tur einerseits und der oberflichlichen und nur pragmatischen Zivilisation andererseits
stellt. »Zivilisation« und »Dekadenz« sind in diesem Sprachgebrauch, den Jiinger evo-
ziert, nahezu austauschbar.

Es kehrt wieder das Pathos der Entscheidungen: »Der Waldgang fithrt in schwere Ent-
scheidungen.«** Wie immer kommt es dabei nicht darauf an, wofiir oder wogegen man
sich entscheidet, nur entscheiden muss man sich. Die Ironie ist, dass die Prosa, die den
Dezisionismus feiert, zugleich unfihig ist, sich in vielen wichtigen Belangen klar zu po-
sitionieren. Da die Entscheidungsfreudigkeit aber eben nur rhetorisch-affektive Zwecke
verfolgt, besteht da kein Widerspruch.

Ebenfalls begegnet wieder die jiammerliche Umkehrung der Verhiltnisse in Bezug
auf den Zweiten Weltkrieg: Nicht nur war die Idee einer alles dominierenden Weltmacht

138  Es stelle Jiingers deutlichste Opposition zum Nationalsozialismus dar und mache mit der Gestalt
des Waldgingers eine Fluchtlinie auf, die sich zwischen denen des Unbekannten Soldaten und des
Arbeiters auftue. Vgl. Mille plateaux. 501.

139 Junger: Der Waldgang. In: Essays. 281-374. 359.

140 Ebd. 370.

141 Ebd. 335.

142 Ebd.344.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

161


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

eine Chimaire, so dass also gilt: »In dieser Hinsicht hat der Deutsche unendliches Lehr-
geld gezahlt [...].<* Die armen Deutschen, die die Welt unterjochen wollten und sich
dabei getiuscht haben. Vielmehr geht Jingers Verleugnung aller Realititen, Tatsachen
und Verhiltnisse noch weiter, wenn er sich namlich in irgendeine Phantasie hineinstei-
gert, wonach die Deutschen eine hohere Priifung zu bestehen gehabt hitten nach dem
verlorenen Krieg, die sie geliutert entlassen hitte — wobei die Liuterung konsequenter-
weise nach dem Vorbild des Metalls verstanden wird, nicht etwa moralisch:

Nach seiner [des Deutschen] Niederlage wurde die Absicht, ihn auf ewig zu entrech-
ten, ihn zu versklaven, ihn durch Aufteilung zu vernichten, an ihm erprobt. Diese Prii-
fung war schwerer als die des Krieges, und man darf sagen, dass er sie bestanden hat,
bestanden schweigend, ohne Waffen, ohne Freunde, ohne ein Forum auf dieser Welt.
In diesen Tagen, Monaten und Jahren wurde eine der grofiten Erfahrungen ihm zu-
teil. Er wurde zurlickgeworfen auf sein Eigentum, auf seine der Vernichtung entzogene
Schicht."#4

Was soll man dazu noch sagen? Die restlose Verstellung aller Konfrontation mit dem
Wirklichen spiegelt sich in der uferlosen Rhetorik, die genau von solcher Konfrontati-
on handelt, um sie unméglich zu machen.

Ebenfalls begegnet wieder die Herablassung gegen Krankenversicherungen usw.,
unter der sich der Abscheu vor den Schwachen — um die er sich ja nun angeblich so
sehr sorgt — nur mithsam verbirgt."* Und fiir alle, die es sich immer gefragt haben: Es
kommt heutzutage nicht mehr zu echten Friedensschliissen, weil es keine Fiirsten mehr
gibt. 4

Der spezielle Authinger des Texts nun ist die Frage der politischen Wahl. Jinger wen-
det sich damit dem zentralen Instrument demokratischer Politik zu, zumindest so, wie
Demokratie meistens politisch praktiziert wird. Das ist freilich sehr geschickt, er kénn-
te etwa an linke, allgemein emanzipatorische Gedanken wiber die Begrenztheit dieses
Instruments oder seine Einbindung und damit Neutralisierung im Rahmen eines be-
stehenden Krifte- und Eigentumssystems ankniipfen. Jinger lisst gerne solche Anklin-
ge zu, ohne sie auszusprechen. Esist aber besonders auffillig, dass Jilnger von Anfang an
jede klare Differenzierung zwischen Wahlen in freien Staaten und den Scheinwahlen in
Diktaturen unterlisst. Mehr als das: Er spricht dieses Problem nicht einmal an. Das kann
vieles heifien (dass beides in Jingers Augen dasselbe ist; dass die liberale Demokratie in
Wahrheit eine Diktatur ist; oder dass es endlich einer wirklichen Demokratie bediirfte?
dass man die Idee der Demokratie eben dadurch bewahrheiten miisste, dass man die
Grenzen des Wahlsystems tiberwindet?), und wie immer richtet sich Jiinger in diesen
Zweideutigkeiten hiuslich ein. Das eigentliche Ziel wird nimlich wie nebenbei erreicht,
indem Jiinger sich gar nicht auf eine Diskussion der Vor- und Nachteile der Wahlen ein-
lisst, sondern diese selbst und ihre inhirente Konservativismustendenz nutzt, um aus
ihnen heraus eine Gegenfigur zu entwerfen, die zwei Fliegen mit einer Klappe schligt:

143 Ebd. 341.
144 Ebd. 365.
145 Vgl. ebd. § 27.
146 Ebd.357.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Erstens erledigt der Einzelne, der sich gegen die Ubermacht des Systems, das sich als
Demokratie ausgibt, zur Wehr setzt, mit einem Schlag die gesamte Idee des Mehrheits-
prinzips und allgemein der Demokratie: Da es nur noch die Einzelnen sind, die sich als
Widerstand verstehen, auf die es ankommt, muss die Mehrheit, muss die grofie Masse
aller anderen im Unrecht sein. Die Apotheose des Waldgingers ist intrinsisch eine anti-
demokratische Attitiide — nur dass sie nicht ausgesprochen werden muss.

Zweitens wird eben wieder eine affektproduzierende Spannung konstruiert: zwi-
schen dem Einzelnen, der sich im Waldgang als Widerstandskimpfer geriert, und allen
anderen. Esist erstaunlich, wie offenkundig die wahre Intention des Textes ist, denn in-
sofern Jiinger die Erfindung des Waldgingers auf dem Hintergrund der Mehrheit der
98 % vollzieht, insofern die Waldginger existieren, indem sie sich gegen diese Mehr-
heit stellen und stemmen, braucht der Waldginger als »Gestalt« eben diese Masse der
Verblendeten. Es wird wieder einmal klar, dass es einem reaktioniren Autor konstitu-
tiv nicht um eine Anderung oder gar Verbesserung der Verhiltnisse gehen kann. Auch
hier ist es vollig unerheblich, aus welchen Motiven und Griinden heraus sich einer vom
Herdentier in einen Kimpfer umbildet: »Diese Verinderung ist unabhingig vom Inhalt
seiner Uberzeugung [...].«<*” Der Formalismus wirkt wie eh und je.

Der Text inszeniert nun also einen Einzelnen, der durch seine fundamentale Freiheit
ausgezeichnet ist, eine Freiheit, die man erst erwerben muss, so wie man auch erst zum
Einzelnen werden muss. Man ist nicht schon ein Einzelner.

Im Waldgang betrachten wirdie Freiheit des Einzelnen in dieser Welt. Dazu istauch die
Schwierigkeit,ja das Verdienst zu schildern, das darin liegt, in dieser Weltein Einzelner
zu sein. [..] Wir leben im Zeitalter des Arbeiters; die These wird inzwischen deutlicher
geworden sein. Der Waldgang schafftinnerhalb dieser Ordnung die Bewegung, die sie
von den zoologischen Gebilden trennt. Er ist weder ein liberaler noch ein romantischer
Akt, sondern der Spielraum kleiner Eliten, die sowohl wissen, was die Zeit verlangt, als
auch noch etwas mehr."*®

Was hier also geschieht, ist die Inszenierung des grofRen Einzelnen, dessen Einzelheit
Verdienst ist, »in dieser Welt«, die eine Welt des Arbeiters ist, in der bekanntlich kein
Platz fir Einzigkeit ist (etwas, das Jiinger 1932 gerade toll fand). Einzelner sein, Indivi-
duum, dasist also keine Bedingung oder Voraussetzung, sondern ein Verdienst, eine an-
spruchsvolle und nur gewissen kleinen Eliten offenstehende Aufgabe. Man muss sich das
Recht erwerben, ein Einzelner zu sein. Aus dieser Position angemafiter Rechte — denn
wer so redet, meint ja immer vor allem sich selbst — wird hier also »diese Welt« betrach-
tet. Und Jiinger lisst es sich nicht nehmen, einen Satz einzuflechten, der erst mal hochst
ritselhaft klingt, der aber in Wahrheit nur die verklausulierte Formulierung der immer-
gleichen kulturpessimistischen, elitistischen Klagen tiber die Vermassung, Verflachung

147 Ebd. 296.

148 Ebd. 297. Vgl. auch 333: »Menschliche Grofie muss immer wieder erkimpft werden. Sie siegt, in-
dem sie den Angriff des Gemeinen in der eigenen Brust bezwingt. Hier ruht die wahre historische
Substanz, in der Begegnung des Menschen mit sich selbst, das heif3t: mit seiner gottlichen Macht.
[..] Es heifdt, dass er [der Heutige] sich am Widerstande gegen die Zeit beteiligt, und nicht nur
gegen diese, sondern gegen jede Zeit (iberhaupt, und deren Grundmacht ist die Furcht.«

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

163


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der modernen Welt ist: Ubersetzt man den Satz mit den »zoologischen Gebilden« ins
Deutsche, dann besagt er: Nur die Eliten, die wirklich einzelnen, die, die in den Wald ge-
hen, unterscheiden die menschliche Gesellschaft von einem Ameisenbau, nur sie allein
realisieren Menschsein im engen Sinn.

Der Einzelne ist frei und souveran. Gerade die Souverdnitit tritt mehrfach als Kenn-
zeichnung dessen auf, worum es eigentlich geht." Es wird dadurch ein rechter Lieb-
lingsbegriff der Staatslehre auf den Einzelnen iibertragen, so dass einerseits die mysti-
sche Erhohung der Erwihlten vorangetrieben wird, andererseits aber der politische Sinn
im Unpolitischen gerettet bleibt. Es kann nicht mehr darum geht, Staatsgebilde mit un-
beschrinkter Souverinitit zu konstruieren; dass das nicht mehr opportun ist, hat Jiinger
ja frith begriffen. So wird die Entpolitisierung zum Werkzeug, um sich den Konsequen-
zen der eigenen Arbeit zu entziehen und zugleich deren innere Konsequenz, nimlich
eben die politische, unter anderen Vorzeichen zu bewahren.

Aber gerade die Freiheit ist Gegenstand der hochsten Erbaulichkeiten. War 1932
Freiheit noch gleichbedeutend mit Gehorsam, so merkt Jiitnger wohl, dass das 1951 nicht
mehr so ohne weiteres geht. Also wird sie selbst zu einer fast mythischen Grofe, die Jin-
gers Metaphysik und ihrer Bemithung ums Erhabene nur zu gut entspricht: »Die Freiheit
dagegen ist unsterblich, wenngleich sich immer in die Zeitgewinder einkleidend.«*°

Aber was ist denn nun diese tiefe, diese unsterbliche, diese wahre und géttliche Frei-
heit? Einer der Griinde, warum man besser schweigt oder aber endlos salbadert, ist, dass
die ehrliche Aussage einen licherlich machen wiirde. So auch hier: Einmal entwischt ihm
dann doch mal eine konkrete Auskunft dariiber, was Freiheit ausmacht, und man reibt
sich die Augen, denn diese tiefe wahre Freiheit meint vor allem das Recht, eine Waffe zu
tragen. Wenn Jiinger seine Grundideen schon Karl May entnommen hat, dann hitte er
besser daran getan, auch Mays Ethik zu itbernehmen. Jedenfalls, wenn das Plidoyer fiirs
Cowboytum die Pointe im Waldgang ist, dann versteht man Jiingers Zégern, seine Karten
aufzudecken. Andererseits gelingt es ihm bei der Illustration seiner These wieder gera-
dezulehrbuchhaft perfide zuverfahren: Er setzt nimlich ausgerechnet das Beispiel eines
Sozialdemokraten ein, der sich mit der Pistole gegen Nazi-Hilfspolizisten zur Wehr zu
setzen suchte, als die seine Wohnung durchsuchen wollten. Wer wiirde gegen so ein he-
roisches und unverdichtiges Beispiel etwas einwenden wollen?™

Diese schale Pointe ist freilich eingebettet in die Atmosphire permanenter Krise, die
die Reaktion als Luft braucht: Der Einzelne ist von allen Seiten »umstellt«; es zeichnet
sichirgendein mythischer Endkampfan, der wohlauch schon angefangen hat; ein »Welt-
biirgerkrieg« wiitet; die Welt wird als permanenter Ausnahmezustand imaginiert. Die
Katastrophe ist der Name der Wirklichkeit, zumindest der, die sich dem Auge zeigt, der
Wirklichkeit in der Welt von Werden und Vergehen.

Wie sich dem entziehen? Eben durch den Waldgang. Ich gestehe, dass mir dieses
Bild am Ende ritselhaft bleibt. Zum einen kann man das natiirlich ganz konkret neh-
men: als Wanderung im Wald. In Ordnung, aber dann geht mir zumindest nicht die

149 Vgl. etwa 312. 359. 361. 368.

150 Ebd. 323. Das Erhabene wird 343 als etwas angesprochen, dem ausdriicklich Raum zu geben ist.

151 Vgl. 351. Auch 355: »Wichtiger ist die Verwirklichung des alten Grundsatzes, dass der freie Mann
bewaffnet sei [..].«

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Bedeutung auf, mit der dieses Bild angefiillt ist. Und wer garantiert, dass man sich im
Wald nicht verirrt? Wie sollte aus diesem Waldgang jenseits purer Verweigerung eine
Haltung konkreten Widerstands erwachsen? Wie vermeiden, dass es dem Waldginger
ergeht wie dem Protagonisten aus Martin Suters The dark side of the moon, dessen Abstieg
in den Wahnsinn mit der Vereinsamung im Wald korreliert? Aber vielleicht ist es ja auch
einfacher und Jiinger versucht lediglich, die Figur des Partisanen fiir seine Zwecke zu
entfremden.”*

Auf einer zweiten Eben tritt der Wald dann als der metaphysische Gegenentwurf der
beschleunigten und der Katastrophe zutreibenden diesseitigen Wirklichkeit auf. Es wer-
den dann zwei symbolische Register unterschieden, wobei das Schiff (besonders die Ti-
tanic) fir die Welt von Unruhe, Technisierung, Automatisierung und Unfreiheit steht.
»Das Schiff bedeutet das zeitliche, der Wald das iiberzeitliche Sein.«*** Aber wieder ist
klar, dass man mit solcher Metaphysik keine Hoffnung auf wirkungsvolle Arbeit an der
Wirklichkeit verbinden darf. Miissen unter dieser Perspektive nicht alle Unterschiede
und selbst Konflikte, ja: Grausamkeiten in dieser Welt auf eine blofRe Erscheinung zu-
sammenschrumpfen (wie es Jinger ja auch gelegentlich selbst andeutet)? Es versteht
sich, es hatimmer auch solche gegeben, die mit und unter Einsatz einer derartigen, klas-
sischen Metaphysik oder Religiositit wirksam ins Politische eingegriffen haben, auf die-
ser oder jener Seite; aber ebenso klar ist auch, dass die Kraft zu solchem Eingriff sowie
die Stofdrichtung desselben eben nicht aus der Metaphysik als solcher geschépft sind. Es
mag Affinititen zwischen bestimmten Metaphysiken und bestimmten Politiken geben;
es gibt keine Zwangsliufigkeit und keine geraden Linien, die von hier nach da fithren
oder zuriick.

Schliefilich geht Jiinger noch einen Schritt weiter. Nicht nur aktiviert der Waldgang
politische Widerstindigkeit; nicht nur ist er eine Promenade im Ewigen; der Waldgin-
ger selbst ist eine Gestalt in dem metaphysischen Sinn, der seit Der Arbeiter vertraut ist.
Leider bleiben aber die Ausfithrungen dazu unbefriedigend. Jiinger setzt drei groRe Ge-
stalten gegeneinander ab, in dem Versuch, iiber sie ein Bild der Zeit zu zeichnen. Der
Arbeiter ist die Gestalt, die fir die technische Transformation und Beherrschung des
Universums steht, »das titige Prinzip«. »Der Unbekannte Soldat steht auf der Schatten-
seite der Aktionenc, er ist dem titigen Prinzip zum Opfer gefallen. Der Waldginger hin-
gegen ist die Figur dessen, der in diesem Spiel der immer restloseren und absoluteren
Herrschaft/Vernichtung (im Spiel von Arbeiter/Unbekannter Soldat) durch die Maschen
gleitet, der »vereinzelt und heimatlos geworden«ist. Das ist aber nur die notwendige Be-
dingung; die hinreichende ist die Bereitschaft, Widerstand zu leisten. »Waldginger ist
also jener, der ein urspriingliches Verhaltnis zur Freiheit besitzt, das sich, zeitlich gese-
hen, darin duflert, dass er dem Automatismus sich zu widersetzen und dessen ethische
Konsequenz, den Fatalismus, nicht zu ziehen gedenkt.«™*

Das ist sicher beruhigend, dass der Waldginger nicht Fatalist werden will. Die Frage
ist nur, ob man dazu in den Wald gehen muss. Oder ob der Waldgang nicht allzu leicht
in Weltflucht umkippt, die ja auch nicht fatalistisch sein muss, um folgenlos zu bleiben.

152 Inder Tat wird im § 29 auf Partisanen und Guerilleros angespielt.
153 Ebd. 317.
154 Ebd. 306.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

165


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Wieder richt sich die Ironie: Der Waldginger, der Anti-Nihilist, wird, weil er nichts zu
sagen hat und eben deshalb tausend Worte macht, um nichts zu sagen, zum einzig wah-
ren Nihilisten. So endet denn der Waldgang mit einer besonders ahnungsvollen Passage,
in der dem Viel- und damit Nicht-Sinn der Worte im Plural die Tiefe und Bedeutungs-
schwere des einen Wortes entgegengesetzt wird, das aber natiirlich nicht ausgesprochen
wird. »Die Worte bewegen sich mit dem Schiffe; der Ort des Wortes ist der Wald.«™* Nicht
zufillig erinnert das an Heidegger. Jiinger und Heidegger pflegen einen Jargon, der sich
weigert, etwas auch mal im Ernst zur Diskussion zu stellen (denn dazu miisste man das
grofde Wort, im Singular, auch mal aussprechen), und der sich dabei sehr effektvoll den
Anschein des Elitiren gibt. Wer ihn in Frage zieht, wird abgefertigt: als Ignorant oder
eben gleich als Nihilist und Zerstérer. Am Ende ist dann irgendwie alles eins und des-
halb unaussprechbar: »Im Urgrund ist das Wort nicht Form, nicht Schliissel mehr. Es
wird identisch mit dem Sein.«*® Und ganz wie bei Heidegger legt sich schlieflich alles
um das Nichts, die Leere, das Schweigen, die Stille: »Die Sprache webt um die Stille, wie
die Oase sich um eine Quelle legt.«**” Der Kampf dieser Antinihilisten ist selbst nihilis-
tisch. Das kommt davon, wenn man nur »die Idee« hat, fiir die man kimpft, aber keine
Idee, wovon die Idee noch Idee sein kénnte.s®

Das Geisterheer. Es konnte noch einen weiteren Aspekt in Jiitngers Wahl des Waldgangs
geben, einer, der Jiinger selbst verborgen geblieben ist. Canetti ist aufgefallen, wie wich-
tig der Wald fir die Phantasie der Deutschen und vor allem der deutschen Jugend war.
Er schreibt:

155  Ebd. 371.
156 Ebd. 373.
157 Ebd.

158 Ichwar bereit, es Jiinger zugutezuhalten, dass er Drogen und Rausch ein Buch gewidmet hat. Doch
die Anndherungen prasentieren in Wahrheit nur eine weitere Variante des Zelebrierens einer als
erhebend empfundenen Metaphysik — diesmal sogar, ironisch genug bei dem Thema, besonders
substanzlos. Das Buch ist der gréfitenteils belanglose und zunehmend unzusammenhangende Er-
guss eines alten Mannes, der sich den Anstrich der mystischen Tiefe zu geben bemiiht ist. Viel ist
vom »Namenlosen« und »Ungesonderten« die Rede, zu viel. Die Metaphysik vom Krabbeltisch ist
wieder da, z.B.: »Das Mannigfaltige wird durchschritten und bleibt im wesenlosen Schein zurtick.«
(379) Dort, wo das wahre Sein geschieht, begegnet es als »Eintretendes«, das Geschehen selbst ist
eben »Anndherung«. Es fehlen nicht die historischen Spekulationen: Offenbar leben wir in einer
Zeiteines»Grofien Ubergangs«, dersich abervorallen Dingen dadurch auszeichnet, dass man iiber
ihn nichts Klares sagen kann. Wie immer gilt: Wenn man etwas benennen und diskutieren kann,
dann muss es sich zwangsliufig um einen »kleinen Ubergang«handeln. Man kann es nicht bestrei-
ten, dass Jiinger gelegentlich ein Gespiir fiir Abgrindiges hat; doch sobald er sich dann raunend
dariiber verbreitet (wie z.B. bei den Reflexionen iber die Tiere gegen Ende), kommen doch wie-
der nurdie abgedroschensten Phrasen heraus. Das freilich wird dann als Tiefsinn verkauft. Einmal
glaubt man das vielleicht, aber am Ende camoufliert sich da schlichtweg denkerische Leere. Und
das alles ist gekleidet in einen altertimelnden Stil, der wohl rauskommt, wenn jemand, dem der
Stand im Wirklichen fehlt, versucht sich vorzustellen, was wohl guter Stil ist. Die Unechtheit der
Sprache verrat die Unaufrichtigkeit der Gedanken. Wie jemand Jiinger fiir einen groflen Denker
halten kann, bleibt schleierhaft.

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Das Massensymbol der Deutschen war das Heer. Aber das Heer war mehr als das Heer:
eswar der marschierende Wald. In keinem modernen Lande der Welt ist das Waldgefiihl
so lebendig geblieben wie in Deutschland. Das Rigide und Parallele der aufrechtste-
henden Baume, ihre Dichte und ihre Zahl erfillt das Herz des Deutschen mit tiefer und
geheimnisvoller Freude. Ersucht den Wald, in dem seine Vorfahren gelebt haben, noch
heute gern auf und fithlt sich eins mit den Baumen. [...] Heer und Wald waren fiir den
Deutschen, ohne dass er sich dartiber im klaren war, auf jede Weise zusammengeflos-
sen. [..] Der Knabe, den es aus der Enge zu Hause in den Wald hinaustrieb, um, wie er
glaubte, zu traumen und allein zu sein, erlebte dort die Aufnahme ins Heer voraus. Im
Wald standen schon die anderen bereit, die treu und wahr und aufrecht waren, wie er
sein wollte, einer wie der andere, weil jeder gerade wichst, und doch ganz verschieden
an Hohe und Starke."®

Das heif3t aber: Der Waldgang Jiingers ist der Akt des Einzelnen nur gezwungenerma-
Ben. Es ist der Akt eines, der lieber im Heer seinesgleichen finde, der das aber, nach
dem Ende der echten Heere, die es natitrlich nur unter Fiirsten geben kann, nicht mehr
vermag. Da geht einer wandeln unter den Geistern der Waffenbriider. Und in Wahrheit
ist ja der Text nichts anderes: die durchgefiihrte Phantasie einer namen- und wortlosen
Verbriiderung der freien Einzelnen, ihre Verschworung, nicht mehr zu einem Heer, aber
immerhin zu einer Elitetruppe. Es ist die zeitliche Umkehrung in Bezug auf den Knaben:
die Nostalgie des verlorenen Heeres. Damit auch endlich, was Jiinger seit 1920 literarisch
zu erreichen suchte: eine Rechtfertigung und Rettung aller Opfer im Hohen, in dem, das

alle einzelnen umfingt und sie in ihrer Gemeinschaft nach oben wachsen lisst.'*

159 Canetti: Masse und Macht. 202f.

160 Hochst aufschlussreich sind auch Canettis Ausfiihrungen iiber den Uberlebenden, in dem er die
Essenz des Machthabers erkennt. Das Uberleben wird zu einer Art Sucht, die zugleich mitdem Un-
sterblichkeitsstreben korrespondiert. »Alle Absichten des Menschen auf Unsterblichkeit enthalten
etwas von einer Sucht, zu (iberleben.« (ebd. 267). Das passt sehr gut aufJiinger, dessen Stahlgewit-
ter einen Moment des Uberlebens auf den anderen hiufen. Jiingers »heroischer Realismus«erhalt
hiervon Aufklarung, denn der Held ist in Canettis Perspektive der, der oft und viele tiberlebt hat
und in dem sich daraus ein »Gefiihl der Unverletzlichkeit« eingestellt hat (ebd. 269); Jinger: »Ab
und zu, beim Schein einer Leuchtkugel, sah ich Stahlhelm an Stahlhelm, Klinge an Klinge blinken
[auch einen Wald also] und wurde von einem Gefiihl der Unverletzlichkeit erfillt.« (In Stahlge-
wittern. 103) Dieses Heldentum des Uberlebenden wird als Auserwihltheit erfahren (Masse und
Macht. 268). Wie es Jiinger schreibt, dessen Uberleben im Ersten Weltkrieg wieder und wieder
dem Zufall geschuldet war: »Derartiges sieht man nicht als Zufall an.« (In Stahlgewittern. 119)

14.02.2026, 09:57:06. /de/s Access

167


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 09:57:06.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

