
7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee

Feuertaufe. Von allen reaktionären Autoren, die hier besprochen werden, ist Ernst Jün-

ger wahrscheinlich der, für den das Motiv des Krieges und des Kampfes die konkreteste

Bedeutung hat. Sie alle schwadronieren unentwegt von Kampf und Krieg, und sie mei-

nen damit irgendeine Form von brutaler Auseinandersetzung, in der alles auf dem Spiel

steht. Doch diese literarische Evokation des Kampfes ist, wie sich zeigen wird, wesent-

lich eine rhetorische Strategie. Es gilt, ein bestimmtes Gefühl hervorzurufen, ein sol-

ches, in dem man sich der Wirklichkeit versichern kann. Das ist mal, wie bei Schmitt,

dem Anschein nach formal und allgemein gesprochen, mal wie bei Heidegger eine Be-

gegnung des einsamen Daseins mit seinem eigenen Tod, mal wie bei Rand eine Recht-

fertigung des kriegerischen Charakters einer der freien Wirtschaft verpflichteten Ge-

sellschaft, deren eigentlicher Krieg amEnde zwischen denen besteht, die dieser Freiheit

gewachsen sind,unddemRest.Das sindmehr oderweniger abstrakte, in jedemFall aber

eher bildhafte Verwendungsweisen der Begriffe von Kampf und Krieg. Nicht so bei Jün-

ger. Es ist in aller Schärfe und Brutalität die Erfahrung des ErstenWeltkrieges, die Jün-

ger tief geprägt hat und die sich, so scheint esmir, durch all seineWerke zieht und seine

spezifische Form von reaktionärem Gestus bestimmt, so wie andererseits seine Selbst-

stilisierung und seine Romantisierung des Krieges erheblich für seine Bedeutung in re-

aktionären Zirkeln verantwortlich ist.

Sofort würden die Mitglieder solcher Zirkel Einspruch erheben: Jünger sei, so wie-

derholt man da gerne, um den vermeintlichen Vordenker jedem Verdacht zu entziehen,

alles andere als romantisierend.Haben nicht ErichMaria Remarque und André Gide die

Ehrlichkeit undNüchternheit seiner Schilderung gelobt? Es ist wahr:Manmuss hier ge-

nauer unterscheiden. Die Vielfalt der literarischen Formen, deren sich Jünger bedient

hat, ebenso wie die Entwicklung seines Denkens fordern eine differenziertere Betrach-

tung, die ich hier anhand seinerWerke wenigstens kursorisch leisten will.

Manmussmit demErstlingswerk beginnen,das JüngersRuhmmit einemSchlag be-

gründet hat: In Stahlgewittern, eine ausführliche Darstellung von Jüngers Zeit als Soldat

und dann als Offizier im Ersten Weltkrieg, die bereits 1920 erschienen ist, damals noch

mit demUntertitel Aus dem Tagebuch eines Stoßtruppführers. Der Untertitel ist insofern ir-

reführend, als zwar die Substanz des Textes ganz offenkundig auf Tagebuchaufzeich-

nungen beruht; die Fülle der Details der Landschaften,Menschen undManöver beweist

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

das eindrucksvoll. Es ist aber ebenso offenkundig, dass man es mit einem bereits lite-

rarisch aufbereiteten Tagebuch zu tun hat. Das ist natürlich überhaupt kein Problem:

Deshalb ist der Text nicht mehr oder weniger wahr. Man muss sich aber eben erinnern,

dass man es mit einem literarischen Text zu tun hat und nicht primär mit einem histo-

rischen Dokument.

Wenn Jünger Realismus oder Sachlichkeit attestiert wird, denkt man sicher vor al-

lem an dieses Buch. Es ist wahr, dass seine Schilderung der Kriegsrealität bezüglich der

Tatsachen nichts beschönigt. Die Brutalität, mit der der Krieg seine Opfer fordert, tritt

auf jeder Seite entgegen. In der Tat ist es sogar eine neue Form, eine neue Qualität von

Brutalität, die sich in dieser neuen Form von Krieg äußert. Jünger gibt sich gelegent-

lich die Mühe, eine erste theoretische Einordnung dieser neuen Art der Kriegsführung

zu geben: von der alten Feldschlacht über den Stellungskrieg und die Materialschlacht

bis zur »mechanischen Schlacht«, »deren Bild jedoch nicht mehr zur vollen Entfaltung

kam«.1 Diese Bemerkung ist nicht ohne Bedeutung in Bezug auf das, was Jünger später

ins Zentrum rückenwird.Vorerst jedoch ergeht er sich in teilweise langwierigen und auf

die Dauer auch ermüdenden, immer aber äußerst präzisen und detailreichen Beschrei-

bungen seiner Erlebnisse.Es ist eben dieseGenauigkeit undGeduld, die den von Jünger-

ApologetengernberufenenUmstandbegründete,dass sichAutorenwieAndréGide oder

ErichMaria Remarque anerkennend auf die Stahlgewitter beziehen konnten. Es gibt dort

vieles zu lernen, und nicht zuletzt lässt sich immerhin ein anfänglicher Eindruck davon

gewinnen,wie es sichwohl angefühlt habenmag,Wochen,Monate, Jahre in einemKrieg

zuzubringen, in dem irgendwann eine kaumbewegliche Front sich kilometerweit durch

ein ununterbrochenes Wummern ankündigt, das vielleicht auch mal schwächer wird,

doch nur, umumso gewaltsamer anzuschwellen, selbst wennmanmeint, es könne nicht

mehr lauter werden; wie das ist, wenn die Front die Nächte mit dem roten Schimmer

der Abschüsse erhellt, in den hier und da als Farbtupfer die Leuchtraketen eingestreut

sind; wie desorientierend, befremdlich, albtraumhaft es ist, über die von Nebeln und

Giftgasen überwaberten Felder zu irren2 oder sich in unbesetzten feindlichen Gräben

zu verlaufen;3 wie die konstante Bedrohung, der Lärm,4 die Schlaflosigkeit, die Kälte,5

auch die Langeweile die Soldaten Tag für Tag undNacht fürNacht auslaugt. Jünger spart

auchkeinenoch sowiderwärtigenDetails aus,unddas ist sicher eines derVerdienste des

Buches.6 DerWeltkrieg erscheint auf einer Ebene des Textes als eine riesenhafte Zerstö-

rungsmaschine, der nichts, aber auch gar nichts widerstehen kann:

1 Jünger: In Stahlgewittern. 72.

2 Ebd. 118.

3 Vgl. etwa 118. 197.

4 »Zuweilen wurde das Ohr durch einen einzigen, von Flammenerscheinungen begleiteten hölli-

schen Krach völlig betäubt. […] Doch diese Geräusche sind leichter beschrieben als ausgestanden,

denn das Gefühl verbindet jeden Einzelton des schwirrenden Eisens mit der Idee des Todes […].«

(83)

5 Nicht nur die physische: »Die Landschaft strahlt in der Nacht eine eigentümliche Kälte aus; diese

Kälte ist von geistiger Art.« (46)

6 So beschreibt er, wie bei einem Angriff der Fuß ins Fleisch der früher oder auch gerade eben Ge-

fallenen tritt, ebd. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 117

Der Hohlweg und das Gelände dahinter war mit Deutschen, das Gelände davor mit

Engländern bestreut. Aus den Böschungen starrten Arme, Beine und Köpfe; vor unse-

ren Erdlöchern lagen abgerissene Gliedmaßen und Tote, über die man zum Teil, um

dem steten Anblick der entstellten Gesichter zu entgehen, Mäntel oder Zeltbahnen

geworfen hatte. Trotz der Hitze dachte niemand daran, die Körper mit Erde zu bede-

cken.

Das Dorf Guillemont schien spurlos verschwunden zu sein; nur ein weißlicher Fleck

im Trichterfelde deutete noch die Fläche an, auf welcher der Kreidestein der Häuser

zu Staub zermahlen war. Vor uns lag der wie ein Kinderspielzeug zerknüllte Bahnhof;

weiter hinten der in Späne zerrissene Wald von Delville.7

Immer wieder wird diese Vernichtungsorgie, die alles menschliche Maß übersteigt, in

denRangdesElementarengerückt.8DerTitel bringt es schonzumAusdruck:DieserKrieg

ergießt sich über die Einzelnen wie eine blinde ursprüngliche Kraft, wie ein Gewitter

oder ein Vulkanausbruch, in Wahrheit nur viel unerbittlicher. Diese neue Elementare

ist von solcherWucht, Brutalität und Dauerhaftigkeit, von solcher Totalität – um diesen

später bei Jünger wichtigen Begriff vorwegzunehmen –, dass es kein Zufall ist,wenn die

Menschen, die in seine Gewalt geraten, darüber den Verstand verlieren. »Die Fähigkeit

des logischenDenkens und dasGefühl der Schwerkraft schienen aufgehoben.Man hatte

das Empfinden des Unentrinnbaren und unbedingt Notwendigen wie einem Ausbruch

der Elemente gegenüber. Ein Unteroffizier des dritten Zuges wurde tobsüchtig.«9

DerWahnsinn, der die Soldaten in der Schlacht überfällt, ist folgerichtig und nur die

höchste Zuspitzung dessen, was in allen Erfahrungen im Krieg mitschwingt: dass das

nichtmehrmit denMaßstäben undKategorien der Friedenswelt, des bürgerlichenDen-

kens, der philosophisch wie pragmatisch verstandenen Vernunft erfasst werden kann.

Mehr als in anderen Kriegen bricht in diesem etwas über dieMenschen herein,was end-

gültig ihre Gewissheiten niederbombt. Die Zerstörung ist nicht nur eine der Erde, der

Städte und der Leiber, sondern ganz grundsätzlich auch eine alles bisher Dagewesenen,

noch im historischen oder geistigen Sinn.10

7 Ebd. 102. Ähnlich eindringlich ist auch die Schilderung eine Wüstenei und Walstatt auf 204.

8 Z.B. 81. 235. 237.

9 99. Ähnliches auch 177. 237.

10 Eigentlich ist die ganze Sache in ein paar Absätzen erledigt: Von der großen, romantisch-patrioti-

schen Begeisterung der Freiwilligen: »Aufgewachsen in einem Zeitalter der Sicherheit, fühlten wir

alle die Sehnsucht nach demUngewöhnlichen, nach der großen Gefahr. Da hatte uns der Krieg ge-

packt wie ein Rausch. In einem Regen von Blumen waren wir hinausgezogen, in einer trunkenen

Stimmung von Rosen und Blut. Der Krieg musste es uns ja bringen, das Große, Starke, Feierliche.«

(7) Über die Desillusionierungen des sich hinziehenden Grabenkrieges (15) bis zur Entwirklichung

der Vorkriegswelt: »Es scheint, als ob man das geträumt hätte – unglaublich fern.« (47) Remarque

bringt dieselbe Erfahrung zum Ausdruck. Sein Paul Bäumer ruft aus: »Wenn ich darüber nachden-

ke […] so möchte ich, wenn ich das Wort Friede höre, und es wäre wirklich so, irgendetwas Unaus-

denkbares tun, so steigt esmir zuKopf. Etwas,weißt du,waswert ist, dassmanhier imSchlamassel

gelegen hat. Ich kann mir bloß nichts vorstellen. Was ich an Möglichem sehe, diesen ganzen Be-

trieb mit Beruf und Studium und Gehalt und so weiter – das kotzt mich an, denn das war ja schon

immer da und ist widerlich.« (ImWesten nichts Neues. 83)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

FürunserThemaergebensichhierausbereits zweiwichtigeKonsequenzenbzgl. Jün-

gers: Erstens findet man bei Jünger nur noch ansatzweise ein Gefühl, das ich bei ande-

ren Autoren zentral herausarbeitenwerde und das eine der Kernkomponenten des reak-

tionären Empfindens darstellt: nämlich das Gefühl einer Falschheit, gar einer Irrealität

der vorfindlichen und vorgeblichen Realität. Man findet exakt diese Komponente ein-

fach deshalb kaum mehr bei Jünger, nicht weil sie keine Rolle spielt, sondern ganz im

Gegenteil weil sie durch die Kriegserfahrung maximale Bestätigung erfahren hat. Dass

die Welt der Berufe und Tugenden, der Worte und Verhandlungen etc. falsch ist, muss

Jünger nicht vage empfinden. Es ist ihm aus den Knochen geschossen worden. Es be-

darf hier keiner philosophischer Begründungen mehr, wo die brutale Kraft die Masken

niedergerissen hat.

Zweitens istdamitklar,dass eskeinZurückmehrgibt.Nochextremeralsmanchean-

dere Reaktionäre ist Jünger Vertreter eines rücksichtslosen »Progressismus« – ein Pro-

gressismus natürlich, der nichtsmit Emanzipation zu tun hat, sondern deutlich faschis-

tische Züge tragen wird. Die Erfahrung des Krieges hat etwas endgültig abgeschnitten,

gekappt. Zumindest die früheren Texte Jüngers, bis zum Arbeiter auf jeden Fall, sind frei

von allen nostalgischen Elementen.

DerKriegmarkiert damit dasEndederWelt,die ihmvorherging: der politischen, so-

zialen, ökonomischen, kulturellenWelt wie derWelt des Einzelnen. Fortanwirdman al-

les vondiesemKriegaus sehenundbeurteilenmüssen. InStahlgewittern versucht vondie-

sem neuen, anderen, alles hinwegfegenden Krieg und von dem,was ermit den Soldaten

macht, Zeugnis abzulegen. Oft genug gelingt Jünger das, der Erfolg des Buches kommt

nicht von Ungefähr. Immer wieder werden die widersprechenden Gefühle beschrieben,

die die Soldaten ereilen,gewissermaßendieAsymptotendesWahnsinns, in demsichdie

Totalität des Krieges zuspitzt: Hier entsteht eine Form vonGrauen, die nichts Vergleich-

bares kennt, ein Grauen, das ans Lachen und damit eben an denWahnsinn grenzt:

Ich machte hier, und während des ganzen Krieges eigentlich nur in dieser Schlacht,

die Beobachtung, dass es eine Art des Grauens gibt, die fremdartig ist wie ein uner-

forschtes Land. So spürte ich in diesen Augenblicken keine Furcht, sondern eine hohe

und fast dämonische Leichtigkeit; auch überraschende Anwandlungen eines Geläch-

ters, das nicht zu zähmen war.11

Immerwieder wird das Schlachten durchkreuzt von Affekten, die ihm gegenüber eigen-

artig inkongruent wirken. »Zwischen den großen und blutigen Bildern herrschte eine

wilde, ungeahnteHeiterkeit. An einemBaume lehnte ein bärtiger Landwehrmann: ›Jun-

gens, jetzt feste ran,der Franzmann ist imLaufen!‹«12 DerGeruch desGiftgases ruft eine

»fast hellseherische Erregung hervor, wie sie nur die höchste Nähe des Todes zu erzeu-

gen vermag«.13 Nach demmit Not überstandenen Angriff auf einen feindlichen Graben

sucht derKörper vergebensRuhe: »Ich hatte vielmehr einGefühl des höchstenund ange-

spanntestenWachseins, als ob irgendwo im Körper ununterbrochen eine kleine elektri-

11 In Stahlgewittern. 96.

12 Ebd. 25.

13 Ebd. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 119

sche Klingel läutete.«14 Die Augenblicke, bevor die Mannschaft aus dem Graben stürmt,

haben gar »etwas Zauberhaftes«.15 Was Jünger da beschreibt, ist ein permanenter, un-

überbietbarer Ausnahmezustand, sowohlmit Blick auf das,was dort geschieht,wie hin-

sichtlich der affektiven Wirklichkeit: jener Kampf als inneres Erlebnis, wie es ein paar

Jahre später heißen wird.

Man wird deshalb wohl nicht weit kommen, wenn man die Beispiele des Fronthu-

mors für das nimmt, was sie unzweifelhaft auch sind: Rohheiten. Dieser »Humor« lässt

es sich wohl sein an der Schwäche der Opfer. Das Lachen ist hier Grausamkeit.16 Es gibt

einen Humor, der sich denMenschen in all ihren Schwächen und Dummheiten mitfüh-

lend zuwendet. Nicht so dieser: Der Fronthumor ist ohne alle Wärme. Wollte man das

aber einfach zum Objekt eines moralischen Urteils machen, hätte man nichts gewon-

nen – vom Gefühl der eigenen Überlegenheit abgesehen. Die Rohheit, die sich in die-

sem Humor ausdrückt, wird man im Gegenteil als einen Effekt des Krieges selbst an-

sehenmüssen. Zwangsläufig werden die Rücksichten nachlassen in solcher Umgebung.

Drückt sich im Lachen immerhin noch der Wille zum Leben aus, wird man es nieman-

dem in solcher Lage fortzudemonstrieren suchen.Wahrscheinlich, sehr wahrscheinlich

hätte ich auch gelacht.

Die Rohheit ist nicht einfach Verrohung, sondern Reaktion auf und Anpassung an

eine rohe Lage. Wie sollte man sonst mit dem alltäglichen Sterben umgehen? So fallen

denn auch etwa solche Sätze, die,wollteman sie aus demKontext nehmen, zynisch klin-

genmüssten: »In der Regel ging es gut, aber ein oder zwei Opfer griff sich das Schicksal

jeden Tag […].«17 An anderer Stelle beschreibt Jünger erst den behaglichen Alltag imGra-

ben, der inzwischen zur Heimat geworden war, nur um dann übergangslos zwei Seiten

Bericht von blutigsten Verwundungen und Tötungen in demselben anzufügen.18

Es kann das alles wahrscheinlich nicht anders sein.DieNormalisierung von Tod und

Brutalität zeugt von der großen Kraft des Lebendigen, sich noch im Widrigsten einzu-

richten – wenn auch um einen hohen Preis. Manmuss es Jünger anrechnen, dass er die

Ehrlichkeit hatte, dem,was herkömmlicheMoral wie Ästhetik nurwiderlich finden kön-

nen, Ausdruck zu verleihen.

Ebenso wenig scheint es mir sinnvoll, Jünger dafür zu kritisieren, dass er bei allem

Bewusstsein für dasUnmenschliche des Krieges in ihmoffenkundig eineUmgebung ge-

funden hat, in die er nach seinemEmpfinden auch hineingehört.Was er einmal über ein

paar Kameraden sagt, gilt wohl auch für ihn: »Ihnenmacht der Krieg eben Spaß.«19 Jün-

ger macht der Krieg Spaß, obwohl oder weil (wer kann das schon sagen) er über seine

elementare Brutalität im Bilde ist. Es ergibt aber nun keinen Sinn, ihn dafür zu »kriti-

sieren«: Solche Urteile lassen sich leicht fällen, so wie sich alle aus ihnen folgenden Be-

undVerurteilungen schnell aussprechen lassen; das ist aber nicht dasselbewie die Arbeit

14 Ebd. 92.

15 Ebd. 80.

16 Vgl. 69. 241. 243. Allerdings hat geradedie letztere Episode inder Tat etwasKomisches.Das »Opfer«

ist hier ein Hase, der schutzsuchend durchs Gefecht springt.

17 Ebd. 61f.

18 Vgl. 53ff.

19 Ebd. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

des Verstehens.Undwer könnte von sich schon sagen, dass er nicht auch Spaß amKrieg

gefunden hätte, wenigstens zeit- und teilweise? Moral, wennman es mit ihr halten will,

kommt lediglich in der Frage zum Zug, welchen Autor man sich zum Vorbild erküren

will.

An einigen Stellen lugt bei Jünger gar so etwas wie ein Zweifel aus den Beschreibun-

genderAbenteuer, allerdings einer,der sich alsAffekt bemerkbarmacht (undalso gerade

nicht als Zweifel): Beim Anblick eines ganz jungen Soldaten, der noch vor Tagen Gegen-

stand des Spotts seiner Kameraden war und der nun, im Angesicht des Todes, über sich

hinauswächst, bricht der erschöpfte und fast aller Hoffnung beraubte Offizier zusam-

men: »Diese Beobachtung gab mir den Rest. Ich warf mich zu Boden und brach in ein

krampfhaftes Schluchzen aus,während die Leute düster ummich herumstanden.«20 An

anderer Stelle schildert Jünger die Konfrontationmit der eigenen Täterschaft: jemanden

umbringen, selbst im Krieg, das ist eine Enormität, die nur von den Kältesten einfach

beiseitegelegt werden kann – so scheint es jedenfalls einem, der das hoffentlich nie er-

leben wird. Die Worte, die Jünger wählt, sind bezeichnend, und sie führen eben an den

Punkt heran, an dem die Einschätzung des Buches sich ändernmuss. Er schreibt:

Davor lag mein Engländer, ein blutjunges Kerlchen, dem das Geschoss quer durch den

Schädel gefahrenwar. […]Oft habe ich später an ihn zurückgedacht, undmit den Jahren

häufiger. Der Staat, der uns die Verantwortung abnimmt, kann uns nicht von der Trauer

befreien; wir müssen sie austragen. Sie reicht tief in unsere Träume hinab.21

Dieser Jünger, der dasWiderwärtigste nüchtern sagt, kann nicht schreiben,was hier Sa-

che ist: dass er den jungen Burschen getötet hatte (stattdessen das eigenartig vertraute

»mein Engländer«) und dass er davon Albträume hat. Der offensichtlichste Lapsus aber

hat sich in dieWortwahl eingeschlichen, indemdort,wo »Schuld« stehenmüsste, »Trau-

er« steht.Wieder gilt: Ich kann es Jünger nicht vorwerfen,dass er diese Schuld nicht aus-

drücklich machen kann, dass er ausweicht, abschwächt, beschwichtigt: andere, aber si-

cher auch sich selbst. Es ist nur zu verständlich – soweit man eben verstehen kann, was

da passiert, wenn man selbst nicht in dieser Situation gewesen ist. Es deutet sich hier

aber,wenn auch noch auf der persönlichen Ebene an,was Jünger zu so einemproblema-

tischen Autor macht.

Ganz schematisch gesprochen standen in der Auseinandersetzung mit der Sinnlo-

sigkeit und Brutalität dieses Krieges zweiWegen offen: Der eine ist der, diese Sinnlosig-

keit im vollen Ernst zu nehmen, an ihr anzusetzen, in ihr die letzte Wahrheit über den

großen Krieg zu sehen, die von keinem Ergebnis, weder Sieg noch Niederlage, gemil-

dert wird. Es ist dies Remarques Position, der seinen Roman zwar ausdrücklich nicht

20 Ebd. 231. Die Episode schillert eigenartig, da der genaue Grund für den Zusammenbruch eben

nicht genannt wird. Ist es die Verantwortung des Offiziers für seine Männer in verzweifelter Lage,

die ihn zu Tränen treibt? Oder im Gegenteil das erhebende Bild dessen, der sich gegen alle Wi-

derstände und Erwartungen in männlicher Stärke erweist? Also letztlich eine Aufbereitung man-

cher dramatischer, den Kampf heiligender Klischees?Was ist das dann für ein Schluchzen Jüngers?

Angst, Erschöpfung, Rührung, Resignation oder noch anderes? Es ist wahrscheinlich, dass auch

Jünger das nicht weiß; und so schillert die Beschreibung zwischen Aufrichtigkeit und Stilisierung.

21 Ebd. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 121

als Anklage verstandenwissenwill,wohl aber als Bericht über eine Generation, »die vom

Kriege zerstört wurde – auch wenn sie seinen Granaten entkam«.22

So eine Formulierung aber wäre für Jünger undenkbar, denn dieser schlägt einen

anderen Weg ein. Weshalb das geschieht, kann ich nicht sagen; solch eine »Erklärung«

musswohl immer imUngefährenhängenbleiben.Es lassen sichaber immerhinElemen-

te angeben, die für sich genommen freilich nicht zwingend sind. Zum einen ist Jünger

eben einer, dem der Krieg Spaß macht – wieder fragt man sich, warum das so ist, wie-

der und diesmal endgültig muss ich passen. Zum anderen lässt sich ein ganz wichtiger

Grund immerhin exakt identifizieren,und es ist einer,der auf seine verquereWeise doch

einen humanen Impetus hat. Denn der Kriegmuss sinnvoll gewesen sein. Er muss sinn-

voll gewesen sein, weil sonst die Toten umsonst gestorben wären. Diese Sinnlosigkeit,

dieser Paroxysmus an gewaltsamer Absurdität: dass Millionen junger Männer umsonst

ihr Leben verloren haben – das ist etwas, das Jünger nicht ertragen kann, wenn er auch

alle Ängste, Angriffe und Schuldgefühle ertragen kann. Es ist nicht ohne Bedeutung, wo

die mannhafte Stärke aus ihrer eigenen Potenz heraus zur Schwäche wird – dies ohne

alle Polemik verstanden.

Gelegentlich überkommt auch Jünger der Zweifel:

Die Jahreszeiten lösten sich ab, es wurdeWinter und wieder Sommer, undman lag im-

mer imKampf.Manwarmüde geworden und an das Gesicht des Krieges gewöhnt, aber

gerade aus dieser Gewöhnung heraus sah man das Geschehen in einem gedämpften

und andersartigen Licht. Man wurde nicht mehr so geblendet durch die Gewalt der

Erscheinungen. Auch spürte man, dass der Sinn, mit dem man ausgezogen war, sich

verzehrt hatte und nicht mehr zureichte. Der Krieg warf seine tieferen Rätsel auf. Es

war eine seltsame Zeit.23

Dies ist der kritische Punkt im Wortsinn: der, an dem sich die Sache entscheidet. Der

Zweifel kann nicht, darf nicht das letzte Wort haben bei Jünger. Der Tod ist nicht leer.

Er kann doch schon in sich erlösend und beglückend sein, wie Jünger es auf dem Antlitz

eines Sterbenden zu lesen glaubt. »Der Verwundete mit dem Bauchschuss, ein blutjun-

gerMensch, lag zwischen uns und dehnte sich fast wohlig wie eine Katze in denwarmen

Strahlen der untergehenden Sonne. Er schlief mit einem kindlichen Lächeln in den Tod

hinüber.«24

Da der Tod hier aber am Laufband produziert wird und nicht jedes Opfer die Asso-

ziation mit verwöhnten Haustieren zulässt, gilt es, sich der Ursache dieser Tode zuzu-

22 A.a.O. 5.

23 In Stahlgewittern. 267.

24 Ebd. 255. Jünger bezeugt auch die Neigung zumAberglauben, die wahrscheinlich in einer solchen

Lage unwiderstehlich ist. Die gesamte Erzählung ist gefüllt mit kleinen Zufällen, die dem Bericht-

erstatter immer aufs Neue das Leben retten. Fast bei jeder größeren Militäraktion sind es mehr

oder weniger nebensächliche Umstände, die dafür sorgen, dass Jüngers Körper gerade so aus dem

Schussfeld gerät (mehr als einmal ist es eine kleinere Verwundung zu Beginn einer Kampagne, die

ihm das Schicksal des Großteils seiner Kameraden erspart). Bei einer solchen Begebenheit drückt

er das Empfinden deutlich aus, dass hier Höheres seine Finger im Spiel hat: »Derartiges sieht man

nicht als Zufall an.« (119)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

wenden. Und wenn der Krieg keinen erkennbaren Sinn mehr hat, dann wird man ihm

einen erfinden müssen. Hier finden die Mystifizierungen und Romantisierungen ihren

Ursprung, die in den Stahlgewittern schon deutlich erkennbar sind, in dem Text über den

Kampf als inneres Erlebnis aber voll aufbrechen und in den Vordergrund drängen werden.

Es ist richtig, der überwiegende Teil des frühen Textes hat seine fast schon kalte Sach-

lichkeit. Es ist aber ebenso richtig, dass dieMomente, in denen Jünger diese aufgibt, die

aufschlussreichsten für sein Denken sind.

Sachlichkeit und Kälte aber finden sich noch in diesen Überhöhungen wieder, näm-

lich als effektive Abstraktion von allen subjektivenRücksichten.Man selbst, der Einzelne

zählt hier nichtsmehr, und seine Vernachlässigbarkeit wird, in einemdurchaus parado-

xenMoment, fast schon physisch spürbar.

Da sind noch solche eher formelhaftenMystifizierungen: »Hier wurde das Schicksal

von Völkern zum Austrag gebracht, es ging um die Zukunft der Welt. Ich empfand die

Bedeutung der Stunde, und ich glaube, dass jeder damals das Persönliche sich auflösen

fühlte und dass die Furcht ihn verließ.«25 Man merkt, wie der Text auf solche Passagen

hinsteuert: Hier wird ein Affekt produziert, indem das Geschehen unvermittelt auf eine

höhere, ja die höchste Ebene katapultiert wird. Furcht hat dort keinen Platz mehr, eine

eigenartige Übererregung nimmt ihren Platz ein – jedoch nicht beim Leser, der etwas

anderes spürt: das Erhabene nämlich.

Das wird noch deutlicher bei den beiden anderen Passagen, in denen sich die Mys-

tifizierung des Krieges hochschraubt. Hier geht Jünger über die fast propagandistisch

anmutenden Formeln hinaus und strebt einem Punkt zu, an dem sich der tiefere Sinn

des Krieges fast ins Auge fassen ließe, und das sogar für seine Verlierer!26 Es gäbe dem-

nach einen Sinn, der die Opfer wie die Überlebenden gleichermaßen umfinge und der

nur mehr in einer fast mystischen Schau zu geben wäre:

Die Große Schlacht bedeutete eine Wendemarke auch in meinem Inneren, und nicht

nur deshalb, weil ich von nun an den Verlust des Krieges für möglich hielt.

Die ungeheure Ballungder Kräfte in der Schicksalsstunde, in der umeine ferneZukunft

gerungen wurde, und die Entfesselung, die ihr so überraschend, so bestürzend folgte,

hatten mich zum ersten Male in die Tiefe überpersönlicher Bereiche geführt. Das un-

terschied sich von allem bisher Erlebten; es war eine Einweihung, die nicht nur die glü-

henden Kammern des Schreckens öffnete, sondern auch durch sie hindurchführte.27

Hier liest man unumwunden die Ideen, die Jünger später umtreiben werden, die maxi-

male Beschleunigung einer »Totalen Mobilmachung« und die Metaphysik einer unper-

sönlichen Region, in der diese Bewegung gerade in ihrer höchsten Beschleunigung zur

Ruhe kommt. Diese Einsicht, die hier als eine unmittelbare Erfahrung beschrieben ist,

25 Ebd. 237.

26 Es ist genau dieser Punkt, der diese Zeilen von dem vorigen Text unterscheidet, welcher letzte-

re auch ein Pastiche von Propaganda-Motiven sein könnte. Die Andeutung eines Sinnes aber, der

noch jenseits des Sieges existiert, ist von anderer Qualität; so eine Rechtfertigung des Krieges ist

selbst weder politisch noch kriegerisch, sondern kann nur metaphysisch sein.

27 Ebd. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 123

wird schließlich zu einer nun fast imWortsinn körperlichen Erfahrung, nämlich in Jün-

gers letztem Angriff im August 1918:

In der Tat fühlte ich mich sehr matt, und ich hielt diesen Angriff von Anfang an für ver-

fehlt. Dennoch denke ich an ihn am liebsten zurück. Es fehlte ihm die mächtige Woge

der Großen Schlacht, ihr siedender Übermut; dafür hatte ich ein sehr unpersönliches

Gefühl, als ob ich mich selbst mit einem Fernrohr beobachtete. Zum ersten Mal in die-

sem Kriege konnte ich das Zischen der kleinen Geschosse hören, als pfiffen sie an ei-

nem Gegenstand vorbei. Die Landschaft war von gläserner Durchsichtigkeit.28

Diese Objektivierung des Selbst, im Grunde die Abschaffung des Ichs zugunsten von et-

was,das seinerNaturnachunpersönlich ist,wird einederSehnsuchtsideenvor allemdes

Arbeiterswerden. Jünger erlebt sichmit einer eigenartigen, paradoxen Lust, so sehr, dass

seine Verwundung, die ihm selbst als tödliche erscheint, der Moment einer mystischen

Vision wird.

Als ich schwer auf die Sohle des Grabens schlug, hatte ich die Überzeugung, dass es un-

widerruflich zu Ende war. Und seltsamerweise gehört dieser Augenblick zu den ganz

wenigen, von denen ich sagen kann, dass sie wirklich glücklich gewesen sind. In ihm

begriff ich, wie durch einen Blitz erleuchtet, mein Leben in seiner innersten Gestalt.

Ich spürte ein ungläubiges Erstaunen darüber, dass es gerade hier zu Ende sein sollte,

aber dieses Erstaunenwar von einer sehr heiteren Art. Dann hörte ich das Feuer immer

schwächer werden, als sänke ich wie ein Stein tief unter die Oberfläche eines brausen-

den Wassers hinab. Dort war weder Krieg noch Feindschaft mehr.29

Auch hier gilt, dass esmir nicht darum geht, Jüngers Bericht anzuzweifeln oder auch zu

diskreditieren. Eigenartig genug, führt diese Vision ja eben in ein Jenseits des Krieges,

wohingegender vorigeText imRahmeneinesmetaphysischüberhöhtenKrieges verblieb

und nur ins Jenseits von Sieg oder Niederlage führte. Dieser Moment also, in dem Jün-

ger zu sterben glaubt, ist metaphysisch richtig oder falsch; er ist aber nicht intrinsisch

politisch, könnte für verschiedene politische Deutungen anschlussfähig sein, undmuss

es für keinewerden.Er verrät freilich viel über dasDenken Jüngers, das durch und durch

metaphysisch ist, in einem geradezu klassischen, platonischen Sinn, und das auch reli-

giöser Anklänge nicht entbehrt. Beide Passagen bilden die Momente ein und derselben

Bewegung, die Jüngers eigentümliche Mystifizierung des Krieges ausmacht. Bei all sei-

ner Brutalität kann der Krieg nicht sinnlos sein, darf der Krieg nicht sinnlos sein. Ist

Krieg nur das,was er ist: einemenschengemachte Sachemit allem,wasMenschlich-All-

zumenschliches ausmacht, dann ist eine Rechtfertigung vielleicht noch bei begrenzte-

ren Zusammenstößen plausibel zu machen, nicht aber bei dem maschinellen Morden

imWeltkrieg. Der Krieg muss also mehr sein als ein historisches Ereignis, das vielleicht

28 Ebd. 288.

29 Ebd. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

auch hätte vermieden werden können.30 Er muss enthistorisiert, entmenschlicht und damit

spekulativ überhöht werden. Das eben ist die Arbeit derMystifizierung.

Diese Arbeit komplettiert sich, indem sie sich mit allerlei Elementen der Romantisie-

rung des Krieges anreichert. Einige davon sind spezifisch reaktionärer Natur, andere ha-

ben unspezifischere Ursprünge. Sie im Einzelnen auszuführen, würde nicht viel weiter

führen; es genügt, sie zu nennen.Da ist die große Bedeutung des Krieges, die von einem

sentimentalen Patriotismus getragen ist;31 dasMotiv der Achtung vor demFeind, die ein

Tötenwollen ohne Hass möglich macht;32 das Bild der Wenigen, die noch oberhalb und

jenseits der Tötungsmaschinerie den entscheidenden Kampf ausfechten, Mann gegen

Mann;33 das Porträt der geborenen Anführer imKrieg;34 ja, die Jünger’schen Kämpen, in

denen »ein Element lebendig« war, »das die Wüstheit des Krieges unterstrich und doch

vergeistigte«,35 haben gar Zeit undMuse, bei der einbrechendenDämmerung zu bemer-

ken, wie sich immer deutlicher ihre Lieblingsfarbe verdichtet: »das fast schwarze Rot,

das zu gleicher Zeit wild und schwermütig stimmt«.36

Man sieht, wie die Vereinigung des Widersprechenden, die von Brutalität, von ele-

mentarerKraft und ihrerAusübung einerseits und vonVergeistigung insEwige anderer-

seits auchdieseSeitederBeschreibungendurchziehen.DasRotdesBlutes ist derSchim-

mer, in dem die Romantisierung des Krieges ihr Sujet färbt: maximale Beschleunigung

und tiefe Ruhe in eins, Kampf und Tod.

Es ist genau dieses Zusammen des Widersprechenden, das Jüngers Denken aus-

macht und das auch in dem Bild des Krieges, wie es die Stahlgewitter bieten, dominiert.

Dieses Bild, von hoher Sachlichkeit, fast Unbestechlichkeit in einem vordergründigen

Sinn, vollendet sich erst in dem Zusammenspiel von Mystifizierung und Romantisie-

30 »Vielleicht«, denn nurweil etwasmenschengemacht ist, heißt das noch lange nicht, dass die daran

beteiligten Menschen auch eine Kontrolle darüber hätten. Die Verwechslung von Produktion und

Kontrolle bzw. Steuerung gibt den Rechten bis heute ein so billigeswie effektives Argument gegen

das emanzipatorische Denken an die Hand.

31 Ebd. 35.

32 59f. Esmag das geben, und es kann sein, dass diese Achtungmanchmal, bei Gefangennahme eines

Feindes, denUnterschied zwischen Leben und Tod ausmachen kann. Das ändert aber nichts daran,

dass diese gesamte Konzeption im Angesicht der Realität des Krieges mit seinem Tötungsimpera-

tiv und seiner fast automatisch hervorgerufenen Hassgefühle gegen die Mörder der Kameraden

wie eine hoffnungslos unangemessene Rücksicht und letztlich wie eine nur noch verbale Selbst-

stilisierung wirkt. Es ist mit ihr fast wie mit den Bedenken und Sorgen der Bürger angesichts einer

Welt, die über die bürgerliche Realität hinweggegangen ist und die Jünger im Arbeiter so uner-

müdlich karikieren wird.

33 Ebd. 179. 220. 282. 222: »Unter allen erregenden Momenten des Krieges ist keiner so stark wie die

Begegnung zweier Stoßtruppführer zwischen den engen Lehmwänden der Kampfstellung. Da gibt

es kein Zurück und kein Erbarmen. Das weiß jeder, der sie in ihrem Reich gesehen hat, die Fürsten

des Grabens mit den harten, entschlossenen Gesichtern, tollkühn, geschmeidig vor und zurück

springend, mit scharfen blutdürstigen Augen, Männer, die ihrer Stunde gewachsen waren und die

kein Bericht nennt.«

34 Ebd. 227.

35 Ebd. 145.

36 Ebd. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 125

rung,37 so dass der Krieg nicht einfach mehr Krieg ist, auch nicht mehr eine bloß neue

Art von Krieg, ja, nicht einmal nur mehr Weltkrieg, sondern metaphysische Prägnanz

gewinnt – ein Krieg, der eben deshalb jedes Opfer rechtfertigt. Alle Widerstrebungen

verdichten sich im Bild der Angreifer, in deren Zustand sich Außen und Innen ebenso

wenig noch unterscheiden lassen wieWahnsinn und höchstes, unaussprechliches Glück

(und die imÜbrigen nichtsmehr von den vornehmenRücksichten des Tötens ohneHass

wissen):

Im Vorgehen erfasste uns ein berserkerhafter Grimm. Der übermächtige Wunsch zu

töten beflügelte meine Schritte. Die Wut entpresste mir bittere Tränen.

Der ungeheure Vernichtungswille, der über der Walstatt lastete, verdichtete sich in

den Gehirnen und tauchte sie in rote Nebel ein. Wir riefen uns schluchzend und stam-

melnd abgerissene Sätze zu, und ein unbeteiligter Zuschauer hätte vielleicht glauben

können, dass wir von einem Übermaß an Glück ergriffen seien.38

Ab 18. DieStahlgewitter haben JüngersRuhmbegründet. Ihre Stärke ist offenkundig,und

sie ruht vor allem in demWilen zu einer rücksichtlosen Klarheit und Sachlichkeit. Aller-

dings ist diese schon in diesem ersten Buch durch eine Strategie derMystifizierung und

Romantisierung desKriegeswiderlegt, die einerseits die Sinnlosigkeit derOpfer abweh-

ren soll, die andererseits – im strengen Einklang mit der Methode reaktionären Schrei-

bens – auf eine affektive Stimulation zählt. Diese Ambivalenz allerdings verschwindet

schon mit dem nächsten berühmten Text von Jünger, der in einer gewissen Weise das

Resümeedes früherenBuches zieht:DerKampfals inneresErlebnis, erschienen 1922.Wenn

sich auch hier noch gelegentlich klare und manchmal eindringliche Schilderungen der

nicht immer glamourösen Realität des Krieges finden, so rücken sie doch deutlich in

den Hintergrund. Die Überschriften der Kapitel – wie ›Blut‹, ›Grauen‹, ›Graben‹ usw. –

sind mehr Stichwortgeber für eine Literatur, die nun alles Bemühen um Sachlichkeit

hinter sich gelassen hat. Stattdessen wird in oft kaum erträglicher, selbstverliebter und

auf ständige Höhepunkte fixierter Prosa der Krieg als ein urtümliches, fast mystisches

Vernichtungs- und Schöpfungsgeschehen beschrieben. Alle reaktionären Klischees sind

nun da und bestimmen die gesamte Anlage des Textes. Vor allen Dingen wird hier of-

fenkundig, was in den Stahlgewittern eher dezent zu spüren war: dass der Text selbst

eine unverzichtbare Aufgabe übernimmt, denn er ist nicht Beschreibung oder Zeugnis

oder sonstiges; er ist nichts, was dem zu Beschreibenden nachkommt. Der Text ist viel-

mehr die Sache selbst, insofern sich in ihm dieHerstellung von Intensitäten vollzieht, ohne

die man nicht mehr leben zu können meint. Die Produktion von Intensitäten im Medi-

um der Literatur als die zentrale, scharnierartige Funktion des reaktionären Schreibens

übersetzt sich in die ständigen Übertreibungen,Überhöhungen, in den Brutalismus der

Diktion und das gewollt Schockierende der Aussagen. Jünger wird zum Gipfelstürmer,

37 Es ist also eine Romantisierung, so sehr Jünger (und seine Anhänger nach ihm) alle Romantik ab-

zulehnen vorgibt. Es ist freilich die Romantisierung, die der neuen Qualität des Krieges und der

Sachlichkeit seiner Vernichtungsmaschinerie angemessen ist. In ihr werden das Unmenschliche,

Industriemäßige des Krieges nicht als Fremdkörper ausgeschieden, sondern integriert. Eben da-

durch hat Jüngers Überhöhung des Krieges seine ungeheure Kraft und Wirksamkeit.

38 Ebd. 238. Das Dementi der pseudo-aristokratischen Idee des Krieges (Töten ohne Hass) auch 246.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

jeder neue Satz soll noch höher tragen. Eine Sucht scheint das zu sein, die rücksichtslos

macht – zwar vielleicht »nur« auf dem Papier, wie bei Nietzsche; aber ist man deshalb

unschuldig?

Ich versuche, den unübersichtlichen und schwer verdaulichen Text einwenig zu ord-

nen. Zum einen finden wir die Motive wieder, die sich schon in den Stahlgewittern ange-

deutet hatten. Es scheint unzweifelhaft, dass eine große und wenigstens nachvollzieh-

bareMotivation für Jünger inderSorgeumdieToten liegt:WärederKriegnicht die gran-

diose Sache, als die er sie beschreibt – und die so grandios ist, dass keiner von uns Heu-

tigen noch ihre Bedeutung ganz überschauen kann – dann wären all die jungenMänner

umsonst gestorben.Das kann nicht sein,weil es nicht sein darf. »Die ungeheure Summe

der Leistung birgt ein Allgemeines, das uns alle verbindet.Nicht einer ist umsonst gefal-

len.«39Man kann verstehen, dass jemand diesenWeg einschlägt. Die Ergebnisse, zu de-

nen er ihn führt (nämlich die handstreichartige Rechtfertigung alles geschehenen Leids

im Namen einer noch zu bezeugenden großen Wahrheit und Zweckmäßigkeit), lassen

es aber eher geraten erscheinen, die andere Route einzuschlagen, so schmerzhaft das

auch seinmag: Sie sind alle umsonst gefallen.40 Es gab und gibt da keinen tieferen Sinn.

Es gibt mal mehr mal weniger gute Gründe, einen Krieg zu führen, und wahrscheinlich

ist die Hoffnung, den Krieg ein für allemal zu überwinden, ja wirklich eine allzu leicht-

gläubigeundwohlmeinendeNaivität.Aberdann ist es immernochwahr,dass alleKriege

über kurz oder lang auf ein Leid zusteuern,das durch nichtsmehr gerechtfertigtwerden

kann.

Jünger verfolgt in diesem Text mindestens zwei Strategien, um die quasi-religiöse

Tiefe des Krieges zu beweisen, und beide stellen sich schon bei dem oberflächlichsten

Blick als Denkfehler heraus. Aber darum geht es hier eben nicht, sondern nur um die

Stimulation, die möglich wird. Zum einen wird immer wieder die Figur inszeniert, die

denKrieg als eineMaschinerie begreift, die alles niederreißt unddamit auch alleMasken

und Illusionen.Was bleibt,muss also dieWahrheit sein, dieNatur desMenschen, vor al-

ler Kultur.Wenn die Schlacht aus denMännern Tötungsmaschinen, getrieben von einer

primitiven Angst und einem noch primitiveren Blutdurst macht, dann deckt der Krieg

also die Wahrheit des Menschseins auf, das von den Einrichtungen der Kultur nur fe-

derleicht überdeckt wird. (EineWahrheit des Menschseins, die, nebenbei bemerkt, eine

reinmännliche ist. Frauen tauchenbei Jünger kaumauf,höchstens abundzu als sexuelle

Verfügungsmasse.)

Nun ist es zwar sicher wahr, dass die Ausnahmesituation des Krieges in den ihr Un-

terworfenen neue oder meinetwegen auch ganz alte Fähigkeiten oder sogar »Instinkte«

weckt.DerSchluss aber,dassdas,was sichdannzeigt,dieWahrheit,dieüberhistorische,

unveränderliche, ewigeWahrheit des Menschen zur Darstellung bringe, ist schlichtweg

nicht gerechtfertigt. Ja, im Ausnahmezustand, wenn die Sicherungen und Sanktionen

der Kultur und der Gesellschaft aus irgendwelchen Gründen wegfallen, werden wir uns

39 Jünger: Der Kampf als inneres Erlebnis. In: Essays. 9–103. 50.

40 Schmerzhaft ist das nicht für mich, der ich Jahrzehnte später schreibe und nie einen Kampf gese-

hen habe. Fürmich ist das einfach, weil ich die Abgründigkeit dieser Feststellung höchstens ahnen

kann. Schmerzhaft wäre es freilich für den, der dabeigewesen ist und der Zeuge wurde, wie seine

Kameraden zerfetzt, erschossen, erstochen, erstickt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 127

anders verhalten. Und keineswegs brauchen wir hoffen, dass das, was wir dann zeigen,

sehr schmeichelhaft für unser Selbstbild sein wird. Niemand weiß, wie weit er gehen

wird, wenn der Hunger lebensbedrohlich wird. Hoffen wir, dass wir es nie rausfinden

müssen. Dennoch ist es ratsam, diese Unwägbarkeit nicht aus den Augen zu verlieren.

Dasalles ist richtigundwichtig.Es rechtfertigt aber ebennichtdie Idee,dassdieAusnah-

mesituation uns die Wahrheit über uns, als Menschen und als Individuen, aufschließt.

Die Gleichsetzung von Ausnahmezustand und Naturzustand, die bei Hobbes noch von

der Angst vor der Unberechenbarkeit des anderen dominiert war und dann immerhin

noch eine konstruktive Funktion hatte, wird unter der Feder der Reaktionäre endgültig

zur Strategie: Mit ihr wird die rücksichtslose Primitivität – selbst zuverlässige Intensi-

tätsproduzentin – ins Prinzipielle erhoben.

Ebenso sicher ist, dass der Moment des Kampfes auf Leben und Tod eine Intensi-

tät freisetzt, die mit kaum etwas anderem vergleichbar sein wird. Wieder aber ist der

Schluss nicht gerechtfertigt, in dieser Intensität und damit im Kampf die Enthüllung

einer höherenWahrheit zu sehen. Das ist eben überhaupt nicht selbstverständlich.

Die zweite Strategie ergänzt die erste: Durch sie wird die Mystifizierung und me-

taphysische Überhöhung des Krieges abgeschlossen. Denn nun wird der Krieg – der ja

immer ein konkretes Ereignis ist, mit einer Geschichte, zumal einer Vorgeschichte, mit

Gründen, Ursachen, manchmal sehr trivialen Ursachen, mit menschlicher Verantwor-

tung vor allem – dieser Krieg wird aus allen Zusammenhängen gelöst; er wird absolut

gesetzt, und das nicht einmal imZuge einer ausdrücklichen philosophischenOperation,

sondernwieder als eine literarische Strategie.Wenn von »demKrieg« und »demKampf«

im Singular die Rede ist in diesem Text, dann ist damit nicht immer und nicht zumeist

eine konkrete, datierbare Sache gemeint; es ist nicht einmal eine begriffliche Allgemein-

heit anvisiert. Vielmehr wird durch die Herauslösung aus allen Zusammenhängen und

ausallerGeschichtedasFaktumineine schicksalhafteMachtumgedeutet.DerKrieg,wie

er in diesem Text auftaucht, ist von Anfang an eine überzeitliche, eine metaphysische,

eine größere und höhere Gewalt, die uns aus ihrer überzeitlichen Position her unsere ei-

gene überzeitlicheWahrheit enthüllt.Was kommt nun dabei raus?Was ist dieWahrheit,

die der Krieg uns enthüllt?Was ist die Lehre, die aus der Überschiebung von Ausnahme-

und Naturzustand durchschimmert?

Es entsteht das Bild desMenschen als eines unveränderlichenWesens, das in seinem

Kern immer gleich bleibt, egal wie viel Schminke die Zivilisation ihm aufträgt; und die-

ser Kern strotzt vor primitiven, rücksichtslosen Kräften.DerMensch ist Tier; Blutdurst,

Gewissenslosigkeit, Vernichtungslust, Rausch und Eros legen davon Zeugnis ab. Diese

Kräfte bilden die geschichtslose, schicksalhafteWahrheit des Menschen.

Zwar hat zunehmende Verfeinerung ihn [den Einzelnen] geklärt und veredelt, doch

immer noch schläft das Tierische auf demGrunde des Seins. Noch immer ist viel Tier in

ihm, schlummerndauf denbequemen, gewirktenTeppicheneiner polierten, gefeilten,

geräuschlos ineinandergreifenden Zivilisation, verhüllt in Gewohnheit und gefällige

Formen […].

Aber irgendwann

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

fällt die Maskierung: nackt wie je bricht er hervor, der Urmensch, der Höhlensiedler, in

der ganzen Unbändigkeit seiner entfesselten Triebe. Das Erbteil seiner Väter flammt

in ihm auf, immer wieder, wenn das Leben sich auf seine Urfunktion besinnt. […] in der

Begegnung auf Leben und Tod ist er immer der alte.41

Wo alles Denken und alle Tat sich auf eine Formel zurückführt, müssen auch die Ge-

fühle zurückschmelzen und sich anpassen der fürchterlichen Einfachheit des Zieles,

der Vernichtung des Gegners. Das wird bleiben, solange es Menschen gibt.42

Diese Prosa ist wesentlich masturbatorisch. KeinWunder daher, dass sie immer wieder

auf dieselben Phantasmen zurückkommt. Ich könnte diese Zitate durch beliebig viele

fast gleichlautende ergänzen. Ich beschränke mich auf ein paar wenige: »Der Krieg ist

ebensowenig eine menschliche Einrichtung wie der Geschlechtstrieb; er ist ein Natur-

gesetz, deshalb werden wir uns niemals seinem Banne entwinden.Wir dürfen ihn nicht

leugnen, sonst wird er uns verschlingen.«43 »Die Sucht, zu zerstören, ist tief immensch-

lichen Wesen verwurzelt; alles Schwache fällt ihr zum Opfer.«44 Und noch drastischer:

»Leben heißt töten.«45

Ich habe es eben erwähnt: Das Ganze hat etwas unübersehbar Masturbatorisches.

Es kann keine Frage bestehen, dass Jünger das alles einfach geil findet. Das Schreiben

scheint eine dreifache Funktion zu übernehmen: In ihm drückt sich erstens die Affekt-

ordnung aus, die den gewaltsamen Zusammenstoß geil findet. In ihm schafft sie sich

zweitens selbst einMaterial ihrer Erregung; das Schreiben und dasGeschriebenewirken

auf die Affektordnung zurück. Drittens ermöglicht die Objektivierung im Text die Fort-

pflanzung bei anderen, deren Affektordnung im selben Sinn geformt bzw., wenn schon

so geformt, bedient werden kann. Der Kampf als inneres Erlebnis ist in einem Wort ein

Stück Pornographie. Die Verschränkung offensichtlichster Erregung mit ermüdends-

ter Gleichförmigkeit ist deutlicher Beleg der Zugehörigkeit zu diesemGenre.Dannwird

auch nachvollziehbar, welche Funktion die gelegentlichen Passagen von relativer Nüch-

ternheit erfüllen: Sie gebenderErregungRaum,umfür einigeZeit einwenig abzuebben,

um dann mit neuer Kraft wieder steigen zu können. So kannten die klassischen Porno-

filme (also kurz gesagt: bevor die Internetindustrie die Spielregeln vollständig änderte)

ja auch noch die Vortäuschung einer Handlung, durch die der Moment des Entkleidens

wenigstensumMinutenhinausgezögertwurde.Vielleicht folgt dasnicht so sehrderdra-

maturgischen Notwendigkeit, Spannung aufzubauen, als vielmehr der affektiven, wo-

nach eine durchgehaltene Erregung ermüden oder enervieren muss.

Die Einordnung als Pornographie ist nicht bildhaft gemeint. Ich halte das ganzwört-

lich für die richtige Kategorisierung. Was Jünger schreibt, macht ihn selbst und macht

seine Fans geil. Diese Geilheit ist eine Erregung, die von der im engen Sinn sexuellen

kaumnoch zu trennen ist. Vielleicht ließe sich sagen, dassman sie in solchen Kontexten

wie bei Jünger sogar reiner zu sehen bekommt,wohingegen die sexuelle Erregung schon

eine Einschränkung darstellt. Es ist aber ein und dieselbe »Energie« (um mit Freud zu

41 Ebd. 15.

42 Ebd. 16.

43 Ebd. 40.

44 Ebd. 41.

45 Ebd. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 129

sprechen) und ein und dieselbe Geilheit. Deleuze und Guattari hatten recht, als sie die-

sen Satz schrieben, ebenfalls ohne alle Bildhaftigkeit: »Bei Hitler kriegten die Faschisten

einen Ständer.«46

Abbruch aller Zusammenhänge, Überhöhung ins Prinzipielle, Mystifizierung, Ent-

hüllung einer urtümlichenWahrheit menschlicher Natur, Blut, Grauen, Zerstörung, Tö-

ten, Lust: Der Kampf als inneres Erlebnis erweist sich als eine Verdichtung der reaktionä-

ren Bewegung, die sich von einer unechten Realität abstößt, um sich in einer kreisenden

Selbststimulation seiner selbst zu versichern: immer neue Intensitäten herstellen. Ich

will noch ein paar Aspekte kurz ausführen, die sich an Jüngers Text ablesen lassen. Zu-

erst die Verwischung der Grenze zwischen Text undWirklichkeit.

Was jeder 14-Jährige weiß, die Reaktionäre neigen dazu, es zu vergessen: dass näm-

lich die Fiktion nicht die Realität ist. In unserer Sprache hat sich nicht ohne Grund die

Verwendung des Ausdrucks »geil« auch sehr allgemein als einer der Anerkennung und

des Gefallens durchgesetzt. Vor allem aber fällt er z.B. dann voller Begeisterung, wenn

die pubertierenden Geeks ihre Helden auf der Leinwand kämpfen sehen, bis die Fetzen

fliegen. Wenn Aragorn, Leonidas, John Wick oder James Bond ihre Gegner niederma-

chen und das Ganze auf der Höhe des technischen und stilistischen Standards ist, dann

rufen sie: »Geil!« Sie wissen aber, dass da eben keiner umgebracht wurde. In der Tat ent-

stammt mindestens ein Teil der Begeisterung genau diesem Wissen, das nämlich die

perfekte Präsentation des Kampfes schätzt und immer auch vergleichtmit anderen Prä-

sentationen. Manchmal gibt es lange Kampfszenen, die ohne einen sichtbaren Schnitt

gefilmt sind; auch das nehmen die Zuschauer oft wahr und wissen es zu schätzen. Mit

einemWort: Dass Brutalität geil ist, ist nicht unbedingt ein Problem, solange man sich

erinnert, dass es nur eine dargestellte ist. Genau diese Differenz aber will der reaktionä-

re Text einebnen, zumindest der Tendenz nach. Was Jünger beschreibt, ist ja – so wird

suggeriert –Wahrheit, das Zeugnis von einem, der dabei war.Was in diesemBuch steht,

will ebenmehr sein als nur ein Text; es behauptet, derWahrheit des Krieges Ausdruck zu

verleihen. Diese Verwischung der Grenze zwischen Fiktion und Realität korrespondiert

eng mit der Funktion des reaktionären Textes: Wenn dieser auf die immer erneuerte,

affektive Garantie derWirklichkeit durch seine eigene Hyperbole ausgerichtet ist, dann

schiebt er sich ja tatsächlich an die Position der Realität.47

Jedenfalls erwächst aus dieser Übereinanderschiebung als eine fast unvermeidliche

Folge die erstaunliche Verantwortungslosigkeit des Textes und des Schreibenden. Verant-

wortung kann es nur da geben, wo eine (verletzliche) Realität eigene Ansprüche anmich

formuliert. Wenn nun aber der reaktionäre Text schwankt zwischen der Inszenierung

von Fingiertem und der Darstellung von Realem, wenn er sich nicht entscheiden kann

und nicht entscheiden will, dann muss er sich auch an keine Rücksichten halten. Er hat

46 Deleuze und Guattari: L’Anti-Œdipe. 348: »Hitler faisait bander les fascistes.« MeineÜbersetzung:

Man muss hier ganz direkt, »vulgär« sein, um präzise zu bleiben.

47 So beschreibt Jünger das Grauen als die wissende Furcht der Menschen vor der Übermacht der Ge-

fahren, seien es natürliche oder solche im Krieg. Man sieht sofort, wie sich diese Beschreibungmit

der Theorie des Erhabenen bei Burke und Kant berührt. Doch das Erhabene ist eben eine ästhe-

tische Kategorie bei den beiden Autoren, die deshalb zu ihrer Realisierung eine gewisse Distanz

voraussetzt. Das Grauen bei Jünger aber ist darauf aus, genau diese Distanz und Differenz zu ver-

wischen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

keine sichereRealität sich gegenüber,derenAnsprüche ihnbeschränkenkönnten.Erwar

es, der alles, inklusive die Opfer der gefeierten Gewalt, ins Leben gerufen hatte, dann

kanner es auchvernichten.Natürlichhat Jünger seine realenErfahrungenvor sich,wenn

er so einenText schreibt.Dochdie Art seines Schreibens nimmtdenErfahrungen, vor al-

lem den grausigsten, die volle Realität. Sie werden zu Vorwänden und Staffagen der Er-

regung.Deshalb ist dieser Text so unangenehm,undunangenehmer als jeder billige Slas-

her-Film: gerade weil immer die Beglaubigung durch eine erlebte Realität mitschwingt,

wobei dieser Realität nicht Rechnung getragen ist (wie die Verantwortungslosigkeit be-

zeugt), sie also gerade nicht auftaucht. Jünger kann sich wahlweise auf eine der beiden

Positionen zurückziehen: Er habe das alles erlebt, deshalb ist das Wahrheit; es sei doch

nur ein Text, deshalb könneman ihn ja wohl nicht auf den Buchstaben festnageln.48

Wenn deshalb Jünger (im Kapitel ›Grauen‹) die Verwesung der Leichen auf dem

Schlachtfeld schildert, dann wird das zu einer Obszönität. Obszön ist das nicht deshalb,

weil es schonungslos oder realitätsgetreu ist, sondern im Gegenteil deshalb, weil die

Lust immer die Überhand behält: Bei aller Erbarmungslosigkeit der Schilderung, der

vorherrschende Eindruck bleibt immer, dass der Zweck der Schilderung eine affektive

Stimulation ist. Das wirkliche Sterben wirklicher Menschen und ihr wirkliches würde-

loses Verwesen inmitten einer unmenschlichen Vernichtungsorgie gerät dabei ganz aus

dem Blick.

Deutlich wird dasselbe auch, wenn Jünger sich über den Kampf Mann gegen Mann

auslässt. Natürlich ist das der Kulminationspunkt der Existenz der beiden, gerade weil

einer von beiden am Ende tot sein wird. Auch diese Passage ist eine einzige literarische

Überhöhung:

48 Es ist nicht ohne Ironie, dass es ausgerechnet Carl Schmitt ist (dessenVerhältnis zu Jünger reichlich

ambivalentwar, nicht zuletzt, weil er Jünger die schnelle Rehabilitation in der Bundesrepublik nei-

dete, die dieser nach Schmitt nichtmehr verdient hatte als eben Schmitt –was völlig richtig ist, nur

anders, als es Schmitt denkt), es ist also nicht ohne Ironie, dass Schmitt exakt diese Strategie in sei-

nen Aufzeichnungen nach dem Krieg in präziserWeise auf den Punkt bringt und kritisiert (anläss-

lich vonHeliopolis): »Da setzt einer sich dieNebelkappe einer halb-mythologischen Verschleierung

auf, weicht in vielsagende Landschaften undRäumeaus,malt Böcklin-Landschaften historisch-po-

litisch, spricht nicht mehr von Juden, sondern von Parsen, obwohl jeder sieht, dass es sich um ihn

und die Juden usw. handelt, nicht mehr von Nazis, sondern vom Demos und vom Landvogt, nicht

mehr von der SS, sondern von Mauretaniern, nicht mehr von sich selbst, sondern vom Komman-

danten Lucius. So kann er von sich und seiner Zeit sprechen und alle Reizmittel eines Schlüsselro-

mans zur Anwendung bringen und hat schließlich doch nichts Vergleichendes gesagt. Es ist alles

wunderbar freibleibend und der eifrige Leser, der nun wissen möchte, was der Autor über die Ju-

den oder die Nazis denkt, bleibt ebenso gefoppt wie der Autor freibleibt. Eine sehr praktische, in

Zeiten schnell wechselnder Fronten überaus empfehlenswerte Methode der Deckung durch Ver-

schlüsselung. Man redet sehr weise und sehr viel und redet sich doch nicht fest; man sagt soviel,

dass ein dickes Buch entsteht und hat schließlich doch nichts Gefährliches gesagt, sondern nur

pseudo-mythologische Kulissen gemalt.« Doch als fiele ihm ein, dass er selbst sich dieser Metho-

de auf seineWeise auch immerwieder bedient hat, schiebt Schmitt plötzlich verständnisvoll nach:

»Aber wahrscheinlich ist das doch die richtige Methode, in einem Lizenzstaat über aktuelle Din-

ge zu publizieren.« (Glossarium. 213. Die Notiz ist von 1949, wie man sieht inmitten schlimmster

Zensur und Unterdrückung…)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 131

[…] den Menschen aber treibt der Wille zu töten durch die Gewitter aus Sprengstoff,

Eisen und Stahl, und wenn zwei Menschen im Taumel des Kampfes aufeinanderpral-

len, so treffen sich zwei Wesen, von denen nur eins bestehen kann. Denn diese zwei

Wesen haben sich zueinander in ein Urverhältnis gesetzt, in den Kampf ums Dasein in

seiner nacktesten Form. In diesem Kampfe muss der Schwächere am Boden bleiben,

während der Sieger, die Waffe fester in der Faust, über den Erschlagenen hinwegtritt,

tiefer ins Leben, tiefer in den Kampf.49

Unverantwortlich ist das, weil auch hier das Leben und der Tod des anderen als reines

Material der affektiven Stimulation auftreten. Ich bin selbst nie in dieser Lage gewesen,

und ich hoffe, dass ich es nie sein werde.Wer will, kannmir deshalb vorwerfen, dass ich

nicht weiß, wovon ich schreibe. Aber ich glaube, dass die fürchterliche Schilderung, die

Remarque gibt, der Realität dieser Begegnung näher kommt: Da findet sich der Erzäh-

ler unversehens in einemBombentrichter, in denwährenddes gegnerischenAngriffs ein

französischer Soldat schlittert. Noch ehe er darüber lange nachdenken kann, sticht der

Erzähler auf den anderen ein.Doch der andre ist nicht tot,wohl aber tödlich verwundet.

Und nun ist der Erzähler stundenlang mit dem sterbenden, leidenden Feind im Trich-

ter gefangen, weil der Maschinengewehrbeschuss über dem Feld so stark ist, dass nicht

daran zu denken ist, ihn zu verlassen. So muss er dem anderen beim Sterben zusehen,

gibt ihmmit der hohlen Hand zu Trinken, versucht auch ihm Linderung, gar menschli-

che Versicherung zu geben. Den »Gnadenstoß« kann er ihm nicht geben, dazu kann er

sich nun, da der andre als Mensch vor ihm steht, nicht überwinden. Also muss er sein

Werk bis zum bitteren Ende ansehen. Glamourös ist da jedenfalls nichts.50

Man hatte ja schon keine großen Erwartungen mehr an Jünger. Dennoch schafft er

es, einen noch zu überraschen. Denn einen neuen Level erreicht die Unverantwortlich-

keit, wenn gegen Ende der Weltkrieg mit seinen Hundertausenden Getöteten, Verletz-

ten, Vertriebenen, Entrechteten in irgendeine mystisch-verklärte Spielerei einer Gott-

heit umgedeutet wird, in der alle, die sich dort gegenseitig umbringen, inWahrheit eins

sind.Das istmetaphysischaltbacken,vor allemaber ist es imAngesichtder realenLeiden

maximal zynisch.

Doch wenn wir aufeinanderprallen im Gewölk von Feuer und Qualm, dann werden wir

eins, dann sind wir zwei Teile von einer Kraft, zu einem Körper verschmolzen. Zu einem

Körper – das ist einGleichnis besondererArt.Wer es versteht, der bejaht sich selbst und

den Feind, der lebt im Ganzen und in den Teilen zugleich. Der kann sich eine Gottheit

denken, die diese bunten Fäden sich durch die Hände gleiten lässt – mit lächelndem

Gesicht.51

Mit so einer Passage vor sich, lässt sich ex negativo eine sehr klare Idee davon gewinnen,

worin die Ethik des Schreibens besteht – eine Ethik, deren Verantwortlichkeit nicht ge-

ringer als die der politisch Handelnden ist.

49 Der Kampf als inneres Erlebnis. 16.

50 Erich Maria Remarque: ImWesten nichts Neues. 195ff.

51 A.a.O. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Der dritte Aspekt ist die Denunziation der bürgerlichen Gleichmacherei. Das wird

vor allem im Kapitel über die ›Landsknechte‹ ausgeführt. Hier wird der neuralgische

Punkt reaktionären Empfindens ausgedrückt, um dann auf die Frage desMilitärs selbst

Anwendung zu finden. So heißt es erst:

Alt sind wir geworden und bequem wie die Greise. Verbrechen wurde es, mehr zu

sein oder zu haben als die andern. Den starken Räuschen entwöhnt, sind Macht und

Männer uns zumGreuel geworden, Masse und Gleichheit heißen unsere neuen Götter.

Kann die Masse nicht werden wie die Wenigen, so sollen die Wenigen doch werden

wie die Masse.52

Masse und Gleichheit heißen unsere neuen Götter: bündiger könnte man das Gefühl ei-

ner totalen Einebnung aller Differenzen, das mal in Panik, mal mit Abscheu empfun-

den wird, kaum ausdrücken. Diese Gleichmacherei nun hat sich im Verlauf des Welt-

kriegs noch auf die Einrichtung ausgedehnt, die als die eigentliche Produzentin der Eli-

ten gelten darf: das Heer. Indem immer mehr unberufene Bürger eingezogen wurden,

verwässerte sich dessen wahrer Charakter. Ja, die gesamte Idee der Moderne ruft gera-

dezu nach dem Volksheer und betreibt damit die Unterhöhlung der Natur des Kampfes

selbst. Allerdings, die Verhältnisse, die hier wirken, stehen himmelweit über dem Ein-

fluss derMenschen und erst recht über dem der Bürger (die,wie wir bald sehenwerden,

gar keine eigentliche Realität haben), so dassman sich keine Sorgen um das Heer in sei-

ner Wahrheit zu machen braucht: Es gibt sie immer, die wahren, geborgenen Krieger,

die von den Prüfungen des Krieges als solche ausgewiesen werden. Jünger nennt sie die

»Landsknechte« und glaubt damit eine Art Urtypus des Menschen zu bezeichnen. Hier

stapeln sich die reaktionären Klischees nur so aufeinander. Der Landknecht hebt sich ab

von einer Masse, und zwar der Masse der Spießbürger, die ja die verkörperte Massen-

haftigkeit selbst sind, des Mittelmaßes, der Gemeinmachung des Erhabenen, das einer wie

Jünger im Krieg sieht.

Scharf, wie von einer ganz anderen Rasse hob er sich ab von den in Waffen gesteckten

Spießbürgern, dem in den Volksheeren, diesemmilitärischen Ausdruck der Demokra-

tie, zuletzt überwiegenden Typ. Daswaren Krämer oderHandschuhmacher,mehr oder

minder soldatisch überschliffen, die Krieg ausübten als staatsbürgerliche Pflicht, bra-

ve Leute, die, wenn es sein musste, auch Helden waren.

Die Bürger, das sind die Gemeinen, die alles, was sie berühren ebenso gemein machen,

gleichmachen. »Es gibt nur eine Masse, die nicht lächerlich wirkt: das Heer. Der Bour-

geois machte auch noch das Heer lächerlich.«53 Hier ist der springende Punkt: die Sorge

um das Erhabene des Heeres, das dadurch besonders ist, dass es eine nicht massenhafte Masse ist,

und dessen Erhabenheit durch das Lächerliche der Gleichmacherei bedroht ist.

Der vierte und letzte Aspekt, den ich herausheben möchte, ist der des reaktionären

Formalismus. Dieser ist bei Jünger besonders deutlich ausgeprägt, und seine literarische

52 Ebd. 54.

53 Ebd. 56. Genauso 62: »Doch die Hochkultur des Kampfes ist lange dahin, auch am Spiel über Leben

und Tod darf sich die Masse beteiligen, und sie hat ihre Instinkte nicht zu Hause gelassen.«

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 133

Funktion wird hier unübersehbar. Der reaktionäre Formalismus besteht darin, dass ein

Begriff, vorzugsweise einer, dermit dem semantischen Feld des Kampfes oder des Todes

verbunden ist, aus allen konkretenundnachweisbarenZusammenhängengelöst und für

sich gesetzt wird, so dass er sich wieder nur auf sich selbst zurückbezieht. In der Tat ist

dieser Prozess für alle Metaphysik kennzeichnend, insofern immer die jeweils höchsten

Begriffe einer Metaphysik dergestalt selbstbezüglich sind; sie sind das in der Metaphy-

sik aber nur am Ende, d.h. wenn sie und insofern sie eine durchgeführte Artikulation

unddamitVerständlichmachungdesWirklichen ermöglicht haben. InderReaktion aber

wird diese Selbstbezüglichkeit zum billigen, weil jederzeit mit einem Satz griffbereiten

Schachzug. Sein Zweck ist immer nur die Produktion von affektiver Intensität. Das gelingt

durch die Verschränkung der drei Aspekte dieses Manövers: 1) Abriss aller Beziehung zu

anderem (so dass das so Abgekoppelte als Absolutes firmieren kann); 2) Erhebung des so

Isolierten zumErhabenen selbst (so dass es aller Erfassung undBerührung grundsätzlich

entzogen ist); 3) konstitutive innere Leere, die sich eben dank ihrer Leere alsMysterium

geriert, das nur nicht von allen verstanden wird.

Bei Jüngerwird diese Taktik besonders durchschaubar und besonders unverdaulich,

weil sie sich mit unwiderstehlicher Gewalt in die Ausdrücklichkeit eines klaren Wider-

spruchs erhebt.Wieder und wieder ist da von der »Idee« die Rede. Sie ist es, um derent-

willen und für die man kämpft. Wie immer spielt sich der Reaktionär als Idealist auf.

Doch wenn man ihn fragt, was das für eine Idee ist, was in ihr enthalten oder vorge-

stellt ist, mit einem Wort: was erkämpft werden soll – dann wird aus der Idee, für die

man kämpft,wieder nur die Idee des Kampfes selbst. Jüngers reaktionäre Prosa badet in

einem Idealismus ohne Idee.

Gewiss wird der Kampf durch seine Sache geheiligt; mehr noch wird eine Sache durch

den Kampf geheiligt. […] Der Kampf ist immer noch etwas Heiliges, Gottesurteil über

zwei Ideen. Es liegt in uns, unsere Sache schärfer und schärfer zu vertreten, und so ist

wahrer Kampf unsere letzte Vernunft und nur Erkämpftes wahrer Besitz. […]Wer so zu

des Kampfes Wurzel gräbt und echtes Kämpfertum verehrt, verehre es überall, auch

beim Gegner.54

Ja, der Soldat in seinem Verhältnis zum Tode, in der Aufgabe der Persönlichkeit für ei-

ne Idee, weiß wenig von den Philosophen und ihren Werten. Aber in ihm und seiner

Tat äußert sich das Leben ergreifender und tiefer, als je ein Buch es vermöchte. Und im-

merwieder, trotz allemWidersinn undWahnsinn des äußeren Geschehens, bleibt ihm

eine strahlende Wahrheit: Der Tod für eine Überzeugung ist das höchste Vollbringen.

Er ist Bekenntnis, Tat, Erfüllung, Glaube, Liebe, Hoffnung und Ziel; er ist auf dieser un-

vollkommenen Welt ein Vollkommenes und die Vollendung schlechthin. Dabei ist die

Sache nichts und die Überzeugung alles.55

54 Ebd. 49.

55 Ebd. 100. Meine Hervorhebung. Man findet ganz analoge Formulierungen auch auf 81. 87. 90. Ein

letztes Bekenntnis zum reaktionären Formalismus schließt denText zugleich abunddeutet auf die

folgenden »philosophischen« Werke voraus: »Alle Ziele sind vergänglich, nur die Bewegung ist ewig,

und sie bringt unaufhörlich herrliche und unbarmherzige Schauspiele hervor. Sich in ihre erhabene

Zwecklosigkeit versenken zu können wie in ein Kunstwerk oder wie in den gestirnten Himmel, das

ist nur wenigen vergönnt. Aber wer in diesem Krieg nur die Verneinung, nur das eigene Leiden

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Es geht also nicht um Inhalte, umwahr oder falsch, umdasGute usw.Die Reaktion glaubt nicht an

dieWiedererweckung der transzendentenWerte; dazu ist sie zu sehr TochterNietzsches. Sie trauert

gleichwohl der Klarheit, Ordnung und Intensität nach, derWirklichkeit, die sie der Zeit unterstellt,

in der jeneWerte noch geherrscht haben. Sie schwenkt aber ab vom Inhalt und hin zur Form, nicht

mehr das Worüber des Streits ist das Wesentliche – offenbar kann man darüber nichts wissen, so

modern ist auch die Reaktion –, dann bleibt nur noch der Streit als solcher, der die Wahrheit der

Ideen beglaubigen muss (dass das aber weder echte Wahrheit noch echte Beglaubigung ist, weiß

auchdieReaktion) undder dieOrdnungunddie Intensität derWirklichkeitwieder herstellen kann.

Aber eben immer nur, solange gekämpft wird. Daher der unheilvolle und nicht zu unterbrechende,

der ewige Alarmismus der Reaktion.

Es ist wohl deutlich geworden, dass Der Kampf als inneres Erlebnis kaum noch etwas

gemein hat mit den Schilderungen desWeltkrieges, die aus den Stahlgewittern eine zwar

ebenfalls oft schwer erträgliche, aber immerhin aufschlussreiche Lektüre machen. Die-

ses Buch, nur zwei Jahre nach dem ersten veröffentlicht, ist von gänzlich anderer Art

und Charakter. Es ist brutalistische Pornographie, reaktionäre Affektliteratur und letz-

ten Endes eine wirklich anstrengende Romantisierung – denn romantisierend ist das,

was Jünger da schreibt, und er gibt unwillkürlich noch eine Erklärung für denmassiven

Umschwung in Stilistik und Niveau des Textes: »Und wenn wir die Sache in zehn Jah-

ren erzählen, so wird sie noch in ganz anderen Farben schillern, denn die Zeit ist der beste

Romantiker.«56

Turbo-Totalitarismus. Man begegnet einer spezifischen Schwierigkeit, sobald man ver-

sucht, von Jünger ein klares und eindeutiges Bild zu gewinnen. Die Schwierigkeit liegt

nicht so sehr darin, dass er mal dieses, mal jenes sagen würde. Vielmehr bedient er sich

erstens nacheinander verschiedener literarischer Genres, die jeweils ihre eigenen Erfor-

dernisse haben, so dassman überMöglichkeit undGrenzen einerÜbertragung imZwei-

fel bleibt.Vor allemaber ist dasGanze verbundenmit einerwiederumcharakteristischen

Unbestimmtheit der Aussagen: Ab und zumeint man, identifizierbare theoretische Ge-

halte zu erkennen, dann aber greift die Hand ins Leere; man hatte doch nur Worte vor

sich.Wasbei einempornographischenText durchgeht,wirddannproblematisch,woder

Autor Philosoph sein will. In der Tat begegnet diese Schwierigkeit in den Texten wieder,

in denen Jünger sich als theoretische Kraft zu etablieren sucht. Ich werde aus der Zwi-

schenkriegszeit zwei dieser Texte besprechen: ›Die Totale Mobilmachung‹ von 1930 und

das umfangreiche BuchDer Arbeiter von 1932.

Zuerst zumAufsatz von 1930:WasdiesemAufsatzdenTitel gegebenhat, ist eine Idee,

die sicher nicht zufällig einer berühmten FormulierungGoebbels vorgreift –nicht zufäl-

lig,weil hierwiedortdieselbeAffektökonomiegreift –,die aberbei Jünger erst einmal als

Diagnose eines bereits eingetretenen historischen Prozesses fungiert.Wir leben bereits

in den Zeiten der Totalen Mobilmachung, und der Weltkrieg hat diese Entwicklung nur

offengelegt. Jünger nennt diese Mobilmachung auch – im Vorgriff auf sein Buch über

und nicht die Bejahung, die höhere Bewegung empfand, der hat ihn als Sklave erlebt. Der hat kein

inneres, sondern nur ein äußeres Erlebnis gehabt.« (103, meine Hervorhebungen)

56 Ebd. 95. Meine Hervorhebung.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 135

den Arbeiter – einen »gigantischen Arbeitsprozess«.57 Jünger zeichnet nun ein Bild der

modernenWelt, das sich als eine einzige riesenhafte Entwicklung präsentiert, die allen

politischen Steuerungen entzogen ist und die das 19.Jhs. irrigerweise und mit deplat-

ziertem Optimismus als »Fortschritt« angesprochen hat. Jünger nun versteht darunter

die durch die moderne Technik und die Massengesellschaft möglich gewordene, aber

nicht hierdurch begründete Entwicklung einer immer umfassenderen Zentralisierung ei-

nes anonymenProzesses. Der anonyme Arbeitsprozess ist dominiert von einer Logik der Es-

kalation, in der einemaximaleBeschleunigungund Intensivierung vonProduktion oderUm-

setzung imweitesten Sinn gilt; insofern noch der Krieg der Beschleunigung untersteht,

wird eben immer schneller und intensiver gekämpft und getötet. Zudem lässt die Totale

Mobilmachung, wie ihr Name es sagt, immer weniger außerhalb ihrer: Alles und jeder

wird einbezogen in diesen Prozess, und zwar in allen Aspekten und Teilen des Lebens.

Er kennt keine Ausnahmen. Vor allem ist er selbst zunächst einmal vollkommen zweckfrei,

zumindest was seine Erscheinungsformen angeht, die »Anstrengungen« sind, »denen

das besondereMerkmal der Zwecklosigkeit anhaftet«.58 Diese Formulierung richtet sich

gegen die Umdeutung im Sinn einer gewissen Rationalität des Geschehens, wie sie vor

allem für die herkömmlichen liberalen und optimistischen Fortschrittstheorien kenn-

zeichnend ist.

In einer ersten Annäherung klingt das alles so, als würde Jünger dort das Bild dessen

zeichnen, was andernorts als »instrumentelle Vernunft« firmiert (denn auch die instru-

mentelle Vernunft ist,mag sie auch alles demGesetz der Zweckmäßigkeit und Effizienz

unterwerfen, in sich selbst radikal unzweckmäßig). Inmancher Hinsicht ist das richtig,

aber es trifft eben doch nicht das Wesentliche. Denn 1) ist der Begriff Jüngers noch viel

umfassender und vor allem ungenauer als jener; 2) meint Jünger seine Schilderung gar

nicht in erster Linie kritisch; und 3) ist diese Rede vom Arbeitsprozess nicht das letzte

Wort. (Dieser dritte Punkt wird erst im Arbeiter ganz deutlich, weshalb ich ihn hier aus-

spare.)

Zum Ersten: Als Beispiele der Mobilmachung nennt Jünger die Planwirtschaft, die

umfassendeMilitarisierungdesgesamtenLebensunddenÜbergangzur faktischenDik-

tatur durch die Oberste Heeresleitung im Weltkrieg.59 Man merkt also einerseits, dass

es nicht nur um instrumentelle Vernunft im Sinn der linken Kritiken geht, und anderer-

seits,dassdermilitärischeName,den Jüngerwählt,keinZufall ist.Es gehtumeinenVor-

gang, der sich im Krieg in paradigmatischer Weise offenbart. Sodann treten als weitere

Beispiele die politischen Totalitarismen auf, die mit nachlässiger Geste über alle Rück-

sichten gegenüber der individuellen Freiheit hinweggehen – und zwar der italienische

Faschismus ebenso wie der russische Bolschewismus.60

Diese Zusammenstellung ist auch deshalb relevant, weil – zum Zweiten – die Schil-

derungen aller Phänomene der Mobilmachung und so auch die dieser beiden schein-

bar entgegengesetzten politischen Systeme von Jünger mit unverhohlener Sympathie

57 Jünger: Die Totale Mobilmachung. In: Essays. 119–142. 126.

58 Ebd. 130.

59 Vgl. ebd. 126f.

60 Ebd. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

erbracht werden. All das, was die linke Kritik an Unmenschlichem im Prozess der kapi-

talistischenModerne beklagt, wird von Jünger imGegenteil ungeduldig begrüßt, und er

wertet den Vorwurf der Unmenschlichkeit als atavistisches Überbleibsel eines in Wahr-

heit längst überwundenenbürgerlichen 19.Jhs. – längst überwunden,nämlichdurchdas

Faktum der Totalen Mobilmachung selbst. Diese ungeteilte Sympathie für Faschismus

und Stalinismus sollte in Erinnerung behalten werden, wenn sich Jünger später als An-

walt der Unterdrückten, Entrechteten und Einzelnen aufspielt. In ihr liegt im Übrigen

auch einer der ideologischenGründe für das ambivalente Verhältnis, das von beiden Sei-

ten zwischen Jünger unddenNazis bestand.Manbraucht nicht glauben,dass Jünger aus

Antifaschismus die Distanz zu den Nazis gesucht hätte. Sie waren ihm wahrscheinlich

einfach nicht radikal genug.61

Bei alledem nimmt es nicht Wunder, wenn das, was Jünger unter der Totalen Mo-

bilmachung oder dem Arbeitsprozess versteht, letztlich nicht ganz zu greifen ist. Was

einigermaßen klar begann, mündet wieder in irgendetwas Grandioses ein, in dem sich

Technisierung, Optimierung, Industrialisierung, restlose Verschränkung, Beschleu-

nigung, Maschinisierung, Vermassung und Anonymisierung vermischen. Besonders

deutlich wird das dadurch, dass große Teile des Textes einigen mehr als spekulativen

Ausführungen darüber gewidmet sind, wie sich der Arbeitscharakter des Prozesses in

Anlass, Verlauf und Ergebnis des Weltkrieges niedergeschlagen hat. So wird unwider-

leglich bewiesen (weil einfach tautologisch), warum Deutschland den Krieg verlieren

musste: Es hatte die Totale Mobilmachung noch nicht konsequent genug in Angriff

genommen.62 Ich übergehe diese Ausführungen gnadenhalber und zitiere stattdessen

abschließend eine der klareren Passagen, die zugleich als Überleitung zum Arbeiter

dienen soll.63

Viel wäre so noch zu nennen – allein es genügt, dieses unser Leben selbst in seiner vol-

len Entfesselung und in seiner unbarmherzigen Disziplin, mit seinen rauchenden und

glühenden Revieren, mit der Physik und Metaphysik seines Verkehrs, seiner Motoren,

Flugzeugen und Millionenstädten zu betrachten, um mit einem mit Lust gemischten

Gefühl des Entsetzens zu ahnen, dass es hier kein Atom gibt, das nicht in Arbeit ist,

und dass wir selbst dem rasenden Prozess im Tiefsten verschrieben sind. Die Totale

Mobilmachung wird weit weniger vollzogen, als sie sich selbst vollzieht, sie ist in Krieg

und Frieden der Ausdruck des geheimnisvollen und zwingenden Anspruchs, dem die-

ses Leben im Zeitalter der Massen und Maschinen uns unterwirft. So kommt es, dass

jedes einzelne Leben immer eindeutiger zum Leben eines Arbeiters wird und dass auf

61 In diesem Sinn schreibt auch Stefan Breuer: »Zu dieser Zeit [1929] verfolgte Jünger allerdings be-

reits die Entwicklung des Nationalsozialismusmit einem gewissen Argwohn.Wie im Falle des ita-

lienischen Faschismus stieß er sich vor allem an der mangelnden Radikalität, an der aus seiner

Sicht viel zu weit gehenden Bereitschaft, sich auf Parlamentarismus und Legalität einzulassen.«

(Anatomie. 138.)

62 Vgl. Die totale Mobilmachung. 131f.

63 Jünger hat die Angewohnheit, sich selbst imRückblick für die prophetische Voraussicht seiner Tex-

te zu beglückwünschen, so auchhier (142). Das ist schon lustig, dennwennmanmöglichst raunend

und irgendwie über alles schreibt, dann fällt es freilich nicht so schwer, später allesmögliche »Prin-

zipielle« im früher Geschriebenen zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 137

die Kriege der Ritter, der Könige und der Bürger die Kriege der Arbeiter folgen – Krie-

ge, von deren rationeller Struktur und deren Unbarmherzigkeit uns bereits die erste

große Auseinandersetzung des 20. Jahrhunderts eine Ahnung gegeben hat.64

1932 werden diese Gedanken von Jünger systematisch in seinem Buch Der Arbeiter. Herr-

schaft undGestalt entfaltet. In diesem ehrgeizigenWerk ist JüngersMetaphysik und Poli-

tik niedergelegt – und es lohnt sich, sie wenigstens in groben Zügen zu betrachten, um

die Haltlosigkeit von Jüngers späterer Selbstinszenierung zu entlarven.

Das Buch ist von einem eigenartigen Zwiespalt durchzogen, der auch sonst bei Jün-

ger begegnet (etwa in den Kriegsaufzeichnungen) und der einen Knotenpunkt seines

Denkens ausmacht. In der Tat begegnet dieser Zwiespalt auf mehreren Ebenen im Ar-

beiter; ich werde die Sachlage der Übersichtlichkeit halber vereinfachen.

Auf der einen Seite ist da die Bewegungmaximaler Beschleunigung und Intensivie-

rung, die zugleich eine der Einebnung von Unterschieden und kurz gesagt eine Zerstö-

rung ist. Es ist dieser Aspekt der historischen Wirklichkeit, der ganz eigentlich revolu-

tionär ist. Jünger spricht auch davon, dass die Revolution in zwei Stufen oder Phasen

abläuft, von denen die negative, vernichtende die erste ist. Die Rede von Revolution ist

dabei zweifelsohne ernst gemeint, ebenso wie es offensichtlich ist, dass Jünger sich am

Bild der Vernichtung des Alten durch das Wirken des Arbeiters berauscht.65 Manmerkt

hier, dass die Reaktion nicht mit Konservativismus zu verwechseln ist. Jünger fühlt sich

den Bolschewiki näher als denen, die meinen, die Ständegesellschaft wiederbeleben zu

können. Jüngers reaktionäresDenken imArbeiter ist einHypermodernismus,meilenweit

entfernt etwa von Heideggers Provinzialismus.

Dieser Extremismus, die Überbietung in Beschleunigung und Intensivierung ist

aber kein Selbstzweck. In der zweiten Phase der Revolution mündet das atemlose Trei-

ben, das zuvor auch nur von wenigen in seinemwahren Sinn überblickt werden konnte,

in eine Art Ruhe ein: Hier wird nach großen Plänen gewaltet, indem die Mittel, die

zur Verfügung stehen (auch und vor allem die technischen), endlich in Perfektion zum

Einsatz gelangen. Dies geschieht dort, wo sich echteHerrschaft etabliert, deren Echtheit

bei Jünger »Legitimität« heißt.

Damit haben wir einen der drei Begriffe des Titels erreicht: Das Buch ist getrieben

von einer unstillbaren Sehnsucht nach echter, durchsetzungsfähiger und der Mittel

mächtiger Herrschaft. Wieder gibt es keine einzige Andeutung darüber, wozu diese

Herrschaft gebraucht werden soll. Herrschaft als solche ist Zielpunkt der Sehnsüch-

te. Die hohle Idee einer hierarchischen Ordnung vereint die libidinösen Energien auf

sich, die nach der Berauschung an der Vernichtungsorgie des Arbeitsprozesses noch

übrig sind. Das ist eben das Eigenartige an Jüngers Philosophie, dass in ihr die beiden

inkompatiblen Aspekte eines historischen Prozesses gleichermaßen erotisch aufgela-

den erscheinen. (Keiner von beiden ist mit Ideen wie Demokratie, Menschenrechten,

individueller Freiheit etc. zu vereinbaren.)

Aber ist das wirklich ein historischer Prozess? Es ist klar, dass Jünger einerseits als

Diagnostiker seinerGegenwart schreibt,andererseits alsProphet einer (mehroderweni-

64 Ebd. 128.

65 Vgl. z.B. Jünger: Der Arbeiter. 259. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

ger) unmittelbar bevorstehendenZukunft.Unddoch ist dieGeschichte als solche getilgt.

Die einzige Spur, die von ihr bleibt, ist die eher unbeholfene Epochenspekulation, die

sich dort findet.Das Bild ist nämlich noch nicht vollständig.Manmuss sich klarmachen,

dass Jünger in allemErnstMetaphysik betreibt in diesemBuch.Daswird deutlich,wenn

man den anderen Begriff des Titels ins Auge fasst: den der Gestalt. Jünger versteht unter

Gestalt nichts,wasman als eine sinnliche oder sichtbare Form darstellen oder wahrneh-

men könnte. Vielmehr ist die Gestalt bei Jünger nichts anderes als eine platonische Idee:

Gestalten existieren außerhalb von Zeit und Geschichte. Sie entstehen nicht in der Ge-

schichte, sondern Geschichte entsteht, insofern sich in ihr eine Gestalt durchsetzt. Wir

bilden keine Gestalten, sondern wir haben Realität in demMaße, in dem es uns gelingt,

uns der Gestalt anzunähern. Sie bildet das Ewige unseres Seins.

VonhöchstemBelange aber ist die Tatsache, dass dieGestalt denElementendes Feuers

und der Erde nicht unterworfen ist und dass daher der Mensch als Gestalt der Ewigkeit

angehört.66 In seiner Gestalt, ganz unabhängig von jeder nur moralischen Wertung,

jeder Erlösung und jedem »strebenden Bemühn«, ruht sein angeborenes, unveränder-

liches und unvergängliches Verdienst, seine höchste Existenz und seine tiefste Bestä-

tigung. Je mehr wir uns der Bewegung widmen, desto inniger müssen wir davon über-

zeugt sein, dass ein ruhendes Sein sich unter ihr verbirgt und dass jede Steigerung der

Geschwindigkeit nur die Übersetzung einer unvergänglichen Ursprache ist.67

Wir finden so denselben Sachverhalt wie in der ›TotalenMobilmachung‹ wieder: Da, wo

man eine genaue Analyse realer historischer Entwicklungen, Bedingungen und Verhält-

nisse erwarten und begrüßen würde, findet man stattdessen eine spekulative Überhö-

hung der Prozesse in die Verwirklichung einer schon bestehenden Gestalt, die die Pro-

zesse lenkt und orientiert.Geschichte ist getilgt, damit aber auch jedes nachvollziehbare

Verständnis von Freiheit, individueller wie kollektiver.

Getilgt ist dann auch der Widerspruch oder immerhin die Spannung zwischen der

maximalen Bewegung auf der einen Seite und der großen Ruhe auf der anderen. Man

kann dann jene ins Reich des Empirischen, des »nur« Geschichtlichen, der Vorberei-

tungen, der »Werkstättenlandschaft«, wie es oft heißt, verbannen, während die Ruhe

die Identität und Identifizierung der Gestalt mit sich selbst andeutet. Die Spannung ist

mindestens verringert dadurch, dass der eine Pol ins Hohe entrückt ist. Das Verhältnis

zwischen den empirischen Ereignissen und Entwicklungen einerseits und der Gestalt

ist übrigens philosophisch sehr konsequent als eines der Analogie gedacht, so dass hier

die Verbindung im Gleichnis oder im Symbol gestiftet wird: Diese oder jene Tatsache ist

Gleichnis für die Gestalt.68

Es wäre aber ein Irrtum zu meinen, dass diese Entrückung ins Hohe geschieht, um

diese Spannung zu verringen. Nein, es ist ganz klar, dass für Jünger die Metaphysik

66 »Der Mensch«? Oder »dieser Mensch«? Gelegentlich klingt es so, als habe der Einzelne schon als

solcher Gestalt (36). Das ist aber sichtlich nicht das letzte Wort, davon abgesehen, dass damit der

Begriff der Gestalt eine selbst spekulativ nur noch schwer einzuholendeAusweitung erfahrenwür-

de.

67 Ebd. 38. Auch 234.

68 Z.B. ebd. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 139

der Gestalten das Erste und das Grundlegende ist. Aus ihr heraus wird die gleichzeitige

Züchtung von Affekten möglich, die sich unterschiedslos auf widersprechende Objekte

stürzen. Der erste Affekt, damit der erste Gewinn der Metaphysik ist aber die Erbau-

ung am Erhabenen der Gestalt selbst – ein Affekt, der nach der oben angedeuteten

dreischrittigen Logik erfolgt (Kappung aller Verbindung; Entrückung ins Hohe; innere

Unbestimmtheit). Man muss freilich zugeben, dass dieser Aspekt der Affektproduktion

im Arbeiter nicht ebenso gut funktioniert wie im reaktionären Formalismus von Der

Kampf als inneres Erlebnis; das hängt mit der Textsorte zusammen: Der Arbeiter gibt sich

wenigstens passagenweise als philosophische Abhandlung, so dass seine Zentralbegriffe

unter Bedingungen stehen, die eine enthemmte Affektproduktion teilweise behindern.

Es ist Jünger mit seinem Platonismus ernst; im selben Sinn lässt er in vielen Texten

ein ambivalentes Verhältnis zur Religion durchblicken: Er mag mit Kirchen nicht viel

oder nur provisorisch etwas anfangen können, doch die Berufung aufs Ewige ist ihm

unerlässlich, so dass noch unter den diesseitigsten Texten eine heterodoxe Religiosität

schlummert.

Was für andere Gestalten gibt es außer dem Arbeiter? Das ist gar nicht so einfach zu

sagen. Erwähnt wird z.B. mal der Soldat, auch der »namenlose Soldat«, aber auch der

steht schon eigentlich imHorizont der Arbeit.69 Sichermüsste man z.B. den Feudalher-

ren als eine andere Gestalt ansehen, immerhin soll die Gestalt das sein, was Geschichte

organisiert. Aber relevanter als die Frage, was es sonst noch für Gestalten gibt, ist die

Auskunft, wer keine eigene Gestalt bildet.Man ahnt es schon: Es ist der Bürger.70

Wie immer sind der Bürger und seine Epoche die paradoxen Inkarnationen einer

Wirklichkeit, die keine ist. Die Überschrift des ersten Kapitels sagt es: ›Das Zeitalter des

dritten Standes als ein Zeitalter der Scheinherrschaft‹. Die bürgerliche Epoche hat ei-

ne Reihe von Scheinentitäten geprägt, die nun, im Angesicht des Arbeiters, zerschellen

und ihre Nichtigkeit offenbaren. So sprach man auch von der »Gesellschaft«, wo es in

Wahrheit nur den Staat gibt. Vor allen Dingen aber hat das Bürgertum einen Gegensatz

erfunden, dessen beide Seiten inWahrheit nicht existieren für Jünger: Individuum und

Masse. Man kann nicht einmal sagen, dass Jünger die unter Reaktionären verbreitete

Feindschaft gegen die Masse teilt, weil er vielmehr glaubt oder doch vergibt, es zu tun,

dass es dieMasse gar nicht gibt. Ebenso existiert das Individuumoder auch »der Einzel-

ne« nicht: »Im engsten Verhältnis zur Gesellschaft steht endlich der Einzelne, jene wun-

derliche und abstrakte Figur desMenschen,die kostbarste Entdeckung der bürgerlichen

Empfindsamkeit und zugleich der unerschöpflicheGegenstand ihrer künstlerischenBil-

dungskraft.«71 Nochmal: Es ist derselbe Autor, der sich 1932 so äußert und der nach 1945

die Pose des Verteidigers des Einzelnen gegen alle Vereinnahmungen einnimmt. Dabei

ist klar, dass im Arbeiter für den Einzelnen, das Individuumund vor allem für die Rechte,

die das bürgerliche Zeitalter – bei aller mehr als berechtigten Kritik, die am Bürgertum

unddemLiberalismusgeboten ist – für dieMenschen erkämpft hat, keinPlatz ist.Schon

auf den ersten Seiten wird eine jener reaktionären Lieblingsideen ausgewalzt, die sehr

69 Vgl. Der Arbeiter. 155.

70 Ebd. 41: »Der Bürger aber gehört nicht den Gestalten an, daher frisst ihn die Zeit, auch wenn er

sich mit der Krone des Fürsten oder mit dem Purpur des Feldherrn schmückt.«

71 Ebd. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

genau die von den Frankfurtern diagnostizierte Verkehrung der Begriffe in ihr Gegenteil

praktiziert: die Idee, dass wahre Freiheit imGehorsam besteht. Freiheit ist das Notwen-

dige,72 so dass gilt: »Zu erkennen ist dies: dass Herrschaft und Dienst ein und dasselbe

sind.«73

Der Bürger ist also keine Gestalt, sein Regime ist nur Scheinherrschaft, sein Leben

»Scheindasein«.74 Der Arbeiter hingegen ist Gestalt, und dort, wo seine Verwirklichung

gediehen ist, etabliert sich wahre Herrschaft und damit wahres Sein. In lockerer Anleh-

nunganNietzschewird vomWillen zurMacht gesprochen,unddieErgreifung von »sub-

stantieller Macht« wird demzufolge mit »einem unzweifelhaften Sein« gleichbedeutend

sein.75 Von der Gestalt heißt es: »Sie ist im bedeutendsten Sinne ein Sein […].«76

Zuerst bricht es in die Welt der Bürger wie eine Naturgewalt ein. Die ersten An-

zeichen der Präsenz und Wirksamkeit des Arbeiters kündigen sich als Elementares an.

Doch ist die Macht einmal errungen und recht ausgeübt, dann ist der Arbeiter eben da-

durch –durch seine Fähigkeit dieMacht und ihreMittel recht einzusetzen – legitimiert.

Der Arbeiter erfüllt den »Auftrag«, der an ihn gerichtet ist. »Diese Legitimation eben ist

es,die einSeinnichtmehr als rein elementare, sondern als geschichtlicheMacht erschei-

nen lässt.«77

Dann wirkt wahre Herrschaft, die sich in einer »organischen Konstruktion« bekun-

det, d.h. »eine immer engere Verschmelzung der organischen und mechanischen Kräf-

te«.78 Diese rätselhafte Formel soll wohl nur aussagen, dass in der »organischen Kon-

struktion«, also dort, wo die Gestalt sich wirkungsvoll ins Wirkliche umsetzt, Technik,

Politik und Leben in eins fließen: der alte Traum der höheren Einheit im Politischen, in

der sich alles Einzelne, Abweichende und Eigensinnige negiert.

Wie aber kann das gelingen?Wie kann diewortwörtlich sinnlose Identifizierung von

Freiheit und Notwendigkeit bzw. Gehorsam umgesetzt werden? Das gelingt nur, indem

der alte Mensch, dessen Spektrum sich zwischen den Polen des Individuums und der

Masse auffächert, überwunden und eine neue Art Mensch, eine neue »Rasse«, wie Jün-

ger auch schreibt, an seine Stelle gesetzt wird. Dieser neue Mensch ist weder Individu-

um noch Masse. Er ist Typus.79 Jünger sieht also die Heraufkunft eines Menschenschla-

ges voraus, der als solcher die Einzigartigkeit und Andersheit nicht einmal mehr kennt.

Jünger bemüht gezielt das Wort, dessen griechischer Ursprung auf den Prägestempel

verweist, der beliebig viele gleiche und vor allem gleichwertige Münzen schlagen kann

(gleichwertig, denn es ist eben der Stempel, der denWert derMünze bestimmt). Es geht

72 Ebd. 17.

73 Ebd. 18. Auch 153. 169. 249. 294. Die Reaktionäre sind geradezu vernarrt in diesen Stuss, zumindest

die deutschen.

74 Ebd. 43.

75 Ebd. 75.

76 Ebd. 82.

77 Ebd. 73.

78 Ebd. 221.

79 Einigermaßen systematisch 153ff. Dort wird auch die Identifizierung von Freiheit und Gehorsam

wieder durchexerziert. Es ist sicher keinWunder, dassman derartige Theoreme immer und immer

wieder wiederholen muss – begründen kann man sie schließlich nicht. Es findet sich denn auch

nicht einmal der Versuch einer Plausibilisierung.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 141

also um die Überwindung des Menschen des 19.Jhs. durch einen neuen Menschen, der

sich von sich selbst aus in die Herrschaft einfügt, so wie er diese auch erst auszuüben

versteht, und der von allen zaghaften Rücksichten auf Freiheiten oder Rechte unbeein-

druckt ist.80 Ich weiß ja nicht, wie es anderen dabei geht, aber mir wird da angst und

bange; Jünger hingegen findet das alles höchst aufregend und begehrenswert.

Ich belasse es hierbei, was die Zusammenfassung des Arbeiters angeht. Es gäbe noch

viel zu sagen, es gibt noch viele Aspekte, die ebenfalls in die Grundzüge des hier ent-

worfenen Reaktionsbegriffs fallen, viele Motive, die uns schon in den früheren Texten

begegnet sind und auch solche, die vor allemnach demZweitenWeltkrieg an Bedeutung

gewinnen werden. Nichts von dem, was man noch erwähnen oder diskutieren könnte,

würde aber an dem Grundbefund etwas ändern (dieser würde in Wahrheit nur vertieft

und bekräftigt werden).

Umehrlich zu sein,warmeineDarstellungder großenZüge von JüngersArbeiter eher

schmeichelhaft. Sie unterstellte ein Buch, das man so in Wahrheit nicht findet, wenn

man die Seiten aufschlägt: eine theoretische, vielleicht auch programmatische Abhand-

lung. Es ist aber mit dem Arbeiter wie mit den anderen Texten, die hier ihren Auftritt

haben: Das Buch verzichtet auf jede Form von Begründungen; es werden vielmehr ka-

tegorisch die Behauptungen gesetzt, die allein dann Sinn ergeben, wenn man sich auf

einehochspekulativeMetaphysik derGestalten einlässt.DasBuchkennt keinen ernstzu-

nehmenden argumentativen Fortschritt; stattdessen begegnetwieder das ewige Kreisen

und die repetitive Struktur, in der nahezu wortgleich die Phrasen auftauchen, wo man

eine Erläuterung gewünscht hätte. Und schließlich konstruiert sich das Buch umdie ex-

treme Unbestimmtheit seiner Grundbegriffe herum; allen voran bleiben die Gestalt und

der Arbeiter höchstmysteriös.Das hat denVorteil, dass jede echte Festlegung vermieden

werden kann, so dass Jünger später – als die Brutalitäten des realexistierenden Faschis-

musüberdeutlichwurden –glaubenkonnte,damit nie etwas zu tungehabt zuhaben. Im

Arbeiter selbst aber ist die Tatsache, dassman sich unter den Gestalten und unter der des

Arbeiters im Besonderen nichts Genaues vorstellen kann, der Vorwand, irgendeine hö-

hereWeihe des Schreibenden zu suggerieren, die halt nicht jeder hat. So schreibt Jünger

andeutungsreich:

Von demAugenblick, in demman in Gestalten erlebt, wird alles Gestalt. Die Gestalt ist

also keine neueGröße, die zu den bereits bekannten hinzu zu entdeckenwäre, sondern

von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt als ein Schauplatz der

Gestalten und ihrer Beziehungen.81

80 Eine Begegnung aus den Stahlgewittern scheint eine gespenstische Antizipation dieses Typus zu

sein: »Er war der erste deutsche Soldat, den ich ihm Stahlhelm sah, und er erschien mir sogleich

als der Bewohner einer fremden und härterenWelt. […] Das vom stählernen Helmrand umrahmte

unbewegliche Gesicht und die eintönige, vom Lärm der Front begleitete Stimme machten einen

gespenstischenEindruck auf uns.WenigeTagehattendiesemBoten, der uns indasReichder Flam-

mengeleiten sollte, einen Stempel aufgeprägt, der ihn auf eine unaussprechlicheWeise vonuns zu

unterscheiden schien. […] Nichts war in dieser Stimme zurückgeblieben als ein großer Gleichmut;

sie war vom Feuer ausgeglüht. Mit solchen Männern kann man kämpfen.« (In Stahlgewittern. 95)

81 Der Arbeiter. 36. Vgl. auch 163: »[…] aber es gehören besondere Augen dazu, hierin mehr als einen

Prozess der reinen Vernichtung zu sehen.«

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Der Arbeiter ist genauso unverdaulich wie die anderen Texte von Jünger. Er ist eine end-

lose Aneinanderreihung von leerem Pathos, großen Worten, unverantwortlicher »hem-

mungloser Blutpropaganda«,82 unklaren Gedanken, abstrusen »Erklärungen« und end-

loser Phrasendrescherei – was dort besonders ironisch ist, weil Jünger mit Vorliebe den

Ausdruck »Revolution sans phrase« als Bezeichnung der eigenen Unternehmung ver-

wendet. Jünger nennt das »Heroischen Realismus« – ein Titel, der jeden Kommentar er-

übrigt. Das Schwadronieren hat auch hier Methode, weil es wie immer um die Herstel-

lung von Affekten geht, eine Herstellung, die eben das Ausweichen vor einer irgendwie

unerträglichen Realität vollzieht. Eine Stelle für zahllose:

Drückt sich hier doch das Bestreben aus, der neuenGestalt, die sich bereits seit langem

im Leiden angekündigt hat, eine aktive Repräsentation zu verleihen. Es kommt nicht

darauf an, dass wir leben, sondern dass überhaupt auf der Welt wieder die Führung

eines Lebens im großen Stile und nach großenMaßstäbenmöglich ist. Man trägt dazu

bei, indemman die eigenen Ansprüche schärft.83

DieUnklarheit betrifft abernochdenKern jeder theoretischenAnstrengung: ihreHaupt-

begriffe. Ich hatte mit Blick auf die ›Totale Mobilmachung‹ versucht, den Begriff des Ar-

beiters bzw.des Arbeitsprozesses näher zu fassen.Dann ist darunter diewachsendeHe-

gemonie der instrumentellen Vernunft, die Ausweitung und Intensivierung von Technik

und Industrie, die Herrschaft von und vermittels Maschinen und allgemein die immer

restlosere Einbindung aller in den einenProzess zu verstehen,der sowohl vernichtend in

Bezug auf das Alte wie schöpferisch in Hinblick auf das Neue ist – ein Neues, zu dessen

Prophet sich Jüngermacht. Soweit kannman die Sachemit demArbeiter vielleicht noch

halbwegs verstehen. Aber erstens drängt sich immerwieder, schon im Text von 1930 und

dann unübersehbar in dem von 1932 der Eindruck auf, dass man mit dieser »Überset-

zung« in eine verständliche Sprache etwasWesentliches verliert (was dann keinWunder

ist,wenndieUnbestimmtheitunddamitdieUnübersetzbarkeit insVerständlichegerade

zum Wesen der Sache gehört, die grundsätzlich eine rhetorisch produzierte ist); zwei-

tens sieht man nicht recht, wie man diese Auslegungmit der Metaphysik überzeitlicher

und geschichtsbestimmender Gestalten in Einklang bringen soll. Ich denke, die Lösung

ist am Ende ganz einfach. Was Jünger unter der Gestalt des Arbeiters vorschwebt und

wasmassiv erotisch aufgeladen ist, ist nichts anderes als die Praxis des rücksichtsloses-

ten Totalitarismus als solcher.84 Als solcher, d.h.: Es ist fast egal, in welchem Namen der

82 Ausgerechnet Jünger beklagt diese »Blutpropaganda« als Kennzeichen sensationslüsternen Jour-

nalismus (267)! Überhaupt reibtman sichmanchmal die Augen,mit welchenWorten Jünger Kritik

übt. So ist auch der Arbeiter doch am Ende nichts anderes als eine »peinliche Mischung von Abge-

droschenheit und Überhebung« (209).

83 Ebd. 203. Auch zwei Seiten weiter findet man diese strategische Verquickung vonMetaphysik und

Rhetorik zur Affektproduktion beispielhaft ausgeführt, ab »Wir aber stehen mitten im Experi-

ment«.Dort ist auchdie auffälligeBerufung auf eine angeblich so große »Verantwortung« zu lesen,

die auf 211 gar in »ein höchstes Verantwortungsgefühl« gesteigertwird.Man sagt »Verantwortung«

oft genau dann, wenn man sie mit jedem weiteren Wort verweigert.

84 Besonders deutlich etwa gegen Ende, 304, wo von einer »Arbeitsmobilmachung« die Rede ist, »die

sich auf die Gesamtbevölkerung und ihre Mittel erstreckt«.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 143

Totalitarismus umgesetzt wird; die Bolschewiki sind dafür fast gleich gut wie die Fa-

schisten, Hauptsache, es werden alle bis zum letzten und bis ins Letzte mobilisiert und

gnadenloser Disziplin unterworfen.

Dennoch ist es deutlich, dass Jüngers Vision letztlich die eines radikalen Faschismus

ist. Er räumt dem Sozialismus ein relatives Recht ein, indem er die Arbeit der Nivellie-

rung aller Differenzen, d.h. alten Hierarchien besorgt. Der Irrtum des Sozialismus, in

derTheorie,wenn auch offenkundig nicht in der Praxis, ist freilich derGlaube,dauerhaft

eine Gesellschaft ohne Ordnung, d.h. ohne Hierarchie begründen zu können. Er bleibt

bei denVoraussetzungen stehen.85 Auch lässt sichderAnklangdes italienischenFuturis-

mus deutlich im Arbeiter erkennen, jener hypermodernistischen Kunstrichtung, die sich

recht zwangslos an den Faschismus anzubiedern wusste.

Natürlich könnte man ja auf die Idee kommen zu sagen, dass Jünger demnach die

Vision eines »guten« Faschismus gegen den »schlechten« Nationalsozialismus vertreten

habe.Es stimmt, dass Jünger sich auf denNationalsozialismus nach 1933 nicht nennens-

wert eingelassen hat. Es stimmt auch, dass im Arbeiter zwar immer wieder der Begriff

der »neuen Rasse« eingesetzt wird, dass Jünger die Rasse aber nicht biologisch versteht,

sondern als Produkt einermehr oderweniger gezieltenZüchtungdurchZucht (also eben

keine biologische Züchtung), also durch Disziplin.86 Jünger wäre wohl nicht auf die Idee

von Vernichtungslagern gekommen –was übrigens nicht heißt, dass ihm der Antisemi-

tismus völlig fremd wäre.87

Ich schreibe das nur,weil es heute nichtmehr genügt, einer Person oder einemDen-

ken Faschismus nachzuweisen, um sie zu disqualifizieren. Der Faschismusvorwurf und

selbst der Faschismusbeweis schreckt heute nicht mehr alle ab. Einige, und wer weiß

wie viele?, sind sich nichtmehr so sicher,wennman erklärt, dass Faschismus intrinsisch

falsch ist.88

Es gibt viel dazu zu sagen, und wir wissen noch nicht, was von alledem sich als hilf-

reich erweisenwird. Ich beschränkemich auf zwei Antworten, die direkt auf die Lektüre

Jüngers bezogen sind.

Erstens sind es sicher keine besonderen Rücksichten auf Randgruppen,Minderhei-

ten oder auch nur allgemeine Rechte, die Jünger von einem Engagement für die Nazis

abgehalten haben. Die Nazis waren ihm nicht zu brutal oder grausam, sondern wahr-

scheinlich ganz einfach zu moderat. Der Radikalismus des Arbeiters verträgt sich nicht

85 »In diesem Zusammenhange erscheint der Sozialismus als die Voraussetzung einer schärfsten au-

toritären Gliederung und der Nationalismus als die Voraussetzung für Aufgaben von imperialem

Rang.« (Ebd. 252)

86 Vgl. etwa ebd. 154. 296ff.

87 Vgl. Über Nationalismus und Judenfrage. In: Politische Publizistik. 587–592, wobei sich Jünger si-

cher selbst zugutehalten würde, wie gönnerhaft er den konservativen und den (in seinen Augen)

unzureichend revolutionären Nationalismus im Hinblick auf ihren Antisemitismus hier kritisiert.

Das Hauptproblem sind für Jünger in der Tat nicht »die Juden«, sondern der Liberalismus. Gleich-

wohl greift er mit beiden Händen zu am Büffet der antisemitischen Klischees. Nebenbei bemerkt

bietet der Band, in dem der Aufsatz zu finden ist, ein regelrechtes Assortiment der unverdaulichs-

ten und unappetitlichsten reaktionären Brocken.

88 Vgl. dazu eindrücklich Strick: Rechte Gefühle. 42ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

mit der klugen, kalkulierenden Politik der Nazis nach 1933, deren erste Sorge die Eta-

blierung an der Macht war und nicht eine revolutionäre Vernichtung aller Verhältnisse.

Spätestens nach 1934 waren die »nationalrevolutionären« Tendenzen innerhalb der NS-

DAP imWesentlichen ausgeschaltet.

Aber heißt das etwa zweitens,dass damit irgendeineRessource des Faschismusnoch

nicht ausgeschöpft wäre, die von den Verbrechen der Nazis unbefleckt wäre? Solche und

ähnliche Argumentationsmuster findet man, implizit oder explizit, heute wieder in

Wortmeldungen, und zwar nicht mehr nur in bierseligen Hinterzimmern von Gast-

stätten mit dunkler Holzwandverschalung. Doch was sollte am Faschismus gut sein?

Selbst angenommen, Jünger Arbeiter hätte nichts mit den Nazis zu tun –was schon eine

völlig verantwortungslose Umdeutung ist –, was wäre dann an der Konzeption, die hier

mehr geahnt als durchdacht wird, erstrebenswert? Eine Bewegung totaler Erfassung,

Kontrolle und Disziplin, in der Freiheit als Gehorsam verkauft wird: Wer wollte sich

so einer Bewegung anvertrauen? Zumal da von »Zielen« oder umzusetzenden »Ideen«

bzw. »Idealen« so einer Bewegung wortreich geschwiegen wird: nur die Selbstbezüg-

lichkeit der Bewegung und der Gestalt zählt, wie Jünger in konsequenter Verfolgung des

reaktionären Formalismus erklärt.89

Unddochgibt es eineAnziehungskraft solcherDenkweisenundTraktate.Es ist eben,

wieDeleuzeundGuattari es beschreiben:DieserBrutalismus ist irgendwie geil.DieEvo-

kation vonHärte,Unerschütterlichkeit, Treue (wozu? egal!), Schärfe,Kälte,Unerbittlich-

keit, Rücksichtslosigkeit: Irgendwie tut das gut. Der Brutalismus zelebriert die Befrei-

ung aus dem, was uns menschlich macht: aus den Rücksichten und Verantwortungen

unserer Beziehungen zu anderen, als eine Befreiung zum authentischMenschlichen. Es

ist ihm wahrscheinlich einfach alles viel zu anstrengend. Dieser Faschismus hat erklär-

termaßengar keine eigenenZiele; die Anrufung irgendeinermystischenEntität genannt

»Gestalt« soll darüber hinwegtäuschen. Er wird aber in allen seinen Verwirklichungsfor-

men immer, früher oder später, und wahrscheinlich früher Menschen zwingen, verlet-

zen, ausgrenzen und töten.

Dass es damit eine eigene Bewandtnis hat, darauf deutet eine Erzählung von Bor-

ges hin. Der Faschist will genau diese Brutalität. Er suhlt sich in der Eindeutigkeit von

Kampf, Sieg und Niederlage und an der Lust der Unterdrückung. Die Sexualisierung ist

dabeidiederUnterdrückungals solcher:Der reaktionäreFormalismus,betrachtet als rhe-

torische Strategie, sagt dasWahre über die reaktionäre Libidoökonomie.Die Lust an der

Unterdrückung gibt sich allerlei Zwecke undGründe, und nicht selten ist es ihr ernst da-

mit.Aber amEnde ist sie Lust an derUnterdrückung als solcher.Daraus ergibt sich, dass

einer so eingerichteten Affektökonomie nicht mit Argumenten beizukommen ist. Man

könnte ja darauf hinweisen, dass über kurz oder lang noch der heterodoxe Faschist Op-

fer eben dieser Unterdrückungwerdenwird.Abermit diesemArgumentwirdmannicht

weit kommen, zumindest nicht, solange die Drohung sich noch nicht bewahrheitet hat.

89 Jünger kommt fast dahin, exakt diese formalistische Struktur selbst auszusprechen; sie ist nur

noch durch die dünneWand der rhetorischen Frage von einer expliziten Statuierung getrennt: »Ist

es möglich, einen Glauben ohne Dogma zu besitzen, eineWelt ohne Götter, ein Wissen ohne Ma-

ximenund einVaterland, das durch keineMacht derWelt besetztwerden kann?« (A.a.O. 98) Jünger

selbst nennt diese Haltung einen »kriegerischen Skeptizismus«.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 145

Denn die Lust ist eine am Zwang selbst, und dass man selbst gezwungen wird, ist fast

schon Beweis der Richtigkeit dieser Lust.Diese Affektökonomie ist von Argumenten zu-

nächst einmal nicht zu erreichen. Man kann ihr nur selbst wieder affektiv beikommen

oder genauer: in einer Arbeit an der Affektökonomie selbst.

Wie tief diese affektive Perversion reicht, lässt sich nie a priori sagen. Deshalb ist es

gut,weiterhin alleMittel, intellektuelle, kognitive und andere, auszuschöpfen, um einen

Umschwung zu erreichen. Idealtypisch allerdings ist der Faschist noch der Verteidiger

der eigenen Vernichtung, denn Vernichtungmuss es geben, und wenn nicht die der an-

deren, dann eben die eigene. Auf diese Selbstzweckhaftigkeit des Brutalismusweist nun

eben die erwähnte Erzählung hin. Borges lässt in ihr einen Nazi-Kriegsverbrecher, ei-

nen ehemaligen stellvertretenden KZ-Leiter, in der Nacht vor seiner Hinrichtung durch

die Alliierten Zeugnis ablegen – nicht so sehr für seine Handlungen als vielmehr für die

Zuversicht, mit der er in den Tod geht. Der Erzähler, Otto Dietrich zur Linde, kann ge-

trost dem Ende entgegensehen, denn die Niederlage Deutschlands ebenso wie die eige-

ne Hinrichtung sind eben in ihrer Endgültigkeit die Beweise, dass genau die eine Logik

die Welt regiert, die in der reaktionären Affektökonomie alle Last des Seins zu tragen

hat: die Selbstzweckhaftigkeit der Gewalt. Hauptsache, es wird gekämpft und gestor-

ben.Wer stirbt, wer siegt – das ist nebensächlich: »Was zählt es denn, dass England der

Hammer ist und wir der Amboss? Es zählt allein, dass die Gewalt regiert, nicht die skla-

vische Zagheit des Christentums.«90

Jünger berauscht sich nicht weniger an der Logik von »Hammer oder Amboss,

Hauptsache, es knallt«. Was ist heute notwendig? »[…] die Behauptung und der Tri-

umph oder, wenn es sein muss, auch die Vorbereitung zum entschlossenen Untergange

inmitten einer durchaus gefährlichen Welt«.91 An anderer Stelle wird die Drastik die-

ser Überzeugung so weitgetrieben, dass der Leser, der sie nicht teilt, nur noch ratlos

mit dem Kopf schütteln kann: »Das tiefste Glück des Menschen besteht darin, dass er

geopfert wird […].«92

Freilich, Papier ist geduldig.Kannmandaswirklich ernstmeinen?Wennmandamit

meint, ob jemand so leben und handeln kann, also diese Affekte und »Überzeugungen«

(ohne Gegenstand) im Ernst realisieren kann, dann muss ich sagen: Ich weiß es einfach

nicht. Die Prosa Jüngers hat aber, wie gezeigt, als eine wesentliche Eigenschaft, dass sie

die Grenze zwischen Fiktion und Realität, zwischen Schreiben und Sein systematisch

90 Borges: Deutsches Requiem. 79. Diese Erzählung ist auf fast schon unheimlicheWeise präzise. Bor-

ges entwirft dort auf acht Seiten ein dichtes, idealtypisches Bild des deutschen Faschismus. Kein

Element fehlt: die Hingabe an Musik und Metaphysik, die Begeisterung für Schopenhauer, Nietz-

sche und Spengler, die peinliche Sentimentalität, die Hoffnung auf den Krieg als höchster Probe,

die Umdeutung desNationalsozialismus in eine hohemoralische Aufgabe und der Abscheu gegen

das »hinterhältige Mitleid« (75), der Antisemitismus, nicht zuletzt das Bewusstsein, die Avantgar-

de einer neuen Zeit zu sein und einen neuen Menschentyp zu verkörpern. Zugleich ist das Ganze

zu einer Einheit gerundet, die die Erzählung unmittelbar glaubhaft macht. Es gab Otto Dietrich

zur Linde nicht; doch es gab Abertausende ganz genau wie ihn. (Besonders gruselig mit Blick auf

Jünger ist der Name von zur Lindes Bruder: Friedrich.)

91 A.a.O. 212.

92 Ebd. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

verwischt. Dann kannman sagen: Man kann diesen Gedanken, dass der Kampf das ein-

zig Entscheidende ist, ungeachtet der Sieger und Verlierer, und sei man es selbst, emp-

finden. Er hat eindeutig große affektive Kraft. Es fühlt sich gut an, so zu denken, so etwas

zu schreiben, zu lesen, sich vorzustellen,man wäre auch so einer. In Hollywood-Filmen

sind das die coolen Einzeiler, die die Helden im Angesicht sicheren Todes rauslassen. Es

ist inderTat cool,wenn in einemderStarTrek-FilmeWorf angesichts einer erdrückenden

ÜbermachtderFeindegelassenerklärt, es sei heutewohl einbesonders guterTagzu ster-

ben. Aber noch einmal: Jeder 14-jährige weiß eben, dass das ein Film ist. Jünger versucht

sich und anderen weiszumachen, dass dieses Ethos von Opferung und Vernichtung im

Ernst zu halten sei. Da das aber nun einmal keineswegs sicher ist (um es mal vorsichtig

auszudrücken), bleibt es dabei: Es ist Rhetorik, die aus ihrer eigentlichen Absicht, der

Herstellung eines erhabenen Seinsgefühls, inWahrheit kaum einen Hehl macht.

Jünger wird sensibel. Idealtypische Faschisten lassen sich also ergeben in derNiederlage,

die ein Sieg ist, hinrichten.Was aber passiertmit den realen Faschisten, die von der Rea-

lität eingeholt werden? EineMöglichkeit wäre, in allemErnst sich unddie eigeneMitver-

antwortung für das, was geschieht, zur Frage zu erheben. Das ist nicht leicht, leicht ist

es nur, schnell darüber zu urteilen, dass jemand zu solcher Selbstkritik nicht in der La-

ge war. Niemand kann sagen, wie er oder sie einer vergleichbaren Herausforderung ge-

wachsenwäre. ImmerhindieseErinnerungmussman festhalten.Das aber ändert nichts

daran, dass jemand, der schreibt und andere mit seinen Texten beeinflusst, eine beson-

dere Verantwortung für sein Wort hat. Wer daher im Angesicht der Enthüllung einer

hässlichen Realität des eigenen Begehrens weiterschreibt, von dem kannman erwarten,

dass er sich hierzu in irgendeinerWeise stellt, im besten Fall eben in kritischerWeise.

Diese für Jünger recht günstige Lesart wird stark durch das Erscheinen seines Ro-

mans Auf denMarmorklippen im Jahr 1939 gestützt. Darin habe der Autor sich, so die gän-

gigeDeutung,mutig undunmissverständlich gegendieBarbarei derNazis gewandt und

dadurch seine unbeugsameundunkorrumpierbareHaltungbewiesen. Inder Tat spricht

auf den ersten Blick manches in dem Roman für diese sehr positive Sicht auf Jünger in-

mittendesDrittenReichs,der damit unversehens eher als ein konservativerMahner und

Anwalt des Menschlichen in unmenschlicher Zeit erscheint.

Die Handlung ist schnell zusammengefasst. Angesiedelt in einer schwer zu identi-

fizierendenMeerlandschaft, die mediterrane undmitteleuropäische Elemente frei mit-

einander vermengt, berichtet der Ich-Erzähler vom Einbruch einer brutalen, nur noch

der Macht und der Gewalt verpflichteten Barbarei in die friedliche Gemeinschaft der

Städte und Dörfer der Marina. Der Oberförster greift nach und nach aus dem Schutz

des großen Waldes nach der Herrschaft über das Land im Meer. Er kennt dabei keine

Rücksichten, und dieser Rücksichtslosigkeit ist dieWelt der Küstengemeinden nicht ge-

wachsen.AmEndewird alles in Flammen stehen; derErzählerwird sichmit seinemBru-

der und seinemSohn in die Berge von Alta Plana flüchten,wo er bei ehemaligen Feinden

Asyl findet.

Man kann sich vorstellen, dass die Nazis nicht begeistert waren von der Veröffentli-

chung.Nicht nur passte sie eben nicht in die nationalsozialistische Vorstellung von Kul-

tur und Literatur, sie konnte sogar leicht als eine Stellungnahme gegen die Nazi-Herr-

schaft selbst gelesenwerden.Eswar Jüngers Beliebtheit imFührungskreis derNazis, die

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 147

die Veröffentlichung möglich machte und den Autor vor Repressalien schützte. (Angeb-

lich hatte sich Hitler persönlich für Jünger ausgesprochen.)

Ja, so ein Buch zu solcher Zeit zu veröffentlichen ist nicht ohne Risiko gewesen. Es

ist auch richtig, dass sich Jünger hier relativ klar gegenDiktatur und barbarische Gewalt

positioniert – und diesmal kann man ihm die relative Klarheit als Zugeständnis an die

Zeitumstände auslegen. Es ist sogar so, dass Auf den Marmorklippen passagenweise gut

geschrieben ist. Vor allem zu Beginn hat es mich immer wieder durch seine sensiblen

Beschreibungen des Lebens in dieser idyllischen Marina berührt. Nach den eindringli-

chen Schilderungen der Kriegstagebücher, nach der Pornographie des Kampf -Buches,

nach dem hysterischen Extremismus der »philosophischen« Schriften präsentiert Jün-

ger noch einmal eine andere Seite.Nicht zuletzt ist es dieseDisparität der Texte, die eine

Würdigung (oder eben Kritik) aus einem Guss bei Jünger so schwer macht.

Dennochmussman auch bei demRoman von 1939, bei allem grundsätzlichenWohl-

wollen, kritisch hinschauen. Der erste Grund für Zurückhaltung in der Jünger-Apologie

ist schon in Bezug auf den Arbeiter erwähnt worden: Jüngers Distanz den Nazis gegen-

über lag sicher nicht an Bedenken, die sich auf die inhumanen Konsequenzen der Nazi-

Ideologie bezogen. Der Faschismus der Nazis war Jünger nicht zu grausam: Seine eige-

nenTexte suhlen sich ja imGenuss aller Arten vonZerstörung.Der Faschismus derNazis

war für Jünger einfach der falsche Faschismus.

Zweitens hat Jünger selbst die direkt zeitbezogene Deutung der Marmorklippen ab-

gelehnt oder zumindest von sich weggerückt. In den Anmerkungen von 1972 bringt er

hierfür, wieder eigenartig verquast, mehrere Argumente vor: 1) Was er in dem Roman

schildert, lässt sich auf verschiedene historische Situationen und politische Regime an-

wenden, etwa auch auf den Stalinismus. (Wenig überraschend.) 2) Jünger reklamiert ei-

ne gewisse künstlerische Universalität, so dass seiner »Bescheidenheit« im Politischen

(d.h. seine Weigerung, die Gelegenheit zu nutzen, um sich zum Feind der Nazis zu er-

klären) ein besonderes Selbstbewusstsein im Inhaltlichen korrespondiert: Was er dort

geschrieben hat, ging »zeitlich wie räumlich über den Rahmen des Aktuellen und Epi-

sodischen hinaus«.93 3) Jünger setzt an die Stelle des Widerstandskämpfers eine ande-

re Selbststilisierung: die des großen Einzelnen, der nur akzidentell in dieser oder jener

Beziehung zur historischen Gegenwart steht. »Er kann an jeder Stelle zeigen, wie er ge-

wachsen ist. Damit erweist er seine Freiheit – physisch, geistig, moralisch, vor allem in

der Gefahr.Wie er sich treu bleibt: das ist sein Problem.«94

Mit dieser Standortbestimmung sind wir mitten im Problem. Diese Figur des Man-

nes, der sich aus sich selbst heraus bestimmt, ist im Grunde nach den Parametern des

Arbeiters nicht wirklich zuzulassen, sie wird aber in denNachkriegstexten Jüngers in den

Vordergrund rücken. Warum aber sollte das ein Problem sein? Das Problem dieser Fi-

gur besteht in der neuen Strategie, die Jünger nun verfolgt und die sich sehr wohl in den

Marmorklippen ablesen lässt. Es ist die Strategie einer apriorischen Entpolitisierung des

Einzelnen. Jünger zieht den »Mann« ganz grundsätzlich aus den Zwängen und Zusam-

menhängen der Zeit, der Politik, der Geschichte; was bleibt, ist ein Einzelner und nicht

selten auch Einsamer, der wie durch einen Kugelhagel hindurch seinen Weg durch die

93 Jünger: Auf den Marmorklippen. 141.

94 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Katastrophen seiner Zeit verfolgt. Die aber, diese Katastrophen haben mit ihm wesent-

lich nichts zu tun. Sie sind Zufälle oder zumindest Äußerlichkeiten.

Nochmal: Zumeinen steht diese Idee in direktemGegensatz zu dem feuchtenTraum

des Totalitarismus, wie er im Arbeiter geträumt wird. Zum anderen aber ist das ethische

Ergebnis dasselbe: ImKontext des Faschismus des Arbeiters gibt es keine eigentliche Ver-

antwortung – auch und gerade,wenn diesesWort gerne bemühtwird.Es kann gar keine

geben,weil dieRealisierungderGestalt derwahreMotorderGeschichte ist,derman sich

einordnen kann oder nicht. Aber was geschieht, geschieht, und das (vorläufige) Ziel der

Geschichte wird 1) eh erreicht, beinhaltet 2) explizit Zerstörungen aller Art und erfordert

und formt 3) einen Menschenschlag (eine »Rasse«), die alles Individuelle zugunsten der

Eindeutigkeit des Typus abgelegt hat. Doch auch der nun herbeigeträumte große Ein-

zelne hat keine Verantwortung, denn er navigiert wie ein Fremder durch ein Schlacht-

feld großer Bewegungen, mit denen er seinem Kern undWesen nach nichts zu tun hat.

(Diese großen Bewegungen werden vor allem nach dem Krieg mit der Alibi-Chiffre des

Nihilismus benannt.)

Diese Verweigerung jeder echten Verantwortung lässt sich auch am Verhältnis zum

Befehl ablesen: Für den Typus des Arbeiters ist klar: Freiheit = Gehorsam. Der Befehl ist

nicht nur die akzeptierte, sondern imGrunde die natürliche Art undWeise sprachlicher

Kommunikation für diesen Menschenschlag. Der Einzelne hingegen weiß sich in aris-

tokratischer Unberührtheit durch den Befehl. So wie die anderen Zeitumstände dringt

auch der Befehl nicht in ihn hinein – ausführen wird er ihn aber doch und gerade des-

halb! Denn der Einzelne, der so gar nichts mit der Politik zu tun hat, was sollte der denn

schon der Übermacht der Staaten, Parteien und Massenaufläufe entgegenzusetzen ha-

ben? Die Entpolitisierung, der die totale Politisierung weicht, fungiert als Puffer zwi-

schen dem Einzelnen und seiner Verantwortung. Es ist richtig, dass sich Jünger in sei-

nem Roman von den und gegen die Nazis absetzt. Richtig ist auch, dass man an einen

literarischen Text, zumal an einen, der unter der Drohung von Zensur und Verfolgung

entsteht, nicht dieselben Ansprüche stellen darf wie an einen theoretischen Text, der in

einer liberalenGesellschaft entstehenkann.DochdieWege,die die literarischeDurchar-

beitungdespolitischenGeschehens indenMarmorklippen einschlägt,deuten recht präzi-

se auf die Fehlgriffe voraus, die nach 1945 Jüngers theoretische Standortbestimmungen

bestimmen.

Das Erste und Folgenreichste ist eben die Konstruktion einermaximal entpolitisier-

ten Realität von harmlosen, ganz demGeistigen hingegebenen Einzelnen, in die die Po-

litik wie etwas Fremdes, als ein gewalttätiges Verhängnis hineinbricht. Das zeigt sich

bereits in der Anlage des Romans, der nicht nur in relativer Unschuld, sondern in ei-

ner arkadischen Idylle beginnt, deren Einheit von Natur und Mensch mythische Züge

annimmt. So spielt der Sohn des Erzählers, Erio, unbedroht inmitten der giftigen Lan-

zenottern, ja, er scheintmit ihnen in einem tiefen Einverständnis zu leben, so sehr, dass

er sie zu lenken versteht.95

DerErzählerundseinBrudergebensichals ganzzurückgezogenePrivatgelehrte,de-

ren Forschungen ein Gebiet betreffen, das weiter von den zeitlichen Händeln der Men-

schen nicht entfernt sein könnte: die Pflanzenwelt der Marina. In der Tat bietet genau

95 Ebd. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 149

diese Tätigkeit der Brüder Jünger die Gelegenheit, seinen Platonismus zu reaktivieren,

der spätestens im Arbeiter voll durchgeschlagen war, der dort aber in einer eigentümli-

chen Dialektik zur Bewegung und Geschwindigkeit der Verwirklichung der Ideen (Ge-

stalten) stand.96 Hier nun kann der zeitabgewandte, der ewigkeitsvalente und damit der

apolitische Aspekt der Ideen ganz zum Tragen kommen und die Entrückung des Lebens

an dieser heimeligen Küste von aller Politik vorantreiben. So heißt es: »Wenngleich in

ihrem [der Pflanzen] Keimen, Blühen und Vergehen ein Trug sich birgt, dem kein Er-

schaffener entrinnt, ist doch sehr wohl zu ahnen, was unveränderlich im Schreine der

Erscheinung eingeschlossen ist.«97 Hier (und auch sonst in diesem Kapitel 6) wird eine

Metaphysik kolportiert,wonach, klassisch genug, dieWelt der Erscheinungen, dieWelt,

in der es Zeit gibt, nur »Trug« ist – erst hinter ihr, erst jenseits von Zeit und Geschichte

also beginnt die Realität. Es gilt, wie der Bruder des Erzählers erklärt, den Erscheinun-

gen die Zeit »abzusaugen«.

Freilich, ganz ohne kriegerische Vergangenheit sind die beiden Brüder nicht. Ja, sie

hatten sogar eine ZeitlangdieGesellschaft derMauretanier gepflegt,wie derName jenes

Kriegerordens lautet, dessen sich der Oberförster in seinem Zerstörungswerk bedient.

Allerdings, es ist schon lange her, dass die Brüder aus dem Orden ausgeschieden sind

und sich in die Rautenklause über demMeer zurückgezogen haben. In die Zwischenzeit

fällt die Periode, in der sich der Oberförster des Ordens bemächtigt hat. Die Schilde-

rungderMauretanier ist dabei durchaus ambivalent: Aufder einenSeite kannderErzäh-

ler seine (nostalgische, aber nicht nur) Faszination nicht verbergen: Sie stehen in ihrer

soldatischen Härte, mit ihrem »Schlag von klaren, freien und stets fürchterlichen Geis-

tern« für eine Stabilität, Festigkeit, die derRest derWelt nicht vorweisen kann.Bei ihnen

herrscht »unberührte Stille wie im Zentrum eines Zyklons«. Doch auf der anderen Seite

wird ihre Grausamkeit nicht ausgespart. »Diesen Blick, doch ohne Furcht, gewannman

in der Luft derMauretania, die von Grund auf böse war.«98 Sie sind jene, die imMoment

der größten Bedrohung und der Vernichtung des Feindes gelassen und voller Genuss

den Kelch heben. Man merkt, wie sich Gewalt und Heroisierung hier durchdringen. Si-

cher aberwill derErzähler unterscheiden zwischendenMauretaniern vondamals, selbst

wenn auch sie keineRücksichten kannten,unddenMauretaniern,die sich derOberförs-

ter nach seinen Zwecken geschmiedet hat. Dieser erscheint dabei als ein Fremdkörper,

der von außendemdoch immerhin integrenKörper desOrdens eineVerkehrung zufügt,

die ihn endgültig korrumpiert.

Wieder wirdman einwenden, dass ein Roman nicht, noch weniger eine Parabel his-

torisch genau seinmuss.Abermankanndoch gar nicht anders, alsAuf denMarmorklippen

auch als eine Art Autobiographie zu lesen. (Allein die Nähe zwischen dem Erzähler und

seinem Bruder evoziert unvermeidlich die zwischen Ernst und Friedrich Jünger.) Und

dann stößt diese Unterscheidung zwischen den früheren und den späteren Mauretani-

ern sauer auf, soll damit doch offenbar (oder auch nicht? Ja, eben das ist Teil des Pro-

blems) eine Differenz zwischen den »Landsknechten« oder den Freicorps oder den Fa-

schisten (das bleibt ebenfalls ungeklärt, was nun aber wirklich an der Fiktionalisierung

96 Es versteht sich, dass Jünger den Begriff der Dialektik nurmit Abscheu in denMund nehmen kann.

97 Ebd. 22.

98 Ebd. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

liegt) einerseits und den vonHitler übernommenenNazi-Faschisten suggeriert werden:

guter vs. schlechter Faschismus wäre dann die Parole. Freilich, einen guten Faschismus

gibt es eben nicht, und die deutschen Faschisten haben nicht mit Hitler eine Integrität

verloren, die sie nie gehabt hatten.99 Jedenfalls ist damit die eigeneGeschichte gegen die

Identifizierungmit demNazi-Faschismus abgegrenzt.

Ähnlich mystifizierend verfährt auch die Alta-Plana-Episode. Bevor die Brüder sich

der geistigen Arbeit gewidmet hatten – genauer: der Arbeit der Durchdringung desma-

teriellen Scheins hin auf seine geistige Wahrheit –, waren sie im Kriege gewesen. Der

aber, so wird deutlich, war noch ein Krieg alter Schule, in dem noch Ehre und Anstand

und Verlässlichkeit herrschten. Immerhin ist es ein Gefangener, den sie dort gemacht

hatten, Ansgar, der ihnen in der Folge zum engen Freund geworden war und der ihnen

am Ende des Romans Zuflucht gewähren wird.100 Hier wird also die Möglichkeit eines

guten, sauberen Krieges evoziert. Ich bin mir sicher, dass es auch immer wieder solche

Ereignisse wie das beschriebene gegeben habenmag: die Verbrüderung der Feinde, und

das noch unter dem Druck des Krieges selbst. Die einzige Frage, die man sich stellen

muss, ist die, ob solche Ereignisse, hie und da, dann und wann, aufwiegen, was jeder

Krieg an Gewalt und Leid zugleichmit sich bringt. Diese Ereignisse wiegen das Leid des

Krieges auf, aber eben nur symbolisch, fiktiv, d.h. indem sie gerade in ihrer Außergewöhn-

lichkeit eine unvergleichliche dramatische und affektive Kraft entfalten. Sie sind unbe-

zahlbar, wenn es um eine Mystifizierung des Krieges geht. Man spürt unmittelbar ihre

Verführungskraft.Die beruht nicht zuletzt darauf, dass solchenGeschichten etwas dezi-

diert Idealistisches und zutiefst Menschliches anhaftet – oder dass sie es zumindest gut

vorgeben. Es siegt ja die Freundschaft und die Liebe. Aber sie siegt hier eben nicht über

Feindschaft und Krieg, sondern in ihnen und dank ihrer. Es ist das Bild, das uns schon

früher begegnet ist (das der Achtung vor dem Feind), nur bis zum Ende erzählt.

Die Exkulpation der hässlichen Realitäten setzt sich auch in der Idylle der Marina

fort, wie sie das Kapitel 8 schildert. Da wird ein Zustand der Unschuld inszeniert, ge-

radezu diesseits von Zeit und Geschichte. Eine Existenz sei möglich, so scheint es, die

von allen Konflikten und vom Eingriff der Macht und der Politik gereinigt wäre.101 Die

Entpolitisierung, die die Brüder nachträglich (nach ihrer Kriegerzeit) reinigt und hei-

ligt, verdankt sich nicht zuletzt einer Umgebung, in der die Politisierung im engen Sinn

noch gar nicht stattgefunden hat. Diese kann dann nur als Katastrophe eintreten – eine

Katastrophe, die im Übrigen als Realitätsverlust empfunden wird.102

99 Noch mal, diese Entzifferung des Romans ist sowohl in sich problematisch (weil sie ihn nicht als

Fiktion, sondern mindestens als Schlüsselroman behandelt) als auch einfach unausweichlich. Je-

denfalls wäre dann unter der Gestalt des Oberförsters Hitler zu vermuten, der aber charakterlich

wie physiognomisch so gar nicht dazu passt. Eher noch würde man an Göring denken.

100 Vgl. ebd. 54. 137f.

101 Vgl. etwa 34: »Wennwir vomhohen Sitze auf die Stätten schauten, wie sie derMensch zumSchutz,

zur Lust, zur Nahrung und Verehrung sich errichtet, dann schmolzen die Zeiten vor unserm Auge

innig ineinander ein. Und wie aus offenen Schreinen traten die Toten unsichtbar hervor. Sie sind

uns immer nah, wo unser Blick voll Liebe auf altbebautem Lande ruht, und wie in Stein und Acker-

furchen ihr Erbe lebt, so waltet ihr treuer Ahngeist in Feld und Flur.«

102 Vgl. ebd. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 151

Das Problem ist, dass solcher Idealismus sowohl hilflos macht, wenn er nicht den

Realitäten gewachsen ist (sowie dieBrüderwähnen, eswäremöglich, »allein durch reine

Geistesmacht zu widerstehen«103 – denn was soll alle Geistesmacht, wenn sie sich nicht

in Handlungen setzt?), als auch auf halbemWeg zu einem ganz und gar ohnmächtigen

Zynismus ist: Dann nämlich sind alle Opfer in dieser vergänglichenWelt nur Spiel: »Und

freudig erfasste uns dasWissen,dass die Vernichtung in denElementennichtHeimstatt

findet und dass ihr Trug sich auf der Oberfläche gleich Nebelbildern kräuselt, die der

Sonne nicht widerstehen.«104Wahrscheinlich ist das sogar ermutigend gemeint, und es

mag auch so aufgefasst worden sein von manchen. Aber es sagt doch im Grunde, dass

Leid, Vernichtung und Tod in dieser Welt gar nicht so schwer wiegen. Aber was denn

dann?

Dieser Gedanke, in dem sich selbsterklärter Idealismus und tatsächlicher Zynismus

auf charakteristische Weise durchdringen, ja, in dem beide eigentlich vollkommen of-

fensichtlich sind, wird auf die Spitze getrieben in der haarsträubenden Idee eines Spie-

gels, der als Brennspiegel alles, was er vernichtet, zugleich ins Unvergängliche rettet.

Was durch diesen Spiegel verbrannt wird, sei »im Unsichtbaren weit sicherer als hinter

Panzertüren aufgehoben«, es würde überführt »in Reiche, die jenseits der Zerstörung

liegen«: »die Sicherheit im Nichts«.105 Ich bin bereit, solche Motive zu akzeptieren. Ich

bin auch bereit, einem Roman wie diesem die Verwendung magischer Mittel zuzuge-

stehen. Warum denn auch nicht? Aber es ist doch ganz offensichtlich, dass diese Idee

des Zauberspiegels nur dann irgendeinen Sinn ergibt, wenn das so ins »Nichts« und ins

»Unsichtbare« Verbrachte auch wieder zurückgeholt werden kann! Davon aber ist keine

Rede. Das wäre dann wirklich eine magische Praxis, aber Magie ist eben durchaus ei-

ne Form der effektiven (wenn vielleicht auch nicht effizienten) Auseinandersetzung mit

demWirklichen. Die bloße Behauptung einer Rettung im Ewigen durch Zerstörung im

Endlichen ist es nicht. Sie setzt die Serie der Motive nur fort, in denen aufscheint, wie

wenig Jünger der Aufgabe seines eigenen Textes gewachsen ist.

Auch die Konsultation durch Braquemart und den Fürsten von Sunmyra ist in die-

serHinsichtbezeichnend.Braquemartwirdausdrücklichals »Nihilist«beschrieben (und

als Schüler Nietzsches),106 wobei er in Wahrheit kaum anderes von sich gibt als alle Fa-

schisten, nur in mehr rassistischer Spielart, als das etwa dem Jünger von 1932 eingefal-

len wäre. Der Fürst von Sunmyra hingegen beeindruckt der Erzähler durch seine Zu-

rückhaltung, in die er allerlei Edles hineinverlegen kann. Mehr erfährt man über diese

Verschwörer freilich nicht, die denn auch sofort erledigt werden (vom Verfasser wie von

demOberförster). Es scheint aber die alte Sippe des Fürsten zu sein, die Jünger neue Tö-

ne eingibt, die viel konservativer klingen.DerHypermodernismus desArbeiters kehrt um

zumHohelied auf die alten »Bindungen«. Auf die Diagnose einer tiefen Veränderung im

»Heile des Volkes« folgt dies:

103 Ebd. 66.

104 Ebd. 68.

105 Ebd. 72.

106 Vgl. ebd. 93f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Hier galt es anzusetzen, und daher taten Ordner not und neue Theologen, denen das

Übel von den Erscheinungen bis in die feinsten Wurzeln deutlich war; dann erst der

Hieb des konsekrierten Schwertes, der wie ein Blitz die Finsternis durchdringt. Aus die-

sem Grundemussten die einzelnen auch klarer und stärker in der Bindung leben als je

zuvor – als Sammler an einem neuen Schatz von Legitimität.107

Schließlich kannman auch dafür argumentieren, dass Jünger denWiderstand gegen die

Barbarei durchgehend als den Kampf gegen den bösen und zerstörerischen Naturzu-

stand imaginiert. Die »Lemuren« und das »Larvengelichter«, das sich in den Wäldern

verbirgt und sich aus allen (offenbar zurecht) Ausgestoßenen der Kultur rekrutiert,108

das ist die Gewalt, die sich dann auftut,wenn alle Bande zerrissen sind.Der Oberförster

selbst hasst »den Pflug, das Korn, die Rebe und die gezähmten Tiere«.109 Und so biegt

Jünger auch hiermit in die Gemeinplätze der Reaktion ein und verfehlt eben die Realität,

um deren Bekämpfung es zu tun ist.

Stilistisch zeugt der auf Dauer höchst ermüdende Archaismus Jüngers von dersel-

ben Unfähigkeit, sich auf die Stufe der Herausforderung zu erheben. Die Sprache von

Auf denMarmorklippen ist einerseits eindrücklich durch ihre Vielfalt (zumindest der Aus-

drücke) und ihre teilweise Differenzierung; und wie gesagt verfehlt das Ganze wenigs-

tens zu Beginn nicht seinen Effekt. Doch auf Dauer wird dieses artifiziell Altmodische

einfach nur ermüdend. Allein schon, dass es der Erzähler nicht unterlassen kann, sei-

nen Bruder unbeirrbar nur als »Bruder Otho« anzusprechen, nie als »mein Bruder« oder

»Otho«! Was Arno Schmidt über Stifter schreibt, passt sehr wohl auch auf Jüngers Ro-

man: »Grundsätzlich wählt Stifter von 2 möglichen Formulierungen die längere. Er er-

lässt uns kein Dativ = <e> […].«110Wieder kann man argumentieren, dass sich hier eben

eine literarische Strategie zeigt, deren vordringliches Ziel es ist, sich dem Zugriff der

Zensur zu entziehen; dazu sei die schwer identifizierbare Szenerie gewählt, dazu der

Rückgriff auf die Mythen des Goldenen Zeitalters bemüht und dazu auch die archaisie-

rende Sprache eingesetzt. Mag sein, aber es bleibt nun mal Fakt, dass Jünger sich auch

sonst durch leeres Pathos auszeichnet, wenn auch nicht immer so archaisierend wie in

Auf den Marmorklippen. Jünger »beherrscht« durchaus in einem gewissen Sinn die Spra-

che (anders als etwa Heidegger); aber er scheint kein Gefühl für ihre Angemessenheit

zu haben. Das aber nicht, weil er zu wenig von der Sprache verstünde, sondern weil er

zu wenig von dem weiß, dem die Sprache anzumessen wäre: das Wirkliche eben. Auch

diemassive Künstlichkeit und Archaik der Sprache erweist sich so als Mittel, durch Ent-

historisierung demWirklichen zu entgehen, anstatt ihm ins Auge zu sehen. Adorno hat

mit Blick auf Heideggers Archaik diesen Mechanismus des Verfehlens des Gegenstands

klar statuiert: »Die Erneuerung des Denkens durch veraltete Sprache richtet sich an die-

ser.«111

107 Ebd. 96. Dassman dafür die Aristokratie der Jahrhunderte braucht, wird 91 klar: »Doch in den alten

Stämmen lebt die Kenntnis des wahren und legitimen Maßes, und aus ihnen brechen die neuen

Sprossen der Gerechtigkeit hervor.« Ja, ja.

108 Vgl. z.B. ebd. 50.

109 Ebd. 49.

110 Schmidt: Der sanfte Unmensch. 217.

111 Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 153

Es gibt allerdings eine Stelle, die man als eine Art Bekenntnis lesen kann oder zu-

mindest als etwas, das einem Bekenntnis nahekommt. Sie scheint mir wichtig, da Jün-

ger dort eine Klarheit für die Situation und auch für die eigene Verantwortung verrät,

die sonst eher fehlt. »Ich hörte später Bruder Otho über unsere Mauretanierzeiten sa-

gen, dass ein Irrtum erst dann zum Fehler würde, wenn man in ihm beharrt.« Lassen

wir beiseite, dass vielleicht auch diese Begriffsunterscheidung einigermaßen schmei-

chelhaft ist.DerErzähler geht nunzu einer Schilderungder geistigenLageüber, inder er

und sein Bruder sich zu demKriegerorden hingezogen gefühlt hatten und ihmbeigetre-

tenwaren.Eswaren natürlich Zeiten der Unsicherheit und Formlosigkeit, »Epochen des

Niedergangs« gewesen. Was ihnen am Ende fehlte, war Realität und Gegenwart. »Wir

leben in abgeschiedenen Zeiten oder in fernenUtopien, indes der Augenblick verfließt.«

Und was folgt, ist wohl eine gute Beschreibung der Wege, auf die man geraten kann,

wenn sich solcherMangel an Realität spürbar gemacht hat –Wege allerdings, die gewiss

nicht zum Ziel führen werden.

Sobald wir dieses Mangels innewurden, strebten wir aus ihm hinaus. Wir spürten

Sehnsucht nach Präsenz, nach Wirklichkeit und wären in das Eis, das Feuer und den

Äther eingedrungen, um uns der Langeweile zu entziehen.Wie immer, wo der Zweifel

sich mit Fülle paart, bekehrten wir uns zur Gewalt – und ist nicht sie das ewige Pendel,

das die Zeiger vorwärtstreibt, sei es bei Tage, sei es in der Nacht? Also begannen wir,

von Macht und Übermacht zu träumen und von den Formen, die sich kühn geordnet

im tödlichen Gefecht des Lebens aufeinander zubewegen, sei es zum Untergange, sei

es zum Triumph. Undwir studierten siemit Lust, wieman die Ätzungen betrachtet, die

eine Säure auf den dunklen Spiegeln geschliffener Metalle niederschlägt. Bei solcher

Neigung war es unvermeidlich, dass Mauretanier sich uns näherten.112

In der Tat, diese Passage fasst in präziser Weise den Begriff der Reaktion zusammen,

den ich hier zu entfalten suche. Was die Passage so besonders macht, ist der Umstand,

dass hier ein Reaktionär sich dieser Bewegung selbst Rechenschaft ablegt, und das in

einem fast selbstkritischen Sinn. Allerdings, es ist Jünger nicht gegeben, sich wirklich,

d.h. in einer echten, harten Selbstkritik auf sich zurückzubeziehen. Es fehlen ihm die

Mittel oder er ist zu tief verwachsen mit den politischen (anti-politischen, sich selbst,

bei Bedarf, als apolitisch missverstehenden) Überzeugungen und Affekten, deren Di-

stanzierung für eine reale Kritik nötig wären – wie auch immer es um die Gründe für

das Scheitern dieser Kritik steht: Tatsache ist, dass sie scheitert. Das zeigen die Schrif-

ten nach 1945, das zeigt sich aber in Wahrheit schon in denMarmorklippen selbst: in den

Aspekten, die ich angesprochen habe, ja, sogar in der eben zitierten Passage, die eben

die Bilder des Krieges als Essenz des Lebens und der Selbstzweckhaftigkeit des Kampfes

bemühen, deren Konsequenzen der Roman zu bekämpfen vorgibt; aber massiver und

112 A.a.O. 26f. Man beachte, dass sich die Mauretanier den Brüdern nähern, nicht etwa umgekehrt. So

war das also.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

drastischer noch wird Jüngers Versagen von der Unaufrichtigkeit bezeugt, die ihn im

Ernst dazu bringt, solche Sätze zu schreiben:113

In diesem Orden hoch emporzusteigen, hätte es uns wohl nicht an Mut und Urteils-

kraft gefehlt; doch war die Gabe uns versagt geblieben, auf das Leiden der Schwachen

und Namenlosen herabzusehen, wie man vom Senatorensitze in die Arena blickt. Wie

aber, wenn die Schwachen das Gesetz verkennen und in der Verblendung mit eigener

Hand die Riegel öffnen, die zu ihrem Schutze geschlossen sind? Wir konnten auch die

Mauretanier nicht durchaus tadeln, denn tief war Recht und Unrecht nun vermischt;

die Festenwankten, und die Zeit war für die Fürchterlichen reif. DieMenschenordnung

gleicht dem Kosmos darin, dass sie von Zeit zu Zeiten, um sich von neuem zu gebären,

ins Feuer tauchen muss.114

Man weiß kaum zu sagen, was hier ammeisten abstößt. Erstens ist nun Jünger also ein

Verteidiger der Schwachen und Namenlosen! Aber natürlich nicht Jünger, nur der Er-

zähler.Nun denn: Der Verfasser des Arbeiters kannte jedenfalls solche Rücksichten nicht,

und auch die Nachkriegstexte sind da nicht so deutlich,wie sich etwa an der angewider-

ten Art zeigt, in der Jünger sich über die Krankenversicherung äußert. Insofern Auf den

Marmorklippen eben auch Selbststilisierung ist,mussman das einfach als Heuchelei ver-

buchen. Zweitens wird ein besonders ekelhafter Sophismus bemüht, indem nun unter

dem Namen der Schwachen einfach alle zusammengenommen werden, die irgendwie

nicht die Elite sind: Eine einzige Kategorie kann dann die Hitlerwähler, die Kollabora-

teure, die überzeugten Nazis vom Wohnblock einerseits und die Arbeiter, die Bauern,

die vielen Namenlosen, die vielleicht keine Schriftstellerkarriere, dafür aber einen ein-

deutigen Antifaschismus vorzuweisen hatten, und die Juden umfassen, so dass am En-

de wieder mal keiner so richtig schuld war, aber im Zweifelsfall die Opfer der Tyrannei

ammeisten.Diese permanente, fast zwanghafte Verwischung der Verantwortlichkeiten

setzt sich fort, wenn erklärt wird, dass man den Mauretaniern ja auch nicht so wirklich

einenVorwurfmachenkann:Werwill schon sagen,wer imRechtundwer imUnrecht ist?

Ist doch alleswahnsinnig kompliziert heutzutage!Und viertenswirddasGanze,wirddie

schlimmste Barbarei noch dadurch legitimiert, dass ihre Erscheinung auf dasNiveau ei-

ner kosmischen Notwendigkeit erhoben wird.

Man muss deshalb resümieren, dass Auf den Marmorklippen, wenn es auch deutlich

eine Kritik an den Nazis darstellen kann und in dieser Hinsicht immerhin Respekt ver-

dient,nichtsdestotrotzZeugnis einesDenkens ist,das sich imAngesichtderKatastrophe

eben nicht infrage zu stellenwusste.Die theoretischenGrundideen leben fort, nur leicht

gewandelt; die Mystifizierungen, der gelegentliche Zynismus und die Unaufrichtigkei-

ten beweisen, dass sich hier als Idealismus (und wieder als Platonismus) tarnt, was in

Wahrheit nur Flucht vor aller Verantwortung ist.115

113 Nochmal:Man kann immer sagen, der Fehler liege beimir, da ich doch offenbar unzulässig denAu-

tor mit der Figur vermenge. Aber die Wahrheit ist, dass die gesamte Erzählung nun einmal genau

aus der Unschärfe dieser Grenze ihre Bedeutung schöpft.

114 Ebd. 55.

115 Das Nachwort von Heimo Schwilk wiederum beweist, dass Jünger sehr genau von denen verstan-

den wird, die politisch so denken wie er. Da wird nicht nur sehr allgemein von »visionäre[r] Klar-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 155

Ein Männlein geht im Walde. Nach dem Krieg ändert sich auch der Ton der Jünger’schen

Philosophie. In der Tat ist das Ausmaß dieser Veränderung erstaunlich, zumal da siemit

keinemWort erläutert wird. Es wäre doch immerhin gar nicht so schwer gewesen, von

der Barbarei der Nazis zu schreiben, von den KZ’s, von der Shoah, vom Krieg, der Be-

handlung der Kriegsgefangenen usw. usf. Es ist ja nicht so, dass das irgendein Geheim-

wissen gewesen wäre. So wie Jünger schon in den Marmorklippen jede identifizierbare

Position in der allumfassenden Allgemeinheit der Erzählung vom Einbruch von Gewalt

und Barbarei ins Idyll verwischt, so weigert er sich nun aber auch in den theoretischen

Texten, eine wirklich identifizierbare Haltung einzunehmen. Ja, es scheint schon so zu

sein, dass er den Nationalsozialismus ablehnt. Die Haltung aber, aus der heraus er das

tut,wirdwiederumkunstvoll verschleiert.Das geschieht wohl,weil er damit der Verant-

wortung überhoben ist, Verantwortung zu übernehmen: für das Vergangene und zumal

für das von ihm selbst Geschriebene wie für das Gegenwärtige und das Kommende.

Ich stütze mich auf zwei Texte. Der erste ist ein langer Aufsatz mit dem Titel ›Über

die Linie‹, der 1950 zu Ehren vonHeideggers 60. Geburtstag erschienen ist. Es wird dort

die Frage desNihilismus verhandelt, der – so dieDiagnose –den gegenwärtigen Zustand

derWelt bestimmt.Es geschieht nicht durch Zufall, dass derNihilismus hier aufgerufen

wird. Es gibt dafür mehrere Gründe. Zum einen ist es erstaunlich, dass die Reaktionäre

sich durch die Bank als Kämpfer gegen den Nihilismus verstehen. Er wird ununterbro-

chen von ihnen als ein Schreckgespenst aufgerufen. Will man wissen, was sie mit ihm

meinen, kommt oft kaummehr als eine Handvoll Plattitüden heraus, aber das ist nicht

heit« Jüngers schwadroniert (143), wobei ungeklärt bleibt, warum man 1939 noch in die Zukunft

hätte schauen müssen. Da werden nicht nur (zwar in Bezug auf die Erzählung, aber gleichwohl)

abgegriffenste und leerste reaktionäre Klischees bemüht, wonach die »blutige Tyrannis« eine »de-

kadent geschwächte Zivilisation« ergreift – als wäre das irgendeine handfeste historische Katego-

rie (ebd.). Es wird auch anerkennend Jüngers Ahistorismus genannt (145), der doch eben das ganze

Problem ist. Manche Sätze scheinen schlichte Heroisierung Jüngers auf den Spuren von dessen ei-

gener Metaphysik zu betreiben: »Die heitere Überlegenheit des Beobachters [?], wie sie Ernst Jün-

ger in den ›Marmorklippen‹ idealisiert und die er nur wenige Jahre später als Offizier und Autor

(›Strahlungen‹) im besetzten Paris existenziell beglaubigen wird, verwandelt Zeit in Zeitlosigkeit,

um den Terror der Geschichte zu transzendieren.« (147) Es ist wohl »die Geschichte« als solche und

ohne Unterschied schuld, wie es scheint. Jünger »muss es geahnt haben«, salbadert Schwilk dann

noch, dass in den KZ’s bald die »industrielle Menschenvernichtung durchgeführt werden sollte«

(148).Wasman so alles aus demRomanherauslesen kann,wennman an keine anerkannten Bedin-

gungen verantwortungsvollen Lesens gebunden ist. Schließlich kann sich Schwilk ganz unschuldig

auf eine besonders eklatante Schieflage der Geschichtsschreibung berufen: Während das Atten-

tat auf Hitler vom 22.Juli 1944 die Aufmerksamkeit der Forscher wie des Publikums am meisten

fesselt, wird darüber der aus mehr als einem Grund sehr viel bewundernswertere Anschlag von

Georg Elser, der schon 1939 genau wusste, was von Hitler zu erwarten ist, oft schlichtweg ignoriert.

Dementsprechend kann Schwilk schreiben, als handle es sich dabei um eine historische Selbst-

verständlichkeit: »Mit der Mutmaßung, dass es vor allem die Aristokratie sein würde, die den Ty-

rannenmord wagt, bewies Ernst Jünger 1939 erneut sein untrügliches Gespürt für die Unterströ-

mungen der Geschichte.« (150) Damit ist nicht nur der Aristokratie ein weiteres Ruhmesblatt ins

Album geklebt, es wird zugleich das Absurde erreicht, dass man Jünger ein scharfes historisches

Verständnis unterschieben kann.HeimoSchwilk hat in denwenigen Seiten diesesNachwortswirk-

lich ganze Arbeit geleistet.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

das Entscheidende. Erschütternd ist vielmehr der Mechanismus, der von den Frankfur-

tern so oft bemerkt wurde, dass nämlich ein falsches Denken sich unter anderem da-

durch verrät, dass es die Begriffe exakt in ihrer verkehrten Bedeutung verwendet – so

etwa wenn die Hitlerverehrer von Verantwortung schwärmen, wobei dieses Wort aber

nur noch Jargon ist, der die absolute Verantwortungslosigkeit decken soll. So auch hier:

Der vorgebliche Kampf gegen den Nihilismus wird von denen geführt, denen alles egal

(imWort- und Doppelsinn) ist, weil sie überall eine Einebnung des Seins bemerken, die

aufzuheben jedes Mittel recht ist. Es sind natürlich die Reaktionäre, die wirklich Nihi-

listen sind, wenn man das Wort in seiner gängigen, auch von den Nihilisten bemühten

polemischen Bedeutung nimmt: solche, die ohne Rücksicht auf Menschen, Werte und

Beziehungen durch die Welt laufen und an nichts glauben – nur dass die Reaktionäre

genau das nicht ertragen können. Es gibt ja gar keine »Menschen, die an nichts glau-

ben«. Nihilisten in einem praktischen Sinn sind eben z.B. die Nazis, die dann aber den

anderen vorwerfen,Nihilisten zu sein.Die ganze Situation ist inTheBig Lebowski auf den

Punkt gebracht,wo die »Nihilisten« reine Karikaturen und inWirklichkeit nur schlechte

Kriminelle sind, während der Reaktionär Walter Sobchak (selbst natürlich eine Karika-

tur) den Nihilismus mit diesen Worten ablehnt: »Nihilists! Fuck me. I mean, say what

you want about the tenets of National Socialism, Dude, at least it’s an ethos.«

Zum anderen ist der Nihilismus nach 1945 ein unverdächtiger Deckbegriff, unter

demman Gesellschaftskritik betreiben kann, die keine emanzipatorische Stoßrichtung

hat. Das gelingt, gerade weil der Begriff so unscharf und vieldeutig ist. Man macht sich

ganz einfach nicht angreifbar mit ihm.116

Jünger statuiert also, dass unsere Zeit eine ist, in der sich der Nihilismus zur allein

bestimmenden Macht emporgehoben hat. Wie schon im Arbeiter ist Jünger dabei aller

Pessimismus fern: Dieser Triumph des Nihilismus wird als eine Zwischenstation in ei-

ner Geschichte erscheinen, die in ihm eine neue, eine andere Zeit vorbereitet. Die ti-

telgebende Linie ist die, die im Übergang von der nihilistischen zur folgenden Epoche

überschritten wird und in deren Überschreitung sich die Optik wie die Wertungen ra-

dikal verändern müssen. Die sichtbaren Folgen des Nihilismus sind etwa die Macht der

instrumentellenVernunft,die sich über Parteien,Militär unddie Technik hin in dieMas-

sen ausbreitet, Automatisierung,Maschinisierung, reiner Funktionalismus (§ 7), Effizi-

enz und Optimierung (§ 8) und die erzwungene Kollaboration mit diesem System, der

wir alle uns kaum entziehen können (§ 10). So weit, so gut. Das sind ja alles Diagnosen,

die wir bei linkenTheoretikern ganz ebenso antreffen würden. In der Tat sind einige der

Beobachtungen Jüngers richtig. Was ihm fehlt, ist aber die hellsichtige Einordnung in

einen verstehbaren gesellschaftlichen, politischen, historischen Zusammenhang. Es ist

mehr als das: Das wirkliche Verständnis – d.h. das, was derWirklichkeit entspricht und

116 In einer Volte, die der reaktionären Unaufrichtigkeit noch einmal eins draufsetzt, endet der Essay

damit, dass Jünger erklärt: »Der Vorwurf des Nihilismus zählt heute zu den beliebtesten, und je-

der wendet ihn gern auf seine Gegner an. Es ist wahrscheinlich, dass alle recht haben. Wir wollen

daher den Vorwurf auf uns nehmen, und nicht bei jenen weilen, die rastlos nach Schuldigen auf

der Suche sind.« (278f.)Wiedermal wird alles gleichgemacht undmit großzügiger Gestewird eine

Schuld akzeptiert, aber nur unter der Voraussetzung, dass alle die gleiche haben. Jede Differen-

zierung, Abwägung und echte, gegründete Bewertungwird damit aktiv unterbunden.Was sich als

Großmut geriert, ist in Wahrheit nur ein billiges Manöver.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 157

waswirksameFolgenhabenkönnte imSinn einerVeränderungder Lage zumBesseren –

wird aktiv verhindert.Die aktive Verhinderung ist selbst Ausdruck der reaktionären Sehn-

sucht und ihre selbstsetzende Strategie. Aktive Verhinderung des Verstehens heißtMys-

tifizierung, und Mystifizierung ist ganz einfach die Erfindung des unglaubhaft gewor-

denen Wunderbaren im Medium der Literatur. Nichts anderes treibt Jünger hier unter

demVorwandder hartenundkompromisslosenGegenwartsanalyse.Das ist der eigentli-

che (der dritte)Grund,weshalb so einSchlagwortwiedasdesNihilismus sobeliebt ist bei

denReaktionären: Es suggeriert Tiefe, ja: Abgrund (den schlimmsten,denman sich den-

ken kann: den des Nichts) und funktioniert als eine rein literarisch-affektive Strategie

unter Ausschaltung aller echten Analyse. Der Nihilismus übersteigt die Zeitphänomene

hin auf einen untergeschobenen Grund, von dem man nicht genau sagen kann, worin

er besteht (das wird von Jünger mehrfach erklärt), der aber irgendwie für den ganzen

Schlammassel verantwortlich sein soll. Und wenn der Nihilismus dafür verantwortlich

ist, dann ist es natürlich kein Mensch. Die Mystifizierung wird nicht einmal versteckt:

»Die wahren Ursachen unserer Lage sind unbekannt und werden durch voreilige Erklä-

rungen nicht erhellt.«117 Na, dann.

EineDefinition desNihilismus kannman nicht geben, erklärt Jünger. Aber dass hin-

ter seiner Evokation die nun schon bekannten reaktionären Klischees liegen, wird deut-

lich, wenn Jünger weitere Symptome des Wirkens des Nihilismus aufzählt: Beschleuni-

gung, Spezialisierung, Ersatzreligionen gehören hierher (§ 12); aber wichtiger noch das

»Entschwinden desWunderbaren«,mit dem auch »Verehrung« und »Staunen« sich ver-

flüchtigen.118 All das steuert zu auf den Punkt, richtiger: die flache Ebene, die der rei-

ne Horror des Reaktionärs ist: die allgemeine Nivellierung aller Unterschiede, die Jünger als

»Reduktion« bezeichnet (§ 11) oder auch kurz und bündig: »der Sturz der unsterblichen

Hierarchien«.119

Und genau das ist auch das theoretische Problem des Essays selbst. Denn Jünger

diagnostiziert diese Gleichmacherei nicht nur als allgemeine Bewegung des Zeitalters,

sondern er praktiziert sie deshalb auch in seiner Diagnose. Er macht wirklich keinen

relevanten Unterschied zwischen Diktaturen und Demokratien; im Zweifelsfall ist die-

se schlimmer, weil in ihnen »der universale Zwang noch deutlicher« wird.120 Begründet

wird das natürlich nicht, es ist wohl auch nur eine Phrase, die zugleich Widerstands-

geist und Tiefsinn suggerieren soll. Hierher gehört auch die bei den Rechten beliebte

Rede vom »Weltbürgerkrieg«,121 die ebenfalls alle Unterschiede einebnet: Wer will in ei-

nemBürgerkriegnochentscheiden,wer aufder rechten,wer aufder falschenSeite steht?

Auch damit wird eine sachliche und aufrichtige Analyse unmöglich gemacht. Es wird

ganz einfach alles schlimmer, egal wie undwo.122 Früher war alles besser. Zwar steht wie

117 Jünger: Über die Linie. In: Essays. 237–280. 263.

118 Ebd. 257.

119 Ebd. 259.

120 Ebd. 272.

121 Ebd. 262.

122 Dass sein Nihilismusbegriff jenseits der affektiven Strategie gänzlich sinnentleert ist, wird etwa

deutlich, wenn Jünger (254) von »nihilistischen Gremien« schwadroniert und darunter z.B. eine

Versammlung von Ärzten verstanden wissen will. Offenkundig sind alle Zusammenkünfte nihi-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

auch imArbeiter in ›Über die Linie‹ immer die Aussicht einer künftigen radikalenNeube-

stimmung aller Referenzpunkte undWahrheiten amHorizont; Jünger verweigert sich ja

aus Prinzip der Hoffnungslosigkeit. Aber der gesamte Text ist getragen und durchdrun-

gen vom Ton einer Endgültigkeit des Verlusts123 und zugleich einer Bedrohung, deren

eigentliche Objekte im letzten Sinn nicht näher bestimmt werden – und nur diese Un-

bestimmtheit macht den Ton möglich. Sehr oft wird von der und den »Katastrophen«

gesprochen, aber als etwas, was fast naturgesetzlich droht oder schon eingetreten ist

und ohne dass Jünger genau erklärt, was er damit meint. Es wäre ja nicht schwer gewe-

sen, gab es doch genug geschehene und drohende Katastrophe im Jahr 1950. Die Sache

ist aber die, dass der Ton die Musik macht, und die Gedanken nur nachfolgen. Es geht

Jünger darum, genau diese Stimmung einer schwer zu definierenden Bedrohung und

Bedrängnis zu erzeugen, in der sich der Einzelne zur heroischen Tat des Widerstandes

emporschwingen kann. Die Inhalte müssen dabei unspezifisch bleiben, sonst wäre die

heroische Tat ja auch eine historische und politische und damit eben der Akteurin aus-

geliefert, die für Jünger Agentin der Zersetzung ist, wo sie doch inWahrheit die einzige

Macht der Befreiung ist: die Kritik. Wieder erweist sich, dass das reaktionäre Denken,

nicht etwa, weil es politisch oder moralisch falsch wäre, sondern seiner Natur nach, zu

einer echten Analyse und fruchtbaren Programmatik ungeeignet ist. Es kann das nicht,

weil es darauf aus ist, die Komplexität dermodernenWirklichkeit zu verleugnen, um sie

durch eine rhetorische Strategie der Affektsteigerung zu ersetzen.

Das wird auch deutlich, blickt man auf die Orte, an denen nach Jünger nochWider-

stand und Freiheit möglich ist (§ 20). Er will sie als »dieWildnis« bezeichnen, und nach-

dem er erklärt hat, dass damit nichts Romantisches gemeint ist, zählt er drei roman-

tische Grundmotive als Orte des Widerstands auf: den Tod (bzw. die Überwindung der

Angst vor demTod), die Liebe (inklusive Freundschaft) und die Ästhetisierung derWirk-

lichkeit. Natürlich ist damit keinerlei wirksame Antwort auf die Fragen der Gegenwart

gewonnen, weder 1950 noch heute. Nicht, dass etwas mit diesen dreien falsch wäre: Be-

freiung von Angst, Kultivierung von Liebe und Freundschaft und Entfaltung von Kunst

und Kultur sind wesentliche und grundlegende Bestandstücke eines menschenwürdi-

gen Lebens. Aber das meint Jünger nicht. Nein, »erlöst« werden sollen wir gerade in der

Kunst, oder gleich unsere ganze »Epoche«.124 Das Ganze ist umkreist von mystischen

Phrasen wie diesen: »Wir müssen heute den bewussten Geist zum Instrument ausbil-

den, das erlöst. Er ist für uns der Stoff des Unaussprechlichen, und seine Bilder lassen

sichauchmitunserenMittelnerhöhen insEwig-Gültige.DasEchte liegt inderBeschrän-

kung auf das uns Gegebene.«125 Derartiger Mystizismus ist ganz einfach eine Flucht vor

listisch, es sei denn, Ernst führt tiefsinnige Gespräche mit Friedrich Georg – oder noch besser: sie

schweigen zusammen.

123 Vgl. etwa ebd. 244.

124 Undalsweiteres Beispiel für dieWeigerung allerDifferenzierungunddie gleichzeitige Stilisierung

der bedrohten Einzelnen: »Verfolgungweist den Künstler aus. Dagegen spenden die Tyrannen den

geistigen Sklavenhaltern Lob.« (276) Ja, das ist sicher oft richtig. Aber manchmal werden große

Künstler halt auch nicht verfolgt oder weder verfolgt noch gelobt, und nicht überall leben Künst-

ler unter Tyrannen. Simplifizierung, pubertäre Selbstüberschätzung und literarische Stimulation

tanzen Ringelrein.

125 Ebd. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 159

derWirklichkeit, ist Eskapismus, der sich als tiefere Einsicht eskamotiert. Und somün-

det das denn auch in dieWiederaufnahme des Platonismus, der schon im Arbeiter so do-

minant war: »Die Ruhe wohnt in der Gestalt, auch in der Gestalt des Arbeiters.«126

Das nun führt zu dem Aspekt der Unaufrichtigkeit zurück. ›Über die Linie‹ ist si-

cherlichweniger nutzlos und auch politischweniger desaströs alsDerArbeiter; es ist aber

zugleich deutlich unaufrichtiger. Im Arbeiter spricht Jünger seine Vorstellung von Poli-

tik halbwegs klar aus – so klar, wie er es eben vermag.Wir hatten gesehen, dass das im

Grunde eine faschistische Vorstellung ist, wenn sie auch mit dem Nationalsozialismus

nicht kompatibel war. Es ist aber so, als wollte Jünger 1950 mit dem Faschismus seines

Buches von 1932 nichts mehr zu tun haben. Das wäre ja ehrenhaft, würde er es sagen.

Das aber hieße, in eine echte Selbstkritik eintreten, und dazu ist Jünger nicht imstan-

de. Also müssen die Tricks der Verschleierung und Verwischung herausgeholt werden,

die ›Über die Linie‹ zu so einer unangenehmen Lektüremachen.Dennmanmuss sagen,

dass alles, was Jünger 1950 als Werk des Nihilismus beschreibt, exakt solche Prozesse

sind, die er imArbeiter als Vorbereitung auf die Entfaltung der Gestalt des Arbeiters noch

zelebrierte.Es istwahr,dieMetaphysik des früherenBuches zeichnet sich durch eine ge-

wisse Ambivalenz aus, die darin besteht, dass Jünger einerseits die Beschleunigung, die

Technisierung, die Maschinisierung, die Rationalisierung, die Härte, Schärfe, Sachlich-

keit, den Zwang, den Totalitarismus feiert, dass diese Phänomene aber am Ende in die

Ruhe der Gestalt einlaufen sollen. Von ihr her erhalten jene ihre metaphysische Wahr-

heit und in ihr finden sie ihre Stabilität. Es gibt also diesen Aspekt der Ruhe schon im

Arbeiter. Aber das ändert doch nichts daran, dass sich Jünger dort ununterbrochen an

der Vision eines Arbeitsprozesses berauscht, in dem kein Stein auf dem anderen bleibt.

Er findet diese Vision wortwörtlich geil. Teil der Geilheit ist gerade die Unverantwort-

lichkeit,mit der einfach alles abgetragenwird.Die Vernichtung ist eine totale, alles wird

gleichermaßen hinweggefegt, um Platz für das Neue zumachen, ohne alle Rücksichten.

Das ist es, was Jünger so anmacht. Es ist daher fast lächerlich, wenn er nun 1950 so tut,

als sei er immer schon der Denker wider die Vernichtung gewesen.Oder besser: Es wäre

lächerlich, wäre es nicht so ernst gemeint und wäre es nicht eine so erfolgreiche Strate-

gie gewesen. Auch die TotaleMobilmachung, die Jünger 1930 geil fand, ist jetzt vor allem

bedrohlich.127 Ja, ja, er hatte ja immer schon von der Gefahr geraunt, die damit verbun-

den ist.Aber daswar eben immernur rhetorischePose.OhneGefahr,keineHelden,ohne

Helden, keinAffekt, ohneAffekt, keineRealität.Umdie aber geht es: »Der Augenblick, in

dem die Linie passiert wird, bringt eine neue Zuwendung des Seins, und damit beginnt

zu schimmern, was wirklich ist.«128

Inzwischen aber geriert sich Jünger im Ernst als Anwalt der »Unterdrückten«;129 er

schwingt sich auf zumVerteidiger derMenschen gegen alle Vereinnahmungen;130 er ze-

tert gegen den Leviathan (§ 18), mit dem er offenbar den Staat meint, auf dessen Stär-

ke und Rücksichtslosigkeit er 1932 noch zählte; er erkennt anscheinend (so ganz klar ist

126 Ebd. 276.

127 Vgl. ebd. 271.

128 Ebd. 267.

129 Ebd. 273.

130 Ebd. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

das wie immer nicht) im vielleicht kommenden »Weltstaat« einen »erste[n] Hoffnungs-

blick«;131 er bekennt sich zur »echten Anarchie«, vergisst nur leider zu erklären, was das

ist.132 Jünger schlägt also andere Töne an als im Arbeiter. Liest man solche Texte unvor-

bereitet und arglos, könnte man auf einen Sinneswandel hoffen. Doch dazu müsste es

eben eine Auseinandersetzung mit dem Früheren geben.133 Vor allem aber verrät sich ja

doch immer wieder, wes Geistes Kind Jünger ist, gehört er doch zu jenen, die das Wort

»Krankenkasse« nicht in den Mund nehmen können, ohne Würgereiz zu empfinden:134

In Wahrheit wirkt da die alte reaktionäre Verachtung vor den Armen, Schwachen und

Kranken fort, die alles Anbiedernde im Wortlaut als Maskerade entlarvt. Ach, er hat-

te sich dabei ja nicht einmal Mühe gegeben. Eine Verschiebung ist freilich deutlich, die

bleiben wird: Der Einzelne, den Jünger 1932 noch für erledigt erklärte, rückt nun in das

Zentrum seiner Überlegungen.135 Aber die Feier des Typus lässt sich nach 1945 politisch

nun wirklich nicht mehr als opportun ausweisen. Was bleibt, ist auch der neue Tonfall:

Das revolutionäre Pathos der Totalen Mobilmachung wird ersetzt durch die leere, aber

tiefsinnig klingende Rede von einer Zeit, die anbrechen wird und in der sich alle Rät-

sel und Sinnlosigkeiten, die sich uns heute entgegendrängen, lösen werden. Eine Zeit,

in die niemand hineinsehen kann, was aber für Jünger (ganz wie für Heidegger) nicht

Anlass ist, endlich das viel gerühmte Schweigen auch zu praktizieren, sondern im Ge-

genteil mit allerlei Andeutungen, Versprechungen und Ahnungen erste Einblicke in sie

zu erhaschen (offenbar begabt mit übermenschlicher Einsicht) und dem begierigen Pö-

bel zu unterbreiten.136 Dieses Raunen ist Methode: es ist dieMethode der Verschleierung

und Verwischung der Spuren, die Jünger hier praktiziert, die Heidegger ganz ebenso

praktiziert, und die notwendig geworden ist, nachdem die ersten Versuche der Äuße-

rung endgültig kompromittiert worden waren.

Alle Fragwürdig- und Zweideutigkeiten, die wir konstatieren konnten, kehren beim

Waldgang von 1951wieder.Auch hier ist hat das RaunenundSchwadronierenMethode,137

aber noch klarer bedient Jünger hier seine Nachkriegstaktik, das Ganze als eine Vertei-

digung der Freiheit und der Einzelnen zu inszenieren. Eigenartig erfolgreich war diese

Taktik, wenn sogar so hervorragende und entschieden linke Autoren wie Deleuze und

131 Ebd. 262.

132 Ebd. 250.

133 Wie weit Jünger von einer echten Auseinandersetzung mit dem Geschehenen entfernt ist, wird

klar,wenner erklärt, dass heute (also zu seiner Zeit, also nachdemZweitenWeltkrieg) der Schmerz

bei der deutschen Jugend amgrößten sei, 269. Interessanterweise kehrt dieses schlicht und ergrei-

fend zynischeMotiv imWaldgangwieder – fast einemZwang folgend, sicher aber nicht demZwang

des besseren Arguments.

134 Vgl. ebd. 251.

135 Vgl. ebd. 244.

136 Z.B. ebd. 265. 278.

137 EinBeispiel (von vielen) für diesebloße rhetorische Effekthascherei ohneerkennbaren Inhalt: »Das

zieht sich auch als großes Thema durch die Musik: die wechselnden Figuren führen dem Punkte

zu, an demderMensch in seinen von der Zeit befreitenMaßen sich gegenübertritt – an demer sich

selbst zum Schicksal wird. Das ist die oberste, die schreckliche Beschwörung, die nur demMeister

zusteht, der durch die Pforten des Gerichts zur Erlösung führt.« (328)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 161

Guattari dieses Büchlein loben können.138 InWahrheit bereitet derWaldgang das unver-

dauliche Gemisch der reaktionären Klischees und der methodischen Missverständlich-

keiten nur neu auf: Der Platonismuswird diesmal als eine Begegnungmit demUrbild des

Menschen selbst gefasst, welches jenseits der Zeit liegt und offenbar auch jenseits der

individuellen Differenzen: »Sie führt auf denMenschen zu, der unter dem Individuellen

den Grundstock bildet und von dem die Individuationen ausstrahlen. In dieser Zone ist

nicht nur Gemeinsamkeit; hier ist Identität.«139 Alle nun gebotenen Fragen (was es mit

diesemUrbild auf sich hat? wie es sich zu den Individuen verhält bzw. andersherum? ob

es auch individuelle Urbilder gibt? wie sich dieser Grundstock zu den Gestalten stellt?)

werden natürlich nicht einmal angesprochen. Offenbar muss man das dem Eingeweih-

tenundWissendennicht erklären,unddie anderenverstündenesohnehinnicht.Eswird

auch vonewigemLeben schwadroniert, aber es bleibtwie immerunklar,wiedas gemeint

ist: Ist es ein individuelles ewiges Leben oder gibt es nur »etwas Ewiges« in ihm? »Dem-

gegenüber ist es wichtig, zu wissen, dass jeder Mensch unsterblich und dass ein ewiges

Leben in ihm ist, unerforschtes und doch bewohntes Land, das er selbst leugnen mag,

doch das keine zeitliche Macht ihm rauben kann.«140

Die Unsicherheit bezüglich des Ewigen selbst wird auch hier dem Pappkameraden

desNihilismus unterschoben. Dessen Rolle als unverdächtiger oder zumindest erlaubter

Statthalter für die Fortsetzung dessen, was man aus Gründen nicht mehr sagen kann,

wird hier besonders deutlich: »Damit berühren wir den Kernpunkt des modernen Lei-

dens,die großeLeere,dieNietzscheals dasWachsenderWüstebezeichnethat.DieWüs-

te wächst: das ist das Schauspiel der Zivilisation mit ihren entleerten Beziehungen.«141

Es geht also eigentlich umeine als dekadent und kraftlos imaginierte »Zivilisation« –ein

Begriff, der in diesem Text konsequent pejorativ gebraucht ist, womit er sich in die gro-

ße, aber leider seichte Tradition der Entgegenstellung der wahren und deutschen Kul-

tur einerseits und der oberflächlichen und nur pragmatischen Zivilisation andererseits

stellt. »Zivilisation« und »Dekadenz« sind in diesem Sprachgebrauch, den Jünger evo-

ziert, nahezu austauschbar.

Es kehrt wieder das Pathos der Entscheidungen: »Der Waldgang führt in schwere Ent-

scheidungen.«142Wie immer kommt es dabei nicht darauf an,wofür oder wogegenman

sich entscheidet, nur entscheidenmuss man sich. Die Ironie ist, dass die Prosa, die den

Dezisionismus feiert, zugleich unfähig ist, sich in vielen wichtigen Belangen klar zu po-

sitionieren.Da die Entscheidungsfreudigkeit aber eben nur rhetorisch-affektive Zwecke

verfolgt, besteht da keinWiderspruch.

Ebenfalls begegnet wieder die jämmerliche Umkehrung der Verhältnisse in Bezug

auf den ZweitenWeltkrieg: Nicht nurwar die Idee einer alles dominierendenWeltmacht

138 Es stelle Jüngers deutlichste Opposition zum Nationalsozialismus dar und mache mit der Gestalt

desWaldgängers eine Fluchtlinie auf, die sich zwischen denen des Unbekannten Soldaten und des

Arbeiters auftue. Vgl. Mille plateaux. 501.

139 Jünger: Der Waldgang. In: Essays. 281–374. 359.

140 Ebd. 370.

141 Ebd. 335.

142 Ebd. 344.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

eine Chimäre, so dass also gilt: »In dieser Hinsicht hat der Deutsche unendliches Lehr-

geld gezahlt […].«143 Die armen Deutschen, die die Welt unterjochen wollten und sich

dabei getäuscht haben. Vielmehr geht Jüngers Verleugnung aller Realitäten, Tatsachen

und Verhältnisse noch weiter, wenn er sich nämlich in irgendeine Phantasie hineinstei-

gert, wonach die Deutschen eine höhere Prüfung zu bestehen gehabt hätten nach dem

verlorenen Krieg, die sie geläutert entlassen hätte –wobei die Läuterung konsequenter-

weise nach dem Vorbild des Metalls verstanden wird, nicht etwamoralisch:

Nach seiner [des Deutschen] Niederlage wurde die Absicht, ihn auf ewig zu entrech-

ten, ihn zu versklaven, ihn durch Aufteilung zu vernichten, an ihm erprobt. Diese Prü-

fung war schwerer als die des Krieges, und man darf sagen, dass er sie bestanden hat,

bestanden schweigend, ohne Waffen, ohne Freunde, ohne ein Forum auf dieser Welt.

In diesen Tagen, Monaten und Jahren wurde eine der größten Erfahrungen ihm zu-

teil. Er wurde zurückgeworfen auf sein Eigentum, auf seine der Vernichtung entzogene

Schicht.144

Was soll man dazu noch sagen? Die restlose Verstellung aller Konfrontation mit dem

Wirklichen spiegelt sich in der uferlosen Rhetorik, die genau von solcher Konfrontati-

on handelt, um sie unmöglich zumachen.

Ebenfalls begegnet wieder die Herablassung gegen Krankenversicherungen usw.,

unter der sich der Abscheu vor den Schwachen – um die er sich ja nun angeblich so

sehr sorgt – nur mühsam verbirgt.145 Und für alle, die es sich immer gefragt haben: Es

kommt heutzutage nichtmehr zu echten Friedensschlüssen,weil es keine Fürstenmehr

gibt.146

Der spezielleAufhängerdesTextsnun ist dieFragederpolitischenWahl. Jüngerwen-

det sich damit dem zentralen Instrument demokratischer Politik zu, zumindest so, wie

Demokratie meistens politisch praktiziert wird. Das ist freilich sehr geschickt, er könn-

te etwa an linke, allgemein emanzipatorische Gedanken über die Begrenztheit dieses

Instruments oder seine Einbindung und damit Neutralisierung im Rahmen eines be-

stehendenKräfte- und Eigentumssystems anknüpfen. Jünger lässt gerne solche Anklän-

ge zu,ohne sie auszusprechen.Es ist aber besonders auffällig,dass Jünger vonAnfang an

jede klare Differenzierung zwischenWahlen in freien Staaten und den Scheinwahlen in

Diktaturenunterlässt.Mehr als das: Er spricht dieses Problemnicht einmal an.Das kann

vieles heißen (dass beides in Jüngers Augen dasselbe ist; dass die liberale Demokratie in

Wahrheit eine Diktatur ist; oder dass es endlich einer wirklichen Demokratie bedürfte?

dass man die Idee der Demokratie eben dadurch bewahrheiten müsste, dass man die

Grenzen des Wahlsystems überwindet?), und wie immer richtet sich Jünger in diesen

Zweideutigkeiten häuslich ein.Das eigentliche Ziel wird nämlich wie nebenbei erreicht,

indem Jünger sich gar nicht auf eine Diskussion der Vor- undNachteile derWahlen ein-

lässt, sondern diese selbst und ihre inhärente Konservativismustendenz nutzt, um aus

ihnen heraus eine Gegenfigur zu entwerfen, die zwei Fliegen mit einer Klappe schlägt:

143 Ebd. 341.

144 Ebd. 365.

145 Vgl. ebd. § 27.

146 Ebd. 357.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 163

Erstens erledigt der Einzelne, der sich gegen die Übermacht des Systems, das sich als

Demokratie ausgibt, zurWehr setzt,mit einem Schlag die gesamte Idee desMehrheits-

prinzips und allgemein der Demokratie: Da es nur noch die Einzelnen sind, die sich als

Widerstand verstehen, auf die es ankommt, muss die Mehrheit, muss die große Masse

aller anderen imUnrecht sein. Die Apotheose desWaldgängers ist intrinsisch eine anti-

demokratische Attitüde – nur dass sie nicht ausgesprochen werdenmuss.

Zweitens wird eben wieder eine affektproduzierende Spannung konstruiert: zwi-

schen dem Einzelnen, der sich imWaldgang als Widerstandskämpfer geriert, und allen

anderen. Es ist erstaunlich,wie offenkundig die wahre Intention des Textes ist, denn in-

sofern Jünger die Erfindung des Waldgängers auf dem Hintergrund der Mehrheit der

98 % vollzieht, insofern die Waldgänger existieren, indem sie sich gegen diese Mehr-

heit stellen und stemmen, braucht der Waldgänger als »Gestalt« eben diese Masse der

Verblendeten. Es wird wieder einmal klar, dass es einem reaktionären Autor konstitu-

tiv nicht um eine Änderung oder gar Verbesserung der Verhältnisse gehen kann. Auch

hier ist es völlig unerheblich, aus welchen Motiven und Gründen heraus sich einer vom

Herdentier in einen Kämpfer umbildet: »Diese Veränderung ist unabhängig vom Inhalt

seiner Überzeugung […].«147 Der Formalismus wirkt wie eh und je.

Der Text inszeniert nun also einenEinzelnen, der durch seine fundamentale Freiheit

ausgezeichnet ist, eine Freiheit, die man erst erwerbenmuss, so wieman auch erst zum

Einzelnen werdenmuss.Man ist nicht schon ein Einzelner.

ImWaldgangbetrachtenwir die Freiheit des Einzelnen in dieserWelt. Dazu ist auchdie

Schwierigkeit, ja das Verdienst zu schildern, das darin liegt, in dieserWelt ein Einzelner

zu sein. […] Wir leben im Zeitalter des Arbeiters; die These wird inzwischen deutlicher

geworden sein. DerWaldgang schafft innerhalb dieser Ordnung die Bewegung, die sie

von den zoologischen Gebilden trennt. Er ist weder ein liberaler noch ein romantischer

Akt, sondern der Spielraum kleiner Eliten, die sowohl wissen, was die Zeit verlangt, als

auch noch etwas mehr.148

Was hier also geschieht, ist die Inszenierung des großen Einzelnen, dessen Einzelheit

Verdienst ist, »in dieser Welt«, die eine Welt des Arbeiters ist, in der bekanntlich kein

Platz für Einzigkeit ist (etwas, das Jünger 1932 gerade toll fand). Einzelner sein, Indivi-

duum,das ist also keineBedingung oderVoraussetzung, sondern einVerdienst, eine an-

spruchsvolle undnur gewissenkleinenEliten offenstehendeAufgabe.Manmuss sichdas

Recht erwerben, ein Einzelner zu sein. Aus dieser Position angemaßter Rechte – denn

wer so redet,meint ja immer vor allem sich selbst – wird hier also »dieseWelt« betrach-

tet.Und Jünger lässt es sich nicht nehmen, einen Satz einzuflechten, der erstmal höchst

rätselhaft klingt, der aber inWahrheit nur die verklausulierte Formulierung der immer-

gleichen kulturpessimistischen, elitistischen Klagen über die Vermassung, Verflachung

147 Ebd. 296.

148 Ebd. 297. Vgl. auch 333: »Menschliche Größe muss immer wieder erkämpft werden. Sie siegt, in-

dem sie den Angriff des Gemeinen in der eigenen Brust bezwingt. Hier ruht die wahre historische

Substanz, in der Begegnung des Menschenmit sich selbst, das heißt: mit seiner göttlichenMacht.

[…] Es heißt, dass er [der Heutige] sich am Widerstande gegen die Zeit beteiligt, und nicht nur

gegen diese, sondern gegen jede Zeit überhaupt, und deren Grundmacht ist die Furcht.«

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

der modernen Welt ist: Übersetzt man den Satz mit den »zoologischen Gebilden« ins

Deutsche, dann besagt er: Nur die Eliten, diewirklich einzelnen, die, die in denWald ge-

hen, unterscheiden die menschliche Gesellschaft von einem Ameisenbau, nur sie allein

realisierenMenschsein im engen Sinn.

Der Einzelne ist frei und souverän.Gerade die Souveränität tritt mehrfach als Kenn-

zeichnung dessen auf, worum es eigentlich geht.149 Es wird dadurch ein rechter Lieb-

lingsbegriff der Staatslehre auf den Einzelnen übertragen, so dass einerseits die mysti-

scheErhöhungderErwählten vorangetriebenwird,andererseits aber der politischeSinn

imUnpolitischen gerettet bleibt. Es kann nichtmehr darum geht, Staatsgebildemit un-

beschränkter Souveränität zu konstruieren; dass dasnichtmehr opportun ist,hat Jünger

ja früh begriffen. So wird die Entpolitisierung zumWerkzeug, um sich den Konsequen-

zen der eigenen Arbeit zu entziehen und zugleich deren innere Konsequenz, nämlich

eben die politische, unter anderen Vorzeichen zu bewahren.

Aber gerade die Freiheit ist Gegenstand der höchsten Erbaulichkeiten. War 1932

Freiheit noch gleichbedeutendmit Gehorsam, somerkt Jünger wohl, dass das 1951 nicht

mehr so ohneweiteres geht. Alsowird sie selbst zu einer fastmythischenGröße, die Jün-

gersMetaphysik und ihrer BemühungumsErhabene nur zu gut entspricht: »Die Freiheit

dagegen ist unsterblich, wenngleich sich immer in die Zeitgewänder einkleidend.«150

Aber was ist denn nun diese tiefe, diese unsterbliche, diese wahre und göttliche Frei-

heit? Einer derGründe,warummanbesser schweigt oder aber endlos salbadert, ist, dass

die ehrlicheAussage einen lächerlichmachenwürde.So auchhier: Einmal entwischt ihm

dann doch mal eine konkrete Auskunft darüber, was Freiheit ausmacht, und man reibt

sich die Augen, denn diese tiefe wahre Freiheit meint vor allem das Recht, eineWaffe zu

tragen. Wenn Jünger seine Grundideen schon Karl May entnommen hat, dann hätte er

besser daran getan, auchMays Ethik zu übernehmen. Jedenfalls,wenn das Plädoyer fürs

Cowboytumdie Pointe imWaldgang ist, dann verstehtman Jüngers Zögern, seineKarten

aufzudecken. Andererseits gelingt es ihm bei der Illustration seiner These wieder gera-

dezu lehrbuchhaft perfide zu verfahren: Er setzt nämlich ausgerechnet dasBeispiel eines

Sozialdemokraten ein, der sich mit der Pistole gegen Nazi-Hilfspolizisten zur Wehr zu

setzen suchte, als die seineWohnung durchsuchen wollten.Wer würde gegen so ein he-

roisches und unverdächtiges Beispiel etwas einwenden wollen?151

Diese schale Pointe ist freilich eingebettet in die Atmosphäre permanenter Krise, die

die Reaktion als Luft braucht: Der Einzelne ist von allen Seiten »umstellt«; es zeichnet

sich irgendeinmythischerEndkampfan,derwohl auch schonangefangenhat; ein »Welt-

bürgerkrieg« wütet; die Welt wird als permanenter Ausnahmezustand imaginiert. Die

Katastrophe ist der Name derWirklichkeit, zumindest der, die sich dem Auge zeigt, der

Wirklichkeit in derWelt vonWerden und Vergehen.

Wie sich dem entziehen? Eben durch den Waldgang. Ich gestehe, dass mir dieses

Bild am Ende rätselhaft bleibt. Zum einen kann man das natürlich ganz konkret neh-

men: als Wanderung im Wald. In Ordnung, aber dann geht mir zumindest nicht die

149 Vgl. etwa 312. 359. 361. 368.

150 Ebd. 323. Das Erhabene wird 343 als etwas angesprochen, dem ausdrücklich Raum zu geben ist.

151 Vgl. 351. Auch 355: »Wichtiger ist die Verwirklichung des alten Grundsatzes, dass der freie Mann

bewaffnet sei […].«

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 165

Bedeutung auf, mit der dieses Bild angefüllt ist. Und wer garantiert, dass man sich im

Wald nicht verirrt? Wie sollte aus diesem Waldgang jenseits purer Verweigerung eine

Haltung konkreten Widerstands erwachsen? Wie vermeiden, dass es dem Waldgänger

ergeht wie dem Protagonisten ausMartin SutersThe dark side of themoon, dessen Abstieg

in denWahnsinnmit der Vereinsamung imWald korreliert? Aber vielleicht ist es ja auch

einfacher und Jünger versucht lediglich, die Figur des Partisanen für seine Zwecke zu

entfremden.152

Auf einer zweiten Eben tritt derWald dann als dermetaphysische Gegenentwurf der

beschleunigtenundderKatastrophe zutreibendendiesseitigenWirklichkeit auf.Eswer-

den dann zwei symbolische Register unterschieden, wobei das Schiff (besonders die Ti-

tanic) für die Welt von Unruhe, Technisierung, Automatisierung und Unfreiheit steht.

»Das Schiff bedeutet das zeitliche, der Wald das überzeitliche Sein.«153 Aber wieder ist

klar, dass man mit solcher Metaphysik keine Hoffnung auf wirkungsvolle Arbeit an der

Wirklichkeit verbinden darf. Müssen unter dieser Perspektive nicht alle Unterschiede

und selbst Konflikte, ja: Grausamkeiten in dieser Welt auf eine bloße Erscheinung zu-

sammenschrumpfen (wie es Jünger ja auch gelegentlich selbst andeutet)? Es versteht

sich, es hat immer auch solche gegeben,diemit undunterEinsatz einer derartigen,klas-

sischenMetaphysik oder Religiosität wirksam ins Politische eingegriffen haben, auf die-

ser oder jener Seite; aber ebenso klar ist auch, dass die Kraft zu solchem Eingriff sowie

die Stoßrichtung desselben eben nicht aus derMetaphysik als solcher geschöpft sind. Es

mag Affinitäten zwischen bestimmten Metaphysiken und bestimmten Politiken geben;

es gibt keine Zwangsläufigkeit und keine geraden Linien, die von hier nach da führen

oder zurück.

Schließlich geht Jünger noch einen Schritt weiter. Nicht nur aktiviert der Waldgang

politische Widerständigkeit; nicht nur ist er eine Promenade im Ewigen; der Waldgän-

ger selbst ist eine Gestalt in demmetaphysischen Sinn, der seit Der Arbeiter vertraut ist.

Leider bleiben aber die Ausführungen dazu unbefriedigend. Jünger setzt drei große Ge-

stalten gegeneinander ab, in dem Versuch, über sie ein Bild der Zeit zu zeichnen. Der

Arbeiter ist die Gestalt, die für die technische Transformation und Beherrschung des

Universums steht, »das tätige Prinzip«. »Der Unbekannte Soldat steht auf der Schatten-

seite der Aktionen«, er ist dem tätigen Prinzip zumOpfer gefallen.DerWaldgänger hin-

gegen ist die Figur dessen, der in diesem Spiel der immer restloseren und absoluteren

Herrschaft/Vernichtung (im Spiel von Arbeiter/Unbekannter Soldat) durch dieMaschen

gleitet, der »vereinzelt undheimatlos geworden« ist.Das ist aber nur die notwendigeBe-

dingung; die hinreichende ist die Bereitschaft, Widerstand zu leisten. »Waldgänger ist

also jener, der ein ursprüngliches Verhältnis zur Freiheit besitzt, das sich, zeitlich gese-

hen, darin äußert, dass er dem Automatismus sich zu widersetzen und dessen ethische

Konsequenz, den Fatalismus, nicht zu ziehen gedenkt.«154

Das ist sicher beruhigend, dass derWaldgänger nicht Fatalist werdenwill. Die Frage

ist nur, ob man dazu in den Wald gehen muss. Oder ob der Waldgang nicht allzu leicht

inWeltflucht umkippt, die ja auch nicht fatalistisch seinmuss, um folgenlos zu bleiben.

152 In der Tat wird im § 29 auf Partisanen und Guerilleros angespielt.

153 Ebd. 317.

154 Ebd. 306.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Wieder rächt sich die Ironie: Der Waldgänger, der Anti-Nihilist, wird, weil er nichts zu

sagen hat und eben deshalb tausendWortemacht, umnichts zu sagen, zum einzig wah-

renNihilisten. So endet denn derWaldgangmit einer besonders ahnungsvollen Passage,

in der dem Viel- und damit Nicht-Sinn der Worte im Plural die Tiefe und Bedeutungs-

schwere des einenWortes entgegengesetztwird,das aber natürlich nicht ausgesprochen

wird. »DieWorte bewegen sichmit demSchiffe; der Ort desWortes ist derWald.«155 Nicht

zufällig erinnert das anHeidegger. Jünger undHeidegger pflegen einen Jargon, der sich

weigert, etwas auchmal im Ernst zur Diskussion zu stellen (denn dazumüsste man das

große Wort, im Singular, auch mal aussprechen), und der sich dabei sehr effektvoll den

Anschein des Elitären gibt. Wer ihn in Frage zieht, wird abgefertigt: als Ignorant oder

eben gleich als Nihilist und Zerstörer. Am Ende ist dann irgendwie alles eins und des-

halb unaussprechbar: »Im Urgrund ist das Wort nicht Form, nicht Schlüssel mehr. Es

wird identisch mit dem Sein.«156 Und ganz wie bei Heidegger legt sich schließlich alles

um das Nichts, die Leere, das Schweigen, die Stille: »Die Sprache webt um die Stille, wie

die Oase sich um eine Quelle legt.«157 Der Kampf dieser Antinihilisten ist selbst nihilis-

tisch. Das kommt davon, wenn man nur »die Idee« hat, für die man kämpft, aber keine

Idee, wovon die Idee noch Idee sein könnte.158

Das Geisterheer. Es könnte noch einen weiteren Aspekt in Jüngers Wahl des Waldgangs

geben, einer, der Jünger selbst verborgen geblieben ist. Canetti ist aufgefallen,wiewich-

tig der Wald für die Phantasie der Deutschen und vor allem der deutschen Jugend war.

Er schreibt:

155 Ebd. 371.

156 Ebd. 373.

157 Ebd.

158 Ichwar bereit, es Jünger zugutezuhalten, dass er Drogen undRausch ein Buch gewidmet hat. Doch

die Annäherungen präsentieren in Wahrheit nur eine weitere Variante des Zelebrierens einer als

erhebend empfundenen Metaphysik – diesmal sogar, ironisch genug bei dem Thema, besonders

substanzlos. Das Buch ist der größtenteils belanglose und zunehmend unzusammenhängende Er-

guss eines alten Mannes, der sich den Anstrich der mystischen Tiefe zu geben bemüht ist. Viel ist

vom »Namenlosen« und »Ungesonderten« die Rede, zu viel. Die Metaphysik vom Krabbeltisch ist

wieder da, z.B.: »DasMannigfaltige wird durchschritten und bleibt imwesenlosen Schein zurück.«

(379) Dort, wo das wahre Sein geschieht, begegnet es als »Eintretendes«, das Geschehen selbst ist

eben »Annäherung«. Es fehlen nicht die historischen Spekulationen: Offenbar leben wir in einer

Zeit eines »GroßenÜbergangs«, der sich aber vor allenDingendadurch auszeichnet, dassmanüber

ihn nichts Klares sagen kann. Wie immer gilt: Wenn man etwas benennen und diskutieren kann,

dannmuss es sich zwangsläufig umeinen »kleinenÜbergang« handeln.Man kann es nicht bestrei-

ten, dass Jünger gelegentlich ein Gespür für Abgründiges hat; doch sobald er sich dann raunend

darüber verbreitet (wie z.B. bei den Reflexionen über die Tiere gegen Ende), kommen doch wie-

der nur die abgedroschensten Phrasen heraus. Das freilich wird dann als Tiefsinn verkauft. Einmal

glaubt man das vielleicht, aber am Ende camoufliert sich da schlichtweg denkerische Leere. Und

das alles ist gekleidet in einen altertümelnden Stil, der wohl rauskommt, wenn jemand, dem der

Stand im Wirklichen fehlt, versucht sich vorzustellen, was wohl guter Stil ist. Die Unechtheit der

Sprache verrät die Unaufrichtigkeit der Gedanken. Wie jemand Jünger für einen großen Denker

halten kann, bleibt schleierhaft.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee 167

DasMassensymbol der Deutschen war dasHeer. Aber das Heer warmehr als das Heer:

es war dermarschierendeWald. In keinemmodernen Lande derWelt ist dasWaldgefühl

so lebendig geblieben wie in Deutschland. Das Rigide und Parallele der aufrechtste-

henden Bäume, ihreDichte und ihre Zahl erfüllt dasHerz desDeutschenmit tiefer und

geheimnisvoller Freude. Er sucht denWald, in demseineVorfahren gelebt haben, noch

heute gern auf und fühlt sich eins mit den Bäumen. […] Heer und Wald waren für den

Deutschen, ohne dass er sich darüber im klaren war, auf jedeWeise zusammengeflos-

sen. […] Der Knabe, den es aus der Enge zu Hause in denWald hinaustrieb, um, wie er

glaubte, zu träumen und allein zu sein, erlebte dort die Aufnahme ins Heer voraus. Im

Wald standen schon die anderen bereit, die treu und wahr und aufrecht waren, wie er

sein wollte, einer wie der andere, weil jeder geradewächst, und doch ganz verschieden

an Höhe und Stärke.159

Das heißt aber: Der Waldgang Jüngers ist der Akt des Einzelnen nur gezwungenerma-

ßen. Es ist der Akt eines, der lieber im Heer seinesgleichen fände, der das aber, nach

dem Ende der echten Heere, die es natürlich nur unter Fürsten geben kann, nicht mehr

vermag. Da geht einer wandeln unter den Geistern der Waffenbrüder. Und in Wahrheit

ist ja der Text nichts anderes: die durchgeführte Phantasie einer namen- und wortlosen

Verbrüderung der freien Einzelnen, ihre Verschwörung, nichtmehr zu einemHeer, aber

immerhin zu einer Elitetruppe.Es ist die zeitlicheUmkehrung inBezug auf denKnaben:

dieNostalgie des verlorenenHeeres.Damit auch endlich,was Jünger seit 1920 literarisch

zu erreichen suchte: eine Rechtfertigung undRettung aller Opfer imHohen, in dem,das

alle einzelnen umfängt und sie in ihrer Gemeinschaft nach oben wachsen lässt.160

159 Canetti: Masse und Macht. 202f.

160 Höchst aufschlussreich sind auch Canettis Ausführungen über den Überlebenden, in dem er die

Essenz desMachthabers erkennt. Das Überlebenwird zu einer Art Sucht, die zugleichmit demUn-

sterblichkeitsstreben korrespondiert. »Alle Absichten desMenschen aufUnsterblichkeit enthalten

etwas von einer Sucht, zu überleben.« (ebd. 267). Das passt sehr gut auf Jünger, dessen Stahlgewit-

ter einenMoment des Überlebens auf den anderen häufen. Jüngers »heroischer Realismus« erhält

hiervon Aufklärung, denn der Held ist in Canettis Perspektive der, der oft und viele überlebt hat

und in dem sich daraus ein »Gefühl der Unverletzlichkeit« eingestellt hat (ebd. 269); Jünger: »Ab

und zu, beim Schein einer Leuchtkugel, sah ich Stahlhelm an Stahlhelm, Klinge an Klinge blinken

[auch einen Wald also] und wurde von einem Gefühl der Unverletzlichkeit erfüllt.« (In Stahlge-

wittern. 103) Dieses Heldentum des Überlebenden wird als Auserwähltheit erfahren (Masse und

Macht. 268). Wie es Jünger schreibt, dessen Überleben im Ersten Weltkrieg wieder und wieder

dem Zufall geschuldet war: »Derartiges sieht man nicht als Zufall an.« (In Stahlgewittern. 119)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469798-008 - am 14.02.2026, 09:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

