
160

Anhang: das Tier als Person
»Stumpf, so lächelst du, die kranken
Glieder schleppend – du, das Tier!«

Ossip Mandelstam

a. Zur Phänomenologie von Tieren und Menschen

Die Frage nach der Stellung der Tiere in der Welt, die aus der Sicht 
des Menschen erhoben wird, ist keineswegs eindeutig zu beantworten. 
Bereits in der Antike gibt es Tierfeinde und Tierliebhaber und solche, 
die sich als Menschen den Tieren nahe sehen. Musterbild einer solchen 
Unperson ist Diogenes von Sinope. Er lebt in einem Fass wie in einer 
Hundehütte, betreibt widersinnige Geschäfte – er verkaufte sich selbst 
an jene, die einen Herren erwerben wollen! – und verfolgte im Zeichen 
des Hundes eine kynische Vernunft, die nicht nur Alexander, sondern 
auch den staatstragenden Philosophen Paroli bietet. »Als Platon ihn 
Hund nannte, erwiderte er: Jawohl, denn ich bin zu denen, die mich 
verkauft haben, wieder zurückgekehrt.« (Diogenes Laertius, Leben und 
Meinungen berühmter Philosophen, 6. Buch, Kap. II, 40)

Die Stellung der Tiere in der Philosophie des Menschen ist eindeutig. 
In den Fragmenten der älteren Vorsokratiker werden Tierbilder immer 
wieder bemüht, um über den Menschen und den Bau des Kosmos Aus-
kunft zu geben. »Der Mensch sei aus einem anderen Lebewesen, d.h. 
einem Fisch, entstanden und diesem anfänglich ähnlich gewesen.« (An-
aximander, DK 12 A 11) Für Xenophanes und Heraklit dienen Rinder, 
Pferde, Löwen, Hunde ebenfalls dazu, die Eigenart des Menschen he-
rauszustellen.

In der klassischen Antike setzt sich diese Tendenz in zwei Richtungen 
fort. Es geht um den Vergleich zwischen Mensch und Tier und um das 
Miteinander beider. Im ersten Fall soll die Leistungsfähigkeit beider 
Gattungen ermittelt werden (wer kann ›besser‹ denken, laufen, urtei-
len?), im zweiten die praktische Verwendbarkeit (der Mensch nutzt den 
Ochsen als Zugtier).

Platon weist den Tieren in beiden Hinsichten einen Platz in der Polis 
zu. In einer Erzählung über die Ordnung des Kosmos kommt es gar zu 
einer Spekulation über ein goldenes Zeitalter, in dem »auch mit Tieren 
vernünftiger Umgang« (Politikos, 272 d) möglich gewesen ist. Doch seit 
der Entstehung der Zivilisation versteht sich der Mensch im Vergleich 
zum Tier als ein Prometheus und damit als ein Mängelwesen (Protago-
ras, 320 c – 322 a). 

Aristoteles verfährt systematischer. In der pyramidalen Ordnung sei-
ner Metaphysik wird bekanntlich gezeigt, dass und wie der Mensch 
nach Wissen strebt. Zur Charakterisierung des spezifisch menschlichen 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

ZUR PHÄNOMENOLOGIE VON TIEREN UND MENSCHEN

Zugangs zum Wissen führt Aristoteles den Vergleich zum Tier auf. 
Alle Tiere sind demnach gelehrig, aber wer, wie die Biene, nicht hören 
kann, wird nichts weiter lernen können (Metaphysik, 980 a 25). Mit der 
Schichtenlehre der Seele beginnt Aristoteles den Diskurs der Animali-
tät, der Mensch und Tier zugleich betrifft. Die Beseelung zeichnet alle 
Lebewesen aus, Pflanzen, Tiere und Menschen, aber in abgestufter Wei-
se. In diesen Abstufungen scheinen bereits die Wertunterschiede durch, 
die ab der Neuzeit zwischen Mensch und Tier vom Menschen gemacht 
werden.

Im Mittelalter existiert eine Tendenz, Tiere als Mitgeschöpfe zu be-
trachten. Franz von Assisi (1181–1226) schwört in seiner berühmten 
Vogelpredigt seine Brüder, wie er sagt, auf die Ordnung der Schöpfung 
ein. »Meine Brüder Vöglein, gar sehr müsst ihr euren Schöpfer loben, 
der euch mit Federn bekleidet und die Flügel zum Fliegen gegeben hat; 
die klare Luft wies er euch zu und regiert euch, ohne dass ihr euch zu 
sorgen braucht.« Der Mensch ist dem Tier nicht schlechthin überlegen; 
beide sind Mitbewohner einer durch Gott verbürgten Weltordnung. 
»Als der Vater alle Kreaturen gebar, da gebar er mich.« (Meister Eckhart, 
Der Morgenstern)

Lehrreich sind im Zeitalter der Erfindung der neuzeitlichen Vernunft 
die »Kontroversen« um das Tier. Der Ton und die Kontraste werden 
schärfer. Eine nachhaltige Konsequenz unter anderen, die aus Descartes’ 
Philosophie des Cogito resultiert, ist die Auffassung, Tiere seien seelen-
lose Substanzen und damit Maschinen. Tiere unterliegen den Gesetzen 
der Mechanik, nicht der Metaphysik. Damit ist ein substanzieller Un-
terschied zwischen Mensch und Tier in die Welt gebracht. Descartes be-
gründet die Perspektive einer »radikalen anthropologischen Differenz« 
(Wild 2008, 50).

Montaigne ist ein Widersacher von Descartes, da er sich hütet, den 
Menschen zu überschätzen und überzubewerten. Er rechnet Trägheit, 
Gewohnheit, Krankheit, Schlaf und manch andere Passivität dem Men-
schen zu, was sich auch in der Frage nach den Tieren niederschlägt. 
Mensch und Tier sind einander eher ähnlich als radikal voneinander 
verschieden.

Im Ausgang der Neuzeit gewinnen Tiere als Grenzfiguren des Politi-
schen eine besondere Bedeutung (vgl.: Bühler 2012). Für Thomas Hob-
bes erscheint der Wolf als Kennzeichen einer wilden und bedrohlichen 
Animalität. Der Wolf ist ein Tier, aber auch der Mensch ist ein Tier. 
Aus Sicht der modernen Zoologie ist es erstaunlich, dass dem Wolf als 
Tier eine definitiv feindliche Natur zugeschrieben wird. Der Mensch, 
der auf seine Weise mit dem Wolf tanzt, nähert sich der gesetzlosen 
Bestie an. Bei Hobbes kehrt das Moment der Mitgeschöpflichkeit von 
Mensch und Tier wieder, aber anders als im Mittelalter. Der sicher tra-
gende Kosmos ist verschwunden, die Welt ein Ensemble von Kräfte-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

verhältnissen. »Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft, 
tierisch und kurz.« (Hobbes 1984, 96) Auch für Locke steht das Tier 
im Zeichen einer Rohheit, die Furcht einflößt und daher zu bewältigen 
ist, im Mittelpunkt. Im Kapitel 3, Abs. 16 der Zweiten Abhandlung über 
die Regierung werden die Feinde des bürgerlichen Menschen als Raub-
tiere bezeichnet, die sich selbst aus der Vernunft ausschließen. Sie dür-
fen daher wie Gesetzlose ohne weitere Begründung getötet werden. Zur 
Verdeutlichung führt Locke an, dass jene Gesetzlosen wie Wölfe oder 
Löwen sind, die ebenfalls von Menschen um ihr Leben gebracht werden 
dürfen. Erst bei Rousseau ändert sich die Perspektive. Da Rousseau, wie 
Levi-Strauss hervorhob, ein Interesse am Fremden als Fremdem entwi-
ckelte, wird von ihm die Eigenperspektive, die Tiere der Welt gegenüber 
einnehmen, erwogen und zur Geltung gebracht (vgl.: Därmann 2016).

Die Leugnung einer definitiven, anthropologischen Differenz zwi-
schen Mensch und Tier und damit auch der ethischen Differenz, wird 
bekanntlich von Charles Darwin zu einem gewissen Höhepunkt ge-
führt: Der Mensch und viele der Tiere unterscheiden sich in ihrem 
emotionalen und in ihren kognitiven Vermögen nicht grundsätzlich 
voneinander. Der Mensch ist daraufhin gekränkt und somit trostbe-
dürftig, wie Hans Blumenberg erwägt.

b. Bestien

Seit der Antike existiert ein großes Bestiarium, das auch bis in die Li-
teratur und die Kunst hineinreicht (vgl.: Borgards/Pethes 2013), man 
denke nur an Homer, Shakespeare, Heine, Rilke, Kafka, Claudel, 
Borges, Coetzee, Roth und Menasse. Noch Goethe verarbeitete die alte 
Geschichte vom listigen Reineke Fuchs. In der Musik veranstaltet Ca-
mille Saint-Saens einen Karneval der Tiere, der die Menschen verspottet 
(vgl.: Willemsen 2003), und in der Malerei treten Tiere nicht zuletzt als 
Fabelwesen einer anderen, manchmal besseren Welt auf. Henri Rous-
seau oder Picasso folgen diesem Motiv. Zuletzt eröffnete die Documen-
ta, die wichtigste Ausstellung zeitgenössischer Kunst in Deutschland, 
2012 einen Skulpturenpark für Hunde. Kunst soll nicht nur von Tieren 
handeln, sondern für sie selbst auch erfahrbar sein. Was Hunde wohl als 
schön ansehen?

Die Philosophie unterscheidet sich von der Kunst darin, dass sie Tie-
ren meistens, vor allem in der Tradition, eine randständige Position zu-
schreibt. Die Anthropologie trifft seit Kant folgende Unterscheidung: 
Der Mensch ist in physiologischer Hinsicht ein Mängelwesen, aber in 
pragmatischer Hinsicht zeichnet er sich durch den Logos aus (Böhme 
1985, Kap. 16). Von Tieren wird daraufhin sehr oft gesagt, dass sie – im 
Vergleich zum Menschen oder auch zu den Göttern – weniger an Ver-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

DIE PHILOSOPHIE

stand, Würde, Wert, Macht, Möglichkeiten und Lebensspanne hätten. 
Das Tier als das pragmatische Mängelwesen. Bei Marx heißt es, dass das 
»Tier unmittelbar eins mit seiner Lebenstätigkeit ist« (MEW 40, 516) 
und daher weder zur Distanz noch zur Poiesis fähig sei. Die Funktion 
des Tieres dient somit der Erhöhung des Menschen, der nach Wissen 
und dem Guten strebt, oder aber als Gegenwelt zum Menschen, sofern 
sich dieser als allzu unmenschlich erwiesen hat. Lieber der Schäferhund 
als der SS-Mann!

Besonders in der Psychoanalyse treten Tiere als eine eigene Macht 
auf, die dem Menschen nicht aus dem Sinn geht. Bereits Francisco de 
Goya zeigte mit seiner berühmten Graphik Der Schlaf der Vernunft ge-
biert Ungeheuer, dass das Cogito bedroht ist. Ruht es sich aus, wird es 
von Fledermäusen und anderen Geschöpfen der Nacht heimgesucht. In 
den klinischen Schriften der Psychoanalyse stecken zahllose Tiermeta-
phern, etwa in jener über die berühmte Anna O aus Breuers und Freuds 
Studien über Hysterie, die von schwarzen Schlangen heimgesucht wird. 
Der kleine Hans hingegen hegt eine kindliche Sexualneugierde auf be-
stimmte Tiere (den Storch!) und schließlich ist auch an die Fälle des 
Rattenmanns und des Wolfsmanns zu denken.

c. Die Philosophie

Die philosophische Rede, die sich mit den Federn der Eule schmückt 
und den männlichen Menschen über alles preist, ist in den letzten Jahr-
zehnten unterbrochen und zurückgedrängt worden, und zwar beson-
ders von jenen, die die Philosophie einst zu Randgruppen gemacht hat: 
Behinderte, Frauen, Kinder. Ihr Kampf wider die Philosophen ist auch 
den Tieren zugutegekommen. Dadurch etablierte sich vor dem Hinter-
grund traditioneller Reflexionen über das Tier (vgl.: Ingenspiep/Baranz-
ke 2008) ein neuer und belebender Diskurs. Wertunterschiede zwischen 
Menschen und Tier können demnach nicht mehr als sicher oder gar als 
gegeben angenommen werden. Ein erster Schritt zur Veränderung der 
Sicht auf das Tier liegt in der Einsicht, dass Tiere als Pluralität auftreten. 
Löwe, Haubentaucher, Maulwurf, Ringelnatter, Zitronenfalter, Forelle 
usw., Ungleiche gleich zu machen ist ungerecht, auch im Falle von Tie-
ren!

Seit wenigen Jahren existiert eine Flut von Büchern über unser am-
bivalentes Verhältnis zu Tieren. Fleischverzehr, Fleischproduktion, 
Tiertransporte und eben Tierversuche lauten deren Stichworte. Die 
Forschungsrichtung der Human-Animal Studies untersucht diese Ge-
mengelage, denn der Mensch verhält sich Tieren gegenüber ambivalent: 
wir streicheln und wir essen sie (Hal Herzog). In der wissenschaftlichen 
Forschung wird seit längerem darüber diskutiert, dass Tierversuche, 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

die mit der Tötung der ›Versuchsobjekte‹ enden, möglichst unterlassen 
werden sollten, da auch tierethische Überlegungen ins Gewicht fallen 
(vgl.: Spatzenegger 2011). Die strikte Annahme, dass ohne Tierversuche 
Krankheiten wie Demenz, Parkinson, AIDS und Ebola nicht geheilt 
werden könnten, verliert an Plausibilität. Im Zeitalter der Digitalisie-
rung können manche Reaktionen von Organismen simuliert und Tiere 
daher geschont werden. Man denke auch an die Erfolge der synthe-
tischen Biologie, die Organe künstlich erzeugen kann, an denen statt 
an lebenden Tieren zukünftig Versuche durchgeführt werden könnten. 
Es existiert in Deutschland folgerichtig ein Verein ›Ärzte gegen Tierver-
suche‹. Kritisch wird seit einigen Jahren in der Medizin die Xenotrans-
plantation diskutiert, wodurch manche Tiere als Ersatzteillager im 
Falle eines Mangels an menschlichen Spenderorganen genutzt werden 
könnten (vgl. Engels 1999, 283ff).

Dem entspricht, dass in Deutschland der Tierschutz zu den Aufgaben 
des Staates zählt (GG, Art. 20a) und das deutsche Tierschutzgesetz den 
Menschen in die Verantwortung nimmt: Leben und Wohlbefinden des 
Tieres sind zu schützen. Niemand darf einem Tier ohne vernünftigen 
Grund Schmerzen, Leiden oder Schäden zufügen. Monstermutationen 
wie Langohrhunde ohne Fell oder Hunde mit Knautschgesicht gelten 
beispielsweise als Qualzucht. Ein Gericht in Münster verbot einem Mu-
sikliebhaber daher, seinem Pony das Logo seiner Lieblingsrockband ein-
zutätowieren. Den Vorgang als solchen hätte das Tier schadlos überstan-
den. Aber dann? Eine mögliche individuelle Verschönerung des Tieres 
liegt wohl nicht im Auge des Betrachters! Hollywood erwägt, Tieren, 
die in Streifen eine gute Figur machen, mindestens ein goldenes Band 
zu verleihen. Ist es denkbar, dass Tiere auch Filmpreise gewinnen kön-
nen? – Es bleibt der Mensch, der dem Tier seinen Namen gibt und sich 
um das Tier sorgt. Aus welchen Motiven auch immer.

Die radikalste Aufwertung von Tieren nimmt der Philosoph Will 
Kymlicka in Zoopolis vor. »Tiere haben dasselbe Recht auf Leben und 
Freiheit wie wir Menschen, denn auch für sie ist ihr Leben kostbar, so 
wie unser Leben für uns kostbar ist.« (Kymlicka 2012, 50) Dieser Spe-
ziesismus soll gar »Bürgerrechte für Tiere« begründen. Tiere gelten hier 
als Personen. Gleichwohl vermag die Politik nicht das grundlegende tie-
rethische Problem zu lösen: die Tötung von Tieren. Kierkegaard erzählt 
die Geschichte Abrahams, der in die religiöse Lebensweise gesprungen 
sei. Zur Belohnung schuf Gott das Menschenopfer ab, anstelle Isaaks 
wurde ein Widder getötet.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

d. Die Phänomenologie

Jede Rede vom Tier, mit dem Tier und über das Tier ist eine mensch-
liche Rede und hat sich zu reflektieren. Von wo aus spricht der Mensch, 
warum spricht er, welche Ziele verfolgt er? Der Beitrag der Phänome-
nologie zum Diskurs über Tiere und Menschen hat mindestens sechs 
Redeanteile und spricht für eine gewisse Andersheit der Tiere.

Die Phänomenologie sucht erstens Abstand zu Descartes. In diesem 
Sinne kommt es darauf an, Tiere nicht nur als Objekte, sondern als Mit-
subjekte in der Welt zu verstehen. Für Husserl sind Tiere Mitbewohner 
der Welt. Da Tiere auch »so etwas wie eine Ichstruktur« (Husserl 1973, 
177) haben, gibt es auch für sie sogar die Welt als ihre Umwelt. »Tie-
rische Gemeinschaft, tierisches geselliges Leben – in rein geistiger Be-
ziehung betrachtet, lebend in ihrer Umwelt.« (ebd., 180) Tiere bleiben 
vom Menschen dadurch unterschieden, dass sie keine Personen sind: 
»Die Biene handelt nicht.« (ebd., 181) Die Gegebenheit des Tieres für 
die menschliche Person erfolgt durch »Abwandlung der mitmensch-
lichen Einfühlung.« (ebd., 182) Wenn sich der Mensch in Tiere einfüh-
len kann, dann sind Tiere aber nicht anders als der Mensch. Wenn Tiere 
jedoch anders sind, dann kann sich der Mensch nicht in sie einfühlen. 
Was ist ein Mensch? Was ist ein Tier? Oder eine Fledermaus? Damit 
ist das Problem der Animalität, das Mensch und Tier gleichermaßen 
betrifft, vorgezeichnet. »Wenn ein Löwe sprechen könnte, könnten wir 
ihn nicht verstehen.« (Wittgenstein 1977, 358)

Die Phänomenologie sucht zweitens eine gewisse Nähe zu Montai-
gne. »Der tierische Instinkt ist perfekter als unsere Vernunft.« (Mer-
leau-Ponty 1947, 298) Merleau-Ponty thematisiert das Problem der 
Animalität sehr genau. Im Rahmen seiner neuen Ontologie und ihren 
Ausführungen zur Natur nimmt er in seinem Spätwerk eine Neube-
stimmung von Welt, Mensch und Natur vor. Damit schüttelt die Phä-
nomenologie jeglichen Cartesianismus ab. Merleau-Ponty knüpft an 
Aristoteles, Schelling und an die zeitgenössischen Wissenschaften (Port-
mann, Uexküll, Buytendijk, Köhler, Plessner) an (vgl.: Merleau-Ponty 
2000) und vertieft damit sowie durch Seitenblicke auf die Psychoana-
lyse sein Programm einer Erkundung der Wahrnehmungswelt, in deren 
Mitte die Animalität und deren Dilemma steht (Merleau-Ponty 2006, 
31ff). Klassische Wertunterschiede zwischen Rationalität und Animali-
tät verlieren an Bedeutung.

Die Phänomenologie versucht drittens Begriff und Sache der Ko-
gnition neu zu diskutieren. Als Tierphilosophie befasst sie sich mit der 
Frage, als was das Tier die Welt wahrnimmt und ob es zu ähnlich diffe-
renzierten Akten wie der Mensch oder zu anderen in der Lage ist. Die 
Intentionalität kann als ein Kriterium verstanden werden, das Verhält-
nis von animal und ratio zu bestimmen. Ist es so, dass nur der Mensch 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

etwas-als-etwas erfahren und behandeln kann, das Tier oder Tiere aber 
nicht? Die Antwort auf diese Frage entscheidet darüber, wie different 
Mensch und Tier sind und darüber, wer Macht zur Gestaltung von Welt 
hat. Die ältere Phänomenologie, wie etwa auch die Anthropologie Max 
Schelers, rechnete noch mit sehr eindeutigen Unterschieden zwischen 
Mensch und Tier – meist durch die Fähigkeit zu sogenannten ›geistigen 
Akten‹ begründet. Von der Differenzierung von Mensch und Tier an-
hand geistiger Vermögen zur Diskussion über den Wert von Lebewesen 
ist es nur ein Schritt. Hans Jonas hebt hervor, dass Heidegger in seinem 
Brief über den Humanismus gegen die Versetzung des Menschen in die 
Tierheit protestiere, weil sie »den Menschen zu niedrig ansetze« (Jonas 
1994, 364). Mit der kognitiven Differenz geht eine ethische Differenz 
einher, die den modernen Diskurs der Tierethik und der Ethik der Be-
ziehung zwischen Mensch und Tier begründet (vgl.: Wolf 2012). Deren 
zentrale Anliegen sind es, gegen die Vernunft als »exklusives Privilegio« 
(Schopenhauer 1986, 773) des Menschen zu protestieren und einen 
Ausweis des »Tieres im Menschen« (Nietzsche, Genealogie der Moral II, 
Nr. 23) zu führen.

Die Phänomenologie untersucht viertens den gemachten, den ge-
wollten und in gewisser Hinsicht für die menschliche Gesellschaft kon-
stitutiven Unterschied zwischen Mensch und Tier. 

Die Phänomenologie misst fünftens den Schutzbereich des Ethischen 
unter Berücksichtigung der Vulnerabilität der Tiere aus. Als Tierethik 
untersucht sie das Problem, als wen oder was der Mensch das Tier be-
handelt. Mit gleichem Wert und gleicher Würde? 

Die Phänomenologie setzt sich sechstens kritisch mit alternativen An-
sätzen auseinander, die, wie die Human-Animal-Studies, Annahmen des 
Sozialkonstruktivismus in die Diskussion um die Tiere einbringen. 

Eine Phänomenologie von Menschen und Tieren bietet insgesamt die 
Möglichkeit, gängige und traditionelle Urteile über das Leben und Le-
bewesen einzuklammern. Sie versucht, bestimmte Einseitigkeiten, die 
von Biologie, Philosophie, Psychologie und Umweltlehre in die Welt 
gesetzt worden sind, zugunsten einer integrierenden Perspektive zu ver-
meiden.

Wenn der Mensch als vulnerable Person und wenn vulnerable Personen 
um ihrer selbst im Achtungs- und Schutzbereich des Ethischen berück-
sichtigt werden sollen, dann stellt sich auch die Frage nach dem Status 
von Tieren, da auf sie die Definition der vulnerablen Person ebenfalls 
zutrifft. Nachfolgend sollen Aspekte einer Antwort auf diese Frage skiz-
ziert werden.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

e. Der klassische Logos: Aristoteles, Kant

Aristoteles zeigt in seiner Metaphysik, dass im Zuge des menschlichen 
Strebens nach Wissen über einen Stufengang Eigenschaften und Kom-
petenzen erworben werden, um den Kosmos erkennen zu können. 
Auf der untersten Stufe befinden sich die Steine und andere offenbar 
unbelebte Materie. Demgemäß »fällt der Stein von Natur« (N. Ethik, 
1103a20) aus, er gehört auf die Erde, physisch wie symbolisch. Über 
die unbelebte Materie erheben sich Pflanzen, Tiere und Menschen, da 
sie jeweils über eine anima vegetativa beziehungsweise anima sensitiva 
verfügen und somit Wahrnehmungen von sich und der Welt machen 
und darauf wiederum reagieren können. Im Unterschied zu Pflanzen 
und Tieren verfügt der Mensch aber noch über eine anima rationalis. Er 
verfüge damit über den Logos und vermag, Erfahrungen auszuwerten, 
Begriffe zu bilden und Prinzipien zu erkennen. Das Tier ist für Aristo-
teles zwar kein unbelebter Automat, wie der Rationalismus der Neuzeit 
später behauptet, aber auch kein Vernunftwesen. Aristoteles führt den 
Unterschied zwischen Haustieren und »wilden Tieren« ein, die »keiner 
Gemeinschaft« (Politik, 1253a 25) bedürfen. In George Orwells Vision 
Animal Farm sollten sich die ausgegrenzten Tiere dafür am feindseligen 
Menschen rächen, allerdings ohne es letztlich besser zu machen. Anima-
lismus ist also keine Alternative zu einem fehlgeleiteten Humanismus.

Kant legt seiner Ontologie den Unterschied von Ding und Person zu-
grunde. Dinge sind Mittel zum Zweck, Personen sind Selbstzwecke, da 
sie die Eigenschaften der Idee der Menschheit in sich haben. Das Tier 
erscheint im Verhältnis dazu als »vernunftloses Wesen« (Grundlegung 
zur Metaphysik der Sitten, BA 64), es ist somit kein Selbstzweck. Daraus 
folgt bekanntlich, dass wir nur gegenüber Personen direkte Pflichten 
haben, Tieren gegenüber jedoch nicht. Aber das ist noch nicht alles. 
Kant formuliert: »Wenn also jemand seinen Hund totschießen lässt, 
weil er ihm nicht mehr das Brot verdienen kann, so handelt er gar nicht 
wider die Pflicht gegen den Hund, weil der nicht urteilen kann, allein 
er verletzt dadurch die Leutseligkeit und Menschlichkeit in sich, die er 
in Ansehung der Pflichten der Menschheit ausüben soll.« (Kant 1990, 
256) Wenn der alte Hofhund zu taub ist, um verdächtige Geräusche 
melden zu können und somit seine Funktion nicht mehr ausüben kann, 
sollte ich ihm das Gnadenbrot geben und ihn nicht etwa töten, obwohl 
er mein Eigentum ist. Denn: wer grob und brutal gegenüber Tieren ist, 
stumpft innerlich ab und gerät in Gefahr, beim nächsten Gelage im 
Wirtshaus »Zum ewigen Frieden« aus Unbeherrschtheit ein Vernunft-
wesen zu verletzten. Um dem vorzubeugen, soll der Mensch sensibel 
und vorsichtig agieren, auch gegenüber Tieren.

Der klassische Logos ist in gewisser Hinsicht exklusiv angelegt: Das 
Tier ist kein Selbstzweck, da es keine oder nur eine geringe Vernunft 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

aufweist. Es gewinnt seinen Wert durch den Menschen und hat ihm ge-
genüber eine geringere Stellung. Mit Jacques Derrida formuliert: »Das 
Tier steht zwischen dem Stein und dem Menschen.« (Derrida 1988, 70)

f. Die moderne Bioethik

Die Aussicht, dass die Bestimmung des Logos meist dazu führt, dass 
dem Tier eine untergeordnete Position zugewiesen wird, ruft den Wi-
derstand von Tierschützern hervor. Interessanterweise nimmt Peter Sin-
ger, der in den frühen 70er Jahren für Animal Liberation eingetreten ist, 
im Namen des Tieres eine gewisse Umwertung des klassischen Logos 
vor. Die dem Schutz des Menschen geltende Ethik konstituiert sich, in-
dem sie der Natur und auch dem Tier eine Schutzwürdigkeit abspricht. 
Als Tierschützer könnte Singer eigentlich mit der Auffassung Kants zu-
frieden sein. Das Tier hat in der Pflichtethik zwar keinen originären 
Stellenwert, geschützt kann es aber dennoch werden. Singer geht es aber 
nicht nur um die Praxis, sondern auch um das Wertgefälle. Was wäre, 
so fragt Singer nun, wenn man die moralischen Eigenschaften der Idee 
der Menschheit als Grund zur Bestimmung des Wertes von Embryo-
nen, Menschen mit Behinderungen und Schweinen verwenden würde? 
Der Vergleich ergäbe sodann, dass das Tier der Anzahl nach mehr je-
ner Eigenschaften (Autonomie, Selbstbewusstsein, Empfindungsfähig-
keit, …) als der Fötus aufweist. Daraus folgt wiederum, dass dem Tier 
ein höherer Wert als dem Embryo oder einem Menschen mit Behin-
derungen zugeschrieben werden kann. Durch diese Maßnahme erfährt 
das Tier eine enorme Aufwertung im Verhältnis zum klassischen Logos. 
Allerdings sind die daraus gezogenen Konsequenzen unhaltbar (vgl.: 
Schnell 1999b).

Die Bioethik in der Version Singers verfährt ihrerseits exklusiv: Dem 
Tier wird ein deutlicher Zuwachs an Wert zuteil, jedoch werden Men-
schen, die keine Personen sind, weil sie, wie Embryonen oder Menschen 
mit Behinderung oder Demenz, keine moralisch relevanten Eigenschaf-
ten aufweisen, aus dem Schutzbereich des Ethischen verbannt. Das Tier 
steht zwischen Mensch und Person.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

HANS JONAS

g. Perspektivwechsel nach Montaigne

»Es gibt Völker, die einen Hund als ihren König anerkennen,
sie müssen seine Stimme und seine Bewegungen deuten
können. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf

die Gleichheit zwischen Mensch und Tier richten.«
Michel de Montaigne, Apologie des Raymond Sebond; 1998, 188

Versuchen wir, das Verhältnis zwischen Mensch und Tier weniger exklu-
siv aufzufassen, also das Ethische möglichst nicht zu Lasten des Tieres, 
aber auch nicht zu Ungunsten des Menschen (auch nicht des gesunden) 
zu denken. Dazu ist ein Perspektivwechsel nötig.

Der klassische Logos und die moderne Bioethik verwenden bei der 
Bestimmung des Status des Tieres stets einen eigenschaftstheoretischen 
Ansatz. Sie fragen, ob ein Lebewesen bestimmte – offenbar moralisch 
relevante – Eigenschaften aufweist. Moralität – hat eine Person oder ein 
Hund diese Eigenschaft? Selbstbewusstsein – hat ein Embryo oder ein 
Schwein diese Eigenschaft? Sofern eine relevante Eigenschaft angenom-
men werden kann, genießt sein Träger ethische Schutzwürdigkeit. Diese 
steigert sich, je entwickelter eine solche Eigenschaft ist. Sie mindert sich 
oder geht gänzlich verloren, je geringer die Eigenschaften als ausgebildet 
angenommen werden. Darin liegt die Exklusivität.

Der Perspektivwechsel beruht auf dem Versuch, die Begegnung, Bezie-
hung und das Miteinander von Mensch und Tier in den Mittelpunkt zu 
rücken, um ethisch möglichst nichtexklusiv vom Tier zu sprechen.

h. Hans Jonas

Hans Jonas’ Verantwortungsethik kann als Entwurf einer umfassenden 
Schutzethik verstanden werden. Interessanterweise hat in ihr die Be-
gegnung mit dem Tier dennoch keinen eigenen ethischen Status, weil 
für Jonas der Modus der Begegnung überhaupt keine ethische Relevanz 
hat.

Bekanntlich entwickelt Jonas eine ontologisch grundierte Ethik, der 
es um eine Erhaltung von Möglichkeiten für zukünftiges Leben geht. 
Bei der Näherbestimmung dieser Perspektive, auch mit Blick auf die 
Arbeiten zur Medizinethik, zeigt sich ein Schwanken. Geht es um eine 
Verantwortung für die Zukunft bestimmter Menschen oder für die Zu-
kunft der Menschheit oder für die Zukunft des Seins? Bin ich für je-
manden oder für etwas verantwortlich? Diese Frage bleibt unklar und 
mit ihr der Status des Tieres (vgl.: Schnell 2007).

Das Tier und seine Seele werden von Jonas ganz im aristotelischen 
Sinne gesehen: Bewegung, Wahrnehmung und Gefühl sind seine Ei-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

genschaften. Animalität bestimmt sich dabei gänzlich durch ihre »Ab-
zweigung von der vegetativen Lebensform.« (Jonas 1994, 187) Tiere 
und Pflanzen verhalten sich zur Umwelt, denn sie bilden ein wesent-
liches Element der Ökologie, doch eine Begegnung ist hier nicht vorge-
sehen, schon gar nicht mit dem Menschen. Einen Grund für das Feh-
len einer relationalen und pluralen Perspektive sieht Nathalie Frogneux 
in den bio-anthropologischen Grundlagen der Ethik von Hans Jonas. 
Demnach habe Jonas die Amöbe zur Grundbestimmung des Lebenden 
gewählt. Immerhin handelt es sich bei der Amöbe um ein bescheidenes 
Tier, aber auch um eines, das sich selbst völlig genügt, keines ande-
ren bedarf, da es sich durch Zellteilung reproduziert. Die Amöbe ist  
beziehungslos. Ausgehend von dieser Art des Lebendigen verfehlt Jo-
nas die Dimension der Begegnung auch in seiner Ethik (vgl.: Frogneux 
2007).

i. Das Miteinander von Mensch und Tier

Um die Begegnung des Menschen mit dem Tier näher fassen zu kön-
nen, gilt es, nicht die Konkurrenz um Eigenschaften, auch nicht eine 
Selbstgenügsamkeit der Lebewesen, sondern das Miteinander von 
Mensch und Tier zu beachten. Zu diesem Thema haben die Umwelt-
lehre, die vergleichende Psychologie, die zoologische Forschung und die 
Wissenschaften der Heilberufe viele Erkenntnisse entwickelt. Ich be-
schränke mich auf einen allgemeinen und keineswegs repräsentativen 
Überblick.

Grundsätzlich gilt es, das Tier nicht als Objekt innerhalb der mensch-
lichen Welt, sondern als Mitbewohner einer Welt aufzufassen. Das Ver-
halten des Tieres kommt in einer bedeutungsvollen Gestalt zum Aus-
druck. Adolf Portmann zeigt dieses unter anderem am Verhalten von 
Fischen und Pferden (vgl.: Portmann 1965). Von den allein auf den 
Menschen zugeschnitten Bestimmungen befreit, ist die Welt so zu den-
ken, dass sie von Mensch und Tier gemeinsam konstituiert wird. Jakob 
von Uexküll spricht in diesem Sinne von Umwelt. »Zwischen der Situ-
ation und der Bewegung des Tieres gibt es einen Sinnzusammenhang, 
den der Ausdruck ›Umwelt‹ übersetzt.« (Merleau-Ponty 2000, 242) Die 
Umwelt ist durch den Funktionskreis von Merkwelt und Wirkwelt aus-
gezeichnet, innerhalb dessen und in Auseinandersetzung mit ihm (dem 
Funktionskreis) sich Sinn spezialisiert. Obwohl Mensch und Tier ver-
schiedene Organisationsweisen der Erfahrung haben, ist eine Koopera-
tion zwischen ihnen in der als Umwelt verstandenen Welt möglich. Das 
berühmte Beispiel des Blindenhundes zeigt sehr deutlich, wie durch 
Kooperation ein für beide bedeutsames Handlungsziel – der Gang zum 
gelben Briefkasten, auch an Hindernissen vorbei! – realisiert werden 

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

kann (vgl.: Uexküll 1956, 70ff). Die Kooperation ist eine gemeinsame 
Nutzung von Fähigkeiten, über die nur einer der Partner verfügt. »Der 
Hund ist ein Such-Tier, er verfolgt nicht nur eine Spur, sondern auch 
›etwas‹ auf vielen Umwegen.« (Buytendijk 1958, 89) Es ist sicher nicht 
wünschenswert, dass der Hund den gelben Briefkasten mit einer gelben 
Mülltonne verwechselt!

Der Hund wird den Briefkasten vermutlich nicht als Briefkasten 
wahrnehmen, da ihm das deutsche Postwesen wohl unbekannt ist. Für 
das Miteinander von Mensch und Hund ist es nur wichtig, dass die 
Erfahrungsweisen des Menschen (»Briefkasten als Briefkasten«) und die 
des Hundes (»Dies als Dies«) zusammenpassen. Das Miteinander stellt 
sich gerade durch eine Art von Ergänzung verschiedener Erfahrungs-
weisen her, die auf ein Objekt gerichtet sind, das sich dabei nicht ein-
mal im strengen Sinne als »dasselbe« erweisen muss.

Durch die Kooperation bildet das Tier auch Eigenschaften aus. Wolf-
gang Köhlers Experimente im Rahmen einer Intelligenzprüfung bei Affen 
zeigen die Flexibilität der instrumentellen Vernunft bei Affen. Sie bauen 
und nutzen Geräte, um an die begehrten Bananen zu gelangen. Jane 
Goodall, die berühmte Verhaltensforscherin erwähnt, dass nicht nur 
Schimpansen, sondern auch manche Vögel von Werkzeugen Gebrauch 
zu machen vermögen, obwohl man glaubte, dass deren Hirn zu ›klein‹ 
sei, um eine derartige Intelligenz ausbilden zu können. Aber auch der 
Mensch bildet Eigenschaften aus. Viele Affenforscher lernen aus Begeg-
nung mit den Affen, Geräusche wie ein Affe hervorbringen zu können. 
Im strengen Sinne handelt es sich dabei nicht einmal um bloße Laute, 
sondern sogar um echte Symbole, wenn sich der Affe umdreht, nach-
dem der Mensch auf bestimmte Weise mit seinen Lippen geschmatzt 
hat. 

Die moderne Krankheits- und Gesundheitspflege setzt Tiere, Hunde 
und Katzen bei der Versorgung und in der Alltagsgestaltung von Pati-
enten mit Demenz ein (vgl.: Asche 2007). Menschen mit Demenz sind 
häufig schwer ansprechbar, eine explizite Verständigung mit ihnen ge-
lingt nicht immer problemlos. Eine Begegnung mit Tieren kann dazu 
führen, dass Patienten sich öffnen und durch das Anfassen des Tierfells 
auf die Welt zugehen. Patienten erfahren die Hinwendung zum Tier 
als Zuneigung und werden dadurch sicherer und ruhiger (vgl.: Berdau 
2012). Ihre Lebensqualität kann sich sogar vergrößern.

Die genannten Beispiele provozieren schließlich die Frage, ob der 
Unterschied zwischen Mensch und Tier nicht fließend sei. Carl von 
Linné hatte daher einst den Begriff vom Thiermenschen erfunden. Man 
könnte also annehmen, dass die Grenzen des Humanen unsicher sind 
(vgl.: Agamben 2002), gleichwohl sollte man, wie Helmuth Plessner 
schon in den 30er Jahren feststellte, die Rede von der Sonderstellung 
des Menschen im Kosmos nicht aus naiver Verbrüderung mit der Kre-

DAS MITEINANDER VON MENSCH UND TIER

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

atur aufgeben, auch wenn diese Rede problematische Passagen enthält 
(vgl.: Plessner 1938).

j. Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier

Meine These lautet, dass im Lichte einer Ethik als Schutzbereich das 
Tier in erster Linie nicht als etwas erscheint, das wir als Objekt behan-
deln, sondern als jemand, mit dem wir zusammen in der Welt sind, 
leben und agieren. Allerdings sind die erwähnten Beispiele für eine 
Kooperation zwischen Mensch und Tier insofern einseitig, da sie zum 
Nutzen des Menschen ausfallen. Diese Zweckorientierung macht allein 
noch keine Ethik aus, sie bietet aber einen Hintergrund für eine Ethik 
der Begegnung mit dem Tier, die uns zu einer Auseinandersetzung zwi-
schen Jacques Derrida und Emmanuel Levinas führt.

Derrida bezieht sich auf Levinas, der die Begegnung zwischen Selbst 
und Anderem zum Ausgangspunkt seiner Ethik macht. Levinas versteht 
die Begegnung als eine »von-Angesicht-zu-Angesicht«, durch die der 
Andere mich angeht. Dadurch erfahre ich mich in eine Verantwortung 
für den und die Anderen eingesetzt, der ich mich nicht entziehen kann. 
Ich habe auf den Anspruch des Anderen verantwortlich zu antworten. 
Die Beziehung zum Anderen ist asymmetrisch, aus ihr leitet Levinas 
eine Erläuterung über die Entstehung von Institutionen und Gerechtig-
keit her (vgl.: Schnell 2001, 202ff).

Entscheidend ist für Derrida, in welcher Weise Levinas den Ande-
ren bestimmt. »Das absolut Andere ist der Andere.« (Levinas 1987, 44) 
Wie auch Husserl ist Levinas davon überzeugt, dass ein ethisch rele-
vanter Anderer immer nur ein anderer Mensch zu sein vermag. Insofern 
vertritt er einen Humanismus des anderen Menschen und keinen des 
Tieres! An diese Ausgangslage knüpft Jacques Derrida mit seinen Über-
legungen über das Tier an.

»Das Tier hat kein Antlitz, es hat nicht das nackte Antlitz, das mich 
anblickt.« (Derrida 2010, 159) Der andere Mensch ›hat‹ ein Antlitz, 
das andere Tier nicht. Diese Vorsortierung ist unplausibel! Warum sollte 
der Mensch das Tier völlig in seiner Macht haben und es wesensmä-
ßig auf dasselbe reduzieren? Derrida rückt seinerseits eine alltägliche 
Situation in den Mittelpunkt: Er, Derrida, ein Mensch, wird von einer 
Katze nackt im Badezimmer erblickt und empfindet dabei Scham. Das 
kann nur möglich sein, wenn die Katze anders als eine Maschine plus 
Empfindungen ist. Als was erscheint die Katze? Derrida betrachtet die 
Begegnung mit dem Tier als eine Art Urszene, die ethische Relevanz 
hat. Seine »These« (ebd., 57) besagt, dass die Grenze zwischen Mensch 
und Tier nicht gradlinig ist, denn sie wird von uns innerhalb der Bezie-
hung, die wir zu Tieren unterhalten, gezogen und verändert. Die Gren-

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

ze wird überdies durch ein Macht-Wort des Menschen markiert. Zur 
Kennzeichnung dessen führt Derrida an dieser Stelle den Neologismus 
»animots/TierWorte« (65, 92) ein. Durch diese Einführung erscheint 
das singuläre Tier für das hörende Ohr im Licht einer ›Pluralität‹ (79), 
denn das Wort animot ist für das Ohr identisch mit dem Wort animaux.

Es bleibt anzumerken, dass der Neologismus nicht unproblematisch 
ist. Er provoziert eine Aufhebung des Tieres im Wort, denn suggeriert 
wird auch, dass die Auseinandersetzung mit dem Tier der Interpreta-
tion oder Bearbeitung eines Textes ähnlich sein könnte. Zu früheren 
Zeiten legte Derrida nahe, dass wir bei der Sinnbildung nicht um-
hin kommen, »von Texten ausgehen« (Derrida 1993, 133) zu müs-
sen. Demgegenüber gilt es zu bedenken, dass eine Begegnung durch 
Texte vermittelt sein kann, jene darin aber nicht aufgeht. In Variation 
zu Sartre könnte man sagen: man begegnet dem Tier, man liest und 
interpretiert es nicht! Insofern macht es auch keinen Sinn zu fragen, 
ob man den Schmerz, den ein Tier (etwa als Versuchsobjekt im Labor) 
empfindet, mit Geräten messen könne. Eine solche Messung nimmt 
das Tier wieder aus der Begegnungssituation heraus und macht es zur 
dritten Person. Schmerz ist nicht nur dem Menschen, sondern auch 
einem Tier buchstäblich ins Gesicht geschrieben. Beide, Mensch und 
Tier, sind vulnerable Personen.

In diesem Sinne dieser Ausdeutungen der Begegnung könnte man sa-
gen, dass die Urszene darin besteht, dass auch das Tier mich angeht, noch 
bevor ich bei mir selbst bin. »Ich bin ihr [der Katze] präsentiert, noch be-
vor ich mich präsentiere. Nacktheit gibt es nur in dieser Passivität, in die-
ser unfreiwilligen Exponiertheit seiner selbst. Die Nacktheit entblättert 
sich nur in dieser frontalen Exponiertheit von Angesicht zu Angesicht.  
Hier angesichts einer Katze des einen oder des anderen Geschlechts, oder 
des einen und des anderen Geschlechts.« (Derrida 2010, 31)

Gegenüber Levinas betont Derrida, dass das »Denken des Ande-
ren« die »Anfrage des Tiers privilegieren müsste.« (ebd., 167). Indem 
ich dem Tier begegne, erfahre ich eine Besessenheit durch das Tier, das 
mich angeht und dem ich nachgehe. »Das Tier, das ich also bin/dem 
ich also folge.« (90) In dieser Interpretation Derridas können wir eine 
Erweiterung des ethischen Schutzbereiches über den Menschen hinaus 
im Hinblick auf das Tier erkennen.

k. Das Biest

Bei dieser Akzentuierung von Elementen einer Ethik der Begegnung 
darf nicht vergessen werden, was passiert, wenn das Tier von der Häus-
lichkeit her gesehen wird. Fische, Hunde, Katzen und manche Reptilien 
sind Lieblingstiere, weil wir mit ihnen zusammenleben. Die Begegnung 

DAS BIEST

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

und das Miteinander mit dem Tier in einer Lebensform sind nichtex-
klusiv, weil das Tier gezähmt ist und sich an die menschliche Ordnung 
hält, also weiß, wo die Katzentoilette steht. Auch der Hund ist beliebt. 
Aber was ist mit dem Wolf oder anderen wilden Tieren? Ausgehend von 
der traditionellen Unterscheidung zwischen Haustieren und wilden 
Tieren lässt sich festhalten: Haustiere sind jene, die an den Geschäf-
ten des Hauses zum Nutzen des Ganzen mitwirken und daher entspre-
chende Namen erhalten: Hofhund, Ackergaul, Schmusekatze, Singvo-
gel, Milchkuh usw. Wilde Tiere sind solche, die in einer ökologischen 
Nische leben und an keiner Kooperation innerhalb des Hauswesens 
teilnehmen und daher häufig feindselige Namen erhalten: diebische El-
ster, schlauer Fuchs, scheues Reh usw. Die Beziehung zum Tier kann 
hier konflikthafte Züge annehmen, die in der Regel vom Menschen 
ausgehen, indem er dem wilden Tier die Wildheit zu nehmen versucht: 
entweder das Tier lässt sich in den Oikos integrieren oder es verliert sei-
ne Lebensgrundlage! Entscheidend ist bei der Rede über das wilde Tier, 
dass die Grenze zum Haustier sehr variabel ist. Kühe, die in vorindu-
striellen Zeiten zu den Haustieren zählten, sind dem Menschen heute 
ferner gerückt; andere Tiere stehen ihm heute näher, wie etwa manche 
Reptilien oder exotische Vögel. Es gibt somit keine wilden Tiere als sol-
che! Insofern ist die Differenz zwischen Haustieren und wilden Tieren 
kein Grund, um bestimmte Tiere vom Schutzbereich des Ethischen aus-
zuschließen. Es sind alle Tiere zu berücksichtigen und nicht nur solche, 
die dem Menschen nutzen!

l. Zusammenfassung

Die vorliegenden Überlegungen können und sollen aus der Sicht einer 
Ethik als Schutzbereich keine zureichende Antwort auf die Frage nach 
einem ethisch relevanten Verhältnis des Menschen zum Tier und damit 
über den ethischen Status des Tieres geben. Sie sind insofern proviso-
rischer Natur. In diesem Sinne soll zunächst festgehalten werden:

a) Das Tier erscheint im Modus der Begegnung als jemand, mit dem 
wir zusammen existieren und uns auseinandersetzen.

b) Zu den Modi der Auseinandersetzung zählen die Kooperation und 
der Konflikt. Das gilt für Haustiere und auch für sogenannte wilde 
Tiere.

c) Die Beziehung zum Tier ist als Konzept asymmetrisch, weil sie vom 
Menschen aus gedacht wird. Die Beziehung als Begegnung liegt hin-
gegen nicht völlig in der Hand des Menschen.

d) Die Begegnung mit dem Tier etabliert ein ethisch relevantes Verhält-
nis der Nicht-Indifferenz. Ich kann mich nicht gleichgültig gegen-

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

über dem Tier verhalten! Ich folge ihm, wie Derrida sagt, ich gehe 
also auf das Tier als meinem Gegenüber ein!

e) Die Begegnung ist noch kein Schutzbereich, er ist aber von der Be-
gegnung ausgehend zu verstehen. 

m. Tierschutz und Tiertötung

Die ethisch relevante, weil nicht-indifferente Begegnung mit dem Tier gibt 
und lässt mir die Freiheit, auf das Tier einzugehen. Begegne ich in der 
Begegnung einer Anfrage des Tieres, die Derrida im Ausgang von Le-
vinas anführt, im Sinne des Anspruchs »Du wirst nicht töten«? Anders 
gefragt: Wie steht es um die Tötung, die doch offenbar die deutlichste 
ethische Instrumentalisierung des Tieres darstellt? Dem gesamten bishe-
rigen Unternehmen liegt eine Asymmetrie zugrunde: Ich, der Mensch, 
denke über meine Begegnung mit der Katze nach. Nicht sie. Ich beziehe 
sie in einen Diskurs über Ethik ein, der nicht der ihrige ist. Diese, dem 
Menschen vermutlich unvermeidliche Prozedur bedeutet für den Men-
schen, dass ihm der gesamte ethische Diskurs auferlegt ist. In der Ver-
gangenheit wurde diese Initiative zumeist entweder anthropozentrisch 
oder ökozentrisch betrieben (vgl.: Frankenberg 1994). Wir wählen an 
dieser Stelle den Gesichtspunkt der Vulnerabilität. Aber auch dabei gilt, 
dass wenn es zu einer ethischen Ausgestaltung der Begegnung mit dem 
Tier kommen soll, dass dann die Initiative dafür beim Menschen liegt –  
und nur bei ihm! Wie Hans Jonas stets bemerkte, ist der Mensch das 
Wesen, das das Malum in die Welt bringt. Somit müsse er auch für 
dessen Bändigung sorgen.

Aus dieser Position leitet Robert Spaemann die »Fähigkeit« des Men-
schen her, »sich sozusagen selbst von außen zu sehen, den eigenen 
Standpunkt zugunsten eines übersubjektiven zu relativieren.« Darin ist 
begründet, dass der Tierschutz – wie es klassisch heißt – Aufgabe des 
Menschen ist. »Menschen können etwas, was sie tun möchten und was 
ihnen nützt, unterlassen, weil und nur weil es einem anderen Wesen 
schadet oder Schmerzen zufügt.« (Spaemann 1979, 471) In dieser Frei-
heit liegt die Verantwortung gegenüber dem Tier. Rechtfertigungsbe-
dürftig ist das Leid, das der Mensch dem Tier zufügt. Das Schutzgut 
ist in diesem Fall nicht das »Eigentum des Besitzers, sondern das Tier 
selbst« (ebd., 470), wie es in Abgrenzung zu Kant heißt.

Als übersubjektiver Standpunkt, der den Tierschutz begründet, ist 
die ökologische Ethik zu nennen, die, wie Hans Jonas sagt, nur Hand-
lungsweisen erlaubt, die zum Erhalt der Grundlagen des Seins beitra-
gen. Dazu zählt auch der Schutz wilder Tiere durch Erhaltung und 
Schaffung von Lebensräumen, die nicht dem menschlichen Hauswesen 
angegliedert sind. Es ist nicht zu erwarten und wohl auch nicht zu wün-

TIERSCHUTZ UND TIERTÖTUNG

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

schen, dass sämtliche Tiere Hausgenossen des Menschen sein werden. 
Kaum jemand begegnet Luchs oder Eule, Tiere sind kein Alter Ego des 
Menschen. Die Achtung einer Andersheit von Tieren, wie sie Derrida 
gegenüber Levinas hervorhebt, kann durch eine Schaffung und Bewah-
rung ökologischer Nischen realisiert werden.

Ein übersubjektiver Standpunkt ist zugleich umstritten. Dennoch ist 
es möglich, ex negativo zu sagen, was mit ihm nicht zu vereinbaren ist:

a) 	Ein Gericht in Münster verbietet einem Besitzer, sein Pony mit dem 
Emblem einer Rockband zu tätowieren.

b) 	Massentierhaltung und Tierversuche, die lediglich dem ökono-
mischen System dienen, sind problematisch. Die Vernichtung von 
Küken ist in ethischer Hinsicht keine Sachbeschädigung.

Es ist daher besser, wenn der Konsum von Produkten, bei deren Gewin-
nung Tiere getötet werden, zumindest weniger häufig stattfindet.

n. Ethik als Tierschutzbereich?

Der auf einem Miteinander beruhende und dem Menschen als Aufgabe 
zukommende Tierschutz kann als Schutzbereich verstanden werden, der 
das Tötungsverbot für Tiere einschließt. Diese Position ist auch ein zen-
traler Diskussionspunkt in der Tierethik (vgl.: Ott 1999). Daraus folgt, 
dass nicht nur die Tötung eines Menschen, sondern auch die Tötung 
eines Tieres ein ethisches Problem darstellt. Faktisch werden bestimmte 
Umstände als Legitimation für die Tötung von Menschen akzeptiert 
(Notwehr, gerechter Krieg zur Verteidigung des Landes usw.). Wie es 
um diese Umstände bestellt sein mag, wollen wir hier nicht diskutieren. 
Wichtiger ist, dass offenbar spezifische, nur für Tiere geltende Gründe 
Anwendung finden, wenn es um eine Rechtfertigung der Tötung eines 
Tieres geht.

Eine Tötung kann demnach gerechtfertigt sein, wenn:

a) das Tier unheilbar krank ist,
b) der Mensch von einem Tier angegriffen wird und sich in einer Not-

wehrsituation befindet,
c) der Fortbestand des Tieres den Fortbestand des Seins gefährdet.

Dabei gilt, dass auch eine Tötung nicht definitiv außerhalb jeder Ethik 
geschieht. Ortega y Gasset zentriert seine Philosophie der Jagd um die 
zentrale Aussage: »Der Jäger bringt den Tod.« Ortega hebt zugleich her-
vor, dass die Jägerei nur im Lichte einer »Ethik der Jagd« (Ortega y Gas-
set 1957, 56) angemessen zu diskutieren sei.

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Vor dem Hintergrund der Annahme, dass das Tötungsverbot auf 
Mensch und Tier anzuwenden sei, wird faktisch vom Menschen ein 
Wertunterschied gemacht: die Gründe, die eine Ausnahme vom Tö-
tungsverbot erlauben sollen, sind beim Menschen andere als beim 
Tier. Die Tötung eines Tieres ist eher ›erlaubt‹ als die eines Menschen. 
Darin liegt ein deutlicher Wertunterschied! Dieser resultiert aus einer 
Unterscheidung, die ihrerseits in der Asymmetrie liegt zwischen einem 
Tierschutz, der vom Menschen aus gedacht ist, und den Tieren selbst. 
Der Mensch hat nicht mehr Wert und Würde als ein Tier, er attestiert 
sie sich lediglich. Der Wertunterschied, der zwischen Mensch und Tier 
gemacht wird, ist gemacht und daher auch veränderbar, weshalb eine 
nichtexklusive Ethik betont, dass zwischen Mensch und Tier eine Be-
gegnung möglich ist und darin eine Anerkennung von Vulnerabilität 
und Endlichkeit. 

Erinnert sei an Michel de Montaigne, den Gegenspieler von Des-
cartes, der bereits mit dem Gedanken einer Umwertung von Wertun-
terschieden spielte. »Es gibt Völker, die einen Hund als ihren König 
anerkennen, sie müssen seine Stimme und seine Bewegungen deuten 
können. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf die Gleichheit 
zwischen Mensch und Tier richten.« (Montaigne 1998, 188) Völlig ab-
wegig scheint dieser Gedanke nicht zu sein, wenn man daran denkt, 
dass Diogenes von Sinope, der Kyniker, sich selbst auf dem Markt als 
Herr zum Verkauf angeboten hat. Wer einen Herren nötig hat, möge 
sich den Diogenes kaufen! Oder man denke auch an Kafka, der einen 
Affen als Akademiepräsidenten vorführt …

o. Der Mensch als Tier

Der Gegensatz zwischen Mensch und Tier wurde sehr lange darauf ge-
gründet, dass der Mensch Logos hat und das Tier angeblich nicht. Es ist 
unfair und unsinnig, Tieren Aufgaben zu stellen, die nicht die ihrigen 
sind. Sie auf die Tastatur von Computern drücken zu lassen… Zwingt 
der Falke den Menschen, eine Maus aus höchster Höhe erspähen zu 
müssen? Der Mensch ist kein Tier, sondern auch ein Tier. Ein beseeltes 
und animalisches Wesen. Darwin trug bekanntlich dazu bei, dass der 
»Mensch seine Subjektposition wieder in [...] das Tierreich einbringen 
sollte, über dem er bis dahin als König von Gottes Gnaden zu stehen 
vermeint hatte.« (Canguilhem 1979, 135) Es ist nicht nur die Sexuali-
tät, die der Mensch in der Folge dieser Desillusionierung anzuerken-
nen hat (Freud) und deren Verlust er im Alter betrauert (Philip Roth), 
sondern die Tatsache, dass eine Grenze zum Tier nicht immer vorhan-
den ist. Die Xenotransplantation ist problematisch, wenn Tiere als Vor-
ratslager für Menschen missbraucht werden. Aber sie zeigt dennoch, 

DER MENSCH ALS TIER

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

dass Mensch und Tier leiblich verwandt sind. Vielleicht könnten eines  
Tages auch Teile eines menschlichen Körpers einem Tier eingepflanzt 
werden. Es kommt darauf an, das Dilemma des Tieres, mit dem wir 
leben und die Welt bewohnen, zu beseitigen. »Entweder ist das We-
sen, mit dem wir es zu tun haben, einem Menschen vergleichbar, und 
dann ist es zulässig, ihm durch Analogien die im Allgemeinen einem 
erwachsenen und gesunden Menschen zuerkannten Charakteristika zu-
zuschreiben; oder aber dieses Wesen ist nichts anderes als eine blinde 
Mechanik, ein lebendiges Chaos, und es wird dann völlig unmöglich 
sein, an seiner Verhaltensweise einen Sinn zu entdecken.« (Merleau-
Ponty 2006, 32)

Als Odysseus nach Hause kommt, alt und müde, nicht mehr der, der 
er war, als er die Heimat einst verließ, wurde er zuerst von seinem alten 
Hund erkannt. Argos wedelte mit dem Schwanz. Er erkennt Odysseus 
aber nicht nur, er begrüßt ihn sogar. Er denkt ihn nicht, er begegnet 
ihm!

p. Human-Animal-Studies –  
Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

Im Naturzustand töten Tiere Menschen, daher dürfen Menschen auch 
Tiere töten. Menschen können untereinander einen friedensstiftenden 
Vertrag schließen, mit Tieren kann man hingegen keinen Vertrag aus-
handeln (Hobbes, Vom Bürger, 8. Kap.). Diese Differenz soll mit der 
Differenz von Natur und Kultur identisch sein: Die Natur ist vertrags-
los, die Kultur wird durch den Vertrag konstituiert. Diese Unterschei-
dung ist jedoch problematisch, weil sie keinen unproblematischen Ort 
zulässt, von dem aus diese klare Differenz von Natur und Kultur getrof-
fen werden kann. Sie wird ohne Zweifel innerhalb der Kultur vorge-
nommen und sie ist damit möglich, aber auch problematisch.

Im Zeitalter jenseits von Natur und Kultur (vgl.: Descola 2011) ent-
steht der Sozialkonstruktivismus und was bislang Natur war, gilt nun 
als Option (vgl.: Schnell 2002). In der jüngeren Vergangenheit war es 
der Feminismus, der diese Optionalisierung beförderte. Das Geschlecht 
(sex) sei, so Judith Butler, immer schon Geschlechtsidentität (gender). 
Diese herausfordernde Ansicht machte fortan Schule (vgl.: Stoller 
2009). Fraglich sind seither: der Lebensanfang, da keine unerschütter-
liche Definition für die Existenz eines Embryos existiert (vgl.: Ahrens 
2008); das Lebensende, da der Eintritt des Todes von der Performanz 
der Diagnose desselben abhängt (vgl.: Lindemann 2002); der Begriff der 
Familie aufgrund der Akzeptanz postbiologischer Kriterien (vgl.: Beck-
Gernsheim 1994); der Begriff der Behinderung, da er eine »historisch 
und gesellschaftlich bedingte und in diesem Sinne veränderliche Kon-

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

struktion« (Dederich 2007, 36) bezeichnet. Es lassen sich zahlreiche, 
weitere Beispiele aus Pädagogik und Neurobiologie anfügen, die anzei-
gen, dass wir uns im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus befinden.

Vor diesem Hintergrund ist es selbstverständlich, dass kaum ein 
Bereich oder Thema ausgespart werden kann. Biolebensmittel? Reine 
Kunstprodukte! Naturstoffe? Erfindungen der Modeindustrie! Artge-
rechte Haltung? Ergebnis des Eventmanagements! Die vier Jahreszeiten? 
Vermutlich eine Idee der Tourismusbranche! Seit einigen Jahren ist nun 
auch die Grenzlinie zwischen Mensch und Tier in den Blickpunkt des 
Sozialkonstruktivismus geraten, der den Namen Human-Animal-Studies 
trägt. Nachfolgend sollen ausgewählte Thesen der Human-Animal-Stu-
dies durch Anmerkungen kommentiert werden. Diese Anmerkungen 
beziehen sich auf Zitate aus der Publikation Chimaira – Arbeitskreis für 
Human-Animal Studies (2011).

1. »Nahezu die gesamte Theorieproduktion der westlich-hegemonialen 
Sphäre und auch die der kritischen Ansätze, die aus diesem geopoli-
tischen Kontext entstammen (und wahrscheinlich auch fast alle Texte 
aus den anderen Regionen und Kontexten) sind in speziesistische und 
anthropozentrische Strukturen und Denkweisen verwickelt« (77). 

Anmerkung: Die Behauptung der alten Philosophen – die alte Philoso-
phie reicht bis zu Heidegger, einschließlich –, dass der Mensch die Welt 
adäquat wahrnimmt oder, besser gesagt, dass er sie adäquater als das Tier 
wahrnehme, ist speziesistisch. Der Mensch spricht über sich und das 
Tier und bevorzugt dabei seine Spezies gegenüber der des Tieres, indem 
er seine Auffassungsweise als die richtige hinstellt. Natürlich misst der 
Mensch hier mit einem nicht vorhandenen Maßstab (Friedrich Nietz-
sche), der aber auch nie zuhanden sein wird. Der Speziesismus ist in 
seinen Extremformen vermutlich vermeidbar. Der Mensch kann aber 
nicht aus seinem Leib aussteigen, auch nicht um der Animal Correctness 
willen.

2. »Eine antispeziesistische Perspektive tritt also für die Berücksichti-
gung der Interessen nichtmenschlicher Tiere ein und nicht für eine pau-
schale Gleichbehandlung, die blind für Unterschiede ist« (89 f.). 

Anmerkung: Es mag Gründe für die Annahme geben, dass es im In-
teresse eines gefesselten Schimpansen liegt, befreit zu werden, und dass 
es im Interesse eines Fisches ist, der auf dem Trocknen liegt, ins Wasser 
zu gelangen, sodass ein Mensch entsprechend handeln sollte. Dennoch 
bleibt grundsätzlich zu fragen, wie und woher ich von den Interessen 
nichtmenschlicher Tiere wissen kann, ohne diese von mir selbst her zu 
formulieren. Wenn schon Antispeziesismus, dann auch in einer konse-
quenten Art und Weise.

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

3. »Ähnlich der Hervorbringung von Geschlechtsidentitäten erweist 
sich auch Spezies und Animalität als soziale Konstruktion« (199). 

Anmerkung: Soziale Konstruktionen sind keine Essenzen und daher 
veränderbar und mit ihnen auch Zwänge und Identitätszumutungen. 
Aber was heißt das? Geht es darum, eine Konstruktion durch eine ande-
re, die weniger ›problematisch‹ ist, zu ersetzen? Von der Laborrate zum 
Kuscheltier? Ist es denkbar, dass man in letzter Instanz gar ganz ohne 
Konstruktion auskommt? Wenn die Konstruiertheit des Sozialen je-
doch ein Prinzip wäre, wäre sie der praktische Logos, durch den unsere 
Wirklichkeit gebildet würde. Dann ist sie Bedingung der Möglichkeit 
für soziale Wirklichkeit und als solche kaum annullierbar. Es sei denn, 
der Tierschutz ginge in eine metaphysische Revolte über.

4. »An der Zoologie wie auch an der Primatologie wird deutlich, dass die 
Interpretation und die Wertung tierlichen Verhaltens eng mit menschli-
chen Diskursen und Kämpfen verbunden sind« (219 f.). 

Anmerkung: Die Zoologie benennt keine natürlichen Tatsachen, die 
Tiere betreffen, sondern sie interpretiert Tiere als etwas. Diese Inter-
pretationen sind, wie alle Interpretationen, veränderbar. Die Forschun-
gen von Wolfgang Köhler bieten hierfür schon seit über hundert Jah-
ren Belege. Eine Frage, die sich anschließt, lautet nun aber: Wie hält 
man es grundsätzlich mit den Wissenschaften von den Tieren? Von 
einem vielleicht produktiven Umgang mit der (Urban-)Zoologie oder 
der Tierpsychologie halten viele Positionen innerhalb der vorliegenden 
Animal-Studies offenbar nicht sehr viel. Erneut sprechen hier wieder nur 
die Geisteswissenschaftler über Tiere und über die Art, wie über Tiere 
gesprochen wird. Aber mit schlechtem Gewissen! Könnte es sein, dass 
im Namen des Tieres eine neue Hegemonie etabliert werden soll, näm-
lich die der Animal-Studies?

5. »Die Frage, die bleibt, ist, ob es einen Weg gibt oder jemals geben 
kann, Tiere in der Fotographie so zu repräsentieren, dass die Aufnah-
men egalitären Standards entsprechen« (369 f.). 

Anmerkung: Eine politische Gruppe, die Tiere aus Versuchslaboren 
befreit, wählte zur ikonographischen Repräsentation ihrer Arbeit das 
Antlitz eines Hundes. Hunde können bei Menschen Mitleid erzeugen, 
weil sie (ähnlich wie Schimpansen) eine dem Menschen vergleichbare 
Augen- und Kopfbeweglichkeit ausführen. Durch ein entsprechendes 
Foto fühlt sich der Betrachter in den Glauben versetzt, des Hundes 
Befindlichkeit an dessen Gesicht ablesen zu können. Dieser Effekt ist 
mit Katzen, Pferden, Regenwürmern, Drosseln und Haien nicht zu er-
zielen. Sollte man in die Repräsentation egalitäre Standards einführen, 
würde die Bewegung auf die durch das Hundeantlitz möglichen Solida-
risierungen verzichten müssen. Soll jedes Tier die Möglichkeit erhalten, 

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

öffentlich für Tierbefreiung zu werben? Und das trotz der Tatsache, dass 
in Tierversuchen nur bestimmte Tiere gequält werden? Der Anthropo-
morphismus ist Bedingung der Möglichkeit für öffentliche Repräsen-
tation. Die basisdemokratische Forderung nach egalitären Standards 
wirkt ehrlich und zugleich politisch naiv.

6. »Die Erforschung des Veganismus in den verschiedenen Szenen, 
Milieus und Feldern, in denen sich diese Lebensweise besonders aus-
breitet, steht noch am Anfang. […] Sind diese [die Selbstauskünfte der 
Veganer, Anm. M.W.S.] ausreichend kritisch kontextualisiert, kann der 
Versuch gestartet werden, das Phänomen Veganismus in all seinen wi-
dersprechenden Deutungs-, Motivations- und Handlungsmustern zu 
entschlüsseln. Die Antworten darauf dürften so vielfältig sein, wie das 
Feld, in dem sie zu vermuten sind« (408). 

Anmerkung: Es geht um ein anderes Verhältnis des Menschen zu 
Tieren und sich selbst gegenüber! Dabei kommt es offensichtlich zur 
Differenz zwischen Reflexion und Leben. Die einen, die Vertreter der 
Human-Animal-Studies, denken dieses Verhältnis im Sinne einer Stand-
punktwissenschaft, die anderen, die Veganer, leben es und zwar vielfäl-
tig. Wenn diese beiden Versuche etwas miteinander zu tun haben, wäre 
zu erörtern, wie der Standpunkt und die vielfältigen Lebensentwürfe 
aufeinander bezogen sein könnten. Bringt der Standpunkt die Vielfalt 
zum Ausdruck, berücksichtigt er sie oder beachtet er nur die Spielarten 
veganer Lebensweisen, die akzeptabel sind? Außerdem ist fraglich, wie 
mit antidemokratischen Tierliebhabern umzugehen wäre.

7. »Human-Animal-Studies sollen neues Wissen schaffen, aber auch 
altes Wissen und alte Diskurse auf emanzipatorische Weise neu betrach-
ten und verbinden. Hierbei gilt es, analog zu anderen Zentrismen wie 
dem Androzentrismus und dem Ethnozentrismus auch den vorherr-
schenden Anthropozentrismus zunächst offenzulegen und als solchen 
sichtbar zu machen, diesen kritisch zu hinterfragen und ihm entgegen-
zuwirken bzw. diesen zu dekonstruieren« (27). 

Anmerkung: Die vorliegenden Human-Animal-Studies erwecken den 
Eindruck, als Projekt junger Menschen aus Seminararbeiten zu den 
Theorien von Butler und Haraway entstanden zu sein. Ihre Intention 
ist allmächtig und unklar zugleich. Geht es um Kritik an Texten, um 
anderes Wissen, um die Veränderung der Gesetzeslage oder um poli-
tische Initiative? Steht die Befreiung von Tieren zur Debatte oder die 
Fortsetzung der Kritischen Theorie? Vermutlich um das alles und um 
noch mehr. »Uns geht es […] sowohl um eine Intervention in die aka-
demischen Debatten als auch um eine Einmischung in den öffentlichen 
Diskurs« (31). Hegel zufolge muss eine sinnvolle Entwicklung durch 
die Negativität eines Konflikts gehen, in dem sehr häufig junge Men-

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

schen ihren Widerwillen gegen die von den Alten vorinterpretierte und 
beherrschte Welt zum Ausdruck bringen. Insofern kann ein Neuanfang 
nicht anders als allmächtig, diffus und unklar sein.

Die Human-Animal-Studies erinnern daran, dass die Metapher von 
der Ekklesia der Tiere (Aristoteles Politik, 1284 a 15), die erklären sollte, 
wie das Miteinander der Verschiedenen möglich sei, unplausibel gewor-
den ist. Sie knüpfen an die von Max Horkheimer und Theodor W. Ad-
orno ausdrücklich hergestellte Korrelation zwischen der Vormacht der 
Vernunft durch Beherrschung der Tiere und der Herrschaft des Mannes 
über die Frau (vgl.: Horkheimer/Adorno 1981, 219 ff.; Aufzeichnungen 
und Entwürfe über Mensch und Tier) an. Sie setzen insofern eine Tradi-
tion fort.

Die Human-Animal-Studies verstehen sich als »Standpunktwissen-
schaft« (29). Es stellt sich dabei die Frage, ob die Rücksicht auf den 
Standpunkt (pro Egalitarismus, Konstruiertheit, Emanzipation, Le-
bensformen) nicht zur neuerlichen Entfernung von den Tieren führt. 
Der Versuch, politisch zu handeln und prinzipientreu zu bleiben, war 
selten erfolgreich, aber oft innovativ. Daher sollte er vielleicht immer 
wieder unternommen werden.

Eine Ethik als Schutzbereich bezieht sich auf alle Personen. Damit sind 
nicht nur Menschen gemeint. 

Eine für Mensch und Tier gemeinsame Welt ist eine Welt, in der Tiere 
nicht nur als Teil der Umwelt des Menschen vorkommen. Der Mensch 
und der Mensch als Mann verlieren seit über 200 Jahren die Stellung 
einer Krone der Schöpfung. Das Zentrum wird leer. Von ethischer Be-
deutung ist jeder Mensch und sind sehr viele Tiere. Es ist sinnvoll, dass 
Menschen eine ethisch relevante Beziehung zu Tieren unterhalten. Das 
ist ohne Haustiere, Zooanlagen und die Gewährung ökologischer Ni-
schen vermutlich nur schwer möglich. Es ist aber in jedem Fall möglich, 
unnötige Tiertötungen zu unterlassen.

In der Begegnung besteht die Möglichkeit, sich mit Tieren anzu-
freunden und sie als Mitbewohner der Welt zu sehen. Gleichgültigkeit 
gegenüber Tieren entsteht, wenn Tiere dem Anblick des Menschen ent-
zogen und in Zuchtboxen gesperrt werden. Die Schlachtindustrie kann 
ihnen so einen unwürdigen Tod bereiten, dem nur wenige Menschen 
widersprechen.

Ethik bezieht sich auf alle vulnerablen Personen. Bezieht sie sich damit 
nicht auf das Leben insgesamt, wie Albert Schweitzer meint?

Im ersten Text seines Nachlasses zu Lebzeiten schildert Robert Musil 
den Todeskampf von Fliegen, die auf einem Fliegenpapier festkleben 
und von dort nicht wieder frei kommen …

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Zur Phänomenologie von Tieren und Menschen
	b.  Bestien
	c.  Die Philosophie
	d.  Die Phänomenologie
	e.  Der klassische Logos: Aristoteles, Kant
	f.  Die moderne Bioethik
	g.  Perspektivwechsel nach Montaigne
	h.  Hans Jonas
	i.  Das Miteinander von Mensch und Tier

	j.  Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier
	k.  Das Biest
	l.  Zusammenfassung
	m.  Tierschutz und Tiertötung
	n.  Ethik als Tierschutzbereich?
	o.  Der Mensch als Tier
	p.  Human-Animal-Studies – Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

