Anhang: das Tier als Person

»Stumpf, so lichelst du, die kranken
Glieder schleppend — du, das Tierl«
Ossip Mandelstam

a. Zur Phinomenologie von Tieren und Menschen

Die Frage nach der Stellung der Tiere in der Welt, die aus der Sicht
des Menschen erhoben wird, ist keineswegs eindeutig zu beantworten.
Bereits in der Antike gibt es Tierfeinde und Tierliebhaber und solche,
die sich als Menschen den Tieren nahe sehen. Musterbild einer solchen
Unperson ist Diogenes von Sinope. Er lebt in einem Fass wie in einer
Hundehiitte, betreibt widersinnige Geschifte — er verkaufte sich selbst
an jene, die einen Herren erwerben wollen! — und verfolgte im Zeichen
des Hundes eine kynische Vernunft, die nicht nur Alexander, sondern
auch den staatstragenden Philosophen Paroli bietet. »Als Platon ihn
Hund nannte, erwiderte er: Jawohl, denn ich bin zu denen, die mich
verkauft haben, wieder zuriickgekehrt.« (Diogenes Laertius, Leben und
Meinungen beriihmter Philosophen, 6. Buch, Kap. 11, 40)

Die Stellung der Tiere in der Philosophie des Menschen ist eindeutig.
In den Fragmenten der ilteren Vorsokratiker werden Tierbilder immer
wieder bemiiht, um iiber den Menschen und den Bau des Kosmos Aus-
kunft zu geben. »Der Mensch sei aus einem anderen Lebewesen, d.h.
einem Fisch, entstanden und diesem anfinglich dhnlich gewesen.« (An-
aximander, DK 12 A 11) Fiir Xenophanes und Heraklit dienen Rinder,
Pferde, Lowen, Hunde ebenfalls dazu, die Eigenart des Menschen he-
rauszustellen.

In der klassischen Antike setzt sich diese Tendenz in zwei Richtungen
fort. Es geht um den Vergleich zwischen Mensch und Tier und um das
Miteinander beider. Im ersten Fall soll die Leistungsfihigkeit beider
Gattungen ermittelt werden (wer kann >besser« denken, laufen, urtei-
len?), im zweiten die praktische Verwendbarkeit (der Mensch nutzt den
Ochsen als Zugtier).

Platon weist den Tieren in beiden Hinsichten einen Platz in der Polis
zu. In einer Erzihlung tiber die Ordnung des Kosmos kommt es gar zu
einer Spekulation iiber ein goldenes Zeitalter, in dem »auch mit Tieren
verniinftiger Umgang« (Politikos, 272 d) moglich gewesen ist. Doch seit
der Entstehung der Zivilisation versteht sich der Mensch im Vergleich
zum Tier als ein Prometheus und damit als ein Mingelwesen (Protago-
ras, 320 C — 322 a).

Aristoteles verfihrt systematischer. In der pyramidalen Ordnung sei-
ner Metaphysik wird bekanntlich gezeigt, dass und wie der Mensch
nach Wissen strebt. Zur Charakterisierung des spezifisch menschlichen

160

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHANOMENOLOGIE VON TIEREN UND MENSCHEN

Zugangs zum Wissen fihrt Aristoteles den Vergleich zum Tier auf.
Alle Tiere sind demnach gelehrig, aber wer, wie die Biene, nicht horen
kann, wird nichts weiter lernen konnen (Mezaphysik, 980 a 25). Mit der
Schichtenlehre der Seele beginnt Aristoteles den Diskurs der Animali-
tit, der Mensch und Tier zugleich betrifft. Die Beseelung zeichnet alle
Lebewesen aus, Pflanzen, Tiere und Menschen, aber in abgestufter Wei-
se. In diesen Abstufungen scheinen bereits die Wertunterschiede durch,
die ab der Neuzeit zwischen Mensch und Tier vom Menschen gemacht
werden.

Im Mittelalter existiert eine Tendenz, Tiere als Mitgeschopfe zu be-
trachten. Franz von Assisi (1181—-1226) schwért in seiner berithmten
Vogelpredigt seine Briider, wie er sagt, auf die Ordnung der Schépfung
ein. »Meine Briider Voglein, gar sehr miisst ihr euren Schépfer loben,
der euch mit Federn bekleidet und die Fliigel zum Fliegen gegeben hat;
die klare Luft wies er euch zu und regiert euch, ohne dass ihr euch zu
sorgen braucht.« Der Mensch ist dem Tier nicht schlechthin tiberlegen;
beide sind Mitbewohner einer durch Gott verbiirgten Weltordnung.
»Als der Vater alle Kreaturen gebar, da gebar er mich.« (Meister Eckhart,
Der Morgenstern)

Lehrreich sind im Zeitalter der Erfindung der neuzeitlichen Vernunft
die »Kontroversen« um das Tier. Der Ton und die Kontraste werden
schirfer. Eine nachhaltige Konsequenz unter anderen, die aus Descartes’
Philosophie des Cogito resultiert, ist die Auffassung, Tiere seien seelen-
lose Substanzen und damit Maschinen. Tiere unterliegen den Gesetzen
der Mechanik, nicht der Metaphysik. Damit ist ein substanzieller Un-
terschied zwischen Mensch und Tier in die Welt gebracht. Descartes be-
griindet die Perspektive einer »radikalen anthropologischen Differenz«
(Wild 2008, 50).

Montaigne ist ein Widersacher von Descartes, da er sich hiitet, den
Menschen zu tiberschitzen und iiberzubewerten. Er rechnet Trigheit,
Gewohnheit, Krankheit, Schlaf und manch andere Passivitit dem Men-
schen zu, was sich auch in der Frage nach den Tieren niederschligt.
Mensch und Tier sind einander eher dhnlich als radikal voneinander
verschieden.

Im Ausgang der Neuzeit gewinnen Tiere als Grenzfiguren des Politi-
schen eine besondere Bedeutung (vgl.: Biihler 2012). Fiir Thomas Hob-
bes erscheint der Wolf als Kennzeichen einer wilden und bedrohlichen
Animalitit. Der Wolf ist ein Tier, aber auch der Mensch ist ein Tier.
Aus Sicht der modernen Zoologie ist es erstaunlich, dass dem Wolf als
Tier eine definitiv feindliche Natur zugeschrieben wird. Der Mensch,
der auf seine Weise mit dem Wolf tanzt, nihert sich der gesetzlosen
Bestie an. Bei Hobbes kehrt das Moment der Mitgeschopflichkeit von
Mensch und Tier wieder, aber anders als im Mittelalter. Der sicher tra-
gende Kosmos ist verschwunden, die Welt ein Ensemble von Krifte-

161

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

verhilenissen. »Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft,
tierisch und kurz.« (Hobbes 1984, 96) Auch fiir Locke steht das Tier
im Zeichen einer Rohheit, die Furcht einflofft und daher zu bewiltigen
ist, im Mittelpunkt. Im Kapitel 3, Abs. 16 der Zweiten Abhandlung iiber
die Regierung werden die Feinde des biirgerlichen Menschen als Raub-
tiere bezeichnet, die sich selbst aus der Vernunft ausschlieflen. Sie diir-
fen daher wie Gesetzlose ohne weitere Begriindung getétet werden. Zur
Verdeutlichung fithrt Locke an, dass jene Gesetzlosen wie Wolfe oder
Lowen sind, die ebenfalls von Menschen um ihr Leben gebracht werden
diirfen. Erst bei Rousseau dndert sich die Perspektive. Da Rousseau, wie
Levi-Strauss hervorhob, ein Interesse am Fremden als Fremdem entwi-
ckelte, wird von ihm die Eigenperspektive, die Tiere der Welt gegeniiber
einnehmen, erwogen und zur Geltung gebracht (vgl.: Ddrmann 2016).

Die Leugnung einer definitiven, anthropologischen Differenz zwi-
schen Mensch und Tier und damit auch der ethischen Differenz, wird
bekanntlich von Charles Darwin zu einem gewissen Hohepunkt ge-
fithrt: Der Mensch und viele der Tiere unterscheiden sich in ihrem
emotionalen und in ihren kognitiven Vermdgen nicht grundsitzlich
voneinander. Der Mensch ist daraufhin gekrinkt und somit trostbe-
diirftig, wie Hans Blumenberg erwigt.

b. Bestien

Seit der Antike existiert ein grofles Bestiarium, das auch bis in die Li-
teratur und die Kunst hineinreicht (vgl.: Borgards/Pethes 2013), man
denke nur an Homer, Shakespeare, Heine, Rilke, Kafka, Claudel,
Borges, Coetzee, Roth und Menasse. Noch Goethe verarbeitete die alte
Geschichte vom listigen Reineke Fuchs. In der Musik veranstaltet Ca-
mille Saint-Saens einen Karneval der Tiere, der die Menschen verspottet
(vgl.: Willemsen 2003), und in der Malerei treten Tiere nicht zuletzt als
Fabelwesen einer anderen, manchmal besseren Welt auf. Henri Rous-
seau oder Picasso folgen diesem Motiv. Zuletzt erdffnete die Documen-
ta, die wichtigste Ausstellung zeitgendssischer Kunst in Deutschland,
2012 einen Skulpturenpark fiir Hunde. Kunst soll nicht nur von Tieren
handeln, sondern fiir sie selbst auch erfahrbar sein. Was Hunde wohl als
schén ansehen?

Die Philosophie unterscheidet sich von der Kunst darin, dass sie Tie-
ren meistens, vor allem in der Tradition, eine randstindige Position zu-
schreibt. Die Anthropologie trifft seit Kant folgende Unterscheidung:
Der Mensch ist in physiologischer Hinsicht ein Mingelwesen, aber in
pragmatischer Hinsicht zeichnet er sich durch den Logos aus (Bohme
1985, Kap. 16). Von Tieren wird darauthin sehr oft gesagt, dass sie — im
Vergleich zum Menschen oder auch zu den Géttern — weniger an Ver-

162

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHILOSOPHIE

stand, Wiirde, Wert, Macht, Moglichkeiten und Lebensspanne hitten.
Das Tier als das pragmatische Mingelwesen. Bei Marx heifSt es, dass das
»Tier unmittelbar eins mit seiner Lebenstitigkeit ist« (MEW 40, 516)
und daher weder zur Distanz noch zur Poiesis fihig sei. Die Funktion
des Tieres dient somit der Erhohung des Menschen, der nach Wissen
und dem Guten strebt, oder aber als Gegenwelt zum Menschen, sofern
sich dieser als allzu unmenschlich erwiesen hat. Lieber der Schiferhund
als der SS-Mann!

Besonders in der Psychoanalyse treten Tiere als eine eigene Macht
auf, die dem Menschen nicht aus dem Sinn geht. Bereits Francisco de
Goya zeigte mit seiner berithmten Graphik Der Schlaf der Vernunfi ge-
biert Ungeheuer, dass das Cogito bedroht ist. Ruht es sich aus, wird es
von Fledermiusen und anderen Geschdpfen der Nacht heimgesucht. In
den klinischen Schriften der Psychoanalyse stecken zahllose Tiermeta-
phern, etwa in jener tiber die beriihmte Anna O aus Breuers und Freuds
Studien tiber Hysterie, die von schwarzen Schlangen heimgesucht wird.
Der kleine Hans hingegen hegt eine kindliche Sexualneugierde auf be-
stimmte Tiere (den Storch!) und schliefilich ist auch an die Fille des
Rattenmanns und des Wolfsmanns zu denken.

c. Die Philosophie

Die philosophische Rede, die sich mit den Federn der Eule schmiicke
und den minnlichen Menschen tiber alles preist, ist in den letzten Jahr-
zehnten unterbrochen und zuriickgedringt worden, und zwar beson-
ders von jenen, die die Philosophie einst zu Randgruppen gemacht hat:
Behinderte, Frauen, Kinder. Thr Kampf wider die Philosophen ist auch
den Tieren zugutegekommen. Dadurch etablierte sich vor dem Hinter-
grund traditioneller Reflexionen iiber das Tier (vgl.: Ingenspiep/Baranz-
ke 2008) ein neuer und belebender Diskurs. Wertunterschiede zwischen
Menschen und Tier kénnen demnach nicht mehr als sicher oder gar als
gegeben angenommen werden. Ein erster Schritt zur Verinderung der
Sicht auf das Tier liegt in der Einsicht, dass Tiere als Pluralitit auftreten.
Loéwe, Haubentaucher, Maulwurf, Ringelnatter, Zitronenfalter, Forelle
usw., Ungleiche gleich zu machen ist ungerecht, auch im Falle von Tie-
ren!

Seit wenigen Jahren existiert eine Flut von Biichern tiber unser am-
bivalentes Verhiltnis zu Tieren. Fleischverzehr, Fleischproduktion,
Tiertransporte und eben Tierversuche lauten deren Stichworte. Die
Forschungsrichtung der Human-Animal Studies untersucht diese Ge-
mengelage, denn der Mensch verhilt sich Tieren gegeniiber ambivalent:
wir streicheln und wir essen sie (Hal Herzog). In der wissenschaftlichen
Forschung wird seit lingerem dariiber diskutiert, dass Tierversuche,

163

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

die mit der T6tung der »Versuchsobjektec enden, méglichst unterlassen
werden sollten, da auch tierethische Uberlegungen ins Gewicht fallen
(vgl.: Spatzenegger 2011). Die strikte Annahme, dass ohne Tierversuche
Krankheiten wie Demenz, Parkinson, AIDS und Ebola nicht geheilt
werden konnten, verliert an Plausibilitdt. Im Zeitalter der Digitalisie-
rung konnen manche Reaktionen von Organismen simuliert und Tiere
daher geschont werden. Man denke auch an die Erfolge der synthe-
tischen Biologie, die Organe kiinstlich erzeugen kann, an denen statt
an lebenden Tieren zukiinftig Versuche durchgefiihrt werden kénnten.
Es existiert in Deutschland folgerichtig ein Verein yArzte gegen Tierver-
suche«. Kritisch wird seit einigen Jahren in der Medizin die Xenotrans-
plantation diskutiert, wodurch manche Tiere als Ersatzteillager im
Falle eines Mangels an menschlichen Spenderorganen genutzt werden
konnten (vgl. Engels 1999, 2831f).

Dem entspricht, dass in Deutschland der Tierschutz zu den Aufgaben
des Staates zihlt (GG, Art. 20a) und das deutsche Tierschutzgesetz den
Menschen in die Verantwortung nimmt: Leben und Wohlbefinden des
Tieres sind zu schiitzen. Niemand darf einem Tier ohne verniinftigen
Grund Schmerzen, Leiden oder Schiden zufiigen. Monstermutationen
wie Langohrhunde ohne Fell oder Hunde mit Knautschgesicht gelten
beispielsweise als Qualzucht. Ein Gericht in Miinster verbot einem Mu-
siklicbhaber daher, seinem Pony das Logo seiner Lieblingsrockband ein-
zutitowieren. Den Vorgang als solchen hitte das Tier schadlos iiberstan-
den. Aber dann? Eine mégliche individuelle Verschénerung des Tieres
liegt wohl nicht im Auge des Betrachters! Hollywood erwigt, Tieren,
die in Streifen eine gute Figur machen, mindestens ein goldenes Band
zu verleihen. Ist es denkbar, dass Tiere auch Filmpreise gewinnen kon-
nen? — Es bleibt der Mensch, der dem Tier seinen Namen gibt und sich
um das Tier sorgt. Aus welchen Motiven auch immer.

Die radikalste Aufwertung von Tieren nimmt der Philosoph Will
Kymlicka in Zoopolis vor. »Tiere haben dasselbe Recht auf Leben und
Freiheit wie wir Menschen, denn auch fiir sie ist ihr Leben kostbar, so
wie unser Leben fiir uns kostbar ist.« (Kymlicka 2012, 50) Dieser Spe-
ziesismus soll gar »Blirgerrechte fiir Tiere« begriinden. Tiere gelten hier
als Personen. Gleichwohl vermag die Politik nicht das grundlegende tie-
rethische Problem zu 18sen: die Tétung von Tieren. Kierkegaard erzihle
die Geschichte Abrahams, der in die religiése Lebensweise gesprungen
sei. Zur Belohnung schuf Gott das Menschenopfer ab, anstelle Isaaks
wurde ein Widder getotet.

164

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d. Die Phinomenologie

Jede Rede vom Tier, mit dem Tier und iiber das Tier ist eine mensch-
liche Rede und hat sich zu reflektieren. Von wo aus spricht der Mensch,
warum spricht er, welche Ziele verfolgt er? Der Beitrag der Phinome-
nologie zum Diskurs tiber Tiere und Menschen hat mindestens sechs
Redeanteile und spricht fiir eine gewisse Andersheit der Tiere.

Die Phinomenologie sucht erstens Abstand zu Descartes. In diesem
Sinne kommt es darauf an, Tiere nicht nur als Objekte, sondern als Mit-
subjekte in der Welt zu verstehen. Fiir Husserl sind Tiere Mitbewohner
der Welt. Da Tiere auch »so etwas wie eine Ichstruktur« (Husserl 1973,
177) haben, gibt es auch fiir sie sogar die Welt als ihre Umwelt. »Tie-
rische Gemeinschaft, tierisches geselliges Leben — in rein geistiger Be-
ziechung betrachtet, lebend in ihrer Umwelt.« (ebd., 180) Tiere bleiben
vom Menschen dadurch unterschieden, dass sie keine Personen sind:
»Die Biene handelt nicht.« (ebd., 181) Die Gegebenheit des Tieres fiir
die menschliche Person erfolgt durch »Abwandlung der mitmensch-
lichen Einfiihlung.« (ebd., 182) Wenn sich der Mensch in Tiere einfiih-
len kann, dann sind Tiere aber nicht anders als der Mensch. Wenn Tiere
jedoch anders sind, dann kann sich der Mensch nicht in sie einfiihlen.
Was ist ein Mensch? Was ist ein Tier? Oder eine Fledermaus? Damit
ist das Problem der Animalitit, das Mensch und Tier gleichermafien
betrifft, vorgezeichnet. »Wenn ein Léwe sprechen konnte, kénnten wir
ihn nicht verstehen.« (Wittgenstein 1977, 358)

Die Phinomenologie sucht zweitens eine gewisse Nihe zu Montai-
gne. »Der tierische Instinkt ist perfekter als unsere Vernunft.« (Mer-
leau-Ponty 1947, 298) Merleau-Ponty thematisiert das Problem der
Animalitit sehr genau. Im Rahmen seiner neuen Ontologie und ihren
Ausfiihrungen zur Natur nimmt er in seinem Spitwerk eine Neube-
stimmung von Welt, Mensch und Natur vor. Damit schiittelt die Phi-
nomenologie jeglichen Cartesianismus ab. Merleau-Ponty kniipft an
Aristoteles, Schelling und an die zeitgendssischen Wissenschaften (Port-
mann, Uexkiill, Buytendijk, Kéhler, Plessner) an (vgl.: Merleau-Ponty
2000) und vertieft damit sowie durch Seitenblicke auf die Psychoana-
lyse sein Programm einer Erkundung der Wahrnehmungswelt, in deren
Mitte die Animalitdt und deren Dilemma steht (Merleau-Ponty 2006,
31ff). Klassische Wertunterschiede zwischen Rationalitit und Animali-
tit verlieren an Bedeutung.

Die Phinomenologie versucht drittens Begriff und Sache der Ko-
gnition neu zu diskutieren. Als Tierphilosophie befasst sie sich mit der
Frage, als was das Tier die Welt wahrnimmt und ob es zu dhnlich diffe-
renzierten Akten wie der Mensch oder zu anderen in der Lage ist. Die
Intentionalitit kann als ein Kriterium verstanden werden, das Verhilt-
nis von animal und ratio zu bestimmen. Ist es so, dass nur der Mensch

165

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

etwas-als-etwas erfahren und behandeln kann, das Tier oder Tiere aber
nicht? Die Antwort auf diese Frage entscheidet dariiber, wie different
Mensch und Tier sind und dariiber, wer Macht zur Gestaltung von Welt
hat. Die iltere Phinomenologie, wie etwa auch die Anthropologie Max
Schelers, rechnete noch mit sehr eindeutigen Unterschieden zwischen
Mensch und Tier — meist durch die Fihigkeit zu sogenannten »geistigen
Aktenc begriindet. Von der Differenzierung von Mensch und Tier an-
hand geistiger Vermogen zur Diskussion tiber den Wert von Lebewesen
ist es nur ein Schritt. Hans Jonas hebt hervor, dass Heidegger in seinem
Brief iiber den Humanismus gegen die Versetzung des Menschen in die
Tierheit protestiere, weil sie »den Menschen zu niedrig ansetze« (Jonas
1994, 364). Mit der kognitiven Differenz geht eine ethische Differenz
einher, die den modernen Diskurs der Tierethik und der Ethik der Be-
zichung zwischen Mensch und Tier begriindet (vgl.: Wolf 2012). Deren
zentrale Anliegen sind es, gegen die Vernunft als »exklusives Privilegio«
(Schopenhauer 1986, 773) des Menschen zu protestieren und einen
Ausweis des »Tieres im Menschen« (Nietzsche, Genealogie der Moral 11,
Nr. 23) zu fiihren.

Die Phinomenologie untersucht viertens den gemachten, den ge-
wollten und in gewisser Hinsicht fiir die menschliche Gesellschaft kon-
stitutiven Unterschied zwischen Mensch und Tier.

Die Phinomenologic misst fiinftens den Schutzbereich des Ethischen
unter Beriicksichtigung der Vulnerabilitit der Tiere aus. Als Tierethik
untersucht sie das Problem, als wen oder was der Mensch das Tier be-
handelt. Mit gleichem Wert und gleicher Wiirde?

Die Phinomenologie setzt sich sechstens kritisch mit alternativen An-
sitzen auseinander, die, wie die Human-Animal-Studies, Annahmen des
Sozialkonstruktivismus in die Diskussion um die Tiere einbringen.

Eine Phinomenologie von Menschen und Tieren bietet insgesamt die
Maoglichkeit, gingige und traditionelle Urteile iiber das Leben und Le-
bewesen einzuklammern. Sie versucht, bestimmte Einseitigkeiten, die
von Biologie, Philosophie, Psychologie und Umweldehre in die Welt
gesetzt worden sind, zugunsten einer integrierenden Perspektive zu ver-
meiden.

Wenn der Mensch als vulnerable Person und wenn vulnerable Personen
um ihrer selbst im Achtungs- und Schutzbereich des Ethischen bertick-
sichtigt werden sollen, dann stellt sich auch die Frage nach dem Status
von Tieren, da auf sie die Definition der vulnerablen Person ebenfalls
zutrifft. Nachfolgend sollen Aspekte einer Antwort auf diese Frage skiz-
ziert werden.

166

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e. Der klassische Logos: Aristoteles, Kant

Aristoteles zeigt in seiner Metaphysik, dass im Zuge des menschlichen
Strebens nach Wissen tiber einen Stufengang Eigenschaften und Kom-
petenzen erworben werden, um den Kosmos erkennen zu konnen.
Auf der untersten Stufe befinden sich die Steine und andere offenbar
unbelebte Materie. Demgemif§ »féllt der Stein von Natur« (V. Ethik,
1103220) aus, er gehort auf die Erde, physisch wie symbolisch. Uber
die unbelebte Materie erheben sich Pflanzen, Tiere und Menschen, da
sie jeweils liber eine anima vegetativa bezichungsweise anima sensitiva
verfiigen und somit Wahrnehmungen von sich und der Welt machen
und darauf wiederum reagieren konnen. Im Unterschied zu Pflanzen
und Tieren verfiigt der Mensch aber noch tiber eine anima rationalis. Ex
verfiige damit tiber den Logos und vermag, Erfahrungen auszuwerten,
Begriffe zu bilden und Prinzipien zu erkennen. Das Tier ist fiir Aristo-
teles zwar kein unbelebter Automat, wie der Rationalismus der Neuzeit
spiter behauptet, aber auch kein Vernunftwesen. Aristoteles fithrt den
Unterschied zwischen Haustieren und »wilden Tieren« ein, die »keiner
Gemeinschaft« (Politik, 1253a 25) bediirfen. In George Orwells Vision
Animal Farm sollten sich die ausgegrenzten Tiere dafiir am feindseligen
Menschen richen, allerdings ohne es letzdlich besser zu machen. Anima-
lismus ist also keine Alternative zu einem fehlgeleiteten Humanismus.

Kant legt seiner Ontologie den Unterschied von Ding und Person zu-
grunde. Dinge sind Mittel zum Zweck, Personen sind Selbstzwecke, da
sie die Eigenschaften der Idee der Menschheit in sich haben. Das Tier
erscheint im Verhiltnis dazu als »vernunftloses Wesen« (Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten, BA 64), es ist somit kein Selbstzweck. Daraus
folgt bekanntlich, dass wir nur gegeniiber Personen direkte Pflichten
haben, Tieren gegeniiber jedoch nicht. Aber das ist noch nicht alles.
Kant formuliert: »Wenn also jemand seinen Hund totschieffen lisst,
weil er ihm nicht mehr das Brot verdienen kann, so handelt er gar nicht
wider die Pflicht gegen den Hund, weil der nicht urteilen kann, allein
er verletzt dadurch die Leutseligkeit und Menschlichkeit in sich, die er
in Ansehung der Pflichten der Menschheit ausiiben soll.« (Kant 1990,
256) Wenn der alte Hothund zu taub ist, um verdichtige Gerdusche
melden zu konnen und somit seine Funktion nicht mehr ausiiben kann,
sollte ich ihm das Gnadenbrot geben und ihn nicht etwa téten, obwohl
er mein Eigentum ist. Denn: wer grob und brutal gegeniiber Tieren ist,
stumpft innerlich ab und gerit in Gefahr, beim nichsten Gelage im
Wirtshaus »Zum ewigen Frieden« aus Unbeherrschtheit ein Vernunft-
wesen zu verletzten. Um dem vorzubeugen, soll der Mensch sensibel
und vorsichtig agieren, auch gegeniiber Tieren.

Der klassische Logos ist in gewisser Hinsicht exklusiv angelegt: Das
Tier ist kein Selbstzweck, da es keine oder nur eine geringe Vernunft

167

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

aufweist. Es gewinnt seinen Wert durch den Menschen und hat ihm ge-
geniiber eine geringere Stellung. Mit Jacques Derrida formuliert: »Das
Tier steht zwischen dem Stein und dem Menschen.« (Derrida 1988, 70)

f. Die moderne Bioethik

Die Aussicht, dass die Bestimmung des Logos meist dazu fiihrt, dass
dem Tier eine untergeordnete Position zugewiesen wird, ruft den Wi-
derstand von Tierschiitzern hervor. Interessanterweise nimmt Peter Sin-
ger, der in den frithen 7oer Jahren fiir Animal Liberation eingetreten ist,
im Namen des Tieres eine gewisse Umwertung des klassischen Logos
vor. Die dem Schutz des Menschen geltende Ethik konstituiert sich, in-
dem sie der Natur und auch dem Tier eine Schutzwiirdigkeit abspricht.
Als Tierschiitzer konnte Singer eigentlich mit der Auffassung Kants zu-
frieden sein. Das Tier hat in der PHlichtethik zwar keinen originiren
Stellenwert, geschiitzt kann es aber dennoch werden. Singer geht es aber
nicht nur um die Praxis, sondern auch um das Wertgefille. Was wire,
so fragt Singer nun, wenn man die moralischen Eigenschaften der Idee
der Menschheit als Grund zur Bestimmung des Wertes von Embryo-
nen, Menschen mit Behinderungen und Schweinen verwenden wiirde?
Der Vergleich ergibe sodann, dass das Tier der Anzahl nach mehr je-
ner Eigenschaften (Autonomie, Selbstbewusstsein, Empfindungsfihig-
keit, ...) als der Fotus aufweist. Daraus folgt wiederum, dass dem Tier
ein hoherer Wert als dem Embryo oder einem Menschen mit Behin-
derungen zugeschrieben werden kann. Durch diese Mafinahme erfihre
das Tier eine enorme Aufwertung im Verhiltnis zum klassischen Logos.
Allerdings sind die daraus gezogenen Konsequenzen unhaltbar (vgl.:
Schnell 1999b).

Die Bioethik in der Version Singers verfihrt ihrerseits exklusiv: Dem
Tier wird ein deutlicher Zuwachs an Wert zuteil, jedoch werden Men-
schen, die keine Personen sind, weil sie, wie Embryonen oder Menschen
mit Behinderung oder Demenz, keine moralisch relevanten Eigenschaf-
ten aufweisen, aus dem Schutzbereich des Ethischen verbannt. Das Tier
steht zwischen Mensch und Person.

168

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANS JONAS

g. Perspektivwechsel nach Montaigne

»Es gibt Vilker, die einen Hund als ihren Konig anerkennen,
sie miissen seine Stimme und seine Bewegungen deuten
konnen. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf

die Gleichheit zwischen Mensch und Tier richten. «

Michel de Montaigne, Apologie des Raymond Sebond; 1998, 188

Versuchen wir, das Verhiltnis zwischen Mensch und Tier weniger exklu-
siv aufzufassen, also das Ethische moglichst nicht zu Lasten des Tieres,
aber auch nicht zu Ungunsten des Menschen (auch nicht des gesunden)
zu denken. Dazu ist ein Perspektivwechsel notig.

Der klassische Logos und die moderne Bioethik verwenden bei der
Bestimmung des Status des Tieres stets einen eigenschaftstheoretischen
Ansatz. Sie fragen, ob ein Lebewesen bestimmte — offenbar moralisch
relevante — Eigenschaften aufweist. Moralitit — hat eine Person oder ein
Hund diese Eigenschaft? Selbstbewusstsein — hat ein Embryo oder ein
Schwein diese Eigenschaft? Sofern eine relevante Eigenschaft angenom-
men werden kann, genief3t sein Triger ethische Schutzwiirdigkeit. Diese
steigert sich, je entwickelter eine solche Eigenschaft ist. Sie mindert sich
oder geht ginzlich verloren, je geringer die Eigenschaften als ausgebildet
angenommen werden. Darin liegt die Exklusivitit.

Der Perspektivwechsel beruht auf dem Versuch, die Begegnung, Bezie-
hung und das Miteinander von Mensch und Tier in den Mittelpunkt zu
riicken, um ethisch méglichst nichtexklusiv vom Tier zu sprechen.

h. Hans Jonas

Hans Jonas’ Verantwortungsethik kann als Entwurf einer umfassenden
Schutzethik verstanden werden. Interessanterweise hat in ihr die Be-
gegnung mit dem Tier dennoch keinen eigenen ethischen Status, weil
fiir Jonas der Modus der Begegnung iiberhaupt keine ethische Relevanz
hat.

Bekanntlich entwickelt Jonas cine ontologisch grundierte Echik, der
es um cine Erhaltung von Moglichkeiten fiir zukiinftiges Leben geht.
Bei der Niherbestimmung dieser Perspektive, auch mit Blick auf die
Arbeiten zur Medizinethik, zeigt sich ein Schwanken. Geht es um eine
Verantwortung fiir die Zukunft bestimmter Menschen oder fiir die Zu-
kunft der Menschheit oder fiir die Zukunft des Seins? Bin ich fiir je-
manden oder fiir etwas verantwortlich? Diese Frage bleibt unklar und
mit ihr der Status des Tieres (vgl.: Schnell 2007).

Das Tier und seine Seele werden von Jonas ganz im aristotelischen

Sinne gesehen: Bewegung, Wahrnehmung und Gefiihl sind seine Ei-

169

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

genschaften. Animalitit bestimme sich dabei ginzlich durch ihre »Ab-
zweigung von der vegetativen Lebensform.« (Jonas 1994, 187) Tiere
und Pflanzen verhalten sich zur Umwelt, denn sie bilden ein wesent-
liches Element der Okologie, doch eine Begegnung ist hier nicht vorge-
sehen, schon gar nicht mit dem Menschen. Einen Grund fiir das Feh-
len einer relationalen und pluralen Perspektive sieht Nathalie Frogneux
in den bio-anthropologischen Grundlagen der Ethik von Hans Jonas.
Demnach habe Jonas die Amébe zur Grundbestimmung des Lebenden
gewihlt. Immerhin handelt es sich bei der Amébe um ein bescheidenes
Tier, aber auch um eines, das sich selbst véllig geniigt, keines ande-
ren bedarf, da es sich durch Zellteilung reproduziert. Die Amébe ist
beziehungslos. Ausgehend von dieser Art des Lebendigen verfehlt Jo-
nas die Dimension der Begegnung auch in seiner Echik (vgl.: Frogneux
2007).

i. Das Miteinander von Mensch und Tier

Um die Begegnung des Menschen mit dem Tier niher fassen zu kon-
nen, gilt es, nicht die Konkurrenz um Eigenschaften, auch nicht eine
Selbstgeniigsamkeit der Lebewesen, sondern das Miteinander von
Mensch und Tier zu beachten. Zu diesem Thema haben die Umwelt-
lehre, die vergleichende Psychologie, die zoologische Forschung und die
Wissenschaften der Heilberufe viele Erkenntnisse entwickelt. Ich be-
schrinke mich auf einen allgemeinen und keineswegs reprisentativen
Uberblick.

Grundsitzlich gilt es, das Tier nicht als Objeket innerhalb der mensch-
lichen Welt, sondern als Mitbewohner einer Welt aufzufassen. Das Ver-
halten des Tieres kommt in einer bedeutungsvollen Gestalt zum Aus-
druck. Adolf Portmann zeigt dieses unter anderem am Verhalten von
Fischen und Pferden (vgl.: Portmann 1965). Von den allein auf den
Menschen zugeschnitten Bestimmungen befreit, ist die Welt so zu den-
ken, dass sie von Mensch und Tier gemeinsam konstituiert wird. Jakob
von Uexkiill spricht in diesem Sinne von Umwelt. »Zwischen der Situ-
ation und der Bewegung des Tieres gibt es einen Sinnzusammenhang,
den der Ausdruck »Umwelt« tibersetzt.« (Merleau-Ponty 2000, 242) Die
Umwelt ist durch den Funktionskreis von Merkwelt und Wirkwelt aus-
gezeichnet, innerhalb dessen und in Auseinandersetzung mit ihm (dem
Funktionskreis) sich Sinn spezialisiert. Obwohl Mensch und Tier ver-
schiedene Organisationsweisen der Erfahrung haben, ist eine Koopera-
tion zwischen ihnen in der als Umwelt verstandenen Welt méglich. Das
berithmte Beispiel des Blindenhundes zeigt sehr deutlich, wie durch
Kooperation ein fiir beide bedeutsames Handlungsziel — der Gang zum
gelben Briefkasten, auch an Hindernissen vorbei! — realisiert werden

170

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS MITEINANDER VON MENSCH UND TIER

kann (vgl.: Uexkiill 1956, 70ff). Die Kooperation ist eine gemeinsame
Nutzung von Fihigkeiten, iber die nur einer der Partner verftigt. »Der
Hund ist ein Such-Tier, er verfolgt nicht nur eine Spur, sondern auch
retwas¢ auf vielen Umwegen.« (Buytendijk 1958, 89) Es ist sicher nicht
wiinschenswert, dass der Hund den gelben Briefkasten mit einer gelben
Miilltonne verwechselt!

Der Hund wird den Briefkasten vermutlich nicht als Briefkasten
wahrnehmen, da ihm das deutsche Postwesen wohl unbekannt ist. Fiir
das Miteinander von Mensch und Hund ist es nur wichtig, dass die
Erfahrungsweisen des Menschen (»Briefkasten als Briefkasten«) und die
des Hundes (»Dies als Dies«) zusammenpassen. Das Miteinander stellc
sich gerade durch eine Art von Erginzung verschiedener Erfahrungs-
weisen her, die auf ein Objekt gerichtet sind, das sich dabei nicht ein-
mal im strengen Sinne als »dasselbe« erweisen muss.

Durch die Kooperation bildet das Tier auch Eigenschaften aus. Wolf-
gang Kohlers Experimente im Rahmen einer Intelligenzpriifung bei Affen
zeigen die Flexibilitit der instrumentellen Vernunft bei Affen. Sie bauen
und nutzen Gerite, um an die begehrten Bananen zu gelangen. Jane
Goodall, die beriihmte Verhaltensforscherin erwihnt, dass nicht nur
Schimpansen, sondern auch manche Végel von Werkzeugen Gebrauch
zu machen vermégen, obwohl man glaubte, dass deren Hirn zu »kleinc
sei, um eine derartige Intelligenz ausbilden zu konnen. Aber auch der
Mensch bildet Eigenschaften aus. Viele Affenforscher lernen aus Begeg-
nung mit den Affen, Gerdusche wie ein Affe hervorbringen zu kénnen.
Im strengen Sinne handelt es sich dabei nicht einmal um blof3e Laute,
sondern sogar um echte Symbole, wenn sich der Affe umdreht, nach-
dem der Mensch auf bestimmte Weise mit seinen Lippen geschmatzt
hat.

Die moderne Krankheits- und Gesundheitspflege setzt Tiere, Hunde
und Katzen bei der Versorgung und in der Alltagsgestaltung von Pati-
enten mit Demenz ein (vgl.: Asche 2007). Menschen mit Demenz sind
hiufig schwer ansprechbar, eine explizite Verstindigung mit ihnen ge-
lingt nicht immer problemlos. Eine Begegnung mit Tieren kann dazu
fithren, dass Patienten sich 6ffnen und durch das Anfassen des Tierfells
auf die Welt zugehen. Patienten erfahren die Hinwendung zum Tier
als Zuneigung und werden dadurch sicherer und ruhiger (vgl.: Berdau
2012). Thre Lebensqualitit kann sich sogar vergroflern.

Die genannten Beispiele provozieren schliefSlich die Frage, ob der
Unterschied zwischen Mensch und Tier nicht flielend sei. Carl von
Linné hatte daher einst den Begriff vom 7hiermenschen erfunden. Man
konnte also annehmen, dass die Grenzen des Humanen unsicher sind
(vgl.: Agamben 2002), gleichwohl sollte man, wie Helmuth Plessner
schon in den 3oer Jahren feststellte, die Rede von der Sonderstellung
des Menschen im Kosmos nicht aus naiver Verbriidderung mit der Kre-

I71

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

atur aufgeben, auch wenn diese Rede problematische Passagen enthilc
(vgl.: Plessner 19338).

j. Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier

Meine These lautet, dass im Lichte einer Ethik als Schutzbereich das
Tier in erster Linie nicht als etwas erscheint, das wir als Objekt behan-
deln, sondern als jemand, mit dem wir zusammen in der Welt sind,
leben und agieren. Allerdings sind die erwihnten Beispiele fir eine
Kooperation zwischen Mensch und Tier insofern cinseitig, da sie zum
Nutzen des Menschen ausfallen. Diese Zweckorientierung mache allein
noch keine Ethik aus, sie bietet aber einen Hintergrund fiir eine Ethik
der Begegnung mit dem Tier, die uns zu einer Auseinandersetzung zwi-
schen Jacques Derrida und Emmanuel Levinas fiihrt.

Derrida bezieht sich auf Levinas, der die Begegnung zwischen Selbst
und Anderem zum Ausgangspunkt seiner Ethik macht. Levinas versteht
die Begegnung als eine »von-Angesicht-zu-Angesicht¢, durch die der
Andere mich angeht. Dadurch erfahre ich mich in eine Verantwortung
fiir den und die Anderen eingesetzt, der ich mich nicht entziehen kann.
Ich habe auf den Anspruch des Anderen verantwortlich zu antworten.
Die Bezichung zum Anderen ist asymmetrisch, aus ihr leitet Levinas
eine Erlduterung iiber die Entstehung von Institutionen und Gerechtig-
keit her (vgl.: Schnell 2001, 202ff).

Entscheidend ist fiir Derrida, in welcher Weise Levinas den Ande-
ren bestimmt. »Das absolut Andere ist der Andere.« (Levinas 1987, 44)
Wie auch Husserl ist Levinas davon iiberzeugt, dass ein ethisch rele-
vanter Anderer immer nur ein anderer Mensch zu sein vermag. Insofern
vertritt er einen Humanismus des anderen Menschen und keinen des
Tieres! An diese Ausgangslage kniipft Jacques Derrida mit seinen Uber-
legungen tiber das Tier an.

»Das Tier hat kein Antlitz, es hat nicht das nackte Antlitz, das mich
anblickt.« (Derrida 2010, 159) Der andere Mensch >hatc ein Antlitz,
das andere Tier nicht. Diese Vorsortierung ist unplausibel! Warum sollte
der Mensch das Tier véllig in seiner Macht haben und es wesensmi-
Big auf dasselbe reduzieren? Derrida riickt seinerseits eine alltdgliche
Situation in den Mittelpunkt: Er, Derrida, ein Mensch, wird von einer
Katze nackt im Badezimmer erblickt und empfindet dabei Scham. Das
kann nur moglich sein, wenn die Katze anders als eine Maschine plus
Empfindungen ist. Als was erscheint die Katze? Derrida betrachtet die
Begegnung mit dem Tier als eine Art Urszene, die ethische Relevanz
hat. Seine »These« (ebd., 57) besagt, dass die Grenze zwischen Mensch
und Tier nicht gradlinig ist, denn sie wird von uns innerhalb der Bezie-
hung, die wir zu Tieren unterhalten, gezogen und verindert. Die Gren-

172

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS BIEST

ze wird iiberdies durch ein Macht-Wort des Menschen markiert. Zur
Kennzeichnung dessen flihrt Derrida an dieser Stelle den Neologismus
ranimots/TierWorte« (65, 92) ein. Durch diese Einfithrung erscheint
das singulire Tier fiir das hérende Ohr im Licht einer »Pluralitit (79),
denn das Wort animot ist fiir das Ohr identisch mit dem Wort animaux.

Es bleibt anzumerken, dass der Neologismus nicht unproblematisch
ist. Er provoziert eine Aufthebung des Tieres im Wort, denn suggeriert
wird auch, dass die Auseinandersetzung mit dem Tier der Interpreta-
tion oder Bearbeitung eines Textes dhnlich sein kdnnte. Zu fritheren
Zeiten legte Derrida nahe, dass wir bei der Sinnbildung nicht um-
hin kommen, »von Texten ausgehen« (Derrida 1993, 133) zu miis-
sen. Demgegeniiber gilt es zu bedenken, dass eine Begegnung durch
Texte vermittelt sein kann, jene darin aber nicht aufgeht. In Varjation
zu Sartre kénnte man sagen: man begegnet dem Tier, man liest und
interpretiert es nicht! Insofern macht es auch keinen Sinn zu fragen,
ob man den Schmerz, den ein Tier (etwa als Versuchsobjekt im Labor)
empfindet, mit Geriten messen kénne. Eine solche Messung nimmt
das Tier wieder aus der Begegnungssituation heraus und macht es zur
dritten Person. Schmerz ist nicht nur dem Menschen, sondern auch
einem Tier buchstiblich ins Gesicht geschrieben. Beide, Mensch und
Tier, sind vulnerable Personen.

In diesem Sinne dieser Ausdeutungen der Begegnung kdnnte man sa-
gen, dass die Urszene darin besteht, dass auch das Tier mich angeht, noch
bevor ich bei mir selbst bin. »Ich bin ihr [der Katze] prisentiert, noch be-
vor ich mich prisentiere. Nacktheit gibt es nur in dieser Passivitit, in die-
ser unfreiwilligen Exponiertheit seiner selbst. Die Nacktheit entblattert
sich nur in dieser frontalen Exponiertheit von Angesicht zu Angesicht.
Hier angesichts einer Katze des einen oder des anderen Geschlechts, oder
des einen und des anderen Geschlechts.« (Derrida 2010, 31)

Gegeniiber Levinas betont Derrida, dass das »Denken des Ande-
ren« die »Anfrage des Tiers privilegieren misste.« (ebd., 167). Indem
ich dem Tier begegne, erfahre ich eine Besessenheit durch das Tier, das
mich angeht und dem ich nachgehe. »Das Tier, das ich also bin/dem
ich also folge.« (90) In dieser Interpretation Derridas kénnen wir eine
Erweiterung des ethischen Schutzbereiches tiber den Menschen hinaus
im Hinblick auf das Tier erkennen.

k. Das Biest

Bei dieser Akzentuierung von Elementen einer Ethik der Begegnung
darf nicht vergessen werden, was passiert, wenn das Tier von der Hius-
lichkeit her gesehen wird. Fische, Hunde, Katzen und manche Reptilien
sind Lieblingstiere, weil wir mit ihnen zusammenleben. Die Begegnung

173

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

und das Miteinander mit dem Tier in einer Lebensform sind nichtex-
Klusiv, weil das Tier gezahmt ist und sich an die menschliche Ordnung
hilt, also weifl, wo die Katzentoilette steht. Auch der Hund ist beliebt.
Aber was ist mit dem Wolf oder anderen wilden Tieren? Ausgehend von
der traditionellen Unterscheidung zwischen Haustieren und wilden
Tieren lisst sich festhalten: Haustiere sind jene, die an den Geschif-
ten des Hauses zum Nutzen des Ganzen mitwirken und daher entspre-
chende Namen erhalten: Hofhund, Ackergaul, Schmusekatze, Singvo-
gel, Milchkuh usw. Wilde Tiere sind solche, die in einer 6kologischen
Nische leben und an keiner Kooperation innerhalb des Hauswesens
teilnehmen und daher hiufig feindselige Namen erhalten: diebische El-
ster, schlauer Fuchs, scheues Reh usw. Die Bezichung zum Tier kann
hier konflikthafte Ziige annehmen, die in der Regel vom Menschen
ausgehen, indem er dem wilden Tier die Wildheit zu nehmen versucht:
entweder das Tier lisst sich in den Oikos integrieren oder es verliert sei-
ne Lebensgrundlage! Entscheidend ist bei der Rede tiber das wilde Tier,
dass die Grenze zum Haustier sehr variabel ist. Kiihe, die in vorindu-
striellen Zeiten zu den Haustieren zihlten, sind dem Menschen heute
ferner geriickt; andere Tiere stehen ihm heute niher, wie etwa manche
Reptilien oder exotische Vogel. Es gibt somit keine wilden Tiere als sol-
che! Insofern ist die Differenz zwischen Haustieren und wilden Tieren
kein Grund, um bestimmte Tiere vom Schutzbereich des Ethischen aus-
zuschlieffen. Es sind alle Tiere zu beriicksichtigen und nicht nur solche,
die dem Menschen nutzen!

l. Zusammenfassung

Die vorliegenden Uberlegungen kénnen und sollen aus der Sicht einer
Ethik als Schutzbereich keine zureichende Antwort auf die Frage nach
einem ethisch relevanten Verhiltnis des Menschen zum Tier und damit
tiber den ethischen Status des Tieres geben. Sie sind insofern proviso-
rischer Natur. In diesem Sinne soll zunichst festgehalten werden:

a) Das Tier erscheint im Modus der Begegnung als jemand, mit dem
wir zusammen existieren und uns auseinandersetzen.

b) Zu den Modi der Auseinandersetzung zihlen die Kooperation und
der Konflikt. Das gilt fiir Haustiere und auch fiir sogenannte wilde
Tiere.

¢) Die Bezichung zum Tier ist als Konzept asymmetrisch, weil sie vom
Menschen aus gedacht wird. Die Bezichung als Begegnung liegt hin-
gegen nicht vollig in der Hand des Menschen.

d) Die Begegnung mit dem Tier etabliert ein ethisch relevantes Verhilt-
nis der Nicht-Indifferenz. Ich kann mich nicht gleichgiiltig gegen-

174

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TIERSCHUTZ UND TIERTOTUNG

tiber dem Tier verhalten! Ich folge ihm, wie Derrida sagt, ich gehe
also auf das Tier als meinem Gegeniiber ein!

e) Die Begegnung ist noch kein Schutzbereich, er ist aber von der Be-
gegnung ausgehend zu verstehen.

m. Tierschutz und Tiertotung

Die ethisch relevante, weil nicht-indifferente Begegnung mit dem Tier gibt
und ldsst mir die Freiheit, auf das Tier einzugehen. Begegne ich in der
Begegnung einer Anfrage des Tieres, die Derrida im Ausgang von Le-
vinas anfiihrt, im Sinne des Anspruchs »Du wirst nicht toten«? Anders
gefragt: Wie steht es um die Tétung, die doch offenbar die deudichste
ethische Instrumentalisierung des Tieres darstellt? Dem gesamten bishe-
rigen Unternehmen liegt eine Asymmetrie zugrunde: Ich, der Mensch,
denke {iber meine Begegnung mit der Katze nach. Nicht sie. Ich beziehe
sie in einen Diskurs tiber Ethik ein, der nicht der ihrige ist. Diese, dem
Menschen vermutlich unvermeidliche Prozedur bedeutet fiir den Men-
schen, dass ihm der gesamte ethische Diskurs auferlegt ist. In der Ver-
gangenheit wurde diese Initiative zumeist entweder anthropozentrisch
oder dkozentrisch betrieben (vgl.: Frankenberg 1994). Wir wihlen an
dieser Stelle den Gesichtspunkt der Vulnerabilitit. Aber auch dabei gilt,
dass wenn es zu einer ethischen Ausgestaltung der Begegnung mit dem
Tier kommen soll, dass dann die Initiative dafiir beim Menschen liegt —
und nur bei ihm! Wie Hans Jonas stets bemerkte, ist der Mensch das
Wesen, das das Malum in die Welt bringt. Somit miisse er auch fiir
dessen Bindigung sorgen.

Aus dieser Position leitet Robert Spaemann die »Fihigkeit« des Men-
schen her, »sich sozusagen selbst von auflen zu sehen, den eigenen
Standpunkt zugunsten eines tibersubjektiven zu relativieren.« Darin ist
begriindet, dass der Tierschutz — wie es klassisch heif§t — Aufgabe des
Menschen ist. »Menschen konnen etwas, was sie tun mochten und was
ihnen niitzt, unterlassen, weil und nur weil es einem anderen Wesen
schadet oder Schmerzen zufiigt.« (Spaemann 1979, 471) In dieser Frei-
heit liegt die Verantwortung gegeniiber dem Tier. Rechtfertigungsbe-
diirftig ist das Leid, das der Mensch dem Tier zufiigt. Das Schutzgut
ist in diesem Fall nicht das »Eigentum des Besitzers, sondern das Tier
selbst« (ebd., 470), wie es in Abgrenzung zu Kant heifit.

Als tibersubjektiver Standpunke, der den Tierschutz begriindet, ist
die 8kologische Ethik zu nennen, die, wie Hans Jonas sagt, nur Hand-
lungsweisen erlaubt, die zum Erhalt der Grundlagen des Seins beitra-
gen. Dazu zihlt auch der Schutz wilder Tiere durch Erhaltung und
Schaffung von Lebensriumen, die nicht dem menschlichen Hauswesen
angegliedert sind. Es ist nicht zu erwarten und wohl auch nicht zu wiin-

175

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

schen, dass simtliche Tiere Hausgenossen des Menschen sein werden.
Kaum jemand begegnet Luchs oder Eule, Tiere sind kein Alter Ego des
Menschen. Die Achtung einer Andersheit von Tieren, wie sie Derrida
gegeniiber Levinas hervorhebt, kann durch eine Schaffung und Bewah-
rung Skologischer Nischen realisiert werden.

Ein tibersubjektiver Standpunke ist zugleich umstritten. Dennoch ist
es moglich, ex negativo zu sagen, was mit ihm nicht zu vereinbaren ist:

a) Ein Gericht in Miinster verbietet einem Besitzer, sein Pony mit dem
Emblem einer Rockband zu titowieren.

b) Massentierhaltung und Tierversuche, die lediglich dem okono-
mischen System dienen, sind problematisch. Die Vernichtung von
Kiiken ist in ethischer Hinsicht keine Sachbeschidigung.

Es ist daher besser, wenn der Konsum von Produkten, bei deren Gewin-
nung Tiere getdtet werden, zumindest weniger hiufig stactfindet.

n. Ethik als Tierschutzbereich?

Der auf einem Miteinander beruhende und dem Menschen als Aufgabe
zukommende Tierschutz kann als Schutzbereich verstanden werden, der
das Totungsverbot fiir Tiere einschliefft. Diese Position ist auch ein zen-
traler Diskussionspunke in der Tierethik (vgl.: Ott 1999). Daraus folgt,
dass nicht nur die Tétung cines Menschen, sondern auch die Totung
eines Tieres ein ethisches Problem darstellt. Faktisch werden bestimmte
Umstinde als Legitimation fir die Totung von Menschen akzeptiert
(Notwehr, gerechter Krieg zur Verteidigung des Landes usw.). Wie es
um diese Umstinde bestellt sein mag, wollen wir hier nicht diskutieren.
Wichtiger ist, dass offenbar spezifische, nur fiir Tiere geltende Griinde
Anwendung finden, wenn es um eine Rechtfertigung der Tétung eines
Tieres geht.
Eine Totung kann demnach gerechtfertigt sein, wenn:

a) das Tier unheilbar krank ist,

b) der Mensch von einem Tier angegriffen wird und sich in einer Not-
wehrsituation befindet,

c) der Fortbestand des Tieres den Fortbestand des Seins gefihrdet.

Dabei gilt, dass auch eine Tétung nicht definitiv auflerhalb jeder Ethik
geschieht. Ortega y Gasset zentriert seine Philosophie der Jagd um die
zentrale Aussage: »Der Jiger bringt den Tod.« Ortega hebt zugleich her-
vor, dass die Jagerei nur im Lichte einer »Ethik der Jagd« (Ortega y Gas-
set 1957, 56) angemessen zu diskutieren seli.

176

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER MENSCH ALS TIER

Vor dem Hintergrund der Annahme, dass das Téctungsverbot auf
Mensch und Tier anzuwenden sei, wird faktisch vom Menschen ein
Wertunterschied gemacht: die Griinde, die eine Ausnahme vom T6-
tungsverbot erlauben sollen, sind beim Menschen andere als beim
Tier. Die T6tung eines Tieres ist eher >erlaubt« als die eines Menschen.
Darin liegt ein deutlicher Wertunterschied! Dieser resultiert aus einer
Unterscheidung, die ihrerseits in der Asymmetrie liegt zwischen einem
Tierschutz, der vom Menschen aus gedacht ist, und den Tieren selbst.
Der Mensch hat nicht mehr Wert und Wiirde als ein Tier, er attestiert
sie sich lediglich. Der Wertunterschied, der zwischen Mensch und Tier
gemacht wird, ist gemacht und daher auch verinderbar, weshalb eine
nichtexklusive Ethik betont, dass zwischen Mensch und Tier eine Be-
gegnung moglich ist und darin eine Anerkennung von Vulnerabilitit
und Endlichkeit.

Erinnert sei an Michel de Montaigne, den Gegenspieler von Des-
cartes, der bereits mit dem Gedanken einer Umwertung von Wertun-
terschieden spielte. »Es gibt Vélker, die einen Hund als ihren Kénig
anerkennen, sie miissen seine Stimme und seine Bewegungen deuten
konnen. Unsere Aufmerksamkeit sollten wir daher auf die Gleichheit
zwischen Mensch und Tier richten.« (Montaigne 1998, 188) Vollig ab-
wegig scheint dieser Gedanke nicht zu sein, wenn man daran denkt,
dass Diogenes von Sinope, der Kyniker, sich selbst auf dem Marke als
Herr zum Verkauf angeboten hat. Wer einen Herren nétig hat, moge
sich den Diogenes kaufen! Oder man denke auch an Kafka, der einen
Affen als Akademieprisidenten vorfiihre ...

0. Der Mensch als Tier

Der Gegensatz zwischen Mensch und Tier wurde sehr lange darauf ge-
griindet, dass der Mensch Logos hat und das Tier angeblich nicht. Es ist
unfair und unsinnig, Tieren Aufgaben zu stellen, die nicht die ihrigen
sind. Sie auf die Tastatur von Computern driicken zu lassen... Zwingt
der Falke den Menschen, eine Maus aus hochster Hohe erspihen zu
miissen? Der Mensch ist kein Tier, sondern auch ein Tier. Ein beseeltes
und animalisches Wesen. Darwin trug bekanntlich dazu bei, dass der
»Mensch seine Subjektposition wieder in [...] das Tierreich einbringen
sollte, tiber dem er bis dahin als Kénig von Gottes Gnaden zu stehen
vermeint hatte.« (Canguilhem 1979, 135) Es ist nicht nur die Sexuali-
tit, die der Mensch in der Folge dieser Desillusionierung anzuerken-
nen hat (Freud) und deren Verlust er im Alter betrauert (Philip Roth),
sondern die Tatsache, dass eine Grenze zum Tier nicht immer vorhan-
den ist. Die Xenotransplantation ist problematisch, wenn Tiere als Vor-
ratslager fiir Menschen missbraucht werden. Aber sie zeigt dennoch,

77

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

dass Mensch und Tier leiblich verwandt sind. Vielleicht kénnten eines
Tages auch Teile eines menschlichen Kérpers einem Tier eingepflanzt
werden. Es kommt darauf an, das Dilemma des Tieres, mit dem wir
leben und die Welt bewohnen, zu beseitigen. »Entweder ist das We-
sen, mit dem wir es zu tun haben, einem Menschen vergleichbar, und
dann ist es zuldssig, ihm durch Analogien die im Allgemeinen einem
erwachsenen und gesunden Menschen zuerkannten Charakteristika zu-
zuschreiben; oder aber dieses Wesen ist nichts anderes als eine blinde
Mechanik, ein lebendiges Chaos, und es wird dann vollig unméglich
sein, an seiner Verhaltensweise einen Sinn zu entdecken.« (Merleau-
Ponty 2006, 32)

Als Odysseus nach Hause kommyt, alt und miide, nicht mehr der, der
er war, als er die Heimat einst verlief$, wurde er zuerst von seinem alten
Hund erkannt. Argos wedelte mit dem Schwanz. Er erkennt Odysseus
aber nicht nur, er begriifft ihn sogar. Er denket ihn nicht, er begegnet
ihm!

p. Human-Animal-Studies —
Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

Im Naturzustand téten Tiere Menschen, daher diirfen Menschen auch
Tiere toten. Menschen kénnen untereinander einen friedensstiftenden
Vertrag schliefen, mit Tieren kann man hingegen keinen Vertrag aus-
handeln (Hobbes, Vom Biirger, 8. Kap.). Diese Differenz soll mit der
Differenz von Natur und Kultur identisch sein: Die Natur ist vertrags-
los, die Kultur wird durch den Vertrag konstituiert. Diese Unterschei-
dung ist jedoch problematisch, weil sie keinen unproblematischen Ort
zulisst, von dem aus diese klare Differenz von Natur und Kultur getrof-
fen werden kann. Sie wird ohne Zweifel innerhalb der Kultur vorge-
nommen und sie ist damit moglich, aber auch problematisch.

Im Zeitalter jenseits von Natur und Kultur (vgl.: Descola 2011) ent-
steht der Sozialkonstruktivismus und was bislang Natur war, gilt nun
als Option (vgl.: Schnell 2002). In der jiingeren Vergangenheit war es
der Feminismus, der diese Optionalisierung beforderte. Das Geschlecht
(sex) sei, so Judith Butler, immer schon Geschlechtsidentitit (gender).
Diese herausfordernde Ansicht machte fortan Schule (vgl.: Stoller
2009). Fraglich sind seither: der Lebensanfang, da keine unerschiitter-
liche Definition fiir die Existenz eines Embryos existiert (vgl.: Ahrens
2008); das Lebensende, da der Eintritt des Todes von der Performanz
der Diagnose desselben abhingt (vgl.: Lindemann 2002); der Begriff der
Familie aufgrund der Akzeptanz postbiologischer Kriterien (vgl.: Beck-
Gernsheim 1994); der Begriff der Behinderung, da er eine »historisch
und gesellschaftlich bedingte und in diesem Sinne verinderliche Kon-

178

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

struktion« (Dederich 2007, 36) bezeichnet. Es lassen sich zahlreiche,
weitere Beispiele aus Padagogik und Neurobiologie anfiigen, die anzei-
gen, dass wir uns im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus befinden.

Vor diesem Hintergrund ist es selbstverstindlich, dass kaum ein
Bereich oder Thema ausgespart werden kann. Biolebensmittel? Reine
Kunstprodukte! Naturstoffe? Erfindungen der Modeindustrie! Artge-
rechte Haltung? Ergebnis des Eventmanagements! Die vier Jahreszeiten?
Vermutlich eine Idee der Tourismusbranche! Seit einigen Jahren ist nun
auch die Grenzlinie zwischen Mensch und Tier in den Blickpunkt des
Sozialkonstruktivismus geraten, der den Namen Human-Animal-Studies
trigt. Nachfolgend sollen ausgewihlte Thesen der Human-Animal-Stu-
dies durch Anmerkungen kommentiert werden. Diese Anmerkungen
bezichen sich auf Zitate aus der Publikation Chimaira — Arbeitskreis fiir
Human-Animal Studies (2011).

1. »Nahezu die gesamte Theorieproduktion der westlich-hegemonialen
Sphire und auch die der kritischen Ansitze, die aus diesem geopoli-
tischen Kontext entstammen (und wahrscheinlich auch fast alle Texte
aus den anderen Regionen und Kontexten) sind in speziesistische und
anthropozentrische Strukturen und Denkweisen verwickelt« (77).

Anmerkung: Die Behauptung der alten Philosophen — die alte Philoso-
phie reicht bis zu Heidegger, einschliefSlich —, dass der Mensch die Welc
addquat wahrnimmct oder, besser gesagt, dass er sie addquacter als das Tier
wahrnehme, ist speziesistisch. Der Mensch spriche tiber sich und das
Tier und bevorzugt dabei seine Spezies gegentiber der des Tieres, indem
er seine Auffassungsweise als die richtige hinstellt. Natiirlich misst der
Mensch hier mit einem nicht vorhandenen Maf3stab (Friedrich Nietz-
sche), der aber auch nie zuhanden sein wird. Der Speziesismus ist in
seinen Extremformen vermutlich vermeidbar. Der Mensch kann aber
nicht aus seinem Leib aussteigen, auch nicht um der Animal Correctness
willen.

2. »Eine antispeziesistische Perspektive tritt also fir die Beriicksichti-
gung der Interessen nichtmenschlicher Tiere ein und nicht fiir eine pau-
schale Gleichbehandlung, die blind fiir Unterschiede ist« (89 £.).

Anmerkung: Es mag Griinde fiir die Annahme geben, dass es im In-
teresse eines gefesselten Schimpansen liegt, befreit zu werden, und dass
es im Interesse eines Fisches ist, der auf dem Trocknen liegt, ins Wasser
zu gelangen, sodass ein Mensch entsprechend handeln sollte. Dennoch
bleibt grundsitzlich zu fragen, wie und woher ich von den Interessen
nichtmenschlicher Tiere wissen kann, ohne diese von mir selbst her zu
formulieren. Wenn schon Antispeziesismus, dann auch in einer konse-
quenten Art und Weise.

179

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

3. »Ahnlich der Hervorbringung von Geschlechtsidentititen erweist
sich auch Spezies und Animalitit als soziale Konstruktion« (199).

Anmerkung: Soziale Konstruktionen sind keine Essenzen und daher
verinderbar und mit ihnen auch Zwinge und Identititszumutungen.
Aber was heif$t das? Geht es darum, eine Konstruktion durch eine ande-
re, die weniger »problematisch« ist, zu ersetzen? Von der Laborrate zum
Kuscheltier? Ist es denkbar, dass man in letzter Instanz gar ganz ohne
Konstruktion auskommt? Wenn die Konstruiertheit des Sozialen je-
doch ein Prinzip wire, wire sie der praktische Logos, durch den unsere
Wirklichkeit gebildet wiirde. Dann ist sie Bedingung der Moglichkeit
fiir soziale Wirklichkeit und als solche kaum annullierbar. Es sei denn,
der Tierschutz ginge in eine metaphysische Revolte iiber.

4. »An der Zoologie wie auch an der Primatologie wird deutlich, dass die
Interpretation und die Wertung tierlichen Verhaltens eng mit menschli-
chen Diskursen und Kidmpfen verbunden sind« (219 f.).

Anmerkung: Die Zoologie benennt keine natiirlichen Tatsachen, die
Tiere betreffen, sondern sie interpretiert Tiere als etwas. Diese Inter-
pretationen sind, wie alle Interpretationen, verinderbar. Die Forschun-
gen von Wolfgang Kohler bieten hierfiir schon seit tiber hundert Jah-
ren Belege. Eine Frage, die sich anschlieflt, lautet nun aber: Wie hilt
man es grundsitzlich mit den Wissenschaften von den Tieren? Von
einem vielleicht produktiven Umgang mit der (Urban-)Zoologie oder
der Tierpsychologie halten viele Positionen innerhalb der vorliegenden
Animal-Studies offenbar nicht sehr viel. Erneut sprechen hier wieder nur
die Geisteswissenschaftler iiber Tiere und iiber die Art, wie iiber Tiere
gesprochen wird. Aber mit schlechtem Gewissen! Konnte es sein, dass
im Namen des Tieres eine neue Hegemonie etabliert werden soll, nim-

lich die der Animal-Studies?

5. »Die Frage, die bleibt, ist, ob es einen Weg gibt oder jemals geben
kann, Tiere in der Fotographie so zu reprisentieren, dass die Aufnah-
men egalitiren Standards entsprechen« (369 f.).

Anmerkung: Eine politische Gruppe, die Tiere aus Versuchslaboren
befreit, wihlte zur ikonographischen Reprisentation ihrer Arbeit das
Antlitz eines Hundes. Hunde koénnen bei Menschen Mitleid erzeugen,
weil sie (dhnlich wie Schimpansen) eine dem Menschen vergleichbare
Augen- und Kopfbeweglichkeit ausfithren. Durch ein entsprechendes
Foto fiihlt sich der Betrachter in den Glauben versetzt, des Hundes
Befindlichkeit an dessen Gesicht ablesen zu konnen. Dieser Effeke ist
mit Katzen, Pferden, Regenwiirmern, Drosseln und Haien nicht zu er-
zielen. Sollte man in die Reprisentation egalitire Standards einfithren,
wiirde die Bewegung auf die durch das Hundeantlitz moglichen Solida-
risierungen verzichten miissen. Soll jedes Tier die Moglichkeit erhalten,

180

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HUMAN-ANIMAL-STUDIES

offendich fiir Tierbefreiung zu werben? Und das trotz der Tatsache, dass
in Tierversuchen nur bestimmte Tiere gequilt werden? Der Anthropo-
morphismus ist Bedingung der Maglichkeit fiir 6ffentiche Reprisen-
tation. Die basisdemokratische Forderung nach egalitiren Standards
wirkt ehrlich und zugleich politisch naiv.

6. »Die Erforschung des Veganismus in den verschiedenen Szenen,
Milieus und Feldern, in denen sich diese Lebensweise besonders aus-
breitet, steht noch am Anfang. [...] Sind diese [die Selbstauskiinfte der
Veganer, Anm. M.W.S.] ausreichend kritisch kontextualisiert, kann der
Versuch gestartet werden, das Phinomen Veganismus in all seinen wi-
dersprechenden Deutungs-, Motivations- und Handlungsmustern zu
entschliisseln. Die Antworten darauf diirften so vielfiltig sein, wie das
Feld, in dem sie zu vermuten sind« (408).

Anmerkung: Es geht um ein anderes Verhiltnis des Menschen zu
Tieren und sich selbst gegeniiber! Dabei kommt es offensichtlich zur
Differenz zwischen Reflexion und Leben. Die einen, die Vertreter der
Human-Animal-Studies, denken dieses Verhiltnis im Sinne einer Stand-
punkewissenschaft, die anderen, die Veganer, leben es und zwar vielfil-
tig. Wenn diese beiden Versuche etwas miteinander zu tun haben, wire
zu erortern, wie der Standpunkt und die vielfiltigen Lebensentwiirfe
aufeinander bezogen sein konnten. Bringt der Standpunke die Vielfale
zum Ausdruck, berticksichtigt er sie oder beachtet er nur die Spielarten
veganer Lebensweisen, die akzeptabel sind? Auerdem ist fraglich, wie
mit antidemokratischen Tierliebhabern umzugehen wire.

7. »Human-Animal-Studies sollen neues Wissen schaffen, aber auch
altes Wissen und alte Diskurse auf emanzipatorische Weise neu betrach-
ten und verbinden. Hierbei gilt es, analog zu anderen Zentrismen wie
dem Androzentrismus und dem Ethnozentrismus auch den vorherr-
schenden Anthropozentrismus zunichst offenzulegen und als solchen
sichtbar zu machen, diesen kritisch zu hinterfragen und ihm entgegen-
zuwirken bzw. diesen zu dekonstruieren« (27).

Anmerkung: Die vorliegenden Human-Animal-Studies erwecken den
Eindruck, als Projeke junger Menschen aus Seminararbeiten zu den
Theorien von Butler und Haraway entstanden zu sein. lhre Intention
ist allmichtig und unklar zugleich. Geht es um Kritik an Texten, um
anderes Wissen, um die Verdnderung der Gesetzeslage oder um poli-
tische Initiative? Steht die Befreiung von Tieren zur Debatte oder die
Fortsetzung der Kritischen Theorie? Vermutlich um das alles und um
noch mehr. »Uns geht es [...] sowohl um eine Intervention in die aka-
demischen Debatten als auch um cine Einmischung in den 6ffentlichen
Diskurs« (31). Hegel zufolge muss eine sinnvolle Entwicklung durch
die Negativitit eines Konflikes gehen, in dem sehr hiufig junge Men-

181

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG: DAS TIER ALS PERSON

schen ihren Widerwillen gegen die von den Alten vorinterpretierte und
beherrschte Welt zum Ausdruck bringen. Insofern kann ein Neuanfang
nicht anders als allmichtig, diffus und unklar sein.

Die Human-Animal-Studies erinnern daran, dass die Metapher von
der Ekklesia der Tiere (Aristoteles Politik, 1284 a 15), die erkliren sollte,
wie das Miteinander der Verschiedenen méglich sei, unplausibel gewor-
den ist. Sie kniipfen an die von Max Horkheimer und Theodor W. Ad-
orno ausdriicklich hergestellte Korrelation zwischen der Vormacht der
Vernunft durch Beherrschung der Tiere und der Herrschaft des Mannes
tiber die Frau (vgl.: Horkheimer/Adorno 1981, 219 ff.; Aufzeichnungen
und Entwiirfe iber Mensch und Tier) an. Sie setzen insofern eine Tradi-
tion fort.

Die Human-Animal-Studies verstehen sich als »Standpunkewissen-
schaft« (29). Es stellt sich dabei die Frage, ob die Riicksicht auf den
Standpunke (pro Egalitarismus, Konstruiertheit, Emanzipation, Le-
bensformen) nicht zur neuerlichen Entfernung von den Tieren fiihrt.
Der Versuch, politisch zu handeln und prinzipientreu zu bleiben, war
selten erfolgreich, aber oft innovativ. Daher sollte er vielleicht immer
wieder unternommen werden.

Eine Ethik als Schutzbereich bezicht sich auf alle Personen. Damit sind
nicht nur Menschen gemeint.

Eine fiir Mensch und Tier gemeinsame Welt ist eine Welt, in der Tiere
nicht nur als Teil der Umwelt des Menschen vorkommen. Der Mensch
und der Mensch als Mann verlieren seit iiber 200 Jahren die Stellung
einer Krone der Schépfung. Das Zentrum wird leer. Von ethischer Be-
deutung ist jeder Mensch und sind sehr viele Tiere. Es ist sinnvoll, dass
Menschen eine ethisch relevante Beziehung zu Tieren unterhalten. Das
ist ohne Haustiere, Zooanlagen und die Gewihrung okologischer Ni-
schen vermutlich nur schwer méglich. Es ist aber in jedem Fall moglich,
unnétige Tiertétungen zu unterlassen.

In der Begegnung besteht die Moglichkeit, sich mit Tieren anzu-
freunden und sie als Mitbewohner der Welt zu schen. Gleichgiiltigkeit
gegeniiber Tieren entsteht, wenn Tiere dem Anblick des Menschen ent-
zogen und in Zuchtboxen gesperrt werden. Die Schlachtindustrie kann
ihnen so einen unwiirdigen Tod bereiten, dem nur wenige Menschen
widersprechen.

Ethik bezieht sich auf alle vulnerablen Personen. Bezicht sie sich damit
nicht auf das Leben insgesamt, wie Albert Schweitzer meint?

Im ersten Text seines Nachlasses zu Lebzeiten schildert Robert Musil
den Todeskampf von Fliegen, die auf einem Fliegenpapier festkleben
und von dort nicht wieder frei kommen ...

182

Hitps://dol.org/10.5771/8783845292557-161 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Zur Phänomenologie von Tieren und Menschen
	b.  Bestien
	c.  Die Philosophie
	d.  Die Phänomenologie
	e.  Der klassische Logos: Aristoteles, Kant
	f.  Die moderne Bioethik
	g.  Perspektivwechsel nach Montaigne
	h.  Hans Jonas
	i.  Das Miteinander von Mensch und Tier

	j.  Elemente einer Ethik der Begegnung mit dem Tier
	k.  Das Biest
	l.  Zusammenfassung
	m.  Tierschutz und Tiertötung
	n.  Ethik als Tierschutzbereich?
	o.  Der Mensch als Tier
	p.  Human-Animal-Studies – Anmerkungen im Zeitalter des Sozialkonstruktivismus

