
8. »From yourself, to the family, to the community

and to the world« (Napuli Paul)

Oder: Übersetzung und Solidarität als Fazit

und Aufgabe

»Solidarität kann revolutionär nur werden,

wenn sie vor aller notwendigen Organisa-

tion undArtikulation in einemBewußtsein

und in einer Triebstruktur gründet, die den

›qualitativen Sprung‹ gebieten, das heißt,

die nicht mehr den destruktiven Bedürf-

nissen des kapitalistischen Marktes und

seiner Kultur verfallen und die deshalb

frei geworden sind für den Aufbau einer

Gesellschaft, in der das Bedürfnis der Lust

am befriedeten Leben und seiner befrie-

deten Umwelt in den gesellschaftlichen

Produktionsprozeß selbst eingeht.«

Marcuse in »Theorie und Praxis« (Marcuse

1974: 158)

Ich habe im Rahmen dieser Arbeit, die mich rund sieben Jahre begleitet hat, vieles

gelernt. Beginnen möchte ich den Schluss mit einem erneuten Danke an meine

Gesprächspartner*innen und einer Vergegenwärtigung, was ich von ihnen gelernt

habe.

Turgay Ulu, den ich bereits seit 2011 kannte, hat mich stets mit seiner Ent-

schlossenheit beeindruckt. In seinen 13 Jahren in Isolationshaft in der Türkei trat er

immer dann in den Hungerstreik, wenn er keine Bücher bekam. Kaum in Deutsch-

land angekommen, ging der Kampf für ihn weiter.Weitermachen! Ist definitiv sein

Motto. Inzwischen betreibt er in Berlin das Café Karanfil (Nelke), das ein Treffpunkt

für politische Organisierung ist und wo es leckere Speisen und Getränke gibt. Bino

Byansi Byakuleka ist derjenige meiner Diskussionspartner*innen, der Kolonialität

in Geschichte, Gegenwart und in zwischenmenschlichen Begegnungen am drän-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Widerständiges Wissen

gendsten wahrnimmt und thematisiert. Dennoch hält er daran fest, dass wir uns

von Rassismus, Sexismus, Heteronormativität etc. lösen können, wenn wir an uns

arbeiten. Er betreibt weiter das Community-Radio We are born free! und sieht dies

auch als Plattform, um mit möglichst vielen Menschen über Probleme und politi-

sche Strategien ins Gespräch zu kommen1. Napuli Paul begreift jede Begegnung als

Lernen voneinander, kennt ihre Stärken undmöchte ihr Wissen teilen. Sie hat eine

sehr starke Präsenz und alleinemit ihr Zeit zu verbringenmotiviert und empowert.

Arash Dosthossein lehrt, sich nicht in Kleinem zu verlieren, sondern strategisch zu

denken und große Ziele im Blick zu behalten. Veränderung ist möglich, wenn wir

nur daran arbeiten. Von Narges Nasimi nehme ich vor allem mit, dass wir in den

Kämpfen bleiben müssen. Als Feministin konnte sie sich erst mit der feministi-

schen Bewegung in Deutschland identifizieren, als diese im Kontext der Streikbe-

wegung in den letzten Jahren aus überwiegend akademischen Kreisen und Debat-

ten (wieder) herausfand. Monika Mokre lehrt uns, dass es möglich ist, solidarisch

zu sein und dennoch selbstbewusst die eigene Meinung zu vertreten. Mohammad

Numan hat mich mit seinem Gespür für Sexismus und seiner klaren Positionie-

rung hiergegen beeindruckt. Zudem war er derjenige, der 2012 am spontansten

zu einem Sprecher und organischen Intellektuellen geworden ist. Elisabeth Ngari

undWiE insgesamt habenmich, die vorher nicht in feministischen Kontexten aktiv

war, die Stärke feministischer Solidarität miterleben lassen undmir so einige blin-

de Flecken vor Augen geführt. Rex Osas langjährige Erfahrung als Refugee-Aktivist

verleiht ihm ein tiefesWissen.Was ich als seine Hauptforderungmitnehme, ist die

nach Transparenz. Wenn Falschheit, geheuchelte Zustimmung oder Ähnliches im

Spiel sind, möchte er sich nicht mit Menschen abgeben. Unwissenheit hingegen,

beispielsweise bei bürgerlicheren Akteuren, ist für ihn kein Grund nicht zusammen

zu arbeiten. Hier hat er eine beeindruckendeWeit- und Nachsicht entwickelt. Alles

kommt zu seiner Zeit. Hassan Numan hat mir am Beispiel der Abschiebeblockaden

durch Refugees aufgezeigt, wie viel erreicht werden kann, wenn wir Gelegenheiten

erkennen und ergreifen.

In dieser Arbeit habe ich versucht, mein Verständnis Kritischer Theorie als

Theorie in Bewegung und für und mit Widerstand umzusetzen. Durch meine

Marcuse-Rezeption hatte ich vor den Gesprächen von vielen Begriffen und Kon-

zepten zwar eine grobe Vorstellung, doch erst durch die Diskussion in der Praxis

gepaart mit darauffolgender langer Reflexion und durch stetige theoretische Ver-

tiefung und Erweiterung auch meines Kanons habe ich vieles so verstanden, wie

es aus heutiger Perspektive und in Bezug auf heutige Widerstände Sinn macht.

1 Aus der BeschreibungdesRadios: »It serves as a platform for refugees andothermarginalized

people like women, children, LGBTIQ, Black people and People of Color and others.We!R will

also be a network to reach those we cannot reach through street protests politically, socially,

culturally and economically.« (Siehe: https://wer.oplatz.net/ [28.08.2020]).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/
https://wer.oplatz.net/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 295

Besonders relevant macht dieses Neu-Denken Marcuses, dass mit intellektuellen

Refugees Menschen daran mitgewirkt haben, die nicht nur heute Widerstand

leisten, sondern selbst vor Bedingungen, die ein imperialistischer, rassifizierender

Kapitalismus erzeugt, fliehen mussten. Eine auf Theorie und Bewegungsgeschich-

te fokussierende Arbeit ohne Bezug auf eine aktuelle Bewegung und ohne die

Stimmen von Menschen, deren Erfahrungen weit über meine hinaus gehen, hätte

mich niemals zu einem solchen Verständnis Marcuses bringen können. Der Pro-

zess der Übersetzung von Wissen aus Theorie und Erfahrungen aus Praxis (eigene

und die anderer) in einen neuen Text in dem Wissen darum, dass dieser Text

gelesen wird, verhindert grobe Vereinfachungen oder pauschale Wiederholungen

dessen, was über Marcuse bereits so oft gesagt wurde.

Keine Illusionen, aber auch und vor allem kein Defätismus fordert Marcuse von

den Intellektuellen. Die schrecklichen Umstände und Bedingungen zu erkennen

und trotzdemweiterzumachen, trotzdemdenÜbersetzungsversuch zuwagen, sich

nicht abschrecken zu lassen sieht Marcuse nicht nur als Aufgabe, sondern gar als

Pflicht, die sich aus der Position des Intellektuellen ergibt: »Sein Privileg enthält ei-

ne Verpflichtung: die Verpflichtung und Verantwortung des Intellektuellen, alles zu

tun, was in seinen Kräften steht, um diese Gesellschaft zu verändern« (Bartig 1971:

42). In Bezug auf beides – keine Illusionen und kein Defätismus – könnten viele In-

tellektuelle/Aktivist*innen sowohl vonMarcuse als auch von den Intellektuellen der

Refugee-Bewegung lernen. In der Refugee-Bewegung wird vieles ausprobiert und

gewagt, werden Übersetzungsversuche – zwischen Intellektuellen und Menschen,

die kaum die Schule besucht haben, zwischen Kommunist*innen und Liberalen,

zwischen Citizens undNon-Citizens, zwischen durch race, Klasse und Geschlecht völ-

lig unterschiedlich positionierten Personen – unternommen. Bei vielen deutschen

Linken hingegen gibt es meiner Erfahrung nach oft keine Bereitschaft diese Ver-

suche überhaupt zu beginnen. In der Refugee-Bewegung wird Solidarität gelebt.

Und hier findet Dekolonisierung praktisch statt – in der Praxis der Begegnung und

in der Auseinandersetzung mit der herrschenden Kolonialität. Das möchte ich al-

len kritischen, zynischen oder gar negativen Stimmen über die Refugee-Bewegung

entgegensetzen.Wenn Osa mit Menschen von einer Friedensinitiative zusammen-

arbeitet, die Rassismus reproduzieren, wenn Paul versucht den Sexismus und Ras-

sismus in jeder menschlichen Begegnung zu vergegenwärtigen und Menschen zu

ändern, wenn Byakuleka durch künstlerische Formate über Kolonialismus aufklärt

oder wennWiEmit ihren Friends neueWege der Solidarität einüben, sind das Über-

setzungen, die viele andere Aktivist*innen nicht eingehen und lieber unter Glei-

chen verbleiben. Trotz aller möglichen Niederlagen und Rückschläge, halten sie

alle an der Utopie einer anderen Weise des Seins fest und verkörpern diese Uto-

pie in ihrem eigenen Tun. Und dabei geht ihnen nicht nur um sich, nicht nur um

Geflüchtete, es geht ums Ganze.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Widerständiges Wissen

In diesem Schlusskapitel gilt es ebendiese Erfahrung nochmals auf den Punkt

zu bringen und das Lernen aus der Bewegung in den Fokus zu stellen. Zudem

möchte ich hier auf die eingangs gestellten übergeordneten Fragen zurückkom-

men: Sind die Schriften des Sozialphilosophen Herbert Marcuse der 1960er/70er

Jahre relevant für das Verständnis heutiger gesellschaftlicher Zustände und nütz-

lich in der Reflexion, Analyse undWeiterentwicklung von Strategien einer sozialen

Bewegung? Wie kann eine Forschung in der Tradition Kritischer Theorie zu und

in Bewegungen aussehen und wie ist Marcuses Theorie aus feministisch-dekolo-

nialer Perspektive zu kritisieren und zu aktualisieren? Ich beginne mit einer Re-

flexion auf die Methodologie (8.1). Im zweiten Abschnitt beantworte ich die Frage

nach Marcuses Relevanz durch eine Zusammenfassung der Positionen meiner Ge-

sprächspartner*innen zu den aufgemachtenThemenkomplexen. Dafür wiederhole

ich die meines Erachtens wichtigsten Kommentare und daraus folgende Erkennt-

nisse. Dies schließt auch eine Zusammenfassung der Leerstellen Marcuses ein und

zeigt auf, welche Themen mehr Berücksichtigung hätten finden können (8.2). Im

letzten Abschnitt schließe ich mit einem Ausblick und mit Forderungen an solida-

rische Praxis heute, wie sie Intellektuelle der Refugee-Bewegung formulieren (8.3).

8.1 Gelingende Übersetzung? Reflexionen zur Methodologie

In der Methodologie (Kapitel vier) habe ich meinen Versuch einer dekolonial-femi-

nistischen Ethnographie in engem Bezug auf die Widerstandstheorie Marcuses als

einen Beitrag der intellektuellen Arbeit und des Übersetzens, die im Kontext der

Refugee-Bewegung stattfinden, verortet. Ich hatte formuliert, dass ich zum einen

die Übersetzungen, die in der Refugee-Bewegung stattfinden, ausweiten möchte –

also dazu beitragen, widerständiges Wissen, das in der Bewegung existiert und

weiterentwickelt wird, in Räumen hörbar zu machen, in denen es ohne Überset-

zung nicht oder weniger ankommt.DesWeiteren ging esmir um eine Übersetzung

der auf Widerstand bezogenen Thesen Marcuses in heutige akademische und ak-

tivistische Diskurse. Gelingt dies und erweist sich der Zugang einer feministisch-

dekolonialer Methodologie in Kritischer Theorie sowie konkret der Diskussion von

Theorie mit Intellektuellen einer Bewegung als fruchtbar? Kann diese Arbeit neben

den inhaltlichen Erkenntnissen somit als ein innovativer Beitrag zu Methodendis-

kussion gelesen werden?

Der methodologische Ansatz dieser Forschung beruht auf einer theoriebasier-

ten Ethnographie. Mit Marcus, Burawoy, Stacey und Anderen bin ich von der An-

nahme ausgegangen, dass eine Ethnographie einerseits an analytischer Stärke ge-

winnt und andererseits Theorie neu durchdenken und somit stärken kann, wenn

sie sich auf soziologische Gesellschaftstheorie bezieht.Das besondereMoment die-

ser Ethnographie war der Ansatz,ThesenMarcuses direkt zu diskutieren, alsomei-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 297

nen theoretischen Zugang zur Diskussion zu stellen. Entsprechend habe ich mich

an Akteur*innen der Bewegung gewandt, die ich als organische Intellektuelle ken-

nengelernt habe. Dieser Zugang bietet Vorteile: Zum einen ist eine weitgehende

Transparenz garantiert, da ich davon ausgehen kann, dass alle Beteiligten verste-

hen und dem bewusst zustimmen,was ichmache. Zudem bietet eine überschauba-

re Anzahl an Gesprächspartner*innen dieMöglichkeit, ihren Stimmen viel Raum in

dieser Arbeit zu geben. Andererseits muss mir und den Leser*innen bewusst sein,

dass diese organischen Intellektuellen nicht die gesamte Refugee-Bewegung re-

präsentieren und rein quantitativ gemessen eine Minderheit darstellen. Sehr viele

Positionen werden nicht abgebildet. Allerdings habe ich Personen ausgewählt, die

sich bereits in der ein oder anderen Form in einer repräsentierenden Rolle befan-

den und die sich um den Zusammenhalt der Bewegung bemühen. Es gibt also ei-

ne Legitimation durch die Bewegung, auch wenn diese selbstverständlich niemals

konfliktfrei ist. Diese Bewegungsgebundenheit macht sie eben zu organischen und

nicht klassischen Intellektuellen. Nicht nur sie haben mir ihr Vertrauen geschenkt,

dass ich sie und die Refugee-Bewegung angemessen darstelle, auch ich habe ihnen

vertraut und ihre Erzählungen von Erlebnissen prinzipiell nie in Frage gestellt.

Selbstkritisch an den dargestellten Perspektiven ist anzumerken, dass eine in-

tensivere Beschäftigung und Auseinandersetzung mit Frauen*selbstorganisierung

wünschenswert gewesen wäre. Es war ein Prozess, der erst während dieser Arbeit

stattfand, mich auch als feministische Aktivistin und Theoretikerin zu begreifen.

Zu Beginn der Konzeption hatten weder feministischeMethodologie noch feminis-

tische Praxis einen besonderen Stellenwert. Das hat sich verändert und nun würde

ich gezielter weitere Frauen* und Gruppen wie beispielsweise den IWS ansprechen

und noch mehr versuchen, an feministischen Übersetzungen in die Bewegungs-

praxis und in die Theorie teilzuhaben.

Übersetzung kann überhaupt nur beginnen, wenn wir uns der Differenz be-

wusst sind. Ich bin nicht gleich gesellschaftlich positioniert wie meine Gesprächs-

partner*innen und sie haben strukturelle Differenzen zu anderen, etwa weniger

formal gebildeten Refugee-Aktivist*innen. Die überwiegend sehr positiven Rück-

meldungen auf meinen Zugang – etwa Dosthosseins Kommentar, dass ihn endlich

mal jemand als Theoretiker ernstnehmen würde oder Ulus Vorbereitung auf das

Gespräch durch das Lesen Marcuses auf Türkisch – zeigen, dass meine Methode

auf Interesse stieß und die Auseinandersetzung mit Marcuse keine einseitige An-

gelegenheit war. Doch muss ich auch unsere unterschiedlichen Möglichkeiten der

Intensität der Beschäftigung mit einem Philosophen wie Marcuse erkennen und

benennen. Ich hatte das Privileg, mir für die Vorbereitung und die Analyse der

Gespräche viel Zeit nehmen zu können und auch nachträglich vieles von Marcu-

se nochmal zu lesen. Ich hatte Zeit, Geld (Stipendium), inhaltliche Unterstützung

(siehe Danksagung) und Zugänge (Universität, Bibliotheken). Mein Gedankenge-

bäude konnte ich stetsmit weiterer Literatur, auch aus anderenTheorierichtungen,

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Widerständiges Wissen

immer mehr wachsen lassen. Gibt es im Übersetzungsprozess also Momente des

gemeinsamen Arbeitens an diesemBuch,war es jedochmir vorbehalten, das Ganze

in einen kongruenten Rahmen und auch ein stimmiges Konzept zu bringen. Trotz

aller Polyvokalität ist meine Stimme neben Marcuses in dieser Arbeit tonangebend

und können meine Interpretationen differenzierter ausformuliert sein und somit

dominieren.

Wenn Mokre von einem teilweisen Scheitern der Übersetzung bzw. einer feh-

lenden Analyse dessen, was in der Refugee-Bewegung trennt, spricht, ist auch auf

die konkreten Bedingungen des Protests zu schauen, die eben andere sind, als jah-

relang am Schreibtisch immer wieder Praxis reflektieren zu können. Sie beschreibt

ein ständiges Scheitern der Übersetzung zwischen den Akteur*innen durch ein Zu-

rückgeworfen-werden auf gesellschaftlich zugewiesene Identitäten, da eine Aner-

kennung von Differenz nicht stattgefunden habe. Vielmehr seien antagonistische

Konflikte, beispielsweise dasThema weiße Privilegien, in einer binären Logik in die

Bewegung getragen und reproduziert worden, statt eine wirkliche Auseinanderset-

zung zu ermöglichen. Die Übersetzung blieb zu oberflächlich, Rassismuszuschrei-

bungen etwa blieben oft individuell undwurden nicht kontextualisiert (Mokre 2015:

207-210). Im Gespräch kamen wir darauf zu sprechen, inwiefern dieses Scheitern

der Auseinandersetzung gerade am Rassismus auch mit einer seltsamen Adapti-

on von Critical Whiteness im deutschsprachigen Raum zu tun hat. Hier gelingt die

Übersetzung vonTheorie auf Praxis bzw. von US-amerikanischem Kontext auf den

europäischen seit Jahren sehr eingeschränkt. Und hier würde ich vermuten, dass

sich nicht genügend Zeit und Raum genommen werden konnte und kann. Eine Re-

flexion auf Probleme und der Versuch, verschiedene Positionen zu verstehen und

wiederzugeben,wie er inMokres Buch oder dieser Arbeit unternommenwird,wird

zwar nur eine spezifische Leser*innenschaft erreichen. Dennoch hoffe ich, zu ei-

ner Reflexion der komplexen Verhältnisse aber auch konkreter Problemstellungen

beitragen zu können.

Zur Konzeption einer akademischen Arbeit in Solidarität mit den Forschungs-

subjekten gehört, wie in derMethodologie aufgezeigt, nicht nur eine kritische Aus-

einandersetzung mit der eigenen Rolle und Position, sondern auch das praktische

Handeln und die Frage danach, wie Wissen geteilt werden kann.Was bedeutet das

für mich und meine politische Praxis? Ich habe gelernt, dass es darum geht, ver-

bindliche Beziehungen und Strukturen aufzubauen. Das kann jedoch in Bezug auf

die bundesweite Refugee-Bewegung nur bedeuten, dass punktuelle Zusammenar-

beit möglich ist, da ich nicht in den kollektiven Strukturen in den jeweiligen Städ-

ten meiner Gesprächspartner*innen aktiv bin. In einer Reflexion auf 2012-2016

kann ich sagen, dass auch mich damals eine gewisse Aktionsorientierung ergriffen

hat und mein Agieren sich vor allem auf Unterstützung bei bestimmten Aktionen

bezog. Allerdings war es in der Phase auch sinnvoll, dass es einen Pool an Leuten

gab, die punktuell zur Verfügung standen, da zur Zeit der Märsche, Bustouren und

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 299

Besetzungen ganz praktische, aber stille Hintergrundarbeit gebraucht wurde (vgl.

8.3). Zugleich war ich bis 2014 weiter in Osnabrück aktiv, wo es in dem Jahr zu

zahlreichen Abschiebeblockaden kam. Der Fokus meines Aktivismus hat sich seit

2017 wieder mehr auf das lokale (nun in Hannover) verlagert. Das bedeutet den-

noch selbstverständlich, dass ich gegenüber meinen Diskussionspartner*innen für

konkrete Fragen nach solidarischer Unterstützung ansprechbar bin – beispiels-

weise habe ich mit Napuli Paul 2017 einen erfolgreichen Finanzierungsantrag für

ihre »World Refugees Let Fear Go«-Tour gestellt. Ein Interesse daran, selbst auch

als Theoretiker*innen in Neuen Räumen sprechen zu können, bestand vor allem

bei Nasimi und Dosthossein. Gemeinsam besuchten wir 2017 eine Konferenz zum

»Flüchtlingsbegriff« und sie konnten die Non-Citizen-Theorie im danach erschie-

nenen Sammelband veröffentlichen.

Bereits in der Methodologie habe ich jedoch auch auf Grenzen dieser Überset-

zung hingewiesen, die etwa in dem akademischen Habitus begründet liegt –Über-

setzung bedeutet entsprechend auch, Räume richtig einzuschätzen. Wenn ich zu

Vorträgen eingeladen werde, sind die Einladenden oftmals studentische deutsche

Linke, die sich fragen, wie sie solidarisch sein können. Hier bin ich, auch aufgrund

der in der Methodologie zitierten Aussagen und Aufforderungen, meine Rolle als

Personmit akademischen Zugängen ernst zu nehmen, zu dem Schluss gekommen,

Vortragseinladungen allein anzunehmen. Denn es geht meist um Übersetzungen

in die Sprache und Räume weißer Studierender. Für ein Verständnis dessen, was

Refugee-Aktivist*innen zu sagen haben, braucht es Bereitschaft der einladenden

Gruppen sich mit der Refugee-Bewegung, ihrem eigenen Aktivismus, ihren Ras-

sismen, ihren Strukturen auseinanderzusetzen. Das ist wünschenswert, aber oft-

mals nicht der Fall. Methodisch wären hier längere Workshops und vor allem auch

gemeinsame Praxis notwendig, Vorträge können nur einen Einstieg insThema ver-

mitteln. Wie mir Dosthossein, Osa und Ngari sagten, ist es daher meine Rolle in

diese Räume zu gehen und das was ich gelernt habe, etwa Kritiken der Refugees

an weißem Aktivismus, weiterzugeben. Sie selbst haben genug anderes zu tun und

finden es wichtiger, in Kontakt mit Refugees zu treten. Übersetzung bedeutet hier

für mich die Erkenntnisse, die ich durch diesen mehrjährigen Forschungsprozess

und durch meine Gesprächspartner*innen gewonnen habe, in der entsprechenden

Sprache wiederzugeben und mir vertraute Räume (akademische und aktivistische,

bzw. überschneidend) zu bespielen und Epistemologien mitzuverändern, Wissen

zu dekolonisieren. Ich habe mich bemüht, verantwortungsvoll mit dem Vertrau-

en meiner Gesprächspartner*innen umzugehen und Versuche von Übersetzung

in verschiedene Richtungen zu unternehmen. Übersetzungen zu versuchen und

darin meine Rolle zu finden ist Teil meiner Umsetzung einer feministischen und

dekolonialen Methodologie.

Neben der Verbindung aus Kritischer Theorie und feministisch-dekolonialer

Methodologie ist eine weitere Übersetzungsebene die zwischen Kritischer Theorie

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Widerständiges Wissen

und dekolonialer Theorie, wie sie in der Einleitung angerissen wurde. Allerdings

verblieb durch den Fokus auf Marcuse und durch die vielen konkreten Themen

ein Dialog zwischen KT und Konzepten dekolonialen Denkens relativ oberfläch-

lich. Beispielsweise wurde auf die Ähnlichkeit mancher Begriffe oder die Frucht-

barkeit des Zusammendenkens an konkreten Beispielen verwiesen (wie etwa zwi-

schen Othering und repressiver Toleranz). Für eine tieferen, gleichwertigen Dialog

hätte der Fokus anders liegenmüssen – etwa auf wenigen beschränkten Konzepten

oder durch die gleichzeitige intensive Auseinandersetzungmit einer*m dekolonia-

len Theoretiker*in wie mit Marcuse. An diesem Dialog ist weiterzuarbeiten. Wie

bereits in der Einleitung skizziert, sehe ich die dort aufgemachte Perspektive aber

auch als Verweis auf eine Forschungslücke, zu der meine Arbeit nur einen kleinen

Beitrag leisten kann.

Insgesamt sehe ich meine Methodologie als gelungen. Einerseits leistet sie ei-

nen Beitrag zur Übersetzung älterer KT in heutigeDebatten.Die so oft in Bezug auf

Marcuse geäußerte Forderung, sein Werk mit Bezug auf heutige Fragestellungen

undWiderstände neu zu denken (bspw. durch Kellner undDavis, siehe Einführung)

bin ich angegangen.MeineMethodologie dient somit als ein Vorschlag,wie KT ent-

gegen den zu Beginn beschriebenen Zuschreibungen als »praxisuntauglich« oder

über jeglicher Praxis stehend Teil einer kritischen Wissenschaft in Bewegung sein

kann. Des Weiteren verstehe ich diese Arbeit als Beitrag zur Weiterentwicklung

feministisch-dekolonialer Methodologie, die in vorhandene akademische Räume

wirken und diese verändern und dabei auch emanzipatorische Elemente westlicher

Theorien kritisch einbeziehen will (vgl. Stacey und Lengel in der Methodologie).

Durch die Schritte der Durchdringung von Theorie und Praxis konnte ein tiefe-

res Verständnis einiger Probleme und Diskussionen hinter bestimmten Begriffen

entwickelt werden – etwas das auch bei vielen anderen Kritischen Theoretiker*in-

nen/Theorien ein spannendes und notwendiges Unterfangen wäre. Eine Theorie

bzw. einen Theoretiker direkt in einer aktuellen emanzipatorischen Bewegung zur

Diskussion zu stellen und somit anzuwenden und zugleich zu überprüfen ist ein

neuer Beitrag zu diesen Debatten um Methodologie.

8.2 Positionierungen zu Marcuse

Zunächst möchte ich die Frage nach der Relevanz Marcuses für heutige Gesell-

schaftsanalyse und soziale Bewegungen mit einem entschiedenen »Ja« beantwor-

ten. Reaktionen wie die Übernahme eines Zitats für eine Pressemitteilung (Mün-

chen) oder die Aussage »These are our prophets« (Bino Byansi Byakuleka über Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 301

losophen wie Marcuse)2 bestätigten dies sehr offensichtlich. An Marcuses Denken

und Werk, in dem dieser Widerspruch zwischen Sollen bzw. Möglichkeit und Sein

beständig aufgezeigt wird, konnte auf vielfältigen Ebenen und an verschiedenen

Punkten angesetzt werden. Obwohl die Gespräche teils sehr unterschiedliche Fo-

kusse hatten, konnte ich einige Themen herausarbeiten, die eine hohe Relevanz

und Aktualität aufweisen. Manche Thesen hingegen stießen auf Ablehnung, wie

etwa Dosthossein Zurückweisen des Begriffs der Sensibilität oder die der angeb-

lichen Nicht-Integration von sogenannten »Randgruppen«. Gerade an diesen Dif-

ferenzen konnte ich jedoch tiefer in die Thematik einsteigen, Marcuse aktualisie-

ren und übertragen. Es taten sich, entweder in den Gesprächen oder bei späterer

Reflexion und durch weiterführende Literatur, stets Anschlüsse auf, die Marcuse

weiterdenken. Für detailliertere Zusammenfassungen sei auf die Fazite der Kapitel

fünf bis sieben verwiesen. Nun geht es darum, pointiert die wichtigsten Positio-

nierungen meiner Gesprächspartner*innen zu Marcuse zusammenzufassen und

ihr Weiterdenken und Verweise auf Lücken aufzuzeigen.

Gesellschaftskritik

In Kapitel fünf fragte ich nachWahrnehmungen von und PositionierungGeflüchte-

ter in westlichen Gesellschaften. Für Marcuse war in den 1960er eine klassentheo-

retische Unterscheidung grundlegend, nämlich einerseits die Diagnose der »In-

tegration des größten Teils der Arbeiterklasse in die kapitalistische Gesellschaft«

(Marcuse 1972: 15), andererseits die Wahrnehmung von einem »Substrat der Ge-

ächteten und Außenseiter« (Marcuse 1964: 276). Auf die soziologisch-theoretische

Kritik an der Randgruppentheorie bin ich oben im Detail eingegangen. An dieser

Stelle kommt es abschließend auf die Zusammenfassung der Perspektiven mei-

ner Gesprächspartner*innen an, die eine Modifizierung der Marcuseschen Theo-

reme nahelegen. Bemerkenswert ist, dass die Integrationsthese weitgehend geteilt

wird, so etwa von Rex Osa – »Ja, this is klar«, oder von Byansi Byakuleka – »I say

to you I agree with him one hundred percent because one of the strategies of the

capitalist system is to make people feel they are accepted«. Turgay Ulu entwickelt

die Integrationsthese weiter, indem er sie auf die Integration des Protestes selbst

bezieht: »die NGOisierung von Bewegungen [ist ein] großes Problem des Neoli-

beralismus«. Hier wäre noch weiterer Forschungsbedarf, um die Rollendiversifi-

zierung zwischen Protestierenden und Unterstützenden und NGOs und Sozialer

Arbeit stärker zu problematisieren. Dem Gegensatz von integrierter Mehrheit und

2 Da in diesem Abschnitt nur bereits zitierte Stellen zusammenfassend wiederholt werden,

gebe ich die konkreten Zitierungen aus den Gesprächen der besseren Lesbarkeit halber nicht

noch einmal an. Die Marcuse-Zitate sind ebenfalls Wiederholungen, die Quellenangaben

bleiben aber, falls Leser*innen sich auf den Schluss konzentrieren.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Widerständiges Wissen

randständigen Gruppen wird zwar insofern zugestimmt, dass eine auf Koloniali-

tät basierende Rassifizierung weiter gesellschaftliche Positionierungen bestimmt,

doch nicht wie zu Zeiten Marcuses in den USA der 1960er Jahre anhand einer kla-

ren Color Line. In der BRD der 2010er fokussieren Dosthossein und Nasimi andere

Strategien der Herrschaftssicherung. »Es wird ständig versucht, die Forderungen

dieser Randgruppen durch soziale Arbeit, NGOs usw. zu befriedigen. Diese libera-

le Auffassung paralysiert die Randgruppen«. Anhand ihres Begriffs der paralysier-

ten Randgruppe ließen sich weitere Forschungen orientieren, welche die neolibe-

rale Integration von Geflüchteten thematisieren. Praktische Erfahrung führt hier

zur Korrektur der KritischenTheorie. Auch dieNon-Citizen-Theorie der bayerischen

Refugee-Bewegung lässt sich als ein Versuch lesen, analog zur Randgruppentheo-

rie, eine Perspektive auf Positionierungen einzunehmen. Ihre Analyse kann als eine

aktuelle, kritische »Randgruppentheorie« gelesen werden, die durch die epistemo-

logische Position des Sprechens als selbst von Othering Betroffenen gerade die Re-

produktion problematischer Bilder vermeiden kann, die Marcuse teils passierte.

Ihre Analyse schließt Kolonialität, Rassismus und ökonomische Verhältnisse ein.

Ob aus Positionierungen Handlungsoptionen folgen, war die mit Marcuse

daran anschließend aufgemachte Frage. Zunächst lässt sich dies aus der radikalen

Praxis der Bewegung schlussfolgern. Ulu ist sehr dicht bei Marcuse, wenn er

meint, dass »Marginale, die sich ins Zentrum gedrängt haben […] radikalere

Aktionen machen [können], weil wir nichts mehr zu verlieren haben wie eine

Arbeit, wie ein Haus, wie eine Familie«. Weiter stimmt er zu: »Die heutigen

Auseinandersetzungen, meinte […] Marcuse, sind nicht mehr so viel entlang von

Klassensträngen sondern aufgrund […] von Rassismus, aufgrund von sogenann-

ten Ethnien« (Ulu). Auch Klassenpositionen, z.B. Arbeitsplätze oder Wohnorte,

werden nach rassifizierten Kriterien zugewiesen, was den häufig aufgemachten

Gegensatz von Interessen- und Identitätspolitik in Frage stellt. Kann die para-

lysierte Randgruppe, deren Protest durch NGOisierung integriert werden kann,

noch die Katalysator-Funktion für gesellschaftlichen Wandel erfüllen, die Marcuse

erwartete? Die Refugee-Bewegung kann ein Katalysator sein – und ist es meiner

Meinung nach auch (vgl. Kapitel sieben) – doch sie ist nicht Katalysator für die

»eigentlichen« Kämpfe um Arbeit, sondern für Kämpfe auf allen Ebenen und

von allen als potenzielle Subjekte. Weniger gegenüber der weißen Industriearbei-

ter*innenklasse oder großen DGB-Gewerkschaften, mehr in einem Umfeld von

migrantischem Prekariat und innerhalb solidarischer Netzwerke kommt es, auch

in Folge der Proteste, zu einer Art Selbstkatalysation, die gleichwohl auch Teile

der deutschsprachigen (radikalen) Linken zu praktischem Handeln inspiriert.

Dabei ist klar, sowohl in Marcuses Theorie als auch in den Reflexionen meiner

Gesprächspartner*innen, dass die Positionierung an sich nicht ausreicht, um

Protestverhalten auszulösen. Der neoliberale Konsens, dass es nicht auf kollektive

Kämpfe, sondern auf individuelle Erfolge ankommt, umfasst auch große Teile der

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 303

Refugees, wie Hassan Numan betont: »And just keep doing and doing and doing,

trying to progress. […] The ideal – you spend your lifetime to get it«. Die Stimmen

der Refugees sind entsprechend ein Korrektiv zu einer zu pauschalen Behauptung

von rebellischer Subjektivität qua Position. Erst durch den Einbezug der folgenden

Themenkomplexe Sensibilität und Organisation, also durch eine Vertiefung und

Verkomplizierung, eine genauere Analyse konnte sich einem Verständnis der

rebellierenden Subjektivität weiter angenähert werden. Das verweist bereits auf

die zentrale herausgearbeitete Kritik an Marucse, dass seine Analysen teils nicht

detailliert genug waren, den tatsächlichen komplexen Verhältnissen nicht immer

gerecht wurden.

Sensibilität

Hervorheben möchte ich hier das Konzept der Sensibilität als utopische Katego-

rie, die sich in Elementen im Widerstand findet. Trotz aller Problematiken und

Ambivalenzen äußerten auf der ein oder anderen Ebene fast alle Gesprächspart-

ner*innen, dass sie in der Refugee-Bewegung »eine andere Form des Seins« wahr-

genommen haben – sei sie noch so fluide, kurzlebig und schwer zu fassen. Diesen

anderen Formen des Seins nachzuspüren, sie zuzulassen entspricht Ansätzen einer

dekolonialen Praxis. Meine eingangs gestellten Fragen nach der Rolle von Intellek-

tuellen in der Bewegung, nach revolutionärer Subjektivität, nach Erfahrungen, Be-

dürfnissen und Utopien wurden in Kapitel sechs behandelt. Für Marcuse gehören

zu den Bedingungen einer Neuen Linken »moralische und ästhetische Bedürfnis-

se […] nach neuen Beziehungen zwischen den Geschlechtern, den Generationen,

den Männern und Frauen und der Natur« (Marcuse 1972: 25). Was Marcuse hier im

philosophischen Überblick zu Jugendbewegung, Frauenbewegung und Umweltbe-

wegung thematisiert hat, spielt auch eine Rolle für die Einschätzung meiner Ge-

sprächspartner*innen zur Refugee-Bewegung. Ulu betont zustimmend, dass der

Faktor Mensch amwichtigsten ist, und dass wir uns darauf konzentrierenmüssen.

Für Marcuse sind die neuen Bedürfnisse, die er in den Bewegungen der 1960er und

1970er Jahre ausmacht, werdende Bedürfnisse. Ihr Aufkommen führt Menschen an

Bewegungen heran, was auch Monika Mokre beobachtet hat: »[…S]o there was this

kind of desire for another life«. In den Protesten selbst verändern sich die han-

delnden Menschen und ihre Selbstwahrnehmung. Das bestätigt auch Nasimi mit

den Worten: »Durch […den] Protestmarsch hast du gesehen, dass die Menschen

ganz anders waren […], weil sie in dieser Bewegung […] diese Bedürfnisse […] ent-

deckt haben«. Aus diesen Ähnlichkeiten zwischen Marcuses Theorie und heutigen

Erfahrungen lässt sich eine Kritik ableiten, die ein gängiges Verständnis von poli-

tischer Aktivität trifft: Soziale Bewegung ist keine Frage von rational choice, wonach

Menschen sich zusammenschließen, um ihre bestehenden Interessen effektiv zu

vertreten. Stattdessen kommt es, so die Beobachtungen einiger Gesprächspart-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Widerständiges Wissen

ner*innen, oft erst im Handeln mit Anderen zu den individuellen Veränderungen,

welche die Vorstellung politischer Veränderung stärken. Entscheidend für solche

Prozesse sind vor allem konkrete Orte und praktische Beziehungen. Turgay Ulu

nennt die Besetzung des Oranienplatzes in Berlin »eine utopiaähnliche Situation«,

die » natürlich auch irgendwo das Leben der Geflüchteten, die darin Teil waren,

schöner gemacht hat, also dadurch, dass die Isolation gebrochen wurde, aus den

Lagern, und Leute sich neue Netzwerke, neue Menschen erschlossen haben und

[sich] dann ganz andere Lebensbahnen daraus erschlossen haben«.

Anders als in der theoretischen Gegenüberstellung von modernen Utopien

(Marcuse), die auf die Zukunft zielen, und postmodernen Heterotopien (Foucault),

die auf Nischen orientierten, beschreibt Ulu hier das Konzept einer utopischen

Heterotopie, eines Ortes als Vorschein des Möglichen. Ebenso wie Marcuse spricht

Ulu bewusst als revolutionärer Romantiker. Als nötiges Korrektiv, gerade gegen-

über der Erinnerung an die symbolträchtigen Orte der Bewegung, ergibt sich der

Blick auf die konkreten Beziehungen.

Marcuse sah vor allem viel Potential in veränderten Geschlechterverhältnissen.

Dabei ging es ihm nicht um eine Angleichung von Frauen an männliches Konkur-

renzverhalten, sondern um das Potential von »femininen Qualitäten: Rezeptivität,

Sensitivität, Gewaltlosigkeit, Zärtlichkeit usw.« (Marcuse 1975a: 133-135). Obwohl

er wusste, dass es sich dabei um Zuschreibungen handelt, glaubte er, dass Männer

diese Fähigkeiten von Frauen lernen können. Auf die feministische Kritik an die-

ser Affirmation des Weiblichen wurde oben ausführlich eingegangen. Bei meinen

Gesprächspartner*innen finden sich sowohl kritische als auch pragmatische Posi-

tionierungen zur Frage der Geschlechterverhältnisse in der Bewegung. Kritisiert

wird oft ein Sexismus männlicher Geflüchteter, aber auch weibliches Rollenver-

halten. Mokre hierzu: »Caring is […] also an ambiguous thing«. Utopisiert wird

von Rex Osa die stärker werdende Rolle von Frauen in der Bewegung: »Women are

speaking out now«. Zwischen diesen beiden Polen befinden sich einige Aussagen,

die Marcuses Position, so kritikabel sie theoretisch ist, aus praktischer Perspekti-

ve bestätigen. Dies gilt einerseits für die in der Bewegung aktiven Frauen. Paul:

»Mostly there were women there who care for the others […] They go to Lagers […]

more than the men«. Andererseits wäre auch für die deutschen Supporter*innen

festzustellen: »Die, die bleiben sind […] Frauen«, so Nasimi. Die Frage bleibt, wie

von diesem Ist-Zustand zu anderen Geschlechterverhältnissen übergegangen wer-

den kann und ob darin Frauen* nicht erneut zu viel aufgebürdet wird. Paul meint

gar: »We, the women, we are responsible for the men to be changed«.

Als Hauptkritik konnte herausgearbeitet werden, dass Marcuse unter dem Be-

griff Sensibilität teils zu funktional auf die Widerstände und Subjekte schaute. Es

ist nicht egal, warum und wie Frauen* zu Frauen* wurden, um im nächsten Schritt

ihre Eigenschaften zu affirmieren. Und es ist nicht egal, was Refugees durchleiden

mussten, um mehr über Europa verstanden zu haben als viele Deutsche. Um die

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 305

Kämpfe der Anderen zu verstehen, braucht es auch eine Offenheit für ihre sub-

jektive und kollektive Konstituierung. Somit konnte die eingangs formulierte und

auch auf Marcuse bezogene Kritik an einer nicht genug ausdifferenzierten Analyse

von Rassismus und Kolonialität für gesellschaftliche Subjektivierung wie auch in

Bezug auf vergeschlechtlichte Subjektivierungen bestätigt werden. Insbesondere

wenn mit dekolonialer Methodologie Befreiung als Ziel bestehen bleibt (was Mar-

cuse stets unterstreicht), bedarf es mehr Sensibilität für den Erfahrungshorizont

der Anderen, als diesem in der älteren Kritischen Theorie gewährt wurde. Dem

wurde versucht mit der in dieser Arbeit angewandtenMethodologie und Bezug auf

existierende feministische und rassismuskritische Ethnographien zu begegnen.

Organisation

Neben den objektiven gesellschaftlichen Positionierungen (Randgruppentheorie,

Integrationsthese) und den subjektiven werdenden Bedürfnissen (Sensibilität, fe-

ministischer Sozialismus) hat sich Marcuse drittens mit intersubjektiven Organi-

sationsformen in Widerstands- und Protestbewegungen beschäftigt. Meine ein-

führenden Fragen dazu zielten auf das Verhältnis zwischen bürgerlichem »Engage-

ment für Flüchtlinge«, »bürgerlichen Radikalen« (um Marcuses Worte zu wählen),

auf Organisationsformen der Bewegung selbst und die Bedeutung von Solidari-

tät. Marcuse stellte sich der Organisationsfrage angesichts des vorläufigen Schei-

terns der Neuen Linken: »Zum Teil wurde die Bewegung vom Establishment ›ver-

einnahmt‹ oder offen unterdrückt; zum Teil ›zerstörte‹ sie sich selbst dadurch, da

sie keine angemessenen Organisationsformen entwickelte, daß ein innerer Spal-

tungsprozeß um sich griff, der einherging mit Antiintellektualismus, einem poli-

tisch ohnmächtigen Anarchismus und narzißtischer Selbstüberschätzung« (Mar-

cuse 1975b: 161). In der Diskussion überwog die Zustimmung zur Kritik. Moham-

mad Numan: »Ja, I completely agree with that. It happened in our movement«. Es

spricht auch für die Ernsthaftigkeit meiner Gesprächspartner*innen, dass sie Feh-

ler ihrer Bewegung kritisieren, z.B. in Bezug auf die letztlich aufgelöste Besetzung

des Oranienplatzes, der ein wichtiger Ort gewesen ist. »[T]he destruction of the

camp came from the inside, you know? When the mainstream politicians came in

[…] it was simple for them […] to break it«, so Byansi Byakuleka.

Wie bei Marcuse in seinem Kommentar zu den Bewegungen seiner Zeit ange-

deutet, führt die Frage nach dem Zerfallen von Bewegungen zu einemNachdenken

über Organisierung. Auch hierzu konnten meine Gesprächspartner*innen wichti-

ge kritische Hinweise geben. Es beginnt mit der Problematisierung der eigenen

Erfahrung durch theoretische Reflexionen: »The big problem we had in the move-

ment, was lack of transparency«, konstatierte Byansi Byakuleka und dies ist auch

die zentrale Kritik Osas. Freilich ist es nahezu unmöglich unter den Bedingungen

mehr oder weniger spontaner und dezentraler Proteste so etwas wie Transparenz

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Widerständiges Wissen

überhaupt herzustellen. Nichtsdestotrotz wurde dies auf vielfältigen Wegen, z.B.

mit eigener Plenumskultur und eigenen Medien, versucht. Rückblickend kommt

Ulu zu der Erkenntnis: »Wir haben eine Bewegung kreiert, aber keine […] Orga-

nisation«. Dem ist einerseits entgegenzuhalten, dass von der jüngsten Refugee-

Bewegung wie erwähnt ältere Refugeeorganisationen tendenziell ignoriert worden

waren. Andererseits verweist diese Einschätzung aber auch auf ein grundlegen-

des Problem im Verhältnis von Organisationen zu Bewegungen, speziell Refugee-

Bewegungen: »We, as the people coming from other countries, could only organise

one movement because of the language and some other problems. The larger part

of the responsibility should be undertaken by domestic political movements, in or-

der for this resistance to evolve to a full scale organised movement« (Ulu 2018),

schlussfolgert er entsprechend in einer Ausgabe der Daily Resistance.

Es kann nicht erwartet werden, dass Refugees alles schaffen, woran deutsche

Aktivist*innen scheitern. Bemerkenswert ist vielmehr, wie viel sich von ihren

Ansätzen lernen lässt. Über-einstimmungen zu Marcuses Appell an Bewegungen

sind augenfällig. Marcuse riet dringend zu Bündnissen. Solche ist die Refugee-

Bewegung in vielfältiger Form eingegangen: »We also connected our protest with

other struggles and groups like anti-gentrification and antifa-groups, workers,

students and artists«.3 Um solche Bündnisse, nicht nur als taktisches Zusammen-

gehen, sondern als strategische Zusammenarbeit, zu etablieren, braucht es sehr

viel Wissen. Refugees, die in den Protesten erst ihre eigene Politisierung erleben,

können kaum einen Überblick über die politische Landschaft und die aktivistische

Szene in Deutschland haben. Häufig muss daher mit denen zusammengearbeitet

werden, die sich als Unterstützer*innen anbieten. Es ergibt sich eine doppelte

Herausforderung, gerade für organische Intellektuelle. Einerseits muss die Bewe-

gung nach innen mobilisiert, andererseits nach außen vernetzt werden. Marcuse

formulierte dies als Verpflichtung: »Die bereits Gebildeten sind verpflichtet,

ihr Wissen dazu zu verwenden, anderen Menschen zu helfen, ihre Fähigkeiten

zu realisieren und zu genießen. Deren Funktion besteht darin, den spontanen

Protest in organisiertes Handeln ›umzusetzen‹« (Marcuse 1972: 52-53). Da meine

Gesprächspartner*innen diejenigen sind, die diese Herausforderung annehmen,

ist Dialog möglich. Nach außen: »Ja, this is [.] my major Schwerpunkt. […] I am

here when a Refugee is striking.They call and then we are going there immediately

[…] because I’m able to spread information to a broader network » (Osa). Nach

innen: »I’ve been trained to do that. […] To give the speeches, how to motivate

people« (H. Numan). Nicht zuletzt Supporter*innen sollte diese Bedeutung von

Leadership in Bewegungen klar sein.

Es konnten einige Parallelen zwischen Marcuses und Gramscis Denken aufge-

zeigt werden. Die Selbstverständnisse der Gesprächspartner*innen spiegelten sich

3 Siehe: http://oplatz.net/about/ [26.02.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/
http://oplatz.net/about/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 307

in den von Marcuse genannten Figuren Leader, Erzieher*in oder Sprecher*in wi-

der. Übersetzer*in konnte in Ergänzung zu Marcuses Figuren zusätzlich als starke

Metapher herausgearbeitet werden. In diesen Selbstbeschreibungen sehe ich ei-

nen großen Unterschied zwischen ihnen (in Übereinstimmung mit Marcuse oder

Gramsci) und vorherrschenden Ansätzen linker/autonomer Politik in Deutschland.

Die organischen Intellektuellen der Refugee-Bewegung vertreten den Ansatz, sich

bewusst mit ihrer Rolle auseinanderzusetzen, diese aber anzunehmen und sich

zu verpflichten, sie auszuüben. Marcuses Ausdruck der »organisierten Sponta-

neität« kann neben dem »organischen Intellektuellen« als zentrales Bild hervor-

gehoben werden. Spätestens in Kapitel sieben wurde deutlich, wie viel von der

Refugee-Bewegung auch für andere Bewegungen zu lernen ist und auch, wie sehr

die Refugee-Bewegung nur als ein Teil einer notwendigen breiten linken Bewegung

zu begreifen ist. In den Worten Ulus oder Dosthosseins steckt ein klarer Appell an

Alle, sich besser zu organisieren. Nur eine gut organisierte Linke kann auch wirk-

liche Solidarität üben. Zentrale Ansätze sind nicht neu – Räte und Stadtteilorga-

nisierung – sondern wurden nur noch nicht konsequent umgesetzt. Derzeit gibt

es wieder solche Ansätze, dieses Mal sollten wir auf Marcuse hören, sollten wir auf

Refugees hören, sollten wir auf die Erfahrungen der Black Panther Party hören und

an einer Basisorganisierung dranbleiben.

Neben der Motivation der Bewegung nach innen und der Koordination nach

außen, die beide nur mit einer begrenzten Legitimität erfolgen können, da es kei-

ne echte Delegation gab – »The refugee movement did not succeed because there

was no delegation« (M. Numan) – gehört es stets auch zu den Aufgaben von Intel-

lektuellen, Legitimationen zu schaffen. Marcuse berief sich dafür auf ein Natur-

recht auf Widerstand, das z.B. zivilen Ungehorsam legitimiert, wenn das positive

Recht der Gesetze bestehendes Unrecht legalisiert. In der Refugee-Bewegung ist

es häufig der Rückgriff auf Menschenrechte, der sehr funktional ist. Er mobilisiert

die Menschen gegen ihre eigene Unterdrückung, er legitimiert die Bewegung und

er verweist auf unabgegoltene Versprechen der demokratischen Ordnung. »Der

unantastbare Wesensgehalt von Freiheit und Gleichheit als Grundlage menschli-

chen Zusammenlebens besteht in den gleichen und unveräußerlichen Rechten des

Menschen und in der Anerkennung seiner angeborenen Würde« heißt es auf dem

Flyer »Warum wir protestieren« der Geflüchteten am Brandenburger Tor 2012. Die

Refugee-Bewegung war und ist eine Menschenrechtsbewegung.

Weitere Konzepte: repressive Toleranz, Tendenzen und Humanität

Neben den Themen, die insbesondere in den drei Kapiteln des Hauptteils behan-

delt wurden,möchte ich abschließend einige KonzepteMarcuses herausstellen, die

nicht einem Kapitel zuzuordnen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Widerständiges Wissen

Da ist zum einen das Theorem der repressiven Toleranz als Systemintegration,

die wirkliche Opposition nicht zulässt und rechte Tendenzen als Meinungsfreiheit

verharmlost. Zugleich kann mit repressiver Toleranz auch ein pseudo-akzeptie-

rendes Verhalten gegenüber Refugees theoretisiert werden. Repressive Toleranz

kann abgeleitet aus den Kommentaren also sowohl das mangelnde Vorgehen ge-

gen mordende Rechte sein (Mokre), sie kann Flüchtlings- und Integrationspolitik

(Nasimi) umfassen, die Menschen nicht wirklich anerkannt, jedoch auch die man-

gelnde Bereitschaft deutscher Linker, sich wirklichmit den Beiträgen von Refugees

zu befassen (Osa).

Eine Stärke für die Aktualisierung und ÜbertragungMarcuses ist auch sein im-

mer wieder eingebrachter Verweis, dass er auf Tendenzen schaut. Damit verwahrt

er sich vor deterministischen oder prophetischen Aussagen, wagt es aber mehr als

andere Kritische Theoretiker*innen, auf wichtige und auch positive Elemente zu

verweisen und versucht diese zu bestärken. Er leistet eine affirmative Kritik. Sie

ermöglicht das utopische Denken, das sein Werk durchzieht und das auch bei den

Intellektuellen der Refugee-Bewegung so präsent ist.

Als ein wenig behandelter Themenkomplex im Anschluss an die Refugee-

Bewegung und Marcuse kristallisierte sich Humanismus, Universalität und

Menschenrechte heraus. KT ist, trotz oder in ihrer Aufklärungskritik, eine uni-

versalistische Theorie4. In der Refugee-Bewegung gibt es immer wieder die

Einforderung von Menschenrechten und insbesondere Bino Byansi Byakuleka

fordert Auseinandersetzung mit Humanität. Zudem gibt es in der Rezeption

postkolonialer Theorie, gerade im Deutschsprachigen, öfter eine Ablehnung

universaler Kategorien. Hier wäre eine differenzierte Auseinandersetzung, eine

Durchdringung dieses Themengebietes durch einen auf die Praxis bezogenen

Zugang spannend gewesen. Auch Humanität nicht als europäisches Aufklä-

rungsprojekt zu denken, sondern die verschiedenen Praxen und Traditionen als

humanistisch zu analysieren wäre spannend (vgl. Attia und Popal 2018).

4 Christian Fuchs beschreibt das in der Perspektive der interkulturellen Studien vorherrschen-

de Konzepte der Interkulturalität – Kulturimperialistisches Einheit ohne Vielheit und Kul-

turrelativistisches Vielheit ohne Einheit – als eindimensional und Marcuses Ansatz von Uni-

versalität als Perspektive der Einheit in der Vielheit, die einzige Möglichkeit menschlich mit

komplexer Welt umzugehen: »Herbert Marcuse hat gezeigt, daß die materiellen Bedingun-

gen für eine solche Form der Universalität heute existieren, daß Herrschaftsmechanismen

allerdings Partikularitäten aufrechterhalten. Er hat betont, daß Humanität nur universell

sein kann. Humanität bedeute, daß ›die vitalen Lebensbedürfnisse aller Menschen befrie-

digt sind‹ (Humanismus und Humanität, S. 125)« (Fuchs 2005: 105-106).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 309

8.3 Perspektiven der Bewegung: Solidarität

Schließen möchte ich diese Arbeit mit Forderungen und Perspektiven aus der

Refugee-Bewegung, die direkt an deutsche/weiße solidarische Aktivist*innen

gerichtet sind. RSfF fordern 2016 auf einem großen Transparent, das sie während

der Pressekonferenz zeigten, in der sie auch Marcuse zitierten: »Solidarität muss

politisch und praktisch werden«5. Was bedeutet das? In einem »Offenen Brief

an die (Münchener) Linke« klagten RSfF im Kontext der Proteste im Herbst

2016 kurz zuvor an, dass mit antirassistischen Solidaritätsbekundungen keine

entsprechende Praxis einhergehe:

»Wenn auf Demonstrationen antirassistische und radikale Parolen ausgerufen

werden, fragen wir uns, warum jetzt eine antirassistische Praxis keine Unterstüt-

zung bekommt. Wir kämpfen unter sehr schwierigen Bedingungen im Zentrum

der neoliberalen und bürokratischen Ordnung, um für eine antirassistische Kam-

pagne uns und die Unterdrückten zu organisieren. Wo bleibt die Unterstützung

in der Praxis?Wollt ihr solangewarten, bis unser Protest wie in der Vergangenheit

von der Polizei angegriffen wird, um eure spontane Demonstration zu organisie-

ren und die ›revolutionären Parolen‹ aufzurufen? Isolation wird nicht nur von dem

Staat mit Repression praktiziert, auch die passive und beobachtende Haltung der

Linken kann der Isolation den Weg ebnen.«6

Wie schon andere Interventionen der Gruppe zielt der Brief meines Erachtens auf

einen Bruch mit einem (pseudo-)antirassistischen Konsens. Eine vermeintlich un-

problematische ideelle Solidarität wird somit als nicht ausreichend und paterna-

listisch-repräsentativ angeklagt. Die Forderung ist, die Kämpfe der Refugees prak-

tisch zu unterstützen, Strukturen zu schaffen und bereit zu stellen und nicht nur

Solidaritätserklärungen abzugeben.

Wenn auch in der Radikalität des Ausdrucks, in ihrer Kritik stehen RSfF alles

andere als allein. Jedoch lese ich bei den Gesprächspartner*innen sehr verschie-

dene Aspekte der Kritik an Solidarität heraus, was neben unterschiedlichen Hal-

tungen auch verschiedenen konkreten Situationen geschuldet sein kann.Während

RSfF anpackendeHintergrundarbeit forderten und zugleich betonten, dassCitizens

sich in Strategiefragen und ähnliches nicht einzumischen hätten, verstehe ich an-

dere wie Osa, Ngari, Paul oder Byansi Byakuleka so, dass Verantwortung zu über-

nehmen gerade auch bedeutet, die eigene Meinung zu sagen und sich direkter,

jedoch stets transparent einzubringen. Rex Osa etwa konstatiert, dass »basically,

5 Siehe: https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171 [06.06.2021].

6 Siehe ebd. und zwei Artikel zur ausbleibenden Solidarität 2016 inMünchen: S.I.L.A. Autor_in-

nenkollektiv 2016 und 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171
https://www.facebook.com/refugeestruggle/posts/560929567431171


310 Widerständiges Wissen

we cannot talk about solidarity when there is no understanding of personal in-

volvement, responsibility« (I.O 31.37-38). Auch Ngari erachtet eine Haltung des Zu-

rücktretens hinter die Bewegung, eine vorgeblich neutrale Haltung in Solidarität

zur Bewegung, als problematisch: »You are not here just as translator or the per-

son who is looking for money« (I.N 16.46-47). Wie bereits in Kapitel sieben zitiert

spricht Osa von zu viel »falscher« Solidarität, wenn weiße/deutsche Aktivist*innen

sich nicht trauen, ihre Meinung zu sagen. Letztlich sehe ich beide Positionen als

Ausdruck des gleichen Problems: beide Kritiken resultieren aus einer mangelnden

Auseinandersetzung der sogenannten Supporter*innen mit der eigenen Position

und Rolle als Aktivist*in, die manchmal bedeuten kann, sich radikal zurückzu-

nehmen (vgl. Garbe 2020: 227), manchmal mitzuhelfen, dass problematische Ten-

denzen angesprochen werden und Räume für Auseinandersetzung und Arbeit al-

ler Beteiligten an sich selbst und an den Strukturen geschaffen werden. Osa etwa

definiert Solidarität als etwas, das von allen, auch von Geflüchteten, erst gelernt

werden muss. Dafür brauche es Räume und Strukturen. Solidarität von nicht-ge-

flüchteten Aktivist*innen bedeutet also auch wahrzunehmen, was gebraucht wird

und dies zu organisieren und somit zur Handlungsfähigkeit von Refugees beizu-

tragen, ohne selbst Aufmerksamkeit und Anerkennung einzufordern. Wir müssen

verstehen, was wir beitragen können und was nicht (vgl. I.O 31.42-45). Radikale

Passivität kann auch bedeuten, Strukturen bereitzustellen, die Kontrolle darüber

jedoch abzugeben.

Es gilt, sich mit Positionen und Repräsentationen auseinander zu setzen. So

moniert etwa Byansi Byakuleka: »[T]hey are […] organising just Soli-Partys but

[…] there is no concrete demand from the Antifas to change« (I.AB 48.4-5). Geld

zu organisieren ist sicherlich ein wichtiges Element, das nicht-geflüchtete Akti-

vist*innen übernehmen sollten. Doch die eigene Rolle nur darauf zu beschränken,

ignoriert die eigene Verwobenheit in Herrschaftsverhältnisse. Byansi Byakuleka ist

zuversichtlich, dass wir uns als Menschen jenseits dessen, zu dem uns die Gesell-

schaft macht, begegnen können, wenn wir das gemeinsame – das Mensch-sein,

unsere Menschlichkeit – erkennen. Das sei »das Einzige, was mich mit dir ver-

bindet. Denn das ist, was wir sind, das ist, was Menschen sind, das kann keiner

wegnehmen«7. Raum und Auseinandersetzung mit sich selbst und dem Anderen

sind bei Byansi Byakuleka der Weg zu nachhaltiger Veränderung. Damit macht

er eine utopische Perspektive auf, die auch bei Marcuse präsent ist. Im Sensibili-

tätskapitel ist deutlich geworden, dass im Zeit nehmen, Räume schaffen und Zu-

hören Solidarität neben dem konkreten Tun im Sinne von Aktionen vor allem ein

Tun als Herstellen von Beziehungen bedeutet. Das braucht sehr viel Zeit, insbe-

sondere in einer Bewegung in der so viel Ungleiche aufeinander treffen. Und es

7 Aus den übersetzten Aufzeichnungen zu dem Gespräch »Angst? Weg damit!«. Die Stelle

kommt im daraus entstandenen Artikel (Doppler 2017) nicht vor.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 311

sind immer noch Frauen* – sowohl geflüchtete als auch nicht-geflüchtete – die in

den bestehenden gesellschaftlichen Strukturen die meiste Beziehungsarbeit leis-

ten. Viele der Aktivist*innen fokussieren inzwischen auf langfristigere Prozesse

und sind beispielsweise sehr aktiv in Fortbildungs- und Workshopstrukturen für

Aktivist*innen eingebunden. Sie leisten fundamentale Übersetzungsarbeit. Auch

hiervon sollten andere Aktivist*innen lernen.

In Bezug auf zu leistende Übersetzungsarbeit darf auch die Übersetzung zwi-

schen den zahlreichen Sprachen, die in der Bewegung gesprochen werden, nicht

übersehen werden. H. Numan beschreibt beispielsweise, wie sehr das Einlassen

aller Beteiligten auf den teils sehr langwierigen Prozess der Übersetzung, ganz

konkret zwischen den Sprachen Deutsch, Englisch und Arabisch, aber auch auf

anderen Ebenen dazu beitrug, dass es 2017 zu einer wirklich erfolgreichen Zusam-

menarbeit zwischen der No-Lager-Gruppe, bestehend aus deutschen und geflüch-

teten Aktivist*innen, sowie den sudanesischen Geflüchteten in einem neuen Lager

kam, sodass erneut zahlreiche Dublin-Abschiebungen verhindert werden konnten

obwohl diese jetzt nicht mehr angekündigt wurden:

»Whatwas helpful in the approach ofNo Lager [was] the space, the capacity that is

available, the open plenum approach […] that each and everyone have the access

to come and [… that there is] the infrastructure of translation, that it can […] go up

to three or four hours of plenum because of the translation […] to everyone who is

in there. And they [the Sudanese Refugees] found a new motivation from there.

They found […] that they are part of a group, that they are accepted.« (I.Nu 23.9-18)

Hier fand, nach H. Numan, ein Zuhören statt, dass in gemeinsamer Aktion mün-

den konnte. Verschiedene Sprachen werden von Ulu mehrfach als zentrale Hürde

(und Unterschied beispielsweise zur Schwarzen Befreiungsbewegung in den USA)

benannt, die es unmöglich machen würde, dass aus der Refugee-Bewegung eine

größere Organisation entstehen könne. Über die konkreten Forderungen in Be-

zug auf das Verhalten deutscher Aktivist*innen im Kontext von Refugee-Protesten

hinausgehend, braucht es für ihn auch einen starke, gut organisierte Linke damit

wiederum Refugee-Proteste Rückhalt in entsprechenden Strukturen finden und

als ein Element gesellschaftlich transformativer Kräfte agieren können. Diese Per-

spektive und Forderung nach besserer Organisierung machen neben Ulu vor allem

Dosthossein und Nasimi auf.

Eine weitere implizit und explizit geübte Kritik an deutschen Aktivist*innen

ist der Verweis darauf, dass es gelte, eine ästhetischere, poetischere Sprache zu-

zulassen um Menschen zu erreichen. H. Numan verwendet selbst eine Sprache,

die Menschen berührt: »[I] talk to their dreams […] with a language that can move

them«, sagt er mit Bezug auf das Sprechen zu anderen Geflüchteten. Ulu bezeich-

net seine romantische Sprache als Strategie umdie europäische Linke zu erreichen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Widerständiges Wissen

Hier findet sich eine Ähnlichkeit sowohl zuMarcuses Forderung nach poetischeren

Ausdrucksformen sowie zu feministischen und dekolonialen Epistemologien.

Zugleich warnen fast alle Aktivist*innen vor einer Idealisierung und Roman-

tisierung von Refugees und Migrant*innen – und diese kann auch durch eine ro-

mantische oder ästhetische Sprache geschehen. »Es gibt keine Reinheit der Oppo-

sition der Revolution aus der Objektivität für die Randgruppen. Auch sie sind […]

gegenüber andere[n] aggressiv, wenn nicht rassistisch« (Dosthossein und Nasimi

2017). Eine Romantisierung und Idealisierung der Anderen ist eine Form von Ras-

sismus, die oftmals von jenen ausgeht, die sich als Anti-Rassist*innen verstehen –

was wiederum unter die von Osa so benannte »falsche Solidarität« fällt. Diese bere-

its in Kapitel sieben zitierte Kritik Osas möchte ich hier wiederholen, da sie einige

Problematiken auf den Punkt bringt: »[W]hen the people who are so-called soli-

darity activists don’t believe in your strategy but in the name of just not to criticize

you […] for not being called racist, then there is total intransparency, you know?

There is this false solidarity that is in this society« (I.O 12.29-36).

Transparenz, Auseinandersetzung mit sich selbst und den eigenen Beziehun-

gen zu den Anderen, Offenheit und sich Zeit nehmen für die Wahrnehmung der

Stimmen Anderer sowie pragmatisches, anpackendes Handeln und die Übernah-

me von Verantwortung, wenn es gebraucht wird, können als Kernforderungen an

sich als solidarisch verstehende Akteur*innen herausgestellt werden.

Solidarität wird viel zu oft – so die eingangs aufgegriffene Kritik von RSfF –

als eine leere Floskel verwendet und ist sehr uneindeutig8. Ich möchte hier Soli-

darität abschließend als in Heterogenität und als das Herstellen von Beziehungen

denken (vgl. Adamczak 2018, Featherstone 2012, Garbe 2020). Wenn Marcuse von

Solidarität spricht, zeigt er auf, dass diese nicht getrennt von einem Verständnis

von Mensch-Sein oder besser Mensch-Werdung und politischem Handeln zu den-

ken ist. Solidarität ist bei ihm kein entleerter oder alleinstehender Begriff, son-

dern etwas sehr Strukturelles: Solidarität ist erstens begründet in gesellschaftli-

chen Strukturen und zweitens zugleich verankert in der Triebstruktur (Marcuse

1969d: 250). Demnach ist moralisches Verhalten solidarisch und hat seinen Ur-

sprung im erotischen Trieb – ist also Veranlagung der Menschen. Leben können

wir diese Solidarität jedoch nur, wenn Eros den Zerstörungstrieb überwiegt, ob

8 Diskutiert wird stets die Frage, ob Solidarität nur unter Gleichen oder auch oder nur mit den

Anderen möglich ist. In dem von Anne Broden und Paul Mecheril herausgegebenen Band

Solidarität in der Migrationsgesellschaft (Broden und Mecheril 2014) zeigen die Beitragenden

die Uneindeutigkeit des Solidaritätsbegriffs auf und skizzieren zugleich die Notwendigkeit,

Solidarität immer als Beziehung herstellen zu den Anderen zu denken ist, wenn sie eman-

zipatorisch sein will (bspw. Karakayali 2014). Auch laut Marcuse ist Solidarität an sich nicht

emanzipatorisch: »Die Solidarität an sich ist in keinerWeise einWert. Unter demNaziregime

gab es wirkliche Solidarität bis zum bitteren Ende. Solidarität an sich taugt nichts. Es gibt die

Solidarität der Mafia, es gibt alle möglichen Solidaritäten« (Marcuse et al. 1981c: 37).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. »From yourself, to the family, to the community and to the world« 313

dieser auto- oder fremdaggressiv auftritt. Der erotische Sozialismus muss den

Nationalismus des Thanatos (bis zum Tod fürs Vaterland) überwinden. Aber wie,

wenn die Welt aggressiv macht? Im Normalzustand der Klassengesellschaft unter-

drückt und durch Konkurrenz überlagert, kann sich diese Veranlagung nur in be-

stimmten Kontexten, wie etwa radikalen oppositionellen Bewegungen, entfalten.

Solidarität ist bei Marcuse zwar etwas gesellschaftlich Bedingtes, aber auch etwas

sehr Individuelles – sie funktioniert nur »wirklich«, sie ist nur revolutionär, wenn

sich Jede*r oder zumindest Mehrheiten verändern. In seiner Annahme, dass es

der menschlichen Triebstruktur entspricht, immer größere Einheiten zu schaffen

und die Moral und Solidarität immer weiter auszudehnen, steckt ein universalisti-

scher und humanistischer Anspruch, der sich in vielen Aussagen der intellektuellen

Refugee-Aktivist*innen, allen voran bei Paul und Byansi Byakuleka, wiederfinden

lässt. Solidarität als Beziehungsweise heißt transformative Beziehungen zu schaf-

fen, die die herrschende Weise sich aufeinander zu beziehen durchbrechen. Das

bedeutet für die Bewegung/den Protest auch über die Organisierung als Refugees

oder Non-Citizens hinaus Netzwerke und Allianzen (vgl. Foroutan 2019) zu bilden.

Das gelingt aber nur, wenn auch andere gesellschaftliche Gruppen einen solchen

Organisierungsprozess angehen und dabei ihre Verwobenheit in neokoloniale, pa-

triarchale Herrschaftsverhältnisse reflektieren und anschließend an feministische

und dekoloniale Kritiken auch die Interessen und Erkenntnisse der Anderen prio-

risieren (vgl. Kelz 2015). Gutiérrez Rodríguez schreibt mit Bezug auf Audre Lorde

von »Allianzen im Wissen um Unterschiede« (Gutiérrez Rodríguez 2007: 135).

DasGefühl,Gemeinsam etwas zu erschaffen, erzeugt Verbindung undVerbind-

lichkeit.Mokre sagt,mit Bezug auf KarlMarx, es käme zu einer »Klasse für sichwhen

people really are feeling united, it’s because they are in a revolutionary situation«

(I.MN 40.3-4). Es geht darum, diese revolutionäre Solidarität, die auch in nicht-

revolutionären aber durchaus revoltenhaften Phasen entsteht, nicht verpuffen zu

lassen (vgl. Adamczak 2018) und für die nächste Phase intensivierter Kämpfe noch

besser vorbereitet zu sein (vgl. Neupert-Doppler 2019) und mit und für jeden ein-

zelnen zu kämpfen, denn »[j]ede verhinderte Abschiebung erneuert das Verspre-

chen auf eine Welt ohne Grenzen« (Adamczak in: Neupert-Doppler 2018: 33). Die

transnationale und transkulturelle Refugee-Bewegung kann als eine Orientierung

auf verändernde Praxis dienen, als ein Beispiel, wie um einThema herum verschie-

dene Gruppen zusammenwachsen können. Viele Aktivist*innen der Refugee- und

Antira-Bewegung haben in den letzten Jahren ein tiefes Verständnis von Solidarität

entwickelt, von dem eine hoffentlich wieder erstarkende emanzipatorische Mobi-

lisierung lernen kann. In diesem Sinne gilt es an Übersetzung und solidarischen

Beziehungen zu arbeiten. Wie Napuli Paul sagt: »From yourself, to the family, to

the community and to the world« (I.P 56: 34).

Weitermachen!

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459416-010 - am 14.02.2026, 14:33:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

