Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum:
das Beispiel Triest

Maren Ahlzweig

Im folgenden Beitrag soll anhand dreier Romane die Thematisierung von Margi-
nalisierung und Alteritit untersucht und dabei die Rolle von Triest/Trieste/Trst
als Beispiel fiir einen transkulturellen Raum herausgestellt werden. Die Ausgangs-
hypothese ist, dass in kulturellen Grenzriumen die Wahrnehmung von Anders-
artigkeit und der Umgang mit Alterititen anders strukturiert sind als in eher
»homogen« verstandenen Riumen, in denen Kultur als nationalsprachliches Kon-
zept konstruiert ist. Das heifdt, dass im transkulturellen Raum Alteritit Teil der
Identitdt ist' und sich dies in Triest, dessen Grenzlage durch politische Grenzver-
schiebungen bedingt war und ist, in einer besonderen kulturellen Wahrnehmung
als Grenzstadt und in ihrem kulturellen Ausdruck — wie eben der Literatur — durch
einen besonderen Fokus auf das Marginalisierte und das Andere duflert.

Eine Uberpriifung der Ausgangshypothese scheint mir am Beispiel der Be-
handlung psychologischer Einschitzungen in literarischen Darstellungen méglich
zu sein. Abweichendes Verhalten, Alteritit, Marginalisierung manifestieren sich
am deutlichsten in psychischen Krankheiten: »Wahnsinn« kann eine Bezeichnung
fur eine iibersteigerte Form von Andersartigkeit sein. Seit Jahrhunderten wird in
der Literatur mit Wahnsinn eine Problematik angesprochen, die die Grundlage der
Ordnung von Menschen und Gesellschaft begleitet. So geht mit dem Dualismus
von Wahnsinn und Normalitit die Frage einher, wo die Grenze zwischen beiden

1 | Wolfgang Welsch pragte den Begriff der Transkulturalitat, vgl. Welsch, Wolfgang: Trans-
kulturalitat. Lebensformen nach der Auflosung der Kulturen. In: Luger, Kurt/Renger, Rudi
(Hg.): Dialog der Kulturen. Die multikulturelle Gesellschaft und die Medien. Wien: Osterrei-
chischer Kunst- und Kulturverlag 1994, S. 147-169. Das Konzept versucht traditionelle Kul-
turkonzepte zu liberwinden (insbesondere die der Inter- und Multikulturalitat), indem Kultur
als eine Vernetzung von Heterogenitaten betrachtet wird. Mit dem Begriff wird sowohl die
»Reinheitc von Kulturen infrage gestellt als auch die Idee von einem starren Konstrukt ver-
worfen. Transkulturalitat impliziert eine prozesshafte Vorstellung von Kultur und iberwindet
damit auch Ideen wie die der Nationalkulturen. Wenn davon auszugehen ist, dass kulturelle
Prozesse bereits durch Heterogenitat geprégt sind, geht es immer auch um das Aushandeln
von Eigenem und Fremdem, das bereits aus der Psychoanalyse bekannt ist. Es gilt, ein Da-
zwischen zu denken.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

412

Maren Ahlzweig

verlduft und ob tiberhaupt eine Grenze existiert. Die Auseinandersetzung von Ver-
nunft und Unvernunft erreichte im Zeitalter der Aufklirung einen Héhepunkt.
Vernunft wurde als tragendes Prinzip dieser Epoche iiber ihr Gegenteil, die Un-
vernunft, definiert. Im 18. Jahrhundert war die Konsequenz dieses Prinzips die
Errichtung erster psychiatrischer Einrichtungen, die die Unvernunft systematisch
aus der Gesellschaft ausschlossen. Erst mit dem Aufkommen der Psychoanalyse
um 1900 und der Antipsychiatriebewegung der 196o0er Jahre wurde diese Sichtwei-
se revidiert. Psychische Stérungen beziehungsweise Anomalititen wurden nicht
mehr als Gegensatz zur Vernunft gesehen, sondern man gelangte zur Auffassung,
dass sie durch gesellschaftliche Verhiltnisse iiberhaupt erst entstanden und somit
auch nicht mehr kategorisch aus der Gesellschaft auszuschlieRen waren.?

In dem Raum Triest ist dem Phinomen von Norm und Abweichung im Zusam-
menhang mit der Psychoanalyse besondere Aufmerksamkeit geschenkt worden.
Edoardo Weiss (1889—-1970), der wohl bekannteste italienische Psychoanalytiker
und Schiiler Freuds, machte die Stadt Triest zu einem Zentrum der Psychoanalyse.
Nach dem Ende des Ersten Weltkriegs arbeitete Weiss als Psychoanalytiker in der
1908 erdffneten Triestiner Psychiatrie San Giovanni. Psychoanalytische Konzep-
te wurden besonders auch in der Triestiner Literatur zum Gegenstand gemacht.
Neben Umberto Saba ist hauptsichlich Italo Svevo beziehungsweise sein Roman
Zenos Gewissen (La coscienza di Zeno, 1923) zu nennen. Insgesamt fillt die Intensitit
auf, mit der das Thema in der Triestiner Literatur des 20. Jahrhunderts behandelt
wird. Es ist jedoch nicht verwunderlich, dass die Autorinnen und Autoren Triests
immer wieder psychische Widerspriiche thematisieren. Die triestinisch-julische
Gesellschaft zeichnet sich durch ihre Transkulturalitit aufgrund ihrer Geschichte
und den damit verbundenen grenziiberschreitenden Denk- und Kulturformen aus,
die in besonderen Maflen literarisch verarbeitet werden (z.B. in der »letteratura di
frontiera<®).

2 | Zur Geschichte der Psychiatrieentstehung und der Psychiatrie als Institution des Aus-
schlieRens vgl. u.a. Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft [1961]. Ubers. v. Ulrich Kdppen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1969.

3 | Das Konzept der »letteratura di frontiera« (dt. Grenzliteratur) wurde um 1900 von Tries-
tiner Schriftstellern entwickelt und diskutiert. Grenzen und Sprachunterschiede sowie Zuge-
hoérigkeit und kulturelle Identitat waren omniprasente Thematiken in ihren Texten. Insbeson-
dere Scipio Slataper setzte sich mit den Sprachverhéltnissen und Identitatsfragen Triests
auseinander. Das Konzept wurde dann hauptsdchlich in den 1960er Jahren aufgegriffen und
u.a.von dem Schriftsteller Fulvio Tomizza weitergedacht. Erstmalig verwendet wurde der Be-
griff aber erst 1960 von Paolo Milano in einer Rezension fiir die Zeitschrift L'Espresso. Vgl.
hierzu z.B. Guagnini, Elvio: Kulturelle Komponenten und verschiedene ethnische Gruppen
einer Stadt und einer Region: Triest und Friaul-Julisch Venetien. Ubers. von Julia Sielaff. In:
Borso, Vittoria/Brohm, Heike (Hg.): Transkulturation. Literarische und mediale Grenzraume
im deutsch-italienischen Kulturkontakt. Bielefeld: transcript 2007, S. 111-130, hier S. 121.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

1. PLURALITATEN IN TRIEST

Um diese Thesen plausibel darstellen zu kénnen, ist es notwendig, einen kurzen
Uberblick iiber die gesellschaftliche Entwicklung der Stadt zu geben: 1382 stellte
sich Triest nach dem Venezianischen Krieg freiwillig unter die Schutzherrschaft
Osterreichs. Triest war zunichst hauptsichlich landwirtschaftlich orientiert und
hatte als Hafenstadt kaum Bedeutung. Dies dnderte sich mit der Entscheidung Kai-
ser Karls VI, der 1719 Triest zum Freihafen erklirte und damit den Anstof fiir eine
neue Skonomische Dynamik gab. Das schnell florierende neue Handelszentrum
brachte Osterreich erhebliche wirtschaftliche Einnahmen, die rasche sozioékono-
mische und gesellschaftspolitische Verinderungen bewirkten. Zahlreiche auslin-
dische Kaufleute siedelten sich in Triest an, und bald iiberragte Triest in seiner
Leistungs- und Umsatzkraft selbst die traditionsreiche Hafenstadt Venedig.

Mit dieser raschen Entwicklung stehen sich nun zwei Welten auf engstem geo-
grafischen Raum gegeniiber: Die eine versucht ihre Privilegien und Traditionen
gegeniiber den ckonomischen Kriften zu verteidigen, wihrend die andere unauf-
haltsam einem Modernisierungsprozess nacheifert. Die alte Welt verkdrpert eine
autonome, hauptsichlich italienisch geprigte Stadtgemeinde, umgeben von slove-
nisch bestimmten Dorfgemeinden, die sich mit einer rasch wachsenden, kulturell
heterogenen Gemeinde auseinandersetzen muss.

Gleichzeitig wurden von der Politik besonders die 6sterreichische Kultur und
damit die deutsche Sprache geférdert. Es kam zu eklatanten demografischen Um-
briichen, infolge derer nicht nur die streng von der stidtischen getrennte dorflich-
slavische Gemeinschaft in die Stadt integriert wurde, sondern auch viele neue ita-
lienisch sprechende Arbeitskrifte aus anderen Regionen nach Triest kamen. Trotz
der dadurch entstandenen Sprachenvielfalt und der politisch forcierten deutsch-
sprachig ausgelegten Kulturpolitik blieb jedoch die Alltagssprache Italienisch. In
der Folge entstand im 19. Jahrhundert in Triest ein neues Gefiihl: das der »Italiani-
ta« — es ist das Bestreben, eine eigene italienische Identitit zu entfalten. Diese Be-
strebungen wurden durch den zentralisierenden Druck des Staates noch geschiirt
und fanden zu Beginn des 20. Jahrhunderts in der polarisierenden Zeit des Ersten
Weltkriegs ihren Hohepunkt.*

Wir sehen also, dass in Triest aufgrund der geografischen Lage bereits seit Jahr-
hunderten eine italienisch-slavisch-deutsche Auseinandersetzung stattfindet, die
sich zunichst sehr »archaisch« manifestiert — die drei Sprachgemeinschaften leben
isoliert nebeneinander — und dann im Zuge der 6konomisch-politischen Verinde-
rungen durch die Habsburger Monarchie neu belebt wird, indem dieser Archais-
mus aufgeriittelt wird und neue kulturelle Konstellationen erzeugt werden. Die
zuziehende deutschsprachige Gemeinschaft beeinflusst zwar sehr wohl die Le-
bensgewohnheiten Triests, wird jedoch nie zu einer kulturell autonomen Gruppe
des Adriahafens. Und auch wenn im 19. Jahrhundert vermehrt deutschsprachige
Kulturinstitutionen in Triest gegriindet werden — wie etwa 1860 der Schillerverein
—, werden diese fast ausschlieRlich von den Staatsbeamten frequentiert, die sich

4 | Vgl. die historischen Ausfiihrungen in Magris, Claudio/Ara, Angelo: Triest. Eine litera-
rische Hauptstadt in Mitteleuropa [1987]. Ubers. v. Ragni Maria Gschwend. Wien: Zsolnay
1999, insbesondere S. 7-89, und Schneider, Oliver: »Triest«. Eine Diskursanalyse. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 2003, insbesondere S. 113-177.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

413


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

414

Maren Ahlzweig

ohnehin nur fiir eine begrenzte Dienstzeit in Triest aufhalten. Die deutsche Spra-
che ist zwar Amtssprache, doch entsteht in der Hafenstadt kein Zugehéorigkeits-
gefithl zur deutschen Kultur und Sprache, vielmehr hingt ihr etwas Koloniales
an, das sich in institutionellen Einrichtungen erschopft. Aus diesem Wirrwarr der
Nationen, Sprachen und Kulturen scheint zwar die Bekenntnis zur Italianitd eine
einheitliche Orientierung zu bieten, doch gerade diese Orientierung geht im 20.
Jahrhundert in einem Trugschluss auf, wenn diverse Literaten und Literatinnen
und Vertreter und Vertreterinnen des Biirgertums zu erkennen glauben, dass >der
Triestiner< »anders«< als andere Italiener sei.

Als Triest nach dem Ersten Weltkrieg Teil Italiens wird, kommt hinzu, dass
die Stadt ihre Bedeutung als mitteleuropdische Hafen- und Handelsstadt verliert
und sich nun in die Randposition einer nordéstlichen Provinz gedringt fithlt. Und
so avancieren die Fragen um die eigene Identitit und nationale Zugehdorigkeit zur
zentralen Frage, der sich insbesondere die Triestiner Literatur annimmt. Bereits
vor dem Anschluss an Italien deutet Scipio Slataper in dem 1912 verdffentlichten
Roman Mein Karst (Il mio Carso) die Triestinitit als undefinierbare Andersheit.
Claudio Magris und Angelo Ara sprechen von Triest als einem »Modell der He-
terogenitit und Widerspriichlichkeit der ganzen modernen Zivilisation«,® das die
Schriftsteller und Schriftstellerinnen erkannten und fiir sich einnahmen. Es ver-
wundert nicht, dass die ersten italienischsprachigen psychoanalytischen Romane
von Triestiner Autorinnen und Autoren stammen und sowohl in den Romanen
als auch in den Gedichtbinden stets ein melancholischer Unterton mitschwingt.
Denn: »Wie der Osterreicher bei Musil [...] hat auch der Triestiner Miihe, sich in
positiven Termini zu definieren. Es fillt ihm leichter zu verkiinden, was er nicht
ist, was ihn von jeder anderen Realitit unterscheidet, als seine eigene Identitit zu
bestimmen.«® Die Psychoanalyse bestimmt in diesem Zusammenhang die Tries-
tiner Literatur insofern mit, als ausgehend von dem psychoanalytischen Konzept
Freuds, das das Ich in Bezug zu den oder dem Anderen setzt, die Suche nach der
eigenen kulturellen Identitit der Stadt einen theoretischen Unterbau bekommt.”
Freuds Kategorien des »Ich«, des »Es« und des »Uber-Ich« spielen fiir die Frage
nach kultureller Identitit eine entscheidende Rolle. Die Instanzen stehen sich in
einer Art Wechselbeziehung gegeniiber und kénnen so als Alterititen gelten. Unter
die Kategorie des »Ich« fillt auch die Selbst-Wahrnehmung.

Gleichzeitig verleiht die Literatur der Stadt ein Gesicht: Italo Svevo, Umberto
Saba, Scipio Slataper, aber auch Autoren wie Franz Kafka und James Joyce wirken
und schreiben in Triest. Die Triestiner und Triestinerinnen fordern friih eine neue
Literatur, die Ausdruck einer eigenen Identitit, der Triestinitit, werden und diese
zugleich mitbestimmen soll. Diese Forderung stiitzt sich insbesondere auf die Ab-
sage an die Nationalliteraturen Osterreichs und Italiens und auf die Hinwendung
zur Triestiner Realitit. So folgt auf die Einsicht, eine gesellschaftspolitische Son-
derstellung einzunehmen, das Bediirfnis, dieser Ausdruck zu verleihen. Bei dieser
Suche nach etwas Eigenem, nach einer eigenen Identitit, nimmt die Abgrenzung

5 | Magris/Ara: Triest, S. 9.

6 | Ebd.

7 | Sigmund Freud kam schon 1876 nach Triest, als die Stadt noch dsterreichische Hafen-
stadt war, um dort die Sexualorgane der Aale zu untersuchen, und verfasste hier seine ersten
Studien.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

zu den traditionellen Literaturen eine entscheidende Rolle ein. Doch »Triestinitit
existiert in der Literatur, ihrem einzigen wahren Vaterland, ansonsten 14ft sie sich
nicht eindeutig lokalisieren«.?® Eines wird bei Betrachtung der Literatur Triests des
20. Jahrhunderts deutlich: Die Triestiner und Triestinerinnen definieren sich tiber
ihre Pluralitit und tber ihr Anderssein. Doch was passiert, wenn Alteritit zum
substanziellen Element der Identitit, des Selbstbildes wird?

1961 iibernahm Franco Basaglia, der spiter einer der wichtigsten Vertreter der
Antipsychiatriebewegung werden sollte, zunichst die psychiatrische Klinik in Go-
rizia/Go6rz/Gorica/Gurize und einige Jahre spiter die Psychiatrie San Giovanni
in Triest. Basaglia bewirkte durch seine Bestrebungen eine Psychiatriereform in
Italien, die 19778 sogar zu einer Gesetzesinderung (der »Legge 180« fiihrte, die
die Offnung der italienischen Psychiatrien und die Einrichtung ambulanter Ver-
sorgungszentren vorsah.’ Triest wurde wihrend dieser Zeit fiir die alternativen
Psychiatrieprojekte international bekannt. Eine der zentralen Forderungen der
Bewegung war, Alteritit (in diesem Fall Menschen mit psychischen Problemen)
nicht mehr aus der Gesellschaft auszugrenzen, sondern als Teil der Gesellschaft
zu sehen und psychische Probleme in der Gemeinschaft und nicht mehr in ge-
schlossenen Anstalten zu behandeln. Trotz anfinglicher Schwierigkeiten, die ehe-
maligen Patienten und Patientinnen in die Gesellschaft wieder zu integrieren, war
das Projekt erfolgreich. Als ein Grund wurde die plurale Gesellschaft Triests ge-
nannt.’’ In diesem Zusammenhang kann Triest als Schwelle im Sinne von Klaus
Léschs Definition' bezeichnet werden — als Raum, in dem die Grenzen von »Kultu-
ren« bereits als obsolet erkannt werden und »wo Kommunikation mit dem Anderen
moglich wird«.2

Den Triestiner Schriftstellern und Schriftstellerinnen des frithen 20. Jahrhunderts
und der Sprachenfrage wurden bereits zahlreiche Artikel und Aufsitze gewidmet.
Weniger wird tiber zeitgenossische Autoren aus Triest berichtet und dariiber, in-
wieweit sich die zentralen Fragen zur kulturellen Identitit Triests auf die aktuelle
Triestiner Literatur ausgewirkt haben. Es sollen nun im Folgenden drei Romane

8 | Ebd., S. 22.

9 | Das Gesetz 180 wurde 1978 verabschiedet. Vorausgegangen war die Experimentier-
phase der 1960er und 1970er Jahre, in der in mehreren nérdlichen italienischen Regionen
langjéhrige Psychiatriepatienten und -patientinnen in die Gesellschaft reintegriert worden
waren. Die Erfahrungen flossen in den Gesetzestext ein, der dann im Eilverfahren verab-
schiedet und umgesetzt wurde. Die Offnung der Psychiatrien verlief aufgrund fehlender alter-
nativer Strukturen (v.a.in den siidlichen Regionen) teilweise problematisch. Zur Vertiefungs.
z.B. Bopp, Jorg: Antipsychiatrie: Theorien, Therapien, Politik. Frankfurt a.M.: Syndikat 1980;
Konig, Malte: Franco Basaglia und das Gesetz 180. In: Terhoeven, Petra (Hg.): Italien, Blicke.
Neue Perspektiven der italienischen Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2010, S. 209-233.

10 | S. hierzu auch Anmerkung 20.

11 | Vgl. Lésch, Klaus: Begriff und Phdnomen der Transdifferenz: Zur Infragestellung binérer
Differenzkonstrukte. In: Allolio-Nacke, Lars/Kalscheuer, Britta/Manzeschke, Arne (Hg.): Dif-
ferenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurta.M./
New York: Campus 2005, S. 26-49, hier S. 34.

12 | Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

415


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Ahlzweig

analysiert werden, die die Frage nach der (Triestiner) Identitit auf unterschiedliche
Art angehen, aber doch zu sehr dhnlichen Ergebnissen kommen. An den Texten
soll aufgezeigt werden, mit welchen literarischen Mitteln Identitit und Alteritit
konstruiert werden. Es wurden dazu drei Romane ausgewihlt: Tema na Pomolu
(1995) (beziehungsweise in der italienischen Fassung Scacco al buio, 2002) von
Dusan Jelin¢i¢, Ballando con Cecilia (2000) von Pino Roveredo und Das verschmutz-
te Denken (2014) von Ingram Hartinger. Wihrend Dugan Jelin¢i¢ und Pino Rover-
edo slovenisch- und italienischsprechende Triestiner sind, ist Ingram Hartinger
Osterreicher, der aber einige Jahre in Triest das Experiment der Psychiatriesffnung
begleitet hat. Die drei Texte wurden aufgrund ihrer Thematisierung der Stadt Triest
in Verbindung mit psychoanalytischen und antipsychiatrischen Konzepten ausge-
wihlt. Gleichzeitig erschienen die drei Romane alle nach der Psychiatriesffnung,
in der also Konzepte von Marginalisierung und Alteritit bereits iiberdacht worden
waren.

Die Modelle der Identitit und der Alteritit implizieren traditionell eine binire
Struktur. Das Konzept der Transdifferenz soll nach Losch die Moglichkeit bieten,
diese biniren Strukturen in ihrer Analyse nicht zu reproduzieren, sondern die Bi-
naritit aufzulésen.” Das Konzept verlangt also von demjenigen, der die Strukturen
betrachtet und analysiert, einen transkulturellen Blick, durch den die Auflésung
derartiger Binarititen erkannt und in der Analyse zum Vorschein gebracht werden
kann. Das Konzept der Transdifferenz soll hier also als Arbeitsmethode verstanden
werden, um diese Strukturaufldsungen anhand der Texte sichtbar zu machen.

2.DusSAN JELINCICS RomAN TEMA NA PomoLu

Dusan Jelin¢i¢s Roman Tema na pomolu (1995) (Scacco al buio, 2002)* erzihlt von
dem Protagonisten Abele, der — wahrscheinlich Mitte der 198cer Jahre, da wieder-
holt die Schachturniere zwischen Karpov und Kasparov thematisiert werden — in
der fiktiven Hafenstadt Aron als Vertretungslehrer fiir Literatur eingesetzt wird.
Uber die ersten Bekanntschaften, die er an seinem neuen Wohnort kniipft, wird
ihm der Kontakt zu Torelli, dem Chefredakteur der grofiten Stadtzeitung, vermit-
telt. Dieser bietet ihm an, sowohl Artikel fiir die Zeitung zu schreiben als auch sein
personlicher Berater im Schachclub zu werden. Abele, ein leidenschaftlicher und
guter Schachspieler, nimmt die Herausforderung an, hegt jedoch eine persénliche
Abneigung gegen seinen Chef. Uber die Vergangenheit des Protagonisten erfihrt
der Leser oder die Leserin wenig, und doch taucht in dessen Gedanken immer
wieder sein Vater auf, dem gegeniiber Abele Schuldgefithle empfindet. An einem
Abend im Schachclub wird Abele von Torelli mit den Worten beleidigt: »Du bist

13 | Vgl. ebd., S. 22f.

14 | Dieser Analyse liegt die italienischsprachige Ubersetzung zugrunde, die in dem Triesti-
nerVerlag Hammerle erschienen ist. Eine deutsche Ubersetzung des Romans liegt noch nicht
vor. DuSan Jelin¢i¢ (geb. 1953 in Triest) publiziert seit den 1980er Jahren. Die meisten seiner
Romane beschéftigen sich mit dem Bergsteigen, und so gilt Jelin¢i¢ als ein Triestiner Vertreter
des Osterreichisch-ungarischen Alpinismus. DuSan Jelin¢i¢ schreibt in seiner Muttersprache
Slovenisch, seine Romane und Essays sind ins Italienische und vereinzelt auch ins Deutsche
Ubersetzt worden.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

eine Null, du bist eine Null ...«’®. In diesem Moment erinnert sich Abele an die
Machtstrukturen, die er mit der Vaterfigur verbindet, und schligt Torelli stellver-
tretend fiir seinen Vater nieder. Am nichsten Tag wird Torelli ermordet aufgefun-
den und Abele als Verdichtigter festgenommen, obwohl dieser den Mord gar nicht
begangen haben kann — er hielt sich zur Tatzeit bei Odette auf, einer Lehrerkolle-
gin, mit der er ein Liebesverhiltnis unterhilt. Doch sie negiert das Alibi und be-
griindet ihre Falschaussage vor Abele damit, ihm auf diese Weise die Méglichkeit
zu geben, sich seinen Schuldgefiihlen zu stellen und den in Gedanken begange-
nen Mord an seinem Vater zu sithnen.'® Der Titer wird kurz darauf gefasst, doch
der Kommissar mochte Abele als Titer verurteilen, weil die Offentlichkeit Abele
bereits als Titer akzeptiert habe.”” Abele fiigt sich seinem Schicksal, um die Mord-
gedanken an seinem Vater zu siithnen, und gesteht die Tat.

Der Roman setzt sich neben dieser weder aufgeklirten noch aufgearbeiteten
Vater-Sohn-Beziehung auch mit anderen zwischenmenschlichen Beziehungen
auseinander. Keine von ihnen verliuft positiv, und Abele leidet unter der Distanz
zu den anderen, die er als uniiberwindbare Grenze empfindet. Auch wird er in
letzter Instanz fiir diese Distanz bestraft: Er wird als Téter vorverurteilt und von
Odette, der einzigen Person, die ihm nahe steht, verraten. Diese Sehnsucht nach
Nihe durchzieht den Roman von Beginn an. Doch immer, wenn sich ihm die Mog-
lichkeit bietet, diese Ndhe zu erfahren, z.B. in seiner Liebesbeziehung zu Odette,
zieht er sich zuriick und verschanzt sich hinter rationalen Abhandlungen.

Neben diesen psychologischen Komponenten weist der Roman eine starke
Symbolik auf: Symbolhaft trigt Abele beim Schachspiel die Kimpfe gegen seine
Mitmenschen aus, die ihn enttiuschen,'® seine innere Einsamkeit wird immer wie-
der durch Dunkelheit symbolisch untermalt. Die Dunkelheit der Mole, des Hafens,
der Straflen, der Nacht, all dies — so entdeckt er in einem Gesprich im Gefingnis
mit Odette — steht fiir den inneren Prozess, den Abele durchliuft, um zu sich selbst
zu finden. Am Ende findet er die Einsamkeit in sich und damit auch einen inne-
ren Frieden. Neben diesem Zu-sich-selbst-Finden steht jedoch das gesellschaftliche
Machtgefiige: die Unterdriickung durch hierarchisch ihm tibergeordnete Figuren,

15 | Jelinci¢, Duan: Scacco al buio [1995]. Ubers. v. Daria Betocchi. Trieste: Hammerle Edi-
tori 2002. In der italienischen Ubersetzung heift es: »Tu sei una nullita, tu sei una nullita, tu
sei una nullita [...].« Ebd., S. 103.

16 | So redet Odette auf Abele ein: »Davvero non capisci? Ho dovuto farlo. Tu devi pagare
per la tua colpa! Tutti dobbiamo pagare. Devi accettare la giusta punizione.« Und kurz dar-
auf: »Ancora non capisci? Ognuno ha commesso il proprio crimine... [...]. Non é forse la stes-
sa cosa uccidere un uomo davvero o solo dentro di sé? Credi che non sappia che dentro di te
hai ucciso qualcuno gia tante volte?« Abele antwortet darauf: »lo perd ho ucciso mio padre,
non Torelli...«, woraufhin Odette insistiert: »Ma per te allora Torelli era il padre che perso-
nificava I'eterna colpa che ci opprime. Era di fronte a te e giocava a scacchi, eppure non
era lui, bensi la tua colpa, tuo padre che hai ucciso tante volte, la tua speranza di scontare
I'omicidio da te commesso. Non capisci che le tenebre che cerchi, e che sono le sole a darti
la sensazione di essere vivo, non sono altro che il riflesso di questo delitto? Non & forse vero
che incontri tuo padre solo nell’oscurita e che solo allora divenite consapevoli della vostra
situazione: tu, di averlo ucciso, e lui di essere stato ucciso?« Ebd., S. 129f.

17 | Vgl. ebd., S. 146ff.

18 | Vgl. ebd., S. 100.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

417


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maren Ahlzweig

der er sich nicht entziehen kann. Es ist die Bevolkerung, die ihn bereits nach seiner
Festnahme vorverurteilt hat; es ist der Kommissar als Symbol fiir die staatliche Ge-
walt, der die Macht hitte, ihn freizulassen, dies aber nicht tut, um seinem eigenen
Ansehen nicht zu schaden; es ist der Chefredakteur, der ihn seine Macht in jedem
Moment spiiren lisst; und zuletzt der Gedanke an seinen Vater, der der Ausléser
fur seine Unfihigkeit zu Nihe ist. Die dunkle Oberfliche des Meeres wird zum
Symbol fiir das Unbewusste, dem er sich erst im Gefingnis stellen kann. Das Eige-
ne, das Ich des Protagonisten, ist ausschlieRlich fremdbestimmt; es definiert sich
uber die Beurteilungen der Anderen und kann und darf sich erst in der absoluten
Marginalisierung entfalten.

3. Pino RoVEREDOS BALLANDO cON CECILIA

Ein weiterer Roman, der sich mit Alterititskonstruktion im Triestiner Raum be-
fasst, ist Ballando con Cecilia (Mit Cecilia tanzen) von Pino Roveredo. Auch Roveredo
ist Triestiner, seine Muttersprache ist allerdings Italienisch.

Der Protagonist dieses Romans ist ein junger Triestiner, der als Sozialarbei-
ter in die (aufgeldste) Triestiner Psychiatrie San Giovanni geschickt wird, um mit
den dort verbliebenen ehemaligen Patientinnen und Patienten ihren Alltag neu
zu gestalten. Damit greift der Roman eine Thematik auf, die Triest in besonde-
rer Weise betrifft. Triest wurde in den 1970er Jahren durch den Psychiater Franco
Basaglia weit iiber die Grenzen Italiens hinaus bekannt. Die neuen Ansitze einer
Psychiatrie, die im Zuge der Demokratisierung des Faches die Offnung der Anstalt
zum Ziel setzte, versuchte Basaglia bereits in den 1960er Jahren in Gorizia und
ab 1972 in Triest umzusetzen. Die Bewegung der Demokratischen Psychiatrie, So-
zialpsychiatrie oder Antipsychiatrie stiitzte sich auf die Erfahrungen aus vorange-
gangenen Experimenten in Europa und den USA, aber auch auf die theoretischen
Arbeiten Michel Foucaults. Die Bewegung sah insbesondere vor, Patientinnen und
Patienten nicht mehr systematisch aus der Gesellschaft auszuschlieRen, sondern
ihnen ihre Rechte als Individuen und Biirger oder Biirgerinnen zuriickzugeben
und damit Alteritit nicht mehr auszugrenzen, sondern in die Gesellschaft zu re-
integrieren. Triest zeichnete sich dabei als eines der ersten Experimente ab, in
dem die Psychiatrie komplett ge6ffnet wurde und Patienten und Patientinnen in
Wohngemeinschaften und Tageszentren untergebracht und betreut wurden. Trotz
der Widerstinde konnten diese Reformen in Triest umgesetzt und Alternativen
geschaffen werden. 1978 wurde das Gesetz 180 verabschiedet, das die Offnung der
Psychiatrien in ganz Italien vorsah.” Dass die Umsetzung der Psychiatriedffnung
in Triest in diesem Mafl moglich war, fithrte Basaglia in einem Interview darauf
zurtick, dass die Bevolkerung Triests trotz anfanglicher Widerstinde die neue Rea-

19 | Vgl. hierzu und zur Vertiefung u.a. Hérle, Jirgen: Die demokratische Psychiatrie in Ita-
lien. Miinchen: Profil 1988; Jervis, Giovanni: Die offene Institution: iber Psychiatrie und Poli-
tik [1977]. Frankfurt a.M.: Syndikat 1979; Basaglia, Franco (Hg.): Die negierte Institution
oder Die Gemeinschaft der Ausgeschlossenen. Ein Experiment der psychiatrischen Klinik in
Gorz [1968]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

litat akzeptiert habe und bereit sei, sich auf das Experiment einzulassen.”® Dies
zeigt, dass radikale Verinderungen in Triest méglich sind, und gibt Anlass zur
Annahme, dass die Nihe der kulturellen Eigenwahrnehmung zur Thematik der
Alteritdt, das Triestiner Bewusstsein des eigenen Andersseins, in besonderer Weise
auf diese Entwicklung Einfluss genommen haben kénnte.

Der Sozialarbeiter in Ballando con Cecilia erzihlt in mehreren Selbstreflexio-
nen seine Angste, die mit Kindheitserinnerungen verbunden sind und iiber die
er Vorurteile aufgebaut hat. Die ersten Begegnungen mit >den Anderen« (den ehe-
maligen Psychiatriepatienten und -patientinnen) empfindet er daher als irritierend
und deren Verhalten als eigenttimlich. Die Erzihlung macht diese Begegnungen
erfahrbar, zwingt den Erzihler, sich stindig neu zu positionieren und auch seine
bisherigen Ordnungssysteme zu entmachten, um sich auf den Wahnsinn einzu-
lassen. Nach dieser Konfrontation und dem Kennenlernen werden die anfangs als
Kreaturen wahrgenommenen Wahnsinnigen wieder vermenschlicht. Es entwickelt
sich ein Prozess, in dem nicht nur individuelle Geschichten erzihlt werden, son-
dern auch den Wahnsinnigen eine Stimme und eine Identitit gegeben werden.
Die Stimme der >Anderen< wird von Cecilia verkorpert, zu der der Ich-Erzihler ein
besonderes Verhiltnis aufbaut, weil er der Einzige ist, der es schafft, sie aus der
Reserve zu locken und sie zum Sprechen zu bringen. Sie gibt Einblick in die andere
Perspektive, bleibt allerdings der Stimme des Binnen-Ich-Erzihlers untergeordnet.
Die Erzihlung der verriickten Cecilia ist ein innerer Monolog, der formal durch
kursiv gesetzte, in die Handlung eingeschobene Absitze gekennzeichnet ist. Der
Blick auf die Anderen relativiert sich hier also tiber zwei Erzihlpositionen, einer-
seits tiber die Einschiibe der anderen Perspektive — der Alteritit wird eine eigene
Stimme verliehen —, andererseits schafft es der Ich-Erzihler mittels Teilnahme und
Selbstreflexion, seinen Blick von den vorgefertigten Ordnungen zu befreien und
ihn auf die Gesellschaft zu richten, die ihm plétzlich traurig und triigerisch er-
scheint.”! Hier wird verdeutlicht, dass die Erfahrung mit dem Wahnsinn und die
mentale Befreiung von anerzogenen Denksystemen dem >Anderenc« eine Freiheit
wiedergeben konnen. Gleichzeitig bringen diese neu zugelassenen Denksysteme
auch dem Betrachter, dem Beobachter, dem Auflen, einen persénlichen Zugewinn.
Die beiden Erzihlperspektiven verschwimmen zum Schluss, so dass nicht mehr
eindeutig ist, wer nun erzihlt. Auch dieser Ausgang indiziert eine Konstruktion
der Identitit iiber die Alteritt.

Doch dieser Roman geht viel weiter: Identitit wird nicht nur in Abgrenzung
zur Alteritit hergestellt — die Konfrontation mit der Alteritit bewirkt in dem Prota-
gonisten eine Verdnderung. Er fiihlt sich am Ende des Romans den >Anderenc« zu-
gehorig und empfindet nun eine Distanz zur Auflenwelt.?> Hiermit wird deutlich,
dass Identitit nicht als festes Konstrukt gesehen wird, sondern einem stetigen Pro-
zess unterliegt und sich immer neu formiert. Die Erfahrung mit dem Wahnsinn

20 | Vgl. Zehentbauer, Josef: Als Einleitung ein Gesprach mit Franco Basaglia. In: ders.: Die
Auflosung der Irrenhduser [1987]. Frankfurt a.M.: Mabuse 1990, S. 21-34, hier S. 22.

21 | Vgl. Roveredo, Pino: Ballando con Cecilia. Trieste: Lint 2000, S. 80ff.

22 | Vgl. z.B.: »Perd io, in quella consuetudine, cominciavo a stare schifosamente male!
Male perché, dentro le spinte e gli incroci del giorno, non riuscivo a trovare un angolo che
assomigliasse alla sensazione naturale che avevo trovato e provocato nella piccola casetta
dell’ex Manicomio.« Ebd., S. 80.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

419


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Maren Ahlzweig

hat den Sozialarbeiter sich 6ffnen lassen, er versucht der Andersheit zu begegnen
und sich auf sie einzulassen: nicht zu kategorisieren, Grenzen zu ziehen, sie ein-
zuordnen oder zu verstehen, sondern einfach nur, sich ihr zu nihern und sie an
sich heranzulassen.

4.DAs VERSCHMUTZTE DENKEN vOoN INGRAM HARTINGER

Auch in dem Roman Das verschmutzte Denken (2014) von Ingram Hartinger geht es
um die Auseinandersetzung mit dem >Anderen<. Diese Auseinandersetzung, die
auch die Suche nach dem eigenen Ich impliziert, findet {iber die einzelnen Lebens-
stationen des Protagonisten statt, zu denen u.a. auch Triest gehort.

Direkt zu Beginn des Romans wird festgestellt, dass der Protagonist Joris Eb-
ner keine Identitit hat.” Die anfingliche Verworrenheit des Textes, die sowohl die
Orientierung der Leserinnen und Leser als auch die Verortung der Figuren er-
schwert, 16st sich wihrend des Leseprozesses immer mehr in Klarheit und gedank-
liche Ordnung auf. Der Text entpuppt sich als die Suche nach der eigenen Identitit
Ebners. Uber die Reflexion, die nur mit Sprache und durch den Schreibprozess
moglich ist, erhofft sich der Protagonist, zu seinem Ich zuriickzufinden, das ihm
auf seinem Lebensweg verloren gegangen zu sein scheint. An mehreren Stellen des
Textes wiederholt er, dass ihm die langen Jahre, in denen er als Psychologe in einer
Anstalt gearbeitet hat, seine Identitit genommen haben. Es ist die erdriickende
Ordnung der Anstalt, die keine Fehltritte verzeiht, die strikt nach akademischen
Regeln gefithrt wird, die ihn »krank« gemacht habe,?* in der man »den Geist ver-
trieben«* habe. Gleichzeitig wird die Position des Psychologen oder auch Arztes in-
frage gestellt, wenn der Psychologe, der Spezialist des Geistes, seinen eigenen Geist
iiberhaupt nicht versteht.?® Die Position des Arztes oder Psychologen wird hier in
antipsychiatrischer Tradition als Machtposition gezeigt” (die dann — wie sich an
spiterer Stelle herauskristallisiert — auch als solche durch den leitenden Arzt W.
missbraucht wird). Die Beteiligung am System der Macht und der Unterdriickung
wird als Verrat an dem anders denkenden Ich gesehen:

23 | Vgl. Hartinger, Ingram: Das verschmutzte Denken. Eine Saxofonie. Klagenfurt/Celovec:
Wieser 2014, S. 7.

24 | S. u.a. ebd., S. 69 oder auch S. 83: »Er fiihlte sich, kaum dass er in den Orden eintrat,
gefoltert und gequalt von der Angst, er wiirde im Stich gelassen werden in dem katastro-
phalen Taumel der Zunft. Zuletzt war er kein Mann mehr, auch keine Frau. Roboter. Und die
Gesellschaft duldet nur den fachlichen Tiefsinn, nicht jedoch das formal oder gedanklich
Schwere jenseits der Akademien.« Diese Textstelle bringt das Gefiihl der Unterdriickung zur
Sprache, das die starre Ordnung der Anstalt verursacht und dem Protagonisten das Gefiihl
des Karperlichen nimmt.

25 | Ebd., S. 122.

26 | Vgl. ebd., S. 7f.

27 | Vgl. hierzu auch folgende Textpassage: »Patient Ebner ist er. PI6tzlich war ihm klar - die
Wirkung ergab sich aus dem Ort Krankheitsfabrik und nicht aus der Person. Es war der Ort
derautoritdren Position, das iibergeordnete Management, das sich liber alles stiilpte, Quell
einer Art absoluten Macht, die Subduktionszone. Jeden Tag ein Erdstof aus dem Inneren der
Gesellschaft.« Ebd., S. 152.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

Beim Aufwachen nach jahrelangem Inkubus der Selbstunterdriickung war es beinah zu spét.
Der Korper lehnte sich mit Lungeninfarkt auf, und die Stimme irgendwo im Inneren sagte,
hor jetzt auf damit, heraus aus dem destruktiven Feld, bevor du liegen bleibst - entweder
auf dem Operationstisch oder, wenn du dich irgendwo im Spitalsgeldnde befindest, im Areal
einer hinterfotzigen Krankheit namens Gesellschaft.?®

Es ist diese »Krankheit namens Gesellschaft«, die sein wahres Ich unterdriickt und
ihm zu schaffen macht — auch diese Darstellungsweise kntipft an antipsychiatri-
sche Sichtweisen an. Die Klinik steht metaphorisch auch fiir die von dem Prota-
gonisten als krank erlebte Gesellschaft, wenn er behauptet: »Offensichtlich ist die
ganze heutige Welt ein Krankenhaus, folglich ist, da eins das andere aufhebt, das
Krankenhaus eine sehr normale Umgebung.«*

Die Krise, in der der Protagonist sich befindet, ist die Erkenntnis, dass er sich
selbst — durch die Unterdriickung der eigenen Persénlichkeit — in Seele und Korper
zergliedert hat, und beide nicht mehr zueinander zuriickfinden kénnen. Die Tren-
nung von Kérperlichkeit und Geist bedeutet also, dass das eigene Ich nicht mehr
als Einheit besteht, sondern eine Entfremdung im Inneren stattgefunden hat — hier
wird die Erkenntnis {iber die eigene Alteritit als Anstofl dazu genutzt, das eigene
Ich, die eigene Identitit als Einheit zu hinterfragen.

Zudem impliziert die Auseinandersetzung mit der eigenen Alteritit auch die
Sehnsucht nach einem Anderen beziehungsweise einem anderen Leben: »Was ist
fur ihn das >ganz Andere<? Sein so ganz anderes Buch, eine vollig verinderte Welt?
Im Glauben an dieses ganz Andere von »dem da<, das immer gleich bleibt.«*® Eine
Antwort auf diese Fragen scheint es nicht zu geben, wohl aber die Einsicht, dass
die Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit der Schliissel zur eigenen
Identitit ist. Der Protagonist definiert sich selbst als »verriickt« und »neurotisch«*!
und positioniert sich damit im Marginalen. Denn Alteritit sieht der Protagonist
nicht nur in seinem Inneren als Zerrissenheit, sondern auch als Auflenstehender
in Bezug auf die Gesellschaft: »Ein von den Kollegen fachlich stets Ausgegrenzter
war er, solipsistisch in weltfremder Selbstvergessenheit vor sich hin dimmernd«*
und nach seiner Frithpensionierung sieht er sich »am duflersten Rand der Gesell-
schaft«®® stehen. Und der Verlust seiner Titigkeit als Psychologe, die gesellschaft-
liche Anerkennung mit sich zog, bedeutet gleichzeitig auch den Verlust der Maske
»Identitit«.’* Die Einsicht, dass die Situierung in der Gesellschaft nichts mit Iden-
titdt zu tun haben kann, lisst ihn sein gesamtes Schaffen als Anstaltspsychologe
hinterfragen und gleichzeitig in eine tiefe Depression fallen. Erst dadurch wird es
ihm méglich, sich wieder neu zu definieren. Um zu sich zuriickzukehren, versucht
Joris Ebner nun, sein wahres Ich zu finden: »Dieses Ich soll nun laut und deutlich
sprechen, sann er, weder ein anderes noch das so genannte eigentliche — ein natur-
belassenes Ich, sonst niemand. Er wusste aber immer noch nicht, wer ein oder sein

28 | Ebd., S. 88.
29 | Ebd., S. 147.
30 | Ebd., S. 48.
31 | Ebd., S. 35 und 49.
32 | Ebd., S. 35.
33 | Ebd., S. 127.

34 | Vgl. ebd., S. 49: »Aus mit der Identitdt, nur ja kein Psychologe mehr [...].«

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

421


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

Maren Ahlzweig

Ich ist, vor allem sein >naturbelassenes«.«* Das Andere verkérpert das freie Ich,
das in der Anstalt und durch die gesellschaftliche Ordnung unterdriickt wird — ein
Gesprich mit diesem Ich wird stets durch die Umstinde der Klinik unterbunden.3¢

Ebners Gedanken prigt eine Todessehnsucht, die allerdings nicht unbedingt
ein Ende, sondern genauso gut einen Neuanfang bedeuten kann, denn der Tod
des maskierten Ich konnte die Chance implizieren, sein »naturbelassenes« Ich zu
finden, wenn er nachsinnt:

Was ist »mein Wegq, so fragt sich der in ihm sich selbst Ahnliche. Das bist du, ferner Abwe-
sender, mit deinem Gemurmel. Dein Vogel ist ausgeflogen, er nistet nicht mehr hier in deiner
Nacht. Und stirbst jede Sekunde und fiihlst dich sonst wie deine Hand, die nichts von Spra-
che weif. Schnee fallt auf ihn und lasst ihn an einen Verstorbenen denken. Der Schnee, sein
Todfeind. Auch er will sein Ich begraben, so wie der Hingeschiedene es tat.>”

Die Suche nach dem Ich impliziert auch die Suche nach einem neuen beziehungs-
weise anderen (ehemaligen?) Denken — »erratisch und extravagant, instindig um
neue Konfigurationen auflerhalb des gewohnlichen kulturellen Zusammenhangs
bemiiht«.*® Es ist die Trigheit, die Passivitit in Bezug auf das System — das System
Gesellschaft, das System Anstalt, das Konzept von Krankheit und Normalitit —,
die ihn an sich zweifeln lisst. Diese Passivitit steht besonders in Bezug zu seinen
Jahren in der 8sterreichischen Anstalt, die er »Krankheitsfabrik«*® nennt. Oster-
reich verbindet Ebner mit »riickwirtsgewandten politischen Verhiltnissen«.** Dem
gegeniiber steht seine Jugendzeit in Triest, in der er zwei Jahre als ehrenamtlicher
Helfer die Psychiatriesffnung unterstiitzt hat. Jene Zeit beschreibt er als dyna-
misch, bewegt, voller Hoffnung, Elan und Tatendrang. Der >Triestiner Logos«< des
Kampfes fiir ein seine eigene Autonomie entwickelndes Subjekt wurde fiir Ebner
gar »daseinsbestimmend«.*” Triest steht in dem Text nicht nur symbolisch fiir Frei-
heit, fir die Aufldsung von Ordnung und fiir Rebellion gegen Unterdriickung — es
steht im Text auch fiir die Jugend des Protagonisten, und damit fiir das Leben, wih-
rend Osterreich als repressives System dargestellt wird, in dem die Freiheit verloren
geht und der Tod sich als omniprisent zeigt. Diese Reflexion tiber Leben und Tod
bildet die dichotomisch geprigte Konstituente des Textes. Die Pluralitit des vergan-
genen Osterreichischen Vielvolkerstaates wird als verqueres Paradoxon dargestellt,
wenn die slovenische Komponente an mehreren Stellen im Text das Unterdriickte
verkorpert — z.B. Zugwitz, der »Slowenisch Sprechende«,*” dem er im Kranken-
haus begegnet. Auch Zugwitz, Kirntner Slovene, hat »nach Sprache gesucht«.”
Diese stindigen Riickbeziige verdeutlichen hier die metaphorische Bedeutung des
geografischen Raums, denn Sprache ist in diesem Text die einzige Moglichkeit zur

35 | Ebd., S. 59f.

36 | Vgl. ebd., S. 145.
37 | Ebd., S. 67f.

38 | Ebd., S. 64.

39 | Ebd., S. 88.

40 | Ebd.

41 | Ebd., S. 1609.

42 | Ebd., S. 115.

43 | Ebd., S. 133.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

Selbstfindung und bedeutet gleichzeitig auch Freiheit. Der Exkurs in Zugwitz«< Le-
ben** ist einer der wenigen Momente des Textes, in denen die Sprache konkret
wird. Neben den Schilderungen von Lebensereignissen wird ein Zugang zu den
Kriegsereignissen geschaffen und der Kampf der Unterdriickten gegen die Unter-
driicker plastisch veranschaulicht.® Dieser Abschnitt weicht sprachlich von dem
ansonsten iiberaus poetischen Wortrepertoire (»Dunkelschrift«,*® wie Ebner es
nennt) ab, dessen metaphorische Komponente zwar viele Assoziationen erlaubt,
es dem Leser oder der Leserin aber erschwert, den Inhalt zu erfassen. Das hohe
Maf an Leerstellen erméglicht eine besonders individuelle Sichtweise auf den Text,
gleichzeitig stechen vor diesem Hintergrund die oben erwihnten, konkret ausfor-
mulierten Stellen umso deutlicher heraus.

Da die Triestiner Zeiten in Ebners Jugend der Vergangenheit angehéren und
der Protagonist zwar in herrlichen Erinnerungen schwelgt, diese aber nicht mehr
wiederherstellen kann, findet er Freiheit nur in der Poesie.”’ Sprache ist fiir ihn der
Weg zur eigenen Identitit, zugleich der Weg aus den Suizidgedanken. Die Frei-
heit der Sprache findet er jedoch nur im schriftlichen Ausdruck, denn das »Reden,
findet er, befiehlt, setzt Grenzen, iiberredet, organisiert die Uberginge, hilt einen
als Geisel«,*® aber die Schrift hilt er fiir ein »zentrales Erkenntnismittel«.* Die
Sprache, die er sucht, ist das »fragende Wort«.>

5. MARGINALISIERUNG UND HETEROTOPIE

Alle drei Romane beschreiben marginalisierte Figuren und heterotope Riume.
Sie sind durchsetzt von Alterititserfahrungen und definieren das Eigene iiber das
Andere: Bei Jelinc¢i¢ geht es um die Auflenwahrnehmung des Protagonisten, die
alleine bestimmt, ob er schuldig ist oder nicht, bei Roveredo verschwimmt die
Auflenwahrnehmung der einzelnen Figuren. In Hartingers Roman betrachtet
sich das Ich selbst aus einer Aulenperspektive und fiihlt sich fremdbestimmt. Die
Erfahrung mit dem Anderen wird in den Romanen nicht nur als innerer Wand-
lungsprozess dargestellt, sondern insbesondere auch als Méglichkeit, als Chance
verstanden, denn wihrend Roveredos Protagonist sich seiner Vorurteile entledigt,
kénnen die Protagonisten in Hartingers und Jelin¢i¢s Roman in der extremen Kri-
se den Weg zurtick zu sich selbst einschlagen. Es ist die Erfahrung der Alteritit die
hier die Protagonisten psychologisch verunsichert, gleichzeitig die Ordnung der
literarischen Texte aufbricht und so auch eine Verunsicherung in dem Leser oder
der Leserin erzeugt. Diese Verunsicherung kann allerdings eine positive Konno-

44 | Vgl. ebd., S. 132-139.

45 | Dies wird auch durch die Verwendung des Begriffes »Assimilierung« deutlich: »Ja, er
kenne die hier lebenden slowenischen Autoren Lipu§, Janu§, Kokot, und er sagt, die Assimi-
lierung der K&rntner Slowenen an »deutsches Kulturleben«sei bald schon eine vollstandige.«
Ebd., S. 134.

46 | Ebd., S. 149.
47 | Vgl. ebd., S. 162.
48 | Ebd., S. 150.
49 | Ebd., S. 258.
50 | Ebd., S. 257.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

423


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

424

Maren Ahlzweig

tation erreichen, wenn das Einlassen auf die Verunsicherung neue Denkformen
erméglicht.>!

Foucault hat in seinen Studien aufgezeigt, wie im Laufe der Jahrhunderte die
Gesellschaft ein System der Marginalisierung entwickelt, iiber das alles Abnorma-
le der Gesellschaft an Orte verbannt wird, die er Heterotopien nennt, z.B. die Psy-
chiatrie oder das Gefingnis.’? Der Marginalisierte ist das Gegenteil der Normali-
tit, er verkorpert den »Anderenc, die Alteritit. Gleichzeitig ist er aber eben nicht
nur antithetisch zu verstehen, sondern birgt in seiner Marginalisierung auch die
Normalitit (als Teil, als Moglichkeit, als Potenzialitit) in sich. Damit steht er dem
konformen Menschen nicht nur gegeniiber und fungiert als sein Spiegelbild,* er
verunsichert als Randfigur in seiner Anormalitit die Normalitit,> er stellt Grenzen
in Frage und versetzt die installierte Ordnung in Unruhe,* da das konforme Indi-
viduum tiber die Spiegelung auch einen Teil der Marginalisierung in sich bemerkt.
Der Marginalisierte bringt also viele Unsicherheiten und Irritationsmomente mit
sich: Nicht nur, dass ihm eine gewisse Unberechenbarkeit zugeschrieben wird, die
oft in einer Angst vor unbestimmbarer Gefahr miindet, es ist das »fremde«, un-
durchdringliche, unverstindliche Verhalten, das ihn zu dem Anderen werden lasst.

Dass das Ich nicht nur Ich ist, sondern sich erst tiber Fremdzuschreibungen
zu einem Ich entwickelt, ist bereits seit den Anfingen jeglicher Alterititsdebat-

51 | S. hierzu auch Klaus Loésch mit Blick auf die »Negative Capability« von John Keats:
»Die Erfahrung von Transdifferenz, die hier primar als ontologisch und psychologisch ver-
unsichernd konnotiert ist, 1&sst sich jedoch auch positiv umwerten und kreativ nutzen [...].«
Losch: Begriff und Phanomen der Transdifferenz, S. 28.

52 | 1967 entwickelte Michel Foucault seine Raumtheorie {iber utopische und heterotopi-
sche Orte, mit denen er die Psychiatrie in die Reihe geschlossener Rdume einreihte. In Von
anderen Rdumen erklart er zunéchst, wie im Mittelalter die Klassifizierung einzelner Orte
zu einer Hierarchisierung gefiihrt hat. Durch diese Klassifizierungen entstanden Raumuto-
pien und in der Folge ihre negativen Entsprechungen, die Foucault Heterotopien nennt. Vgl.
Foucault, Michel: Von anderen Raumen. Ubers. v. Michael Bischoff. In: Diinne, Jorg/Giinzel,
Stephan (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 20086, S. 317-329.

53 | Unter Spiegelbild soll hier ein Gegenbild verstanden werden, das dem Betrachter iiber
sein Spiegelbild Konstruktionen und Grenzen von Normalitdt und Alteritat sichtbar macht.
Mithilfe des Spiegels erkennt der Betrachter den eigenen alteritdren Teil seines Selbst. S.
hierzu auch die Einordnung Foucaults des Spiegels als Utopie, ebd. S. 321: »Im Spiegel sehe
ich mich dort, wo ich nicht bin, in einem irrealen Raum, der virtuell hinter der Oberflache des
Spiegels liegt. Ich bin, wo ich nicht bin, gleichsam ein Schatten, der mich erst sichtbar fiir
mich selbst macht und der es mir erlaubt, mich dort zu betrachten, wo ich gar nicht bin: die
Utopie des Spiegels. Aber zugleich handelt es sich um eine Heterotopie, insofern der Spiegel
wirklich existiert und gewissermafien eine Rickwirkung auf den Ort ausiibt, an dem ich mich
befinde. Durch den Spiegel entdecke ich, dass ich nicht an dem Ort bin, an dem ich bin, da
ich mich dort driiben sehe. Durch diesen Blick, der gleichsam tief aus dem virtuellen Raum
hinter dem Spiegel zu mir dringt, kehre ich zu mir selbst zuriick, richte meinen Blick wieder
auf mich selbst und sehe mich nun wieder dort, wo ich bin.«

54 | Vgl. Waldenfels, Bernhard: Grundmotive einer Phanomenologie des Fremden. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2006, S. 18.

55 | Vgl. ebd., S. 15.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

ten eine Konstante. Dem Subjekt wird schon mit Geburt eine Identitit »auferlegt«
- z.B. durch die Namensgebung, die sozialen Verhiltnisse, in die es hineingebo-
ren wird.*® Die Spannung, die iiber die Beziehungen zwischen dem Ich und dem
Anderen entsteht, muss im Foucault’schen Sinne in Bezug auf die Institutionen
Psychiatrie und Gefingnis immer iiber Machtstrukturen gelesen werden. Die
Wahrnehmung des Anderen hingt ganz besonders von der Perspektive und der
Beobachtungsform ab, ebenso aber von der Selbsteinschitzung und von der Dis-
tanz zum Fremden. »[...] Fremde [bedeutet] einen Bereich, der mir oder uns mehr
oder weniger unverstindlich ist, dessen in Gesten, Reden, Handlungen, Werken
und Institutionen inkorporierter und symbolisierter Sinn uns mehr oder weniger
verschlossen bleibt.«”’ Die »Fremde«, die Waldenfels hier beschreibt, wird iiber die
Unverstindlichkeit definiert, insofern ist der Wahnsinn die Konstitution, zu dem
das Ich, das sich als »normal« definiert, Distanz aufbaut.

Es geht in den drei Romanen allerdings nicht nur um kulturelle Fremdheit (von
der Waldenfels hauptsichlich ausgeht, die aber in Triest ohnehin aufgel6st zu sein
scheint), sondern vielmehr um soziale Fremdheit. Die literarischen Texte zeigen
hier sehr unterschiedliche Herangehensweisen auf, jedoch steht in den Romanen
die Erfahrung der Marginalisierung im Mittelpunkt. Alle drei Protagonisten ma-
chen die Erfahrung, der Andere oder auch der Fremde zu sein oder zu werden und
der Alteritit auf einer Art vertikalen Ebene zu begegnen, um sich — ohne Hierar-
chien — auf diese einzulassen. Die hierarchische Perspektive impliziert immer eine
distanzierte Beobachtung und somit klare Machstrukturen. Die Protagonisten ver-
weigern sich diesen Machtstrukturen und finden ihren eigenen Zugang zur oder
in die Alteritit.

Die Analyse des Blickes macht deutlich, dass der Blick, die Beobachterinstanz,
die Perspektive eine ebenso identititsstiftende Funktion hat. Insbesondere Rover-
edos Roman liegt eine »teilnehmende beobachtende Perspektive« zugrunde, die
hier in Anlehnung an die soziologischen Ansitze der Kommunikativen Sozialfor-
schung so genannt werden soll. Die traditionelle Sozialforschung basiert auf der
»distanzierten Beobachterperspektive«, durch die sich Forscherinnen und For-
scher aus dem Geschehen heraushalten und so (angebliche) Objektivitit wahren.
In den 1970er Jahren wurde in der Soziologie die »teilnehmende Beobachterrolle«
ausgearbeitet, die sich eigentlich in der Ethnologie entwickelt hatte und eine Teil-
habe am Geschehen, z.B. innerhalb einer dem Beobachter unbekannten Kultur,
meint. Die Methode wendete sich gegen die traditionelle Sozialforschung und gilt
als Antwort auf klassische ethnozentrische beziehungsweise koloniale Untersu-
chungsmethoden.’® In diesem Sinne nutzte die Soziologie Erfahrungen aus der
Ethnologie, die den Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen ein hohes Maf an
Reflexivitit abverlangt, indem sie sich immer wieder zwischen Nihe und Distanz
positionieren und sich selbst dabei als Teilnehmende reflektieren miissen. Uber

56 | Vgl. hierzu z.B. Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phdnome-
nologie des Fremden 1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 193.

57 | Waldenfels, Bernhard: Verfremdung der Moderne. Phanomenologische Grenzgénge.
Gottingen: Wallstein 2001, S. 41.

58 | Vgl. Pillow, Wanda S.: Confession, catharsis, or cure? Rethinking the uses of reflexivity
as methodological power in qualitative research. In: International Journal of Qualitative Stu-
dies in Education 2 (2003), S. 175-196, hier insbesondere S. 178.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

425


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

426

Maren Ahlzweig

diese Reflexion und Selbstreflexion kann der Beobachter sich und seine Beobach-
tung verdndern, die Beobachtung wird als Prozess verstanden beziehungsweise
das Beobachtete als wandelbar. Auch diese Perspektive, diese Rolle, impliziert eine
Verinderung des Selbst (in diesem Fall des Beobachters) und erhilt damit eine
identititskonstituierende Funktion.

Genau in diesem Sinne wird iiber diese teilnehmende Beobachtung und das
unruhestiftende Moment auch von den Leserinnen und Lesern eine Reflexion tiber
das Selbst angeregt und abverlangt. In den drei Romanen erleben wir jeweils den
inneren Prozess von Protagonisten, die die Marginalisierung als Lebensart fiir sich
akzeptieren oder akzeptiert haben und darin eine eigene, sehr individuelle Realitit
finden. Marginalisierung bedeutet hier nicht nur eine Positionierung am Rande
der Gesellschaft, sondern auch eine Definition des Selbst tiber das/den Andere/n.
Dieses ist somit bereits Teil der Selbstkonstitution.

Aufgrund der oben ausgefiithrten Analyse der Texte kann der Begriff der Grenzlite-
ratur hier nur infrage gestellt werden, wenn sich die Protagonisten dieses Raumes
fur die Alterititserfahrung entscheiden und sich ganz bewusst »hinter« den Gren-
zen positionieren. Der Begriff der Grenzliteratur impliziert das Bewusstsein von
Grenzen, die in den Texten aber aufgelost (nicht ausgeléscht!) und iiberschrieben
werden.” Wenn die Alteritit als Teil des Eigenen erfahren und akzeptiert wird,
verschwimmen die Grenzen. Die drei Texte weisen insofern Transdifferenzen auf,
als sie die Grenzordnung zum Oszillieren bringen und das Andere, Fremde als
Eigenes in sich aufnehmen. Es geht in der Identititsfindung dieser Romane nicht
darum, Identitit als ein starres Ich auszuhandeln, sondern um die Akzeptanz des
Anderen als Teil des Selbst, welches aber stets einem Prozess unterliegt und somit
auch schwer strukturell fassbar ist.

LITERATUR

Basaglia, Franco (Hg.): Die negierte Institution oder Die Gemeinschaft der Ausge-
schlossenen. Ein Experiment der psychiatrischen Klinik in Gorz [1968]. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1971.

Bopp, Jorg: Antipsychiatrie: Theorien, Therapien, Politik. Frankfurt a.M.: Syndikat
1980.

Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft [1961]. Ubers. v. Ulrich Képpen. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1969.

Foucault, Michel: Von anderen Riumen. Ubers. v. Michael Bischoff. In: Diinne,
Jorg/Giinzel, Stephan (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie
und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 317-329.

Guagnini, Elvio: Kulturelle Komponenten und verschiedene ethnische Gruppen
einer Stadt und einer Region: Triest und Friaul-Julisch Venetien. Ubers. von
Julia Sielaff. In: Borso, Vittoria/Brohm, Heike (Hg.): Transkulturation. Literari-
sche und mediale Grenzrdume im deutsch-italienischen Kulturkontakt. Biele-
feld: transcript 2007, S. 111-130.

59 | S. hierzu auch Losch: Begriff und Phdnomen der Transdifferenz, S. 26.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitat und Alteritat im transkulturellen Raum: das Beispiel Triest

Hirle, Jiirgen: Die demokratische Psychiatrie in Italien. Miinchen: Profil 1988.

Hartinger, Ingram: Das verschmutzte Denken. Eine Saxofonie. Klagenfurt/Celo-
vec: Wieser 2014.

Jelin¢i¢, Dusan: Scacco al buio [1995]. Ubers. v. Daria Betocchi. Trieste: Hammerle
Editori 2002.

Jervis, Giovanni: Die offene Institution: iber Psychiatrie und Politik [19777]. Frank-
furt a.M.: Syndikat 1979.

Konig, Malte: Franco Basaglia und das Gesetz 180. In: Terhoeven, Petra (Hg.): Ita-
lien, Blicke. Neue Perspektiven der italienischen Geschichte des 19. und 20.
Jahrhunderts. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010, S. 209-233.

Losch, Klaus: Begriff und Phinomen der Transdifferenz: Zur Infragestellung bini-
rer Differenzkonstrukte. In: Allolio-Nicke, Lars/Kalscheuer, Britta/Manzesch-
ke, Arne (Hg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie
der Transdifferenz. Frankfurt a.M./New York: Campus 2005, S. 26-49.

Magris, Claudio/Ara, Angelo: Triest. Eine literarische Hauptstadt in Mitteleuropa
[1987]. Ubers. v. Ragni Maria Gschwend. Wien: Zsolnay 1999.

Pillow, Wanda S.: Confession, catharsis, or cure? Rethinking the uses of reflexivity
as methodological power in qualitative research. In: International Journal of
Qualitative Studies in Education 2 (2003), S. 175-1906.

Roveredo, Pino: Ballando con Cecilia. Trieste: Lint 2000.

Schneider, Oliver: »Triest«. Eine Diskursanalyse. Wiirzburg: Konigshausen & Neu-
mann 2003.

Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phinomenologie
des Fremden 1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.

Waldenfels, Bernhard: Verfremdung der Moderne. Phinomenologische Grenzgin-
ge. Gottingen: Wallstein 2001.

Waldenfels, Bernhard: Grundmotive einer Phinomenologie des Fremden. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2006.

Welsch, Wolfgang: Transkulturalitit. Lebensformen nach der Auflésung der Kul-
turen. In: Luger, Kurt/Renger, Rudi (Hg.): Dialog der Kulturen. Die multikultu-
relle Gesellschaft und die Medien. Wien: Osterreichischer Kunst- und Kultur-
verlag 1994, S. 147-169.

Zehentbauer, Josef: Als Einleitung ein Gesprich mit Franco Basaglia. In: ders.: Die
Auflssung der Irrenhiuser [1987]. Frankfurt a.M.: Mabuse 1990, S. 21-34.

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

427


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839432488-023 - am 14.02.2026, 15:14:45. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839432488-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

